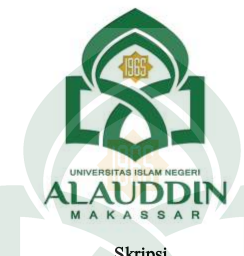
# LALAI DALAM AL-QUR'AN

(Suatu Kajian Tahlili dalam Qs. Al-A'rāf/7:179)



# Skripsi

Diajukan untuk memenuhi salah satu syarat meraih gelar Sarjana Agama (S.Ag) Jurusan Tafsir Hadis Prodi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir pada Fakultas Ushuluddin Filsafat dan Politik UIN Alauddin Makassar

Oleh:

**RAHMANIAR** NIM: 30300113074

FAKULTAS USHULUDDIN FILSAFAT DAN POLITIK UIN ALAUDDIN MAKASSAR 2018

#### PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Rahmaniar

NIM : 30300113074

Tempat/Tgl. Lahir : Barru, 27 Desember 1995

Jur/Prodi/Konsentrasi : Ilmu al-Qur'an dan Tafsir

Fakultas/Program : Ushuluddin, Filsafat dan Politik

Alamat : Jl. Makmur Dg. Sitakka No.65 (Maros)

Judul : Lalai dalam Al-Qur'an (Suatu Kajian Tahlili dalam Qs. Al-

A'raf/7:179)

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa skripsi ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka skripsi dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

UNIVERSITAS ISLAM Samata, Februari 2018
Penyusun,

MAKASSA Rahmaniar

NIM: 30300113074

#### PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi yang berjudul, Lalai dalam al-Qur'ān (Suatu Kajian Tahlifi dalam QS al-A'rāf/7:179), yang disusun oleh Rahmaniar, NIM: 30300113074, mahasiswi Jurusan Ilmu al-Qur'an dan Tafsir pada Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik UIN Alauddin Makassar, telah disetujui dan dipertahankan dalam sidang Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Senin, 12 Februari 2018 M, bertepatan dengan tanggal 26 Jumadil Awal 1439 H, dan dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag), dengan beberapa perbaikan.

Samata, 19 September 2018, 9 Muharram 1440 H.

#### **DEWAN PENGUJI**

Ketua : Dr. Fasmin, M.Ag.

Sekretaris : Dr. H. Aan Parhani, Lc., M. Ag.

Munaqisy I : Dr. Muhsin Mahfudz., M.Th.i

Munaqisy II : Dr. H. Aan Parhani, Lc., M. Ag.

Pembimbing I : Dr. H. Muh. Sadik Sabry., M.Ag.

Pembimbing II : Dr. H. Muh. Daming, K., M.Ag.

Diketahui Oleh:

Dekan Fakultas Ushuluddin, Filsafat UIN Alauddin Makassar

Prof. Dt. H. Muh. Natstr Siola, M. A.

MA

#### KATA PENGANTAR



Alhamdulillah puji syukur atas segala kenikmatan yang diberikan Allah swt. kepada seluruh makhluknya terutama manusia yang bernaung di muka bumi ini. Kenikmatan yang berupa kesehatan, kesempatan merupakan suatu nikmat yang begitu besar yang patut untuk disyukuri. Kesyukuran ini, karena penulis masih diberikan kesehatan jasmani maupun rohani sehingga penulis mampu menyelesaikan skripsi ini, dengan judul Lalai dalam Al-Qur'an (Suatu Kajian *Tahlīlīi* dalam Qs. Al-A'rāf/7:179)

Salawat dan salam semoga tetap tercurahkan kepada baginda Nabi besar Muhammad saw. Nabi yang telah diberikan wahyu dan Mukjizat oleh Allah berupa al-Qur'an yang akan tetap terjaga hingga akhir zaman. Dialah teladan bagi seluruh umatnya serta dialah pembawa risalah kebenaran dalam menuntun umatnya kejalan keselamatan.

Penulis sepenuhnya menyadari akan banyaknya pihak yang berpartisipasi secara aktif maupun pasif dalam penyelesaian skripsi ini. Oleh karena itu, penulis menyampaikan terima kasih yang sedalam-dalamnya kepada pihak yang telah membantu maupun yang telah membimbing, mengarahkan, memberikan petunjuk dan motivasi sehingga hambatan-hambatan yang penulis temui dapat teratasi.

Pertama-tama, ucapan terima kasih yang tak terhingga, kepada kedua orang tua penulis yaitu kepada Ayahanda Salamong dan ibunda Mera' yang selalu memberikan semangat dan doa kepada penulis yang telah mengasuh dan mendidik penulis dari kecil hingga saat ini, serta kepada saudara saya Makmur A,Ma dan

Istrinya Rahmawati dan Muhammad Taha, S.Pd.I, yang selalu memberikan semangat dan dukungan kepada penulis selama menempuh pendidikan di UIN Alauddin Makassar, hingga saat ini.

Selanjutnya, penulis menyampaikan terima kasih kepada Prof. Dr. H. Musafir Pababbari, M.Si., selaku Rektor Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar yang telah memimpin UIN Alauddin Makassar yang menjadi tempat penulis memperoleh ilmu, baik dari segi akademik maupun ekstrakurikuler.

Ucapan terima kasih juga sepatutnya penulis sampaikan kepada Prof. Dr. H. Natsir, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik UIN Alauddin Makassar, Dr. Tasmin Tangngareng, M.Ag, Dr. H. Mahmuddin M. Ag, dan Dr. Abdullah, M.Ag selaku wakil Dekan I, II dan III.

Ucapan terima kasih penulis ucapkan kepada Dr. H. Muh. Sadik Sabry, M.Ag dan Dr. H. Aan Parhani, Lc., M.Ag selaku Ketua dan Sekertaris Jurusan Ilmu al-Qur'an dan Tafsir atas segala ilmu, petunjuk, serta arahannya selama menempuh perkuliahan di UIN Alauddin Makassar.

Selanjutnya, penulis juga menyatakan terima kasih kepada Dr. H. Muh. Sadik Sabry, M.Ag dan Dr. Muh. Daming K., M.Ag selaku pembimbing I dan II yang senantiasa menyisihkan waktunya untuk membimbing penulis dalam menyelesaikan skripsi ini.

Selanjutnya, penulis mengucapkan terima kasih kepada Dr. Muhsin Mahfudz, M. Th.I dan Dr. H. Aan Parhani, Lc,. M.Ag selaku penguji I dan II yang senantiasa memberikan arahan, kritik dan masukan dalam menyelesaikan skripsi ini.

Selanjutnya, terima kasih penulis ucapkan juga kepada seluruh Dosen dan Asisten Dosen serta staf akademik di lingkungan Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik UIN Alauddin Makassar yang telah banyak memberikan kontribusi ilmu sehingga dapat membuka cakrawala berpikir penulis selama masa studi.

Penulis juga mengucapkan terima kasih yang setulus-tulusnya kepada temanteman seperjuangan prodi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir, dan prodi Ilmu Hadis Reguler maupun Khusus angkatan 2013 yang banyak memberikan semangat, motivasi, dan masukan terhadap penyelesaian skripsi ini.

Terakhir penulis sampaikan penghargaan kepada mereka yang membaca dan berkenan memberikan saran, kritik, atau bahkan koreksi terhadap kekurangan dan kesalahan yang pasti masih terdapat dalam skripsi ini. Semoga dengan saran dan kritik tersebut, skripsi ini dapat diterima dikalangan pembaca yang lebih luas lagi di masa yang akan datang. Semoga karya yang sangat sederhana ini dapat bermanfaat bagi pembaca.

Samata, Februari 2018
Penyusun,



# **DAFTAR ISI**

| HALAMAN JUDUL                                        | i    |
|------------------------------------------------------|------|
| PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI                          | ii   |
| PERSETUJUAN PEMBIMBING                               | iii  |
| PERSETUJUAN PENGUJI                                  | iv   |
| PENGESAHAN SKRIPSI                                   | v    |
| KATA PENGANTAR                                       | vi   |
| DAFTAR ISI                                           | ix   |
| PEDOMAN TRANSLITERASI                                |      |
| ABSTRAK                                              | xvii |
| BAB I: PENDAHULUAN                                   |      |
| A. Latar Belakang                                    | 1    |
| B. Rumusan Masalah                                   | 7    |
| C. Definisi Operasional dan Ruang Lingkup Penelitian | 7    |
| D. Kajian Pustaka                                    | 9    |
| E. Metodologi Penelitian                             | 11   |
| F. Tujuan dan Kegunaan Penelitian                    |      |
| BAB II: TINJAUAN UMUM TENTANG LALAI                  |      |
| A. Pengertian Lalai                                  | 15   |
| B. Term-term Lalai dalam al-Qur'an                   |      |
| 1. Al-Gaflah                                         | 18   |
| 2. Al-Nisyān                                         | 26   |
| 3. Al-Sahwi                                          | 28   |

| BAB III: KAJIAN TAHLILI QS AL-A'RAF/7:179      |
|------------------------------------------------|
| A. Kajian Terhadap Nama Surah al-A'raf         |
| B. Penjelasan Kosa Kata QS. al-A'raf/7:17934   |
| C. Munasabah Ayat QS. al-A'raf/7:17942         |
| D. Penjelasan Ayat QS. al-A'raf/7:17949        |
| BAB IV: ANALISIS LALAI DALAM QS AL-A'RAF/7:179 |
| A. Hakekat Lalai dalam QS.al-A'raf/7:17957     |
| B. Wujud Lalai dalam QS.al-A'raf/7:17962       |
| 1. Hati yang Lalai                             |
| 2. Mata yang Lalai67                           |
| 3. Telinga yang Lalai69                        |
| C. Dampak Lalai bagi kehidupan72               |
| 1. Kebodohan72                                 |
| 2. Mepunyai Sifat Kebinatangan76               |
| 3. Sesat                                       |
| BAB V: PENUTUP UNIVERSITAS ISLAM NEGERI        |
| A. Kesimpulan 80                               |
| B. Implikasi dan Saran                         |
| DAFTAR PUSTAKA                                 |
| RIWAYAT HIDUP                                  |
| LAMPIRAN                                       |

# PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

# A. Transliterasi Arab-Latin

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf latin dapat dilihat pada tabel berikut:

# 1. Konsonan

| Huruf Arab | Nama       | Huruf Latin           | Nama                        |  |
|------------|------------|-----------------------|-----------------------------|--|
| 1          | Alif       | tidak dilambangkan    | tidak dilambangkan          |  |
| ب          | Ba         | B                     | Be                          |  |
| ت          | Та         | UTU                   | Те                          |  |
| ث          | isa        | ż                     | es (dengan titik di atas)   |  |
| ج          | Jim        | J                     | Je                          |  |
| ح          | ḥа         | ķ                     | ha (dengan titik di bawah)  |  |
| خ          | Kha        | Kh                    | ka dan ha                   |  |
| د          | Dal        | D                     | De                          |  |
| ذ          | żal        | ż                     | zet (dengan titik di atas)  |  |
| 3          | Ra         | RSITAS ISLAM NE       | GERI<br>Er                  |  |
| ز          | Zai        | Z                     | Zet                         |  |
| <i>س</i>   | Sin        | S                     | Es                          |  |
| ش          | Syin       | K A <sub>Sy</sub> S S | es dan ye                   |  |
| ص          | șad        | ş                     | es (dengan titik di bawah)  |  |
| ض          | ḍad        | d                     | de (dengan titik di bawah)  |  |
| ط          | ţa         | ţ                     | te (dengan titik di bawah)  |  |
| Ë          | <b>ż</b> a | Ż.                    | zet (dengan titik di bawah) |  |

| ع        | 'ain   | ٠              | apostrof terbalik |  |
|----------|--------|----------------|-------------------|--|
| غ        | Gain   | G              | Ge                |  |
| ف        | Fa     | F              | Ef                |  |
| ق        | Qaf    | Q              | Qi                |  |
| <u> </u> | Kaf    | K              | Ka                |  |
| J        | Lam    | L              | El                |  |
| ٩        | Mim    | M              | Em                |  |
| ن        | Nun    | N <sub>O</sub> | En                |  |
| و        | Wau    | w              | We                |  |
| ھ        | На     | Н              | На                |  |
| ٤        | Hamzah | ,              | Apostrof          |  |
| ي        | Ya     | Y              | Ye                |  |

Hamzah (5) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau akhir, maka ditulis dengan tanda (').

# 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasi sebagai berikut:

| Tanda | Nama   | Huruf Latin | Nama |
|-------|--------|-------------|------|
| ĺ     | fatḥah | a           | A    |
| j     | kasrah | i           | I    |
| Í     | ḍammah | u           | U    |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda | Nama                         | Huruf Latin | Nama    |
|-------|------------------------------|-------------|---------|
| ىَيْ  | <i>fatḥah</i> dan <i>yā'</i> | ai          | a dan i |
| ىَوْ  | fatḥah dan wau               | au          | a dan i |

# Contoh:

: kaifa

: haula هَوْل

# 3. Maddah

*Maddah* atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan | Nama                                          | Huruf dan | Nama                 |
|-------------|-----------------------------------------------|-----------|----------------------|
| Huruf       |                                               | Tanda     | - \\                 |
| , ,         |                                               |           |                      |
| ی           | <i>Fatḥah</i> dan <i>alif</i> atau <i>yā'</i> | ā         | a dan garis di atas  |
| ی           | <i>Kasrah</i> dan <i>yā</i> '                 | ī         | i dan garis di atas  |
| ئو          | <i>ḍammah</i> dan <i>wau</i>                  | SLAMINEGE | ru dan garis di atas |

# Contoh:

: māta

qīla: قِيْلَ

yamūtu: يَمُوْتُ

# 4. Tā' marbūṭah

Transliterasi untuk  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  ada dua, yaitu:  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  yang hidup atau mendapat harakat fathah, kasrah, dan dammah, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  itu ditransliterasikan dengan ha (h).

## Contoh:

rauḍah al-aṭfāl : رَوْضَةُ ٱلْأَطْفَالِ

al-madinah al-fāḍilah : الْمَدِيْنَةُ الفَاضِلَةُ

: al-hikmah

# 5. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydid (†), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

## Contoh:

: rabbanā

: najjainā : جُكَّيْناً

: al-ḥaqq

nu''ima' نُعَّمَ

: 'aduwwun

Jika huruf & ber-*tasydid* di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf *kasrah* ( ), maka ia ditransliterasi seperti huruf *maddah* menjadi i.

#### Contoh:

عَلِيٌ : 'Alī (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

: 'Arabī (bukan 'Arabiyy atau 'Araby)

# 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf (alif lam ma'rifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiah maupun huruf qamariah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

## Contoh:

الشَّمْسِي : al-syamsu (bukan asy-syamsu)

: al-zalzalah (az-zalzalah)

الْفَلْسَفَةُ : al-falsafah

ٱلْبلاَدُ : al-bilād

## 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

## Contoh:

MAKASSAR : ta'murūna

: al-nau'

: syai'un

: umirtu

## 8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering di tulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya, kata al-Qur'an (dari al-Qur'an), alhamdulillah, dan munaqasyah. Bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasi secara utuh. Contoh:

Fi Zilāl al-Qur'ān

Al-Sunnah qabl al-tadwin

# 9. Lafz al-Jalālah (الله )

Kata "Allah" yang di dahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai mudaf ilaih (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah.

Contoh:

Adapun tā' marbūṭah di akhir kata yang disandarkan kepada lafaz al-jalālah, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

## 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang, (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR). Contoh:

Wa mā Muhammad illa rasūl

Inna awwala baitin wudi'a linnāsi lallazī bi Bakkata mubārakan

Syahru Ramadān al-lazī unzila fih al-Qur'an

Nașir al-Din al-Ţūsi

Abu Naşr al-Farābī

Al-Gazāli

Al-Munqiz min al-Dalal

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abū (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contoh:

Abu al-Walid Muhammad ibn Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-

Walid Muhammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walid Muhammad Ibnu)

Naṣr Hamid Abu Zaid, ditulis, menjadi: Abu Zaid, Naṣr Hamid (bukan:

Zaid, Nasr Hāmīd Abū)

# B. Daftar Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

swt.  $= subhanah \bar{u}$  wa ta'ala

saw. = ṣallallāhu 'alaihi wa sallam

a.s. = 'alaihi al-salām

H = Hijrah

M = Masehi

SM = Sebelum Masehi

I. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat tahun

QS.../...: 4 = QS al-Baqarah/2: 4 atau QS  $\overline{A}$ li 'Imran/3: 4

HR = Hadis Riwayat



#### ABSTRAK

Nama : Rahmaniar NIM : 30300113074

Judul : Lalai dalam al-Qur'an (Suatu Kajian Tahlili dalam OS. Al-

A'rāf/7:179)

Skripsi ini adalah suatu kajian ilmiah yang membahas tentang Lalai dalam al-Qur'an (Suatu Kajian *Tahlīlī* dalam QS. al-A'rāf/7:179). Tujuan yang dicapai dalam penelitian ini adalah untuk 1). Mengetahui hakikat lalai dalam QS. al-A'rāf/7:179, 2). Mengetahui wujud lalai dalam QS. al-A'raf/7:179, 3). Mengetahui dampak lalai dalam QS. al-A'raf/7:179.

Dalam menjawab permasalahan tersebut, penulis menggunakan metode tafsir tahfili. Adapun dalam pengumpulan data penulis menggunakan penelitian kepustakaan (*library research*), yaitu menelah berbagai buku-buku yang terkait dengan pembahasan yang akan dikaji. Serta pendekatan yang digunakan adalah pendekatan tafsir dan pendekatan psikologi.

Dengan menggunakan metode penelitian di atas, diperoleh data bahwa lalai berarti kurang hati-hati, lengah, juga tidak ingat karena asyik melakukan sesuatu atau terlupa, tidak mengindahkan (kewajiban, pekerjaan, dan lain-lain). Tidak mengindahkan yang dimaksud adalah segala potensi yang Allah berikan kepada manusia sebagaimana digambarkan dalam QS. al-A'raf/7:179, manusia tidak menggunakan potensi tersebut untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah swt. akhirnya manusia larut dalam kesesatan dan dosa, bahkan manusia dikatakan lebih rendah dari pada hewan.

Bentuk kelalaian yang digambarkan dalam QS. al-A'raf/7:179 adalah pertama, mereka (manusia) memiliki hati tetapi tidak dipergunakan untuk mempelajari atau memahami ayat Allah. Kedua, mereka (manusia) memiliki mata, akan tetapi mereka tidak dipergunakan untuk melihat ayat-ayat atau tanda- tanda kekuasaan Allah. Ketiga, mereka (manusia) memiliki telinga, akan tetapi mereka tidak mempergunakan telinga mereka untuk mendengarkan kebenaran ayat Allah. Sehingga dari tiga potensi yang digambarkan dalam QS. al-A'raf/7:179, mereka tidak menggunakan sebagaimana mestinya, sehingga potensi-potensi yang dengannya dapat mengantarkan meraka mendekatkan diri kepada Allah, namun mereka mengabaikan apa yang sudah diberikan Allah kepadanya, maka akibat buruknya adalah manusia disebut makhluk yang bodoh, memiliki sifat kebinatangan, dan manusia disebut makhluk yang sesat. Dan Implikasi dari penelitian ini setelah mengetahui bentuk kelalaian yang digambarkan dalam QS al-A'raf/7:179, maka sebagai umat manusia, terkhusus umat Islam, sebaiknya menggunakan potensi yang telah diberikan Allah swt. pada hal-hal yang diridhoi oleh Allah swt. agar tidak digolongkan sebagai orang-orang lalai.

#### BAB I

#### **PENDAHULUAN**

#### A. Latar Belakang Masalah

Al-Qur'an adalah kitab suci umat Islam yang berisikan wahyu Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. al-Qur'an sebagai kitab suci mengandung berbagai hal yang dibutuhkan umat manusia. Tujuan utama al-Qur'an adalah untuk menjadi pedoman hidup umat manusia dalam menata kehidupan sehingga mereka mendapat kebahagiaan dunia dan akhirat, supaya tujuan tersebut dapat diwujudkan. Al-Qur'an memuat berbagai petunjuk, keterangan, aturan, prinsip, konsep, hukum, perumpamaan dan nilai-nilai. Berbagai hal tersebut diungkap al-Qur'an secara global, terperinci, tersurat maupun tersirat. 1

Al-Qur'an berisi tuntunan yang dapat membentuk watak manusia yang beriman, bertakwa, memiliki budi pekerti yang luhur, mawas diri, menanamkan nilai-nilai akhlak yang mulia serta nilai kebajikan di tengah-tengah kehidupan masyarakat agar terhindar dari segala bentuk kezaliman dan kemaksiatan dengan dasar keimanan dan akidah tauhid. Di samping nama al-Qur'an, sebutan lain untuk kitab ini antara lain *al-Kitāb* (buku pedoman), *al-Furqān* (pembeda antara yang baik dan buruk), *al-Żikr* (peringatan), *Hudan* (petunjuk), *al-Syifā* (obat penawar), khususnya bagi hati yang resah dan gelisah, dan *al-Mau'izah* (nasehat dan wejangan). Tujuan utama diturunkannya al-Qur'an adalah untuk menjadi pedoman

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Aibdi Rahmat, Kesesatan dalam Perspektif Al-Qur'an: Kajian Tematik Terhadap Istilah Dhalal" dalam Al-Qur'an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), h. 1.

bagi manusia dalam menata kehidupan mereka agar memperoleh kebahagiaan di dunia dan akhirat.<sup>2</sup>

Al-Qur'an merupakan penerang dan petunjuk jalan bagi manusia, maka sudah seharusnya jika manusia juga membutuhkan petunjuk dalam menjalani kehidupannya. Dan petunjuk itu bisa berupa agama, keimanan, dan perbuatan baik. Petunjuk dalam kehidupan manusia itu penting karena dengan petunjuk manusia dapat menjalani kehidupannya dengan baik. Banyak sekali petunjuk-petunjuk yang diberikan Allah kepada manusia, tergantung bagaimana cara manusia mendapatkan petunjuk itu sendiri. Dan al-Qur'an adalah merupakan sumber utama yang digunakan, karena di dalam al-Qur'an terdapat semua yang dibutuhkan oleh manusia. Namun dalam kenyataanya, tidak semua manusia yang hidup di dunia ini mendapatkan petunjuk dalam kehidupannya. Baik petunjuk agama maupun petunjuk kebenaran yang lain. Banyak orang yang pada hakikatnya ia telah mendapatkan petunjuk tetapi seringkali ia di nilai lalai dalam menjalankan serta mentaati segala peraturan itu sendiri.<sup>3</sup>

Karakteristik manusia dan kehidupannya telah banyak menjadi objek pembahasan kalangan ilmuwan di setiap masa. Hal ini memang sangat penting, mengingat peran manusia dalam kehidupan umat di planet ini demikian dominan, sehingga sangat berpengaruh kepada kelangsungan kehidupan itu sendiri.

Al-Qur'an menerangkan bahwa manusia adalah makhluk paradoksal. Allah swt. telah mengilhamkan kepada manusia itu sifat *fujūr* dan *taqwa*. Sebagaimana dalam QS. al-Syams /91: 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Harifuddin Cawidu, *Konsep Kufur Dalam Al-Qur'an: Suatu Kajian Dengan Pendekatan Tafsir Tematik* (Cet.I; Jakarta: Bulan Bintang, 1991), h.3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an Vol. I* (Jakarta: Lentera Hati, 2000), h. 61.

# فَأَلْهَمَهَا فُخُورَهَا وَتَقُولِهَا ١

Terjemahnya:

Maka Dia mengilhamkan kepadanya (jalan) kejahatan dan ketakwaannya.<sup>4</sup>

Berdasarkan ayat ini, sifat yang melekat pada manusia ada dua macam yaitu sifat baik dan sifat buruk. Baik dan buruk sebenarnya kontradiktif dan tidak mungkin pada saat dan tempat yang sama dua hal yang berlawanan bersatu, kecuali menjadi sifat ketiga. Panas dan dingin jika disatukan dalam waktu dan tempat yang bersamaan, tidak panas dan tidak dingin akan tetapi timbul hangat. Hangat adalah ciri tersendiri yang berbeda kadarnya dengan panas maupun dengan dingin. Siang dan malam tidak akan bersatu, tetapi ada antara keduanya. Pada diri manusia terdapat sifat-sifat baik dan sifat-sifat jahat sekaligus, tetapi sifat-sifat tersebut hanyalah hal-hal yang potensial. Berdasarkan potensi-potensi yang dimilikinya maka manusia harus membentuk dirinya, karena kemampuan membentuk diri adalah kemampuan khas manusia, yang tidak dimiliki oleh makhluk-makhluk lainnya.<sup>5</sup>

Dalam sebuah tafsir milik Imam Ala'uddin Ali ibnu Muhammad ibnu Ibrahim yang berjudul *Tafsīr al Khāzin*, bahwa adanya indera pendengar itu dibekalkan kepada manusia agar mereka mampu mendengarkan nasehat-nasehat Allah yang telah dinash dalam al-Qur an. Sedangkan indera penglihatan diciptakan untuk manusia dengan tujuan manusia mampu melihat tanda-tanda kekuasaan Allah di muka bumi ini.<sup>6</sup> Selanjutnya adanya penciptaan akal/hati, dengan tujuan agar

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Kementrian Agama RI, *Mushaf al-Qur'an dan Terjemah*, (Solo : Tiga Serangkai Pustaka Mandiri , 2013),h. 595.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Deden Makbuloh, *Pendidikan Agama Islam* (Cet. III; Jakarta: Rajawali Pers, 2013),h.76-77.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Alāuddin 'Alī bin Muhammad bin Ibrāhīm bin Amr al-Syaihī Abū Hasan al-Ma'rūfī Bilkhāzin *Tafsīru al Khāzin (Lubāb al Ta wīl fī Maāni al Tanzil) Juz IV,* (Beirūt: Dār al-Kitāb al-'Alamiyyah 1415 H), h. 39.

manusia mampu memahami dan membedakan antara yang baik dan yang buruk, antara petunjuk dan kesesatan, sehingga manusia senantiasa hidup dalam kesejahteraan yang menyelamatkannya di dunia dan akhirat nanti. Dari ke semua indera-indera yang ada itu diharapkan agar manusia mampu menciptakan pengetahuan. Yang semula mereka tidak tahu menjadi tahu, keluar dari kebodohan menuju pada sebuah ilmu pengetahuan. Manusia pada kodrat dan fitrahnya, mencintai kebaikan dan cenderung kepadanya. Kalau ternyata ada yang berbuat jahat sebenarnya dalam pribadinya saat itu sedang terjadi pergulatan. Apa yang dibuatnya tersebut sesungguhnya berlawanan dengan nuraninya. Ketakaburan dan kesombongan serta gengsinyalah yang membuat orang sulit mundur dari perbuatan yang salah. Tidak mau meminta maaf jika khilaf, tak mempan nasihat dan sebagainya. Itulah orang yang menutup diri, dan hatinya. Sebagaimana yang dimaksud oleh Allah dalam firman-Nya, QS. al-A'raf/7: 179.

Terjemahnya:

Dan Sungguh, akan Kami isi neraka Jahannam banyak dari kalangan jin dan manusia. Mereka memiliki hati, tetapi tidak dipergunakannya untuk memahami (ayat-ayat Allah) dan mereka memiliki mata (tetapi) tidak dipergunakannya untuk melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah), dan mereka memiliki telinga (tetapi) tidak dipergunakannya untuk mendengar (ayat-ayat Allah). Mereka itu seperti hewan ternak, bahkan lebih sesat lagi mereka Itulah orang-orang yang lengah/lalai.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Imām Muhammad al Rāzī Fakhruddīn ibnu al 'Allāmah Diyāuddīn 'Umar, *Tafsīr al Fakhrur al Rāzī al Masyhūr bi al Tafsīr al Kabīr wa Mafātiḥ al Gaib Juz 19*, (Beirūt: Dār Iḥya al-Turās al-'Arabī, 1420 H), h. 39

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Deden Makbuloh, *Pendidikan Agama Islam*, h.77-78.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Kementrian Agama RI, Mushaf al-Qur'an dan Terjemah, h. 174.

Dari ayat di atas dapat dipahami bahwa jika manusia menggunakan bakat dan potensi pemberian Tuhan, maka ia tidak akan terjebak dalam kelalaian. Ayat ini menegaskan pula tentang lumpuhnya daya-daya potensial *qalbun, 'a'inun,* dan *'uzunun*. Dalam kinerja sistem yang ada pada diri manusia, sehingga dapat menjadikan ia labil dan kehilangan kontrol dalam tindakan dan sikap prilakunya selaku makhluk utama. <sup>10</sup>

Ayat ini menerangkan bahwa semua makhluk insan atau jin itu telah sama diberi hati (fikiran) mata dan telinga oleh Allah swt. tentu saja hati, mata dan telinga jin menurut keadaannya pula, yang kita tidak tahu bagaimana rupanya. Tetapi di kalangan mereka banyak yang tidak mempergunakannya dengan baik. Hati tidak dibawa buat mengerti, mata tidak dibawa buat melihat, telinga tidak dibawa buat mendengar. Artinya, mereka tidak berfikir untuk mencari mana yang benar, mana yang salah, dan mereka tidak hendak mencapai hakikat yang sejati, yaitu kebenaran dan keesaan Allah, sehingga bergelut dan bergelimanglah diri mereka dengan khurafat, kebodohan, jiwa kecil dan kehinaan.<sup>11</sup>

Allah Swt. telah mematikan fungsi serta potensi diri dalam menerima kebenaran pada diri mereka yang durhaka dan kafir, bahkan membuat rusak seluruh amal perbuatan mereka, demikian pula hati dan mata mereka, sebagai balasan atas apa yang telah mereka kerjakan.

Adapun penggalan dari ayat di atas yaitu : "Mereka itu sebagai binatang ternak, bahkan lebih sesat lagi. Mereka itulah orang-orang yang lalai". Ini merupakan akibat dari balasan Allah Swt. yang mengunci mata hati, pendengaran serta penglihatan mereka, dari ayat di atas menjelaskan bahwa mereka yang kafir

<sup>11</sup>Hamka, *Tafsir al-Azhar* Juz 9, (Cet: I; Singapura: Pustaka Nasional, 1983),h. 2611.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Deden Makbuloh, *Pendidikan Agama Islam,* h.76-78.

telah kehilangan ciri-ciri yang dapat membedakan mereka dengan binatang ternak, yaitu bahwa mereka tidak dapat membedakan antara yang baik dengan yang buruk, yang bermanfaat dan yang tidak bermanfaat melalui sarana hati, pendengaran, serta penglihatan dalam rangka mencapai kesempurnaan dan kebahagiaan hidupnya. Mereka diserupakan dengan binatang-binatang buas seperti srigala misalnya, karena manusia memiliki sifat yang mirip dengan binatang ternak. Kegemaran menikmati makanan adalah ciri utama binatang ternak, sebagaimana kekuatan syahwat yang membuat manusia tertarik akan segala sesuatu telah menciptakan kegemaran dalam meraih manfaat-manfaat meskipun bersifat sesaat. 12

Sebagaimana firman Allah Swt. dalam QS. Muhammad/47:12:

Terjemahnya:

Sungguh, Allah akan memasukkan orang-orang yang beriman dan mengerjakan kebajikan ke dalam surga yang mengalir di bawahnya sungai-sungai. Dan orang-orang yang kafir menikmati kesenangan (dunia), dan mereka makan seperti hewan makan; dan (kelak) nerakalah tempat tinggal bagi mereka."

INVERSITAS ISLAM NEGERI

Lalai pasti dialami oleh manusia , meskipun dia tinggal di kota yang banyak ulama dan da'inya. Mereka akan menjumpai seseorang yang bersikap membungkam. Dia mendengar dzikir, pelajaran, dan khutbah, meskipun demikian tiada sesuatu pun yang sepak terjangnya yang berubah. Hal ini terjadi karena kelalaiannya, sebab dia lalai dari mengingat Allah swt.<sup>14</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Muhammad Husain Tabataba'i *Ada Apa Setelah Mati ? :Pandangan Al-Qur'an* (Cet. II; Jakarta :Misbah, 2006) h. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Kementrian Agama RI, *Mushaf al-Qur'an dan Terjemah*, h. 508.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Aidh bin Abdullah al-Qorni, *illa ladzina asrafū 'Alā Anfusihim Kepada Mereka yang Melampaui Batas*, terj. Bahrun Abubakar Ihzan Zubaidi, *Hidupkan Hatimu* (Bandung : Irsyad Baitus Salam, 2006), h. 283

Lalai dalam diri sebagian manusia menyebabkan perbuatan yang tidak benar dan hilangnya iman, bahkan ketika lalai tersebut telah merasuk ke dalam dirinya, tidak ada ruang lagi bagi pengetahuan dan pandangannya. Lalai seperti itu akan mengurung manusia dalam ketidaktahuan dan kebodohan. Seperti keburukan lainnya, jika lalai tidak segera diatasi, maka keburukan tersebut akan lebih mengakar dalam diri manusia dan sepenuhnya menetap dihatinya.

Dari uraian di atas bahwa lalai merupakan suatu hal yang urgen yang perlu diperhatikan oleh sebabnya penulis merasa perlu untuk mengkaji hal ini lebih dalam.

#### B. Rumusan Masalah

- 1. Bagaimana hakikat lalai dalam QS al-A'raff7: 179?
- 2. Bagaimana wujud lalai dalam QS al-A'rāf/7: 179?
- 3. Bagaimana dampak lalai dalam QS *al-A'rāf*/7: 179?

# C. Definisi Operasional dan Ruang Lingkup Penelitian

Untuk mendapatkan pemahaman yang jelas dalam skripsi ini, maka terlebih dahulu penulis memberikan definisi terhadap judul yang akan dibahas adalah" Lalai dalam al-Qur'an (Suatu Kajian *Tahlili* dalam QS. *Al-A'rāfl*7: 179)". Untuk mengetahui lebih dalam alur yang terkandung dalam skripsi ini, maka penulis mengambil tiga istilah yang digunakan dalam judul ini yaitu: Lalai, al-Qur'an dan *Tahlīli*.

#### 1. Lalai

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), Lalai ialah kurang hati-hati; tidak mengindahkan (kewajiban, pekerjaan, dsb); lengah, tidak ingat karena asyik melakukan sesuatu atau terlupa.<sup>15</sup> Yaitu tidak mengetahui atau menyadari apa yang seharusnya diketahui dan disadari.<sup>16</sup>

#### 2. Al-Qur'an

Al-Qur'an berasal dari kata (قرأ- يقرأ قرآن) yang berarti membaca. Pengertian al-Qur'an menurut ulama *Ushul Fiqh* adalah kalam Allah yang diturunkan oleh-Nya melalui perantaraan malaikat Jibril ke dalam hati Rasulullah Muhammad bin Abdullah dengan lafazh yang berbahasa Arab dan makna-maknanya yang benar untuk menjadi hujjah bagi Rasul atas pengakuannya sebagai Rasul, menjadi Undang-undang bagi manusia yang mengikutinya dan menjadi qurbah dimana mereka beribadah dengan membacanya. 18

# 3. Tahlili

*Taḥlili* berasal dari bahasa Arab *ḥallala-yuḥallalu-taḥlil* yang bermakna membuka sesuatu atau tidak menyimpang sesuatu darinya<sup>19</sup> atau bisa juga berarti membebaskan,<sup>20</sup> mengurai, dan menganalisis.<sup>21</sup>

*Tahlīlī* adalah suatu metode tafsir yang mufasirnya berusaha menjelaskan kandungan ayat-ayat al-Qur'an dari berbagai aspek dengan memperhatikan runtutan ayat-ayat al-Qur'an sebagaimana tercantum di dalam mushaf.<sup>22</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Tim Penyusun, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Cet. 3; Jakarta: Balai Pustaka, 2005), h.628.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, h.379.* 

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Ahmad Warson Munawwir, *Kamus al-Munawwir Arab Indonesia Terlengkap* (Cet. XIV; Surabaya: Pustaka Progresif, 1997), h. 1101.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Abdul Wahab Khallaf, *Ilmu Ushul Fiqh* diterjemahkan oleh Muhammad Zuhri dan Ahmad Qarib (Cet. I; Semarang: Dina Utama Semarang, 1994), h.18.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Ahmad bin Fāris bin Zakariyā, *Mu'jam Maqāyīs al-Lūgah*, Juz 2, (Beirut: Dār al-Fikr, 1979 M/1399 H), h. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Ibnu Manzūr, *Lisān al-'Arab*, Juz I (Cet. III; Beirut: Dār Sādir, 1414 H), h. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>M. Quraish Shihab, dkk. Sejarah dan 'Ulumul al-Qur'an (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008), h. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>M. Quraish Shihab, *Membumikan al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Masyarakat* (Cet. XXII; Bandung: Mizan, 1425 H/ 2004 M), h. 86.

*Tahlīli*, biasa juga disebut dengan metode analitis yaitu menafsirkan ayatayat al-Qur'an dengan memaparkan berbagai aspek yang terkandung di dalam ayatayat yang sedang ditafsirkan itu serta menerangkan makna-makna yang tercakup di dalamnya sesuai keahlian dan kecendrungan dari mufassir yang menafsirkan ayatayat tersebut.

Dalam menerapkan metode ini biasanya mufassir menguraikan makna yang dikandung oleh al-Qur'an, ayat demi ayat dan surah demi surah sesuai dengan dengan urutannya dalam mushaf. Uraian tersebut menyangkut berbagai aspek yang dikandung ayat yang ditafsirkan sebagai pengertian kosa kata, konotasi kalimatnya, latar belakang turun ayat, kaitannya dengan ayat-ayat yang lain, baik sebelum maupun sesudahnya (*munāsabah*), dan tak ketinggalan pendapat-pendapat yang telah dikeluarkan berkenan dengan tafsiran ayat-ayat tersebut; baik yang disampaikan oleh Nabi, sahabat, maupun para *tabi'īn*, dan tokoh tafsir lainnya.<sup>23</sup>

#### D. Kajian Pustaka

Kajian pustaka berfungsi untuk melihat karya-karya terdahulu yang memiliki relevansi dengan penelitian ini yang kedepannya sedikit banyaknya dapat membantu dalam penyusunan karya ilmiah ini serta menghindari adanya kesamaan secara menyeluruh dengan karya sebelumnya sehingga tidak terkesan melakukan penjiplakan.

1. "Bila Hati Telah Mati" yang dikarang oleh Muhammad Sayyim, buku ini membahas delapan penyakit hati salah satunya manusia yang lalai. Buku ini berisi tentang hati manusia yang lalai mengingat Allah, telinga manusia yang

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Nashiruddin baidan, *Metode Penafsiran al-Qur'an; Kajian Kritis terhadap Ayat-ayat yang yang Beredaksi Mirip* (Cet. I; Surakarta: Pustaka Pelajar, September 2002), h. 68-69.

- tidak mendengar nasihat-nasihat Allah dan manusia yang sibuk memikirkan pelik duniawi, dan mengabaikan akhirat.
- 2. "Ghaflah dalam Perspektif al-Qur'an" (Suatu Analisis dengan Pendekatan Tafsir Maudū'i), oleh M.Saifuddin Ramadan. Dalam skripsi ini membahas tentang shighat-shighat Ghaflah dalam al-Qur'an dan term-term semakna dengan kata ghaflah terhadap kehidupan akhirat, ghaflah terhadap ayat-ayat Allah, dan juga ghaflah dalam mendayagunakan potensi-potensi dalam diri manusia. Namun dalam penelitian ini penulis menggunakan metode tahlili.
- 3. "Nasihat Untuk Orang-Orang Lalai" oleh Khalid Abdul Mu'thi Khalif, Diterjemahkan oleh Abdul Hayyie al-Kattani. Buku ini membahas tentang nasihat untuk sifat lalai akan hal-hal yang membinasakan. Buku ini berisi mengenai sifat lalai sebagai penyakit yang telah menjadi fenomena umum yang dibicarakan oleh banyak orang dalam bidang kerohanian, dimana sifat lalai ini dibatasi hanya kepada kelalaian terhadap dzikir atau beberapa ibadah yang jauh dari realitas muslim sehari-hari, di dalamnya juga mengkaji makna lafal lalai dengan pengertian generalnya.

Setelah menelaah beberapa buku dan skripsi yang menjadi rujukan utama dalam penelitian tentang lalai dalam al-Qur'ān, buku tersebut penjelasannya lebih kepada bahasan yang secara umum, sekalipun mencantumkan beberapa ayat, tetapi tidak memberikan penjelasan yang lebih rinci dalam bentuk tafsiran al-Qur'ān. Berbeda dengan penelitian ini, penulis lebih terfokus kepada Lalai dalam al-Qur'ān (Suatu Kajian *Tahlīlī* dalam QS. al-A'rāf/7:179) yang ulasannya dalam bentuk tafsiran, lebih fokus dalam menganalisis ayat, kosa kata, dan penjelasan makna ayat tersebut.

# E. Metodologi Penelitian

Dalam skripsi ini, penulis menggunakan metode sebagai berikut:

#### 1. Jenis Penelitian

Jenis Penelitian ini termasuk kedalam kategori penelitian kualitatif yaitu, berupa penelitian kepustakaan (*library research*). Penelitian kualitatif yang dimaksudkan pada penelitian ini ialah penelitian kualitatif yang bersifat deskriptif. Penelitian kualitatif deskriptif ialah jenis penelitian kualitatif yang berupaya memecahkan pokok masalah yang diselidiki dengan menggambarkan/melukiskan keadaan subjek/objek penelitian (seseorang, lembaga, masyarakat dan lain-lain) pada saat sekarang berdasarkan fakta-fakta yang tampak atau sebagaimana adanya.<sup>24</sup>

Penelitian kualitatif deskriptif dalam metodologi penelitian tafsir ditujukan untuk mendeskripsikan makna kandungan suatu ayat. Pada umumnya jenis penelitian ini digunakan oleh mufassir yang mengkaji al-Qur'an dengan menggunakan metode *Taḥfili.*<sup>25</sup> Dari sini dapat dipahami bahwa penelitian ini diupayakan untuk mendeskripsikan lalai dalam al-Qur'an melalui QS. al-A'rāf/7:179 dengan menguraikan berbagai sumber kepustakaan, baik berupa buku, jurnal, dan karya ilmiah lainnya yang terkait dengan topik bahasan tersebut.

#### 2. Metode Pendekatan

Yang dimaksud dengan metode pendekatan adalah cara teratur yang digunakan untuk melaksanakan suatu pekerjaan agar tercapai sesuai yang dikehendaki. Atau pendekatan berarti sebuah proses, perbuatan, cara mendekati

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Hadari Nawawi, *Metode Penelitian Bidang Sosial* (Cet. IV; Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 1990), h. 63.

 $<sup>^{25}</sup> Abd.$  Muin Salim, dkk, *Metodologi Penelitian Tafsir Maudū'i* (Makassar: Alauddin Press, 2009), h. 28.

sebuah obyek.<sup>26</sup> Adapun pendekatan yang digunakan penulis dalam menyusun skripsi ini yakni pendekatan tafsir dan pendekatan psikologi.

#### a. Pendekatan Tafsir

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tafsir, yaitu teknik kerjanya lebih banyak bersentuhan dengan kitab-kitab tafsir serta penafsiran dari para ahli yang telah melakukan pengkajian tentang kerukunan antar umat beragama. Dengan pendekatan tersebut, penulis berusaha menganalisis setiap penafsiran atau pendapat yang ada kemudian memberikan analisis kritis serta mengambil intisari dari setiap tafsiran atau pendapat ulama yang selanjutnya dapat ditarik sebuah kesimpulan dari berbagai pendapat yang telah dipaparkan oleh para mufassir atau ahli. Pendekatan ini merupakan pendekatan yang utama mengingat sumber primer dari penelitian ini adalah al-Qur'an.

# b. Pendekatan Psikologi

Pendekatan psikologi adalah cara pandang psikologi terhadap berbagai fenomena dan dimensi-dimensi tingkah laku baik dilihat secara individual maupun sosial. Tujuan pendekatan ini adalah untuk menjelaskan gejala-gejala lahiriyah orang beragama. Gejala-gejala kejiwaan yang berkaitan dengan agama contohnya sikap beriman dan bertakwa, orang berbuat baik, orang jujur dan sebagainya.<sup>27</sup>

## 3. Metode Pengumpulan Data

Untuk pengumpulan data, digunakan penelitian kepustakaan (*Library Research*), yakni menelaah referensi atau literatur-literatur yang terkait dengan pembahasan. Kepustakaan utama dalam pembahasan ini adalah kitab-kitab tafsir

<sup>27</sup>Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008), h. 51

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Abd. Muin Salim, dkk, *Metodologi Penelitian Tafsir Maudū'i*, h. 28.

yang berbahasa asing maupun berbahasa Indonesia dengan mencari referensi yang sesuai dengan tema yang diangkat dan ayat yang menjadi kajian fokus dalam tulisan ini. Karena penelitian ini terkait dengan ayat-ayat al-Qur'an, maka kepustakaan utama dalam penelitian ini adalah kitab suci al-Qur'an. Sedangkan kepustakaan yang bersifat sekunder adalah kitab-kitab tafsir, dan yang menjadi penunjang adalah bukubuku keislaman.

## 4. Metode Pengolahan dan Analisis Data

Agar data yang diperoleh dapat dijadikan sebagai bahasan yang akurat, maka penulis menggunakan metode pengolahan dan analisis data yang bersifat kualitatif dengan cara berpikir deduktif, yaitu suatu metode yang penulis gunakan dengan jalan meninjau beberapa hal yang bersifat umum kemudian diterapkan atau dialihkan kepada sesuatu yang bersifat khusus dengan merujuk pada prosedur kerja metode tafsir *tahlīli* yaitu: menerangkan hubungan (munasabah) antara satu ayat dengan ayat lain maupun antara satu surah dengan surah yang lain, menjelaskan *asbāb alnuzūl* (jika ada) , menganalisis *mufradat* (kosa kata) dan lafaz dari sudut pandang bahasa arab, memaparkan kandungan ayat secara umum dan maksudnya, menerangkan unsur-unsur *faṣāhah*, *bayān*, dan instrument *ījāznya* bila perlu, menjelaskan hukum yang dapat ditarik dari ayat yang luas, khususnya apabila ayat-ayat yang ditafsirkan adalah ayat-ayat hukum dan menerangkan makna serta maksud dari ayat yang bersangkutan.<sup>28</sup>

 $^{28} Abd.$  Muin Salim, dkk, *Metodologi Penelitian Tafsir MauḍūI* (Makassar: Pustaka al-Zikra, 2011), h. 39.

-

#### F. Tujuan dan Kegunaan

#### 1. Tujuan

Adapun tujuan dari penelitian ini adalah untuk:

- a. Mengetahui hakikat lalai dalam QS al-A'rāf/7: 179.
- b. Mengetahui wujud lalai dalam QS al-A'raf /7: 179.
- c. Mengetahui dampak lalai dalam QS al-A'rāf/7: 179.

## 2. Kegunaan

Adapun kegunaan dari peneltian ini terbagi menjadi dua bagian, yaitu:

# a. Kegunaan Ilmiah

Kegunaan ilmiah penelitian ini diharapkan dapat menambah khazanah pengetahuan dalam bidang tafsir khususnya ilmu pengetahuan yang berbasis keislaman, dapat dijadikan sebagai salah satu sumber referensi dalam penyusunan sebuah tugas baik itu makalah dan lain sebagainya.

# b. Kegunaan Praktis

Kegunaan praktis penelitian ini diharapkan mampu dijadikan sebagai dorongan dalam menuntut ilmu serta lebih memperhatikan isyarat-isyarat ilmu pengetahuan yang terkandung dalam al-Qur'an, tetapi dengan catatan tidak sekedar mencocok-cocokkan antara al-Qur'an dan ilmu pengetahuan tetapi lebih kepada untuk melihat isyarat yang ada pada al-Qur'an kemudian meneliti, merenungkan serta mempelajarinya secara mendalam yang tujuan akhirnya untuk menyadarkan bagaimana kekuasaan Allah swt. di alam ini yang pada akhirnya akan berujung pada kesadaran akan posisi kita sebenarnya dan mejadikan kita hamba Allah swt. yang taat.

#### BAB II

#### TINJAUAN UMUM TENTANG LALAI

# A. Pengertian Lalai

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), Lalai ialah kurang hati-hati; tidak mengindahkan (kewajiban, pekerjaan, dsb); lengah, tidak ingat karena asyik melakukan sesuatu atau terlupa. Yaitu tidak mengetahui atau menyadari apa yang seharusnya diketahui dan disadari.

Lalai dalam bahasa Arab disebut sebagai *gafala* yang berasal dari tiga huruf asli yaitu, *ga, fa* dan *la,* menurut Ibn Faris dalam kitabnya *mu'jam maqāyis al-lugah* kata ini mempunyai satu arti yaitu meninggalkan sesuatu dalam keadaan lupa.<sup>3</sup> dan menurut Ibn Manzūr dalam *lisan al-'Arabī gafala* diartikan yakni *Tarkuhū wa sahā anhu* yang berarti meninggalkannya dan melupakannya.<sup>4</sup>

Secara bahasa kata *agfala asy-sya'ia wa ahmalahu* adalah satu makna (hal ini jika melakukan sesuatu dan melupakannya karena tidak mengingatnya). Kata *gafala 'anisy-sya'i gaflatan* bermakna melupakannya karena kurang mengingatnya dan kurang sadar serta dalam keadaan lalai. *Agfala syai* bermakna membiarkannya tersia-siakan tanpa terlupakan. *Tagafala* bermakna sengaja melupakan atau purapura lupa. Kata *istagfalaha* bermakna menilainya lalai dan kelalaiannya terlihat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Tim Penyusun, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Cet. 3; Jakarta: Balai Pustaka, 2005), h. 628.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an Vol.4* (Jakarta: Lentera Hati 2000), h..379.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ahmad bin Fāris bin Zakariyyāh al-Qaswainī al- Rāzī Abu Husain,Mu'jām Maqāyish al-Lugah Juz 4 (t.t : Dār Fikr 1979 M- 1399 H). h. 386.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Muḥammad Ibnu Mukrim Bin Alī Abū al-Fadl Jamal al-din Ibn Manzur al-Anṣarī al-Ruwai fai al-Afriqī Juz 11 (Beirūt: Dār Ṣādir, 1414 H), h. 497. Selanjutnya namanya disebut dengan Ibn Manzūr.

*Mugaffal* adalah orang yang tidak mempunyai kecerdasan. Dengan demikian, *gaflah*/lalai adalah kata yang di bawahnya termasuk semua hal yang tidak mencapai tingkat kesempurnaan karena sibuk atau menyibukkan diri dengan apa yang lebih rendah dari itu.<sup>5</sup>

Lalai adalah salah satu penyakit yang paling berbahaya yang menimpa individu dan umat. Ia adalah penyakit yang amat membinasakan, yang membunuh kebaikan dan penghancur semangat. Ia adalah penyakit yang keras, yang membuat seseorang kehilangan tujuannya, dan menghabiskan energinya. Jika ia seorang alim, maka ia akan meninggalkannya dalam keadaan jahil. Jika ia mengenai orang kaya, niscaya ia akan meninggalkannya dalam miskin. Jika ia menimpa orang yang terhormat, niscaya ia akan mengubahnya menjadi orang hina. 6

Menurut at-Thabathaba'i, lalai/gaflah adalah unsur utama dari setiap kesesatan dan kebatilan. Khalid Abdul Mu'thi Khalif, dalam bukunya Nasehat Untuk Orang-Orang yang Lalai, memberi pengertian lalai/gaflah mencakup pengertian kelalaian sebagai fenomena dan penyakit yang melanda urusan agama dan dunia secara umum. Dalam masalah akhirat kelalaian itu berupa kelalaian terhadap akhirat dan jalan-jalan yang menyampaikan manusia kepada akhirat, apa yang harus dilakukan dalam perjalanan itu. Sementara dalam urusan dunia, kelalaian adalah dalam bentuk kelalaian terhadap tantangan-tantangan kontemporer,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Khalid Abdul Mu'thi Khalif, *Iqazh al-Ghafilin min al-Halakah ila Harakan li al-Din* Diterjemahkan oleh Abdul Hayyie al-Kattani dengan judul *Nasehat untuk Orang-orang Lalai* (Cet. I, Jakarta: Gema Insani, 2005), h.2

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Khalid Abdul Mu'thi Khalif, *Iqazh al-Ghafilin min al-Halakah ila Harakan li al-Din* Diterjemahkan oleh Abdul Hayyie al-Kattani dengan judul *Nasehat untuk Orang-orang Lalai*, h.1

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Muhammadiyah Amin, *Penghuni Neraka dalam al-Qur'an*, (Makassar: Alauddin University Press, 2012), h. 156-157.

kesulitan-kesulitan yang dirasakan oleh kaum muslimin, tersia-sianya energi, menyimbukkan diri dengan suatu yang kurang penting dari sesuatu yang lebih penting dan seterusnya.<sup>8</sup>

Al-Rāgib al-Asfahāni mengurai dalam mengurai dalam kitabnya yang berjudul *Al-Mufradāt fī Garīb al-Qur'an* bahwa yang dimaksud dengan lalai adalah kelupaan yang menimpa seseorang karena kurang hati-hati dan waspada.<sup>9</sup>

Menurut syekh Mutawalli al-Sya'rawi, terjadinya kekafiran pada diri manusia adalah karena adanya faktor kealpaan atau kelupaan (*gaflah*/lalai) yang menjadi salah satu watak asli manusia. Kealpaan dan kelupaan itulah yang menyebabkan pudarnya iman, bahkan iman akan menjadi sirna sama sekali jiwa gafla/lalai itu terjadi secara terus menerus. Hal ini, menurut al-Sya'rawi, sejalan dengan kata *kufi*r yang berarti menutupi. Dengan kata laian, *gaflah*/lalai itulah yang menyebabkan orang menjadi kafir.<sup>10</sup>

Dalam ilmu psikologi Islam, lalai termuat dalam persoalan gangguan kepribadian (*psikopatologi*) Islam. Menurut disiplin ilmu ini, lalai adalah sikap atau pelaku yang sengaja melupakan atau tidak memperhatikan sesuatu yang seharusnya menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari esensi kehidupannya. Secara fitriah, manusia berpeluang untuk lupa, ini tidak termasuk dalam kategori psikopatologi islami, meskipun masuk dalam kategori amnestik, atau bahkan kelupaan itu tidak dapat membebaskan seseorang dari tuntutan dan kewajiban sampai ia sadar kembali.

<sup>9</sup>Al-Rāgib al-Asfahāni, *al-Mufradāt fī Garīb al-Qur'ān* (Cet. III, Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1442 H./2001 M.), h. 80.

-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Khalid Abdul Mu'thi Khalif, *Iqazh al-Ghafilin min al-Halakah ila Harakan li al-Din* Diterjemahkan oleh Abdul Hayyie al-Kattani dengan judul *Nasehat untuk Orang-orang Lalai*, h.4.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Muhammadiyah Amin, *Penghuni Neraka dalam al-Qur'an*, h. 157. Lihat juga M. Mutawalli al-Sya'rawi, *Tafsir Surah al-Ma'un, al-Kautsar, al-Kafirun*, h. 51-52.

Kelupaan yang menjadi pembahasan psikopatolgi islami adalah kelupaan yang sengaja terhadap suatu keyakinan, nilai-nilai hidup yang mendasar dan pandangan hidupnya. Karena seseorang yang melupakan keyakinan, nilai-nilai hidup dan pandangan hidupnya maka segala tindakannya menjadi tidak teratur, merugikan, dan dapat menjerumuskan ke dalam kehancuran.<sup>11</sup>

# B. Term-term Lalai dalam al-Qur'an

# 1. Al-gaflah

Kata غنل (gāfil) merupakan bentuk ism fa'il dari kata dasar غنل (gafala) yang secara etimologis berarti lupa karena ingatan dan kecerdasan seseorang yang kurang baik. Kata lain yang seasal dengan kata غنلة (gāfil) adalah غنلة (gāflah) yang disebut lima kali, yaitu di dalam QS Maryam/19:39, QS al-Anbiyā'/21:1 dan 97, QS al-Qashas/28:15, serta QS Qāf/50:22. Adapun contohnya antara lain:

a. QS Maryam/19:39

Dan berilah mereka peringatan tentang hari penyesalan, (yaitu) ketika segala perkara telah diputus, sedang mereka dalam kelalaian dan mereka tidak

Tabataba'i mengatakan sebagaimana dikutip M. Quraish Shihab memahami ayat ini sebagai memerintahkan Nabi Muhammad saw. mengingatkan para pendurhaka tentang hari dimana Allah memutuskan segala perkara dan ketika itu dijatuhkan putusan tentang siksa yang akan mereka alami sehingga, dengan

<sup>11</sup>Abdul Mujib, *Kepribadian dalam Psikologi Islam* (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2006), h. 368-369.

<sup>12</sup>M. Quraish Shihab, dkk , *Ensiklopedia al-Qur;an: Kajian Kosa Kata (*Jakarta: Lentera Hati, 2007), h. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan terjemahnya* (Cet. I; Solo: Tiga Serangkai Pustaka Mandiri), 2013), h. 308.

demikian, mereka mengalami penyesalan yang tidak berguna lagi karena sewaktu mereka hidup di dunia mereka tidak menempuh *ash-Shirāth al-Mustaqīm.*<sup>14</sup>Artinya mereka lalai dengan waktu yang mereka lalui tanpa memanfaatkan dengan baik.

b. QS al-Anbiya'/21:1

Terjemahnya:

Telah semakin dekat kepada manusia perhitungan amal mereka, sedang mereka berada dalam keadaan lalai (dengan dunia), berpaling (dari akhirat). 15

Ayat diatas menyifati kaum musyrikin dengan dua sifat, pertama bahwa mereka di dalam kelengahan dan kedua mereka berpaling. penyifatan pertama mengandung makna kelengahan mereka bersinambung, tidak terhenti walau peringatan al-Qur'an telah silih berganti datang, sedang keberpalingan mereka adalah keberpalingan dari uraian al-Qur'an dan bukti-bukti yang dipaparkannya sehingga keberpalingan itu mengakibatkan lebih mantapnya lagi kelengahan mereka tentang keniscayaan nikmat.

Menurut Thabāthaba'i sebagaimana dikutip M.Quraish Shihāb dalam Tafsir al-Mishbah memahaminya dalam arti mereka lengah terhadap perhitungan yang akan terjadi karena mereka tidak memiliki gambaran tentang keniscayaannya dan mereka berpaling darinya karena meeka sibuk dengan hal-hal yang tidak mendukung keyakinan tentang hal tersebut. Hati mereka dipenuhi oleh kecintaan kepada dunia dan kenikmatannya sehingga tiak ada lagi ruang untuk mengingat akhirat dan

•

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an,* Vol. 7, h. 453.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan terjemahnya*, h. 322.

peerhitungan yang akan diadakan di sana sehingga walaupun mereka diingatkan mereka tetap tidak ingat dan itulah makna kelengahan.<sup>16</sup>

c. QS al-Anbiyā'/21:97

Terjemahnya:

Dan apabila janji yang benar (hari berbangkit) telah dekat maka tiba-tiba mata orang-orang yang kafir terbelalak. (mereka berkata): "Alangkah, celakahhnya Kami, Kami benar-benar lengah tentang ini, bahkan Kami benar-benar orang yang zalim".<sup>17</sup>

Ayat yang lalu berbicara tentang ancaman dan janji Allah, ayat ini melanjutkan bahwa, *Dan* sungguh *telah amat dekat kadatangan janji yang benar,* yaitu hari kebangkitan manusia dari kuburnya, *maka ia,* yakni apa yang terjadi ketika *itu tiba-tiba menjadikan terbelalak mata orang-orang yang kafir.* Dan ketika itu mereka berkata: "Aduhai, Celakalah kami atau wahai kecelakaan datanglah menghabisi kami karena kami tidak lagi mampu bertahan memikul siksa. kini kami sadar bahwa *sesungguhnya kami* ketika hidup di dunia *dalam kelalaian tentang* hari kebangkitan *ini,* bahkan kami bukannya tidak tahu atau lengah karena para rasul telah berkali-kali menyampaikan hal ini, namun kami menolaknya sehingga kini kami sadar bahwa *kami* benar-benar adalah *orang-orang yang zalim* yang mantap kezalimannya terhadap diri kami sendiri dan terhadap para rasul.<sup>18</sup>

10.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an,* Vol. 8, h. 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan terjemahnya*, h. 330.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an,* Vol. 8 (Cet. V; Jakarta: Lentera Hati, 2002) h. 123..

Di dalam bentuk *aghfala* yang merupakan *fi'il māḍi* terdapat dalam QS al-Kahfi/18:28.

Terjemahnya:

Dan bersabarlah kamu bersama-sama dengan orang-orang yang menyeru Tuhannya di pagi dan senja hari dengan mengharap keridhaan-Nya; dan janganlah kedua matamu berpaling dari mereka (karena) mengharapkan perhiasan dunia ini; dan janganlah kamu mengikuti orang yang hatinya telah Kami lalaikan dari mengingati Kami, serta menuruti hawa nafsunya dan adalah keadaannya itu melewati batas.<sup>19</sup>

Dalam surah ini mengandung tiga persoalan penting, yaitu perintah kepada Nabi untuk bersabar besama-sama yang senantiasa mengingat Allah<sup>20</sup> di waktu pagi dan senja hari dengan niat hanya mengharapkan keridaan Allah, larangan kepada Nabi untuk berpaling dari mereka karena tergiur oleh kemewaan dunia, dan larangan kepada Nabi untuk mengikuti orang yang hatinya dilalaikan oleh Allah dari mengingatnya dan orang-orang yang memperturutkan hawa nafsunya.<sup>21</sup>

Khitab<sup>22</sup>(bentuk pembicaraan) pada QS. al-Kahfi/18: 28 tersebut di atas ditujukan kepada Nabi saw. tetapi mengandung pengertian yang bersifat umum,

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan terjemahnya*, h. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Yang dimaksud orang-orang yang senantiasa mengingat Allah adalah sahabat-sahabat Nabi yang fakir. Keterangan tentang hal ini, lihat Abi al-Ḥasan Ali bin Aḥmad al-Wahidi al- Naisaburi, *Asbāb al-nuzul* (Beirūt: Dār al-Fikr, 1991), h. 202

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Yang dimaksud orang-orang yang dibuat lalai hatinya adalah Umayyah bin Khallaf al-Jumbi, yang menyuruh kepada Nabi untuk mengusir sahabat-sahabat Nabi yang fakir, lihat Abi al-Hasan Ali bin Ahmad al-Wahidi al- Naisaburi, *Asbāb al-nuzul* (Beirūt: Dār al-Fikr, 1991), h. 202

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Penjelasan mengenai hal itu, lihat Jalaluddin al-Suyuthi, *al-Itqan fi Ulum al-Qur'an*, Jilid III (Cet. I; Beirut; Muassasah al-Kutub al-Tsaqafiyyah, 1996), 88-93

yaitu kepada Nabi dan selainnya (umatnya). Baik umat yang hadir atau terkait dengan persoalan tersebut ketika diturunkannya ayat maupun umat yang tidak hadir atau tidak terkait dengan persoalan tersebut yang pada masa turunnya al-Qur'an maupun umat Nabi yang hidup setelah masa turunnya al-Qur'an hingga saat sekarang ini. Dan terkait dengan khitab yang ditujukan kepada Nabi pada ayat tersebut, menunjukan akan kemaksuman Nabi.<sup>23</sup> yang senantiasa dikontrol oleh Allah dalam melakukan seluruh aktifitas kenabian sehingga beliau dapat bebas dari perbuatan salah dan dosa.

Dalam bentuk taghfulūna (fi'il mudāri) disebut dalam QS an-Nisā'/4:102.

وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّلُوةَ فَلْتَقُمْ طَآبِفَةٌ مِّهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ أَسْلِحَهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةٌ أُخْرَكَ لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذَرَهُمْ وَأَسْلِحَهُمْ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغَفَلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَلْيَأْخُذُواْ حِذَرَهُمْ وَأَسْلِحَهُمْ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغَفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَلَيَأْخُدُواْ حِذَرُكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَّيلَةً وَحِدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن وَأَمْتِعَتِكُمْ أَوْ كُنتُم مَّرْضَى أَن تَضَعُواْ أَسْلِحَتَكُمْ وَخُذُواْ حِذَرَكُمْ أَإِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا إِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا إِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا إِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَفِرِينَ

#### Terjemahnya:

Dan apabila kamu berada di tengah-tengah mereka (sahabatmu) lalu kamu hendak mendirikan shalat bersama-sama mereka, Maka hendaklah segolongan dari mereka berdiri (shalat) besertamu dan menyandang senjata, kemudian apabila mereka (yang shalat besertamu) sujud (telah menyempurnakan serakaat), Maka hendaklah mereka pindah dari belakangmu (untuk menghadapi musuh) dan hendaklah datang golongan yang kedua yang belum bersembahyang, lalu bersembahyanglah mereka denganmu, dan hendaklah mereka bersiap siaga dan menyandang senjata. orang-orang kafir ingin supaya kamu lengah terhadap senjatamu dan harta bendamu, lalu mereka menyerbu kamu dengan sekaligus. dan tidak ada dosa atasmu meletakkan senjata-senjatamu, jika kamu mendapat sesuatu kesusahan karena hujan atau karena kamu memang sakit; dan siap siagalah kamu.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Aḥmad al-Shawi al-Maliki, *Hasyiyah al-Allamah al-Ṣawi 'Ala Tafsīr Jalalain*, Juz III (Cet. I; Beirūt: Dār al-Fikr, t. th), h. 14

Sesungguhnya Allah telah menyediakan azab yang menghinakan bagi orangorang kafir itu.<sup>24</sup>

Dalam hal ini, berbeda term *gaflah* lampau *māḍi* dengan *gaflah* dalam bentuk *mudhari* yang membawa informasi tentang kondisi ketika akan terjadinya perang. Yaitu kedua kubu (kaum muslimin dan kaum kafir) telah berada di medan perang dan akan bersiap-siap melakukan pertempuran. Pada saat itu kaum kafir sangat berharap agar kaum muslimin lengah dalam mempersiapkan persenjataan dan pembekalan guna tercapai tujuan mereka. Term gaflah dalam bentuk *fi'il mudhari'* disebutkan dalam QS al-Nisā'/4: 102 sebagaimana disebutkan di atas. Dalam ayat ini, secara umum berisi tentang tiga hal , yaitu tata cara shalat khauf, pemberitaan Allah kepada kaum muslimim terkait dengan keinginan kaum kafir agar kaum muslimim *gaflah* dari mempersiapkan persenjataan dan pembekalan ketika sedang melaksanakan shalat, dan adanya kemudahan dari Allah untuk meletakkan senjata ketika berada dalam keadaan kesusahan seperti karena sakit dan turunya hujan, sambil tetap mempersiapkan diri untuk berperang.

Tata cara pelaksanaan shalat khauf yang diperintahkan oleh Allah, selain sebagai wujud pengabdian kepada Allah juga berisi tentang strategi perang. Hal tersebut diungkap oleh Rasyid Ridā bahwa hikmah diperintahkannya untuk bersiapsiap bagi golongan kedua karena kurang kemungkinan musuh akan menyerang ketika kaum muslimin baru memulai shalat, sebab melihat suatu barisan yang kira telah siap untuk berperang. Kemudian manakala golongan kedua sujud, musuh pun takut

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan terjemahnya*, h. 95.

pada golongan yang lain. Dengan demikian mereka hanya menanti-nanti saat kaum muslimin lengah.<sup>25</sup>

Kata غافل (gāfil) yang disebut di dalam bentuk jamak, yaitu gāfilūn, gāfilīn, dan gāfilāt, berkaitan dengan sifat manusia.

Term غافلون (gāfilūn) merupakan bentuk jamak, jamak muzakkar salim dengan tambahan huruf waw dan nūn, kata itu disebut sebanyak sembilan kali. Antara lain di dalam QS. al-An'ām/6: 131. Dalam bentuk jamak muzakkar salim dengan tambahan huruf ya' dan nun, غافلن (gāfilīn), kata itu disebut delapan kali antara lain, QS. QS. al-Mu'minūn/23: 17. Sementara kata غافلات (gāfilāt) yang merupakan bentuk jamak mu'annas sālim dengan tambahan huruf alif dan ta' غافلات disebut satu kali di dalam QS. al-Nūr/24: 23. Dari penjalasan di atas, diuraikan sebagai berikut:

Terjemahnya:

Demikianlah (para rasul diutus) karena Tuhanmu tidak akan membinasakan suatu negeri secara zalim, sedang penduduknya dalam keadaan lengah (belum tahu).<sup>26</sup> UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Ayat ini merupakan salah satu bukti betapa kasih sayang dan keadilan Allah kepada makhluk-Nya. Ia juga merupakan salah satu prinsip dalam mempertanggung jawabkan sesuatu, yakni bahwa seseorang tidak dapat dituntut sebelum ada dan diketahuinya secara potensial hukum yang berlaku. Pembinasaaan kota dan

\_

 $<sup>^{25}</sup>$  Muhammad Rasyid Ridha,  $\it Tafs\bar{i}r$  al-Qur'an al-Hakim, Jilid 5 (Cet. II; Beirut: Dar al-Fikr, t. th.),h. 380.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan terjemahnya*, h. 144.

penduduk dimaksud dapat merupakan pembinasaan dan kehancuran di dunia dan di akhirat kelak.<sup>27</sup>

b. QS. al-Mu'minūn/23: 17 (غافلىن)

Terjemahnya:

Dan Sesungguhnya Kami telah menciptakan di atas kamu tujuh buah jalan (tujuh buah langit); dan Kami tidaklah lengah terhadap ciptaan (kami).<sup>28</sup>

Kata *gāfilīn* merupakan kalimat yang mengandung bantahan. Ayat ini, diawali dengan penyebutan berbagai macam peristiwa dan keadaan, seperti sifat keras hati yang dimiliki oleh manusia, perbuatan dan ucapan mereka melampaui batas, atau balasan pahala atas perbuatan baik yang mereka lakukan, serta tandatanda kekuasaan Allah. Pada akhir ayat ini terdapat penegasan di dalam bentuk bantahan bahwa Allah tidak pernah lalai atau lengah, tidak pernah pula menyianyiakan pengawasan terhadap perbuatan-perbuatan manusia, pasti akan memberi balasan yang setimpal.<sup>29</sup>

c. QS al-Nūr/24: 23 (غافلات)

### Terjemahnya:

Sesungguhnya orang-orang yang menuduh wanita yang baik-baik, yang lengah lagi beriman (berbuat zina), mereka kena laknat di dunia dan akhirat, dan bagi mereka azab yang besar.<sup>30</sup>

<sup>27</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an*, Vol. 3, h. 672.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan terjemahnya*, h. 342.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>M. Quraish Shihab, dkk , *Ensiklopedia al-Qur;an: Kajian Kosa Kata (*Jakarta: Lentera Hati, 2007), h. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan terjemahnya*, h. 352.

Dalam ayat ini *gāfilāt* mengandung arti positif, yaitu wanita beriman yang telah bersuami yang lalai (tidak menduga atau terlintas di dalam benak mereka keinginan untuk berbuat keji/zina). Di dalam ayat ini pula tersirat peringatan supaya para wanita itu menjaga pergaulan mereka sehari-hari dan menjauhi tindakantindakan yang mungkin menimbulkan fitnah. Allah memperingatkan bahwa si penuduh mendapat kutukan di dalam kehidupan di dunia ini dan di akhirat nanti. Sebagian mufasir mengemukakan bahwa ayat ini khusus ditujukan kepada para istri Nabi saw. Sedang mufasir yang lain mengemukakan bahwa ayat ini juga ditujukan dan berlaku secara umum untuk seluruh wanita beriman yang sudah bersuami.<sup>31</sup>

Term *gāfīl* dalam bentuk mashdar ini yang disebut lima kali ini, terdiri atas empat yang diawali dengan huruf fa (غ) dan satu ayat diawali dengan ḥin (عين). Huruf fa merupakan merupakan huruf *dzarfīyyah* yang memiliki dua fungsi yaitu menunjukan tempat dan atau menunjukan waktu. Sementara kata ḥīn hanya memiliki satu fungsi yaitu sebagai penunjuk waktu.

### 2. Al-nisyān

*Al-Nisyān* dalam *Mu'jam Maqāyis al-Lugah* mempunyai dua arti, *pertama* melupakan sesuatu dan *kedua* meninggalkan sesuatu.<sup>33</sup>

Kata *Nasiya نسي* adalah bentuk *fi'il māḍi* yang *mudāri'nya yansa ينسى* dan *mashdar*-nya *nasyan* نسيا . Kata *Nasiya* dan kata-kata lain yang seasal dengan kata itu di dalam al-Qur'an disebut 45 kali.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> M. Quraish Shihab, dkk, Ensiklopedia al-Qur; an: Kajian Kosa Kata, h. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Jalaluddin al-Suyuthi, *al-Itqan fi Ulum al-Qur'an*, Jilid I (Cet. I; Beirut: Muassasah al-Kutub al-Tsaqafiyyah, 1996), h. 486.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Abū al-Ḥusain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya, *Mu'jam Maqāyīs al-Lugah al-'Arabiyyah*, Juz 5 (Kairo: Dar al-Fikr, t.th.), h.427.

Secara bahasa, *Nasiya* artinya 'lupa' (tidak ingat). Lawannya, ingat dan hafal. *Nasyān* atau *nasiyy* artinya 'banyak lupa' atau pelupa. Menurut al-Asfahani, *an-nisyān* artinya tertinggalnya manusia mengingat sesuatu yang diamanatkan kepadanya, baik karena lemah hatinya maupun karena lupa/*gaflah*, atau disengaja sehingga hilang ingatan dihatinya.

Al-asfahāni menyebutkan bahwa kelupaan manusia, sepanjang tidak sengaja atau karena khilaf, tidak dikenakan sanksi; namun, apabila disengaja maka balasan akan diberikan. Sabda Rasulullah saw; "Dibebaskan beban hukun dari umatku karena khilaf dan lupa" al-khata' wan-nisyan.

Nisyān merupakan suatu keadaan yang berada di luar kesanggupan manusia; karena itu, menurut kata hikmah *al-insānu mahallul khatā'i wan-nisyān* = manusia adalah tempatnya keliru dan lupa.

Kata *nasyān* juga digunakan dengan arti tidak berguna lagi dilupakan, sehingga wajar dilupakan seperti kegelisahan maryam ketika akan melahirkan Isa as. sebagaimana tersebut di dalam QS Maryam/19:23 *Yālaitanī mittu qabla hāza wa kuntu nasyān mansiyyā* ( Aduhai alangkah baiknya aku mati sebelum ini dan aku menjadi barang yang tidak berarti lagi dilupakan).

Kata *nasiya* yang berarti lupa digunakan juga untuk menggambarkan kesengajaan manusia melupakan ayat-ayat Allah dan melupakan segala sesuatu yang dikerjakan kedua tangannya QS. Tāhā/20:88 dan 115, QS. Yasin/36:78 serta QS.al-Mā'idah/5:13-14). Ada juga *nasiya* menjelaskan lupa yang benar-benar tidak disengaja. Seperti doa Nabi di dalam QS. al-Baqarah/2: 286 *rabbanā lā tuakhidzna in* 

*nasīna au akhta'na* = Ya Tuhan kami, janganlah Engkau hukum kami, jika kami lupa atau kami bersalah.<sup>34</sup>

Adapun salah satu contoh kata nasiya dalam QS al-Kahfi/18:57 yaitu وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَئتِ رَبِّهِ عَ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَ<u>نَسِى</u> مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ ۚ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ٓ ءَاذَانِم وَقُرًا ۗ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤا إِذَا أَبُهِمْ وَقُرًا ۗ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤا إِذَا أَبُهُمَ اللهُ ال

Terjemahnya:

Dan siapakah yang lebih zalim dari pada orang yang telah diperingatkan dengan ayat-ayat Tuhannya lalu Dia berpaling dari padanya dan melupakan apa yang telah dikerjakan oleh kedua tangannya? Sungguh, Kami telah menjadikan hati mereka tertutup, (sehingga mereka tidak) memahaminya, dan (kami letakkan pula) sumbatan di telinga mereka; dan Kendatipun engkau (Muhammad) menyeru mereka kepada petunjuk, niscaya mereka tidak akan mendapat petunjuk selama-lamanya.<sup>35</sup>

Ayat ini menjelaskan keadaan buruk para pendurhaka, yang mereka diperingatkan dengan berbagai cara dan gaya, dengan ayat-ayat Tuhannya lalu tanpa merenungkannya, mereka berpaling dan melupakan, yakni tidak memperdulikan bagaikan seorang yang lupa, apa yang telah dikerjakan oleh kedua tangannya, yakni kedurhakaannya serta akibat-akibat buruk kedurhakaan itu.<sup>36</sup>

## 3. Al-sahwi

Al-sahwi dalam *Mu'jam Maqāyis al-Lugah* berasal dari huruf *sin, ha,* dan *waw* yang berarti menunjukkan kepada kelalaian dan diam.<sup>37</sup> Penggunaan kata al-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> M. Quraish Shihab, dkk *Ensiklopedi al-Qur'an: Kajian Kosa Kata* (Cet. I; Jakarta: Lentera Hati, 2007), h.715-716.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan terjemahnya*, h. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an*, h. 323.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Abū al-Ḥusain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya, *Mu'jam Maqāyīs al-Lugah al-'Arabiyyah*, Juz 3 (Kairo: Dar al-Fikr, t.th.), h.107.

sahwi merupakan bentuk masdar dari kata wang menjadi contoh al-sahwi dalam al-Qur'an ialah kata sahun.

Kata *sahun* berasal dari wasan yang berarti lupa, lalai yakni seseorang yang hatinya menuju kepada yang lain, sehingga pada akhirnya ia melalaikan tujuan pokoknya. Sedangkan di dalam kamus al-Munawwir kata *sahā* berarti lupa atau melupakan. Sebagaimana halnya dengan sujud sahwi adalah sujud yang dilakukan karena lupa melakukan salah satu gerakan salat, misalnya tahiyat awal.

Di dalam *Mu'jam al-Mufahras Li Alfadil Qur'an* dituliskan bahwa term sahun terdapat dua kata dalam dua surah yaitu surah al-Zāriyāt/51:11 dan al-Ma'ūn/107:5.40

Terjemahnya:

(yaitu) orang-orang yang terbenam dalam kebodohan dan kelalaian.<sup>41</sup>

Terjemahnya:

(yaitu) orang-orang yang lalai terhadap shalatnya. 42

Makna *sahun* di dalam kedua surah tersebut yaitu sama-sama bermakna lalai. Akan tetapi, makna *sahun* di dalam surah *Aİ-zāriyāt* ayat 11 bermakna lalai secara umum, yaitu lalai dalam menjalani kehidupan dunia, sehingga lupa akan akhirat. Sedangkan dalam surah al-ma'un ayat 5, kata *sahun* bermakna lalai dalam shalat.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah:Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an,* vol. 15, h. 649.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Ahmad Warson Munawwir, *Kamus al-Munawwir Arab Indonesia Terlengkap* (Cet. XIV; Surabaya: Pustaka Progresif, 1997), h. 674.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Muhammad fu'ad Abdul al- Baqi, *Mu'jam al-Mufahras Li Alfadzil Qur'an,* (Beirut: Darel Fikr, 1980), h. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Kementrian Agama RI, Mushaf al-Qur'an dan Terjemah, h. 521.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Kementrian Agama RI, *Mushaf al-Our'an dan Terjemah*, h. 602.

Dalam tafsir *al-marāgi*, makna *sahun* dalam surah Āl-zāriyāt ayat 11 adalah orang-orang yang lalai dari apa yang telah diperintahkan kepadanya. Dari makna diatas, penulis memahami kelalaian yang dilakukan adalah kelalaian dalam menjalankan apa yang diperintahkan oleh Allah swt. padahal di dalam al-Qur'an, Allah swt. menjelaskan sikap ideal seorang muslim yaitu mengikuti yang diperintahkan oleh Rasul dan meninggalkan yang dilarangnya sebagaimana dalam QS. al-Hasyr/59:7. Di samping itu, dalam menafsirkan surah Al-zāriyāt ayat 11, Ahmad Mustafa menafsirkan bahwa orang-orang pendusta itu, yaitu orang-orang yang mempunyai perkataan yang berbeda-beda, yaitu mereka yang berada dalam kebodohan yang dalam dan kelalaian yang besar tehadap apa yang diperintahkan kepada mereka.

Sementara makna *sahun* dalam surah *al-ma'un* ayat 5 adalah kecaman terhadap orang-orang yang lalai serta lupa dalam shalatnya dan ketika itu ia berarti celakalah orang-orang yang pada saat salat hatinya lalai sehingga menuju kepada kepada sesuatu selain shalatnya. Dengan kata lain, celakalah orang-orang yang tidak khusyuk dalam shalatnya atau celakalah orang-orang yang lupa jumlah rakaat shalatnya. Untung ayat ini tidak berbunyi demikian karena alangkah banyaknya diantara kita yang demikian itu halnya. Syukur bahwa ayat tersebut berbunyi *'an shalatihim* sehingga kecelakaan tertuju kepada mereka yang lalai tentang esensi makna dan tujuan shalat.<sup>45</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Ahmad Mustafa al-Maraghi, *Tafsir al-Maragi*, h. 293.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Ahmad Mustafa al-Maraghi, *Tafsir al-Maragi*, h. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an*, Vol.15, h. 649.

Adapun pesamaan dan perbedaan diantara ketiganya yaitu al-gaflah, al-nisyān, dan al-sahwi yang berarti sama-sama mempunyai pengertian lalai,lupa. Adapun perbedaannya yaitu al-gaflah merupakan lalai dari kebenaran artinya mereka mengetahui kebenaran itu dengan sadar, tetapi ia tetap dengan kelalaian mereka. Adapun al-nisyān merupakan suatu keadaan yang di luar kesanggupan manusia, artinya mereka tidak sadar atas melakukan kesalahan,ini disebut betul-betul lupa. Selanjutnya al-sahwi merupakan lalai yang berarti seseorang yang hatinya menuju kepada yang lain, sehingga pada akhirnya ia melalaikan tujuan pokoknya.



#### **BAB III**

### KAJIAN *TAHLILT* QS. AL-A'RAF/7: 179

### A. Kajian Terhadap Nama Surah al-A'rāf

Surah al-A'raf menempati urutan ke-7 dalam mushaf, terdiri atas 206 ayat dan termasuk golongan surah makkiyah, kecuali ayat 163-167. Dinamakan *al-a'raf* karena pada ayat 46 terdapat penjelasan mengenai keadaan orang-orang yang berada di tempat yang tertinggi antara surga dan neraka (makna kata *al-A'rāf*). Surah ini berisi tentang: (1) keimanan, meliputi perintah mengesakan Allah, penegasan bahwa Allah yang mengatur kehidupan manusia di dunia dan akhirat; (2) hukum, berupa kewajiban mengikuti Allah dan rasul, larangan mengikuti adat yang buruk, perintah memakai pakaian yang baik ketika shalat, bantahan terhadap orang yang mengharamkan perhiasan, serta perintah mengomsumsi makanan yang halal dan baik; (3) kisah, meliputi kisah Nabi Adam dengan iblis; Nabi Nuh, Nabi Saleh, dan Nabi Syu'aib dengan kaum masing-masing; dan kisah Nabi Musa dengan fir'aun. surah ini juga berbicara mengenai adab mendengarkan al-Qur'an dan berzikir, *Ashabul A'rāf* yang berada di antara surga dan neraka, permusuhan setan kepada manusia, dan sebagainya. I

Surah ini dinamai dengan al-A'rāf, yang bermakna tempat yang tertinggi. Nama al-A'rāf yang disandang oleh surah ini sudah dikenal sejak masa Nabi saw. an-Nasā'i meriwayatkan dari Urwah bin Zaid bin Sabit, beliau berkata kepada Marwān bin Hakam, "saya melihat kamu membaca surat-surat pendek pada shalat maghrib, sedangkan saya melihat Nabi saw. membaca yang terpanjang dari dua surah yang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Tim penyusun, *Tafsir Ringkas* (Cet. II Jakarta: Lajnah Pentasihan Muhaf al-Qur'an 2016), h. 400.

panjang tersebut? Urwah menjawab " al-A'rāf" dalam riwayat lain dari Aisyah ra bahwa Nabi saw. membaca surah al-A'rāf ketika sholat maghrib, beliau membagi bacaannya dalam dua rakaat. Selain al-A'raf, surah ini juga dinamai dengan *alif lam mim shad*, namun menurut Ibn Asyur pendapat ini lemah.

Penamaan surah al-A'rāf tersebut terdapat dalam surahnya dan ia merupakan kata satu-satunya dalam al-Qur'an. Surah ini ada juga yang memperkenalkannya dengan *alif-lam-shad* karena ia merupakan ayatnya yang pertama. Kendati demikian, tidak dapat menganggap huruf-huruf tersebut atau selainnya yang terdapat pada awal sekian surah dalam al-Qur'an sebagai nama-nama surah itu. Tidak diperoleh informasi akurat tentang masa turunnya surah ini, yang disepakati adalah bahwa ia turun di Makkah, dan agaknya setelah berlalu sekian lama dari risalah Nabi Muhammad Saw ini, karena para ulama menyatakan bahwa surah-surah yang pendeklah yang terlebih dahulu turun dalam periode Makkah itu.<sup>2</sup>

Baik secara kronologis ataupun yang bertalian dengan pokok persoalan, surah ini erat sekali hubungannya dengan surah yang sebelumnya. tetapi ia menguraikaan dasar wahyu serta sejarah rohani manusia dengan lukisan-lukisan dari Adam dan seterusnya melalui sekian Nabi serta uraian lebih terinci mengenai perjuangan Musa, sampai pada masa Rasulullah, yang kepadanya wahyu itu disempurnakan. Diantara ke-206 ayat dari surah al-A'rāf tersebut, yang menjadi tema sentral dalam kajian ini adalah ayat ke-179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah: Pesan Kesan, dan Keserasian al-Qur'an,* Vol.5. (Jakarta: Lentera Hati, 2002), h.3-4

 $<sup>^3 {\</sup>rm Abdullah}$ Yusuf Ali,  $\it al\mbox{-}Qur'an$  Terjemah dan Tafsirnya, Juz 1 s/d XV (t.tp Pustaka Firdaus,1993), h. 340.

Kandungan surah ini merupakan perincian dari sekian banyak persoalan yang diuraikan oleh surah al-An'ām, khususnya menyangkut kisah beberapa Nabi. Al-Biqā'i dalam M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah berpendapat bahwa tujuan utamanya adalah peringatan terhadap yang berpaling dari ajakan yang disampaikan oleh surah al-An'ām, yakni ajakan kepada tauhid, kebajikan dan kesetiaan janji, serta ancaman terhadap siksa duniawi dan ukhrawi. Menurut al-Biqā'i, al-A'rāf adalah tempat yang tertinggi di surga. Memercayai al-A'rāf mengantar seseorang berada di tempat yang tinggi itu, di mana ia dapat mengamati surga dan neraka dan mengetahui hakikat apa yang terdapat di sana.<sup>4</sup>

### B. Penjelasan kosa kata QS. al-A'raf/7: 179

### Terjemahnya:

Dan sungguh, akan Kami isi Neraka Jahanam banyak dari kalangan jin dan manusia. Mereka memiliki hati, tetapi tidak digunakan untuk memahami (ayat-ayat Allah) dan mereka memiliki mata (tetapi) tidak digunakan untuk melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah), dan mereka mempunyai telinga (tetapi) tidak digunakan untuk mendengarkan (ayat-ayat Allah). Mereka seperti hewan ternak, bahkan lebih sesat lagi. Merekalah orang-orang yang lengah.<sup>5</sup>

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah: Pesan Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, Vol.5, h. 4

 $<sup>^5 \</sup>mathrm{Kementerian}$  Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya (Cet. I; Solo:Pustaka Mandiri, 2013), h. 174

## ذَرَأْنَا 1.

Dalam Kamus al-Munawwir غرانا berasal dari kata zara'a-zar'an yang berarti menjadikan atau menciptakan. Kata ini dalam Mu'jam  $Maq\bar{a}yis$  al-Lugah berasal dari huruf  $\dot{z}\bar{a}l$ ,  $r\bar{a}$  dan hamzah mempunyai dua arti dasar pertama, warna yang keputih-putihan, dan yang kedua, berarti menanam dan menumbuhkan atau mengadakan. Dan kata dzara'a pada ayat ini menggunakan arti kedua yaitu menjadikan atau mengadakan.

# لِجَحَثُمَ 2.

Di dalam al-Qur'an kata *jahannam* disebut 77 kali. Menurut sebagian pakar, kata *jahannam* berasal dari bahasa parsi yang diserap oleh bahasa Arab. Asal katanya adalah *jahnām. Jahannam* merupakan nama neraka yang diperuntukkan sebagai tempat menimpakan azab yang abadi di hari kiamat kelak, sebagai tempat pembalasan bagi orang-orang kafir yang mendustakan hari pembalasan. Bila kata *jahannam* dihubungkan dengan konteks pembicaraan al-Qur'an, akan ditemukan dua sisi cakupan maknanya. Suatu sisi menyangkut keterangan tentang sifat neraka *jahannam*, dan sisi lain tentang sifat-sifat orang yang akan memasukinya kelak. Sifat-sifat neraka jahannam itu antara lain dikemukakan di dalam QS. al-Taubah/9: 35 dan 81. Sementara sifat penghuninya disebutkan al-Qur'an secara global yang terdiri atas jin dan manusia, yaitu dalam QS. al-A;raf/7:179, QS. Alī-Imran/3: 12, QS. al-Isrā/17: 2, QS. al-Isrā/17: 2, QS. al-Nisā/4: 140, dll.<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Ahmad Warson al-Munawwir, *Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap* (Cet. XIV; Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), h.443.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Abū al-Ḥusain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya, *Mu'jam Maqāyīs al-Lugah al-'Arabiyyah*, Juz 2 (Kairo: Dar al-Fikr, t.th.), h. 353.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>M. Quraish Shihab, dkk *Ensiklopedi al-Qur'an: Kajian Kosa Kata* (Cet. I; Jakarta: Lentera Hati, 2007), h. 373.

# آلْجِنُّ 3.

Al-Jinn ialah makhluk hidup berakal, dibebani syari'at, tetapi tidak kelihatan, tak bisa diindera. Jin adalah sejenis makhluk halus yang berakal dan mempunyai keinginan seperti manusia. Jin berbeda dari manusia karena jin tidak memiliki tubuh, oleh karena itu, jin tidak dapat dilihat dalam bentuk aslinya, kecuali ia mengubah diri dalam bentuk lain. Adapun jin yang peertama kali diciptakan adalah al-jān, bapak jin. Ia kemudian berkembang biak, sebagaimana Nabi Adam AS yang merupakan manusia pertama yang diciptakan dari tanah kemudian berkembang biak. Penciptaan jin lebih awal dari manusia, namun al-Qur'an tidak menjelaskan berapa jarak antar penciptaan kedua makhluk tersebut. Yang jelas, ketika para malaikat diperintakan untuk bersujud kepada Adam AS, maka iblis dari golongan jin membangkang karena menganggap bahwa mereka lebih baik dibandingkan dengan Adam As yang diciptakan dari tanah (Qs.17:61). Akibat keengganan dan sifat takabur yang dimiliki iblis tersebut, ia termasuk golongan kafir.

## الإنْسِ 4.

Kata ini dalam *Mu'jam Maqāyis al-Lugah* mempunyai satu arti asli, berasal dari huruf *hamzah* , *nun*, *sin* yang berarti tampaknya sesuatu atau sesuatu yang terlihat. Arti *Insan* berlawanan dengan *jin* karena jin merupakan sesuatu yang tersembunyi sedangkan insan merupakan sesuatu yang nampak. Kata *al-ins* senantiasa dipertententangkan dengan kata *al-jinn*, yakni sejenis makhluk halus yang

 $<sup>^9</sup> Ahmad Mustafa al-Maragi, Tafsir al-Maragi terj. Bahrun Abu Bakar (Cet. II; Semarang: PT. Karya Toha Putra, 1992), h. 207$ 

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Tim Penyusun, *Ensiklopedi Islam* (Jakarta: Ichhtiar Baru van Hoeve, 2005), h. 317.

 $<sup>^{11}{\</sup>rm Ab\bar{u}}$ al-Ḥusain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya, *Mu'jam Maqāyīs al-Lugah al-'Arabiyyah*, Juz 1, h. 145.

tidak bersifat materi yang hidup di luar alam manusia. <sup>12</sup> Selain itu, kata yang memiliki akar kata alif, nun, dan sin ini dapat pula berarti jinak harmonis. Penggunaan kata ini oleh al-Qur'an bertujuan untuk menunjukan kepada manusia dengan segala totalitasnya, jiwa dan raga. Artinya manusia begitu berbeda antara anatar dirinya dengan diri orang lain baik fisik, mental, dan kecerdasan. <sup>13</sup>

## آلْقُلْتُ 5.

Kata ini merupakan bentuk jamak dari kata *Qalb* yang lebih populer dikenal dengan sebutan hati dalam Mu'jam Maqāyis al-Lugah berasal dari huruf *Qāf, lām* dan *bā* mempunyai dua arti dasar. *Pertama,* kemurnian dan keagungan sesuatu. *Kedua,* keraguan atau kebimbangan sesuatu dari arah yang satu ke arah yang lain. <sup>14</sup>Arti pertama dikatakan kemurnian sesuatu karena segala bentuk keikhlasan dan kemurnian berasal dari hati sedangangkan arti kedua dikatakan keraguan atau kebimbangan karena hati tidak tetap dalam satu pendirian, hati cenderung berbolak balik dari satu hal ke hal yang lain. Maka dianjurkan untuk selalu membaca doa "*Allahumma ya muqallibal qulub tsabbit qalbī 'alā dīnik"*(*Wahai Rabb yang membolak-balikkan hati, teguhkanlah hatiku pada agama-Mu*).

# يَفْقَهُنَ 6.

Dalam kamus Al-Munawwir يَنْقَهُن berasal dari kata فَقَهُ فِقْهُ yang berarti mengerti atau memahami. Kata ini merupakan bentuk fi'il mudhari dari kata faqaha yang berasal dari tiga huruf yaitu fā, qāf dan hā mempunyai satu arti asli

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Tim Penyusun, *Ensiklopedi Islam* (Jakarta: Ichhtiar Baru van Hoeve, 2005), h. 276.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Nurussakinah Daulay, *Pengantar Psikologi dan Pandangan al-Qur'an Tentang Psikologi* (Cet. I; Jakarta: Prenadamedia Group, 2014), 86-87

 $<sup>^{14}</sup>$  Abū al-Ḥusain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya,  $\it Mu'jam$   $\it Maq\bar{a}y\bar{i}s$ al-Lugah al-'Arabiyyah, Juz 5, h. 17

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Ahmad Warson al-Munawwir, Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap, h.1067

yang menunjukkan pada pengetahuan terhadap sesuatu dan pemahaman terhadapnya, maka segala bentuk pengetahuan terhadap sesuatu disebut *fiqh.*<sup>16</sup> Pemahaman yang dimaksud adalah hasil dari proses setelah melakukan pemikiran yang dalam. Kata ini bermaksud menunjuk suatu kualitas dan proses pemahaman manusia sementara ulam mengartikan sebagai pengetahuan tentang sesuatu yang kurang jelas (gaib) melalui sesuatu yang jelas (nyata) atau pengetahuan tentang halhal yang tersembunyi.<sup>17</sup>

# أَغْيِنْ 7.

berasal dari kata *Al-ʻainun* yang berarti mata. Kata ini merupakan bentuk jamak dari kata *ʻain* yang populer dengan sebutan mata, dalam maqayis lugah dijelaskan berasal dari tiga huruf yaitu *ʻain, yā, nūn,* mempunyai satu arti dasar yaitu sesuatu yang menunjukkan bagian anggota tubuh yang digunakan untuk melihat dan menyaksikan. Kemudian kata itu membentuk delivasi yang lain yang kesemua bentuk itu kembali kepada kata dasar yaitu *ʻayana*.

## يُبْصِرُوْنَ 8.

Kata tersebut berasal dari akar kata بصر- بيصر- بصر yang dapat berarti melihat atau mengerti. Sementara Ibn Fāris menjelaskan bahwa kata yang terdiri dari huruf بصر, س dan س memiliki 2 makna dasar yaitu pengetahuan terhadap sesuatu

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Abū al-Ḥusain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya, *Mu'jam Maqāyīs al-Lugah al-'Arabiyyah*, Juz 4 (Kairo: Dar al-Fikr, t.th.), h. 442.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah: Pesan Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, Vol.3, h. 485.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Ahmad Warson al-Munawwir, *Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap*, h.992.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Abū al-Ḥusain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya, *Mu'jam Maqāyīs al-Lugah al-'Arabiyyah*, Juz 4, h. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Mahmud Yunus, *Kamus Arab-Indonesia*, h. 66.

dan penglihatan kasar.<sup>21</sup> Berdasarkan keterangan tersebut maka penulis dapat memahami bahwa makna dari kata يبصرون ialah melihat sesuatu kemudian memperoleh pengetahuani/ilmu dari apa yang ia lihat.

## آذان .9

Kata tersebut merupakan bentuk jamak dari kata  $\dot{}$  yang bermakna tempat pendengaran/telinga. Sementara Ibn Fāris menjelaskan bahwa kata yang terdiri dari haruf  $\dot{}$ ,  $\dot{}$  dan  $\dot{}$  memiliki 2 makna dasar yang saling berkaitan yaitu telinga setiap yang memiliki telinga dan pengetahuan. Oleh karena itu telinga juga dapat disebut sebagai sumber pengetahuan karena melalui pendengaran telinga seseorang dapat mengetahui apa yang ia dengarkan.

## يَسْمَعُوْنَ 10.

Kata tersebut merupakan *fi'l al-muḍāri'* dari asal kata سمع- يسمع yang berarti mendengar. Sementara Ibn Fāris menerangkan bahwa kata yang terdiri dari huruf سرم dan ۶ bermakna dasar penangkapan sesuatu dengan telinga . <sup>25</sup>

# كَالْأَنْعَم 11.

 $An'\bar{a}m$  adalah bentuk jamak dari na'm (غُرَّهُ) yang bermakna unta. Namun, makna an'am sendiri tidak terbatas pada makna tunggalnya saja; tetapi meluas, hingga mencakup hewan-hewan berkaki empat sepert unta, sapi, dan kambing. Hewan-hewan itu disebut dengan na'am (غُرُّهُ) karena mendatangkan nikmat. Kata

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Abū al-Husain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya, *Muʻjam Maqāyīs al-Lugāh*, Juz I, h. 253.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Ibn 'Ibād, Ismā'īl bin 'Ibād bin al-'Abbās Abū al-Qāsim a-Ṭāliqānī, *Al-Muḥīṭ fī al-Lugah*, Juz II, (t.t., t.p., t.th.) h. 403., lihat juga Mahmud Yunus, *Kamus Arab-Indonesia*, h. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Abū al-Husain Ahmad bin al-Faris bin Zakariya, *Muʻjam Maqāyīs al-Lugāh*, Juz I, h. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Mahmud Yunus, *Kamus Arab-Indonesia*, h. 179.

 $<sup>^{25} \</sup>text{Ab\bar{u}}$ al-Ḥusain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya, *Muʻjam Maqāyīs al-Lugāh*, Juz III, h. 102.

an'am dibubuhi aliflām, al-an'ām (الْأَنْعَرِ) adalah nama surah yang ketujuh dari al-Qur'an. Surah itu terdiri dari 165 ayat dan turun di mekah. Kata an'am banyak digunakan dalam al-Qur'an, salah satunya An'am dijadikan contoh yang buruk bagi manusia yang cinta dunia (QS. Asy-syu'ara / 26: 133, bagi manusia yang mempunyai hati, mata, dan telinga tetapi tidak menggunakannya untuk memperoleh petunjuk (Os. Al-a'raf/7:179).<sup>26</sup>

# أَضَلُّ 12.

Dalam Kamus al-Munawwir أَضَلُ berasal dari kata أَضَلُ yang berarti sesat, menyimpang dari kebenaran/ tuntunan agama.<sup>27</sup>

Dallūn atau dallīn, artinya golongan yang sesat. Muhammad Mustafa al-Maraghi dalam tafsirnya menerangkan bahwa, yang dimaksud dallūn ialah mereka yang tidak mengetahui "yang benar" (haqq), atau mengetahuinya tetapi pengetahuannya itu salah, tidak benar. Mereka ini adalah orang-orang yang belum sampai kepadanya seruan Ilahi, atau sudah sampai, tetapi "yang benar" itu belum jelas oleh mereka. Oleh karena itu, mereka hidup dalam kebingungan dan kegelapan, tidak menemukan apa yang dicarinya. Mereka menjadi mangsa berbagai hal yang meragukan dan keterangan-keterangan yang mencampuradukkan yang hak dengan yang batil, yang benar dengan yang salah, sehingga akidah kepercayaannya menyimpang, amal ibadahnya tidak benar dan akhlak budi pekertinya rusak karena tidak sesuai lagi dengan siratal mustaqim, jalan yang lurus.<sup>28</sup>

<sup>26</sup>M. Quraish Shihab, *Ensiklopedi al-Qur'an: Kajian Kosa Kata*, h. 86-87

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Ahmad Warson al-Munawwir, *Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap*, h.826.

 $<sup>^{28}</sup> Tafsir$ al-Qur'an Tematik Keniscayaan Hari Akhir (cet.I Jakarta: Lajnah pentashihan Mushaf al-Qur'an,2010)h. 362.

# غَفِلُوْنَ 13.

Kata غَوْلُو (gafīlūn) merupakan bentuk jamak<sup>29</sup> dari kata غَوْلُو (gafīl). Kata gāfīl merupakan bentuk ism fa'il dari kata dasar غَوْلُ (gafala) yang secara etimologis berati lupa karena ingatan dan kecerdasan seseorang yang kurang baik. Kata gāfīl baik dalam bentuk tunggal maupun di dalam bentuk jamak disebut 28 kali. Sembilan kali di nataranya dalam bentuk tunggal dan didahului oleh huruf jar (kata depan) bi, antara lain di dalam QS. al-Baqarah/: 74, 85, dan 144, salah satu di dalam bentuk tunggal, tetapi tidak didahului oleh kata depan bi, yaitu di dalam QS. Ibrāhīm/14: 42. Di dalam bentuk jamak, jamak muzakkar sālim (dengan tambahan huruf ya' dan nūn, gāfīlīn delapan kali. Antara lain di dalam QS. al-An'ān/6: 156 dan QS. al-Mu'minūn/23: 17. Di dalam bentuk jamak mu'anns sālim (dengan tambahan huruf alif dan ta'), gāfīlāt, kata itu disebut satu kali, yaitu di dalam QS. al-Nūr/24: 23. 30

Kata غافل (gafīl) yang disebut di dalam bentuk jamak, yaitu gāfīlūn, gāfīlīn, dan gāfīlāt, berkaitan dengan sifat-sifat manusia. Kata gāfīl di sini mengacu pada dua pengertian. Di dalam QS. al-A'rāf/7: 136 dan 146 dijelaskan bahwa orang-orang sombong berpaling dan tidak mau memperhatikan tanda-tanda kebesaran Allah tampa alasan yang benar. Mereka tidak mengakui kebenaran tanda-tanda itu dan lengah di dalam mengambil *i'tibar* darinya. Adapun di dalam QS. al-An'ām/6: 156 dan QS. al-A'rāf/7: 172 dijelaskan bahwa tujuan penurunan kitab suci al-Qur'an dan penegasan kemahaesaan Allah antara lain, untuk menutup kemungkinan timbulnya protes dari orang-orang yang zalim pada hari kiamat kelak dengan mengatakan bahwa kitab suci itu hanya diturunkan kepada orang Yahudi dan Nsrani dan bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, h. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> M. Quraish Shihab,dkk, *Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata*, h. 240-241

mereka tidak sempat atau lalai di dalam membaca memperhatikan sisinya. Kelalaian di sini adalah sesuatu yang bersifat negatif, inilah pengertian pertama dari kata  $g\bar{a}fil$ . Begitupun dalam QS. al-A'raf/7: 179 termasuk dalam lalai negatif, karena segala potonsi yang dianugrahkan kepada mereka tidak digunakan dengan tujuan yang semestinya, akhirnya mereka disebut sebagai orang yang sesat.

### C. Munasabah Ayat QS. al-A'raf/7: 179

Munāsabah dari segi bahasa bermakna kedekatan. Nasab adalah kedekatan hubungan antara seseorang dengan yang lain disebabkan oleh hubungan darah/keluarga. Ulama-ulama al-Qur'an menggunakan kata munāsabah untuk dua makna.

Pertama: Hubungan kedekatan antara ayat atau kumpulan ayat-ayat al-Qur'an satu dengan lainnya. Ini dapat mencakup banyak ragam, antara lain:

- 1. Hubungan kata demi kata dalam satu ayat.
- 2. Hubungan ayat dengan ayat sesudahnya.
- 3. Hubungan kandungan ayat dengan fasilah/penutupnya.
- 4. Hubungan surah dengan surah berikutnya.
- 5. Hubungan awal surah dengan penutupnya.
- 6. Hubungan nama surah dengan tema utamanya.
- 7. Hubungan uraian akhir surah dengan uraian awal surah berikutnya.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>M. Quraish Shihab, dkk *Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata*, h. 240-241

Kedua: Hubungan makna satu ayat dengan ayat lain, misalnya pengkhususannya, atau penetapan syarat terhadap ayat lain yang tidak bersyarat, dan lain-lain.<sup>32</sup>

Adapun uraian *munāsabah* QS al-A'raf yang lebih spesifik pada ayat 179, antara lain:

a. Munāsabah QS al-A'raf/7:179 dengan Ayat Sebelum dan Sesudahnya

Terjemahnya:

Barangsiapa yang diberi petunjuk oleh Allah, Maka Dialah yang mendapat petunjuk; dan Barangsiapa yang disesatkan Allah, Maka merekalah orangorang yang merugi.<sup>33</sup>

Adapun ayat 178 mengatakan siapa saja yang diberi taufik oleh Allah, hingga ia mau menempuh jalan yang benar, karena dia mau menggunakan akal dan inderanya dengan semestinya, sesuai dengan fitrah dan bimbingan agama, maka dialah orang yang benar-benar memperoleh petunjuk karena, berarti dia bersyukur atas nikmat-nikmat yang dianugerahkan Allah kepadanya, dan menunaikan kewajiban yang dibebankan Allah kepadanya. Maka dialah yang bakal memperoleh kebahagiaan didunia maupun akhirat. Dan adapun siapa saja yang dihinakan Allah dan tidak diberi taufik, lalu dia mengikuti jejak setan dan hawa nafsunya, dan tidak menggunakan akal dan inderanya untuk memahami secara mendalam ayat-ayat Allah dan mensyukuri nikmat-Nya, maka dialah orang yang benar-benar kafir dan sesat, yang takkan memperoleh kebahagiaan dunia maupun kebahagiaan akhirat.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>M. Quraish Shihab, *Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat al-Qur'an*, h. 243-244. Lihat juga Mardan, *al-Qur'an: Sebuah Pengantar* (Cet. X; Jakarta: Mazhab Ciputat, 2015), h. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 173.

Mereka tidak mau menggunakan dengan sebaik-baiknya anugerah-anugerah Ilahi yang diberikan oleh Allah, yang dengan itu semestinya dia bisa menjadi manusia yang patut memperoleh kebahagiaan dunia akhirat.<sup>34</sup>

Adapun ayat sesudahnya yaitu QS al-A'rāf/7:180:

### Terjemahnya:

Hanya milik Allah asmaa-ul husna, Maka bermohonlah kepada-Nya dengan menyebut asmaa-ul husna itu dan tinggalkanlah orang-orang yang menyimpang dari kebenaran dalam (menyebut) nama-nama-Nya. nanti mereka akan mendapat Balasan terhadap apa yang telah mereka kerjakan. 35

Ibnu Asyur menjelaskan kesesatan mereka, kaum muslimin diingatkan agar tampil menuju Allah swt. dan hendaklah selalu memanggil-Nya dengan nama-nama-Nya yang menunjuk kepada sebagaimana dikutip M. Quraish Shihab, mengatakan setelah ayat-ayat yang lalu keagungan sifat-sifat ketuhanan, sambil berpaling dari kesesatan kaum musyrikin dan perbantahan mereka menyangkut nama-nama Allah swt. Kemudian Sayyid Quthb menguraikan bahwa kandungan ayat-ayat yang lalu adalah kesaksian manusia dan pengakuannya tentang keesaan Allah dalam (Qs. Al-A'raf/7:172-174) bahkan kesaksian seluruh wujud jagad raya tentang keesaan Allah karena manusia adalah bagian dari seluruh wujud dan tidak dapat memisahkan diri dari hokum-hukumnya. Lebih jauh, beliau menjelaskan bahwa setelah ayat yang lalu menampilkan contoh tentang siapa yang menyimpang dari pengakuan akan keesaan itu dalam Qs.Al-A'raf/7:175-179 maka di sini ayat 180 Allah swt. mengingatkan kaum muslimin agar mengabaikan mereka yang menyimpang. Yakni kaum

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Ahmad Mustafa al-Maraghi, *Tafsir al-Maragi*, Juz VII , h. 208-209.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 174.

musyrikin yang menghadapi ajakan dakwah islam dengan mempersekutukan Allah swt. Mereka itulah yang menyimpang dari kebenaran dalam menyebut nama-nama-Nya.<sup>36</sup>

b. Munāsabah QS al-A'raf/7:179 dengan Ayat 176

### Terjemahnya:

Dan kalau Kami menghenda<mark>ki, Sesung</mark>guhnya Kami tinggikan (derajat)nya dengan ayat-ayat itu, tetapi Dia cenderung kepada dunia dan menurutkan hawa nafsunya yang rendah, Maka perumpamaannya seperti anjing jika kamu menghalaunya diulurkannya lidahnya dan jika kamu membiarkannya Dia mengulurkan lidahnya (juga). demikian Itulah perumpamaan orang-orang yang mendustakan ayat-ayat kami. Maka Ceritakanlah (kepada mereka) kisah-kisah itu agar mereka berfikir.<sup>37</sup>

Berangkat dari ayat al-A'raf/7:179, bahwa orang-orang yang lalai bagaikan binatang, adapun yang menjadi perumpamaan binatang dalam hal ini adalah anjing. Didalam QS. al-A'raf/7:176 M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat tersebut tentang memberikan perumpamaan siapapun yang sedemikian dalam pengetahuannya, sampai-sampai pengetahuan itu melekat pada dirinya, seperti melekatnya kulit pada daging. Namun ia menguliti dirinya sendiri, dengan melepaskan tuntunan pengetahuaannya. Ia diibaratkan seekor anjing yang terengahengah sambil menjulurkan lidahnya. Biasanya yang terengah-engah adalah yang letih, atau yang kehausan membutuhkan air, tetapi anjing menjulurkan lidahnya tidak hanya ketika ia letih atau kehausan, tetapi sepanjang hidupnya ia selalu

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, h. 380-381.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 173.

demikian, sama dengan seorang yang memperoleh pengetahuan tetapi terjerumus mengikuti hawa nafsunya. Seharusnya pengetahuan tersebut membentengi dirinya dari perbuatan buruk, tetapi ternyata, baik ia butuh maupun tidak, baik ia telah memiliki hiasan duniawi maupun belum, ia terus menerus mengejar dan berusaha mendapatkan dan menambah hiasan duniawi itu, karena demikian telah menjadi sifat bawaannya seperti keadaan anjing tersebut. Sungguh buruk keadaan siapapun yang demikian. Adakah yang lebih buruk dari seorang yang menguliti dirinya sendiri, menelanjanginya dengan menanggalkan derajatnya? Adakah yang lebih buruk dari siapa yang menempelkan dirinya ke bumi padahal dia dapat mengangkasa? Adakah orang yang lebih menganiaya dirinya lebih dari ini? Tidak ada. 38

Perumpamaan ini memperlihatkan perilaku anjing. Anjing hampir selalu tampak menjulurkan lidah dan meneteskan air liurnya. Ini dilakukannya begitu saja tanpa menunggu sebab-sebab tertentu, misalnya diserang, dikejar, melepas lelah, atau istirahat. Keadaan yang demikian ini menjadi permisalan orang-orang yang menolak kehadiran Allah swt.baik sudah diberi peringatan maupun belum mereka akan selalu meludahkan air liurnya yang kotor. Perilaku demikian ini muncul dari diri mereka dan akan merusak jiwa mereka sendiri. Akan tetapi, ia berpotensi untuk menularkannya kepada orang lain, karena itu, semua orang harus melindungi diri dari pengaruh mereka itu. Ini adalah tugas semua orang untuk memperingatkan dan menyadarkan mereka yang sedang memperoleh cobaan semacam ini.<sup>39</sup>

Begitulah perumpamaan mereka, ayat- ayat yang membawa petunjuk dan mengisyaratkan serta memicu keimanan melekat pada fitrah mereka dan keberadaan

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an*, Juz 5, 310.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Kementerian Agama RI, *Hewan Dalam Perspektif Al-Qur'an dan Sains* :(Jakarta: Lajnah Pentashihan al-Qur'an, 2012), h. 59.

mereka serta seluruh wujud semesta yang ada di sekelilingnya. Akan tetapi, kemudian mereka melepaskan diri darinya. Tiba-tiba mereka berubah eksistensinya, turun derajatnya dari posisi manusia ke posisi binatang, posisi anjing yang bergelimang debu. Padahal, mereka memiliki sayap iman yang dapat digunakan terbang ke 'illiyyin', posisi orang-orang yang tinggi dan terhormat. Fitrah mereka yang pertama adalah dalam bentuk yang seindah-indahnya. Akan tetapi, mereka jatuh darinya ke derajat yang serendah-rendahnya. Hal ini merupakan gambaran tentang penyimpangan dari fitrah yang lurus perusakan terhadap janji yang telah diambil Allah dari mereka dan menjauhi ayat-ayat Allah, mereka melepaskan diri darinya serta memperturutkan hawa nafsunya.

Dari uraian tersebut, peneliti menarik kesimpulan bahwa anjing pada konteks ayat ini yang selalu menjulurkan lidahnya berkedudukan sebagai *tamsīl* atas manusia yang selalu tunduk terhadap nafsu mereka, yang tidak pernah merasa puas atas apa yang dimilikinya dan tidak pernah mendengarkan atau patuh kepada ayat-ayat Allah, sehingga meskipun ia diperingatkan tentang ayat-ayat Allah akan tetapi dia tetap melanggarnya. Demikianlah manusia yang seperti itu diumpamakan seperti anjing yang senantiasa menjulurkan lidahnya, tanpa mengenal kondisi baik ia dihalau ataupun dibiarkan ia tetap akan menjulurkan lidahnya.

### c. Munāsabah QS al-A'raf/7:179 dengan Ayat 166

Berangkat dari ayat 179 yang mengatakan bahwa mereka orang-orang yang lalai mereka itu seperti binatang ternak, bahkan lebih sesat lagi. Azab yang pedih itu ialah diubahnya bentuk mereka dari bentuk manusia menjadi bentuk kera. Mereka

 $<sup>^{40}</sup>$ Sayyid Qutub,  $\it Tafsir\ Fi\ Zilalil-Qur'an\ di\ bawah\ Naungan\ al-Qur'an\ (Cet.\ I\ ;\ Jakarta\ :Gema\ Insani,\ 2002),\ h.\ 57.$ 

mengalami penurunan dari kemanusiaannya, ketika mereka telah turun atau lepas dari ciri khusus manusia. Yaitu, adanya iradah yang mengendalikan keinginan. Lalu, meluncur ke dunia "binatang" ketika mereka sudah lepas dari ciri-ciri khusus manusia. Maka, dikatakan kepada mereka untuk menjadi seperti apa yang mereka inginkan untuk dirinya dari kerendahan dan kehinaan. Adapun bagaimana mereka menjadi kera, dan apa yang terjadi setelah mereka musnah sebagaimana musnahnya segala makhluk yang diubah dari spesiesnya, ataukah mereka berketurunan sebagai kera, maka dalam hal ini terdapat banyak penafsiran. Di sini dipergunakanlah kalimat Allah yang dipergunakan untuk menciptakan dan membuat sesuatu dari awal, sebagaimana dipergunakan untuk mengganti dan mengubah, yaitu kalimat *kun* 'Jadilah'.

Terjemahnya:

Maka, setelah mereka bersikap sombong terhadap segala yang dilarang, Kami katakan kepada mereka: "Jadilah kamu kera yang hina.<sup>41</sup>

Dalam ayat ini, tidak diketahui secara pasti apakah bentuk rupah meraka yang diubah menjadi kera atau hati dan pikiran mereka saja. 42 Maka, jadilah mereka kera-kera yang hina, dengan tidak ada yang dapat menolak perkataan ini. Tidak ada sesuatu pun yang dapat mengahalangi apa yang dikehendaki oleh yang mengucapkannya. Kemudian disampaikanlah kutukan abadi kepada semuanya, kecuali orang-orang yang beriman kepada Nabi yang ummi dan mengikutinya. Karena, mereka melakukan kemaksiatan yang sudah maksimal. Juga karena

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 173

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan Kesan dan Keserasian al-Qur'an*, h. 347

kehendak Ilahi telah mengeluarkan ketetapan dengan tanpa ada yang dapat menolak.<sup>43</sup>

## D. Penjelasan ayat QS. al-A'raf/7: 179

Terjemahnya:

"Dan sungguh, akan Kami isi neraka jahanam banyak dari kalangan jin dan manusia."

Yakni kami sediakan mereka untuk isi neraka jahanam, dan hanya amal ahli nerakalah yang dapat mereka kerjakan. Karena sesungguhnya Allah swt. ketika hendak menciptakan mereka, Dia telah mengetahui apa yang bakal mereka amalkan sebelum kejadian mereka. Lalu hal itu Dia catatkan di dalam suatu kitab (Lauh Mahfuz) yang ada di sisinya, yang hal ini terjadi sebelum langit dan bumi diciptakan dalam tenggang masa lima ribu tahun. <sup>44</sup> Hal ini seperti yang disebutkan dalam salah satu hadis Nabi saw.

Kami bersumpah bahwa sesungguhnya kami telah menciptakan didunia ini banyak sekali calon-calon penghuni neraka jahannam yang bakal tinggal di sana, baik dari bangsa jin maupun manusia. Dan begitu pula kami menciptakan calon-calon penghuni surga, sesuai dengan keadilan masing-masing dari dua golongan itu, sebagaimana firman-Nya pada ayat lain dalam QS. Hud/11:105):

Terjemahnya:

Maka di antara mereka ada yang celaka dan ada yang berbahagia. 45

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Sayyid Qutub, *Tafsir Fi Zilalil-Qur'an di bawah Naungan al-Qur'an*, h. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Al-Imam Abul Fida Isma'il Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, Juz 9, terj. Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Kasir* (Cet. I; Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2000), h. 214

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h.233.

Dan firman-Nya dalam (QS. Asy-Syūrā/42:7):

Terjemahnya:

Padanya. segolongan masuk surga, dan segolongan masuk Jahannam. 46

Adapun makna *katsīran* dalam ayat ini yaitu banyak. Muhammad Rasyīd Rida dalam tafsirnya menjelaskan bahwa penyebutan jin lebih dahulu dibandingkan manusia karena jin lebih banyak menempati neraka jahannam dibandingkan manusia. Hal itu karena sifat kedurhakaan dan pembangkangan yang dimiliki oleh jin. <sup>47</sup>

Mengapa jin dan manusia banyak yang menjadi penghuni neraka karena mereka telah diberi hati (*qalb*) agar dengan itu dapat memahami ayat-ayat Allah yang telah diturunkan kepada mereka. Namun, kenyataannya mereka tidak mempergunakan hati tersebut untuk tujuan yang benar, begitupun mata dan telinga mereka tidak mau melihat dan mendengar kekuasaan Allah.<sup>48</sup>

Manusia dan jin telah diberi sarana untuk mengenal dan memahami ayat-ayat Allah ternyata tidak mau menggunakan sarana yang telah diberikan kepada mereka untuk tujuan yang sebenarnya dinyatakan sebagai orang yang menempuh jalan sesat.

Kemudian diterangkan pula oleh Allah apa sebab mereka menjadi calon penghuni jahannam dan apa sifat-sifat mereka sehingga patut dimasukkan kesana firman-Nya:

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h.483.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Muḥammad Rasyid Riḍa, *Tafsir al-Qur'ān al-Hakīm*, juz 9 (Cet. II; Kairo: Dār al-Manār, 1947), h. 350.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Aibdi Rahmat, *Kesesatan dalam Perspektif Al-Qur'an: Kajian Tematik Terhadap Istilah Dhalal" dalam Al-Qur'an* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), h.60.

Terjemahnya:

"Mereka memiliki hati, tetapi tidak digunakan untuk memahami (ayat-ayat Allah) dan mereka memiliki mata (tetapi) tidak digunakan untuk melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah), dan mereka mempunyai telinga (tetapi) tidak digunakan untuk mendengar (ayat-ayat Allah)."

Sesungguhnya calon-calon penghuni jahannam itu sekalipun punya hati, tetapi tidak digunakan untuk memahami cara-cara mensucikan jiwa, seperti tauhid yang dapat menghindarkan jiwa dari khurafat dan dongeng-dongeng yang tak masuk akal, menjauhkannya dari kehinaan dan kenistaan. Karena orang yang menyembah kepada Allah semata-mata, maka dengan mengenal Allah itu, dia akan meningkat jiwanya. Sehingga dia tak sudi menghinakan diri dengan berdoa kepada selain Allah, atau takut berharap dan bersandar kepadanya. Tetapi, hanya kepada Allah-lah dia meminta apa yang dia perlukan. <sup>49</sup>Di dalam ayat ini mereka tidak menggunakan hati untuk memahami kehidupan rohani kelezatan-kelezatan maknawi yang dapat mengantarkan mereka kepada kebahagiaan abadi.

Juga mereka mempunyai mata dan telinga, namun tidak mereka pergunakan untuk memperhatikan dan berfikir tentang tanda-tanda kebesaran Allah yang ada pada makhluk-Nya yang mereka lihat, atau tentang ayat-ayat-Nya yang diturunkan kepada raasul-rasul-Nya yang mereka dengar. Bukankah diciptakan telinga bagi manusia itu tak lain supaya dipergunakan untuk mengambil pelajaran dari setiap yang didengar dan mata supaya dipergunakan untuk mengambil manfaat dari setiap yang dilihat. Semua itu hanya bisa dilakukan dengan mengarahkan kemauan hati untuk mempergunakan masing-masing telinga dan mata dengan semestinya, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Sajadah/32: 26-27. Namun ternyata kaum

.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Ahmad Mustafa al-Maraghi, *Tafsir al-Maragi*, Juz VII, h.210

muslimin sendirilah yang kini menjadi umat paling masa bodoh (apatis) dengan penggunaan telinga, mata dan akal pikiran untuk memperhatikan tentang tandatanda kebesaran ilahi pada diri atau alam sekeliling mereka. Dengan kata lain mereka tidak memanfaatkan sesuatu pun dari indera-indera ini yang telah dijadikan oleh Allah sebagai sarana untuk hidayah. Sebagaimana dijelaskan dalam kandungan QS. al-Aḥqāf/46: 26.

### Terjemahnya:

Dan sungguh, Kami telah meneguhkan kedudukan mereka (dengan kemakmuran dan kekuatan) yang belum pernah Kami berikan pada kamu dan Kami telah memberikan kepada mereka pendengaran, penglihatan, hati; tetapi pendengaran, penglihatan dan hati mereka itu tidak berguna sedikit pun bagi mereka, karena mereka (selalu) mengingkari ayat-ayat Allah, dan ancaman azab yang dahulu mereka perolok-olokkan telah mengepung mereka. <sup>52</sup>

Lanjut Firman Allah:

Terjemahnya:

"Mereka seperti hewan ternak, bahkan lebih sesat lagi."

Maksudnya, mereka yang tidak mau mendengar perkara yang hak, tidak mau menolongnya serta tidak mau melihat jalan hidayah adalah seperti binatang ternak yang terlepas bebas. Di mana hati, mata, dan telinga mereka dipersamakan dengan

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Ahmad Mustafa al-Maraghi, *Tafsir al-Maragi*, Juz VII, h. 212-213

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Al-Imam Abul Fida Isma'il Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, Juz 9, terj. Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Kasir* (Cet. I; Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2000), h. 216

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 506

binatang ternak karena binatang tidak dapat menganalogikan apa yang ia dengar dengan sesuatu yang lain. Binatang tidak memiliki akal seperti manusia. Bahkan manusia yang tidak menggunakan potensi yang dianugerahkan Allah lebih buruk sebab binatang dengan instinknya akan selalu mencari kebaikan dan menghindari bahaya, sementara manusia durhaka justru menolak kebaikan dan kebenaran serta mengarah kepada bahaya yang tiada taranya. Setelah kematian, mereka kekal di api neraka, berbeda dengan binatang yang punah dengan kematiannya. Di sisi lain, binatang tidak dianugerahi potensi sebanyak potensi manusia sehingga binatang tidak wajar dikecam bila tidak mencapai apa yang dicapai manusia. Manusia pantas dikecam bila sama dengan binatang dan dikecam lebih banyak lagi jika ia lebih buruk daripada binatang karena potensi manusia dapat mengantarnya meraih ketinggian jauh melebihi kedudukan binatang.<sup>53</sup>

Dalam tafsir al-Maragi disebutkan bahwa orang-orang yang mempunyai sifat-sifat dalam ayat di atas, bagaikan binatang ternak, unta, lembu atau kambing. Karena akal yang ada pada mereka tak ada gunanya selain dipergunakan untuk halhal yang berkaitan dengan kehidupan dunia belaka. Atau bahkan mereka lebih sesat lagi dari pada binatang ternak, karena binatang ternak itu sekalipun hidupnya hanya untuk memenuhi kehidupan dirinya sendiri saja, namun mereka tepat tidak melampaui sunnah-sunnah fitrahnya dan batas-batas kebutuhannya yang wajar, baik dalam soal makan, minum,dan dalam memenuhi segala kebutuhannya. Jadi seperti halnya budak-budak nafsu, keterlaluan dalam memenuhi kebutuhan pribadi dan jenisnya, mereka keterlaluan dalam mengurangi kebutuhan keduanya. Padahal petunjuk Islam tidak membenarkan masing-masing dari ke dua sikap tersebut. Islam

<sup>53</sup>M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an, h. 379

mewajibkan supaya orang yang memakan makanan yang baik dengan syarata jangan berlebihan. Orang-orang yang dimisalkan sebagai binatang ternak atau lebih sesat lagi itulah orang-orang yang lalai terhadap apa yang memberi kebahagiaan kepada mereka di dunia maupun akhirat. Namun begitu, kelalaian mereka bisa dibagi dalam beberapa kategori. Di antaranya ada yang lalai terhadap ayat-ayat atau tanda-tanda kebesaran Allah yang terdapat pada diri mereka sendiri dan alam sekitarnya, yang dapat memberi petunjuk kepada manusia yang mengenal Tuhannya. Ada lagi yang lalai hingga tak mau menggunakan panca indera dan akal pikirannya untuk berfikir tentang apa yang terbaik dipilih dan dilakukan, yang demi itu panca indera dan akal diciptakan. Ada pula yang melalaikan kebutuhan-kebutuhan pokok mereka baik kehidupan pribadinya, bangsa maupun agamanya.<sup>54</sup>

Dan inilah yang yang dimaksud QS. al-Baqarah/2: 171 yang menyebutkan bahwa peumpamaan orang-orang yang diberi hati, mata, telinga, akan tetapi tidak dipergunakan dengan baik, hingga disebut seperti binatang ternak.

#### Terjemahnya:

Dan perumpamaan bagi (penyeru) orang kafir adalah seperti (pengembala) yang meneriaki (binatang) yang tidak mendengar selain selain panggilan dan teriakan. Mereka tuli, bisu dan buta maka mereka tidak mengerti.<sup>55</sup>

Selain itu, mereka dinyatakan paling sesat karena hewan ternak adakalanya memenuhi seruan pengembalanya di saat pengembalanya memanggilnya, sekalipun ia tidak mengerti apa yang diucapkan pengembalanya.<sup>56</sup> Juga karena mereka tidak

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Ahmad Mustafa al-Maragi, *Tafsir al-Maragi*, h. 214

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 26

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Al-Imam Abul Fida Isma'il Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, *Tafsir al-Qur'ān al-'Azīm*, Juz 9, terj. Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Kasir* (Cet. I; Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2000), h. 219

memfungsikan seluruh fitrah kemanusiaannya dengan baik. Dalam hal ini, hewan ternak saja senantiasa berbuat menurut fitrah kebinatangannya tanpa mau melampauinya baik itu berkenaan dengan makanan, minuman atau lainnya. Dan manusia yang menjadi budak syahwat akan berbuat yang melampaui batas dalam memenuhi syahwatnya, baik itu makan, minuman, dan seksualitasnya. Seluruh perbuatan itu akan menimbulkan penyakit dan kerusakan bagi dirinya dan alam ini.<sup>57</sup>

Dipahami pula bahwa orang-orang demikian lebih sesat dari hewan ternak karena hewan tidak mau menceburkan diri ke dalam apa yang membahayakan diriya, semetara itu mereka tidak dapat memilih antara yang berbahaya dan bermanfaat. Juga disebabkan karena hewan tunduk pada tuannya yang telah memberi makan dan mengurusnya, kenal dengan orang yang buat baik dan berbuat buruk terhadapnya. Sedangkan manusia tidak tunduk dan patuh kepada Tuhan, serta tidak mengetahui kebaikan Tuhan kepada mereka. Hal itu disebabkan mereka mengikuti bujuk rayu setan, sedangkan setan merupakan musuhnya.



Terjemahnya:

"Merekalah orang-orang yang lengah"

Kata الغَافِلُون (al-gāfilūn) terambil dari kata غفلة (gaflah), yaitu lalai, tidak mengetahui atau menyadari apa yang seharusnya diketahui dan disadri. Keimanan dan petunjuk Allah sedamikian jelas, apalagi bagi yang berpengetahuan. Tetapi, bila

 $<sup>^{57} \</sup>rm Muhammad$ Rasyid Rida, *Tafsīr al-Qur'ān al-Hakīm*, Juz IX (Beirūt: Dār al-Ma'rifah, t.t), h. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Al-Sayyid Muhammad Husain al-Tabātaba'i, *al-Mizān fi Tafsīr al-Qur'ān*, Jilid 15 (Beirūt: Muassasah al-'Alami al-Matbu'at, 1972), h. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Abū al-Qasim Jarullah Mahmud bin 'Umar bin Muhammad al-Zamakhsyari, *Tafsīr al-Kasysyāf 'an Haqā'iq Gawāmiḍ al-Tanzīl wa 'Uyun al-Aqāwīl fī Wujuh al-Ta'wīl*, Jilid 3 (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1995), h. 275.

mereka tidak memanfaatkannya, mereka bagaikan orang yang tidak mengetahui atau tidak menyadari bahwa mereka memiliki potensi atau alat untuk meraih kebahagiaan. Inilah yang tiada taranya. <sup>60</sup>

Makna dari ayat *ulāika humul gāfilūn* sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir al-Qurthubi yaitu mereka adalah orang-orang yang lalai, karena kelalaian mereka, mereka meniggalkan untuk men-tadabburi ayat-ayat Allah dan mereka berpaling dari surga dan neraka maksudnya mereka mengabaikan hal-hal yang bisa memasukkan mereka dalam surga dan neraka. Mereka pada hakikatnya tidak menggunakan matanya untuk melihat petunjuk serta tidak menggunakan telinga untuk mendengarkan peringatan Allah swt.<sup>61</sup>

Berdasarkan uraian diatas bahwa penulis menyimpulkan hubungan antara ayat diatas dengan makna *ulāika humul gāfilūn* mereka yang diberi potensi hati untuk memahami ayat-ayat Allah, mata untuk melihat petunjuk-petunjuk dari Allah, dan telinga untuk mendengar peringatan Allah, kemudian mereka diumpamakan seperti binatang bahkan lebih sesat lagi, mereka itu adalah orang-orang lalai. sebagaimana diketahui bahwa hati, mata, dan telinga merupakan sumber pengetahuan yang dengannya dapat mengambil pelajaran untuk mendekatkan diri kepada Allah swt.

MAKASSAR

<sup>60</sup>M. Quraish shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, h. 379

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Abū Abdullāh Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakri bin Fariha al-Anṣarī Khazrajī Syamsu al-Dīn al-Qurthubi , *Tafsir al-Qurṭubī* (al-Qāhirah: Dār al-Kitab al-Miṣrīyyah, 1964 M/1384 H), juz 7 h. 325.

#### **BAB IV**

## ANALISIS LALAI DALAM QS. AL-A'RAF/7: 179

A. Hakikat Lalai dalam QS. al-A'raf/7:179

وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ ۖ لَهُمۡ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمۡ أَعۡيُنُ لَا يُبۡصِرُونَ بِهَا وَلَهُمۡ ءَاذَانُ لَا يَسۡمَعُونَ بِهَاۤ أُوْلَتِهِكَ كَٱلْأَنْعَامِ بَلَ هُمۡ أَضَلُ ۖ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلۡغَافُونَ ﴾ هُمُ ٱلۡغَافُونَ ﴾

## Terjemahnya:

Dan sungguh, akan Kami isi Neraka Jahanam banyak dari kalangan jin dan manusia. Mereka memiliki hati, tetapi tidak digunakan untuk memahami (ayat-ayat Allah) dan mereka memiliki mata (tetapi) tidak digunakan untuk melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah), dan mereka mempunyai telinga (tetapi) tidak digunakan untuk mendengar (ayat-ayat Allah). Mereka seperti hewan ternak, bahkan lebih sesat lagi. Merekalah orang-orang yang lengah. I

Di dalam al-Qur'an telah dikabarkan bahwa manusia telah dikaruniai oleh Allah dengan segala potensi yang dapat dimanfaatkan dalam kehidupannya. Potensi tersebut tersebut dapat mengantarkan manusia kepada kemuliaan, juga dapat mengatarkan manusia kepada keburukan atau kesesatan bahkan mendapat murka dari Allah swt.

Sifat-sifat kelemahan dari manusia yaitu manusia banyak dicela, manusia dinyatakan luar biasa keji dan bodoh. Al-Qur'an mencela manusia disebabkan kelalaian manusia akan kemanusiaannya, kesalahan manusia dalam mempersepsi dirinya, dan kebodohan manusia dalam memanfaatkan potensi fitrahnya sebagai khalifah Allah swt. di muka bumi ini. Manusia dicela karena kebanyakan dari mereka tidak mau melihat kebelakang (*al-'āqibah*), tidak mau memahami atau tidak

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan terjemahnya* (Cet. I; Solo: Tiga Serangkai Pustaka Mandiri), 2013), h. 174

mencoba untuk memahami tujuan hidup jangka panjang sebagai makhluk yang diberi dan bersedia menerima amanah.

Ayat di atas menerangkan bahwa kebanyakan dari jin dan manusia diciptakan untuk neraka jahanam, di mana mereka memiliki hati namun tidak digunakan untuk mengambil pelajaran/memahami, memiliki mata namun tidak digunakan untuk melihat begitu pula dengan telinga yang tidak digunakan untuk mendengar maka mereka diumpamakan dengan binatang ternak yang berada dalam kesesatan, bahkan mereka disebut sebagai orang-orang yang lalai.

Pada dasarnya QS. al-A'raf/7:179 ini sebelum menyebutkan kata lalai, terlebih dahulu disebutkan tentang peringatan kepada manusia bahwa Allah akan melemparkan orang-orang yang lalai baik dari golongan jin maupun manusia ke dalam neraka jahannam. Kemudian ayat ini menyebutkan ciri-ciri orang lalai dengan hati/akal yang tidak digunakan untuk memahami, mata yang tidak digunakan untuk melihat, dan telinga yang tidak digunakan untuk mendengar sehingga mereka diumpamakan dengan binatang ternak bahkan lebih sesat.

Al-Wāḥidī dalam kitab tafsirnya al-Wasīṭ fi Tafsīr al-Qur'ān al-Majīd menejelaskan bahwa orang kafir yang tiap hari makan dan minum tanpa memperhatikan akhirat sebagaimana binatang yang makan dan minum tanpa ada rasa prihatin demikian pulalah orang kafir.² Selanjutnya al-Sam'āni menjelaskan bahwa maksud pernyataan al-Qur'an بأضل ialah binatang ternak dapat membedakan hal-hal yang dapat memberikan manfaat dan kerugian (muḍārat) bagi mereka, sementara mereka (orang yang lalai) tidak dapat membedakan apa yang

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Al-Wāḥidī, Abū al-Ḥasan 'Alī bin Aḥmad bin Muḥammad bin 'Alī al-Wāḥidī al-Naisābūrī al-Syāfī'ī, *Al-Wasīṭ fī Tafsīr al-Qur'ān al-Majīd*, Juz II (Cet. I; Libanon-Bairut: Dār al-Kutub al-'Ilmyyah, 1415 H/1994 M), h. 430.

dapat merugikan mereka dan dari apa yang dapat mendatangkan manfaat kepada mereka.<sup>3</sup>

Al-Qur'an ketika mengumpamakan orang-orang lalai dengan binatang ternak sangatlah logis karena pada dasarnya binatang makan dan minum dengan hanya mengikuti nafsunya tanpa ada rasa prihatin, maka demikian pulalah orang lalai yang berbuat sesuai kehendak hawa nafsunya dan tidak memperhatikan dampak dari perbuatannya, bahkan orang lalai dinyatakan lebih sesat daripada binatang oleh sebab mereka diberikan hati/akal untuk memahami, dimana akal/hati itu tidak diberikan kepada binatang, selain itu mereka diberikan mata dan telinga tetapi tidak digunakan untuk mengenali/membedakan yang baik dan buruk sebagaimana binatang yang berusaha mencari hal-hal yang bermanfaat bagi mereka dan waspada terhadap hal-hal yang merugikan mereka.

Penggalan ayat أُولَئِكَ هُمُ الْفَافِلُونَ sekaligus merupakan akhiran ayat pada QS al-A'rāf/07: 179 yang bermakna lalai, terdapat penafsiran yang beragam dari kalangan ulama. Keragaman pendapat tersebut tidak terselapas dari tingkat intelektual seorang ulama, keahlian dalam suatu bidang keilmuan, pendekatan, corak maupun metode dalam penafsiran, bahkan terkadang paham teologi dapat memengaruhi penafsiran seorang mufassir. Adapun ragam pendapat tersebut sebagai berikut;

1. Al-Ṭabarī menjelaskan bahwa makna lalai pada ayat tersebut ialah kurang perhatian terhadap ayat-ayat ataupun dalil-dalil Allah, lalu mereka menolak

-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Al-Sam'ānī, Abū al-Muẓfir, Manṣūr bin Muḥammad bin 'Abd al-Jabbār bin Aḥmad al-Marwazī, *Tafsīr al-Qur'ān*, Juz II (Cet. I; Saudi: Dār al-Waṭn, 1418 H/1997 M), h. 235.

- untuk mengkajinya, mengambil pelajaran, memperoleh hikmah terhadap apa yang telah ditunjukkan kepadanya tentang keesaan tuhan-Nya.<sup>4</sup>
- 2. Al-Samaraqandi menjelaskan bahwa makna lalai pada ayat tersebut ialah lalai dari perintah Allah dan dari apa yang bermanfaat bagi mereka.<sup>5</sup>
- 3. Al-Qairawani menjelaskan bahwa makna lalai pada ayat tersebut ialah lalai dari perbuatan baik dan bermanfaat serta lalai dari ayat-ayat Allah, permberitahuan yang menunjukkan atas keesaan-Nya dan kebenaran yang dibawa oleh Rasul-Nya.<sup>6</sup>
- 4. Al-Ḥijāzī menjelaskan bahwa maksudnya ialah mereka lalai dari ayat-ayat Allah, lalai dari penggunaan panca indra dan akal yang diciptakan berdasarkan fungsinya, bahkan mereka lalai dari kebutuhan hidupnya sendiri, kaum dan agamanya.<sup>7</sup>
- 5. Abū Bakr al-Jazā'irī menjelaskan bahwa penggalan ayat tersebut merupakan bukti nyata, yaitu mereka terus berada dalam kesesatan sebagai akibat kelalaian mereka dari ayat-ayat Allah yang bersifat *kauniyyah* (alamiyyah) lalu mereka tidak memperhatikan/menelitinya agar mereka memahami bahwasanya Allah-lah satu-satunya yang disembah. Begitupula ayat-ayat yang diturunkan, mereka tidak men*-tadabbur*-i (mengkaji)nya agar mereka

<sup>5</sup>Al-Samaraqandi, Abū al-Lais Nașr bin Muḥammad bin Aḥmad bin Ibrāhim, *Baḥr al-'Ulūm*, (t.t, t.p., t.th.),h. 569.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Abū Ja'far al-Ṭabarī, Muḥammad bin Jarīr bin Yazīd bin Kašīr bin Gālib al-Āmilī, *Jāmi' al-Bayān fī Ta'wīl al-Qur'ān*, Juz XIII (Cet. I; t.t., Mu'assasah al-Risālah, 1420 H/2000 M), h. 281.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Al-Qairawānī, Abū Muḥammad Makkī bin Abī Ṭālib Ḥammūsy bin Muḥammad bin Mukhtār, *Al-Hidāyah ilā Bulūg al-Nihāyah fī Ḥlm Maʿānī al-Qurʾān wa Tafsīrihi wa Aḥkāmihi wa Jamal mi Funūn 'Ulūmihi,* Juz IV (Cet. I; Jāmiʿah al-Syāriqah: Majmūʿah Buḥūs al-Kitāb wa al-Sunnah, 1429 H/2008 M), h. 2649.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Al-Ḥijāzī, Muḥammad Maḥmūd, *Al-Tafsīr al-Wāḍiḥ*, (Cet. X; Bairūt: Dār al-Jīl al-Jadīd, 1413 H), h. 787.

mengetahui bahwa Allah-lah yang paling benar maka sembahlah ia sebagaimana yang telah di*syari'at*-kan (dijelaskan) di dalam al-Qur'an maupun Hadis Nabi saw.<sup>8</sup>

Lalai adalah kurangnya memperhatikan apa yang lebih penting dalam kehidupan seseorang ketimbang barang-barang material. Kelalaian adalah konsep kunci yang sering dibahas dalam risalah spiritual Islam dan disebut dalam banyak ayat al-Qur'an. Imam Al-Junaid, seorang ulama terkemuka abad ke-9, mengatakan bahwa kelalaian adalah kuman yang menyebabkan semua penyakit kalbu. Kata Arab untuk orang bodoh adalah *mughaffal*, orang yang mudah tertipu. Dalam konteks ini, artinya orang yang perhatiannya mudah dialihkan dari hal-hal penting dan berdampak besar menuju hal-hal fana dan akhirnya sia-sia.

Imam al-Mawlūd dalam kitab *Mathharat al-Qulūb* mengatakan bahwa lalai juga merupakan kelalaian terhadap apa yang telah perintahkan dan larang, atau memandang perbedaan antara perintah dan larangan sebagai hal yang tidak relevan. <sup>10</sup>

Ragam penafsiran yang telah dijelaskan oleh ulama tentang makna lalai pada QS al-A'rāf/07: 179, tidak terdapat tafsiran yang saling bertentangan, bahkan penulis menilai bahwa keragaman penafsiran tersebut saling melengkapi dan mengarah kepada makna hakikat lalai yang selaras yaitu kafir. Hakikat lalai pada ayat ini menunjukkan terhadap ke-kafiran karena pada ayat ini berbicara tentang manusia yang tidak menggunakan akalnya untuk mengenali Allah, tidak

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Abū Bakr al-Jazā'irī, Jābir bin Mūsā bin 'Abd al-Qādir bin Jābir, *Aisar al-Tafsīr li Kalām al-'Alī al-Kabīr*, Juz II, (Cet. V; Saudi: Maktabah al-'Ulūm wa al-Ḥukm, 1424 H/2003 M), h. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Imam al-Mawlūd *Kitab Maṭharat al-Qulūb*. Terj. Hamzah Yusuf, *Purification of the Heart Tanda, Gejala, Dan Obat Penyakit Hati* (Cet.I; Bandung: PT Mizan Pustaka, 2017), h.174.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Imam al-Mawlūd *Kitab Maṭharat al-Qulūb*. Terj. Hamzah Yusuf, *Purification of the Heart Tanda, Gejala, Dan Obat Penyakit Hati*), h.177.

menggunakan mata untuk melihat kekuasaan Allah dan tidak menggunakan telinga untuk mendengarkan perintah, larangan dan ayat-ayat Allah, sehingga mereka tidak percaya atas keesaan Allah, tidak menyembah kepada-Nya, tidak mengharapkan pahala bahkan tidak takut terhadap balasan dari kekafirannya. Serta penulis juga menyimpulkan bahwa hakikat lalai dalam ayat ini adalah mereka tidak memanfaatkan potensi-potensi diri yang diberikan Allah swt.

## B. Wujud Lalai dalam QS. al -A'raf/7:179

Sebagaimana telah diketahui bahwa sejak manusia dalam kandungan dan kemudian dilahirkan Allah swt. telah melengkapi manusia dengan berbagai macam alat potensial untuk mengembangkan diri. Penganugrahan alat-alat potensial tersebut dijelaskan dalam QS. al-Nahl/16: 78.

## Terjemahnya:

Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui sesuatu pun, dan Dia memberimu pendengaran, penglihatan, dan hati nurani agar kamu bersyukur. 11

Ayat tersebut di atas menggambarkan alat-alat pokok yang digunakan manusia dalam memperoleh pengetahuan. Yang alat pokok pada objek yang bersifat material adalah mata dan telinga, sedang pada objek yang bersifat immaterial adalah akal dan hati. Dalam pandangan al-Qur'an ada wujud yang tidak tampak betapapun tajamnya mata kepala atau pikiran . banyak hal yang tidak dapat tejangkau oleh indra, bahkan oleh akal manusia. yang dapat menangkapnya hanyalah hai melalui wahtu, ilham, atau intuisi. dari sini pula sehingga al-Qur'an, disamping menuntun

\_

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Kemeterian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 275

dan mengarahkan pendengaran dan penglihatan, juga memerintahkan agar mengasah akal, yakni daya pikir dan mengasuh pada daya kalbu. Alat-alat potensial tersebut dikehendaki Allah swt. untuk kiranya disyukuri oleh manusia, akan tetapi hanya sebagian manusia yang mensyukurinya. Cara mensyukurinya adalah mata digunakan untuk melihat ayat-ayat Allah atau hal-hal lebih mendekatkan diri kepada Allah swt. begitu pun dengan telinga dan hati. Sehingga wajar dalam QS. al-A'rāf/7: 179 menyebut orang-orang yang diberi mata, telinga, dan hati sebagai orang-orang yang sesat karena tidak menggunakan potensi tersebut untuk mendekatkan diri kepada Allah swt. dan mereka kelak nanti akan menjadi penghuni neraka jahanam.

Wujud/bentuk lalai yang disebutkan pada QS al-A'rāf/07: 179 ini terdapat 3 macam, yaitu hati yang tidak digunakan untuk memahami/mengenali Allah, mata yang tidak digunakan untuk melihat kekuasaan Allah dan telinga yang tidak digunakan untuk mendengarkan ayat-ayat Allah swt.

## 1. Hati yang Lalai

Potensi yang diberikan Allah swt. terhadap manusia adalah hati, sebagaimana dalam QS. al-Hajj/22:46. Dalam ayat ini, memahami merupakan *ya'qilūn* secara harfiah menggunakan akal, dikatakan sebagai fungsi hati *qulūb. Ya'qilūn* berasal dari '*aqala-ya'qilu* (menggunakan akal, berfikir). Dari ayat ini, bisa disimpulkan bahwa hatilah yang berfikir dan memahami. Namun karena dalam organ jantung-hati tidak ditemukan fungsi berfikir, sebagian ulama memahami bahwa hati di sini maksudnya adalah hati spritual.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, (Cet. V; Jakarta: Lentera Hati, 2012). h. 673.

M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah mengatakan mereka mempunyai hati, yakni akal sehat dan hati suci, yang dengannya mengantar mereka dapat memahami apa yang mereka lihat, atau kalaupun mata kepala mereka buta, mereka mempunyai telinga yang dengannya mereka dapat mendengar ayat-ayat Allah dan keterangan para Rasul serta ahli waris- ahli warisnya yang menyampaikan kepada mereka tuntunan dan nasihat sehingga, dengan demikian, mereka dapat merenung dan menarik pelajaran kendati mata kepala mereka buta karena sesungguhnya bukanlah mata kepala yang buta yang menjadikan orang tidak dapat menemukan kebenaran, tetapi yang buta dan menjadikan seseorang tidak dapat menarik pelajaran dan menemukan kebenaran ialah hati yang berada di dalam dada. 13

Al-Qurṭubī mengatakan bahwa mereka berada pada kedudukan orang yang tidak mengerti apapun, karena mereka tidak memanfaatkan akalnya, tidak mengerti tentang pahala dan tidak takut terhadap balasan. Sementara al-Sa'labī mengatakan bahwa mereka memiliki hati/akal yang tidak digunakan untuk memahami dan mengetahui kebaikan dan petunjuk.

Berdasarkan paparan tersebut maka penulis dapat memahami bahwa orangorang yang tidak menggunakan akal/hatinya untuk berfikir dan memahami petunjuk dari Allah adalah sebuah bentuk kelalaian yang akan membuat mereka tidak

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, Vol. 8 h. 236.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>al-Qurṭubī, Abū 'Abdullah Muḥammad ibn Aḥmad ibn Abī Bakr ibn Farh al-Anṣārī al-Khazrajī Syams al-Dīn, *Al-Jāmi' li Aḥkām al-Qur'ān,* Juz VII (Cet. II; Kairo: Dār al-Kitab al-Miṣriyah, 1384 H/1964 M), h. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Al-Sa'labī, Aḥmad bin Muḥammad bin bin Ibrāhīm, *Al-Kasyf wa al-Bayān 'an al-Tafsīr al-Our'ān*, Juz IV, (Cet. I; Bairut: Dār Ihyā al-Turās al-'Arabī, 1422 H/2002 M), h. 310.

mengenali kebaikan dan petunjuk dari-Nya, sehingga mereka juga tidak menginginkan pahala dan tidak takut terhadap balasan atas perbuatan dosa mereka.

Al-Rāzī dalam kitab tafsirnya *Mafātiḥ al-Gaib* menjelaskan bahwa penggalan ayat مَا شَاهُمُ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بَاللهُ menunjukkan bahwa hati adalah tempatnya ilmu, hati ayat نَا اللهُ 

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ نُمَيْ الْهَمْدَانِيُّ، حَدَّثَنَا أَبِي، حَدَّثَنَا زَكَرِيَّاءُ، عَنِ الشَّعْبِيّ، عَنِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: - وَإِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنِ، وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنُ، وَبَيْبُمَا مُشْتَبِهَاتُ وَأَهْوَى النَّعْمَانُ بِإِصْبَعَيْهِ إِلَى أَذُنَيْهِ - ﴿إِنَّ الْحَلَالَ بَيِّنِ، وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيِّنُ، وَبَيْبُهُمَا مُشْتَبِهَاتُ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشَّبُهُاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ، وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَع فِي الشَّيهُاتِ السَّبُرَا لِدِينِهِ، وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَع فِي الشَّيهُاتِ السَّبُرَا لِدِينِهِ، وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَع فِي الشَّيهُاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ، كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى، يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ الشَّعْبَاتِ اللهِ مَحَارِمُهُ، أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً، إِذَا صَلَحَتْ، صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ، فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ». اللهُ الل

Artinya;

Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin Abdullah bin Numair Al Hamdani telah menceritakan kepada kami Ayahku telah menceritakan kepada kami Zakaria dari As Sya'bi dari An Nu'man bin Basyir dia berkata, "Saya mendengar dia berkata, "Saya pernah mendengar Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda -Nu'man sambil menujukkan dengan

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Al-Rāzī, Abū 'Abdillah Muḥammad 'Umar bin al-Ḥusan bin al-Ḥusain al-Taimī, *Mafātiḥ al-Gaib*, Juz XV, (Cet. III; Bairut: Dār Iḥyā al-Turās al-'Arabī, 1420 H), h. 411.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Muslim bin al-Ḥajjāj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisābūrī, *Al-Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣār bi Naqli al-'Adli 'an al-'Adl ilā saw*, Juz III (Bairut : Dār Iḥyā al-Turās al-'Arabī, t.th), h. 1219

dua jarinya kearah telinganya-: "Sesungguhnya yang halal telah nyata (jelas) dan yang haram telah nyata. Dan di antara keduanya ada perkara yang tidak jelas, yang tidak diketahui kebanyakan orang, maka barangsiapa menjaga dirinya dari melakukan perkara yang meragukan, maka selamatlah agama dan harga dirinya, tetapi siapa yang terjatuh dalam perkara syubhat, maka dia terjatuh kepada keharaman. Tak ubahnya seperti gembala yang menggembala di tepi pekarangan, dikhawatirkan ternaknya akan masuk ke dalamnya. Ketahuilah, setiap raja itu memiliki larangan, dan larangan Allah adalah sesuatu yang diharamkannya. Ketahuilah, bahwa dalam setiap tubuh manusia terdapat segumpal daging, jika segumpal daging itu baik maka baik pula seluruh badannya, namun jika segumpal daging tersebut rusak, maka rusaklah seluruh tubuhnya. Ketahuilah, gumpalan darah itu adalah hati.

Hadis di atas pada dasarnya menjelaskan bahwa sesungguhnya perkara halal dan haram telah jelas pembagiannya, namun ada sesuatu yang disebut perkara *syubhat* (samar-samar) yang tidak jelas hukumnya dimana kebanyakan manusia tidak mengetahuinya dan memberi peringatan untuk berhati-hati darinya bahkan lebih baik meninggalkan hal-hal *syubhat* agar tidak menjerumuskannya kedalam api neraka. Di sisi lain hadis ini juga menjelaskan bahwa bahwa pada diri manusia terdapat segumpal darah yang bernama *al-qalb* (hati/akal), jika ia baik maka baik pulalah seluruh tubuh, tetapi jika ia buruk maka buruk pulalah seluruh tubuh.

Melihat dari penjelasan hadis tersebut, maka semakin jelaslah bahwa hati merupakan pusat dari ilmu pengetahuan dan perbuatan, apabila akal/hati digunakan dengan baik untuk memikirkan, memahami dan mengupas makna dibalik perintah maupun larang Allah maka pemahaman dan perbuatannya akan mengarah kepada kebaikan dan mudah memperoleh petunjuk, akan tetapi jika hati tidak digunakan untuk memikirkan dan memahami makna di balik perintah ataupun larangan Allah maka ia telah melalaikan fungsi akal/hati yang Allah berikan dan pemahaman dan perbuatannya akan mengarahkannya kepada keburukan.

### 2. Mata Yang Lalai

Al-Ṭabarī menjelaskan bahwa makna dari penggalan ayat tersebut adalah mereka lalai dari menggunakan matanya untuk melihat ayat-ayat dan petunjuk Allah, meneliti dan memikirkannya, lalu mengetahui kebenaran yang para rasul serukan, serta kerusakan yang kekal dari perbuatan syirik pada Allah dan mendustakan rasul-Nya, sehingga Allah menggambarkan sikap penolakan mereka menggunakan matanya pada kebenaran karena mereka tidak melihat dengannya. Sementara Abū Manṣūr al-Māturidī menjelaskan makna penggalan ayat tersebut bahwa mereka hanya melihat kepada yang nampak saja, mereka tidak melihat makna/maksud dan kebenaran dari apa yang ia lihat, agar menuntun mereka untuk memikirkan pelajaran dan hikmahnya.

Berdasarkan penjelasan di atas peneliti dapat memahami bahwa penggalan ayat tersebut bermakna mata yang Allah ciptakan bukan hanya digunakan untuk melihat tampak luar dari sesuatu, melainkan digunakan untuk melihat pelajaran dan hikmahnya agar dapat memperoleh tanda-tanda kekuasaan Allah hingga menjadikan seseorang bertambah iman-nya kepada Allah. Oleh karena itu, ketika seseorang hanya melihat tampak luar tanpa melihat hakikat dari apa yang ia lihat maka ia telah melalaikan fungsi matanya untuk memperoleh sebuah pelajaran dan hikmah dari apa yang ia lihat.

Pada dasarnya Allah memberikan begitu banyak pembelajaran di dalam al-Qur'an tentang bagaimana Ia menginginkan agar manusia menggunakan matanya

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Abū Ja'far al-Tabarī, *Jāmi' al-Bayān fī Ta'wīl al-Qur'ān*, Juz XIII, h. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Abū Manṣūr al-Māturīdī, Muḥammad bin Muḥammad bin Maḥmūd, *Ta'wīlāt Ahl al-Sunnah*, Juz V (Cet. I; Bairūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1426 H/2005 M), h. 179.

untuk melihat sesuatu dengan mengambil hikmah atau pun pelajaran darinya, bahkan perihal sesuatu yang telah di anggap sepele oleh manusia, sebagaimana firman Allah pada OS al-Qasas/28: 72;

## Terjemahnya:

Katakanlah (Muhammad), "Bagaimana pendapatmu jika Allah menjadikan untukmu siang itu terus-menerus sampai hari kiamat. Siapakah tuhan selain Allah yang akan mendatangkan malam kepadamu sebagai waktu istirahatmu? Apakah kamu tidak memperhatikan?<sup>20</sup>

Melalui ayat ini Allah memerintahkan kepada Rasulullah saw. untuk bertanya kepada sebuah kaum tentang bagaimana jika Allah menjadikan siang itu terus menerus hingga hari kiamat, lalu tuhan mana selain Dia yang menjadikan malam sebagai waktu untuk beristirahat, dan pada akhir ayat tersebut Allah kembali bertanya apakah kalian tidak melihat/memperhatikannya?. Kalimat tanya pada akhir ayat tersebut mengindikasikan bahwa Allah swt. menegaskan kepada manusia untuk melihat dan memperhatikan bagaimana Allah mengatur waktu siang dan malam silih berganti, karena di balik pergantian waktu terdapat pelajaran dan hikmah, di mana siang dijadikan sebagai waktu untuk bertebaran untuk mencari rezki dan malam sebagai waktu untuk beristirahat, sebagaimana firman Allah pada ayat selanjutnya dalam QS al-Qaṣaṣ/28:73

.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 394.

### Terjemahnya:

Dan karena rahmat-Nya, Dia jadikan untukmu malam dan siang, supaya kamu beristirahat pada malam itu dan supaya kamu mencari sebahagian dari karunia-Nya (pada siang hari) dan agar kamu bersyukur kepada-Nya.<sup>21</sup>

Dalam Tafsir al-Misbah menyatakan dalam ayat ini bahwa hal ini merupakan hikmah kebijaksanaan Allah menganugerahkan kepada kamu pendengaran dan penglihatan agar kamu memerhatikan dan merenungkan tentang ayat-ayat-Nya serta melihat dengan mata kepala dan hati kamu keajaiban ciptaan-Nya.<sup>22</sup>

Allah menciptakan siang dan malam tersebut sebagai salah satu di antara rahmat-rahmat-Nya kepada manusia agar mereka bersyukur ketika melihat dan memperhatikan-nya. Sementara mereka yang lalai dari memperhatikan kekuasaan Allah yang mereka lihat dari peristiwa pergantian siang dan malam, mereka tidak akan memperoleh pelajaran dan hikmahnya, sehingga mereka tidak bersyukur kepada Allah.

### 3. Telinga Yang Lalai

Indera pendengaran adalah anugrah Allah swt. agar manusia mengenal dunia luar, melaksanakan ibadah kepada Allah swt. dan mensyukuri segala nikmat yang telah diberikan kepadanya. Dalam QS. al-Mulk/67:23:

### Terjemahnya:

Katakanlah: "Dia-lah yang menciptakan kamu dan pendengaran, penglihatan dan hati nurani bagi kamu. (tetapi) sedikit sekali kamu bersyukur. <sup>23</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 394.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>M. Quraish shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, Vol.9 (Jakarta: Lentera Hati,2002), h. 654.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 563.

Sebagai bukti, kata *sam* (pendengaran) disebutkan sebanyak 185 kali dalam al-Qur'an. Mendengar adalah aktivitas yang terjadi akibat munculnya suara dari sumbernya. Suara bergerak melewati telinga tempat dimana suara itu didengar dan dicerna, lalu berakhir dipusat pendengaran yang terltak diotak.<sup>24</sup>

Mayoritas ulama menjelaskan bahwa makna penggalan ayat al-a'raf/7:179 نَا عُنُنْ لَا يُبْصِرُونَ ialah mereka tidak menggunakan telinganya untuk mendengarkan ayat-ayat Allah (al-Qur'an) dan nasehat-nasehat untuk memperoleh pelajaran dengannya. Oleh karena itu seseorang yang tidak menghiraukan/tidak menggunakan telinganya untuk mendengarkan ayat-ayat Allah maupun nasehat yang disampaikan kepadanya, maka ia termasuk orang yang lalai. Allah swt. berfirman dalam QS.al-An'am/6:25

#### Terjemahnya:

Dan di antara mereka ada yang mendengarkan bacaanmu (Muhammad), dan Kami telah menjadikan hati mereka tertutup (sehingga mereka tidak) memahaminya dan telinganya tersumbat. dan kalaupun mereka melihat segala tanda (kebenaran), mereka tetap tidak mau beriman kepadanya sehingga apabila mereka datang kepadamu untuk membantahmu, orangorang kafir itu berkata: "Ini (al-Quran) tidak lain hanyalah dongengan orangorang dahulu". 26

<sup>24</sup>Hisham Thaibah, *Ensiklopedia Mukjizat al-Qur'an dan Hadis*, (Cet.III; Bekasi: Sapta Sentosa, 2009), h. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Al-Qairawānī, Juz IV, h. 2648., al-Syarbīnī, Syāms al-Dīn Muḥammad bin Aḥmad al-Khaṭībī, *al-Sirāj al-Munīr*, Juz I (Qāhirah: Maṭbaʻah Būlāq, 1285 H), h. 538., Muḥammad Sayyid Ṭanṭawī, *Al-Tafsir al-Wasīṭ*, Juz V (Cet. J; Qāhirah: Dār Nahdah Miṣr li al-Ṭibāʻah wa al-Nasyr wa al-Tawzīʻ, 1997 M), h. 440.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 482

M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah menguraikan diantara mereka yang mendustakan kebenaran itu ada orang yang mendengar bacaanmu dengan sungguh-sungguh dan dengan sengaja seperti halnya Abū Jahl, Abu Sufyan, al-Akhnas Ibn Syuraiq, dan lain-lain, padahal kami telah meletakkan penutup-penutup di atas hati mereka karena mereka pada dasarnya tidak mau mengerti dan tujuan mereka mendengarkannya adalah untuk mencari dalih melemahkanal-Qur'an sehingga dengan demikian, mereka tidak memahaminya pemahaman yang bermanfaat dan di samping kami meletakkan tutupan di hati mereka, di telinga mereka ada juga sumbatan sehingga mereka tuli tidak mendengar dengan pendengaran yang benar yang dapat merasuk ke jiwa mereka, bahkan mata mereka pun tertutup sehingga tidak dapat melihat. Dan jika pun mereka melihat dengan mata kepala atau mata hati segala tanda kebenaran, mereka tetap tidak mau beriman kepadanya karena segala potensi yang Allah anugerahkan buat mereka telah mereka abaikan.

Ada juga yang berpendapat bahwa kedatangan tokoh-tokoh kaum musyrikin mendengarkan al-Qur'an karena mereka sangat terpesona oleh keindahan bahasanya dan kagum oleh kandungannya. Hanya kebejatan dan kedengkian yang menghalangi mereka beriman. Dalam hal ini Quraish Shihab mengingatkan bahwa jangan beranggapan yang menghalagi mereka beriman adalah Allah, dengan dalih bahwa ayat di atas dikatakan bahwa *kami telah meletakkan penutup-penutup di atas hati mereka*. Jangan beranggapan demikian karena penutup-penutup itu diletakkan Allah swt. setelah terbukti keengganan mereka menerima kebenaran. Keengganan itu lahir akibat keburukan hati serta sikap mereka yang dengki dan ingin mempertahankan keistimewaan yang selama ini mereka nikmati serta karena ada penyumbat di telinga

mereka sehingga walau mereka dengan sengaja dan bersungguh-sungguh mendengarkan ayat-ayat al-Qur'an dan keterangan-keterangan Nabi saw. mereka tidak dapat menarik manfaat. Melainkan penutup-penutup hati itu diletakkan Allah setelah sebelumnya ada sumbatan di telinga mereka sehingga mereka tuli bahkan buta.<sup>27</sup>

Jadi jelaslah bahwa orang-orang yang lalai meskipun mereka memilki alat indera pendengaran, akan tetapi tidak difungsikan dengan baik untuk mendengar ayat-ayat Allah, dan memahaminya lebih jauh. Sehingga mereka tetap berada dalam kelalaian dan kemusrikan.

## C. Dampak Lalai Bagi Kehidupan

## 1. Kebodohan

Pada dasarnya setiap sesuatu yang terdapat di alam dunia ini, memiliki hukum yang dikenal dengan istilah hukum kausalitas (sebab-akibat) lampu dapat menyala karena pengaruh daya listrik, daun terjatuh ke bawah karena pengaruh gaya grafitasi bumi, dan lain-lain. Kesemuanya ini, merupakan bukti akan keberadaan dan kemahakuasaan Allah yang telah mengatur jagat raya ini dengan teratur.<sup>28</sup>

Dalam Qs. Al-A'raf/7:179 Allah berfirman:

### Terjemahnya:

Dan sungguh, akan Kami isi Neraka Jahanam banyak dari kalangan jin dan manusia. Mereka memiliki hati, tetapi tidak digunakan untuk memahami

 $<sup>^{27}</sup>$  M. Quraish shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, Vol. 3, h. 383-385.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Sudarsono, *Filsafat Islam* (cet: I; Jakarta: PT. Rineka Cipta, 1997), h. 26-27.

(ayat-ayat Allah) dan mereka memiliki mata (tetapi) tidak digunakan untuk melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah), dan mereka mempunyai telinga (tetapi) tidak digunakan untuk mendengar (ayat-ayat Allah). Mereka seperti hewan ternak, bahkan lebih sesat lagi. Merekalah orang-orang yang lengah.<sup>29</sup>

Dari ayat di atas, memberi perumpaan tentang orang-orang yang lalai dalam mendayagunakan potensi-potensi dalam dirinya seperti hewan atau bahkan melebihi keadaan dari hewan. Hal ini, karena seseorang yang lalai dari hal tersebut, pada dasarnya menelantarkan potensi kemanusiaan (*nafsinsani*) yang merupakan bahagian yang paling esensial sehingga seseorang layak dikatakan manusia (al-insan).

Dalam psikologi sufi,struktur dasar kepribadian manusia mencakup tiga hal pokok, yaitu *nafs nabati* (reproduksi, pertumbuhan dan makan), *nafs hewani* (daya penggerak, nafsu dan daya presepsi/pancaindra) dan *nafs insani* (hati/qalb dan intelektual/aql).<sup>30</sup> Dalam hal ini, seorang yang tidak memanfaatkan potensi hati dan akal (*nafsinsani*), sesungguhnya hanya sampai pada posisi pemanfaatan *nafs hewani* (nafsu dan pancaindera), sehingga pada kondisi ini, hakikatnya manusia sama seperti hewan. Dampaknya, manusia akan mengalami kebodohan, karena peran akal dan hati tidak berfungsi.

Wujud nyata kebodohan tersebut, terlihat lewat tindakan yang tidak rasional seperti ritual-ritual di sungai, di pepohonan dan lain-lain. Dalam ranah sosial (muamalah), akan terjadi ketimpangan sosial, seperti pertikaian sebagai implementasi kurangnya kesadaran akan kejujuran, eksploitasi dari orang-orang kuat terhadap orang-orang yang lemah sebagai wujud kurangnya kesadaran terhadap tugas kekhalifaan yang telah Allah embankan kepada setiap manusia dan lain-lain.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 175

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Moh. Syafii, *Psikoanalisis dan sufisme* (Cet. I, Yogyakarta: Penerbit Campus Press, 2009), h. 12-13.

Dengan demikian, akan terjadi kerusakan-kerusakan dan ketimpangan-ketimpangan baik dalam lingkup sosial-kemasyarakatan maupun dalam lingkungan alam sekitarnya, sebagai akibat dari tidak memfungsikan hati dan akal sebagaimana mestinya, dan cenderung memperturutkan keinginan-keinginan pribadi dan hewani. Kerusakan dan ketimpangan yang terjadi, baik dalam ranah sosial maupun kerusakan lingkungan adalah akibat dari perbuatan-perbuatan manusia sendiri. Oleh karena itu, untuk mewujudkan kondisi yang tenang dan harmonis, dan kondisi-kondisi baik lainnya, maka al-Qur'an member solusi, yaitu memulai dengan merubah kepribadian-kepribadian dari setiap individu. Di dalam QS. Al-Ra'd/13:11 Allah berfirman:

### Terjemahnya:

Sungguh Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sebelum mereka mengubah diri mereka sendiri. Dan jika Allah menghendaki keburukan terhadap suatu kaum, maka tak ada yang dapat menolaknya dan tidak ada pelindung bagi mereka selain Dia. 32

Ayat di atas, menekankan perubahan sebuah masyarakat, harus dimulai dengan perubahan kualitas kepribadian dari setiap individu. Sebuah masyarakat, yang di dalamnya tercipta keadilan adalah merupakan efek dari pribadi-pribadi yang jujur dan mencintai kejujuran.

Sesungguhnya Allah tidak tidak mengubah keadaan suatu kaum dari positif ke negatif atau sebaliknya dari negatif ke positif sehingga mereka mengubah apa

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>M. Saifuddin, Ghaflah dalam perspektif al-Qur'an " Suatu Analisis dengan Pendekatan Tafsir Maudhu'I" *Skripsi* (Makassar: Fak. Ushuluddin, Filsafat dan Politik, 2006), h.118-119

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 250

yang ada pada diri mereka, yakni sikap mental dan pikiran mereka sendiri. Dan apabila Allah menghendaki keburukan suatu kaum, tetapi ingat bahwa Dia tidak menghendakinya kecuali jika manusia mengubah sikapnya terlebih dahulu. Jika Allah menghendaki keburukan suatu kaum, ketika itu berlakulah ketentuan-Nya yang berdasar sunnatullah atau hukum-hukum kemasyarakatan yang ditetapkan-Nya. Bila itu terjadi, maka tak ada yang dapat menolaknya dan pastilah sunnatullah menimpanya; dan sekali-kali tak ada pelindung bagi mereka yang jatuh atasnya ketentuan tersebut selain Dia.<sup>33</sup>

Adapun gambaran kebodohan manusia terhadap pengetahuan terdapat dalam QS. ar-Rum/30:7 yaitu *mereka mengetahui yang lahir dari sebagian kehidupan dunia; sedang mereka tentang akhirat adalah mereka orang-orang lalai.* Bentuk *nakirāh* dari kata *zāhiran* mengesankan kerendahan dan ketiadaan nilai pengetahuan tentang fenomena alam jika ia disertai dengan kelalaian tentang kehidupan akhirat. Kata *hūm /mereka* pada ayat ini yaitu *hūmul ghāfilūn* setelah sebelumnya telah ada kata serupa pada firman-Nya *wahum 'anil ākhirah/ sedang mereka tentang akhirat* bertujuan menggambarkan besarnya kelalaian mereka sehingga seakan-akan hanya mereka yang wajar dinamai lalai. Ayat di atas dapat juga bermakna " Mereka hanya mengetahui segala urusan dan cara untuk membangun kehidupan dunia serta bagaimana menikmati keindahannya. Sedangkan, tentang bekal untuk akhirat, mereka sangat bodoh dan lalai.<sup>34</sup>

<sup>33</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, Vol.6, h.228.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, Vo, 10 h. 161.

## 2. Mempunyai Sifat Kebinatangan

Allah berfirman Dalam QS. al-Anfal/8:22

Terjemahnya:

Sesungguhnya makhluk bergerak dan bernyawa yang paling buruk dalam pandangan Allah ialah mereka yang tuli dan bisu (tidak mendengar dan tidak memahami kebenaran), yaitu orang-orang yang tidak mengerti.<sup>35</sup>

Ayat ini secara tidak langsung menyindir orang-orang yang mendengar tuntunan agama tetapi enggan mengamalkannya. Ia tidak langsung menunjuk mereka atau menyebut sifat mereka, tetapi sekedar mengingatkan bahwa: Sesungguhnya seburuk-buruk binatang, yakni makhluk bergerak, di sisi Allah ialah yang tuli sehingga tidak mendengar tuntunan lagi bisu sehingga tidak dapat berpikir dan mengerti apapun. Kata dawāb dalam ayat ini dipahami sebagai binatang secara umum, bahkan termasuk manusia, walau dalam pemakaian sehari-hari ia dipahami sebagai binatang yang ditunggangi.

Kata 'inda Allāh mengisyaratkan bahwa keburukan tersebut benar-benar demikian adanya, bukan sekadar perumpamaan atau ucapan yang bertujuan menggambarkan keburukan. Memang, makhluk Allah bertingkat-tingkat. Makhluk yang dapat dijangkau oleh pancaindra kita adalah pertama, yakni tingkat terendah, adalah benda tak bernyawa, kemudian tumbuh-tumbuhan, kemudian binatang, dan yang terkahir yaitu manusia. Tingkat tertinggi dari benda tak bernyawa yakni yang dapat tumbuh walau sedikit, mendekati tingkat terendah dari tumbuhan, sedang tingkat tertinggi dari tumbuhan yang dapat merasa mendekati tingkat terendah dari binatang. Manusia adalah tingkat tetinggi dari binatang karena manusia memiliki

-

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 179

rasa, gerak, dan dapat mengetahui. Binatang yang memiliki kecerdasan adalah binatang yang termulia dan dalam hal ini manusia yang memiliki kecerdasan lagi dapat berpikir dan memanfaatkan potensinya adalah yang termulia. Apabila binatang tidak memiliki potensi untuk mengetahui dan tidak dapat "berpikir", dialah binatang yang paling buruk. Dari sini, manusia yang tuli tidak meggunakan pendengarannya, bisu tidak dapat bertanya atau menyampaikan informasi, dan tidak berakal dalam arti tiak mampu secara mandiri berpikir dan tidak juga mampu hasil pikiran orang lain (tidak mengerti) adalah binatang yang seburuk-buruknya. Bahkan, ia lebih buruk dari binatang karena binatang pada dasarnya tidak memiliki potensi sebanyak yang dimiliki manusia. 36

Sayyid Quthb dalam Tafsir fi Zilālil Qur'an mengatakan bahwa orang-orang lalai terhadap ayat-ayat Allah di alam semesta dan di dalam kehidupan, dan yang lalai terhadap peristiwa-peristiwa yang terjadi pada diri mereka dan orang lain. Sehingga, tidak melihat adanya tangan Allah pada semua itu. Maka, mereka itu bagaikan binatang ternak bahkan lebih sesat lagi. Binatang ternak memiliki perangkat-perangkat instingtif yang dapat menuntun mereka. sedangkan, jin dan manusia ditambah lagi dengan kalbu yang dapat memahami, mata yang dapat memandang, dan telinga yang dapat menangkap suara. Apabila mereka tidak membuka hati, mata, dan pendengaran mereka untuk memikirkan dan merenungkan ketika mereka menempuh kehidupan dengan lengah, maka mereka itu lebih sesat

<sup>36</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an,* Vol. 4 (Cet. V; Jakarta: Lentera Hati, 1434 H/2012 M), h. 492-494.

dari pada binatang ternak yang Cuma dibekali fitrah saja. Sesudah itu mereka akan menjadi isi neraka jahannam.<sup>37</sup>

#### 3. Sesat

Keengganan untuk memfungsikan potensi fitrah kemanusiaan, yang telah diberikan Allah, kepada jalan kebaikan menunjukkan mereka berada dalam kondisi yang sangat kritis di tinjau dari aspek kemanusiaannya, karena mereka telah membunuh karakter kemanusiaannya. Potensi yang ada pada manusia merupakan keutamaan yang telah dianugerahkan Allah kepadanya. Bila potensi itu tidak difungsikan dengan benar maka mereka akan terjerumus kepada kehinaan yang paling rendah. Oleh karena itu melalui ayat diatas yaitu al-A'rāf/7:179 mereka dinyatakan lebih seperti hewan ternak bahkan lebih sesat lagi. Mereka dinyatakan lebih sesat dari hewan ternak karena hewan biasanya berbuat mengikuti fitrah kehewanannya dan tidak pernah melampauinya. Hewan dalam bertindak selalu mengikuti fitrahnya yaitu sunnatullah yang telah ditetapkan kepada hewan. Bila hewan senantiasa mengikuti fitrahnya, sementara itu mereka tidak memiliki potensi intelektual untuk berfikir, maka manusia yang tidak mau memfungsikan fitrahnya dengan baik sedangkan ia memiliki kemampuan berfikir, jelas dikatakan lebih sesat dari hewan.<sup>38</sup>

Sifat itu sama seperti binatang ternak yang tidak dapat mengambil manfaat dari syariat yang ada pada mereka, bahkan lebih sesat. Mereka dinyatakan seperti itu karena pada dasarnya dapat mengetahui masalah-masalah yang memberikan manfaat

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Sayyid Quthb, Fi Zhilalil Qur'an, terj. As'ad Yasin dan Abdul Aziz Salim Basyarahil, Tafsir fi Zilalil Qur'an di bawah Naungan al-Qur'an, ( Jakarta: Gema Insani Press, 2003), h. 62-63.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Aibdi Rahmat, *Kesesatan dalam Perspektif Al-Qur'an: Kajian Tematik Terhadap Istilah Dhalal" dalam Al-Qur'an* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), h.64-65.

dan mudarat. mereka seharusnya dapat mengambil manfaat dari hal-hal yang dapat diambil manfaatnya dan menjauhi hal-hal yang mendatangkan mudarat Mereka dinyatakan sebagai orang-orang yang lalai karena tidak dapat membedakan antara yang benar dan yang batil yang merupakan ciri-ciri orang yang berakal, melihat dan mendengarkan.<sup>39</sup>

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

ALAUDDIN

M A K A S S A R

 $<sup>^{39}</sup> Aibdi$ Rahmat, Kesesatan dalam Perspektif Al-Qur'an: Kajian Tematik Terhadap Istilah Dhalal" dalam Al-Qur'an, h. 59.

#### BAB V

#### **PENUTUP**

### A. Kesimpulan

Setelah melalui rangkaian pembahasan tentang lali dalam al-Qur'an melalui QS. al-A'raf/7:179, maka dapat ditarik kesimpulan sebagai berikut:

- 1. Hakikat Lalai merupakan unsur utama dari setiap kesesatan dan kebatilan. Lalai dimaknai pula sebagai kurang hati-hati, tidak mengindahkan (kewajiban, pekerjaan, dan lain-lain), lengah, juga tidak ingat karena asyik melakukan sesuatu atau terlupa. Lalai juga berarti tidak mengetahui atau menyadari apa yang seharusnya diketahui dan disadari. Lebih jauh lalai yang dimaksudkan dalam QS. al-A'raf/7:179 yaitu tidak mengindahkan. Dalam artian segala potensi yang telah Allah karuniakan kepada manusia tidak digunakan semestinya, sehingga mereka disebut sebagai orang-orang yang lalai.
- 2. Lalai dalam QS. al-A'raf/7:179, terbagi atas tiga bentuk/wujud, yaitu pertama, mereka manusia memiliki hati tetapi mereka tidak menggunakan untuk memahami. Maksudnya adalah meraka diberikan hati untuk mereka pakai memahami ayat-ayat atau kekuasan Allah tetapi tidak dipakai untuk memahami atau mengetahui kebaikan dan petunjuk. Kedua, mereka manusia memiliki mata tetapi tidak digunakan untuk melihat. Maksudnya adalah mereka lalai dari menggunakan mata mereka untuk melihat ayat-ayat dan petunjuk Allah, meneliti, memikirkannya, lalu mengetahui kebenaran. Ketiga, mereka manusia memiliki telinga tetapi tidak digunakan untuk mendengar. Maksudnya adalah mereka lalai, tidak menggunakan telinga mereka untuk mendengarkan ayat-ayat Allah dan nasihat-nasihat untuk memperoleh

pelajaran dengannya. Bahkan dalam QS al-Hajj/22:46 terdapat potensi yang memahami oleh hati, mendengar oleh telinga, dan melihat oleh mata, namun sesungguhnya bukanlah mata kepala yang buta melainkan hati yang berada didada yang buta, sebab ia tidak dapat menarik pelajaran dan menemukan kebenaran yang hakiki.

3. Dampak dari lalai yang terdapat dalam QS. al-A'raf/7:179 adalah kebodohan, mempunyai sifat kebinatangan, dan sesat. Wujud dampak dari kebodohan manusia karena lalai adalah adanya tidakan yang tidak rasional seperti ritual-ritual di sungai, dipepohonan, bahkan mereka yang berprilaku lalai tersebut lebih rendah daripada binatang. Selanjutnya mempunyai sifat kebinatangan bahkan dalam QS. Al-Anfal/8:22 secara jelas menyindir orang-orang yang dengan potensinya ia justru jauh dari kebenaran. Terakhir adalah sesat, mereka yang memiliki hati, telinga, mata namun kesemuanya justru menjauhkan mereka dari rahmat dan petunjuk Allah.

# B. Saran dan Implikasi

Setelah memahami makna lalai, sebagai ciptaaan Allah swt. yang diberikan berbagai macam alat potensial seperti hati, telinga, mata, dan lain-lain. Maka sepatutnya manusia menyadari pemberian tersebut memiliki maksud dan tujuan yang baik. Segala potensi tersebut sebaiknya digunakan dengan sebagaimana mestinya. Pemberian potensi tersebut adalah untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah swt. di mana tidak menggunakannya dalam hal yang sia-sia dan mengundang murka Allah swt.

Selain itu, penulis menyatakan bahwa seluruh rangkaian pembahasan dalam skripsi ini yang berkaitan dengan lalai yang melalui pengkajian dalam QS. al-

A'raf/7:179 belum sepenihnya sempurna. Olehnya itu, diharapkan bagi pembaca atau peneliti selanjutnya yang hendak melakukan pengkajian ayat al-Qur'an yang berkaitan dengan lalai, maka skripsi ini dapat dijadikan sebagai informasi awal untuk melakukan pengkajian, juga karena ketidak sempurnaan skripsi, maka penulis sangat mengharapkan kritik atau saran yang sifatnya membangun.



#### DAFTAR PUSTAKA

- Al-Qur'an al-Karim
- Abū al-Ḥusain Aḥmad bin al-Faris bin Zakariya, *Mu'jam Maqāyīs al-Lugah al-'Arabiyyah*, Juz 1, 2, 5 Kairo: Dar al-Fikr, t.th.
- Abū Bakr al-Jazā'irī, Jābir bin Mūsā bin 'Abd al-Qādir bin Jābir, *Aisar al-Tafsīr li Kalām al-'Alī al-Kabīr*, Juz II. Cet. V; Saudi: Maktabah al-'Ulūm wa al-Ḥukm, 1424 H/2003 M.
- Abū Ja'far al-Ṭabarī, Muḥammad bin Jarīr bin Yazīd bin Kasīr bin Gālib al-Āmilī, Jāmi' al-Bayān fīTa'wīl al-Qur'ān, Juz XIII. Cet. I; t.t., Mu'assasah al-Risālah, 1420 H/2000 M.
- al-Naisaburi, Abi al-Ḥasan Ali bin Aḥmad al-Wahidi. *Asbāb al-nuzul*. Beirūt: Dār al-Fikr, 1991.
- al-Ashfhani, al-Ragīb. *al-Mufrādāt fi Gārib al-Qur'an.* Cet. III, Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1442 H./2001 M.
- al-Azhari, al-Hammām Khalid bin Abdullah. *Syarah al-Tasrih 'ala al-Taudih 'ala al-Fiyah Ibn Malik*, Jilid II Mesir: Isa al-Rabi al-Halabi, t. th.
- al-Ḥijāzī, Muḥammad Maḥmūd, *Al-Tafsīr al-Wāḍiḥ*. Cet. X; Bairūt: Dār al-Jīl al-Jadīd, 1413 H.
- Ali, Abdullah Yusuf. *al-Qur'an Terjemah* dan *Tafsirnya*, Juz 1 s/d XV. t.tp Pustaka Firdaus,1993.
- Amin, Muhammadiyah. *Penghuni Neraka Dalam al-Qur'an.* Makassar: Alauddin University Press, 2012.
- Auliya, M. Yaniyullah Delta. *Melejitkan Kecerdasan Hati dan Otak Menurut Petunjuk al-Qura'an dan Neurologi.* Jakarta: Raja GrafindoPersada, 2005.
- Baidan, Nashiruddin. *MetodePenafsiran al-Qur'an; Kajian Kritis terhadap Ayat-ayat yang Beredaksi Mirip.* Cet. I; Surakarta: PustakaPelajar, September 2002.
- Cawidu, Harifuddin. Konsep Kufur Dalam Al-Qur'an: Suatu Kajian Dengan Pendekatan Tafsir Tematik. Cet.I; Jakarta: Bulan Bintang, 1991.
- Daulay, Nurussakinah. *Pengantar Psikologi dan Pandangan al-Qur'an Tentang Psikologi*. Cet. I; Jakarta: Prenadamedia Group, 2014.
- Hamka, *Tafsir al-Azhar* Juz 9.Cet: I; Singapura: PustakaNaional, 1983.
- Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, Al-Imam Abul FidaIsma'il. *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, Juz 9, terj. Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Kasir*. Cet. I; Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2000.

- Ibnu Manzūr, *Lisān al-'Arab*, Juz I. Cet. III; Beirut: Dār Ṣādir, 1414 H.
- Kementerian Agama RI, *Hewan Dalam Perspektif Al-Qur'an dan Sains*: Jakarta: Lajnah Pentashihan al-Qur'an, 2012.
- Kementrian Agama RI, *Mushaf al-Qur'an dan Terjemah*. Solo :Tiga Serangkai Pustaka Mandiri , 2013.
- Khalif, Khalid Abdul Mu'thi. *Iqazh al-Ghafilin min al-Halakah ila Harakan li al-Din* Diterjemahkan oleh Abdul Hayyie al-Kattani dengan judul *Nasehat untuk Orang-orang Lalai.* Cet. I, Jakarta: GemaInsani, 2005.
- Khallaf, Abdul Wahab. *IlmuUshul Fiqh* diterjemahkan oleh Muhammad Zuhri dan Ahmad Qarib.Cet. I; Semarang: Dina Utama Semarang, 1994.
- Makbuloh, Deden. *Pendidikan Agama Islam.* Cet. III; Jakarta: Rajawali Pers, 2013.
- al-Maturidi, Abu Manşur. Muḥammad bin Muḥammad bin Maḥmud, *Ta'wilat Ahl al-Sunnah*, Juz V. Cet. I; Bairut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1426 H/2005 M
- al-Maliki, Aḥmad al-Shawi. *Hasyiyah al-Allamah al-Ṣawi 'Ala Tafsīr Jalalain*, Juz III. Cet. I; Beirūt: Dar al-Fikr, t. th.
- al-Maragi, Ahmad Mustafa. Tafsir al-Maragi terj.Bahrun Abu Bakar. Cet. II; Semarang: PT. Karya Toha Putra, 1992.
- al-Khāzin . Alāuddin 'Alī bin Muhammad bin Ibrāhīm bin Amr al-Syaihī Abū Hasan al-Ma'rūfi *Tafsīru al Khāzin Lubāb al Ta wīl Ti Maānil al Tanzil Juz IV*, Beirūt: Dār al-Kitab al-'Alamiyyah 1415 H.
- Mardan, al-Qur'an: Sebuah Pengantar. Cet. X; Jakarta: Mazhab Ciputat, 2015.
- Mujib, Abdul. *Kepribadian dalam Psikologi Islam.* Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2006. NIVERSITAS ISLAM NEGERI
- Munawwir, Ahmad Warson. *Kamus al-Munawwir Arab Indonesia Terlengkap.* Cet. XIV; Surabaya: Pustaka Progresif, 1997.
- Muslim bin al-Ḥajjāj, Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisābūrī. al-Musnad al-Ṣaḥ̄ṭḥ al-Mukhtaṣār bi Naqli al-'Adli 'an al-'Adl ilā saw, Juz III. Bairut : Dār Iḥyā al-Turās al-'Arabī, t.th.
- Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008.
- Nawawi, Hadari, *Metode Penelitian Bidang Sosial.* Cet. IV; Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 1990.
- al-Qairawānī, Abu Muḥammad Makkī bin Abī Ṭālib Ḥammūsy bin Muḥammad bin Mukhtār, *Al-Ḥidāyah ilā Bulūg al-Nihāyah fī ʿIlm Maʿānī al-Qurʾān wa Tafsīri hiwa Aḥkāmihi wa Jamal mi Funūn 'Ulūmihi,* Juz IV. Cet. I; Jāmiʿah al-Syāriqah: Majmūʿah Buḥūs al-Kitāb wa al-Sunnah, 1429 H/2008 M.

- al-Qorni, 'Aidh bin Abdullah. *Illaladzina asrafū* 'Ala Anfusihim Kepada Mereka yang Melampaui Batas, terj. Bahrun Abu bakar Ihzan Zubaidi, Hidupkan Hatimu. Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2006.
- al-Qurtubī, Abū 'Abdullah Muḥammad ibn Aḥmad ibn Abī Bakr ibn Farh al-Anṣārī al-Khazrajī Syams al-Dīn, *Al-Jāmi' li Aḥkām al-Qur'ān*, Juz VII. Cet. II; Kairo: Dār al-Kitab al-Miṣriyah, 1384 H/1964 M.
- Quthb, Sayyid. *Tafsir Fī Zilāl al-Qur'an.* terj. As'ad Yasin, *Tafsir Fī Zilāl al-Qur'an*: Di bawah Naungan al-Qur'an. Cet. I; Jakarta: Gema Insani, 2002.
- Rahmat, Aibdi. Kesesatan dalam Perspektif Al-Qur'an: Kajian Tematik Terhadap Istilah Dhalal dalam Al-Qur'an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007.
- Rida, Muhammad Rasyid. *Tafsīr al-Qur'ān al-Hakīm*, Juz IX.Beirūt: Dār al-Ma'rifah, t.t.
- al-Rāzī, Abū 'Abdillah Muḥammad 'Umar bin al-Ḥusan bin al-Ḥusain al-Taimī, Mafātiḥ al-Gaib, Juz XV. Cet. III; Bairut: Dār Iḥyā al-Turās al-'Arabī, 1420 H.
- Salim, Abd. Muin, dkk. *Metodologi Penelitian Tafsir Maudū'i.* Makassar: Alauddin Press, 2009.
- -----, dkk. Metodologi Penelitian Tafsir Maudūl. Makassar: Pustaka al-Zikra, 2011.
- al-Sa'labī, Aḥmad bin Muḥammad bin bin Ibrāhīm, *Al-Kasyf wa al-Bayān 'an al-Tafsīr al-Qur'ān*, Juz IV. Cet. I; Bairut: Dār Iḥyā al-Turās al-'Arabī, 1422 H/2002 M.
- al-Sam'ānī, Abū al-Muzfir, Manṣūr bin Muḥammad bin 'Abd al-Jabbār bin Aḥmad al-Marwazī, *Tafsīr al-Qur'ān*, Juz II. Čet. I; Saudi: Dār al-Waṭn, 1418 H/1997 M.
- al-Samaraqandi, Abū al-Lais Naṣr bin Muḥammad bin Aḥmad bin Ibrāhīm, *Baḥr al-'Ulūm.* t.t, t.p., t.th.
- Shihab, M. Quraish. dkk. *Sejarah dan 'Ulumul al-Qur'an.* Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008.
- -----, M. Quraish *Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata.* Cet. I; Jakarta: Lentera Hati, 2007.
- -----, M. Quraish. *Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an* Vol. I. Jakarta: LenteraHati, 2002.
- -----. M. Quraish *Membumikan al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Masyarakat*. Cet. XXII; Bandung: Mizan, 1425 H/ 2004 M

- Saifuddin. M, Ghaflah dalam perspektif al-Qur'an "Suatu Analisis dengan Pendekatan Tafsir Maudhu'I" *Skripsi* (Makassar: Fak. Ushuluddin, Filsafat dan Politik), 2006.
- Sudarsono, *filsafat Islam.*Cet: I; Jakarta: PT. RinekaCipta, 1997.
- al-Suyuthi, Jalaluddin. *al-Itqan fiUlum al-Qur'an*, Jilid I. Cet. I; Beirut: Muassasah al-Kutub al-Tsaqafiy yah, 1996.
- Syafii, Moh. *Psikoanalisis dan sufisme.* Cet. I, Yogyakarta: Penerbit Campus Press, 2009.
- al-Syarbīnī, Syāms al-Dīn Muḥammad bin Aḥmad al-Khaṭībī, *al-Sirāj al-Munīr*, Juz I. Qāhirah: Maṭba'ah Būlāq, 1285 H.
- al-Tabātaba'i, Al-Sayyid Muhammad Husain. *al-Mizān fi Tafsīr al-Qur'ān*, Jilid 15. Beirūt: Muassasah al-'Alami al-Matbu'at, 1972.
- -----. Ada Apa Setelah Mati ?: Pandangan Al-Qur'an. Cet. II; Jakarta: Misbah, 2006.
- Thaibah. Hisham, *Ensiklopedia Mukjizat al-Qur'an dan Hadis*, Cet. III; Bekasi: Sapta Sentosa, 2009.
- Tanṭawī, Muḥammad Sayyid. *al-Tafsir al-Wasīṭ*, Juz V, Cet. J; Qāhirah: Dār Nahdah Misr li al-Tibā'ah wa al-Nasyrwa al-Tawzī', 1997 M), h. 440.
- Tafsir al-Qur'an Tematik Keniscayaan HariAkhir. Cet. I Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur'an, 2010.
- Tim Penyusun, Ensiklopedi Islam. Jakarta: Ichhtiar Baru van Hoeve, 2005.
- -----, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Cet. 3; Jakarta: BalaiPustaka, 2005.
- -----, *Tafsir Ringkas*. Cet. II. Jakarta :Lajnah Pentasihan Muhaf al-Qur'an 2016.
- al-Wāḥidī, Abū al-Ḥasan 'Alī bin Aḥmad bin Muḥammad bin 'Alī al-Wāḥidī al-Naisābūrī al-Syāfi'i, *Al-Wasīṭ fi Tafsīr al-Qur'ān al-Majīd*, Juz II. Cet. I; Libanon-Bairut: Dār al-Kutub al-'Ilmyyah, 1415 H/1994 M.
- Mawlūd,Imam. Kitab Maṭharat al-Qulub. Terj Hamzah Yusuf. *Purification of the Heart Tanda, Gejala, Dan Obat Penyakit Hati.* Cet. I; Bandung: PT Mizan Pustaka, 2017.
- al-Zamakhsyari, Abū al-Qasim Jarullah Mahmud bin 'Umar bin Muhammad. *Tafsīr al-Kasysyāf 'an Haqā'iqGawāmiḍ al-Tanzīl wa 'Uyun al-Aqāwīl fīWujuh al-Ta'wīl*, Jilid 3. Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1995.