# FATḤ AL-QADĪR KARYA AL-IMĀM AL-SYAUKĀNĪ (SUATU KAJIAN METODOLOGI)



Tesis

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Magister Theologi
Islam konsentrasi Tafsir Hadis (M.Th.I) pada
Pascasarjana UIN Alauddin

Makassar

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Oleh;

Mukarramah Achmad

NIM: 80100210053

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN
MAKASSAR
2015

#### PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Dengan penuh kesadaran, penyusun yang bertanda tangan di bawah ini, menyatakan bahwa tesis ini benar adalah hasil karya penyusun sendiri. Jika kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat atau dibuat atau dibantu orang lain secara keseluruhan atau sebagian, maka tesis ini dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Makassar, 23 Februari 2015

Peneliti,

**MUKARRAMAH ACHMAD** 

NIM: 80100210053



#### **ABSTRAK**

Nama Peneliti : Mukarramah Achmad

Nomor Induk Mahasiswa : 80100210053

Judul Tesis : Fatḥ al-Qadir Karya Imām al-Syaukānī (Suatu

Kajian Metodologi).

Tafsir Fatḥ al-Qadīr merupakan karya kitab tafsir yang disusun oleh imam al-Syaukānī, yang memiliki nama lengkap Muḥammad bin 'Alī bin Muḥammad bin 'Abdullah bin al-Ḥasan bin Muḥammad bin Ṣalāḥ bin Ibrāhīm bin Muḥammad al-'afīf bin Muḥammad bin Rizq. Adapun pokok masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana metodologi yang digunakan oleh al-Imām al-Syaukānī dalam menyusun tafsirnya yaitu Fatḥ al-Qadīr. Penelitian ini berdasar pada asumsi bahwa al-Syaukānī dalam menyusun tafsirnya menggabungkan atau memadukan antara pendekatan bi al-ma'sūr dan bi al-ra'yi. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui profil Tafsir Fatḥ al-Qadīr, metodologi penafsiran al-Syaukāni dalam Tafsir Fatḥ al-Qadīr, kelebihan dan keterbatasan yang terdapat di dalamnya, serta pengaruh kitab tersebut dalam perkembangan ilmu tafsir.

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang difokuskan pada penelitian pustaka (*library research*). Penelitian ini menggunakan pendekatan multidisipliner yakni pendekatan *tafsīri*, filosofis, historis dan sosiologis. Data yang digunakan adalah data primer yaitu *Tafsir Fatḥ al-Qadīr* dan data sekunder yang meliputi karya-karya yang terkait dengan kitab *Tafsir Fatḥ al-Qadīr* serta buku-buku metodologi.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa di dalam menyusun kitab Fatḥ al-Qadir̄, al-Syaukānī menggunakan metode tahlīlī. Al-Syaukānī memadukan dua sumber tafsir yaitu al-riwāyah dan al-dirāyah yang mencakup lima pendekatan keilmuan yaitu, pertama: pendekatan ilmu hadis baik riwāyah maupun dirāyah. Kedua: pendekatan bahasa atau makna kosakata. Ketiga; pendekatan fikih. Keempat: pendekatan qirā'at. Kelima: pendekatan ilmu balāgah. Dari kelima pendekatan ini selanjutnya menghasilkan unsur bahasa dan sastra. Sehingga, dapat disimpulkan bahwa kitab Fatḥ al-Qadīr karya al-Syaukānī bercorak bahasa dan sastra yang dikenal dengan istilah tafsīr al-Lugawī.

Metode tafsir telah menjadi perhatian para ulama sebagai himbauan kepada seluruh umat Islam, pengkaji al-Quran dan tafsirnya secara khusus agar tidak mengabaikan pentingnya studi *manhaj* para ulama. Dan pengkajian terhadap metode tafsir diharapkan agar masyarakat dapat memahami al-Qur'an dengan mudah dan menjadi tambahan wawasan dalam dunia tafsir.

#### PERSETUJUAN TESIS

Promotor penulisan Tesis yang disusun oleh Mukarrah Achmad, Nim: 80100210053 Mahsiswa Konsentrasi Tafsir Hadis pada Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, setelah dengan seksama meneliti dan mengoreksi tesis yang bersangkutan dengan judul "Fath al-Qadīr Karya Imām al-Syaukānī (Suatu Kajian Metodologi)", memandang bahwa tesis tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah dan dapat disetujui untuk menempuh seminar hasil penelitian tesis.

Demikian persetujuan ini diberikan untuk proses selanjutnya.

| PR | OMOTOR        |                |   |   |
|----|---------------|----------------|---|---|
| 1. | Prof. Dr. Mar | dan, M.Ag.     | ( | ) |
| CO | -PROMOTOR     |                |   |   |
| 2. | Dr. Baharudd  | in, HS., M.Ag. | ( | ) |
|    |               |                |   |   |

Makassar, 18 Juni 2014

Makassar, 18 Juni 2014

Diketahui Oleh:

Direktur Program Pascasarjana

UIN Alauddin Makassar,

<u>Prof. Dr. H. Moh. Natsir Mahmud, M.A.</u> NIP: 19540816 198303 1 004

#### KATA PENGANTAR

الحَمْدُ لله الَّذِي خَلَقَ السَّموَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّوْرَ. وَالْحُمْدُ لله الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْحَمْدُ لله الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الكَّتَابَ، وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوَجًا. صَلَّى الله وسلم وَبَارِكَ عَلَى سَيِّدِنَا وَمَوْلَاناً مُحَمَّدٍ، رَسُوْل الله وحيرته من خلقه، خَاتَم النَّبِيِّيْنَ، وَأَشْرَفِ المُرْسَلِيْنَ. وَعَلَى آله وَأَصْحَابِهِ وَمَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمِ الدِّيْنِ, أَمَّا بَعْدُ.

Puji syukur peneliti panjatkan kehadirat Allah swt. karena atas petunjuk, taufiq, cahaya ilmu dan rahmat-Nya sehingga penelitian ini dapat terwujud dengan judul "Fath al-Qadir Karya Imām al-Syaukānī (Suatu Kajian Metodologi)", Tesis ini diajukan guna memenuhi syarat dalam penyelesaian pendidikan pada Program Magister Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar.

Peneliti menyadari tesis ini masih jauh dari kesempurnaan, untuk itu peneliti akan menerima dengan senang hati atas semua koreksi dan saran-saran demi untuk perbaikan dan kesempurnaan tesis ini.

Selesainya tesis ini, tidak terlepas dari dukungan berbagai pihak yang turut memberikan andil, baik secara langsung maupun tidak langsung, baik moral maupun material. Maka sepatutnya peneliti mengucapkan rasa syukur, terima kasih dan penghargaan yang sebesar-besarnya kepada yang terhormat:

- Prof. Dr. H. A. Qadir Gassing HT, M.S., selaku Rektor UIN Alauddin Makassar dan Prof. Dr. H. Ahmad M. Sewang, M.A., Prof. Dr. H. Musafir Pababbari, M.Si., dan Dr. H. M. Natsir Siola, M.Ag., selaku Wakil Rektor I, II, dan III.
- Direktur Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, Prof. Dr. H. Moh. Natsir Mahmud, M.A., yang telah memberikan kesempatan dengan segala fasilitas dan kemudahan kepada peneliti untuk menyelesaikan studi pada program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

- 3. Prof. Dr. Mardan, M.Ag., Dr. Baharuddin, HS., M.Ag., Prof. Dr. H. Rusydi Khalid. M.A, dan Prof. Dr. H. Ahmad Abu Bakar. M.Ag yang secara langsung memberikan bimbingan, arahan dan saran-saran berharga kepada peneliti sehingga tulisan ini dapat terwujud.
- 4. Para Guru Besar dan Dosen Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang tidak dapat disebut namanya satu persatu, yang telah banyak memberikan konstribusi ilmiah sehingga dapat membuka cakrawala berpikir peneliti selama masa studi.
- 5. Kepala Perpustakaan Pusat UIN Alauddin Makassar beserta segenap staf yang telah menyiapkan literatur dan memberikan kemudahan untuk dapat memanfaatkan secara maksimal demi penyelesaian tesis ini.
- 6. Seluruh pegawai dan staf Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang telah membantu memberikan pelayanan administrasi maupun informasi dan kemudahan-kemudahan lainnya selama menjalani studi.
- 7. Kedua orang tua peneliti Drs. Achmad Murni dan Dra. Kurniah Pakar yang telah membesarkan dan mendidik peneliti dengan moral spiritualnya.
- 8. Suami tercinta H. Burhanuddin, Lc dan ananda tersayang Rajwa Karam yang menjadi penguat dalam segala hal, memberi motivasi dan ikhlas mendampingi dalam setiap langkah peneliti.
- Saudara-saudara tercinta dan teman-teman mahasiswa di UIN Alauddin Makassar, khususnya konsentrasi Tafsir Hadis 2010 yang telah membantu dan mengiringi langkah perjuangan peneliti.

Akhirnya, peneliti mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang tidak sempat disebutkan namanya satu persatu, semoga bantuan yang telah diberikan

bernilai ibadah, semoga Allah swt. senantiasa meridai semua amal usaha yang peneliti telah laksanakan dengan penuh kesungguhan serta keikhlasan. Selanjutnya semoga Allah swt. merahmati dan memberkati semua upaya berkenan dengan penulisan tesis ini sehingga bernilai ibadah dan bermanfaat bagi diri pribadi peneleti, akademisi dan masyarakat secara umum sebagai bentuk pengabdian terhadap bangsa dan negara dalam dunia pendidikan.

Wassalamuʻalaikum Wr. Wb.

Makassar, 23 Februari 2015 Peneliti,

MUKARRAMAH ACHMAD NIM: 80100210053



## **DAFTAR ISI**

|                                                   | Halaman |
|---------------------------------------------------|---------|
| JUDUL                                             | . i     |
| PERNYATAAN KEASLIAN TESIS                         | . ii    |
| PENGESAHAN TESIS                                  | iii     |
| KATA PENGANTAR                                    | . iv    |
| DAFTAR ISI                                        | vii     |
| PEDOMAN TRANSLITERASI                             | ix      |
| ABSTRAK                                           | xvi     |
| BAB I PENDAHULUAN                                 | . 1     |
| A. Latar Belakang Masalah                         | . 1     |
| B. Rumusan Masalah                                |         |
| C. Pengertian Judul                               | . 9     |
| D. Kajian Pustaka                                 | . 11    |
| E. Kerangka Teoretis                              | . 13    |
| F. Metodologi Penelitian                          | . 14    |
| G. Tujuan dan Kegunaan Penelitian                 |         |
| H. Kerangka Isi Penelitian                        | . 19    |
| BAB II: METODOLOGI TAFSIR                         |         |
| A. Pengertian Metodologi Tafsir                   | . 21    |
| B. Sumber Tafsir                                  | . 24    |
| C. Corak Tafsir                                   | . 42    |
| D. Metode Tafsir                                  | . 51    |
| BAB III: $BIOGRAFI$ $AL$ - $SYAUK\bar{A}N\bar{I}$ |         |
| A. Riwayat Hidup al-Syaukānī                      | 63      |
| B. Pemikiran al-Syaukānī                          | 78      |
| C. Kontribusi Ilmiah al-Syaukānī                  | 87      |
| D. Penilaian Ulama Terhadap al-Syaukānī           | 93      |

# BAB IV: MANHAJ TAFSIR FATḤ AL-QADĪR

| A. Profil Kitab Tafsir <i>Fatḥ al-Qadīr</i>                          | 97  |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| 1. Latar Belakang Penulisan dan Penamaan Tafsir <i>Fatḥ al-Qadīr</i> | 97  |
| 2. Sumber Rujukan Tafsir <i>Fatḥ al-Qadīr</i>                        | 102 |
| 3. Sistematika penyusunan Tafsir <i>Fatḥ al-Qadīr</i>                | 107 |
| B. Pendekatan, Metode, dan Corak Tafsir Fatḥ al-Qadīr                | 120 |
| 1. Pendekatan dan Metode Penafsiran dalam Tafsir Fatḥ al-Qadīr       | 121 |
| 2. Corak Penafsiran al-Syaukānī dalam <i>Fatḥ al-Qadīr</i>           | 153 |
| C. Kelebihan dan Keterbatasan Tafsir <i>Fatḥ al-Qadīr</i>            | 156 |
| 1. Kelebihan Tafsir <i>Fatḥ al-Qadīr</i>                             | 157 |
| 2. Keterbatasan Tafsir <i>Fatḥ al-Qadīr</i>                          | 158 |
| 3. Pengaruh Tafsir Fatḥ al-Qadīr dalam perkembangan                  |     |
| metodologi tafsir                                                    | 159 |
| BAB V: PENUTUP                                                       |     |
| A. Kesimpulan                                                        | 161 |
| B. Implikasi                                                         | 163 |
| DAFTAR PUSTAKAN MERSITAS ISLAM NEGERI                                | 165 |
| DAFTAR RIWAYAT HIDUP                                                 | 168 |

#### **TRANSLITERASI**

#### A. Transliterasi

#### 1. Konsonan

Huruf-huruf bahasa Arab ditransliterasikan ke dalam huruf latin sebagai berikut :

| В  | : | ب   | Z  | į.         | ز | f  | : | ف |
|----|---|-----|----|------------|---|----|---|---|
| T  | : | ت   | S  | :          | س | q  | : | ق |
| Ġ  | : | ث   | Sy | 000        | ش | k  | : | ك |
| J  | : | ج 📗 | ş  | JÜJ        | ص | _1 | : | ل |
| þ  | : | ح   | ģ  |            | ض | m  | : | م |
| Kh | : | خ   | ţ  | <b>\</b> : | ط | n  | : | ن |
| D  | : | د   | ż  | :          | ظ | W  | : | و |
| ż  | : | ذ   | 4  | :          | ع | h  | : | ھ |
| R  | : | ر   | g  | :          | غ | y  | : | ي |

Hamzah ( \$ ) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanpa apapun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda ( ' ).

## 2. Vokal dan diftong

a. Vokal atau bunyi (a), (i) dan (untuk) ditulis dengan ketentuan sebagai berikut:

| VOKAL          | PENDEK | PANJANG |
|----------------|--------|---------|
| Fatḥah         | A      | ā       |
| Kasrah         | Ι      | i       |
| <i>D</i> ammah | U      | ū       |

- b. Diftong yang sering dijumpai dalam transliterasi ialah (ay) dan (aw) misalnya kata bayn ( قول ) dan qawl ( قول )
- 3. Syaddah dilambangkan dengan konsonan ganda
- 4. Kata sandang *al-(alif lām ma'rifah)* ditulis dengan huruf kecil, kecuali jika terletak di awal kalimat. Dalam hal ini kata tersebut ditulis dengan huruf besar (*al-*). Contohnya:

Menurut al-Bukhāri, hadis ini ....

Al-Bukhāri berpendapat bahwa hadis ini ....

5. *Tā' Marbūṭah* ( o ) ditransl<mark>iterasi den</mark>gan *t.* Tetapi jika ia terletak di akhir kalimat, maka ia ditransilteri dengan huruf "h". Contohnya:

6. Kata atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah istilah Arab yang belum menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia. Adapun istilah yang sudah menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sudah sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, tidak ditulis lagi menurut cara transliterasi di atas, misalnya perkataan sunnah, khusus dan umum, kecuali bila istilah itu menjadi bagian yang harus ditransliterasi secara utuh, misalnya:

( السنة قبل التدوين ) Al-Sunnah qabl al-Tadwin

Inna al-'Ibrah bi 'Umūm al-Lafz lā bi Khuşūş al-Sabab

7. *Lafẓ al-Jalālah* (الله ) yang didahului partikel seperti huruf *jar* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *muḍāf ilaih* (frasa nomina), ditransliterasi tanpa huruf *hamzah*. Contohnya:

## B. Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

1. swt. = Subhana wa ta'ala

2. saw. = Ṣallallāh 'alaih wa sallam

3. a.s. = 'Alaih al-salām

4. H. = Hijriyah

5. M. = Masehi

6. w. = wafat

7. QS. .../...: 4 = Qur'an Surah .../no.surah: ayat 4.



#### BAB I

#### **PENDAHULUAN**

#### A. Latar Belakang Masalah

Allah swt. telah memberikan kemuliaan kepada kaum muslimin dengan menganugerahkan kitab suci yang terbaik yang diturunkan kepada manusia yaitu al-Qur'an. Hal ini sesuai dengan firman Allah swt. dalam QS al-Anbiya'/21:10.

تَعْقِلُونَ أَفَلا ۚ ذِكْرُكُمْ فِيهِ كِتَسَا إِلَيْكُمْ أَنزَلْمَاۤ لَقَدُ

#### Terjemahnya:

Sungguh, telah Kami turunkan kepadamu sebuah kitab (al-Qur'an) yang di dalamnya terdapat peringatan bagimu. Maka, Apakah kamu tidak mengerti?<sup>2</sup>

Al-Qur'an adalah wahyu Allah swt. yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. dengan perantaraan malaikat Jibril untuk disampaikan kepada manusia. Salah satu tujuan utama diturunkannya al-Qur'an adalah untuk menjadi way of life (pedoman hidup) manusia dalam menata kehidupannya agar memperoleh kebahagiaan di dunia dan di akhirat. Kebahagiaan dan keberuntungan ini akan bermakna dalam

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Muhammad al-Gazali, *Kaifa Nata'āmal ma'a al-Qur'ān al-'Aẓīm*, terj. Abdul Hayyie al-Kattani, *Berinteraksi dengan al-Qur'an*(Jakarta: Gema Insani Press, 1999), h. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*(Cet. I; Bandung: Syaamil Qur'an, 2012), h.322.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Hamka, *Tafsir al-Azhar*, Juz 1 (Jakarta: Pustaka Panji Mas, 1982), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>HarifuddinCawidu, Konsep Kufur dalam al-Qur'an: Suatu Kajian dengan Pendekatan Tafsir Tematik(Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang, 1991), h. 3.

kehidupan manusia bila kandungan al-Qur'an itu direalisasikan dalam kehidupan sehari-hari.<sup>5</sup>

Dalam sejarah pengkajian dan penafsiran al-Qur'an, Nabi Muhammad saw. Merupakanpenafsir pertama. Rasulullah saw. senantiasa menerangkan ayat-ayat yang bersifat global, menjelaskan arti yang samarsamar dan menafsirkan segala masalah yang sulit dipahami sehingga tidak ada lagi kerancuan dan keraguan di benak sahabat. Sikap Nabitersebut sesuai dengan firman Allahswt.:

(mereka Kami utus dengan membawa) Keterangan-keterangan (mukjizat) dan kitab-kitab. Dan Kami turunkan *al-Żikr* (al-Qur'an)kepadamu, agar engkau menerangkan kepada manusia apa yang telah diturunkan kepada mereka dan agar mereka memikirkan. (OS al-Nahl/16: 44).

Setelah Rasulullah saw. wafat, penafsiran dilakukanoleh sahabat,  $t\bar{a}bi'\bar{i}n$  dan tabi' al- $t\bar{a}bi'\bar{i}n$  hingga generasi selanjutnya. Prinsip, doktrin dan ajaran-ajaran yang disampaikan oleh al-Qur'an bersifat global dan memungkinkan setiap generasi memberikan interpretasi yang berbeda dengan para ulama atau cendikiawan sebelumnya, karena al-Qur'an menggunakan bahasa yang tinggi sastranya dan mengandung berbagai rahasia yang tidak mungkin ditangkap secara sama oleh semua

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Umar Sihab, Kontekstualitas al-Qur'an (Jakarta: Penamadani, 2005), h. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Abdul Hayy al-Farmawi, *Metode Tafsir Mawḍū'i*,terj. Suryan A. Jamrah, *Metode Tafsir Tematik*(Jakarta: Rajawali Press, 1994), h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 272.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Lihat: Agil Husain al-Munawwar, Masykur Hakim, *I'jaz Al-Qur'an dan Metodologi Tafsir* (Cet. I; Semarang: Dina Utama, 1994), h. 3.

kalangan. Walaupun al-Qur'an diturunkan dengan kandungannya yang *mujmal* atau global, hal ini tidak mengurangi keistimewaannya serta kesempurnaan kandungannya, bahkan hasil penelitian menyimpulkan bahwa al-Qur'an memiliki keunikan dalam objek kajiannya serta tidak akan habis untuk dibicarakan dan dikaji. Quraish Shihab mencontohkan bahwa bahasa al-Qur'an, walau kosakata yang digunakan sama dengan kosakata yang dikenal dan digunakan oleh masyarakat Arab pada masa turunnya, tetapi yang disampaikan oleh Nabi Muhammad itu terdengar dan terasa sangat indah. 10

Kandungan al-Qur'an melahirkan berbagai ilmu yang menantang bagi siapa saja untuk dikaji, baik orang Islam sendiri maupun non-Islam.Isa J. Boullata<sup>11</sup> misalnya, mengakui bahwa al-Qur'an memiliki pengaruh kuat terhadap orang Arab yang mendengar al-Qur'andibacakan kepada mereka pertama kali. Bahkan ia pun mengantar bahasan sekian

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Pada generasi awal (sahabat) tidak sama pemahaman dan pengetahuannya terhadap al-Qur'an, baik kuantitas maupun kualitasnya, apatahlagi generasi setelahnya. Lihat: Muhammad Husain al-Żahabi, *al-Tafsir wa al-Mufassirūn*, Juz 1(Cet. II, t.t, t.p, 1396 H/1976 M), h. 3. Selanjutnya disebut al-Żahabi.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Issa J. Boullata, *l'jāz al-Qur'ān al-Karīm 'Abra al-Tārīkh*, terj.Bachrum B., Taufik A.D., dan Haris Abd. Hakim, *Al-Qur'an yang Menakjubkan*(Cet. I; Ciputat: Lentera Hati, 2008), h. x.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Dilahirkan di Yerussalem, Issa J. Boullata menyelesaikan Ph.D dalam bidang sastra Arab di University of London pada 1969. Dari tahun 1968 sampai 1975, ia mengajar di Hartford Seminary, Connecticut. Pada 1975, ia bergabung dengan McGill University, Montreal, sebagai professor bahasa dan sastra Arab di Institute of Islamic Studies universitas tersebut. Boullata juga memberikan kursus bahasa Arab, menggagas dan menyelenggarakan sejumlah seminar tentang sastra Arab, pemikiran Arab modern, dan kajian al-Qur'an. Dia juga pembimbing dan penguji untuk tesis dan disertasi yang membahas topik-topik tersebut. Boullata juga pernah menjabat sebagai Direktur The McGill-Indonesia Project pada 1993, 1994, dan 1995. Dia pensiun pada 1 Januari 1999, tapi masih mengajar paruh waktu di McGill, dan pensiun penuh pada 2004. Lihat: Issa J. Boullata, *I'jāz al-Qur'ān al-Karīm 'Abra al-Tārīkh*, terj. Bachrum B., Taufik A.D., dan Haris Abd. Hakim, *Al-Qur'an yang Menakjubkan*(Cet. I; Ciputat: Lentera Hati, 2008), h. 169.

banyak pakar yang karya-karyanya dinilai olehnya sebagai sangat penting dalam bidang *i'jāz al-Qur'ān*. Dimulai dari Abū Usmān al-Jāhiz (sekitar 775-866 M) sampai dengan Sayyid Quṭub (1903-1966 M), dan pakar bahasa Arab kontemporer 'Āisyah 'Abd al-Raḥmān yang lebih dikenal dengan nama Bint al-Syāṭi'. Karenanya ia berkesimpulan bahwa al-Qur'an bukan tutur kata biasa, baik dilihat dari segi lafal maupun makna, mengungguli segala tutur yang pernah didengar dari para cerdik-cendekia dan pujangga bahasa (*fusahā*). 12

Al-Qur'an secara teks memang tidak berubah, tetapi penafsiran atas berubah sesuai konteks teks selalu dengan ruang dan manusia.Karenanya, al-Qur'an selalu membuka diri untuk dianalisis, dipersepsi, dan diinterpretasikandengan berbagai alat, metode dan pendekatan untuk menguak kandungannya. Aneka metode dan tafsir diajukan sebagai jalan untuk membedah makna dari al-Qur'an. Oleh sebab itu, kegiatan penafsiran terhadap al-Qur'an tidak pernah dan tidak akan pernah berhenti sampai kapanpun, sehingga muncullah beragam karya tafsir yang sarat dengan ragam metode dan pendekatan, serta corak yangberbeda-beda. Dari zaman ke zaman, selalu muncul tafsir al-Qur'an yang memiliki karakteristik yang berbeda sesuai dengan kecenderungan yang ada.<sup>13</sup>

Dalam sejarah, ekspansi Islam yang dilakukan secara agresif ke berbagai daerah jazirah Arab dan luar Arab pada masa-masa *tābi'īn* dan *tabi' al-tābi'īn* semakin memperluas dan mengembangkan wilayah Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Issa J. Boullata, *I'jāz al-Qur'ān al-Karīm 'Abra al-Tārīkh*, terj.Bachrum B., Taufik A.D., dan Haris Abd. Hakim, *Al-Qur'an yang Menakjubkan*, h. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>M. Yusron, dkk, *Studi Kitab Tafsir Kontemporer* (Cet. I; Yogyakarta: Teras, 2006), h. iiv.

Hal ini mempengaruhi kondisi kehidupan umat Islam pada waktu itu. Seiring dengan semakin luasnya daerah yang dipengaruhi oleh Islam dan penyebaran Islam pun dilakukan keseluruh wilayah diberbagai penjuru benua, peradaban dan kebudayaan Islam pun semakin mengalami kemajuan, termasuk ilmu tafsir.

Dalam upaya menafsirkan al-Qur'an, para ahli tafsir tidak lagi merasa cukup dengan hanya mengutip atau menghapal riwayat dari sahabat,  $t\bar{a}bi$ ' $\bar{i}n$  dan  $t\bar{a}bi$ ' al- $t\bar{a}bi$ ' $\bar{i}n$  seperti yang diwariskan selama ini.Akan tetapi, mereka mulai berorientasi pada penafsiran al-Qur'an berdasarkan pada pendekatan ilmu bahasa dan penalaran ilmiah. Tidak hanya mengandalkan kekuatan tafsir bi al-ma' $\dot{s}\bar{u}r$  yang telah lama mereka warisi, tetapi juga berupaya keras mengembangkan tafsir bi al-ra'yi dengan segala macam implikasinya. Oleh karena itu, tafsir al-Qur'an mengalami perkembangan sedemikian rupa dengan fokus perhatian pada pembahasan aspek-aspek tertentu sesuai dengan tendensi dan kecenderungan kelompok mufasir itu sendiri.  $^{14}$ 

Tafsir *bi al-ma'sūr* menjadi ciri khas ulama-ulama klasik yang hidup sebelum tahun 300 M. Tafsir jenis ini disebut pula dengan tafsir *bi al-riwāyah*. Sedangkan tafsir *bi al-ra'yi* lebih banyak digunakan oleh para ulama yang hidup setelah abad ke-3 H, tafsir ini disebut pula dengan tafsir *bi al-dirāyah*. Hal itu dapat dimaklumi karena situasi dan kondisi umat pada masa itu hingga sekarang sangat berpengaruh dalam menginterpretasi

<sup>14</sup>Ahmad Izzan, *Metodologi Ilmu Tafsir* (Cet. I; Bandung: Tafakkur, 2007), h. 23. Lihat: NashruddinBaidan, *Metodologi Penafsiran al-Qur'an* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), h. 32. Lihat: Muḥammad Ḥusain al-Zahabī, *al-Tafsīr wa al-Mufassirūn*,h. 152-154.

kandungan-kandungan al-Qur'an, begitu juga mereka dipengaruhi perbedaan latar belakang pendidikan dan disiplin ilmu yang mereka kuasai.

Kaitannya dengan kajian metodologi tafsir, salah satu kitab yangmenurut penulis menarik untuk dikaji adalah kitab tafsir Fath al-Qadīrkarya Imam Muhammad bin 'Alī bin Muhammad bin 'Abdullah al-Syaukānī al-San'ānī al-Yamānīatau lebih populer dengan nama Imam al-Syaukānī (1173 H-1250 H/1834 M). 15 Ketertarikan penulis setidaknya dilatarbelakangi oleh beberapa faktor. Di antaranya; pertama, Ṣāḥib al-Kitāb (pengarang kitab tersebut) dalam hal ini Imam al-Syaukānī dikenal sebagai ulama yang lahir dari latar belakang lingkungan pembaharu dan berpikir maju dalam tradisi keagamaan<sup>16</sup> pada akhir abad ke-12 H dan memasuki awal abad ke-13 H/19 M. Tentunya dengan latar belakang yang berbeda—sedikit banyaknya—mempengaruhi kecenderungan dan karakteristik pemikiran dan cara seorang mufasir dalam menafsirkan al-Qur'an. Ini berarti kitab tafsir Fath al-Qadīrmenampilkan sebuah karakter dan metode tertentu dalam mewujudkan semangat "al-Qur'an salihun li

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Al-Syaukāniberasal dari daerah Syaukan, ia merasa bangga dengan tempat asalnya sehingga dinisbatkanlah nama Syaukāni. Ia berkata mengenai desanya, "tempat ini dimeriahkan dengan orang-orang yang utama, ahli reformasi dan ahli agama sejak masa silam. Tidak sepi orang alim di tempat itu setiap zaman. Mereka terkadang berada di satu tempat dan terkadang di tempat lainnya". Lihat Mani Abd al-Ḥalīm Maḥmūd, Manāhij al-Mufassirīn, terj. Syahdianor dan Faisal Saleh, Metodologi Tafsir: Kajian Kompherensif Metode Para Ahli Tafsir (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006), h. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Hal ini terbukti, dalam jarak waktu kurang lebih 78 tahun, ia telah melahirkan banyak karya-karya brilian, termasuk karyanya dalam bidang tafsir, yakni Fatḥ al-Qadīr. Lihat al-Syaukānī, al-Badr al-Tali' bi Mahāsin man Ba'da al-Qarn al-Sābi', Juz II(Beirut: Dār al-Ma'rifah, t. th.), h. 215. Imam al-Syaukāni mengarang banyak kitab diantaranya: kitab Nail al-Auṭār, Irsyād al-Gabiyyi, Tuḥfah al-Zākirīn, dll. Lihat: Muḥammad bin 'Alī bin Muḥammad al-Syaukānī, Fatḥ al-Qadīr al-Jāmi' baina Fannai al-Riwāyah wa al-Dirāyah min 'Ilmi al-Tafsīr, Juz I(Beirut: Dār al-Fikr, 1425/1426 H/2005 M), h. 13.

*kulli zamān wa makān*", al-Qur'an selalu relevan dengan segala situasi dan kondisi.<sup>17</sup>

Dugaan tersebut sejalan dengan realita yang berkembang dalam dunia penafsiran al-Qur'an. Sebagaimana disebutkan oleh Abd. Muin Salim bahwa meskipun studi tentang metodologi tafsir masih terbilang baru dalam khazanah intelektual Islam dan baru berkembang jauh setelah pertumbuhan tafsir, pengembangan metode penafsiran al-Qur'an sendiri akan terus dilakukan sehingga fungsi al-Qur'an terus dapat terealisasi, yaitu menjadi petunjuk dan pedoman sentral bagi kehidupan manusia. <sup>18</sup>

Oleh karena itu, al-Syaukānī tampil dengan Fatḥ al-Qadīr-nya yang dianggap memiliki metode dan corak penafsiran yang menggabungkan atau memadukan antara pendekatan bi al-ma'sūr(riwayah) dan bi al-ra'yi(dirayah). Hal ini tampak pada upaya al-Syaukānī menerangkan hubungan atau munāsabah ayat, tentu saja tak lupa ia menjelaskan perbedaan-perbedaan ulama dalam munāsabah tersebut serta alasan-alasan mereka. 20

Kitab tafsir *Fath al-Qadīr*juga menarik untuk dikaji karena di dalamnya al-Syaukānī banyak menyebutkan hadis-hadis yang *da'īf*bahkan

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>M. Quraish Shihab mengakui kebenaran ungkapan tersebut, bahkan ia mengatakan bahwa yang mendukung kesesuaian ajaran al-Qur'an dengan perkembangan masyarakat adalah ciri-ciri ajarannya yang antara lain adalah apa yang dinamai wāqi'iyyah al-Islām (realitas Islam). Lihat selengkapnya M. Quraish Shihab, M. Quraish Shihab Menjawab 1001 Soal Keislaman yang Patut Anda Ketahui (Cet. VIII; Jakarta: Lentera Hati, 2010), h. 451- 454. Lihat: M. Yusron, dkk, Studi Kitab Tafsir Kontemporer, h. v.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Lihat SamsulBahri, *Konsep-konsep Dasar Metodologi Tafsir*, dengan kata pengantar oleh Prof. Dr. Abd. Muin Salim (t.t. :Teras, t.th.), h.37.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Yunus Hasan Abidu, *Dirāsah wa Mabāḥīś fī Tārikh al-Tafsīr wa Manāhij al-Mufassirīn*, terj. Qadirun Nur dan Ahmad Musyafiq, *Tafsir al-Qur'an: Sejarah Tafsir dan Metode Para Mufassir* (Cet. I; Jakarta Gaya Media Pratama, 2007), h. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Al- Żahabi, *al-Tafsir wa al-Mufassirūn*, Juz II, h. 44.

mauḍū' tanpa menjelaskan statusnya. Walau begitu kitab ini tetap dianggap sebagai salah satu kitab pokok dalam bahasan tafsir serta menjadi rujukan. Al-Żahabi menyebutkan bahwa di antara sebab kitab ini menjadi penting karena penulisnya tetap merujuk atau mengutip dari beberapa pendapat ulama tafsir seperti Abū Ja'far al-Nuḥās, ibn 'Aṭiyyah al-Dimasyqī, ibn 'Aṭiyyah al-Andalūsī, al-Qurṭūbī, dan al-Zamakhsyarī.

Yang tidak kalah menariknya, kitab Fatḥ al-Qadīrpatut untuk dikaji karena al-Syaukānī adalah seorang penganut paham Syiah Zaidiyah, ia juga seorang ulama yang banyak menulis kitab dan mengeluarkan fatwa sehingga ia menjadi panutan di dalam mazhabnya. Al-Żahabīpun dalam kitabnya al-Tafsīr wa al-Mufasirūn menyebut kurang lebih 13 kitab yang membahas tentang Syiah Imamiyah, dan satu kitab tafsir tentang Syiah Zaidiyah yakni Fatḥ al-Qadīr. 23 Kenyataan ini melahirkan sebuah tanda tanya, apakah dengan ke-Syi'ah-annya itu membuat ia fanatik dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an? Ternyata, sekali lagi- al-Żahabī menganggap bahwa kitab ini merupakan salah satu kitab yang perlu menjadi rujukan dalam kajian ayat al-Qur'an karena kemampuannya memadukan metode bi al-ma'sūr (periwayatan) dan bi al-ra'yi(logika). 24

#### B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan di atas, maka pokok masalah yang akan dibahas dalam tesis ini adalah bagaimana metodologial-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Al- Żahabi, *al-Tafsir wa al-Mufassirūn*,h. 42-45.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Al- Żahabi, *al-Tafsir wa al-Mufassirūn*, Juz. II, h. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Al- Żahabi, *al-Tafsir wa al-Mufassirūn*,h. 34-35,

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Al- Żahabi, *al-Tafsir wa al-Mufassirūn*, Juz. II, h. 249.

Syaukānī dalam kitab*Fatḥ al-Qadīr*. Pokok masalah tersebut akan dibatasi pada beberapa sub masalah sebagai berikut:

- 1. Bagaimana profiltafsir Fath al-Qadir?
- 2. Bagaimana metodologitafsir Fath al-Qadir?
- 3. Bagaimana kelebihan dan keterbatasantafsir *Fath al-Qadīr*?

#### C. Pengertian Judul

Untuk memahami dengan baik tesis ini, maka beberapa istilah akan diuraikan yang terkait langsung dengan judul penelitian ini akan diuraikan. Penjelasan dimaksudkan untuk menghindari kesalahpahaman dan kesimpangsiuran dalam memberikan interpretasi terhadap pembahasan tesis yang berjudul "Fatḥ al-Qadīr karya Imam al-Syaukānī (Suatu Kajian Metodologi)" dengan menjelaskan kata-kata pokok sebagai berikut:

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Aḥmad bin Fāris bin Zakariya, *Maqāyīs al-Lugah*, Juz IV (Cet. I; Beirut: Dār al-Fikr, t.th), h. 375.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Muḥammad ibn Makram ibn Manzūr al-Afrīqiy al-Miṣriy, *Lisān al-'Arab*, Juz V (Cet. I; Beirut:Dār Ṣādir,t.th), h. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Lihat Aḥmad bin Fāris bin Zakariya, *Maqāyīs al-Lugah*, Juz V, h. 51.

2. Kata metodologi berasal dari dua kata*method*dan *logos*. Istilah metodologi merupakan terjemahan dari bahasa Inggris" methodology". Dalam bahasa Yunani disebut methodos yang berarti cara kerja, cara yang teratur dan sistematis untuk sesuatu.<sup>28</sup>Adapun dalam bahasa pelaksanaan Latin methodus, berasal dari kata meta dan hodos. Meta(مات)berarti setelah atau mengikuti, sedang *hodos* (هدى)berarti petunjuk.<sup>29</sup>Kata metode dapat diartikan cara yang teratur dan terpikir baik-baik untuk mencapai sesuatu maksud atau cara kerja yang bersistem untuk memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan guna mencapai tujuan yang ditentukan. 30 Dalam bahasa Arab, metodologi sama dengan kata manhaj(منهج) yang berarti jalan terang. 31 Disamping itu, ia juga merupakan kumpulan pengetahuan-pengetahuan yang diperlukan dalam mengkaji suatu objek.

Dengan demikian sebagai sebuah disiplin ilmu, tafsir tidak terlepas dari metode, yakni suatu cara yang teratur (sistematis) untuk mencapai pemahaman yang benar terhadap apa yang dimaksud oleh Allah. Definisi ini, seperti menurut pandangan Nashruddin Baidan, memberikan gambaran kepada kita bahwa metode tafsir al-Qur'an berisi seperangkat kaidah dan aturan yang harus diindahkan ketika menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Pius A Partanto, M. Dahlan al-Barry, *Kamus Ilmiah Populer* (Surabaya: Arkola, t.th), h. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Abd. Muin Salim, *Metodologi Tafsir; Sebuah Rekonstruksi Epistemologis* (Orasi Pengukuhan Guru Besar, Makassar: IAIN Alauddin, 1999), h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Muḥammad ibn Makram ibn Manzūr al-Afrīqī al-Miṣrī, jilid. II, h. 383. Lihat juga Elias A. Elias & ED. E. Elias, *Elias Modern Dictionary Arabic English* (Beirūt: Dār al-Jayl, 1979), h. 736.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Depatemen Pendidikan, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Cet. I, Jakarta: Balai Pustaka, 1990), h. 450.

Sedangkan metodologi tafsir adalah ilmu tentang metode menafsirkan al-Our'an.<sup>32</sup>

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa ruang lingkup pembahasan yang dimaksud pada kajian ini adalah mengkaji lebih jauh metodologi al-Syaukānī dalam menyusun kitab tafsirnya. Baik dari aspek bentuk, metode, dan coraknya, sehingga dari itu semua akan tergambar karakteristik metodologi al-Syaukānī dalam menafsirkan al-Qur'an.

#### D. Kajian Pustaka

Setelah melakukan penelusuran terhadap berbagai literatur dan karya ilmiah khususnya menyangkut hasil penelitian yang terkait dengan rencana penelitian di atas, maka sampai saat ini penulis belum menemukan karya ilmiah yang mengkaji metodologi tafsir *Fatḥ al-Qadīr* secara khusus. Akan tetapi, kajian yang berbicara tentang metodologi mufasir secara umum termasuk metodologi al-Syaukānī itu sudah ditemukan. Demikian pula kajian dengan mengangkat beberapa konsep pemikiran al-Syaukani secara khusus telah dilakukan. Diantaranya adalah:

1. Hasani Ahmad Syamsuri menulis tesis yang berjudul *Corak Pemikiran Kalam Tafsir Fatḥ al-Qadīr: Telaah atas Pemikiran al-Syaukānī dalam Teologi Islam.* Karya ini merupakan tesis di Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta pada tahun 2007. Hasani Ahmad Syamsuri dalam tesisnya memusatkan perhatian pada corak kalam yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam tafsir *Fatḥ al-Qadīr*, dan diakhir penelitiannyaHasani Ahmad menyimpulkan bahwa corak pemikiran yang terdapat dalam

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>NashruddinBaidan, *Metodologi Penafsiran al-Qur'an* (Cet. II; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), h. 1-2.

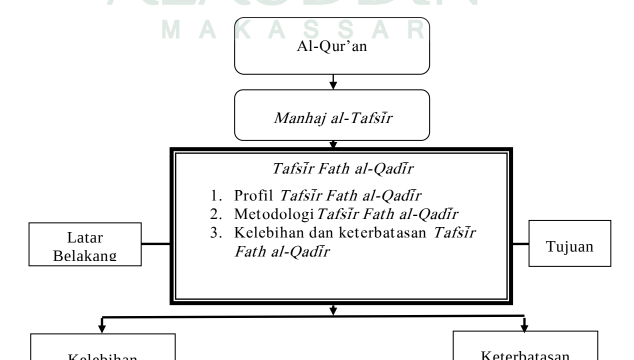
- tafsir Fatḥ al-Qadīr adalah bercorak tradisional, atau yang lebih tepat dikatakan semi rasional yaitu campuran antara rasional dan tradisional.
- 2. *Al-Tafsīr wa al-Mufasirūn* karya Muḥammad Ḥusain al-Żahabī. Kitab ini terdiri dari dua jilid. Pada jilid pertama, al-Żahabī mengawali kitabnya dengan mukaddimah yang disertai dengan pembahasan tentang makna tafsir, takwil dan terjemah. Selanjutnya, ia membagi pokok pembahasan tafsir ke dalam beberapa bab. Pada jilid ke dua, al-Żahabi membahas alimāmiyah al-Ismā'īliyyah, al-Zaidiyyah, al-Khawārij dan sikap mereka terhadap penafsiran al-Qur'an. Selain itu, ia juga membahas tafsir fuqaha dan tafsir ilmi. Khusus pada kitab tafsir *Fatḥ al-Qadīr*, ia menempatkan kitab tersebut pada tema/pembahasan tentang al-Zaidiyyah dan menyebut kitab tafsir *Fatḥ al-Qadīr* sebagai kitab tafsir terpenting dikalangan Zaidiyyah.
- 3. Mani'Abdul Halim Maḥmūd, *Manhaj al-Mufasirīn*. Kitab ini membahas tentang biografi para mufasir dan metodologi mereka dalam kitab tafsirnya. Termasuk kitab tafsir *Fatḥ al-Qadīr*karya imam al-Syaukānī. Hanya saja, pembahasannya cukup singkat dan ringkas, sebab tujuan yang ingin dicapai hanya sekedar melihat poin-poin inti dari metodologi yang ada dan memaparkan contoh penafsiran para mufasir terhadap suatu ayat. Kitab ini juga telah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia oleh Syahdianor dan Faisal Saleh dengan judul buku *Metodologi Tafsir: Kajian Komprehensif Metode Para Ahli Tafsir*dan diterbitkan oleh PT. Raja Grafindo Persada, Jakarta. Bentuk pembahasan itulah yang membedakan antara kitab tersebut dengan penelitian ini. Sebab

kitab *Manhaj al-Mufasirīn* tidak secara khusus membahas tentang metodologi al-Syaukānī dalam tafsirnya *Fatḥ al-Qadīr*, namun penelitian ini berupaya memfokuskan kajiannya pada metodologi kitab tafsir karya al-Syaukānī. Bahkan penyajiannya pun diusahakan untuk lebih komprehensif dan mendalam terkait dengan bentuk, metode, corak, keistimewaan dan limitasi kitab tersebut.

#### E. Kerangka Teoretis

Penelitian ini adalah kajian metodologi tafsir, oleh karena itu landasan teori yang digunakanberangkat dari *Manhajal-Tafsīr* yang terdapat dalam beberapa kitab *turās* dan literatur/karya ilmiah. Setelah menetapkan landasan teori, kemudian peneliti melangkah kepada tahap pemilihan kitab tafsir yang akan diteliti metodenya, dalam hal ini peneliti memilih kitab *Fatḥ al-Qadīr al-Jāmi' baina Fannaī al-Riwāyah wa al-Dirāyahmin 'Ilmi al-Tafsīr* karya Imam al-Syaukānī.

Langkah selanjutnya adalah peneliti mengumpulkan data-data yang berkaitan langsung dengan teori metodologi penelitian tafsir sebagai acuan untuk menindak lanjuti kajian metodologi yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam kitab tafsirnya. Untuk lebih jelasnya, berikut gambaran skema kerangka teoritis yang digunakan dalam penelitian ini:



Ket:

: Pengaruh

: Hubungan

#### F. Metodologi Penelitian

Untuk menganalisa objek penelitian tersebut, maka penulis akanmengulas metode yang dipergunakan dalam tahap-tahap penelitian ini yang meliputi: jenis penelitian, metode pengumpulan data, dan metode pengolahan/analisis data.

#### 1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian ini, adalah penelitian kualitatif <sup>33</sup> yang bersifat deskriptif. <sup>34</sup> Hal ini bertujuan untuk memberikan gambaran yang sistematis, cermat dan akurat berkaitan dengan Tafsir Fatḥ al-Qadīr al-Jāmi' baina Fannai al-Riwāyah wa al-Dirāyah min 'Ilmi al-Tafsīr karya Imām al-Syaukānī.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Penelitian kualitatif yaitu suatu prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang atau perilaku yang dapat diamati. Lihat Lexy J. Moleong, *Metodologi Penelitian Kualitatif* (Cet. XXVI; Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009), h. 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Metode deskriptif dapat diartikan sebagai prosedur pemecahan masalah yang diselidiki dengan menggambarkan/melukiskan keadaan subyek/obyek penelitian (seseorang, lembaga, masyarakat dan lain-lain) pada saat sekarang berdasarkan faktafakta yang tampak atau sebagaimana adanya. Lihat: HadariNawawi, *Metode Penelitian Bidang Sosial* (Yogyakarta: UGM Press, 1998), h. 63.

#### 2. Pendekatan

Istilah pendekatan dalam kamus diartikan sebagai proses, perbuatan dan cara mendekati suatu obyek. Dalam bahasa Arab, istilah ini dikenal sebagai *al-ittijāh al-fīkrī*(arah pemikiran) dan *al-manhaj*(jalan yang ditempuh). Jadi, yang dimaksud dengan metode pendekatan adalah pola pikir yang dipergunakan untuk membahas suatu masalah. Metode ini digunakan untuk memandang suatu obyek.

Terkait dengan penelitian ini, maka tafsir *Fatḥ al-Qadīral-Jāmi'* baina Fannaī al-Riwāyah wa al-Dirāyah min 'Ilmi al-Tafsīrkarya al-Syaukānī berfungsi sebagai obyeknya, maka pendekatan yang dipergunakan adalah pendekatan multidisipliner.<sup>37</sup> Hal ini disebabkan penentuan metodologi dalam suatu kitab tafsir tidak cukup hanya dengan satu disiplin ilmu tetapi harus dibandingkan dengan beberapa kondisi dan disiplin ilmu yang berbeda. Adapun pendekatan yang digunakan adalah:

- a. Pendekatan *tafsīrī*, <sup>38</sup>yaitu mengkaji sebuah kitab tafsir. Dalam hal ini, kitab tafsir *Fatḥ al-Qadīr*tentang metodologi dan sistematikanya.
- b. Pendekatan filosofis, yaitu pendekatan yang digunakan dalam memahami ajaran agama, dengan maksud agar hikmah, hakikat

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Abd. Muin Salim, Mardan, AchmadAbubakar, *Metodologi P enelitian Tafsir Maudū'i* (Cet. I; Jakarta: Pustaka Arif, 2010), h. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>M. Alfatih M. AlfatihSuryadilaga, dkk, *Metodologi Ilmu Tafsir*, dengan kata pengantar oleh Abd. Muin Salim (Cet. III; Sleman: Teras, 2010), h. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Pendekatan ini berupaya membahas dan mengkaji obyek dari beberapa disiplin ilmu, artinya ada upaya untuk menafsirkan ayat al-Qur'an atau suatu objek dengan mengaitkan disiplin-disiplin ilmu yang berbeda. M. AlfatihSuryadilaga, dkk, *Metodologi Ilmu Tafsir*, h. 144.

 $<sup>^{38} \</sup>rm{Abd.}$  Muin Salim, Mardan, Achmad<br/>Abubakar, Metodologi P enelitian Tafsir Mauḍ $\bar{u}$ 'ī, h. 90.

atau inti dari agama dapat dimengerti dan dipahami secara seksama,<sup>39</sup> yang berorientasi terhadap ontologi, epistemologi dan aksiologi pada sebuah permasalahan. Dalam penelitian ini, pendekatan tersebutdigunakan untuk melihat aspek ontologi, epistemologi dan aksiologi metodologi *Tafsīr Fath al-Qadīr*.

- c. Pendekatan historis, yaitu ilmu yang di dalamnya dibahas berbagai peristiwa dengan memperhatikan unsur tempat, waktu, obyek, latar belakang, dan pelaku dari peristiwa tersebut. Dalam hal ini, sangat erat kaitannya dengan riwayat hidup dan genetika pemikiran al-Syaukānī.
- d. Pendekatan sosiologis, yaitu pendekatan yang menggambarkan tentang keadaan masyarakat lengkap dengan fungsi, struktur, lapisan, dan berbagai gejala sosial lainnya yang terkait. Dengan pendekatan ini, penulis berusaha menemukan alasan al-Syaukānī menulis kitabnya yang sebelumnya telah banyak kitab-kitab tafsir yang bermunculan dengan metode dan corak yang berbeda.

# 3. Pengumpulan dan Sumber Data

Penelitian ini bersifat kajian kepustakaan (*library research*) dalam artian semua sumber datanya berasal dari bahan-bahan tertulis yang telah dipublikasikan dalam bentuk buku, majalah, dan sebagainya, disamping itu penelitian ini bersifat deskriptif. Maka penulis akan mengkaji dan menelaah dari berbagai sumber yang representatif dan sangat erat

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>AbuddinNata, *Metodologi Penelitian Agama* (Jakarta: RajaGrafindo, 2004 M), h. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>AbuddinNata, *Metodologi Penelitian Agama*, h. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>AbuddinNata, *Metodologi Penelitian Agama*, h. 39.

kaitannya dengan pembahasan tersebut. Kajian kepustakaan menggunakan dua macam sumber yakni sumber primer dan sumber sekunder.

Sumber primer yaitu pengumpulan data melalui pembacaan dan penelaahan langsung kitab tafsir *Fatḥ al-Qadīral-Jāmi'baina Fannai al-Riwāyah wa al-Dirāyah min 'Ilmi al-Tafsīr* karya Imam al-Syaukānī.

Adapun data sekundernya diperoleh dari karya-karya ulama atau tokoh intelektual lainnya yang terkait dengan pembahasan pada penelitian ini. Untuk penulisan ayat-ayat al-Qur'an dan terjemahnya merujuk pada al-Qur'an dan terjemahnya yang diterbitkan oleh Departemen Agama Republik Indonesia.

Data yang ditulis dan dikumpulkan oleh penulis akan menggunakan huruf *transliterasi* Arab ke Latin disesuaikan dengan penyebutan huruf-huruf vocal dan *diftong*. Penulisan al-Qur'an menggunakan alat bantu berupa *Maktabahal-Syāmilah* dalam perangkat komputer. Dalam penelitian ini, referensi yang digunakan dalam bentuk buku dan *pdf file*.

#### 4. Pengolahan dan Analisis Data

Penelitian ini bersifat kajian kepustakaan (*library research*), yang bersifat kualitatif, sehingga membutuhkan teknik interpretasi data. Adapun langkah-langkah teknik interpretasi data dalam penelitian ini adalah:

Pada langkah awal, akan digunakan teknik interpretasi tekstual, yaitu memahami data dengan melihat langsung teks-teksnya. Dalam penelitian ini, teknik interpretasi tersebut digunakan untuk memahami data primer apa adanya sesuai yang tercantum dalam kitab *Fatḥ al-Qadīr*.

Selanjutnya pada tahap kedua, akan digunakan teknik interpretasi kontekstual, yaitu memahami data primer dalam bentuk teks-teks dengan melihat aspek sosio-historis, atau makna di balik lafal. Dalam penelitian

ini, teknik interpretasi tersebut digunakan untuk memahami data primer dengan mempertimbangkan bagaimana konteks penafsiran tersebut dan mengapa mufasirnya menafsirkan ayat tersebut pada masanya.

Pada tahap ketiga, digunakan teknik interpretasi intertekstual yaitu memahami data primer dengan melihat data-data lainnya sebagai bahan pertimbangan dan komparatif. Dalam penelitian ini, teknik interpretasi tersebut digunakan untuk memahami data primer dengan membandingkannya dengan data sekunder lainnya yang berhubungan dengan masalah yang dibahas.

#### G. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

#### 1. Tujuan Penelitian

Adapun tujuan penelitian ini adalah:

- a. Mendeskripsikan metode tafsir Fath al-Qadīr.
- b. Mendeskripsikan corak dan pendekatan tafsir Fath al-Qadir.
- c. Mendeskripsikan keunggulan dan keterbatasan tafsir Fath al-Qadir.

# 2. Kegunaan Penelitian SITAS ISLAM NEGERI

Realisasi dari hasil penelitian ini diharapkan dapat melahirkan manfaat dan kegunaan sebagai berikut:

- a. Memperluas wawasan kajian metodologi penafsiran al-Qur'an secara konseptual. Dan hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan sumber kajian metodologi yang ditempuh al-Syaukānī kepada para pembaca terhadap tafsir fatḥ al-Qadir al-Jāmi'baina Fannaī al-Riwāyah wa al-Dirāyah min 'Ilmi al-Tafsīr.
- b. Dapat memberikan kontribusi ilmiah dalam disiplin ilmu-ilmu Al-Qur'an.

c. Penelitian ini dapat memberikan arah bagi penelitian-penelitian serupa yang lebih intensif di kemudian hari.

#### H. Kerangka Isi Penelitian

Secara garis besar komposisi bab dalam tesis ini terdiri dari lima bab yang berisi beberapa sub-sub pembahasan sebagai berikut:

Bab pertama, peneliti membagi pembahasannya dalam delapan pasal. Pasal pertama, peniliti mengungkapkan tentang urgensi judul tesis ini yang dilatar belakangi oleh pemikiran al-Syaukani yang menggabungkan dua metode dalam tafsirnya. Di samping itu, al-Syaukānī berlatar belakang dari kalangan Syi'ah al-Zāidiyyah. Pasal kedua, menetapkan rumusan dan batasan masalah yang akan dibahas. Pada pasal ketiga, peneliti menguraikan pengertian judul dan ruang lingkup penelitian dan menjelaskan persepsi peneliti terhadap maksud tesis ini agar terhindar dari kekeliruan dan menjadi terarah. Selanjtnya pada pasal keempat, peneliti menguraikan tentang tinjauan pustaka dengan menjelaskan beberapa buku serta penelitian yang telah dilakukan yang berkaitan dengan tesis ini. Pada pasal kelima, peneliti menerangkan tentang kerangka teoritis, agar memudahkan peneliti dalam menulis dan penelitian yang dilakukan menjadi terarah dan sistematis. Selanjutnya pasal keenam, peneliti menguraikan tentang metodologi yang digunakan dalam penelitian ini, baik yang terkait dengan sumber data dan pengumpulannya, langkah-langkah penelitian dan pendekatan serta teknik interpretasi. Pasal ketujuh, peneliti menguraikan tentang tujuan yang akan dicapai dan kegunaan penelitian baik itu terhadap diri peneliti dan orang lain. Dan pasal kedelapan, peneliti menguraikan tentang kerangka penelitian.

Bab kedua, peneliti membahas tentang *manhaj al-tafsīr* secara umum. Peneliti membagi bab ini dalam empat pasal. Pasal pertama, peneliti menguraikan tentang makna dan pengertian manhaj tafsir. Pasal kedua, peneliti menguraikan tentang sumber tafsir. Pasal ketiga, peneliti menguraikan tentang metodologi tafsir. Pasal keempat, peniliti menguraikan tentang corak tafsir.

Bab ketiga, peneliti membahas tentang biografi al-Imām al-Syaukānī. Dan pembahasan dalam bab ini terbagi menjadi empat pasal. Pasal pertama yaitu riwayat hidup al-Syaukānī. Pasal kedua yaitu pemikiran al-Syaukānī. Pasal ketiga yaitu kontribusi ilmiah al-Syaukānī. Pasal keempat yaitu penilaian ulama terhadap al-Syaukānī.

Bab keempat, yaitu *manhaj* tafsir *Fatḥ al-Qadīr* yang terdiri dari tiga sub pembahasan. Pembahasan pertama yaitu tentang metode tafsir *Fatḥ al-Qadīr*yang terdiri dari pembahasan tentang pengenalan tafsir *Fatḥ al-Qadīr*, sumber rujukan tafsir *Fatḥ al-Qadīr*, dan sistematika penyusunan *tafsir Fatḥ al-Qadīr*. Pembahasan kedua yaitu tentang pendekatan dan corak tafsir *Fatḥ al-Qadīr*yang terdiri dari pembahasan tentang pendekatan penafsiran dalam tafsir *Fatḥ al-Qadīr*, dan corak penafsiran al-Syaukāni dalam *Fatḥ al-Qadīr*. pembahasan ketiga yaitu tentang kelebihan dan keterbatasan tafsir *Fatḥ al-Qadīr*, yang terdiri dari pembahasan tentang kelebihan tafsir *Fatḥ al-Qadīr*, yang terdiri dari pembahasan tentang kelebihan tafsir *Fatḥ al-Qadīr*, wang terdiri dari pembahasan tentang kelebihan tafsir *Fatḥ al-Qadīr*.

Bab kelima yaitu penutup, peneliti membuat kesimpulan dan implikasi dari penelitian yang telah dilakukan dengan merumuskan beberapa intisari pembahasan yang telah diuraikan sebelumnya. Tujuan untuk menjawab rumusan masalah yang terdapat pada bab satu. Selanjutnya, peneliti menguraikan tentang implikasi dan saran atau rekomendasi untuk pihak lain.



#### **BAB II**

#### METODOLOGI TAFSIR

#### A. Pengertian Metodologi Tafsir

Kata metodologi berasal dari dua kata method dan logos. Istilah metodologi merupakan terjemahan dari bahasa Inggris "methodology". Dalam bahasa Yunani disebut methodos yang berarti cara kerja, cara yang teratur dan sistematis untuk pelaksanaan sesuatu. Adapun dalam bahasa Latin disebut methodus, berasal dari kata meta dan hodos. Meta (عات) berarti setelah atau mengikuti, sedang hodos (هنى) berarti petunjuk. Kata metode dapat diartikan cara yang teratur dan terpikir baik-baik untuk mencapai sesuatu maksud atau cara kerja yang bersistem untuk memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan guna mencapai tujuan yang ditentukan. Istilah metodologi dalam bahasa Arab disebut manhaj, secara etimologi merupakan bentuk kata abstrak (maṣdar) dari akar kata نَا عَلَمُ yang merupakan gabungan dari tiga huruf asli yaitu نَا عَلَمُ بَا كُلُهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُعْلِيُّ لَا الْمُعْلِيُّ الْمُعْلِيّ الْمُعْلِيْكِيْرُا الْمُعْلِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْكُ

<sup>1</sup>Pius A Partanto, M. Dahlan al-Barry, *Kamus Ilmiah Populer*, (Surabaya: Arkola, t.th), h. 461.

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Abd. Muin Salim, *Metodologi Tafsir; Sebuah Rekonstruksi Epistemologis* (Orasi Pengukuhan Guru Besar, Makassar: IAIN Alauddin, 1999), h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Muḥammad ibn Makram ibn Manzūr al-Afrīqī al-Miṣrī, *Lisān al-'Arab*. Jilid. II (Cet. I; Beirut:Dār Ṣādir,t.th), h. 383. Lihat juga. Elias A. Elias & ED. E. Elias, *Elias Modern Dictionary Arabic English* (Beirūt: Dār al-Jayl, 1979), h. 736.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Abd Al-Ghafūr Mahmūd Muṣṭafā Ja'far, *al-Tafsīr wa al-Mufassirūn fī Śaubih al-Jadīd* (Cet I; Mesir: Dār al-Salām, 1418 H), h. 339.

berarti jalan yang jelas (الطريق الواضح). Menurut al-Ṭabarī (w. 310 H) kata  $minh\bar{a}j$  sebagaimana dalam QS. al-Mā'idah/5: 48 bermakna asal jalan yang jelas dan terang, kemudian kata ini dipergunakan untuk segala sesuatu yang bebersifat jelas, terang dan mudah. Jadi, maksud dari kata al- $minh\bar{a}j$  dalam ayat tersebut adalah bahkan kami (Allah) telah menjadikan bagi setiap kaum jalan menuju kebenaran, dan padanya jalan yang jelas yang dapat dilalui menuju kebenaran tersebut.

Adapun kata tafsīr secara etimologi mengikuti wazan (timbangan) taf'īl yang berasal dari kata al-fasr (الفسر) yang berarti menyingkap, menampakkan atau menerangkan makna yang abstrak. Dikatakan fasara alsyaī' (فسر الشيئ), yafsiru (يفسر) dan yafsuru (يفسر), fasran (فسرا) artinya abānahū (أبانه) yaitu menjelaskannya. Kata al-fasr (الفسر) keduanya berarti menjelaskan dan menyingkap hal yang tertutup. Sedang kata al-tafsīr (التفسير) berarti menyingkap maksud suatu lafal yang musykil (susah/sulit untuk difahami dan dimengerti). Pengertian kata tafsīr dengan makna di atas, sesuai dengan firman Allah swt. dalam QS Al-Furqān/25: 33

وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ لَمُ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Al-Ṭāhir Ahmad al-Zāwī, *Mukhtār al-Qāmūs* (t.tp. Tunisia: al-Dār al-'Arabīyah li al-Kitāb, t.th.), h. 621. Lihat juga. Muhammad bin Ya'qūb al-Fairūz Ābādī (w. 817 H), *Al-Qāmūs al-Muḥīṭ* (Cet. I; Kairo: Dār al-Ḥadīs, 2008 M), h. 1656.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Abū Ja'far Muḥammad bin Jarīr Al-Ṭabrī (224-310 H), *Jāmi' al-Bayān fī Ta'wīl Āyi al-Qur'ān*, Jilid. IV (Cet. I; Libanon, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 1412 H), h. 609.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Al-Ṭāhir Ahmad al-Zāwī, *Mukhtār al-Qāmūs*, h. 477. Al-Fairūz Ābādī (w. 817 H), *Al-Qāmūs al-Muhīt*, h. 1246.

#### Terjemahnya:

Dan mereka (orang-orang kafir itu) tidak datang kepadamu (membawa) sesuatu yang aneh, melainkan Kami datangkan kepadamu yang benar dan penjelasan yang paling baik.

Menurut Ibn Fāris (w. 395 H), kata al-fasr (الفسر) yang merupakan gabungan materi huruf  $f\bar{a}$ ,  $s\bar{i}n$ , dan ra merupakan satu kalimat yang bermakna penjelasan atas sesuatu dan menerangkannya (بيان شيئ وإضاحته). Sedang menurut Naṣr Ḥāmid Abū Zaid, bahwa materi huru  $f\bar{a}$ ,  $s\bar{i}n$  dan  $r\bar{a}$  serta materi huruf  $s\bar{i}n$ ,  $f\bar{a}$ , dan  $r\bar{a}$  bertemu dalam satu makna yaitu menyingkapkan, dimana yang pertama yakni fasara (فسر) bermakna menyingkap sesuatu yang abstrak dan batin, sedang yang kedua, yakni safara (سفر) menyingkap sesuatu yang bersifat materil dan lahir. Dengan demikian, maka kata  $tafs\bar{i}r$  secara etimologi adalah menyingkap, menjelaskan dan menerangkan kandungan makna.

Sedang pengertian kata *tafsīr* secara terminologis sebagaimana yang didefinisikan oleh al-Jurjānī (w. 816 H) adalah penjelasan makna ayat, keadaannya, kisah-kisah yang terdapat di dalamnya, sebab turunnya suatu ayat dengan menggunakan susunan kata yang bersesuaian dengan ayat tersebut.<sup>11</sup>

Jadi, *tafsīr* merupakan suatu upaya mencurahkan pemikiran untuk memahami, memikirkan, dan melakukan *istinbāṭ* hukum yang terkandung

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah* (Cet. I; Bandung: Syaamail Qur'an, 2012), h. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Aḥmad Ibn Fāris Ibn Zakarīyā (w. 395 H), *Mu'jam Maqāyis al-Lugah*, Jilid. IV (Beirūt: Dār al-Jīl, t.th.), h. 504.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Naṣr Ḥāmid Abū Zaid, *Mafhūm al-Naṣ*. Terj. Khoiran Nahdliyyin, *Metode Tafsir Sastra* (Cet. I; Yogyakarta: Adab Press IAIN Sunan Kalijaga, 2004), h. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Alī Ibn Muḥammad al-Jurjānī (w. 816 H), *Mu'jam al-Ta'rīfāt* (Cet. I; Kairo: Dār al-Fadīlah, t.th.), h. 57.

dalam al-Qur'an agar dapat diaplikasikan sebagai dasar utama dalam penetapan hukum.

Berdasarkan pengertian etimologi dan terminologi dari kata *manhaj* dan kata *tafsīr* di atas, maka *manhaj al-tafsīr* adalah metode atau tata cara menafsirkan al-Qur'an. Dapat juaga berarti suatu sistem pengetahuan tentang cara menafsirkan al-Qur'an, baik dari segi makna, hukum, dan hikmah yang dikandungnya. Dengan demikian, maka yang dimaksud dengan *manhaj al-tafsīr* dalam kajian ini adalah metode ilmiyah dalam bidang tafsir al-Qur'an yang dapat mengantarkan para pengkaji dalam menjelaskan makna dan kandungan al-Qur'an.

### B. Sumber Tafsir

Pada dasarnya kemunculan sumber-sumber tafsir tidak dapat dipisahkan dari sejarah perkembangan tafsir itu sendiri. Ignaz Goldziher sebagaimana yang dikutip oleh Abdul Mustaqim menyebutkan bahwa periodesasi penafsiran al-Qur'an dapat dibagi menjadi tiga periode, yaitu: pertama, tafsir pada masa awal Islam dan masa perkembangan mazhab pijakan dan sumber penafsirannya terbatas pada tafsīr bi al-ma'sūr; kedua, selanjutnya penafsiran al-Qur'an pada perkembangannya berpijak pada mazhab ahl al-ra'yi yang melahirkan berbagaigai corak seperti aqidah, tasawwuf, fikih, filsafat, dan aliran-aliran politik keagamaan; dan ketiga, penafsiran al-Qur'an yang didasarkan pada perkembangan budaya dan

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Nasiruddin Baidan, *Metodologi Penafsiran al-Qur'an* (Cet. III; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005.), h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Mardan, *Al-Qur'an; Sebuah Pengantar* (Cet. I; Jakarta: Mazhab Ciputat, 2010), h. 186.

keilmuan Islam yang ditandai dengan muncul corak pemikiran baru dalam memahami Islam.<sup>14</sup>

Berdasarkan periodesasi perkembangan tafsir al-Qur'an, maka dalam proses penafsiran al-Qur'an, seseorang biasanya merujuk kepada tradisi ulama salaf. Menurut Ibn Khaldūn (1332-1406 M), sumber tafsir yang berasal dari para ulam ada dua macam, yaitu: Pertama, tafsīr naglī, yaitu penafsiran al-Qur'an yang bersumber dari berbagai asar yang dinukil dari para ulama salaf, seperti tentang nāsikh dan mansūkh, asbāb al-nuzūl, dan maksud-maksud ayat; dan Kedua, tafsir yang merujuk kepada bahasa yang meliputi pengetahuan bahasa, kedudukan kata dan kalimat (al-i'rāb), dan keindahan bahasa (al-balagah) dalam menemukan makna sesuai dengan maksud dan uslub-uslubnya. 15 Pembagian sumber tafsir ini menegaskan, bahwa dalam menafsirkan al-Qur'an hanya merujuk kepada dua sumber, yaitu: 1) *āṣār al-salaf* (warisan ulama salaf) yang kemudian lebih dikenal dengan istilah tafsīr bi al-ma'sūr; dan 2) isyārāt Al-fāż al-lughawīyah (isyarat sisi kebahasaan al-Qur'an) itlaq (mutlak), dan taqyid (yang dikaitkan dengan sifat tertentu), 'amm (bersifat umum) dan khās (bersifat khusus) dengan menggunakan bantuan kaidah bahasa Arab seperti: nahwu (ilmu struktur gramatikal bahasa Arab), saraf (ilmu yang berhubungan dengan perubahan bentuk kata dalam bahasa arab), balagah (ilmu yang berhubungan dengan sasatra), dan 'arūd (ilmu tentang syair Arab). Hasil penafsirannya lebih kepada ijtihad atau al-ra'yu yang kemudian lebih dikenal dengan istilah tafsīr bi al-dirāyah atau bi al-ra'yi.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Abdul Mustaqim, *Aliran-aliran Tafsir; Mazahib al-Tafsir dari Periode Klasik Hingga Kontemporer* (Cet. I; Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2005), h. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Abdurraḥmān ibn Khadūn, *Muqaddimah* (Cet. I; Mesir: Maṭbaʿah Muṣṭafā Muḥammad, t.th.), 439-440.

Jadi sumber tafsir menurut pandangan Ibn Khaldūn di atas hanya ada dua, yaitu: tafsīr bi al-ma'sūr atau tafsīr naqlī dan tafsīr bi al-dirāyah / bi al-ra'yi atau tafsīr ijtihādī. Kemunculan kedua sumber tafsir ini didasarkan pada fakta sejarah perkembangan tafsir pada periode tābi'īn. Penafsiran al-Qur'an yang dijalankan pada masa itu merujuk kepada lima sumber, yaitu: 1) al-Qur'an itu sendiri 2) hadis Nabi saw. 3) pendapat para sahabat 4) keterangan ahl al-kitāb baik dari kalangan Yahudi maupun Nasrani dan 5) Ijtihad. 16

Sedangkan menurut mayoritas ulama tafsir, sumber tafsir dengan merujuk kepada tradisi ulama salaf dapat dibagi menjadi tiga, yaitu: 1) tafsir berdasarkan *riwāyah* yang popular dengan sebutan *al-tafsīr bi al-ma'sūr* atau *tafsīr al-naqlī*; 2) tafsir berdasarkan *dirāyah* yang dikenal dengan *al-tafsīr bi al-ra'yi* atau *al-tafsīr al-ijtihādī*; dan 3) tafsir berlandaskan isyarat yang popular dengan istilah *tafsīr al-isyārī*. Untuk memperjelas ketiga sumber tafsir ini, perlu untuk dijelaskan definisi dan ruang lingkup dari masing-masing sumber tafsir sebagai berikut:

# 1. Tafsīr bi al-Ma'šūr / Tafsīr al-Naqlī

Kata *ma'sūr* merupakan bentuk *isim maf'ūl* dari kata *aṡara-ya'suru-aṡaran* (الْنَيْرُ – اَتْبَرُ – أَثْبَرُ – اَتْبَرُ الْمُعُولِ) yang berarti nukilan atau kutipan (المؤقّفول) 18, maka yang dimaksud dengan *al-ma'sūr* secara etimologi adalah segala hal yang didasarkan pada riwayat dan nukilan, yaitu berbagai perkara yang

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Mohammad Nor Ichwan, *Belajar al-Qur'an; Menyingkap Khazanah Ilmu-Ilmu Al-Qur'an Melalui Pendekatan Historis-Metodologis* (Cet. I; Semarang: Rasail, 2005), h. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Ḥasan Yūnus 'Ubaidū, *Dirāsāt wa Mabāḥis fī Tārīkh al-Tafsīr wa Manāhij al-Mufassirīn* (Cet. I; Kairo: Markaz al-Kitāb li al-Nasyr wa al-Tawzī', 1991), h. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Aḥmad Ḥasan al-Zayyāt, dkk, *al-Mu'jam al-Wasīṭ* (Cet. I; Kairo, *Majma' al-Lughah al-'Arabīyah*, t.th.), h. 5-6. Selanjutnya disebut al-Zayyāt.

terwariskan kepada generasi dari para pendahulu dalam bentuk ilmu, hadis (perkataan), periwayatan. Istilah ini lebih dikenal dalam ilmu hadis dan periwayatan. 19

Adapun yang dimaksud dengan kata *al-naql* adalah perpindahan dari satu tempat ke tempat yang lain atau penyampaian dari seorang kepada orang yang lain. Jadi, *al-manqūl* adalah sesuatu yang hanya dapat diketahui melalui jalur periwayatan atau mendengarkan secara langsung sebagaimana yang berlaku dalam ilmu bahasa, ilmu hadis dan ilmu lainnya.<sup>20</sup>

Dalam pada itu, para ulama telah mengemukakan pendapat mereka masing-masing tentang rumusan definisi terminologis dari term al-tafs $\bar{i}r$  bi al-ma' $\bar{s}\bar{u}r$ , di antaranya:

- a. Al-Zarqānī mengemukakan, bahwa yang dimaksud dengan *al-tafsīr* bi al-ma'sūr adalah menafsirkan al-Qur'an dengan al-Qur'an, al-Qur'an dengan sunah, atau al-Qur'an dengan pendapat sahabat.<sup>21</sup>
- b. Muḥammad Husain al-Żahabī menjelaskan bahwa *al-tafsīr bi al-ma'sūr* adalah penafsiran al-Qur'an melalui berbagai keterangan dan rincian dari al-Qur'an itu sendiri, dan yang telah dinukil dari Rasulullah saw., para sahabat, para tabi'īn yang menjelaskan dan menerangkan maksud Allah swt. yang terdapat dalam teks al-Qur'an.<sup>22</sup>

<sup>21</sup>Muḥammad 'Abd al-'Azim al-Zarqāni, *Manāhil al-'Irfān fī 'Ulūm al-Qur'ān*, Jilid. II (Cet. I; Beirut: Dār al-Fikr, 1996 M.), h. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Ṣalāḥ 'Abd al-Fattāḥ al-Khālidī, *Ta'rīf al-Dārisīn bi Manāhij al-Mufassirīn* (Cet.III; Damsyiq: Dār al-Qalam, 2008 M), h.199.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>al-Zayyāt dkk, *al-Mu'jam al-Wasīt*, h. 949.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Muḥammad Ḥusain al-Żahabi, *al-Tafsir wa al-Mufassirūn*, Jilid. I (Cet. I; Kairo: Dār al-Kutub al-Ḥadīṣah, 1998 M.), h. 152.

- c. Menurut Muḥammad 'Alī al-Ṣābūnī, *al-tafsīr bi al-ma'sūr* berarti segala bentuk keterangan yang datang dari al-Qur'an, sunah, atau perkataan sahabat yang menjelaskan berbagai maksud yang dikehendaki oleh Allah swt. dalam al-Qur'an.<sup>23</sup>
- d. Mannā' Khalīl al-Qaṭṭān menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan al-tafsīr bi al-ma'śūr adalah menafsirkan al-Qur'an dengan al-Qur'an, al-Qur'an dengan sunah (yang berfungsi sebagai penjelas kandungan kitab Allah Swt), al-Qur'an dengan riwayat para sahabat Nabi saw., (karena mereka adalah kelompok manusia yang lebih memahami al-Qur'an setelah Rasulullah saw.,), atau al-Qur'an dengan nukilan atau pendapat para tābi'īn besar (karena mereka menerima penjelasan secara langsung dari para sahabat Nabi saw.,).
- e. Ḥasan Yūnus 'Ubaidū, menejelaskan bahwa *al-tafsīr bi al-ma'sūr* adalah penafsiran makna-makna ayat al-Qur'an berdasarkan ayat al-Qur'an berikutnya atau lainnya. Bentuk ini merupakan cara penafsiran al-Qur'an yang palik baik dan *realible*. Termasuk dalam kategori ini adalah penafsiran al-Qur'an berdasarkan sunah yang sahih atau pendapat sahabat.<sup>25</sup>
- f. Ṣalāḥ 'Abd al-Fattāḥ al-Khālidī menegaskan bahwa *al-tafsīr bi al-ma'sūr* pada hakikatnya adalah penafsiran al-Qur'an berdasarkan

<sup>24</sup>Mannā Khalīl al-Qaṭṭān, *Mabāḥis fī 'Ulūm al-Qur'ān* (Cet. XII; Beirut: Muassasah al-Risālah, 1406H/1983M), h. 12.

 $<sup>^{23}</sup>$  Muḥammad 'Alī al-Ṣābūnī, al-Tibyān fī 'Ulūm al-Qur'an (Cet. I; Beirut: Dār al-Irsyād, 1970), h. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Ubaidū, *Dirāsāt wa Mabāḥis fī Tārīkh al-Tafsīr wa Manāhij al-Mufassirīn*, h. 20.

penafsiran Rasulullah saw., yang dinukil melalui jalur periwayatan demikian pula penafsiran sahabat dan tābi'īn.<sup>26</sup>

Berdasarkan uraian rumusan definisi etimologi dan terminology dari kata al-ma'sūr dan al-naqlī di atas, dapat dipahami bahwa term al-tafsīr bi al-ma'sūr berarti penafsiran al-Qur'an yang bersumber dari segala yang telah diriwayatkan dari Nabi saw., sahabat, atau tābi'īn melalui jalur periwayatan yang dinukil dari seorang rāwī kepada rāwī lainnya. Dengan rumusan terminologis ini, maka istilah lain dari al-tafsīr bi al-ma'sūr selain term al-tafsīr al-naqlī adalah term al-tafsīr bi al-riwāyah yang berarti penafsiran al-Qur'an yang didasarkan pada jalur periwayatan yang dinukil dari seorang kepada orang lain dengan menggunakan metodemetode tertentu sebagaimana yang dikenal dalam ilmu hadis.

Dari uraian di atas, tampak secara jelas bahwa sumber-sumber tafsir yang menjadi sub tafsīr bi al-ma'šūr bermuara kepada empat hal, yaitu: 1) ayat al-Qur'an, sebab antara satu ayat dengan ayat lainnya saling menjelaskan dan saling manfsirkan. 2) Sunnah Rasulullah saw.baik qawlīyah, fi'līyah maupun taqrīrīyah yang ṣaḥīḥ, sebab Rasulullah saw. sebagai penafsir utama bagi ayat-ayat al-Qur'an setelah Allah swt yang terejawantahkan melalui sabada, perbuatan dan keteladan. Karena kepadan beliau saw., ayat al-Qur'an diwahyukan dan kepada Allah swt beliau pertanggungjawabkan. 3) Pendapat para sahabat Nabi saw., Sebab mereka adalah kelompok manusia yang menerima secara langsung dari Nabi saw., berbagai penjelasan tentang maksud Allah swt yang diwahyukan kepada Nabi saw., dan 4) penafsiran al-Qur'an melalui penafsiran tābi'īn, sebab mereka adalah kelompok manusia yang menerima penjelasan tentang

-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Al-Khālidī, *Taʻrīf al-Dārisīn bi Manāhij al-Mufassirīn*, h. 200.

makna dan kandungan ayat-ayat al-Qur'an melalui lisan para sahabat Nabi Saw.

Jika keempat sumber tafsir ini dihubungkan dengan term yang menjadi induknya dalam hal ini term al-tafsīr bi al-ma'sūr, atau al-tafsīr al-naqlī dan atau al-tafsīr bi al-riwāyah, maka dapat dikatakan bahwa ayat-ayat al-Qur'an dinukil melalui periwayatan yang mutawātir lafzī, sedang sunah atau hadis Nabi saw., pendapat sahabat dan penafsiran tābi'īn juga dinukilkan melalui jalur periwayatan yang bersanad ada yang bersifat mutawātir secara lafal maupun makna dan adapula yang bersifat āḥād. sehingga baik sunah, pendapat sahabat, maupun penafsiran tābi'īn dalam hubungannya dengan penafsiran al-Qur'an harus memenuhi syarat-syarat ke-ṣaḥīḥ-an riwayat sebagaimana yang dikenal dalam ilmu hadis.

## 2. Tafsīr bi al-Ra'yi / Tafsir al-Ijtihādī

Kata *al-ra'yu* secara etimologis merupakan bentuk kata abstrak (*maṣdar*) dari asal kata *ra'ā-yarā-ra'yan* (رأى – يرى – رأيا) yang berarti pengelihatan dan pendangan baik melalui mata ataupun pengetahuan.<sup>27</sup> Dalam *al-muḥīṭ* dijelaskan bahwa kata *al-ra'yu* berarti pengelihatan dengan mata atau hati.<sup>28</sup> Menurut Abū al-Baqā' dalam *al-Kullīyyāt*, kata *al-ra'yu* (الرأي) diartikan sebagai sebuah bentuk keyakinan terhadap salah satu perkara yang tampak bertentangan berdasarkan asumsi dasar yang positif (غلبة الظنّ). Ada pula yang mengartikannya sebagi sebuah bentuk hipotesa awal yang darinya diharapkan mendaptakan hasil sesuai dengan yang

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Ibn Fāris (w. 395 H), *Mu'jam Maqāyis al-Lughah*, Jilid. IV, h. 472.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Al-Fairūz Ābādī, *Al-Qāmūs al-Muhīt*, h. 605.

dihendaki.<sup>29</sup> Dalam *al-wasīṭ* dijelaskan bahwa kata *al-ra'yu* (الرأي) digunakan dalam wilayah akidah/keyakinan, penataan/tata-kelola, pemikiran, pandangan/penglihatan, dan pengamatan /perenungan.<sup>30</sup> Adapun kata *al-ra'yu* (الرأي) secara istilah berarti *ijtihād*. Oleh sebab itu, para ulama *fikih* disebut dengan *ahl al-ra'yi*. Dengan demikian, maka *al-tafsīr bi al-ra'y* berarti penafsiran dengan menggunakan akal atau *ijtihād*,<sup>31</sup> maka disebut juga dengan istilah *al-tafsīr bi al-dirāyah*, *al-tafsīr bi al-ma'qūl*, *al-tafsīr al-'aqlī*, atau *al-tafsīr al-ijtihādī*.

Para ulama telah merumuskan definisi terminologis bagi term *altafsīr bi al-ra'yī*, di ataranya:

- a. Al-Żahabi berpendapat, bahwa yang dimaksud dengan *al-tafsīr bi al-ra'yi* adalah tafsir yang penjelasannya diambil berdasarkan ijtihad dan pemikiran mufasir setelah terlebih dahulu mengetahui bahasa Arab serta metodenya, dalil hukum yang ditunjukkan, serta problema penafsiran seperti *asbāb al-nuzūl*, *al-nāsikh wa al-mansūkh*, dan sebagainya.<sup>32</sup>
- b. Al-Farmāwī menegaskan bahwa *al-tafsīr bi al-ra'yi* adalah cara menafsirkan al-Qur'an dengan jalan ijtihad setelah terlebih dahulu mufasir mengetahui metode kosakata bahasa Arab beserta muatannya.<sup>33</sup>

<sup>29</sup>Abū al-Baqā' Ayyūb bin Mūsā al-Ḥusainī al-Kafawī (w. 1094 H), *Al-Kullīyyat: Mu'jam fī al-Muṣṭlaḥāt wa al-Furūq al-Lughwīyah* (Cet. II; Beirut: Muassasah al-Risālah, 1998 M), h. 480. Selanjutnya disebut al-Kafawī.

<sup>31</sup>Khālid 'Abdurraḥmān al-'Ikk, *Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā'iduhu* (Cet. II; Beirut: Dār al-Nafāis, 1986), h. 167

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Al-Zayyāt dkk, *al-Mu'jam al-Wasīṭ*, h. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Al-Żahabī, *al-Tafsīr wa al-Mufassirūn*, Jilid. I, h. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Al-Farmāwī, *Metode Tafsir Mawḍūʿī*. diterj oleh. Rosihon Anwar (Cet.I; Bandung: Pustaka Setia, 2002), h. 26

- c. Musa'īd Muslīm 'Abdullāh mengemukakan pendapat lain, bahwa al-tafsīr bi al-ra'yi adalah menerangkan isi ayat-ayat al-Qur'an dengan berpijak pada kekuatan akal pikiran setelah terlebih dahulu memahami ilmu bahasa Arab dan pengetahuan terahadap hukumhukum syari'ah sehingga tidak ada pertentangan dengan produk tafsir yang dihasilkannya.<sup>34</sup>
- d. Menurut Ḥasan Yūnus 'Ubaidū, *al-tafsīr bi al-ra'yi* adalah penafsiran al-Qur'an berdasarkan hasil *ijtihād* seorang mufasir yang memiliki kemampuan dalam memahami bahsa Arab dan gaya bahasanya serta aspek lainnya seperti: *asbāb al-nuzūl, nāsīkh wa al-mansūkh* dan sebagainya.<sup>35</sup>

Dari beberapa pendapat di atas, penulis dapat merumuskan bahwa tafsir *bi al-ra'yi* adalah metode tafsir dengan menggunakan kekuatan akal pikiran seorang mufasir yang sudah memenuhi syarat dan memiliki legitimasi dari para ulama untuk menjadi seorang mufasir, namun penafsirannya harus tetap selaras dengan hukum syariat, tanpa ada pertentangan sama sekali.

Dalam pada itu, di antara sumber dalam *tafsīr bi al-ra'yi* selain kemampuan penggunaan nalar, adalah: 1) seluk beluk bahasa Arab baik dari sisi penggunaan lafal dan maksud/petunjuk lafalnya (*madlūl alfāz al-lughah al-'arabīyah*; 2) *asbāb al-nuzūl* yang tentunya harus melalui metode periwayatan; 3) *nāsikh mansūkh*; 4) *muḥkam* dan *mutasyābih*; dan sebagainya.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Musa'īd Muslīm 'Abdullāh, *Aḥḥar al-Taḥawwur al-Fikr fi al-Tafsīr*, (Beirut: Dār al-Fikr, 1987), h. 96.

<sup>35°</sup>Ubaidū, *Dirāsāt wa Mabāḥis fī Tārīkh al-Tafsīr wa Manāhij al-Mufassirīn*, h. 24.

Para ulama menyusun beberapa ketentuan sebagai syarat yang harus dipenuhi oleh mufasir berkaitan dengan diterima tidaknya dalam melakukan tafsir *bi al-ra'yi*, yaitu:

- Mempunyai keyakinan (al-i'tiqād) yang lurus dan memegang teguh ketentuan-ketentuan agama;
- 2) Mempunyai tujuan yang benar, ikhlas semata-mata untuk mendekatkan diri (*al-taqarrub*) kepada Allah swt.
- 3) Bersandar pada *naql* dari Nabi saw., dan para sahabat, serta menjauhi bid'ah.
- 4) Menguasai 15 bidang ilmu yang diperlukan oleh seorang mufasir, antara lain; ilmu al-naḥwu, al-lughah, al-taḥr̄f, al-istiqāq, 'ilm al-ma'āniy,' ilm al-badī', 'ilm al-qirā'at, uṣūl al-dīn, uṣūl al-fikih, asbāb al-nuzūl, 'ilm al-nāsikh wa al-mansūkh, fikih, hadis-hadis yang menjelaskan tafsir al-mujmāl dan al-mubhām, serta 'ilm al-mauhibah.<sup>36</sup>

Menurut al-Żahabi, ada lima perkara yang harus dijauhi oleh seorang mufasir agar tidak jatuh dalam kesalahan dan tidak termasuk pentafsir *bi al-ra'yi* yang fasid. Lima perkara tersebut adalah;

- 1) Menjelaskan maksud Allah swt. dalam al-Qur'an dengan tanpa memenuhi terlebih dahulu syarat-syarat sebagai seorang mufasir.
- 2) Mencampuri hal-hal yang merupakan monopoli Allah untuk mengetahuinya, seperti ayat-ayat *al-mutasyābihāt* yang tidak dapat diketahui kecuali oleh Allah sendiri.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Mannā'al-Qaṭṭān, *Mabāhis fī 'Ulūm al-Qur'ān* (Saudi Arabi: al-Dār al-Su'ūdiyāt li al-Naḥr, tt), h. 163-165; Şubḥiy al-Ṣāliḥ, *Mabāhis fī 'Ulūm al-Qur'ān* (Beirut: Dār al-'Ilm, 1977), h. 291-292; Jalāl al-Dīn 'Abd al-Raḥmān al-Suyuṭī, *al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān* (Mesir: Mustashfā al-Bāb al-Halabiy, 1951), h. 176, 180-181.

- Melakukan penafsiran seiring dengan dorongan hawa nafsu dan kepentingan pribadi
- 4) Menafsirkan al-Qur'an untuk mendukung mazhab yang *fāsid* (rusak), sehingga faham aliran menjadi pokok dan tafsir dipaksakan selaras untuk mengikuti keinginan mażhabnya.
- 5) Menafsirkan dengan memastikan, "demikianlah kehendak Allah" terhadap tafsirannya sendiri padahal tanpa ada dalil yang mendukungnya.<sup>37</sup>

Syarat-syarat dan hal yang harus dijauhi oleh seorang mufasir tersebut merupakan acuan untuk mengukur diterima tidaknya sebuah produk tafsir al-Qur'an *bi al-ra'yi*. Dengan ketentuan-ketentuan tersebut secara tidak langsung merupakan syarat mendapatkan legitimasi jumhur ulama untuk diakui dan ditetapkan sebagai seorang mufasir.

Menurut penulis dengan adanya ketentuan-ketentuan di atas hal tersebut menunjukkan sikap kehati-hatian para ulama tafsir agar tidak semua orang dengan mudah menafsirkan al-Qur'an. Syarat-syarat di atas juga hanya berlaku untuk orang per seorangan bukan untuk kumpulan orang yang memiliki kemampuan keilmuan yang memadai dalam satu bidang kemudian berkumpul dengan orang yang memiliki kemampuan keilmuan yang berbeda yang dibutuhkan untuk memenuhi syarat menjada penafsir dan secara kolektif menafsirkan al-Qur'an. Itu tidak boleh dan tetap tidak bisa diterima produk tafsirnya karena yang dimaksud dengan syarat-syarat di atas hanya ditujukan untuk satu orang saja. Dalam artian, jika seseorang memiliki kemampuan keilmuan seperti yang disebutkan dalam syarat menjadi seorang mufasir maka tafsirnya bisa diakui dan diterima, namun

-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>al-Żahabi, *al-Tafsir wa al-Mufassirūn*, Jilid. I, h. 275.

jika secara kolektif mereka menafsirkan al-Qur'an dengan berbekal kemampuan keilmuan masing-masing untuk memenuhi syarat sebagai penafsir maka itu tidak boleh dan tertolak semua tafsirnya.

Dari uraian di atas dapat dinyatakan bahwa, tafsir *bi al-ra'yi* adalah upaya menjelaskan makna ayat al-Qur'an dengan menggunkan kemampuan akal pikiran namun tetap dalam batasan yang tidak melenceng dari sharī'ah Islam dan syarat-syarat yang telah ditentukan oleh para ulama.

Pemahaman ulama tafsir terhadap tafsir *bi al-ra'yi* membagi mereka dalam dua golongan, yaitu ulama tafsir yang melarang dan membolehkan tafsir *bi al-ra'yi*. Umumnya yang melarang melakukan penafsiran al-Qur'an dengan *al-ra'yu* adalah golongan ulama salaf.

Menurut mereka yang tidak membolehkan, pada tafsir *bi al-ra'yi* seorang mufasir menerangkan makna-makna yang terkandung di balik teks al-Qur'an hanya berpegang pada pemahaman sendiri dan penyimpulannya (*istinbāṭ*) didasarkan pada akal semata. Landasan pemahamannya juga jauh dari ruh syari'at dan nas-nasnya. <sup>38</sup>

Namun sebagian besar ulama membolehkan menafsirkan dengan menggunakan metode tafsir *bi al-ra'yi*. Dengan tingkat kehati-hatian (*ikhtiyāṭ*) yang tinggi, mereka menempuh jalur *al-jam'u wa al-tafrīq* (mengkompromikan dan memilah-milah) sehingga mereka memunculkan beberapa syarat bagi mufasir sebagai ketentuan baku yang telah disepakati.<sup>39</sup>

Para ulama tafsir yang membolehkan penafsiran al-Qur'an dengan menggunakan *al-ra'yu*, berpijak pada berbagai ayat al-Qur'an yang

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Manna'al-Qattan, *Mabahis fī 'Ulūm al-Qur'an*, h. 302

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Mannā' al-Qaṭṭān, *Mabāhis tī 'Ulūm al-Qur'ān*, h. 186; Al-Żahabī, *Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn*, Jilid. I, h. 264.

mendorong supaya berijtihad dan memikirkan ayat-ayatnya, guna mengetahui hukum-hukum yang ada di balik rangkaian ayat-ayat di dalamnya.

Berdasarkan perbedaan pendapat para ulama tentang boleh dan tidaknya penggunaan al-ra'yu dalam menafsirkan al-Qur'an. Selanjutnya, tafsīr bi al-ra'yi terbagi menjadi dua bagian, yaitu: Pertama, Tafsīr bi al-ra'yi al-maḥmūdah adalah suatu penafsiran yang sesuai dengan kehendak syari'at (penafsiran oleh orang yang menguasai aturan syari'at), jauh dari kebodohan dan kesesatan, sesuai dengan kaidah-kaidah bahasa arab, serta berpegang pada uslub-uslubnya dalam memahami nas-nas Qur'ānīyah. 40; dan kedua, tafsīr bi al-ra'yi al-mażmūmah adalah penafsiran al-Qur'an tanpa berdasarkan ilmu, atau mengikuti hawa nafsu dan kehendaknya sendiri, tanpa mengetahui kaidah-kaidah bahasa atau syari'ah. Atau dia menafsirkan ayat berdasarkan mazhabnya yang rusak maupun bid'ahnya yang tersesat. 41

Dari uraian di atas, dapat diketahui bahwa kelompok ulama yang menilai haramnya menggunakan *al-ra'yu* dalam menafsirkan al-Qur'an hanya berlaku ketika dalam menafsirkan ayat al-Qur'an dengan *ra'yu* itu tidak terdapat dasar sama sekali atau dilaksanakan tanpa pengetahuan kaidah bahasa Arab, pokok-pokok hukum syari'at dan sebagainya, atau penafsirannya tersebut dipakai untuk menguatkan kemauan nafsu belaka.

<sup>40</sup>Muḥammad 'Alī al-Ṣābūnī, *al-Tibyān fi 'Ulūm al-Qur'ān* (Cet. II; Karachi: al-Bushr Publisher, 2011), h. 101-102.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Muḥammad 'Alī al-Ṣābūnī, al-Tibyān fi 'Ulūm al-Qur'ān, h. 195.

## 3. Tafsir bi al-Isyārah / Tafsīr al-Isyārī

Kata *isyāra* secara etimologi berasal dari akar kata *syawwara* (شؤر) yang berarti menunjukkan atau memeri isyarat (أومِ). 42 Menurut al-Kafawī dalam *al-Kullīyyāt, al-isyārah* berarti menjelaskan dengan sesuatu yang tampak dengannya dapat dipahami maksud dari sebuah pembicaraan. 43 Sedang, menurut al-Jurjānī (w. 816 H) dalam *Mu'jam al-Ta'rīfāt*, kata *al-isyārah* berarti suatu bentuk kalimat yang memiliki makna yang tetap, tetapi menunjuk kepada makna yang lain. 44

Adapun yang dimaksud dengan *al-tafsīr al-Isyārī*, maka didapati beberapa definisi terminologis dari rumusan para ulama di antaranya:

- a. Menurut al-Ghazālī *al-tafsīr al-Isyārī* adalah usaha mentakwilkan ayat-ayat al-Qur'an bukan dengan makna zahirnya malainkan dengan suara hati nurani, setelah sebelumnya menafsirkan makna zahir dari ayat yang dimaksud.<sup>45</sup>
- b. 'Alī al-Ṣābūnī menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan *al-tafsīr* al-Isyārī adalah Penafsiran al-Qur'an yang berlainan menurut zahir ayat karena adanya petunjuk-petunjuk yang tersirat dan hanya diketahui oleh sebagian ulama, atau hanya diketahui oleh orang yang mengenal Allah yaitu orang yang berkepribadian luhur dan telah terlatih jiwanya (*mujahadah*) yang mendapat pencerahan ilmu dari sisi Allah swt.<sup>46</sup>

<sup>42</sup>Al-Fairūz Ābādī, Al-Qāmūs al-Muhīt, h. 899.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Al-Kafawi, *Al-Kulliyyat: Muʻjam fi al-Muṣṭlaḥāt wa al-Furūq al-Lughwiyah,* h. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Al-Jurjānī, *Mu'jam al-Ta'rīfāt*, h. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Aḥmad Zuhri, *Risalah Tafsir: Berinteraksi dengan Alquran Versi Imam Al-Ghazali* (Cet. I; Bandung: Citapusaka Media, 2007), h. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Al-Sābūnī, *al-Tibyān fī 'Ulūm al-Qur'an*, h. 116

- c. Menurut 'Ubaidū, *al-tafsīr al-Isyārī* adalah penafsiran al-Qur'an yang mengacu pada pentakwilan ayat dengan sesuatu yang berbeda dengan makna lahitiyah ayat karena adanya berbagai petunjuk implicit yang dijumpai oleh mufasir penganut suluk dan tasawuf.<sup>47</sup>
- d. Adapula yang mendefinisikan *al-tafsīr al-Isyārī* sebagai sebuah bentuk *ta'wīl* terhadap ayat-ayat al-Qur'an tidak sebagaimana yang tampak disebabkan adanya petunjuk tersirat yang hanya tampak dan diketahui oleh ulama terterentu atau ahli suluk, makna tersirat tersebut memiliki kesesuaian dengan makna lahiriyah teks ayat al-Qur'an dalam berbagai sisi syari'at. 48

Berdasarkan berbagai rumusan definisi terminologis di atas, dapat dipahami bahwa *al-tafsīr al-Isyārī* adalah suatu bentuk penafsiran al-Qur'an, di mana seorang mufasir berpendapat dengan makna lain tidak sebagaimana yang tersurat dalam al-Qur'an. Makna dan maksud yang implisit tersebut hanya diketahui oleh mereka yang hatinya telah tercerahkan oleh Allah swt melalui ilmu *al-lādunnī* atau *al-wahhābī* melalui perantaraan ilham (*al-ilhām al-ilāhī*) yang hanya diberikan kepada orang-orang saleh yang dikaruniai pemahaman dan pengetahuan khusus.

Secara global *tafsīr bi al-isyārah* disyari'atkan dalam Islam, berdasarkan firman Allah swt. QS Muhammad/47: 24

<sup>47</sup>'Ubaidū, *Dirāsāt wa Mabāḥis fī Tārīkh al-Tafsīr wa Manāhij al-Mufassirīn*, h. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Al-'Ikk, *Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā'iduhu*, h. 205.; Muṣṭafā al-Bughā dan Muḥyi al-Dīn Mastū, *al-Wāḍiḥ fī 'Ulūm al-Qur'an* (Cet. II; Damsyiq: Dār al-Kalim al-Tayyib, 1998), h. 239.

### Terjemahnya:

Maka tidakkah mereka menghayati al-Qur'an, ataukah hati mereka sudah terkunci?<sup>49</sup>

Ayat ini mengisyaratkan bahwa orang-orang kafir tidak memahami maksud dari perkataan/firman Allah swt., sehingga mereka wajib untuk mentadabburi ayat-ayat al-Qur'an, agar mereka memahami makna dibalik ayat-ayat tersebut serta tujuan-tujuannya. Pada ayat di atas Allah swt. tidak bermaksud untuk menyatakan bahwa orang-orang kafir tidak memahami ayat sebagaimana yang tampak atau Allah swt. tidak menyuruh mereka untuk memahami lahiriyah ayat saja, karena orang arab musyrik sangat memahami ayat al-Qur'an secara lahiriyah. Tapi yang Allah swt. maksud pada ayat di atas adalah; bahwa mereka tidak memahami maksud Allah swt. dari kitab yang ada dalam al-Qur'an (mereka tidak memahami maksud al-Qur'an), maka Allah swt. menyuruh mereka untuk merenungkan ayat al-Qur'an hingga mereka mengetahui maksud dan tujuan al-Qur'an tersebut. Itulah yang disebut dengan isyarat yang tidak diketahui dan tidak terpikir oleh orang musyrik tersebut, karena keingkaran dan kekufuran yang ada dalam hati mereka. <sup>50</sup> AS ISLAM NEGERI

Penjelasan di atas menunjukkan, bahwa ayat QS Muhammad/ 47: 24 di atas mengisyaratkan bahwa ayat-ayat al-Qur'an harus difahami tidak sebagaimana yang tampak dan tersurat saja, tetapi juga harus difahami kandungan yang taersirat darinya, dan hal tersebut dibutuhkan kebersihan hati melalui proses *tadabbur*. Meskipun demikian, mayoritas ulama melarang penafsiran al-Qur'an, sebab dikhawatirkan orang yang menafsirkan al-Qur'an dengan menjadikan *isyārah* sebagai sumber

<sup>49</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 509.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Al-'Ikk, *Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā'iduhu*, h. 207.

utamanya, mejelaskannya sesuai dengan hawa nafsunya semata atau sesuai dengan mazhab yang dianutnya. Hal ini merupakan bentuk *taqawwul* (berdusta atas nama Allah swt) yang sangat dikecam oleh Allah swt., sebagaimana yang dijelaskan dalam QS. al-Ḥāqqah/69:43-47

### Terjemahnya:

Ia (Al-Qur'an) adalah wahyu yang diturunkan dari Tuhan seluruh alam. Dan sekiranya Dia (Muhammad) Mengadakan sebagian perkataan atas (nama) Kami, pasti Kami pegang dia pada tangan kanannya. Kemudian Kami potong pembuluh jantungnya. Maka tidak seorangpun dari kamu yang dapat menghalangi (Kami), untuk menghukumnya. <sup>51</sup>

Ayat ini menunjukkan secara jelas dan nyata, bahwa al-Qur'an adalah *kalāmullah* yang diwahyukan kepada Muhammad saw.,, dan beliau tidak mengada-adakan sebagian perkataanpun atas nama Allah swt,. Jika memperadakan kata-kata selain dari apa yang telah diwahyukan diancam sangat keras oleh Allah swt., dengan pemotongan urat nadi, apalagi menafsirkannya dengan penafsiran yang mengada-ada yang sesuai dengan hawa nafsu atau mazhab tertentu. Dengan dasar ini para ulama yang melarang penafsiran al-Qur'an melalui *isyārat*, menilai bahwa penafsiran al-Qur'an secara *isyārī* merupakan bentuk penfsiran yang bāṭil, sebab dikhawatirkan penafsiran tersebut dapat mengalihkan seseorang dari kemurnian Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Kementerian Agama RI, al-Qur'an dan Terjemah, h. 568.

Dalam pada itu, sebagian ulama membolehkan penafsiran al-Qur'an secara  $isy\bar{a}r\bar{i}$ , tetapi kebolehan tersebut terikat oleh beberapa persyaratan di antaranya:

- a. Tidak berseberangan dengan makna lahiriyah ayat al-Qur'an
- b. Tidak memandang bahwa makna implisit satu-satunya makna ayat yang lebih benar dari makna lahiriyahnya.
- c. Tidak menafsirkannya dengan penafsiran yang sangat jauh menyimpang dari konteks dan lemah.
- d. Tidak bertentangan dengan syari'at yang *mutawātir* dan akal sehat
- e. Harus mendapat dukungan dari dalil-dalil syari'at yang dikenal dalam Islam.<sup>52</sup>
- f. Pada lafal yang ditafsirkan terdapat indikasi bagi (makna isyari) tersebut
- g. Antara makna isyari dengan makna ayat terdapat hubungan yang erat. 53

Berdasarkan uraian di atas, maka *al-tafsīr bi al-isyārah* dapat dibagi menjadi dua bagian, yaitu: 1) *al-tafsīr al-isyārī al-maqbūlah*, yaitu penafsiran al-Qur'an berdasarkan *isyārah* (intuisi) yang memenuhi lima syarat bolehnya penafsiran dengan menggunakan intuisi; 2) *al-tafsīr al-isyārī al-mardūdah*, yaitu penafsiran al-Qur'an berdasarkan *isyārah* (intuisi) yang tidak memenuhi salah satu dari lima syarat bolehnya penafsiran dengan menggunakan intuisi.

<sup>53</sup>Mannā' Khalīl al-Qaṭṭạn, *Mubahis fī 'Ulūm al-Qur'ān*, Terj. Drs. Mudzakir AS, (Jakarta: Pustaka Lintera Antar Nusa, 1992, h. 496.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Al-'Ikk, *Uṣūl al-Tafsīr wa Qawā'iduhu*, h. 208.; Muṣṭafā al-Bughā dan Muḥyi al-Dīn Mastū, *al-Wādiḥ fī 'Ulūm al-Qur'an*, h. 240.

Syarat-syarat di atas, menunjukkan bahwa hasil penafsiran yang bersumber dari intuisi dan sejalan dengan kaidah dan teknik interpretasi penafsiran al-Qur'an yang *mu'tabar*, maka hasil penafsiran tersebut dapat diterima (*maqbūl*). Namun, jika diketahui bahwa hasil penafsiran yang bersumber dari intuisi tersebut tidak memenuhi empat syarat di atas dan bertentangan dengan kaidah dan teknik interpretasi penafsiran al-Qur'an yang *mu'tabar*, maka hasil penafsiran tersebut menjadi tertolak (*mardūd*).

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa *al-tafsīr al-isyārī* adalah penafsiran al-Qur'an yang menggunakan empat sumber, yaitu: 1) makna lahiriyah teks al-Qur'an melalui *tilāwah*; 2) makna bāṭinīyah al-Qur'an melalui pemahaman; 3) makna dan batasan hukum al-Qur'an melalui halal dan haram yang dikandungnya; dan 4) makna telaah dan maksud serta tujuan al-Qur'an yang dapat mencerahkan jiwa dan hati manusia sebagai sebuah bentuk pemahaman dari Allah swt (*fikih min Allah*).

### C. Corak Tafsir

Tafsir al-Qur'an sebagai usaha untuk memahami dan menerangkan maksud dan kandungan ayat-ayat suci mengalami perkembangan yang cukup bervariasi. Corak penafsiran al-Qur'an adalah hal yang tak dapat dihindari. Berbicara tentang karakteristik dan corak sebuah tafsir, di antara para ulama membuat pemetaan dan kategorisasi yang berbeda-beda. Ada yang menyusun bentuk pemetaannya dengan tiga arah, yakni; pertama, metode (misalnya; metode ayat antar ayat, ayat dengan hadits, ayat dengan kisah israiliyyat), kedua, teknik penyajian (misalnya; teknik runtut dan

topikal), dan ketiga, pendekatan (misalnya; *fikih*i, falsafi, shufi dan lainlain).<sup>54</sup>

Kemudian ada juga yang memetakannya dengan dua bagian. *Pertama*, komponen eksternal yang terdiri dari dua bagian: 1) jati diri al-Qur'an (sejarah al-Qur'an, sebab *nuzūl*, *qirā'āt*, *nāsikh mansūkh*, *munāsabah*, dan lain-lain).; 2) kepribadian mufasir (akidah yang benar, ikhlas, netral, sadar, dan lain-lain).; *Kedua*, komponen internal, yaitu unsur-unsur yang terlibat langsung dalam proses penafsiran. Dalam hal ini, ada tiga unsur yang digunakan yaitu: metode penafsiran, corak penafsiran, dan bentuk penafsiran.

M. Quraish Shihab mengatakan, bahwa corak penafsiran yang dikenal selama ini, antara lain [a] corak sastra bahasa, [b] corak filsafat dan teologi, [c] corak penafsiran ilmiah, [d] corak fiqih atau hukum, [e] corak tasawuf.

Bermula pada masa Syaikh Muhammad Abduh [1849-1905], corak-corak tersebut mulai berkembang dan perhatian banyak tertuju kepada corak sastra budaya kemasyarakatan. Yakni suatu corak tafsir yang menjelaskan petunjuk-petunjuk ayat-ayat al-Qur'an yang berkaitan langsung dengan kehidupan masyarakat. Dengan mengemukakan petunjuk-petunjuk tersebut dalam bahasa yang mudah dimengerti tapi indah didengar. Sebagai bandingan, bahwa secara umum pendekatan yang sering dipakai oleh para mufasir adalah: [a] Bahasa, [b] Konteks antara kata dan ayat, dan [c] Sifat penemuan ilmiah.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>M.Alfatih Suryadilaga dkk, *Metodologi Ilmu Tafsir* (Cet. I; Yogyakarta: TERAS, 2010), h. 12

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> M. Quraish Shihab, *Membumikan al-Qur'an* (Cet. I; Bandung: Mizan. 1992). h.
72.

Corak penafsiran Qur'an tidak terlepas dari perbedaan, kecenderungan, interest, motivasi mufasir, perbedaan misi yang diemban, perbedaan kedalaman (*capacity*) dan ragam ilmu yang dikuasai, perbedaan masa, lingkungan serta perbedaan situasi dan kondisi, dan sebagainya. Kesemuanya menimbulkan berbagai corak penafsiran yang berkembang menjadi aliran yang bermacam-macam dengan berbagai metode yang berbeda-beda.

Dari uraian di atas, maka yang dimaksud dengan corak tafsir adalah nuansa atau sifat khusus yang mewarnai sebuah penafsiran dan merupakan salah satu bentuk ekspresi intelektual seseorang mufasir, ketika ia menjelaskan maksud-maksud ayat al-Qur'an. Artinya bahwa kecenderungan pemikiran atau ide tertentu mendominasi sebuah karya tafsir.

Tafsir al-Qur'an bila dilihat dari segi corak atau kecenderungannya yang digunakan oleh mufasir pada dasarnya terdiri dari beberapa corak, di antaranya:

### 1. Tafsīr al-Sūfī

Seiring dengan meluasnya budaya dan berkembang pesatnya ilmu pengetahuan, dalam bidang tasawuf tak luput mengalami perkembangan dan membentuk kecendrungan para penganutnya menjadi dua arah yang mempunyai pengaruh di dalam menafsirkan al-Qur'an. <sup>56</sup> Untuk tafsir dengan corak tasawuf dapat dibagi menjadi dua macam, yaitu:

### 1) Tasawuf Teoritis

Penganut aliran ini meneliti dan mengkaji al-Qur'an berdasarkan teoriteori mazhab yang sesuai dengan ajaran mereka. Mereka berupaya menemukan faktor-faktor yang mendukung teori dan ajaran mereka, sehingga aliran ini

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Al-Farmāwī, *Metodologi Tafsir Maudhu'i.* h. 17

tampak berlebih-lebihan dalam memahami ayat, dan penafsirannya sering keluar ari arti zhahir yang di maksudkan oleh syara' dan di dukung oleh kajian bahasa. Penafsiran yang demikian ditolak dan sangat sedikit jumlahnya. <sup>57</sup>

### 2) Tasawuf Praktis

Yang dimaksud dengan tasawuf praktis adalah tasawuf yang mempraktekkan gaya hidup zuhud dan meleburkan diri dalam ketaatan kepada Allah SWT.

Para tokoh aliran ini menamai tafsir mereka dengan istilah *al-tafsīr al-isyārī*, yaitu menta'wil ayat-ayat berbeda dengan arti zhahirnya yaitu berdasarkan isyarat-isyarat tersembunyi yang hanya nampak oleh para pemimpin suluk, namun tetap dapat dikompromikan dengan arti *zhahir* yang di maksud.<sup>58</sup>

Penafsiran seperti ini dapat di terima selama memenuhi syarat-syarat sebagai berikut:

- a). Tidak menafikan arti zhahir ayat.
- b). Didukung oleh dalil syara' tertentu.
- c). Tidak bertentangan dengan syara' dan akal.

Mufasir tidak boleh mengklaim itulah satu-satunya tafsir yang dumaksud, dan menafikan sepenuhnya arti zhahir, akan tetapi aia harus mengakui arti zhahir itu terlebih dahulu.

# 2. Tafsīr al-Fikih AKASSA

Tafsir corak *fikih* adalah penafsiran yang dibangun berdasarkan wawasan mufasirnya dalam teori ilmu *fikih*. Tafsir semacam ini seakan akan melihat al-

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Al-Żahabi, *al-Tafsir wa al-Mufassirūn*, Jilid. III, h. 16

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Al-Farmāwī, *Metodologi Tafsir Maudhu'i.* h. 17

Qur'an sebagai kitab suci yang berisi ketentuan-ketentuan perundang-undangan atau menganggap al-Qur'an sebagai kitab hukum.

Para sahabat setiap kali menemukan kesulitan untuk memahami hukum yang terdapat di dalam al-Qur'an mereka langsung bertanya kepada Nabi SAW, dan beliau pun langsung menjawab. Jawaban Rasulullah SAW inilah sebagai *al-Tafsir al-Fikihi*. Sepeninggalan Rasulullah SAW, sahabat mencari keputusan hukum dari al-Qur'an dan berusaha menarik kesimpulan dari hukum syari'ah berdasarkan ijtihad. Hasil ijtihad mereka inilah yang juga di sebut *al-Tafsir al-Fikihi*. Demikian pula dimasa tabi'in.

Al-Tafsīr al-Fikihī terus tumbuh dan berkembang pesatbersama berkembang pesatnya ijtihad. Pada masa lahir mazhab fiqih yang empat dan lainnya banyak muncul masalah-masalah hukum yang belum ada ketentuan hukumnya dari ulama terdahulu, karena hal tersebut belum pernah terjadi pada zaman mereka. Maka para imam mazhab berusaha memecahkan masalah tersebut dengan merujuk kepada al-Qur'an dan sunnah serta sumber hukum lainnya, sehingga dapat menarik kesimpulan dan meyakini sebagai sumber hukum yang benar yang di dukung oleh dalil-dalil dan bukti. <sup>59</sup>

Perkembangan selanjutnya para imam mazhab memiliki banyak pengikut. Sebagian pengikutya ada yang sangat fanatik, sehingga mereka menafsirkan ayat hanya dari sudut pandang mazhab mereka saja. Sebagian dari mereka ada pula yang bersifat obyektif, yang menafsirkan ayat secara bebas dari sudut pandang bebagai mazhab yang sesuai dengan nalar mereka.

al-Tafsīr al-Fikihī ini tersbar luas di dalam halaman bebagai kitab fiqih yang di karang oleh tokoh dari berbagai mazhab. Terutama setelah masa

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Al-Farmāwī, *Metodologi Tafsir Maudhu'i.* h. 19

kondifikasi, banyak ulama yang menulis karya tafsir yang sesuai dengan pandangan mazhab mereka. $^{60}$ 

### 3. Tafsīr al-Falsafī

Latar belakang timbulnya corak ini adalah karena tersebarluasnya dan bertemunya aneka budaya, pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan dan budaya kemudian gerakan penerjemahan tumbuh dan giat dilaksanakan dimasa Dinasti Bani Abbas. Berbagai sumber perbendaharaan ilmu digali, dan aneka macam pustaka diterjemahkan termasuk buku-buku falsafa karya filisof Yunani.

Pandangan tokoh-tokoh islam terhadap falsafah terbagi kepada dua golongan: *Pertama*, golongan yang menolak falsafat, karena mereka menemukan adanya pertentangan antara falsafat dengan agama, sehingga mereka berupaya menjauhkan filsafat dari umat dan menolak filsafat berdasarkan alasan dan dalil yang mereka anggap memadai. Tokoh pelopor kelompok iniadalah *al-Imam al-Ghazali* dan *al-Fakr al-Razi. Kedua*, golongan yang mengagumi dan menerima filsafat, meskipun di dalamnya terdapat ide-ide yang bertentangan dengan nash dan syara'. Mereka berupaya mengkompromikan antara falsafat dan agama untuk mencapi titik temu. Namun usahanya hingga kini belum berhasil, sebab penjelasan mereka tentang ayat-ayat al-Qur'an semata-mata berangkat dari sudut pandang teori-teori falsafi, yang didalamnya banyak hal yang tidak mungkin diterapkan dan dipaksakan terhadap nash-nash al-Qur'an.

Diantara kitab-kitab tafsir bercorak falsafi yang di tulis oleh golongan pertama adalah kitab tafsir *Mafatih al-Ghaib*, oleh al-Fakhr al-Razi (w. 606 H). sedangkan dari golongan kedua tidak ditemukan adanya kitab tafsir berorak falsafi yang mereka tulis.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Al-Farmāwī, *Metodologi Tafsir Maudhu'i.* h. 21.

### 4. Tafsīr al-'Ilmī

Ajakan al-Qur'an adalah ajakan ilmiah, yang berdiri diatas pembebasan akal dari tahayul untuk keluasan berfikir. Allah swt. memerintahkan kita untuk memikirkan wahyunya yang tertulis selain itu Allah swt. juga memerintahkan kita untuk memikirkan wahyunya yang tampak, yaitu alam. Oleh karena itu didalam al-Qur'an banyak ayat yang memerintahkan kita untuk berfikir.

Meskipun ayat *qauniyah* secara tegas dan khusus tidak ditujukan pada para ilmuan, namun pada hakikatnya merekalah yang diharapkan meneliti dan memahami ayat-ayat *qauniyah* tersebut, karena mereka memiliki sarana dan kompetensi dibanding tokoh-tokoh di bidang ilmu lainnya.

Para ulama menyadari hal demikian sehingga sebagian dari mereka mencoba menafsirkan ayat-ayat *qauniyah* berdasarkan kebahasaan, keunikannya, serta berdasarkan kajian ilmu pengetahuan maupun hasil kajian terhadap gejala atau fenomena alam.

Jadi, tafsir '*Ilmi* adalah sebuah upaya pendekatan al-Qur'an melalui kajian ilmu pengetahuan untuk mendapatkan apa yang di isyaratkan oleh al-Qur'an sebagai rahmat dan hidayah Allah swt.<sup>61</sup>

Diantara ulama yang gigih mendukung corak al-Tafsir al-'Ilmi ini adalah:

- a). Imam al-Fakhr al-Razi, melalui kitab tafsirnya yang besar, *Mafatiḥ al-Ghaib*.
- b). Al-imam al-ghazali, melalui kitab tafsirnya, Jawāhir al-Qur'ān.
- c). Al-Imam al-Suyuthi, melalui kitabnya, al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān.

 $<sup>^{61} \</sup>rm Badri$  Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur'an (Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2004), h. 109.

## 5. Tafsīr Adābi al-Ijtimā'ī

Sebagai salah atu akibat perkembangan modern adalah munculnya corak tafsir yang mempunyai karakteristik tersendiri, berbeda dari corak tafsir lainnya dan memiliki corak tersendiri yang benar-benar baru bagi dunia tafsir dengan cara:

- 1) Mengemukakan ungkapan al-Qur'an secara teliti.
- Menjelaskan makna-makna yang dimaksud oleh al-Qur'an dengan menggunakan gaya bahasa yang indah dan menarik.
- 3) Langkah berikutnya mufasir berusaha menghubungkan nash-nash al-Qur'an yang dikaji dengan kenyataan sosial dan sistem budaya yang ada.

Pembahasan tafsir dengan menggunakan corak ini sepi dari penggunaan ilmu dan teknologi, dan tidak akan menggunakan istilah-istilah tersebut kecuali jika dirasa perlu dan hanya sebatas kebutuhan.<sup>62</sup>

Muhammad Husain al-Żahabi menyatakan, bahwa tafsir yang bercorak *al-Adābi al-Ijtimā'i* adalah tafsir yang menyinggung segi *balāgah*, keindahan bahasa al-Qur'an, dan ketelitian segi redaksinya, dengan menerangkan makna dan tujuan diturunkannya al-Qur'an. Kemudian mengaitkan kandungan ayat-ayat al-Qur'an itu dengan hukum alam (*sunnatullah*) dan aturan kehidupan kemasyarakatan. Tafsir ini berusaha untuk memecahkan problema kehidupan umat Islam pada khususnya, dan umat manusia pada umumnya.

Adapun Mannā' al-Qaṭṭān memberikan batasanya dengan menyataka bahwa tafsir corak *al-Adabi al-Ijtimā'i* adalah tafsir yang diperkaya oleh riwayat dari *salaf al-ummah* dan uraian tentang *Sunatullah* yang harus berlaku pada masyarakat. Disamping itu, menguraikan gaya ungkapan al-Qur'an dengan menyinggung maknanya melalui ibarat-ibarat yang mudah dicerna. Serta

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Al-Farmāwī, *Metodologi Tafsir Maudhu'i.* h. 28

berusaha menerangkan masalah-masalah yang asing dengan maksud mengembalikan kemuliaan dan kehormatan Islam dan umatnya serta mengobati penyakit-penyakit kemasyarakatan dengan pendekatan petujukan al-Qur'an.<sup>63</sup>

### 6. Tafsīr Lugawī

Tafsīr lugawī adalah tafsir yang mencoba menjelaskan makna-makna al-Qur'an dengan menggunakan kaidah-kaidah kebahasaan. Seseorang yang ingin menafsirkan al-Qur'an dengan pendekatan bahasa harus mengetahui bahasa yang digunakan al-Qur'an yaitu bahasa arab dengan segala seluk-beluknya, baik yang terkait dengan nahwu, balagah dan sastranya.

Tafsir lugawi dengan berbagai macam penyajian dan pembahasannya tidak akan keluar dari dua kelompok besar yaitu:

- a. *Tafsir lugawī* yang murni atau lebih banyak membahas hal-hal yang terkait dengan aspek bahasa saja, seperti tafsir *Ma'āni al-Qur'an* karya al-Farra', *Tafsir al-Jalalain* karya al-Suyūṭi dan al-Mahally.
- b. *Tafsir lugawī* yang pembahasannya campur-baur dengan pembahasan lain seperti hukum, teologi dan sejenisnya, seperti *Tafsir al-Ṭabarī* karya Ibn Jarīr al-Ṭabarī, *Mafātih al-Ṣaib* karya al-Fakhruddin al-Razy, dan sebagian besar tafsir dari awal hingga sekarang, termasuk *Tafsir al-Mishbah* yang disusun oleh Quraish Shihab.

Dari enam corak penafsiran ini kemudian dalam perkembangannya memungkinkan munculnya corak lain seiring perkembangan dan kebutuhan zaman. Sebab, zaman senantiasa mengikut dan tunduk kepada aturan-aturan Allah swt., yang termaktub di dalam al-Qur'an.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir al-Qur'an, h. 177.

#### D. Metode Tafsir

Al-Qur'an adalah sumber ajaran Islam. Laksana samudera yang keajaiban dan keunikannya tidak pernah sirna di telan masa, sehingga lahirlah bermacam-macam tafsir dengan metode yang beraneka ragam. Para ulama telah menulis dan mempersembahkan karya-karya mereka dibidang tafsir ini dan menjelaskan metode-metode yang digunakan oleh masing-masing mufasir. Metode-metode yang dimaksud adalah metode taḥlīlī, ijmālī, muqāran, dan mauḍū'ī. Berikut akan diuraikan tentang keempat metode penafsiran al-Qur'an ini:

### 1. Tafsīr al-Taḥīili

Kata *taḥlīlī* adalah bahasa Arab yang berasal *ḥallala-yuḥallilu-taḥlilan* yang berarti *to analize* atau *detailing, analyzing,* menganalisa atau mengurai, dan kata *tahlīlī* berarti *analytic* atau *analytical*.<sup>64</sup>

Metode *taḥlīlī*, yang dinamai oleh Bāqir al-Ṣadr sebagai metode *tajzī'ī*, adalah satu metode tafsir yang seorang mufasir berusaha menjelaskan kandungan ayat-ayat al-Qur'an dari berbagai seginya dengan memperhatikan runtunan ayat-ayat al-Qur'an sebagaimana tercantum di dalam mushaf.<sup>65</sup>

Al-Farmāwi mendefinisikan tafsir *taḥlīlī* sebagai suatu metode tafsir yang bermaksud menjelaskan kandungan ayat-ayat al-Qur'an dari seluruh aspeknya. 66 Dan menerangkan makna-makna yang tercakup

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Abdullah Darraz, *Al-Naba' al-'Aẓīm*, (Cet. I; Mesir : Dār Al-'Urubah, 1960), h. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Mohammad Nor Ichwan, *Memasuki Dunia al-Qur'an* (Cet. I; Semarang: Lubuk Raya, 2001), h. 247. Bandingkan. Nashruddin Baidan, *Metodologi Penafsiran Al-Quran* (Cet.I, Yogyakarya: Pustaka Pelajar, 1998), h. 31.

<sup>66</sup> Al-Farmāwī, Metodologi Tafsir Maudhu'i. h. 23-24.

didalamnya sesuai dengan keahlian dan kecenderungan mufasir dalam menafsirkan ayat-ayat tersebut. Dan ia juga menguraikan bahwa penjelasan makna tersebut bisa tentang makna kata, susunan kalimatnya, asbāb al-nuzūlnya.

Metode ini terkadang menyertakan perkembangan kebudayaan generasi Nabi, Sahabat maupun Tābi'īn, dan terkadang pula diisi dengan uraian-uraian kebahasaan dan meteri-materi khusus lainnya yang kesemuanya ditujukan untuk memahami al-Qur'an yang mulia ini. 67 Sedangkan M. Quraish Shihab berpendapat bahwa tafsir *taḥlīlī* merupakan suatu bentuk tafsir dimana mufasirnya berusaha menjelaskan kandungan ayat-ayat al-Qur'an dari berbagai seginya dengan memperhatikan runtutan ayat-ayat al-Qur'an sebagaimana tercantum dalam al-Qur'an. 68 Prosedur ini dilakukan dengan mengikuti susunan *muṣhaf*, surah per surah, dan ayat per ayat.

Perlu untuk dicatat, bahwa yang menjadi ciri dari metode ini bukan pada penafsiran al-Qur'an dari awal *muṣḥaf* hingga akhirnya, melainkan terletak pada pola analisisnya. Artinya, selama pembahasan tafsirnya tidak mengikuti pola perbandingan, atau tipikal, dan atau juga global, maka penafsiran tersebut dapat digolongkan ke dalam tafsir analitis (taḥlīlī). Dengan demikian, maka penafsiran al-Qur'an dengan menggunakan metode ini, mufasir menguraikan hal-hal yang berhubungan dengan ayat secara analitis mulai dari sisi kosa kata ayat, *asbāb al-nuzūl*, *munāsabah*, menguraikan berbagai riwayat dan pendapat baik yang berasal dari Nabi

<sup>67</sup>Badr Al-Din Muhammad bin Abd.Allah Al-Zarkasyī, *Al-Burhān fī 'Ulūm al-Qur'ān* (Cet. I; Kairo: al-Ḥalaby, 1957), Jilid I, 187.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> M. Ouraish Shihab, *Membumikan al-Our'an*, h. 86.

saw., para sahabat, *tābi'īn*, para ulama tafsīr, dan bahkan para ulama *fikih* dan lainnya.

Metode taḥlīlī tidak terlepas dari berbagai kelebihan dan keterbatasan, di antara kelebihan dari metode ini: Pertama, mempunyai ruang lingkup yang luas, artinya dapat dikembangkan dalam berbagai corak sesuai dengan keahlian dari masing-masing mufasir. Kedua, memuat berbagai ide, dimana melalui metode ini seorang mufasir memiliki kesempatan yang lebih luas untuk dapat mengeksplorasi berbagai ide dan gagasannya dalam menguak berbagai kandungan ayat-ayat al-Qur'an. Itu berarti, bahwa pola penafsiran dengan metode ini dapat menampung dan memberi ruang bagi berbagai ide yang terpendam dalam benak seorang mufasir.<sup>69</sup>

Sedangkan keterbatasan dari metode ini, di antaranya: *Pertama*, menjadikan petunjuk al-Qur'an bersifat parsial atau terpecah-pecah, sehingga terasa seakan-akan al-Qur'an memberikan pedoman secara tidak utuh dan tidak konsisten, karena penafsiran yang diuraikan dalam satu ayat akan berbeda dari penafsiran bagi ayat yang lain yang sama dengannya. *Kedua*, melahirkan sikap subjektifitas, sebab metode ini memberikan peluang yang sangat luas kepada mufasir untuk mengemukakan berbagai ide dan pemikirannya, terkadang seorang mufasir tidak menyadari bahwa penafsirannya bersifat subjektif, dan tidak menutup kemungkinan munculnya penafsiran yang didasarkan pada hawa nafsu dan pembelaan terhadap mażhab tertentu, tanpa mengindahkan berbagai kaidah yang

<sup>69</sup>Nashruddin Baidan, *Metodologi Penafsiran Al-Quran*, h. 52.

berlaku dalam ilmu tafsir.; dan *Ketiga*, metode ini memudahkan masuknya berbagai macam *isrāīlīyāt*.<sup>70</sup>

### 2. Tafsīr al-Ijmālī

Kata *Ijmālī* secara bahasa artinya ringkasan, ikhtisar, global dan penjumlahan. Adapun yang dimaksud dengan tafsir *ijmālī* adalah penafsiran al-Qur'an yang dilakukan dengan cara mengemukakan isi kandungan al-Qur'an melalui pembahasan yang bersifat umum (global), tanpa uraian apalagi pembahasan yang panjang dan luas, juga tidak dilakukan secara rinci. Keterangan lain menyebutkan bahwa metode tafsir *ijmālī* berarti menafsirkan ayat al-Qur'an yang dilengkapi dengan penjelasan yang mengatakan bahwa sistematika penulisannya adalah menurut urutan ayat dalam muṣhaf al-Qur'an dengan bahasa yang populer, mudah dipahami, enak dibaca dan mencakup. <sup>71</sup>

Dengan demikian, metode tafsir *ijmālī* berarti cara sistematis untuk menjelaskan atau menerangkan makna-makna al-Qur'an baik dari aspek hukum dan hikmahnya dengan pembahasan yang bersifat umum ( global ), ringkas, tanpa uraian yang panjang lebar dan tidak secara rinci tapi mencakup sehingga mudah dipahami oleh semua orang mulai dari orang yang berpengetahuan rendah sampai orang-orang yang berpengetahuan tinggi.

Sistematika uraian dalam tafsir *ijmālī*, seorang penafsir membahas ayat demi ayat sesuai dengan susunan *muṣḥaf*, kemudian mengemukakan makna global dari ayat tersebut, sehingga keterkaitan makna antara satu

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Nashruddin Baidan, *Metodologi Penafsiran Al-Quran*, h. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>Muhammad bin Ṣāliḥ al-'Usaimīn, *Uṣūl fī al-Tafsī*r. terj. Abu Abdillah Ibnu Rasto (Cet. I; Solo: Pustaka Ar-Rayyan, 2008), 34.

ayat dengan ayat yang lain dan antara satu surah dengan surah yang lainnya.

Melalui metode ini, seorang mufasir berupaya menafsirkan kosa kata al-Qur'an sebagaimana yang termuat dalam teks ayat yang ditafsirkan, sehingga para pembacanya melihat uraian tafsir tidak jauh dari konteks al-Qur'an, tidak keluar dari muatan makna yang dikandung oleh kosa kata yang serupa dalam al-Qur'an dengan menggunakan bantuan *asbāb al-nuzūl*, peristiwa sejarah, hadis Nabi saw., dan pendapat para ulama. Metode penafsiran al-Qur'an ini lebih jelas dan lebih mudah difahami oleh para pembacanya.<sup>72</sup>

Sama dengan metode sebelumnya, metode penafsiran ini juga tidak terlepas dari berbagai kelebihan dan keterbatasan. Di antara kelebihan yang dimilikinya terletak pada karakternya yang simplisit dan mudah dimengerti, tidak mengandung elemen penafsiran yang bernuansa israiliyat, dan lebih mendekat kepada bahasa al-Qur'an. Sementara keterbatasannya antara lain, menjadikan petunjuk al-Qur'an bersifat parsial dan tidak ada ruang untuk mengemukakan pendapat dan analisis yang memadai. Hal terakhir ini, pada gilirannya, menimbulkan ketidakpuasan pakar al-Qur'an dan memicu mereka untuk menemukan metode lain yang dipandang lebih baik dan lebih komprehensif.

### 3. Tafsīr al-Muqāran

Kata *muqāran* adalah bentuk *maṣdar* dari kata, قارن — بقارن — مقارن )yang mempunyai arti : perbandingan (*comparative*). Ali Hasan al-Arīḍ

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Al-Farmāwī, *Metodologi Tafsir Maudhu'i.* h. 23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>Nashruddin Baidan, *Metodologi Penafsiran Al-Quran*, h. 22-27.

mendefinisikan tafsir *muqāran* sebagai metode yang ditempuh oleh seorang mufasir dengan cara mengambil sejumlah ayat-ayat al-Qur'an kemudian mengemukakan penafsiran para ulama terhadap ayat-ayat tersebut, baik mereka itu ulama salaf maupun kalaf yang metode kecendrungan mereka berbeda-beda baik penafsiran mereka berdasarkan riwayat yang berasal dari Rasulullah saw, para sahabat atau *tābi'īn* (*bil al-Ma'sūr*) atau berdasarkan rasio (*bi al-ijtihād*/ *tafsir bil al-Ra'yi*) dan mengungkapkan pendapat mereka sertaa membandingkan segi-segi dan kecendrungan masing-masing yang berbeda dalam menafsirkan al-Qur'an.<sup>74</sup>

Kemudian ulama yang lain juga menyatakan tafsir *muqāran* sebagai sebuah metode tafsir yang membandingkan ayat al-Qur'an yang satu dengan yang lainnya, yaitu ayat-ayat yang mempunyai kemiripan redaksi dalam dua masalah atau kasus yang berbeda atau lebih, dan memiliki redaksi yang berbeda untuk masalah atau kasus yang sama atau diduga sama, atau membandingkan ayat al-Qur'an dan hadis yang nampak bertentangan, serta membandingkan pendapat para ulama tafsir yang berkaitan dengan al-Qur'an.<sup>75</sup>

Metode tafsir yang membandingkan ayat al-Qur'an yang satu dengan yang lainnya, yaitu ayat-ayat yang mempunya kemiripan redaksi dalam dua masalah atau kasus yang berbeda atau lebih, dan atau memiliki redaksi yang berbeda untuk masalah atau kasus yang sama diduga sama atau membandingkan ayat al-Qur'an dengan hadits, yang nampak

<sup>75</sup>Bustani Abdul Ghani. (Ed), *Tafsir al-Quran dengan metode Maudhu'iy*: *Beberapa Aspek Ilmiah al-Quran* (Cet. I; Jakarta: Lintera Antara Nusa, 1994), h. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Ali Hasan al-'Arīḍ, *Sejarah dan Metodologi Tafsir*, judul asli, *Tārikh al-Tafsīr wa Manāhij al-Mufasirīn*, terj: Ahmad Arkum (Cet. II; Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1994), h. 75.

bertentangan, serta membandingkan pendapat ulama tafsir yang berkaitan dengan al-Qur'an.

Berdasarkan defini di atas bahwa tafsir *muqāran* mempunyai pembahasan yang sangat luas sekali. Dari definisi yang sangat detail maka dapat diklasifikasikan bahwa tafisr *muqāran* mempunyai objek kerja yang meliputi tiga hal, yaitu: 1) Perbandingan antara ayat-ayat yang ada dalam al-Quran. 2) Perbandingan ayat-ayat al-Qur'an dengan hadis nabi Muhammad saw. dan 3) Perbandingan penafsiran ulama berdasarkan kecendrungan yang mereka miliki.

Metode tafsir *muqāran* juga tidak sepi dari kelebihan dan keterbatasan. Adapun kelebihan metode ini adalah kemampuannya dalam memberikan wawasan penafsiran yang relatif luas kepada pembaca, mentorelir perbedaan pandangan sehingga dapat mencegah timbulnya fanatisme golongan, aliran ataupun mazhab tertentu, memperkaya pendapat dan komentar tentang suatu ayat, dan mufasir senantiasa termotivasi untuk mengkaji berbagai ayat, hadis, dan pendapat mufasir yang lain. Sementara itu, keterbatasan yang dikandung oleh metode ini adalah kurang memadai untuk dapat dikaji oleh para pemula karena muatan materi pembahasannya yang teramat luas bahkan terkadang agak ekstrim, kurang dapat di andalkan untuk menjawab berbagai problematika sosial yang berkembang di masyarakat, dan terkadang lebih dominan mengelaborasi penafsiran ulama terdahulu dibandingkan dengan penafsiran baru. <sup>76</sup>

<sup>76</sup>Nashruddin Baidan, *Metodologi Penafsiran Al-Quran*, h. 142-144.

### 4. Tafsīr al-Maudū'ī

Secara bahasa kata  $mau\dot{q}\bar{u}'i$  berasal dari kata موضوع yang merupakan isim  $maf'\bar{u}l$  dari kata وضع yang artinya masalah atau pokok pembicaraan, yang berkaitan dengan aspek-aspek kehidupan manusia yang dibentangkan ayat-ayat al-Qur'an.  $^{77}$ 

Menurut al-Farmāwī bahwa dalam membahas suatu tema, diharuskan untuk mengumpulkan seluruh ayat yang menyangkut tema itu. Namun demikian, bila hal itu sulit dilakukan, dipandang memadai dengan menyeleksi ayat-ayat yang mewakili (representatif).<sup>78</sup>

Dasar-dasar tafsir mauḍū'ī telah dimulai oleh Nabi Muhammad saw. sendiri ketika menafsirkan ayat dengan ayat, yang kemudian dikenal dengan nama tafsīr bi al-ma'sūr. Seperti yang dikemukakan oleh al-Farmawi bahwa semua penafsiran ayat dengan ayat bisa dipandang sebagai tafsir mauḍū'ī dalam bentuk awal. Menurut Quraish Shihab, tafsir tematik berdasarkan surat digagas pertama kali oleh seorang guru besar jurusan Tafsir, fakultas Ushuluddin Universitas al-Azhar, Syaikh Mahmud Syalṭūṭ, pada Januari 1960. Karya ini termuat dalam kitabnya, Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm. Sedangkan tafsir mauḍū'ī berdasarkan subjeknya digagas pertama kali oleh Prof. Dr. Ahmad Sayyid al-Kūmī, seorang guru besar di pada Jurusan Tafsir, Fakultas Ushuluddin Universitas al-Azhar, dan menjadi ketua jurusan Tafsir sampai tahun 1981. Model tafsir ini digagas pada tahun seribu sembilan ratus enam puluhan. Buah dari tafsir model ini menurut Quraish Shihab di antaranya adalah karya-karya Abbas Mahmūd

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Mustafā Muslim, *Mabāḥis Fī al-Tafsīr al-Mauḍū'ī* (Cet. I; Damaskus: Dār al-Qalam, 1997), h. 16

 $<sup>^{78}</sup>$  Abd al-ḤayyAl-Farmāwī, al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mauḍū'ī (Cet. I; Kairo: Maṭba'ah al-Ḥaḍārah al-'Arabīyah, 1977), h. 62

al-'Aqqād: al-Insān fī al-Qur'ān, al-Mar'ah fī al-Qur'ān, dan karya Abū al-A'lā al-Maudūdī: al-Ribā fī al-Qur'ān.<sup>79</sup>

Adapun langkah-langkah metodologis penafsiran al-Qur'an dengan metode ini menurut al-Kūmī adalah: 1) Memilih atau menetapkan masalah al-Qur'an yang akan dikaji secara tematik.; 2) Menghimpun seluruh ayat al-Our'an yang terdapat pada seluruh surat al-Our'an yang berkaitan dan berbicara tentang tema yang hendak dikaji, baik surat makkiyyah atau surat madaniyyah.; 3) Menentukan urutan ayat-ayat yang dihimpun itu sesuai dengan masa turunnya dan mengemukakan sebab-sebab turunnya jika hal itu dimungkinkan (artinya, jika ayat-ayat itu turun karena sebabsebab tertentu).; 4) Menjelaskan *munāsabah* (relevansi) antara ayat-ayat itu pada masing-masing suratnya dan kaitan antara ayat-ayat itu dengan ayat-ayat sebelum dan sesudahnya pada masing-masing (dianjurkan untuk melihat kembali pada tafsir tahlīlī).; 5) Menyusun tema bahasan di dalam kerangka yang pas, sistematis, sempurna, dan utuh (out line) yang mencakup semua segi dari tema kajian.; 6) Mengemukakan hadith-hadith Rasulullah saw., yang berbicara tentang tema kajian serta men-takhrij dan menerangkan derajat hadith-hadith itu untuk lebih meyakinkan kepada orang lain yang mempelajari tema itu. Dikemukakan pula riwayat-riwayat (asar) dari para sahabat dan tabi'in.; 7) Merujuk kepada kalam (ungkapan-ungkapan bangsa) Arab dan syair-syair mereka dalam menjelaskan berbagai lafaz yang terdapat pada ayat-ayat yang berbicara tentang tema kajian dan dalam menjelaskan makna-maknanya.; dan 8) Mempelajari ayat-ayat tersebut secara maudū'i dan menyeluruh dengan cara menghimpun ayat-ayat yang mengandung pengertian serupa,

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>M. Quraish Shihab, *Membumikan al-Quran*, h.114

mengkompromikan pengertian antara yang 'am dan khas, antara yang mutlaq dan muqayyad, mengsinkronkan ayat-ayat yang lahirnya tampak kontradiktif, menjelaskan ayat yang nāsikh dan mansūkh, sehingga semua ayat tersebut bertemu pada satu muara, tanpa perbedaan dan kontradiksi atau tindakan pemaksaan terhadap sebagian ayat kepada makna-makna yang sebenarnya tidak tepat. <sup>80</sup>

Sedangkan dalam melakukan penafsiran al-Qur'an dalam satu surah secara tematik, maka langkah yang dapat digunakan sebagaimana yang diajukan oleh Muṣṭafā Muslim adalah: 1) Mengambil satu surat dan menjelaskan masalah-masalah yang berhubungan dengan surat tersebut, sebab-sebab turunnya dan bagaimana surat itu diturunkan (permulaan, pertengahan ataupun akhir, madanīyah atau makkīyah, dan hadis-hadis yang menerangkan keistimewaanya).; 2) Menyampaikan pengertian dari tujuan mendasar dalam surat dan membahas mengenai terjadinya nama surat itu.; 3) Membagi surat (khusus untuk surat yang panjang) kepada bagian-bagian yang lebih kecil, menerangkan unsur-unsurnya meliputi; 'ām dan khāṣ-nya, nāsikh mansūkh-nya, lafaṣ-nya dalam bahasa Arab dan lainlain, dan tujuan masing-masing bagian serta menetapkan kesimpulan dari masing-masing bagian kecil tersebut dan menerangkan pokok tujuannya. <sup>81</sup>

Dengan demikian, maka metode tematik dalam penafsiran al-Qur'an lebih relevan mengantarkan kaum muslimin untuk mendapatkan solusi yang diperlukan bagi masalah-masalah praktis di tengah-tengah masyarakat. Dengan demikian, hasil tafsir ini memberikan kemungkinan

 $^{81}$ Musṭafā Muslim,  $\it Mab\bar a his$  Fī al-Tafsīr al-Mauḍū'ī, h. 40.

-

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>Al-'Arīd, Sejarah dan Metodologi Tafsir, h. 87.

bagi kita untuk menjawab tantangan hidup yang selalu berubah dan berkembang.

Meski demikian, tetap saja metode ini tidak lengang dari berbagai kelebihan dan keterbatasan. Di antara kelebihan dari metode ini terletak pada kapabilitasnya dalam menjawab tantangan zaman, kerena metode ini bertujuan untuk memecahkan persoalan, dinamis dan praktis, penataannya bersifat sistematis yang membuat pembaca dapat menghemat waktu, memelihara temta-tema up to date sehingga al-Qur'an senantiasa sejalan dengan tuntutan zaman, dan membuat pemahaman terhadap ayat menjadi lebih utuh. Sementara keterbatasannya antara lain, Memenggal ayat al-Qur'an: Yang dimaksud memenggal ayat al-Qur'an ialah suatu kasus yang terdapat di dalam suatu ayat atau lebih mengandung banyak permasalahan yang berbeda. Misalnya, petunjuk tentang shalat dan zakat. Biasanya kedua ibadah itu diungkapkan bersama dalam satu ayat. Apabila ingin membahas kajian tentang zakat misalnya, maka mau tidak mau ayat tentang shalat harus di tinggalkan ketika menukilkannya dari mushaf agar tidak mengganggu pada waktu melakukan analisis, dan Membatasi pemahaman ayat: Dengan diterapkannya judul penafsiran, maka pemahaman suatu ayat menjadi terbatas pada permasalahan yang dibahas tersebut. Akibatnya mufasir terikat oleh judul itu. Padahal tidak mustahil satu ayat itu dapat ditinjau dari berbagai aspek, karena ayat al-Qur'an itu bagaikan permata yang setiap sudutnya memantulkan cahaya. Jadi, dengan diterapkannya judul pembahasan, berarti yang akan dikaji hanya satu sudut dari permata tersebut.82

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>Rohimin, *Metodologi Ilmu Tafsir dan Aplikasi Model Penafsiran* (Cet. I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), h. 75.

Ringkasnya, menurut hemat penulis, kelebihan yang dimiliki oleh masing-masing metode tafsir di atas, setidaknya dapat memperkaya prosedur khazanah penafsiran al-Qur'an sebagaimana yang tertuang dalam berbagai karya tafsir, baik klasik maupun kontemporer. Sementara keterbatasan dari metode-metode itu dapat menjadi pemicu untuk melakukan berbagai kajian dalam usaha menemukan metode lain yang dapat menyempurnakan berbagai keterbatasan dari metode-metode tersebut.



#### **BAB III**

#### BIOGRAFI AL-SYAUKĀNĪ

## A. Riwayat Hidup al-Syaukānī

1. Nama, Nasab, Kelahiran dan Wafatnya

Al-Syaukānī bernama lengkap Muḥammad bin 'Alī bin Muḥammad bin 'Abdullah bin al-Ḥasan bin Muḥammad bin Ṣalāḥ bin Ibrāhīm bin Muḥammad al-'Afīf bin Muḥammad bin Rizq, sampai kepada Khaisyanah Ibn Zabād Ibn Qāsim Ibn Marhabah al-Akbar Ibn Mālik Ibn Rabī'ah Ibn al-Da'ām¹ al-Syaukānī al-Ṣan'ānī al-Yamanī, Abū 'Abdillah. Lahir di Hijratu al-Syaukān² bagian dari wilayah Khaulān³ di Yaman⁴ pada hari senin siang pada tanggal 28

—————UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Lihat. Muḥammad bin 'Alī al-Syaukānī (w. 1250 H), al-Badr al-Ṭāli' bi Maḥāsin man Ba'da al-Qarn al-Sābi', Jld. 1 (Cet. I; Kairo: Dār al-Kitāb al-Islāmī, t.th.,), h. 478. Lihat juga: Ḥusain bin 'Abdullah al-'Umarī (Ed.), Dīwān al-Syaukānī; Aslāk al-Jauhar (Cet. II; Beirūt: Dār al-Jīl, 1986), h. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Nama daerah ini dan letak geografisnya disebutkan oleh Yāqūt al-Ḥamawī dalam *Muʻjam al-Buldān*. Lihat Syihāb al-Dīn Abū 'Abdillah Yāqūt al-Ḥamawī (w. 626 H), *Muʻjam al-Buldān*, Jilid. III (Cet. I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 1990 M), 423.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Khaulān merupakan nama salah satu suku di negeri Yaman yang disandarkan kepada Khaulān Ibn 'Amru Ibn al-Ḥāf Ibn Quḍā'ah Ibn Mālik Ibn 'Amr Ibn Murrah Ibn Zaid Ibn Mālik Ibn Ḥumair Ibn Sabā'. Dikatakan pula bahwa Khaulān adalah sebuah desa didekat Damaskus yang di dalamnya kuburan Abū Muslim al-Khaulānī dimusnahkan sisa-sisa itu masih tampak di sana. Lihat. Yāqūt al-Ḥamawǐ (w. 626 H), *Muʻjam al-Buldān*, Jilid. II, h. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>'Ādil Nuwaihad, *Mu'jam al-Mufassirīn min Ṣadr al-Islām Ḥattā 'Aṣr al-Ḥāḍir*, Jilid. II (Cet. II; Libanon: Muassasah Nuwaihad al-Ṣaqāfiyah, 1988), h. 593.

Dzulqa'dah 1173 H/1760 M  $^5$  dan wafat pada malam rabu tangga 27 Jumadal Ula 1250 H/1834 M. $^6$ 

Nasab al-Syaukānī berakhir kepada salah seorang petinggi negeri Yaman yang berkuasa pada masa pemerintahan khalifah al-Ḥādī ilā al-Ḥaqq, dia bernama Yaḥa al-Ḥusain bin al-Qāsim al-Rassī yang digelar dengan al-Daʻām. Al-Syaukānī menjelaskan bahwa khlaīfah al-Ḥādī dalam salah satu pidatonya menyebutkan bahwa al-Daʻām merupakan salah seorang penolong baginya ketika memasuki negeri Yaman. Selanjutnya, keluarga ini menisbatkan dirinya kepada dusun Syaukān (hijrah syaukān), salah satu perkampungan yang ada di desa al-Saḥāmiyah yang merupakan salah satu wilayah dalam wilayah Khaulān yang berada di bagin timur kota Ṣanʻā'. 7

Imām al-Syaukānī menjelaskan, bahwa penisbatan nama kepada syaukān bukanlah penisbatan kepada nama orang tertentu, melainkan lebih disebabkan karena perkampungan keluarganya tersebut terletak di sebelah selatan yang secara geografis terletak di antara negeri Yaman dan gunung yang sangat besar yang disebut dengan hijrah syaukān, dengan kondisi geografis ini kemudian seluruh keluarganya dan penduduk yang ada diwilayah tersebut menyandarkan dirinya kepada nama syaukān. karena syaukān sendiri berarti dua duri, dalam artian bahwa tempat kelahiran Imām al-Syaukānī

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *al-Badr al-Ṭāli* '. Jld. 1, h. 478-479.; al-'Umarī (Ed.), *Dīwān al-Syaukānī*, h. 14.; al-Syaukānī (w. 1250 H), *al-Sailu al-Jirār al-Mutadaffiq 'alā Ḥadāiq al-Azhār*, Jilid. I (Cet. I; Beirūt: Dār al-Kurtub al-'Ilmiyyah, 1985 M.), h. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi baina Fannai al-Riwāyah wa al-Dirāyah min 'Ilm al-Tafsīr (Cet. IV; Lebanon: Dar Al-Marefah, 2007 M.), 5.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*. Jilid. I, h. 478-479.; al-'Umarī (Ed.), *Dīwān al-Syaukānī*, h. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Al-Syaukāni, *al-Badr al-Tāli*. h. 481.

terletak di dusun yang sangat jauh dari kota San'ā' yang merupakan Ibu Kota negeri Yaman.

Ayahnya, Alī al-Syaukānī (1130-1211 H) telah mempersiapkan putranya Muḥammad sejak kecil agar dapat mewarisi keilmuan Islam, sehingga dia sebelum masuk masa sekolah tepatnya sebelum dia berumur 10 tahun, dia telah menghafalkan al-Qur'an dengan baik dan benar, serta berbagai matan keilmuan. Kemudian, dia berguru ke berbagai guru besar, dan menyibukkan diri dalam menela'ah tentang sejarah dan kesusasteraan. Beliau tumbuh di bawah asuhan ayahandanya dalam lingkungan yang penuh dengan keluhuran budi dan kesucian jiwa.

Tidak banyak informasi yang dapat diketahui tentang masa kecil al-Syaukānī. Tetapi, dengan kesibukannya dalam menghafalkan al-Qur'an dan berbagai matan keilmuan menunjukkan bahwa masa kecilnya hanya dihabiskan dalam belajar dan menghafal dan tidak dalam bermain sebagaimana layaknya anak kecil lainnya. Tetapi, dari tanggal lahir dan wafatnya diketahui bahwa Imâm al-Syaukânî (1173 H. / 1760 M. – 1250 H. / 1837 M. ) hidup antara periode pertengahan dalam zaman kemunduran (1700 – 1800 M.) dan masa modern (1800 M. - dan seterusnya). Sebagaimana di wilayah dunia Islam lainnya, perkembangan ilmu pengetahuan di Yaman, sekalipun tidak seburuk di wilyah lain, tidak dapat dikatakan telah mencapai kemajuan yang berarti. Diakui oleh al-Syaukānī bahwa kebekuan dan taklid yang melanda kaum muslim sejak abad ke-4 yang mempengaruhi akidah mereka, mereka telah banyak dibuai oleh bid'ah dan khurafat, sehingga terjauh dari tuntunan Islam

yang sebenarnya. Dalam situasi dan kondisi seperti itulah al-Syaukanī di lahirkan. <sup>9</sup>

#### 2. Pendidikan dan Karir Intelektual

Pada awal belajarnya beliau banyak menelaah kitab-kitab tarikh dan adab. Kemudian beliau menempuh perjalanan mencari riwayat hadits dengan sima' dan talaqqi kepada para masyāyikh hadis hingga beliau mencapai derajat imamah dalam ilmu hadis. Beliau senantiasa menggeluti ilmu hingga berpisah dari dunia dan bertemu Tuhannya.

Yang paling berperan dalam khazanah keilmuan al-Syaukānī adalah ayahnya yang juga merupakan seorang ulama yang terkenal pada masanya. Hal ini ditegaskan oleh al-Syaukānī ketika bercerita tentang ayah dan penduduk syaukān beliau berkata:

Dusun *hijrah* ini sangat makmur dan dimakmurkan oleh orang-orang mulia lagi saleh dari sejak lama, di mana darinya senantiasa lahir seorang ulama pada setiap generasinya dan berpengaruh dalam setiap wilayah yang mereka tempati. Mereka sangat memuliakan para ulama pendahulu mereka, dikalangan mereka ada pula yang menjadi pemimpin besar, pembela para pemimpin, khususnya ketika pecahnya peperangan melawan Turki, tangan mereka memutih dalam peperangan tersebut, di antara mereka yang ikut dalam peperangan tersebut adalah para ulama yang mulia, mereka terkenal di kalangan kaum Khaulān sebegai seorang hakim yang adil.<sup>10</sup>

Dengan gambaran kondisi sosiologis wilayah syaukān sebagaimana yang digambarkan oleh al-Syaukānī di atas, maka wajar jika selama beliau menempuh pendidikan, beliau senantiasa merujuk kepada para ulama yang

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. I, h. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Tāli*, Jilid. I, h. 481.

hidup pada masanya dalam berbagai bidang keilmuan, dimana dari ayahnya dia menguasai Syarḥ al-Azhār dan Syarḥ al-Nāżirī 'alā Mukhtaṣar al-'Usāffirī. Beliau belajar al-Qur'an di bawah asuhan beberapa guru dan dikhatamkan di hadapan al-Faqīh Ḥasan bin Abdullah al-Habi dan beliau perdalam kepada para masyāyikh al-Qur'an di Ṣan'ā'. Kemudian beliau menghafal berbagai matan dalam berbagai disiplin ilmu, seperti: Matan al-Azhar karya al-Imām al-Mahdī, Mukhtaṣar al-Farāiḍ karya al-Uṣaifirī, Malhatul Harm, al-Kāfiyah al-Syāfiyah karya Ibn al-Ḥājib, al-Tahżīb karya al-Tifazānī, al-Talkhīṣ fī 'Ulūm al-Balāgah karya al Qazwainī, al-Gāyah Karya Ibn al-Imam, Manżūmah al-Jazari fī al-Qirā'ah, Manżūmah al-Jazzār fī al-'Arudh, Ādāb al-Bahś wa al-Munāżarah oleh al Imam al-' Adūd. <sup>11</sup>

Ia belajar fikih atas mażhab al-Imam Zaid, ia menulis dan berfatwa sehingga menjadi pakar dalam mażhab tersebut. Kemudian beliau belajar ilmu hadīs sehingga melampaui para ulama di zamannya. Kemudian beliau melepaskan diri dari ikatan taklid kepada mażhab Zaidiyyah dan mencapai tingkat ijtihad. Ilmu fikih pertama kali diterimanya dari Aḥmad bin Muḥammad bin al-Ḥarāzī, dia mempelajarinya selama 13 tahun hingga dia menguasainya. 12

Dia juga menerima sanad dan mempelajari kitab Ṣaḥīḥ Muslim, Sunan al-Tirmiżī dan sebahagian dari kitab al-Muwaṭṭā' dan kitab Syifā' karya al-Qāḍī 'Iyāḍ dari 'Abd al-Qāḍir bin Aḥmad. Dia juga menerima dan mendengarkan seluruh isi kitab Sunan Abī Dāwūd yang ditakhrīj oleh al-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Al-Syaukānī, al-Badr al-Ţāli', Jilid. I, h. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Muḥammad Sālim Muḥaisin, *Muʻjam Ḥuffāz al-Qur'ān ʻAbra al-Tārīkh*, Jilid. II (Cet. I; Beirūt: Dār al-Jīl, 1992), h. 379.

Munżirī dan kitab *Bulūg al-Marām* beserta *Syarḥ*-nya dari al-Ḥasan bin Ismā'īl al-Magribī. <sup>13</sup>

Disebutkan bahwa setiap hari ia dapat menekuni tiga belas mata pelajaran, yang kemudian diajarkannya lagi pada hari yang sama kepada murid-muridnya. Disebutkannya bahwa setiap hari ia dapat mengajarkan sepuluh mata pelajaran kepada murid-muridnya, dalam berbagai cabang ilmu, antara lain: tafsīr, ḥadīś, uṣūl al-fīkih, naḥwu, ṣarf, maʾani, bayān, manṭiq, fīkih, jidāl (metode berdiskusi), 'arūḍ (seni mengarang puisi), dan lain-lain. Di samping al-Syaukânî mendampingi guru-gurunya, ia juga tekun belajar sendiri, membaca buku-buku sejarah, sastra dan sebagainya. Dia seringkali mengikuti ceramah-ceramah tokoh-tokoh ilmuan, yang pada gilirannya dapat membentuk watak serta kepribadiannya sehingga beliau memperoleh predikat ulama. <sup>14</sup>

Dari keterangan di atas, tampak bahwa al-Syaukānī dalam prosesnya menimba ilmu-ilmu keislaman, beliau tidak meninggalkan wilayah Yaman. Hal ini disebabkan adanya larangan dari ayah beliau untuk meninggalkan Syaukān dan wilayah Yaman dengan asumsi bahwa negeri Yaman adalah negeri yang di dalamnya terkumpul para ulama dari berbagai bidang keilmuan, sebagaimana yang telah ditegaskan oleh al-Syaukanī sendiri. Meskipun demikian, secara individu beliau terbentuk selain disebabkan hasil tempaan ayahnya dan pendidikan para guru besar Islam yang ada di negaranya, beliau juga mendapat pengaruh besar dari beberapa tokoh ulama yang tidak sezaman

<sup>13</sup> Muḥaisin, *Muʻjam Ḥuffāẓ al-Qur'ān ʻAbra al-Tārīkh*, Jilid. II, h. 380.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. II, h. 214-215.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Tāli*, h. 214-215.

dengannya seperti Imām al-Dunyā Ibn Ḥazm al-Andalūsī (w. 456 H) dan Syaikh al-Islām Ibn Taimīyah (w. 728 H.).

Dalam hal penguasaannya terhadap berbagai cabang keilmuan Islam, pada saat beliau berumur dua puluh tahun. Beliau telah bertindak sebagai guru sekaligus mufti (ahli fatwa) di kota Ṣanʻā' pada saat guru-gurunya masih hidup. Fatwa-fatwanya didengarkan oleh kaum 'awam dan khawāṣ. selama dia bertindak sebagai guru dan mufti, dia tidak menerima imbalan sepeserpun dari itu.<sup>16</sup>

Al-Syaukānī adalah seorang ulama besar di Ṣan'ā', dan seorang ahli di bidang tafsir, hadis, fikih,  $uṣ\bar{u}l$  al-fikih, sejarah, sastra, tata bahasa, ahli manṭiq, ahli kalam, dan seorang hakim  $(q\bar{a}q\bar{t})$ . Dia menjabat sebagai hakim di kota Ṣan'ā' pada saat berumur antara 30-40 tahun. Dalam al-Badr al- $T\bar{a}li'$ , al-Syaukānī mengisahkan,

Pada bulan Rajab tahun 1209 H., seorang hakim agung bernama Yaḥya bin Ṣāliḥ al-Syajarī al-Suhūlī yang alim lagi sangat menguasai berbagai masalah hukum dan pemerintahan, menjadi rujukan seluruh kaum muslimin dan menjadi tumpuan hukum bagi para menteri dan khalīfah... Pada tahun dimana hakim agung tersebut wafat aku sedang sedang sibuk mengajar tentang ilmu ijtihad, ilmu fatwa, ilmu tulismenulis, dan jauh dari hiruk-pikuk politik, apalagi saya tidak memiliki hubungan komunikasi apapun dengan para pemangku pemerintahan, di sisi saya tidak memiliki kecenderungan kepada apapun selain kepada ilmu...Saya tidak mengetahui jika di antara muridku berasal dari kalangan kerajaan menyampaikan kepadaku bahwa saya terpilih sebagai hakim agung menggantikan kedudukan hakim agung yang telah wafat. Sayapun berusaha menolak kedudukan tersebut dengan alasan kesibukan pada ilmu. Diapun menjawabku dengan mengatakan:

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Muhaisin, *Mu'jam Ḥuffāz al-Qur'ān 'Abra al-Tārīkh*, Jilid. II, h. 381.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>'Umar Riḍā Kaḥḥālah, *Mu'jam al-Mu'allifīn; Tarājum Muṣannifī al-Kutub al-*'Arabīyah, Jilid. III (Cet. I; Bairūt: Muassasah al-Risālah, 1993 M.), h. 541.

"melaksanakan keduanya –yaitu ilmu dan kehakiman- dalam satu waktu sangatlah memungkinkan, sebab wilayah kehakiman hanyalah wilayah mendamaikan perkara yang disengketakan". Akupun menjawabnya: "saya akan melakukan *istikhārah* terlebih dahulu dan bermusyawarah dengan para ulama, dan apa yang ditunjukkan dan dipilihkan oleh Allah, maka itulah yang terbaik". Selama satu pecan sejak aku berpisah dengan muridku tersebut, saya merasa gundah, tetapi dia mengutus mayoritas ulama kepadaku dan mereka bersepakat memberikan kepastian jawaban dengan pertimbangan bahwa mereka khawatir orang yang menduduki jabatan ini (hakim agung) yang secara pasti berkedudukan sebagai rujukan dalam bidang hukum syari'at di seluruh wilayah Yaman, adalah orang yang keilmuan dan keislamannya tidak dapat dipertanggungjawabkan, merekapun terus meyakinkanku, bahkan mengirimkan surat yang sangat panjang kepadaku. Akhirnya, dengan memohon pertolongan dan perlindungan Allah swt., akupun menerima jabatan tersebut. 18

Dari pemaparan kisah oleh al-Syaukānī di atas, tentang kronologis penunjukan dan pengangkatannya sebagai hakim agung di negeri Yaman menggantikan kedudukan hakim agung sebelumnya yang telah wafat, menunjukkan bahwa dia tidak memiliki ambisi sama sekali terhadap jabatan apapun dalam pemerintahan, tetapi karena permintaan dan desakan dari para muridnya dan para ulama Yaman, diapun menerima jabatan itu, setelah beristikhārah dan bermusyawarah dengan berbagai tokoh yang ada di Yaman pada masa itu.

Menurut hemat penulis, bahwa al-Syaukani menerima jabatan hakim agung tersebut untuk dimanfaatkan sebagai media penyebaran dakwah Islam yang didasarkan pada sunnah Rasulullah saw., dan media untuk menjauhkan para penduduk Yaman dari sikap taqlid dan kebid'ahan serta mengajak mereka untuk mengikuti jalan para ulama salaf. Juga kedudukan tersebut dapat

<sup>18</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. I, h. 464-465.

menahan berbagai serangan pemikiran dan tuduhan yang dialamatkan kepadanya, serta memberikan peluang seluas-luasnya bagi para pengikutnya untuk dapat menyebarkan berbagai ide, pemikiran, dan jalan lurus yang difahaminya.

Perlu untuk dicatat, bahwa Imām al-Syaukani menjabat sebagai hakim agung dan tidak tergantikan selama 52 tahun, tepatnya selama tiga masa pemerintahan, yaitu: Pemerintahan al-Manṣūr 'Alī bin al-Mahdī 'Abbās (1151-1224 H) yang memerintah selama 25 tahun; pemerintahan al-Mutawakkil 'Alī bin Aḥmad bin al-Manṣūr 'Alī (1170-1231 H) yang memerintah selama 7 tahun; dan pemerintahan al-Mahdī 'Abdullah (1208-1251 H) yang memerintah selama 20 tahun.

Naiknya al-Syaukānī sebagai pejabat hakim agung memberikan bukti nyata dan kebenaran yang sangat besar, sebab selama dia menjabat, dia telah menegakkan keadilan, menunaikan hak-hak kaum yang terzalimi, menjauhkan suap-menyuap, bersikap toleran terhadap kaum ekstrimis (*gulawāt almuta'aṣṣib*), mengajak manusia dalam mengikuti al-Qur'an dan al-Sunnah. Hanya saja, kedudukan ini telah menyibukkannya dari *taḥqīq al-'ilmī* (penelitian ilmiyah), itu tampak nyata jika menyusuri berbagai karyanya antara yang disusunnya pada saat sebelum menjadi hakim agung dan pada saat sesudah ia menjabatnya.

#### 3. Guru dan Murid al-Syaukānī

#### a. Guru- guru al-Syaukānī

Dalam pembahasan sebelumnya, telah diuraikan bahwa al-Syaukānī adalah seorang yang gemar ilmu dan bacaan dan lebih memilih kesibukan

dalam melakukan pencarian dan penelitian ilmiah, hanya saja kesibukannya itu mulai terecoki dengan berbagai urusan pemerintahan sebagai seorang hakim agung. Meski demikian, tidak dapat dipungkiri bahwa penguasaannya terhadap ilmu-ilmu syari'at dan berbagai ilmu alat yang mngantarkannya sebagai seorang hakim agung dan ulama yang tersohor di negeri Yaman, tidak terlepas dari asuhan dan tempaan berbagai guru dari berbagai bidang keilmuan, di antaranya:

- 1) Ayahnya, 'Alī bin Muḥammad bin 'Abdullah (w. 1211 H.), dia telah berusaha menunaikan kewajibannya sebagai ayah dalam mendidik al-Syaukānī dari sejak kecil, sehingga al-Syaukānī telah menghafalkan al-Qur'an dengan baik dan benar melalui didikannya, melalui ayahnya pula al-Syaukānī juga menghafalakan berbagai dasar keilmuan dalam bentuk matan, sebelum al-Syaukanī menemui dan belajar dari berbagai ulama yang hidup pada masanya.
- 2) 'Abd al-Qādir bin Aḥmad Syarf al-Dīn (1135-1207 H), darinya al-Syaukānī menerima pelajaran dalam berbagai bidang keilmuan seperti: hadis, tafsir mustlah dan lainnya.
- 3) Aḥmad bin Muḥammad bin Aḥmad bin al-Muṭahhir al-Qābilī (1158-1227 H), dalam biografi sang guru, al-Syaukāni menyatakan, saya telah ber-*mulāzamah* (berguru) kepadanya dalam berbagai cabang keilmuan selama tiga belas tahun, selama itu aku memperoleh berbagai manfaat dari beliau sehingga aku menyelesaikan pelajaran-pelajaranku, kepadanya aku mempelajari kitab *al-Azhār* penjelasan dan berbagai catatan dalam tiga tahap; dua tahapan pertama hanya mempelajari hal-

hal yang dibutuhkan dan tahapan ketika, aku mempelajari seluruhnya secara detail disertai dengan penelitian, penyelidikan dan pemeriksaan. Selian itu, kepadanya pula aku mempelajari kitab *al-Farāiḍ* karya al-'Usaifirī disertai dengan penjelasannya oleh al-Nāẓirī dan berbagai catatan yang berhubungan dengan, demikian pula halnya dengan penjelasan Ibn Muẓaffar dan berbagai catatannya dari kitab *al-Farāiḍ* karya al-'Aṣ̄ifiri. Pelajaran atas tiga karya tersebut dalam bentuk pembelajaran penelitian, pendalaman materi, pemeriksaan, dan pengambilan keputusan. 19

- 4) Aḥmad bin 'Amir al-Ḥaddai (1127-1197 H), Darinya al-Syaukānī meneripa pelajaran tentang kitab *al-Azhār* dan Syaraḥannya sebanyak dua kali, dan ilmu *farāiḍ* sebanyak dua kali pula.
- 5) Aḥmad bin Muḥammad al-Ḥarāzī (1158-1227 H), darinya al-Syaukānī mempelajari Fikih dan Ilmu *Farāid* selama tiga belas tahun.
- 6) Ismā'īl bin al-Ḥasan al-Mahdī bin Aḥmad bin al-Imām al-Qāsim bin Muḥammad (1120-1206 H), darinya al-Syaukānī menerima pelajaran dari kitab *Mulḥat al-I'rāb* karya al-Ḥarīrī beserta syaraḥannya yang dikenal dengan *Syarḥ Buḥraq*, juga mempelajari ṣaraf, ma'ānī, bayān, dan al-amwāl.
- 7) Al-Ḥasan bin Ismā'īl al-Magribī (1140-1208 H), darinya al-Syaukānī meneripa pelajaran dari kitāb *al-Risālah al-Syamsīyah* karya al-Quṭb, *Ḥāsyiyah al-Syamsīyah* karua al-Syarīf, menyelesaikan pelajaran terhadap kitab *Syarḥ al-Gāyah* dan *Ḥāsyiyah*-nya karya Sailān,

-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. 1, h. 97.

mempelajari kitab Ṣaḥīḥ Muslim dan Syaraḥ-nya karya al-Nawawī, mempelajari kitab Tanqīḥ al-Anzār dalam ilmu hadis, menerima seluruh hadis yang termuat dalam Sunan Abī Dāwud beserta takhrīj-nya karya al-Munżirī, serta Syaraḥ Abī Dāwud karya al-Khaṭṭābī dan Ibn Ruslān, mempelajari seluruh isi dalam al-Kasysyāf dan Hawāsyī-nya.<sup>20</sup>

- 8) Al-Qāsim bin Aḥmad al-Khaulānī (1162-1209 H), darinya dia menerima pelajaran tentang naḥwu, ṣaraf, manṭiq, uṣūl, adāb al-baḥs, muṣṭalaḥ al-ḥadīs, dan syarḥ al-ḥadīs.<sup>21</sup>
- 9) Hādī bin Ḥusain al-Qārinī (1164-1247 H), merupakan guru al-Syaukānī dalam bidang ilmu Qirā'āt dan ilmu bahasa Arab, juga sebagai murid al-Syaukāni dalam bidang hadis dan fikih.<sup>22</sup>
- 10) Yaḥya bin Muḥammad al-Ḥausi (1160-1247 H), merupakan guru al-Syaukāni dalam bidang ilmu *farāiḍ* dan matematika.<sup>23</sup>

Selain dari sepuluh orang guru al-Syaukānī di atas, masih banyak lagi guru lainnya yang memiliki andil yang sangat besar dalam membentuk pribadi dan karakter al-Syaukānī yang menjadikannya sebagai ulama tersohor pada zamannya. Semua nama gurunya tersebut diabadikan oleh al-Syaukānī dalam karyanya yang berjudul *al-Badr al-Ṭāli' bi Maḥāsin man Ba'da al-Qarn al-Sābi'* dalam dua jilid.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. I, h. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Tāli*, Jilid. II, h. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Al-Syaukānī, al-Badr al-Tāli', h. 319.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Tāli*, h. 344.

## a. Murid-murid al-Syaukānī

Dalam pembahasan terdahulu telah dikemukakan, bahwa selama al-Syaukāni mempelajari ilmu dari berbagai guru dalam berbagai cabang keilmuan, disamping itu, al-Syaukānī juga mengajarkan ilmu-ilmu tersebut kepada orang-orang yang mendatanginya, bahkan ada yang mengkhususkan berkumpul dengannya untuk menerima pelajaran dalam bidang tafsīr, ḥadīs, uṣūl al-fikih, naḥwu, ṣaraf, ma'ānī, bayān, manṭiq, fikih, al-jadal, dan 'arūḍ. sehingga mayoritas di antara mereka telah menjadi ulama tersohor pada masanya, di antaranya:

- 1) 'Alī bin Muḥammad al-Syaukānī (1217-1250 H), yaitu putra al-Syaukānī sendiri yang wafat sebelum wafatnya ayahnya—Imām al-Syaukāni—dia menerima dari ayahnya berbagai pelajaran tentang hadis dan tafsir.<sup>24</sup>
- 2) Aḥmad bin Ḥusain al-Wazzān (1187-1138), menerima dari al-Syaukānī kitab-kitab *sunan*, *al-Kasysyāf*, *al-Ṣaḥīḥain*, dan karya-karya al-Syaukānī sendiri.<sup>25</sup>
- 3) Aḥmad bin 'Abdullah al-Da'dī (1170-1222 H), merupakan salah seorang teman al-Syaukāni dalam belajar kepada berbagai guru. Meskipun demikian, dia juga menerima dari al-Syaukānī berbagai pelajaran dari kitab *al-sunan* dan *al-ṣiḥḥāh*.<sup>26</sup>

<sup>24</sup>Muḥammad bin Muḥammad Zabārah, *Nail al-Waṭar*, Jilid. I (Cet. I; Kairo: al-Matba'ah al-Salafīyah, 1348 H), h. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. I, h. 53.; Zabārah, *Nail al-Waṭar*, Jilid. I, h. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli'*. Jilid. I, h. 76.; Zabārah, *Nail al-Waṭar*, Jilid. I, h. 135.

- 4) Aḥmad bin 'Alī bin Muḥsin (1150-1223 H), menerima dari al-Syaukānī pelajaran tentang naḥwu, ṣarf, manṭiq, ma'ānī, bayān, ḥadīś, dan tafsīr. Antara dirinya dengan al-Syaukānī pernah terjadi perselisihan ketika al-Syaukānī menyusun risālah-nya tentang al-firqah al-nājiyah yang kandungannya bersebarangan dengan apa yang dipahami oleh penganut mazhab tersebut.<sup>27</sup>
- 5) Ismā'īl bin Ibrāhīm al-Mahdī (1165-1227 H), menerima dari al-Syaukānī pelajaran dalam bidang fikih, uṣūl al-fikih, dan hadis.<sup>28</sup>
- 6) Al-Sayyid Ḥasan bin Aḥmad bin Yūsuf al-Rubā'ī (1200-1276 H), menerima dari al-Syaukānī ilmu tentang al-Sunnah, Tafsīr, al-Bayān, dan al-Ma'ānī.<sup>29</sup>
- 7) Al-Ḥasan bin Muḥammad al-Suḥūlī (1190-1224 H), menerima dari al-Syaukānī ilmu tentang hadis, fikih dan uṣūl, bahasa dana sastra arab, dan sebahagian dari karya al-Syaukānī.<sup>30</sup>
- 8) Al-Ḥusain bin Yaḥya al-Salafī (1160-1230 H), menerima dari al-Syaukānī berbagai cabang keilmuan. Menurut gurunya, dia adalah seorang yang tenang, cerdas, memiliki tabiat yang baik, sangat antusias dalam mempelajari ilmu tentang ijtihād.<sup>31</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. I, h. 83.; Zabārah, *Nail al-Waṭar*, Jilid. I, h. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. I, h. 83.; Zabārah, *Nail al-Waṭar*, Jilid. I, h. 163.

 $<sup>^{29}</sup>$  Al-Syaukānī, al-Badr al-Ṭāli', Jilid. I, h. 195.; Zabārah, Nail al-Waṭar, Jilid. I, h. 318.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Zabārah, *Nail al-Waṭar*, Jilid. I, h. 354.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. I, h. 269.; Zabārah, *Nail al-Waṭar*, Jilid. I, h. 10.

- 9) 'Abd al-Raḥmān bin Aḥmad bin Ḥasan al-Bahlakī (1180-1224 H), belajar dari al-Syaukanī dalam berbagai bidang keilmuan, dan telah terjadi antara dirinya dengan gurunya korespondensi tentang berbagai permasalahan ketika dia pindah ke daerah Ṣabyā'. Dia merupakan salah seorang murid terdekat al-Syaukānī.<sup>32</sup>
- 10) 'Abd al-Raḥmād bin Yaḥya al-Ānisī (1168-1250 H), antara dirinya dengan al-Syaukānī telah terjadi proses belajar korespondensi, dimana 'Abd al-Raḥmād bin Yaḥya al-Ānisī menanyakan kepada al-Syaukānī sepuluh permasalahan yang dijawab oleh al-Syaukānī dalam satu surat (*risālah*) dengan judul *Ṭīb al-Nasyri fī Jawāb Masāil al-'Asyari*.<sup>33</sup>

Selain dari sepuluh orang murid al-Syaukānī di atas, masih banyak lagi lainnya yang biografi mereka juga diabadikan oleh al-Syaukānī dalam karyanya al-Badr al-Tāli' bi Maḥāsin man Ba'da al-Qarn al-Sābi'

Perlu untuk dicatat, bahwa dalam karya al-Syaukānī yang berjudul: *al-Badr al-Ṭāli' bi Maḥāsin man Ba'da al-Qarn al-Sābi'*, dia tidak hanya menyebutkan biografi para guru dan muridnya, tetapi juga para ulama yang pernah hidup di wilayah Yaman dari abad ke-8 hijriyah sampai kepada masanya (abad ke-12 Hijriyah), termasuk di dalamnya dia menyuguhkan biografinya sendiri dan biografi ayahnya.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli'*, Jilid. I, h. 318.; Zabārah, *Nail al-Waṭar*, Jilid. II, h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Al-Syaukānī, *al-Badr al-Ṭāli*, Jilid. I, h. 340.; Zabārah, *Nail al-Waṭar*, Jilid. II, h. 43.

## B. Pemikiran al-Syaukānī

Untuk mengetahui bagaimana sepak terjang pemikiran al-Syaukānī, maka perlu untuk dibedah secara global tentang pemikirannya dalam dua bidang, yaitu: mażhab kalām dan fikih. Data yang dapat membantu penulis dalam menguraikan pemikiran al-Syaukānī ini adalah melalui karya-karya beliau yang berhubungan dengan ilmu kalam dan ilmu fikih.

### a. Mażhab Kalām al-Syaukānī

Dalam biografi al-Syaukānī pada pembahasan terdahulu telah dijelaskan, bahwa beliau tumbuh dan terdidik dalam tradisi Syi'ah Zāidiyah, dan pemahaman mazhab Syi'ah ini lebih dekat kepada pemahaman ahl alsunnah wa al-jamā'ah khususnya dalam masalah keadilan para sahabat Nabi saw., dan terlebih khusus lagi mereka tidak memandang bahwa para imām sederajat dengan para nabi atau mendekatinya. Hanya saja dalam beberapa masalah kalām, mazhab Zaidīyah lebih dekat kepada pemahaman Mu'tazilah, karena Zaid bin 'Alī Zain al-'Ābidīn pendiri mazhab Zaidīyah pernah berguru secara langsung kepada Wāṣil bin 'Aṭā' (80-131 H). Selain itu, mereka boleh dikatakan sebagai kelompok anti Murji'ah, dan berpendirian dalam menyikapi tarekat.

Pemahaman kalām perspektif Mu'tazilah tentunya sangat difahami oleh al-Syaukānī melalui hasil pembelajaran dari berbagai kitab ulama

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Muḥammad Abū Zahrah, *Tārīkh al-Mazāhib al-Islāmīyah* (Cet. I; Kairo: Dār al-Fikr al-'Arabī, 2009 M.), h. 51-52.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Harun Nasution, *Ensiklopedi Islam Indonesia* (Cet. I; Jakarta, Djembatan, 1992), h. 999.

pendahulunya khususnya melalui kitab tafsir karya al-Zamakhsyari yang berjudul *al-Kasysyāf*, dimana al-Syaukāni telah mendalaminya, mendiskusikannya, dan bahkan mengkritisinya melalui berbagai tokoh ulama Yaman yang hidup pada zamannya secara berulang-ulang.

Dalam pandangan al-Syaukānī tentang metode kaum *mutakallimīn* dalam teologi, merupkan metode yang tidak dapat mengantarkan kepada keyakinan, dan tujuannya tidak mungkin dapat sesuai dengan kebenaran (*al-haqq*). Sebab, mayoritas pandangan mereka hanya sebatas asumsi dan klaim atas dasar akal dan jauh dari kefitrahan. Setiap kelompok *mutakallimīn* telah membentuk dasar pemekirian yang berbeda dari yang lainnya. Berbagai dasar pemikiran tersebut ditegakkan sesuai dengan apa yang mereka pandang benar berdasarkan hasil asumsi akal mereka yang didasarkan pada pengelihatan mereka yang terbatas. Sehingga, apa yang benar dalam satu kelompok dapat menghapus kebenaran dari kelompok lainnya. Mereka juga berusaha membandingkan dasar pemikiran mereka yang bertentangan tersebut dengan firman Allah dan sabda Rasul-Nya dalam berbagai masalah teologis. Sehinngga, setiap kelompok meyakini sesuatu yang bertentangan dengan keyakinan kelompok lainnya.<sup>36</sup>

Selanjutnya, al-Syaukāni menilai bahwa dasar pemikiran mereka itu, dijadikan sebagai tolok ukur tentang sifat-sifat Allah swt., yang pada akhirnya mereka menetapkan sifat tertentu bagi Allah swt., dan sifat yang tidak mungkin bagi Allah swt. Dalam masalah ini, mereka seolah menutup mata dengan berbagai sifat Allah swt., yang telah Dia sifatkan untuk diri-Nya

<sup>36</sup>Al-Syaukānī, *Kasyf al-Syubhāt 'an al-Mutasyābihāt*, h. 22-23.

sendiri, atau dengan apa yang disifatkan oleh Rasul-Nya untuk-Nya. Bahkan, jika mereka menemukan apa yang sesuai dengan apa yang mereka pikirkan, hal itu mereka jadikan sebagai penguat atas asumsi mereka dengan menyatakan, bahwa terdapat banyak teks -baik al-Qur'an maupun al-Sunnah- yang sejalan dengan akal. Namun, jika mereka menemukannya berseberangan, mereka menilainya sebagai *mutasyabih* dengan makna yang tidak logis lagi tidak jelas Kemudian, ketika mereka menghadapi kelompok yang petunjuknya. berseberangan dengan dasar pemahaman mereka, mereka akan senantiasa membanggakan logika mereka dan menyalahkan logika lawannya. Selanjutnya, apa yang mereka logikakan tersebut dijadikan sebagai dasar dalam menghadapi berbagai dalil al-Qur'an dan al-Sunnah. Sehingga, dalil yang mutasyābih menurut kelompok lain akan berstatus muhkam menurut kelompok tertentu, dan yang berseberangan dengan dalil logika akan disesuaikan oleh kelompok tertentu.<sup>37</sup>

Al-Syaukānī menyebutkan bahwa untuk membuktikan berbagai bentuk pertentangan di atas, maka hendaklah melihatnya ke dalam berbagai karya tentang ilmu kalām yang berhubungan dengan pandangan setiap kelompok, seperti masalah *al-tahsīn wa al-taqbīḥ* (yang baik dan buruk); *khalq al-af āl* (pekerjaan termasuk ciptaan/bukan); *taklīf mā lā yuṭāq* (pembebanan dengan sesuatu yang tidak dapat dilakukan); *khalq al-Qur ān* (penciptaan al-Qur an). Dalam semua masalah tersebut akan ditemukan berbagai bentuk pertentangan.

-

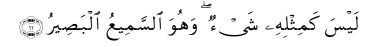
<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Al-Syaukānī, *al-Tuḥaf fī Mażāhib al-Salaf* (Cet. I; Ḥalb: Maktabah al-Ḥalibīyah, 1350 H.), h. 269

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Al-Syaukānī, Kasyf al-Syubhāt 'an al-Mutasyābihāt, h. 22-23.

dijelaskan oleh al-Syaukānī, selanjutnya, Dari yang menentukan sikap dan pemikiran teologinya dengan menyatakan bahwa jalan terbaik dan terlurus dalam memahami berbagai permasalahan teologis dan beriman sesuai dengan apa yang diwahyukan adalah melalui jalan pemahaman salaf al-sālih (orang-orang shaleh terdahulu) dari kalangan shabat dan tabi'in, yaitu dengan memahami sifat-sifat Allah swt., sebagaimana adanya, memahami berbagai ayat dan hadis tentang masalah tersebut sesuai dengan petunjuk umum kebahasaan, tidak berusaha melakukan pentakwilan, tanpa harus membebani dan menyesatkan diri, tanpa penyamaan dan pengabaian, dan menetapkan sifat-sifat Allah swt., sebagai yang Dia telah tetapkan untuk dirinya sendiri dalam bentuk yang tidak diketahui oleh selain diri-Nya, sebab Dia-lah yang berfirman: لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (tidak ada yang menyamai-Nya, dan Dia maha mendengar lagi maha melihat), dalam ayat ini Dia (Allah swt.) menetapkan untuk dirinya sendiri sifat mendengar dan melihat, dalam waktu yang sama Dia juga menafikan adanya kesamaan dengan selain-Nya.<sup>39</sup>

Pernyataan al-Syaukānī di atas, menunjukkan pembelaannya terhadap mażhab salaf (*ahl al-sunnah wa al-jamā'ah*) dan menjadikannya sebagai dasar pemikiran teologi untuk dirinya dan mereka yang belajar kepadanya. Pemikiran teologisnya tersebut senantiasa dia dakwahkan dengan berlandasakn kepada dua firman Allah swt., yaitu:

a. Q.S. al-Syūrā/42: 11



<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Al-Syaukānī, *al-Tuhaf fī Mażāhib al-Salaf*, h. 53.

\_\_

## Terjemahnya:

Tidak ada sesuatu pun yang serupa dengan Dia, dan Dia-lah yang Maha mendengar dan melihat. 40

b. Q.S.  $T\bar{a}h\bar{a}/20$ : 110

## Terjemahnya:

Dia (Allah) mengetahui apa yang di hadapan mereka (yang akan terjadi) dan apa yang di belakang mereka (yang telah terjadi), sedang ilmu mereka tidak dapat meliputi ilmu-Nya.<sup>41</sup>

Dalam pandangan al-Syaukānī, kedua ayat di atas mengandung *alnafyu wa al-iśbāt* (peniadaan dan menetapan) dimana dalam ayat pertama menunjukkan bahwa Allah swt., telah menetapkan sifat untuk diri-Nya sendiri dan menafikan adanya kesamaan sifat dengan selainnya, dan pada ayat yang kedua menegaskan bahwa sifat Allah swt tersebut hanya diketahui oleh-Nya, sehingga di dalamnya terkandung larangan mempertanyakan tentang karakteristik dari sifat tersebut.

Dalam usahanya mempertahankan pemikiran dan mażhab kalāmnya tersebut, al-Syaukānī mengabadikannya dalam berbagai karya di antaranya: kitāb al-Tuḥaf fī Mażāhib al-Salaf, kitāb Kasyf al-Syubhāt 'an al-Mustabihāt; kitāb Baḥś fī Anna al-Du'ā lā Yunāfī Sabq al-Qaḍā'; kitāb Baḥś fī al-Istidlāl 'alā Karāmat al-Auliyā'; kitāb Baḥś fī Wujūb Maḥabbat Allāh; Isykāl al-Sāil ilā Tafsīr "wa al-Qadr Qaddarnāhu Manāzil"; kitāb Irsyād al-Śiqāt ilā Ittifāq

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah* (Cet. I; Bandung: Syaamail Qur'an, 2012), h. 484.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Kementerian Agama RI, al-Qur'an dan Terjemah, h. 319.

al-Syarāi' 'alā al-Tauḥīd wa al-Ma'ād wa al-Nubūwah; dan kitāb Tanbīh al-Afāḍīl 'alā mā Warad min Ziyādat al-'Umr wa Naqṣih min al-Dalāil.

Dari sini, jelasa bahwa al-Syaukānī dalam masalah teologi bermażhab salaf (ahl al-sunnah wa al-jamā'ah), dan itu menjadi pilihannya setelah dia melakukan penelitian dan telaah dalam waktu yang lama terhadap ilmu kalām, dan dia tidak menjatuhkan pilihannya tersebut secara taqlīd, tetapi melalui hasil penalaran dan pemikiran, serta telaah yang panjang. Hal ini dapat diketahui melalui pernyataannya bahwa dia menyatakan pemikirannya tersebut bukan disebabkan oleh sikap taqlīd kepada mereka dan menyerukan agar tidak terlalu banyak terlibat tentang masalah kalām, sebagaimana yang berlaku pada sebagian ulama. Tetapi, dia menyatakan setelah menghabiskan waktu dan umurnya dalam menelaah, mempelajari dan mendalami berbagai pendapat dalam ilmu kalām melalui jalan diskusi dari berbagai ahli dan ulama yang tersohor dalam bidang tersebut, serta menelaah seluruh karya tentang hal tersebut mulai dari yang bersifat mukhtaśar (ringkasan) sampai kepada yang muṭawwal (pembahasan detail).

Berdasarkan uraian di atas, diketahui bahwa pemikiran teologis yang dianut dan menjadi sandaran pemikiran dan keyakinan bagi al-Syaukānī adalah pemikiran teologis berdasarkan pemahaman *salaf al-ṣāliḥ* (ulama shaleh terdahulu) dari kalangan sahabat, tābi'īn dan atbā' tābi'īn atau yang lebih dikenal dengan mażhab *ahl al-sunnah wa al-jamā'ah*.

<sup>42</sup>Al-Syaukānī, *al-Tuḥaf fī Mażāhib al-Salaf*, h. 54.; al-Syaukānī, *Kasyf al-Syubhāt* 'an al-Mutasyābihāt, h. 23-24.

#### b. Mażhab Fikih al-Syaukānī

Tidak dapat dipungkiri, berdasarkan uraian biografi al-Syaukānī dalam pembahasan terdahulu, jelas bahwa dia terdidik dalam tradisi mażhab Zaidīyah, tidak hanya dalam ilmu kalām, tetapi juga dalam fikih. Bahkan, dia sangat menguasai dan memahami seluruh pendapat dan pilihan fikih dalam mazhab Zaidīyah. Hal itu dapat diketahui melalui kitāb *al-Azhār* yang merupakan kitāb fikih dalam mazhab Zaidīyah, kitab ini telah dikuasai oleh al-Syaukānī melalui ayahnya dan beberapa gurunya, bahkan pada saat dia masih sangat muda, dia tergolong sebagai sandaran dalam masalah fikih mazhab pada masanya.

Karena kedalaman pengetahuan dan ilmunya terhadap fikih mazhab Zaidīyah, dia pun berhasil keluar dari sikap taqlīd terhadap mazhab tersebut, bahkan mengelurakan karya yang mengkritisi berbagai permasalah dalam kitab al-Azhār dengan judul al-Sail al-Jarrār al-Mutadaffīq 'alā Ḥadāiq al-Azhār. Di dalamnya dia berusaha melepaskan ikatan mazhab yang ada pada dirinya dengan melakukan pembenaran (taṣḥīḥ) pendapat yang sejalan dengan dalil berdasarkan ijtihadnya, dan menilai sebuah pendapat yang berseberangan dengan dalil atau yang tidak memiliki dasar dalil sebagai pendapat palsu dan tidak benar. Akibatnya, para pengikut mazhab Zaidīyah yang fanatik berontak terhadap al-Syaukānī yang beranggapan bahwa pendapatnya telah mencederai dan menodai kesaklaran mazhab. Tetapi, al-Syaukānī senantiasa memberikan jawaban kepada mereka dengan berdasar pada dalil al-Qur'an dan al-Sunnah.

Dalam mempertahankan sikap dan pendapatnya tentang berbagai permasalahan fikih yang yang berseberangan dengan mażhab kaumnya,

kemudian al-Syaukānī mengeluarkan karya yang berjudul *al-Qaul al-Mufīd fī Adillat al-Ijtihād wa al-Taqlīd*. Di dalamnya dia menguraikan tentang tercela dan haramnya sikap taqlīd. Dengan keluarnya karya al-Syaukānī ini, pada akhirnya terjadi fitnah yang besar di kota Ṣan'a' yang melibatkan antara pembela al-Syaukānī dengan penentangnya, sebab al-Syaukānī dituduh telah berusaha untuk menghancurkan faham mażhab *ahl al-bait* melalui pendapatpendapatnya dan kritikannya. Tetapi, al-Syaukānī menjawab mereka bahwa karya tersebut berlaku terhadap semua mażhab. Karena, semua mażhab memiliki pengikut yang fanatik dan taqlīd buta.<sup>43</sup>

Demikianlah, al-Syaukānī dalam memilih mażhab fikih yang tepat baginya, yaitu suatu mażhab yang tidak terikat dengan salah satu pendapat dari pendapat ulama tertentu dari kalangan ulama terdahulu, tetapi sesuai dengan ijtihadnya. Hal itu terlihat jelas dalam karyanya *Nail al-Auṭār* yang di dalmnya dia menukil pendapat dari berbagai ulama tersohor, pendapat para sahabat, dan tābi'īn dengan menampilkan *ḥujjah* dari masing-masing pendapat. Selanjutnya, dia menutupnya dengan menyuguhkan apa yang menjadi pendapatnya secara khusus dengan memilih pendapat yang lebih mendekati kebenaran (*al-rājiḥ*).

Berdasarkan kenyataan di atas, al-Syaukānī dapat digolongkan sebagai seorang *faqīh mujtahid*, sebab dalam setiap permasalahan fikih, dia berusaha untuk berijtihad dan tidak bertaklid. Karena, bagi al-Syaukānī ijtihad bagi

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Lebih lengkapnya lihat. al-Syaukānī (w. 1250 H), *Irsyād al-Fuḥūl ilā Taḥqīq al-Ḥaqq min 'Ilm al-Uṣūl* (Cet. I; Ḥalb: Maṭba'ah al-Ḥalibīyah, 1356 H), h. 446-449.

generasi *muta'akhkhirīn* telah dimudahkan oleh Allah swt., dan bahkan lebih mudah dari masa-masa sebelumnya (*mutaqaddimīn*).<sup>44</sup>

Pendapat al-Syaukānī di atas, menunjukkan bahwa pintu ijtihad bagi *muta'akhkhirīn* tidak tertutup bahkan lebih luas dari masa-masa sebelumnya, sebab berbagai pendapat telah terabadikan dalam berbagai karya, dan peluang untuk memahami dan menelaahnya dan pilihan fikih semakin terbuka bagi siapa saja yang memiliki kedalaman pemahaman.

Berdasarkan uraian di atas, dapat dinyatakan bahwa meskipun al-Syaukānī tumbuh dan terdidik dalam tradisi fikih Zaidīyah, tetapi melalui ketekunan telaah terhadap berbagai karya fikih dari berbagai mażhab membuatnya melepaskan diri dari mażhab fikih yang telah membesarkannya, dan memilih untuk berijtihad dan menjauhi sikap taqlid tanpa dasar dalil yang kuat dan dapat dipertanggungjawabkan. Meskipun pilihannya tersebut menuai berbagai bentuk pro dan kontra dari kaumnya bahkan dituduh berusaha menghancurkan faham fikih mażhab ahl al-bait, dia tetap berdiri tegak dan mempertahankan pilihannya, sebab baginya taklid merupakan sikap yang tercela dan haram, dan mengikuti dalil serta ijtihad adalah sikap mulia dan bahkan dianjurkan dalam Islam. Dengan demikian, maka mażhab al-Syaukānī dalam fikih adalah mażhab ijtihād.

Dari uraian tentang pemikiran kalām dan mażhab fikih al-Syaukāni di atas, dapat diketahui bahwa al-Syaukānī merupakan seorang ulama yang di satu sisi secara global dikenal sebagai ulama dengan mażhab Syi'ah Zaidīyah. Namun, di lain sisi, pemikiran dan pilihan mażhabnya berseberangan dengan

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Al-Syaukānī, *Irsyād al-Fuḥūl*, h. 424.

pemikiran dan mażhab fikih yang dikenal dalam tradisi Syiʻah Zaidīyah. Hal itu lebih disebabkan oleh ketekunannya dalam mempelajari dan memahami seluruh bentuk pemikiran dan mażhab fikih terdahulu, serta mempelajari sikap para ulama dan masyarakat Yaman terhadap mażhab Zaidīyah. Sehingga, dia berusaha keluar dan melepaskan diri dari sikap taqlīd kepada mażhab yang dianut oleh kaumnya dengan berdiri tegak di atas pusaran ijtihad yang sejalan dengan dalil yang benar dan sesuai dengan pemahaman sahabat dan tābiʻīn, serta atbāʻ tābiʻīn yang lebih dikenal dengan mażhab salaf al-ṣāliḥ atau mażhab ahl al-sunnah wa al-jamāʻah.

Dengan demikian, dapat dinyatakan bahwa pemikiran kalām dan mażhab fikih al-Syaukānī merepresentasikan pemikiran kalām dan mażhab fikih ahl al-sunnah wa al-jamā'ah yang jauh dari sikap taqlīd yang diharamkan.

### C. Kontribusi Ilmiyah al-Syaukānī

Imām al-Syaukānī adalah seorang ulama pembela sunnah dan pengingkar bid'ah dan taqlīd. Bukti dari pembelaan dan pengingkarannya tersebut, beliau tuangkan dalam karya tulis, sehingga dapat menyebar dan dibaca oleh berbagai kalangan, sekaligus menggambarkan pendiriannya dalam melaksanakan dan menyebarkan dakwah *manhaj ahl al-sunnah wa al-jamā'ah* dalam berbagai bidang. Terdapat 223 judul karya yang telah beliau susun, 189 judul di antaranya masih dalam bentuk manuskrip, dan sekitar 35 judul lainnya telah di *taḥqīq* dan dicetak. Jumlah karya tulis ilmiyah yang demikian besar menunjukkan tingginya produktifitas al-Syaukānī dan besarnya

kontribusi beliau terhadap pengembangan pengetahuan dan pemahaman Islam, sehingga seluruh karya-karyanya menjadi bagian dari khazanah keilmuan Islam.

Dalam *Fihris al-Fahāris* disebutkan bahwa al-Syaukānī adalah seorang ulama yang tersohor, dalam dirinya terkumpul berbagai cabang keilmuan dalam berbagai bidang yang cukup member pengaruh terhadap dunia Islam pada khususnya, karena keilmuan dituangkan dalam bentuk karya tulis baik karya tersebut berbentuk buku maupun *risālah* yang jumlah mencapai sekitar 114 karya. Sedang dalam *Zahrat al-Basātīn* disebutkan bahwa jumlah karya yang dihasilkan oleh al-Syaukānī sekitar 200 karya. Sementara itu, al-Syaukānī dalam *al-Badr al-Ṭāli* menyatakan bahwa karya yang telah disusunnya sekitar 96 kitab dan *risālah*, jumlah ini berdasarkan ingatannya pada saat dia menyusun karya biografinya. Namun, dia tetap menyatakan bahwa boleh jadi berbagai judul yang belum dia sebutkan dalam biografinya, masih lebih banyak dari apa yang dia telah sebutkan.

Adapun, karya-karya al-Syaukānī yang telah diedit kembali (*taḥqīq*) dan di-*taṣḥīḥ* serta dicetak, adalah sebagai berikut:

1. Ibṭāl Da'wā al-Ijmā' 'alā Muṭlaq al-Samāḥ ( إبطال دعوى الإجماع على مطلق) dicetak pada tahun 1328 H di Hedrabat, India.

-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>'Abd al-Ḥayyi 'Abd al-Kabīr al-Kattānī, *Fihris al-Fahāris wa al-Asbāt wa Mu'jam al-Ma'ājim wa al-Masyīkhāt wa al-Musalsalāt*, Jilid. II (Cet. II; Beirūt: Dār al-Garb al-Islāmī, 1982 M.), h. 1087.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Sayyid bin Ḥusain al-'Affānī, *Zahrat al-Basātīn min Mauqif al-'Ulamā' al-Rabbāniyyīn*, Jilid. II (Cet. II; Kairo: Dār al-'Affānī, 2004 M), h. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), al-Badr al-Tāli', Jilid. II, h. 223.

- 2. Ittiḥāf al-Akābir bi Isnād al-Dafātir (اتحاف الأكابر بإسناد الدفاتر), dicetak pada tahun 1328 H di Hedrabat, India.
- 3. Irsyād al-Śiqāt ilā Ittifāq al-Syarāi' 'alā al-Tauḥīd wa al-Ma'ād wa al-Nubūwah (إرشاد الثقات إلى اتفاق الشرائع على التوحيد والمعاد والنبوات), dicetak pada tahun 1395 H di Dā al-Nahḍah al-'Arabīyah, Mesir.
- 4. Irsyād al-Fuḥūl ilā Taḥqīq al-Ḥaqq min 'Ilm al-Uṣūl ( إرشاد الفحول إلى ) telah dicetak berulang kali di antaranya: a) pada tahun 1347 H di Maṭba'ah al-Munīrīyah; b) pada tahun 1360 H di Maṭba'ah al-Sa'ādah; dan c) pada tahun 1356 H di Maṭba'ah al-Ḥalibī.
- 5. Irsyād al-Sāil ilā Dalīl al-Sāil (إرشاد السائل إلى دليل السائل), di cetak pada tahu 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.
- 6. Isykāl al-Sāil ilā Tafsīr "wa al-Qadr Qaddarnāhu Manāzil" (إلى تفسير "والقدر قدرناه منازل"), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah.
- 7. Al-A'lām bi al-Masyāyikh al-A'lām wa al-Talāmiżat al-Kirām (الإعلام), dicetak pada tahun 1328 H di Hedarabad.

  Buku ini merupakan biografi para guru dan murid al-Syaukānī.
- 8. Al-Iṣḍāḥ li Ma'na al-Taubat wa al-Iṣlāḥ (الإيضاح لمعنى التوبة والإصلاح).

  Dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.
- 9. Baḥṣ̀ fī Wujūb Maḥabbat Allāh (محث في وحوب محبة الله), dicetak pada 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.
- 10. Baḥṣˈ fī al-Istidlāl 'alā Karāmat al-Auliyā' ( الأولياء), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.

- 11. Baḥṣ fī Anna al-Du'a la Yunāfī Sabq al-Qaḍā' ( بينافي), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.
- 12. Baḥs fī al-Kalām 'ala Umanā' al-Syarī'ah ( بحث في الكلام على أمناء), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.
- 13. Al-Badr al-Ṭāli' li Maḥāsin man Ba'da al-Qarn al-Sābi' (المحالع), dicetak pada tahun 1350 H di Maṭba'ah al-Sa'ādah.; dan di Kairo pada Dār al-Kutub al-Islāmī.
- 14. Tuḥfat al-Żākirīn fī Syarḥ 'Uddat al-Ḥiṣn al-Ḥiṣṣīn ( تحفة الذاكرين في), dicetak pada 1350 H di Maṭba'ah al-Ḥalibī.
- 15. Al-Tuḥaf fī Mażāhib al-Salaf (التحف في مذاهب السلف), dicetak pada tahun 1383 H di al-Munīrīyah.
- 16. Tanbīh al-Afāḍīl 'alā mā Warad min Ziyādat al-'Umr wa Naqṣih min al-Dalāil (تنبيه الأفاضل على ماورد من زيادة العمر ونقصه من الدلائل), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.
- 17. Tanbīh al-A'lām 'alā Tafsīr al-Musytabihāt baina al-Ḥalāl wa al-Ḥarām (تنبيه الأعلام على تفسير المشتبهات بين الحلال والحرام), dicetak pada tahun 1340 H, di Maṭba'ah al-Mu'āhid, Mesir., dengan judul Kasyf al-Sybhāt 'an al-Mustabihāt (كشف الشبهات عن المشتبهات).
- 18. Jawāb Suāl Yataʻallaq bi mā Warada fī al-Khiḍr ʻAlihi al-Salām ( جواب), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah al-ʻArabīyah.
- 19. Jawāb Suāl 'an al-Ṣabr wa al-Ḥilm (جواب سؤال عن الصبر والحلم), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahdah al-'Arabīyah.

- 20. Jawāb Suāl 'an Kaifa anna al-Fā' fī Qaulihi Ta'ālā "Fanzur ilā Ṭa'āmika wa Syarābika lam Yatasannah" Wāqi'uhu fī Mauqi' al-Dalīl ( هواب سؤال كيف أن الفاء في قوله تعالى "فانظر إلى طعامك وشرابك لم يتسنه" واقة ), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.
- 21. Jawāb Suāl 'an Nuktah al-Tikrār fī Qulihi T'ālā "Qul Innī Umirtu an A'buda Allāha Mukhliṣan Lahu al-Dīna wa Umirtu li an Akūna min al-Muslimīn" ( عواب سؤال عن نكتة التكرار في قوله تعالى "قل إني أمرت أن أعبد الله ), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.
- 22. Al-Dārārī al-Muḍī'ah fī Syarḥ al-Durar al-Bahiyyah ( النور المنطقة في ), dicetak pada tahun 1928 H di Maṭba'ah Miṣr al-Ḥurrah.
- 23. Al-Durru al-Naḍiyyah fīIkhlāṣ Kalimat al-Tauḥīd (الدر النضية في إخلاص), dicetak pada 1348 H di Maṭbaʿah al-Munīrah, dan di Maṭbaʿah Anṣār al-Sunnah, Mesir.
- 24. Al-Dawā' al-'Ājil fī Daf'I al-'Uddi wa al-Ṣāil ( والصائل), dicetak pada tahun 1343 H di Maṭba'ah al-Munīrīyah.
- 25. Raf u al-Rībah fī mā Yajūzu wa mā Lā Yajūzu min al-Gībah (وفع الريبة), dicetak pada tahun 1342 dan 1348 H di Maṭaba al-Munīrīyah.
- 26. Al-Sail al-Jarrār al-Muttafiq 'alā Ḥadāiq al-Azhār ( السيل الجوار المتفق على), dicetak pada tahun 1390 H di Maṭba'ah al-Syu'ūn al-Islāmīyah, Mesir.

- 27. Syarḥ al-Ṣudūr fī Taḥrīm Raf'I al-Qubūr (شرح الصدور في تحريم رفع القبور), dicetak pada tahun 1347 H di Maṭba'ah al-Munīrīyah.
- 28. Al-'Aqd al-Śamīn fī Isbāt Waṣāyā Amīr al-Mu'minīn (التمين في), dicetak pada tahun 1348 H di Maṭba'ah al-Munīrīyah.
- 29. 'Uqud al-Zabarjad fi Jidi 'Allamah Da'ad ( عقود الزبرجد في جيد علامة), dicetak pada tahun 1395 H di Dar al-Nahḍah al-'Arabiyah.
- 30. Al-Fawāid al-Majumūʻah fī al-Aḥādīs al-Mauḍūʻah ( الله المجموعة في ), dicetak pada tahun 1203 H di India, kemudian pada tahun 1380 H di Maṭbaʻah al-Muḥammadīyah, Mesir.
- 31. *Qaṭr al-Walī 'alā Ḥadīs al-Walī* (قطر الولي على حديث الولي), diedit oleh Ibrāhīm Hallāl dan dicetk pada tahun 1395 H di Dār al-Kutub al-Ḥadīsah.
- 32. Al-Misk al-Fāiḥ fī Ḥaṭṭ al-Jawāiḥ (المسك الفائح في حط الجوائح), dicetak pada tahun 1395 H di Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah.
- 33. Nail al-Auṭār; Syarḥ Muntaqā al-Akhbār (نيل الأوطار؛ شرح منتقى الأخبار), dicetak pada tahun 1347 H di al-Ḥalibī, dan pada tahun 1357 H di Maṭba'ah al-'Usmānīyah
- 34. Nazl man al-Ittaqā bi Kasyf Aḥwāl al-Muntaqā mukhtaṣar min Nail al-Auṭār (نزل من التقى بكشف أحوال المنتقى مختصر من نيل الأوطار), dicetak pada tahun 1197 H di India.
- 35. Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi' baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī 'Ilm al-Tafsīr (فتح القدير، الجامع بين فني الرواية والدراية في علم التفسير), dicetak pada tahun 1383 H di Maṭba'ah al-Halibīyah.

Secara umum, kontribusi ilmiah al-Syaukani -berdasarkan uraian boigrafi dan karya-karyanya- dapat dibagi ke dalam tiga bagian, yaitu: 1) sisi teorietis, yang dapat dilihat melalu berbagai karya yang jumlahnya mencapai lebih dari 200 judul yang isinya mencakup berbagai aspek ilmu pengetahuan yang dibutuhkan oleh manusia dalam agama dan dunianya; 2) sisi pengamalan, kehidupan al-Syaukānī sarat dengan jihād dalam memantapkan syari'at dan menyebarkan Sunnah, yang secara global dapat dilihat melalui pengajaran terhadap kitab-kitab hadis, memberantas berbagai bentuk kebodohan dan kezaliman dalam hal penegaka<mark>n hukum,</mark> anjurannya kepada khalifah untuk mengambil zakat dari mereka yang telah memenuhi syarat wajib zakat berdasarkan ukuran syari'at, memberantas buta agama dengan mengirim tenaga pengajar keberbagai pelosok negerinya dibawah tanggungan pemerintah.; 3) sisi pengajaran, al-Syaukānī merupakan seorang pendidik yang baik pada masanya, dia dainggap sebagai pendiri madrasah tarbawiyah yang mendidik secara sistematis. Dalam bidang ini dia menulisnya dalam beberapa karyanya seperti:  $\overline{A}d\overline{a}b$  al-Talab, al-Dawā' al-'Ajil, al-Badr al-Tāli', dan dalam berbagai syair yang mengandung unsur pendidikan.

# D. Penilaian Ulama Terhadap al-Syaukānī

Setiap ulama yang tersohor melalui karya-karyanya yang bermanfaat dan terus terwariskan, bahkan di ajarkan diberbagai Negara, akan menuai berbagai bentuk penilaian positif dan pujian terhadap individu dan karya-karya mereka. Hal yang demikian itu berlaku pula kepada Imām al-Syaukānī

penyusun karya tafsir Fatḥ al-Qadīr al-Jāmi' baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī 'Ilm al-Tafsīr.

Para ulama yang mengenal sosok al-Syaukānī dan keilmuannya menyuguhkan berbagai pernyataan apresiatif terhadapnya, di antara mereka adalah al-Qāḍī Ismā'īl bin 'Alī al-Akwa', dia menilai al-Asyaukānī sebagai seorang ulama *ahl al-sunnah* yang mujtahid pada masanya, dia adalah seorang hakim agung, *syaikh al-Islām*, menguasai banyak cabang ilmu, khususnya dalam ilmu al-Sunnah, tafsīr, fikih, mulai dari dasar-dasarnya hingga cabang dari masing-masing ilmu tersebut. Dia jua seorang ahli sejarah (*muarrikh*), dan menyusun berbagai syair yang baik. <sup>48</sup>

Salah seorang murid al-Syaukānī yang bernama Ḥasan bin Aḥmad al-Bahkalī-sebagaimana yang dikutip oleh Ṣiddīq Ḥasan Khān dalam *al-Tāj al-Mukallil-* menyatakan:

Pada tahun 1250 H tepatnya pada bulan Jumādā al-Ākhir, merupakan waktu wafatnya guru kami Muḥammad bin 'Alī al-Syaukānī, dia adalah seorang hakim agung (qāḍī al-jamā'ah), syaikh al-Islām, seorang muḥaqqiq, ilmuan (al-'allāmah), seorang imām, pemimpin para ulama, imām bagi dunia, penutup para penghafal (ḥuffāz) yang tidak diragukan, ḥujjah, kritikus sanad (al-nuqqād 'alā al-Isnād), orang yang pertama memasuki wilayah ijtihad, orang yang sangat teliti dan sangat mengetahui seluk-beluk syari'at, orang yang sangat mengenal syari'at dan tujuan-tujuan, secara umum tidak ditemukan orang yang seperti dia dari sisi keilmuan, sikap wara', menegakkan kebenaran dengan kekuatan hati dan ketegesan.<sup>49</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Al-Qāḍī Ismā'īl bin 'Alī al-Akwa', *Hijar al-'Ālim wa Ma'āqilihi fī al-Yaman*, Jilid. IV (Cet. I; Beirūt: Dār al-Fikr al-Mu'āṣir, 1995 M), h. 2251.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Muḥammad Ṣiddīq Ḥasan Khān, *al-Tāj al-Mukallil min Jawāhir Māsir al-Ṭirāz al-Ākhir wa al-Awwali* (Cet. I; t.tp: al-Maṭba' al-Ṣiddīqī, 1298 H), h. 310.

Ḥusain 'Abdullah al-'Umarī menyetakan, al-Syaukānī adalah seorang ulama besar ('allāmah), ahli fiqih (faqīh), ahli uṣūl (uṣūlī), ahli hadis (muḥaddis), ahli tafsir (mufassir), kritikus (nāqid), peneliti dan editor (muḥaqqiq), ahli bahasa (lugawī), sejarawan (muarrikh), sastrawan (adīb), hakim (qāḍī), pembawa perubahan (muṣalliḥ), politikus (siyāsī), seorang ulama yang mujtahid (al-'ālim al-mujtahid), memerangi kebodohan dan fanatisme, penyeru kepada kebebasan dan pembebasan dari ikatan mazhab yang sempit, memerangi sikap tklid buta, mencela dan membenci sikap melampaui batasan syari'at bagi para hakim, kejahatan pemimpin, sogokan dan koripsi para hakim, dan kerusakan moral para pegawai negeri. 50

Muḥammad Sālim Muḥaisin mensifati al-Syaukānī sebagai seorang penghafal al-Qur'an (ḥuffāz al-Qur'ān), dari tergolong ulama pilihan, sorang mujtahid, dan seorang penulis tersohor, seorang mufassir, muḥaddis, faqīh, uṣūlī, muarrikh, adīb, naḥwī, manṭiqī, mutakallim, dan seorang yang bijaksan (ḥakīm).<sup>51</sup>

Ekspektasi dan apresiasi para ulama tidak hanya sampai pada berbagai bentuk pernyataan apresiatif, tetapi pada tahun 1990 M perguruan tinggi Ṣan'ā' bekerja sama dengan organisasi Jam'iyah al-Da'wah al-Islāmiyah al-'Ālamiyah, Tarablus, Libiya, menyelenggarakan pertemuan internasional tentang peran al-Syaukanī dalam penyebaran ilmu dan dakwah Islām. Dalam pertemuan tersebut para nasarasumber menyuguhkan berbagai bentuk

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Ḥusain bin 'Abdullah al-'Umarī, *Dīwān al-Syaukānī "Aslāk al-Jauhar" Taḥqīq wa Dirāsah* (Cet. 2: Beirūt: Da.r al-Jīl, 1986 M), h. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Muhammad Sālim Muḥaisin, *Mu'jam Ḥuffāz al-Qur'ān 'Abra al-Tārīkh*, h. 379.

pembahasan tentang al-Syaukānī dari berbagai sudut pandang.<sup>52</sup> Tidak hanya sampai di situ, para ulama hingga saat ini masih terus memberikan perhatian terhadap berbagai karya peninggalannya mulai dalam bentuk *taḥqīq* (pengeditan), *taʻlīq* (komentar), dan *ikhtiṣār* (meringkas). Bahkan, para mahasiswa dan para peneliti, hingga saat ini masih senantiasa memberikan perhatian dalam mengkaji berbagai karya peninggalan al-Syaukānī dalam berbagai bidang keilmuan melalui berbagai pendekatan dan sudut pandang pengkajian.



 $^{52}$  Al-Qāḍī Ismā'īl bin 'Alī al-Akwa',  $\it Hijar$ al-'\$\overline{A}\$lim wa Ma'āqilihi fī al-Yaman, Jilid. IV, h. 2278.

#### **BAB IV**

# MANHAJ TAFSĪR FATH AL-QADĪR

#### A. Profil Tafsir Fath al-Qadir

Kitab Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi' baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī 'Ilm al-Tafsīr, merupakan salah satu karya tafsir yang menjadi rujukan para ulama dan referensi penting dalam pengkajian al-Qur'an dan ilmunya hingga saat ini. Sehingga, kitab ini sangat mudah untuk ditemukan dalam berbagai perpustakaan Islam khususnya di Indonesia, mulai dari tingkat pesantren bahkan seampai ke perguruan tinggi Islam, bahkan diajrkan diberbagai lembaga pendidikan Islam.

Untuk dapat mengetahui secara jelas tentang bagaimana kitab tafsir ini disusun oleh al-Syaukānī, penulis akan menguraikannya melalui tiga poin pembahasan berikut:

## 1. Latar Belakang Penulisan Tafsir Fath al-Qadir

Penyusun karya tafsir yang besar ini, yakni Imām Muḥammad bin 'Alī al-Syaukānī sebagaimana yang telah diuraikan biografinya pada bab terdahulu, bahwa beliau adalah seorang ulama yang tumbuh dan terdidik melalui mażhab Syi'ah Zaidīyah. Dalam mażhab tersebut telah banyak karya-karya tafsir, tetapi mayoritasnya lebih cenderung kepada corak penafsiran kaum Mu'tazilah dalam berbagai permasalahan khususnya dalam masalah 'Aqīdah. Dari sekian banyak karya tafsir yang pernah ada dikalangan Syi'ah Zaidīyah dan dipelajari oleh al-Syaukānī, terdapat beberapa karya tafsīr yang memberikan pengaruh terhadap diri al-Syaukānī, di antaranya: 1) *Tafsīr al-Ittiḥāf 'alā al-Kasysyāf* karya Ṣāliḥ bin Mahdī al-Muqbilī (1047-1108 H). ¹; 2) *al-Tafsīr al-Nabawī* karya Muḥammad

97

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *al-Badr al-Taliʻ bi Maḥāsin Man Baʻd al-Qarn al-Sabiʻ*, Juz I (Beirut: Dār al-Maʻrifah, t. th.), h. 192.

bin Ibrāhīm al-Wazīr (775-840 H). <sup>2</sup>; 3) *al-Furāt* yang merupakan karya tafsir al-Muṭahhir bin 'Alī bin Muḥammad al-Ḍa'dī (w. 1039).<sup>3</sup>; 4) *Takmilat al-Kasyfī* '*Alā al-Kasysyāf* karya al-Sayyid al-Ḥasan bin Aḥmad al-Jallāl (1014-1084 H).<sup>4</sup>; dan 5) Tafsir karya Ibrāhīm bin Muḥammad bin Ismā'īl al-Amīr (1141-1213 H).<sup>5</sup> Kelima karya tafsir mażhab Zaidīyah ini dalam menguraikan penafsiran terhadap al-Qur'an menggunakan metode *tafsīr bi al-ma'sūr/bi al-riwāyah*. Dengan pengaruh dari kelima karya tafsir tersebut, dapat diasumsikan bahwa al-Syaukānī juga berusaha menelaah berbagai karya tafsir dari kalangan sunni yang juga menampilkan penafsiran al-Qur'an dengan metode *riwāyah*.

Pada sisi yang lain, al-Syaukānī sebagaimana yang telah diuraikan pada bab terdahulu, adalah seorang ulama yang pada masa-masa pendidikannya senang menelaah sendiri karya-karya sastra, dan memperdalam berbagai ilmu kebahasaan (*'ulūm al-lugah*) seperti *naḥwu, ṣaraf*, *balāgah* dan *'arūḍ* dari berbagai guru. Dengan dasar ini pula, kemampuan al-Syaukānī dan keahliannya dalam bidang ilmu bahasa Arab dan ilmu-ilmu lainnya yang merupakan ilmu alat dalam penafsiran al-Qur'an, memberinya kemampuan menafsirkan al-Qur'an dengan pendekatan linguistik.

Dengan menggabungkan kedua ilmu alat di atas, yakni ilmu *ruwāt* dan ilmu *dirāyah*, selanjutnya al-Syaukānī menyusun karya tafsirnya yang diberi nama dengan: *Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmiʻ baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fi* 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), al-Badr al-Ţāli', Jilid. I, h. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Menurut al-Syaukānī, kitab tafsir ini merupakan karya tafsir yang ringkas tetapi sangat penuh dengan bermanfaat. Lihat. al-Syaukānī (w. 1250 H), *al-Badr al-Ṭāli*', Jilid. II, h. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), al-Badr al-Tāli', Jilid. I, h. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Muḥammad bin Muḥammad Zabarah (w. 1303 H), *Nail al-Waṭar*, Jilid. I (Cet. I; Kairo: al-Matba'ah al-Salafiyah, 1348 H), h. 192.

*'Ilm al-Tafsīr*. Penamaan ini berasal dari al-Syaukānī sendiri sebagaimana pengakuannya dalam *muqaddimah* tafsirnya:

Karya tafsir ini dengan volumenya yang besar, mengandung banyak ilmu pengetahuan, setiap bagiannya sarat dengan penelitian dan pemeriksaan yang seksama, sesuai dengan maksud oleh al-Haqq (Allah swt) dalam setiap bagiannya, isinya mencakup seluruh apa yang terdapat dalam berbagai kitab tafsir yang padat faidah dengan beberapa tambahan faidah lainnya, dan sarat dengan berbagai kaidah yang melegakan. Jika hendak menguji tingkat akurasi tafsir ini, bandingkanlah karya tafsir ini dengan cara melihat/mencermati berbagai kitab tafsir yang berlandaskan riwayah, kemudian lihat/cermati berbagai kitab tafsir yang berlandaskan dirayah. Lalu, lihat/cermatilah ke dalam tafsir ini, maka terangnya sinar dan cahaya akan tampak bagi orang yang memiliki dua mata, dan akan jelas bahwa ini merupakan kitab intisari dari seluruh pembicaraan/pembahasan, sarat dengan berbagai hal yang sangat mengagumkan, menjadi modal utama bagi para pelajar/penuntut ilmu, dan menjadi kebutuhan akhir bagi mereka yang menggunakan akalnya. Aku telah menamainya dengan : Fath al-Qadir; al-Jāmi' baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī 'Ilm al-Tafsīr.6

Bila ditinjau dari sisi penamaan al-Syaukānī terhadap karya tafsirnya berdasarkan penjelasan di atas, menunjukkan bahwa dia berusaha mengakomodir dan memediasi dua kutub kecenderungan metode penafsiran al-Qur'an yang telah berkembang dan dijalankan dikalangan ulama tafsir sebelum al-Syaukānī, dimana di antara mereka ada yang menafsirkan al-Qur'an dengan mencukupkan penafsirannya pada wilayah *riwāyah* semata, dan ada pula yang menafsirkan al-Qur'an dengan mencukupkan penafsirannya pada mencukupkannya pada penalaran linguistik semata.

Berdasarkan hasil bacaan, telaah dan penelitian al-Syaukānī terhadap seluruh karya tafsir dengan dua kecenderungan metode tafsir al-Qur'an tersebut, memandang perlunya rumusan tafsir yang dapat memenuhi dua kecenderungan metode tafsir al-Qur'an yang pernah ada, sehingga dapat memuaskan dahaga para pencari makna dan kandungan al-Qur'an untuk dapat diamalkan sesuai dengan

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi' baina Fannai al-Riwāyah wa al-Dirāyah min 'Ilm al-Tafsīr* (Cet. IV; Lebanon: Dar Al-Marefah, 2007 M.), h. 12.

apa yang dimaksudkan dan dikehendaki oleh Allah swt., keresahan ini diungkapkan oleh al-Syaukānī dalam *muqaddimah* tafsirnya dengan mengatakan:

Mayoritas *mufassirīn*—dalam menafsirkan al-Qur'an- terbagi menjadi dua kelompok dengan menggunakan dua metode: kelompok pertama membatasi penafsirannya dengan menggunakan *riwayah* secara murni dan mereka merasa cukup dengan metode penafsiran tersebut. Kelompok lainnya menggunakan analisis linguistik, yakni berdasarkan petunjuk bahasa Arab dan ilmu-ilmu alat lainnya tanpa menggunakan dasar *riwayah*, kalaupun mereka menyebutkan *riwayah*, mereka menjadikannya sebagai dasar dalam penafsiran.

Selanjutnya, al-Syaukānī menjelaskan, bahwa panafsiran al-Qur'an sesuai dengan penafsiran Rasulullah saw, merupakan hal yang wajib untuk dilakukan, hanya saja jumlah ayat yang telah ditafsirkan oleh Nabi saw., berdasarkan riwayat yang *sahīh* tidak mencak<mark>up seluru</mark>h ayat dalam al-Qur'an. Demikian pula halnya dengan mendahulukan penafsiran sahabat, tabiin, dan atbā' tābi'in atas penafsiran dari selainnya. Namun, jika penafsiran salah seorang di antara mereka didasarkan pada penalaran linguistik dan bertentangan dengan apa yang ditafsirkan oleh mayoritas dari mereka, maka panfsirannya tersebut tidak dapat dijadikan *hujjah*. Meskipun penafsiran para sahabat, *tabiin*, dan *atbā' tābi'īn* dan ulama salaf harus didahulukan, tetapi penafsiran mereka masih terbatas pada satu sisi makna kebahasaan saja dari susunan kata dalam setiap ayat al-Qur'an. Sehingga, tidaklah tepat jika harus mengabaikan makna-makna lain dari ayat tersebut berdasarkan petunjuk linguistik, demikian pula petunjuk dari berbagai dasar keilmuan yang menjelaskan detail bahasa Arab seperti ilmu *ma'ani* dan bayān (filologi dan morfologi). Penafsiran al-Qur'an dengan pendekatan linguistik bukanlah merupakan penafsiran tercela karena hanya mengandalkan ijtihad semata. Dengan penjelasan ini, maka dibutuhkan metode tafsir al-Qur'an

<sup>7</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fath al-Qadīr*, h. 11

dengan menggabungkan dua metode penafsiran tersebut tanpa membedakan antara keduanya.<sup>8</sup>

Dari uraian dan penjelasan di atas, dapat diketahui bahwa al-Syaukānī menyusun karya tafsirnya dengan judul Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi' baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī 'Ilm al-Tafsīr, disebabkan oleh keresahannya terhadap berbagai karya tafsir yang pernah ada sebelumnya. Dari sini, dapat diketahui pula tujuan dari penyusunan kitab tafsir ini, yaitu untuk menggabungkan dua kutub metode penafsiran al-Qur'an yang tampak sangat menonjol dan terkadang saling bertentangan yaitu, metode *riwāyah* dan *dirāyah*. Selain itu, bertujuan pula untuk mengkaunter penafsiran-penafsiran yang menyimpang dari maksud dan tujuan dari setiap ayat dalam al-Qur'an dan bertentangan dari apa yang difahami oleh Rasulullah saw., para sahabat, *tabiin*, dan atbā' tābi'īn, serta ulama salaf . Untuk tujuan yang terakhir ini al-Syaukānī menyampaikannya melalui dasar periwayatan dari para sahabat dan *tabiin* dan mufassirīn seperti: 'Alī bin Abī Ṭālib, Ibn 'Abbās, Mujāhid, 'Ikrimah, al-Sya'bī, Iyās bin Mu'āwiyah, Fuḍail bin 'Iyāḍ, Ibn 'Uyaynah, dan al-Qurṭubī.<sup>9</sup>

Adapun kata *al-dirāyah* yang dimaksud oleh al-Syaukānī untuk penamaan karya tafsirnya berdasarkan uraian di atas, lebih kepada penafsiran *ijtihādī* yang didasarkan pada analisis kebahasaan atau dalam istilah lain *al-tafsīr al-lugawī* yang menurutnya penafsiran dalam bentuk tersebut bukanlah merupakan bentuk *tafsīr bi al-ra'yi al-mażmūmah* (penafsiran al-Qur'an dengan menggunakan akal yang tercela).<sup>10</sup>

Dengan demikian, maka kitab *Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi' baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī 'Ilm al-Tafsīr* karya al-Syāukānī, adalah kitab yang

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fath al-Qadīr*, h. 11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 11.

memuat penafsiran terhadap ayat-ayat al-Qur'an dengan menggabungkan antara metode penafsiran berdasarkan riwayat dari Nabi saw, sahabat, tabiin, dan *atbā'*  $t\bar{a}bi'\bar{i}n$ , dan metode penafsiran berdasarkan anlisis lingusitik melalui ilmu *naḥwu*, *ṣaraf*, *balagah*, dan 'arūḍ. Dengan kata lain, bahwa metode penafsiran yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam *Fatḥ al-Qadīr* adalah penggabungan antara *tafsīr bi al-ma'ṣūr* dan *tafsīr bi al-ra'yi*.

## 2. Sumber Rujukan Tafsir Fath al-Qadir

Sebagaimana yang telah diuraikan sebelumnya, bahwa karya tafsir al-Syaukānī yang berjudul *Fatḥ al-Qadīr* merupakan bentuk penafsiran yang menggabungkan antara metode *riwāyah* dan *dirāyah*. Tentunya, penggabungan kedua metode tersebut dalam realitasnya tidak dapat dilepaskan dari sumber rujukan yang digunakan dalam mengurai penafsiran terhadap ayat-ayat al-Qur'an. Sebab, penafsiran dengan metode *riwāyah* membutuhkan pengetahuan yang mendalam terhadap berbagai riwayat baik yang disandarkan kepada Nabi saw., sahabat, maupun tabiin. Dengan dasar itu, maka pada bagian ini akan diuraikan sumber rujukan penafsiran al-Syaukānī dalam menyusun karya tafsirnya.

Untuk dapat mengetahui sumber rujukan al-Syaukānī dalam menyusun karya tafsirnya, maka dapat dibagi ke dalam dua bagian, yaitu: sumber rujukan umum, dan sumber rujukan khusus.

#### a. Sumber rujukan umum dalam Fath al-Qadir

Berdasarkan hasil pengamatan dan penelitian terhadap berbagai nukilan dalam tafsirnya, al-Syaukānī merujuk dan mendasarkannya kepada berbagai karya tafsir, hadis, dan analisis linguistik yang disusun oleh para ulama abad ke-2 hingga abad ke-4 Hijriyah, karya-karya ulama salaf yang dirujuk oleh al-

Syaukānī dapat dibagi ke dalam dua bagian pula, yaitu: kitab-kitab tafsir dan hadis, dan kitab-kitab tata bahasa Arab dan bahasa al-Qur'an.

- 1) Kitab-kitab tafsir dan hadis
- a) Karya 'Abd al-Razzāq al-Ṣan'ānī (w. 211 H) *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīz al-Munazzal 'alā Sayyidinā wa Nabiyyinā Muḥammad bin 'Abdillah bin 'Abd al-Muṭṭalib Ṣallā Allāh 'Alaihi wa Sallam wa 'alā Ālihi wa Aṣḥābih wa Tābi'īhi,* dan *al-Muṣannaf*;
- b) Karya Abū Bakar 'Abdullah Ibn Abī Syaibah (w. 235 H) seperti *al-Musannaf, al-Musnad, al-Tafsīr*, dan *al-Aḥkām*;
- c) Karya Aḥmad bin Ḥanbal (w. 242 H), seperti *al-Musnad, al-Zuhd*, dan selainnya;
- d) Karya 'Abd bin Humaid (w. 249 H) seperti al-Tafsīr dan al-Musnad;
- e) Karya Muḥammad bin Naṣr al-Marwazī (w. 294 H) kitāb al-Ṣalāh;
- f) Karya Ibn Hibban (w. 354 H) seperti Sahih Ibn Hibban dan Kitab al-Du'afa';
- g) Karya tafsir Ibn Abi Hatim (w. 291 H);
- h) al-Mustadrak dan karya al-Ḥākim al-Naisābūrī (w. 405 H) lainnya;
- i) Karya al-Baihaqi (w. 458 H) seperti: *Syuʻab al-Imān, al-Sunan, al-Baʻs*, dan selainnya;
- j) Juz'al-Ḥasan bin 'Arfah (w. 257 H);
- k) *al-'Azamah* karya Abū al-Syaikh 'Abdullah bin Muḥammad bin Ja'far bin Hayyān (w. 369 H);
- l) Karya-karya Abū Nuʻaim al-Asbahānī (w. 449 H); dan
- m) Karya Aḥmad bin Ibrāhīm al-Sa'labī (w. 437); dan karya Muḥammad bin al-Ḥasan al-Naqqāsy (w. 351 H). Untuk yang terakhir ini al-Syaukānī lebih banyak melakukan kritik terhadapnya.
  - 2) Kitab-kitab tata bahasa Arab dan bahasa al-Qur'an

- a) Karya-karya Ibn al-A'rābī Muḥammad bin Ziyād (w. 231 H), seorang ulama ahli dibidang bahasa.
- b) Karya-karya Ibn Qutaibah 'Abdullah bin Muslim al-Dainūrī (w. 322 H), seperti: kitab *Garīb al-Qur'ān* dan selainnya.
- c) Karya-karya Ibn al-Dar'i Muḥammad bin Ayyūb (w. 294 H), seorang ulama yang ahli dalam bidang bahasa, *qirā'ah* dan selainnya.
- d) Karya al-Anbārī Muḥammad bin al-Qāsim bin Muḥammad (w. 328 H). al-Syaukānī banyak menukil darinya melalui karyanya yang berjudul *al-Zāhir*.
- e) Muḥammad bin AḤmad al-Azharī (w. 370 H), al-Syaukānī banyak menukil darinya melalui karyanya *Tahzīb al-Lugah*.
- f) Muḥammad bin al-Ḥasan Ibn Duraid (w. 321 H), al-Syaukānī banyak menukil dalam tafsirnya melalui karyanya *al-Jamharah*.
- g) Karya Abū Naṣr Ismā'īl bin Ḥammād al-Jauharī (w. 393 H). al-Syaukānī banyak menukil dalam tafsirnya melalui karya al-Jauharī yang berjudul *al-Sihḥāḥ fī al-Lugah*.
- h) Aḥmad bin Muḥammad bin Ismā'īl al-Naḥḥās (w. 337 H), al-Syaukānī telah banyak menukil darinya dalam penafsiran melalui karyanya yang berjudul *al-Nāsikh wa al-Mansūkh*.
- i) Ibrāhīm bin al-Sarī bin Sahl al-Zajjāj (w. 310 H) sorang ulama yang ahli dalam bidang bahasa. Al-Syaukānī banyak menukil darinya melalui karyanya yang berjudul *Ma'ānī al-Qur'ān*.
- b. Sumber rujukan khusus dalam Fatḥ al-Qadir

Selain kitab-kitab rujukan global yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam menyusun karya tafsirnya, dia juga menggunakan kitab-kitab standar yang menjadi acuan khusus dalam menyusun *Fatḥ al-Qadīr*. di antara kitab-kitab tersebut, adalah:

- Muḥammad bin Ja'far Ibn Jarir al-Ṭabari (w. 310 H), karyanya yang berjudul Jāmi' al-Bayān fi Ta'wīl Āyi al-Qur'ān merupakan dasar rujukan al-Syaukāni dalam penafsiran berdasarkan riwāyat.
- 2) Maḥmūd bin 'Umar al-Zamakhsyarī (w. 538 H), karya tafsirnya yang berjudul *al-Kasysyāf* meruapakan salah satu karya yang terkadang dijadikan sandaran oleh al-Syaukānī dalam menafsirkan al-Qur'an, dan terkadang pula dikritik oleh al-Syaukānī.
- 3) Tafsir Ibn 'Aṭiyyah (w. 540 H) yang berjudul *al-Muḥarrir al-Wajīz* yang juga meruapakan ringkasan nukilan dari karya al-Zamakhsyarī. Al-Syaukānī benyak mendasarkan penafsirannya kepada kitab ini dan mengkritisinya khususnya penafsiran ayat-ayat 'aqīdīyah, sebab Ibn 'Aṭīyah dalam menafsirkan ayat-ayat tersebut banyak menggunakan faham teologi mu'tazilah.
- 4) Abū 'Abdillah Muḥammad bin Aḥmad al-Qurṭubī (w. 671 H), karya tafsirnya yang berjudul *al-Jāmi' li Aḥkām al-Qur'ān* merupakan salah satu karya tafsi rujukan yang *mu'tabar* dalam bidang fiqh setelah karya tafsir Ibn 'Arabī. Dalam berbagai masalah fiqih yang terkandung dalam berbagai ayat, al-Syaukānī dalam tafsirnya banyak merujuk kepada karya al-Qurṭubī tersebut, sehingga banyak orang yang berpandangan bahwa tafsir *Fatḥ al-Qadīr* karya al-Syaukānī merupakan ringkasan bagi tafsir al-Qurṭubī. Hal ini disebabkan oleh karena al-Syaukānī sangat jarang mengkritik berbagai pandangan al-Qurṭubī dalam karya tafsirnya.
- 5) Abū al-Fidā' Ismā'il bin 'Umar bin Kasīr (w. 773 H), karya tafsirnya berjudul *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, karya tafsir ini merupakan salah satu sumber rujukan utama al-Syaukānī, bahkan seluruh riwayat yang dinilai *sahīh* atau *hasan* oleh Ibn Kasīr, juga diikuti oleh al-Syaukānī dalam

- tafsir, meskipun terkadang al-Syaukānī melakukan kritik terhadap berbagai riwayat yang ditampilkan oleh Ibn Kašīr, tetapi hal itu sangat jarang terjadi.
- 6) Abū Ḥayyān, Abū 'Abdillah Muḥammad bin Yūsuf bin 'Alī al-Andalūsī (w. 745 H), Ibn Ḥayyān dalam karya tafsirnya yang berjudul *al-Baḥr al-Muḥīṭ* lebih menonjolkan wilayah *I'rāb al-Qur'ān* hingga mengabaikan hal-hal yang sangat penting dalam penafsiran ayat. Al-Syaukānī dalam tafsirnya khusunya yang berhubungan dengan *i'rāb al-āyah* secara jelas tampak merujuk kepada karya Ibn Ḥayyān. Tetapi, dalam beberapa kesempatan yang banyak dalam tafsirnya al-Syaukānī tidak jarang mengkritisi sisi '*illah al-naḥwīyah* yang dianggap tidak sesuai dengan kaidah *i'rāb* dalam tata bahasa Arab.
- 'Abd al-Raḥmān bin Kamāl Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī (w. 911 H), di antara karya al-Suyūṭī yang dijadikan sandaran oleh al-Syaukānī dalam Fatḥ al-Qadīr adalah kitāb al-Durru al-Mansūr fī al-Tafsīr bi al-Ma'sūr, sebab dalam Fatḥ al-Qadīr mayoritas riwayat yang dinukil merupakan riwayat-riwayat yang terdalpat dalam al-Durru al-Mansūr karya al-Suyūṭī. Oleh sebab itu, tidak jarang dijumpai sebahagian orang menilai bahwa Fatḥ al-Qadīr merupakan ringkasan dari al-Durru al-Mansūr dari sisi al-tafsīr bi al-riwāyah. Hal ini terungkap dari pernyataan al-Syaukānī dalam muqaddimah Fatḥ al-Qadīr:

Tafsir al-Suyūṭī yang berjudul *al-Durru al-Mansūr* mancakup seluruh penafsiran salaf mulai dari penafsiran Nabi saw., para sahabat, dan generasi sesudahnya, dan al-Suyūṭī tidak meninggalkan apapun dari mereka kecuali sangat sedikit. Karya tafsir ini mencakup seluruh kebutuhan dalam menafsirkan al-Qur'an... Selanjutnya, aku memasukkan beberapa faidah yang tidak terdapat di dalamnya dari berbagai kitab tafsir yang menggunakan metode *riwāyah*.

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 12.

Dari kitab-kitab sumber rujukan al-Syaukānī dalam menyusun karya tafsirnya yang berjudul *Fatḥ al-Qadīr* di atas, yang paling memberikan pengaruh metodologis dalam penyusunannya ada empat kitab, yaitu: 1) *Tafsīr al-Naḥḥās*; 2) *Tafsīr Ibn 'Aṭiyyah al-Muqirrī*; 3) *Tafsīr Ibn 'Aṭiyyah al-Maḥāribī*; dan 4) *Tafsīr* al-Qurṭubī yang berjudul *al-Jāmi' li Aḥkām al-Qur'ān*. Hal ini sesuai dengan apa yang disampaikan dan dituangkan oleh al-Syaukānī sendiri dalam bagian *marāji'uhu* yang ditempatkan sebelum *muqaddimah* atau *khuṭbat al-kitāb*.

Dengan demikian, jika menelaah kitab *Fatḥ al-Qadīr* secara seksama, maka akan terlihat secara jelas seluruh kitab yang menjadi sumber rujukan al-Syaukānī di atas di dalamnya.

## 3. Sistematika Penyusunan Tafsir Fath al-Qadir

Untuk mengetahui sistematika penyusunan tafsir *Fatḥ al-Qadīr* oleh al-Syaukānī, maka tidak dapat dilepaskan dari jumlah volume atau jilid. Masalah ini tentunya berhubungan erat dengan pen-*taḥqīq* (editor) atau pun pen-*taṣḥīḥ*-nya serta penerbitnya.

Jika merujuk kepada cetakan *Dār al-Kutub al-'Ilmīyah*, Beirūt, Lubnān, tahun 1994 M., yang besar volume atau jilidnya berjumlah 5 jilid besar yang di*taḥqīq* dan di*taṣḥīḥ* oleh Aḥmad 'Abd al-Salām, maka sistematika penyususnannya dapat dilihat sebagai berikut:

Pada jilid *pertama*, memuat pembahasan tentang *khuṭbah al-kitāb* atau *muqaddimah*, kemudian pembahasan tentang tafsir surat al-Fātiḥaḥ, Āli 'Imrān, dan al-Nisā'.

Pada jilid *kedua,* memuat pembahasan dimulai dari tafsir surat al-Māidah, al-An'ām, al-Anfāl, al-Taubah, Yūnus, dan Hūd.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 9.

Pada jilid *ketiga*, memuat pembahasan yang dimulai dari tafsir surat Yūsuf, al-Ra'd, Ibrāhīm, Ḥijr, al-Naḥl, al-Isrā', al-Kahf, Maryam, Ṭāhā, al-Anbiyā', al-Ḥajj, dan al-Mu'minūn.

Pada jilid *keempat*, memuat pembahasan yang dimulai dari tafsir surat al-Nūr, al-Furqān, al-Syu'arā', al-Naml, al-Qaṣaṣ, al-'Ankabūt, al-Rūm, Luqmān, al-Sajadah, al-Aḥżāb, Sabā', Fāṭir, Yāsīn, al-Ṣaffāt, al-Zumar, Gāfir, Fuṣṣilat, al-Syu'arā', al-Zukhruf, dan al-Dukhān.

Pada jilid kelima, memuat pembahasan tentang tafsir surat al-Jasiyah, al-Ahqāf, Muḥammad, al-Fath, al-Hujurāt, Qāf, al-Zāriyāt, al-Tūr, al-Najm, al-Qamar, al-Rahman, al-Waqi'ah, al-Hadid, al-Mujādilah, al-Hasyr, al-Mumtaḥanah, al-Ṣāf, al-Jumu'ah, al-Munāfiqūn, al-Tagābūn, al-Ṭalāq, al-Taḥrīm, al-Mulk, al-Qalam, al-Ḥaqqah, al-Ma'arij, Nūḥ, al-Jin, al-Muzammil, al-Mudassir, al-Qiyamah, al-Insan, al-Mursalat, al-Naba', al-Nazi'at, 'Abasa, al-Takwir, al-Infițar, al-Muțaffifin, al-Insyiqaq, al-Buruj, al-Țariq, al-A'la, al-Fajr, al-Balad, al-Syām, al-Lail, al-Duḥā, al-Insyirāh, al-Tin, al-'Alaq, al-Qadr, al-Bayyinah, al-Zalzalah, al-'Adiyāt, al-Qāri'ah, al-Takāsur, al-'Asr, al-Humazah, al-Fil, al-Quraisy, al-Mā'ūn, al-Kausar, al-Kāfirūn, al-Nasr, al-Lahab, al-Ikhlās, al-Falaq, dan al-Nās.

Namun, jika merujuk kepada cetakan ke-4 oleh penerbit *Dār al-Ma'rifah*, Beirūt, Lubnān, tahun 2007 M., yang besar volume atau jilidnya hanya 1 jilid saja berdasarkan hasil *murāja'ah* Yūsuf al-Gūsy dengan jumlah halaman 1704, maka sistematika penyusunannya hanya dapat dilihat melalui posisi masing-masing surah dalam setiap halamannya. Oleh sebab itu, susunan pembahasannya akan didasarkan pada *fīhris*-nya (daftar isi kitab), sebagai berikut:

*Marāji'uhu* pada halaman 9-10, *Khuṭbat al-Kitāb* pada halaman 11-12, tafsir surat al-Fātiḥah pada halaman 13-20, surat al-Baqarah pada halaman 21-

199, surat Ali 'Imrān pada halaman 200-265, surat al-Nisā' pada halaman 266-347, surat al-Māidah pada halaman 348-406, surat al-An'ām pada halaman 407-461, surat al-A'rāf pada halaman 464-522, surat al-Anfāl pada halaman 523-552, surat Barā'ah/al-Taubah pada halaman 553-608, surat Yūnus pada halaman 610-644, surat Hūd pada halaman 645-681, surat Yūsuf pada halaman 682-718, suarat al-Ra'd pada halaman 719-737, surat Ibrāhīm pada halaman 738-754, surat al-Hijr pada halaman 755-770, surat al-Nahl pada halaman 771-808, surat al-Isrā' pada halaman 809-848, surat al-Kahf pada halaman 849-880, surat Maryam pada halaman 881-902, surat Ṭāhā pada halaman 903-928, surat al-Anbiyā' pada halaman 929-952, surat al-Haji pada halaman 952-976, surat al-Mu'minūn pada halaman 977-994, surat al-Nūr pada halaman 995-1030, surat al-Furqān pada halaman 1031-1051, surat al-Syu'ara' pada halaman 1052-1070, surat al-Naml pada halaman 1071-1091, surat al-Qaşaş pada halaman 1092-1112, surat al-'Ankabūt pada halaman 1113- 1126, surat al-Rūm pada halaman 1127-1138, surat Luqman pada halaman 1139-1146, surat al-Sajadah pada halaman 1147-1154, surat al-Ahzāb pada halaman 1155-1187, surat Sabā' pada halaman 1188-1203, suarat Fāṭir pada halaman 1204-1216, surat Yāsīn pada halaman 1217-1233, surat al-Şāffāt pada halaman 1234-1254, surat Şād pada halaman 1255-1272, suarat al-Zumar pada halaman 1273-1292, surat Gāfir pada halaman 1293-1308, surat Hāmīm al-Sajadah pada halaman 1308-1320, surat al-Syūrā pada halaman 1321-1334, surat al-Zukhruf pada halaman 1334-1347, surat al-Dukhan pada halaman 1348-1354, surat al-Jāsiyah 1355-1360, surat al-Ahqāf pada halaman 1361-1370, surat Muḥammad pada halaman 1371-1379, surat al-Fath pada halaman 1380-1388, surat al-Hujurāt pada halaman 1389-1395, surat Qāf pada halaman 1396-1402, surat al-Zāriyāt pada halaman 1403-1409, surat al-Tūr pada halaman 1410-1415, surat al-Najm pada halaman 1416-1425, surat alQamar pada halaman 1426-1431, surat al-Rahmān pada halaman 1432-1441, surat al-Waqi'ah pada halaman 1442-1453, surat al-Hadid pada halaman 1454-1463, surat al-Mujādilah pada halaman 1464-1471, surat al-Ḥasyr pada halaman 1472-1480, surat al-Mumtahanah 1481-1485, surat al-Şaff pada halaman 1486-1489, surat al-Jumu'ah pada halaman 1490-1492, surat al-Munāfiqūn 1493-1495, surat al-Tagābun pada halaman 1496-1498, surat al-Talāq pada halaman 1499-1503, surat al-Taḥrīm pada halaman 1504-1508, suarat al-Mulk pada halaman 1509-1514, surat al-Qalam pada halaman 1515-1521, surat al-Haqqah pada halaman 1522-1527, surat al-Ma'arij pada halaman 1528-132, surat Nūḥ pada halaman 1533-1536, surat al-Jin pada halaman 1537-1543, surat al-Muzzammil pada halaman 1544-1549, surat al-Mudassir pada halaman 1550-1556, surat al-Qiyamah pada halaman 1557-1561, surat al-Insan pada halaman 1562-1568, surat al-Mursalāt pada halaman 1569-1572, surat al-Nabā' pada halaman 1573-1578, surat al-Nāzi'āt pada halaman 1579-1584, surat 'Abasa pada halaman 1585-1588, surat al-Takwir pada halaman 1589-1592, surat al-Infițar pada halaman 1593-1594, surat al-Mutaffifin pada halaman 1595-1599, surat al-Insyiqāq pada halaman 1600-1602, surat al-Burūj pada halaman 1603-1607, surat al-Ṭāriq pada halaman 1608-1609, surat al-A'lā pada halaman 1610-1612, surat al-Gāsyiyah pada halaman 1614-1615, surat al-Fajr pada halaman 1616-1621, surat al-Balad pada halaman 1622-1625, surat al-Syams pada halaman 1626-1627, surat al-Lail pada halaman 1628-1630, surat al-Duhā' pada halaman 1631-1633, surat al-Insyirāh pada halaman 1634-1635, suarat al-Tin pada halaman 1636-1637, surat al-'Alaq pada halaman 1638-1640, surat al-Qadr pada halaman 1641, surat al-Bayyinah pada halaman 1642-1644, surat al-Zilzalah pada halaman 1645, surat al-'Adiyah pada halaman 1647, surat al-Qari'ah pada halaman 1649, surat al-Takāsur pada halaman 1650-1651, surat al-'Asr pada halaman 1653, surat alHumazah pada halaman 1653-1654, surat al-Fil pada halaman 1655, surat Quraisy pada halaman 1656, surat al-Mā'ūn pada halaman 1657-1658, surat al-Kausar pada halaman 1659-1660, surat al-Kāfirūn pada halaman 1661-1662, surat al-Naṣr pada halaman 1663-1664, surat al-Lahab pada halaman 1665, surat al-Ikhlāṣ pada halaman 1666-1667, surat al-Falaq pada halaman 1669-1671, surat al-Nās pada halaman 1671-1672.

Perlu untuk dicatat, bahwa setiap surat dalam setiap halamannya, menyuguhkan beberapa tema yang dikandung oleh masing-masing surat, yang menurut hemat penulis tema-tema tersebut bersifat *ijtihādī*, tergantung kepada kandungan ayat yang terdapat dalam setiap surat.

Dengan mencermati sistematika penyusunan yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam *Fatḥ al-Qadīr* baik yang didasarkan pada cetakan dengan lima jilid besar atau pada cetakan dengan satu jilid, tampaknya secara umum tidak jauh berbeda dengan sistematika ulama-ulama tafsir sebelum al-Syaukānī seperti al-Ṭabarī, Ibn Kasīr, al-Qurṭubī dan selain mereka.

Hal tersebut jika dikaitkan dengan sistematika pembahasan dalam kitabnya, tetapi jika dikaitkan dengan sistematika pembahasan dalam setiap surah, maka dijumpai adanya perbedaan, dimana al-Syaukānī dalam menjelaskan dan menafsirkan setiap surat dan ayat dalam kitabnya *Fatḥ al-Qadīr*, maka beliau menyusunnya dengan sistematika berikut:

Pada setiap pembahasan surat dijumpai penjelasan al-Syaukani atas setiap surat dengan memulai pembahasan tentang maksud dan arti dari nama surat. Kemudian, menunjukkan kategorisasi surat tersebut apakah Makkiyah atau Madaniyah. Lalu, penjelasan tentang keutamaan surat tersebut. Kemudian, penjelasan seputar *al-ahruf al-muqatta'ah* bagi surat yang memiliki huruf-huruf

-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 9.

tersebut seperti al-Baqarah, Āli 'Imrān dan sebagainya. Lalu, pembahasan tinjauan kebahasaan, dan penyebutan *Asbāb al-Nuzūl*. Kemudian, penjelasan tentang *qirā'āt* dan *i'rāb*. Lalu, menyuguhkan makna global dari ayat tersebut. Kemudian, diakhiri dengan menyuguhkan berbagai riwayat hadis yang berhubungan dengan ayat yang sedang ditafsirkannya. Urutan pembahasan ini, terkadang saling mendahului antara satu dengan lainnya dalam pembahasan. Meskipun demikian, metode penyusunan semacam ini tidak ditemukan dalam berbagai karya *mufassirīn* sebelum al-Syaukānī.

Untuk memperjelas bagaimana teknik penyusunan ini diterapkan oleh al-Syaukānī, berikut penulis akan mengutip penafsiran al-Syaukānī terhadap QS. al-Kausar (108) secara utuh. Al-Syaukānī berkata:

Pada pernyataan al-Syaukānī, di atas menunjukkan bahwa tentang tempat turunnya surat al-Kausar telah terjadi perbedaan pendapat ada yang berpendapat bahwa surat tersebut turun di Makkah (*Makkīyah*) dan ada pula yang berpendapat bahwa surat tersebut turun di Madinah (*Madanīyah*). Namun, jika berdasarkan riwayat, maka sesungguhnya surat al-Kausar turun di Makkah (*Makkīyah*).

Selanjutnya, al-Syaukānī mencantumkan seluruh ayat yang terdapat dalam surat al-Kausar/108: 1-3, sebagi berikut:

Selanjutnya, al-Syaukani memberikan analisis makna bagi setiap kata dalam setiap ayat yang terdapat dalam surat al-Kausar (108), seperti berikut:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 1659.

قرأ الجمهور : { إنا أعطيناك } وقرأ الحسن ، وابن محيصن ، وطلحة ، والزعفراني : ( أنطيناك ) بالنون . قيل : هي لغة العرب العاربة . قال الأعشى :

حباؤك خير حبا الملوك ... يصان الحلال وتنطى الحلولا

و { الكوثر } فوعل من الكثرة وصف به للمبالغة في الكثرة ، مثل النوفل من النفل ، والجوهر من الجهر . العرب تسمي كل شيء كثير في العدد ، أو القدر ، أو الخطر كوثراً ، ومنه قول الشاعر :

# وقد ثار نقع الموت حتى تكوثرا ...

فالمعنى على هذا: إنا أعطيناك يا محمد الخير الكثير البالغ في الكثرة إلى الغاية. وذهب أكثر المفسرين ، كما حكاه الواحدي إلى أن الكوثر نفر في الجنة . وقيل : هو حوض النبيّ صلى الله عليه وسلم في الموقف قاله عطاء . وقال عكرمة : الكوثر النبوّة . وقال الحسن : هو القرآن . وقال الحسن بن الفضل : هو تفسير القرآن ، وتخفيف الشرائع . وقال أبو بكر بن عياش : هو كثرة الأصحاب والأمة . وقال ابن كيسان : هو الإيثار . وقيل هو الإسلام . وقيل : رفعة الذكر . وقيل : نور القلب . وقيل : الشفاعة . وقيل : المعجزات . وقيل : إجابة الدعوة . وقيل : لا إله إلاّ الله . وقيل : الفقه في الدين . وقيل : الصلوات الخمس ، وسيأتي بيان ما هو الحق.

{ فَصَلٌ لِرَبِّكَ } الفاء لترتيب ما بعدها على ما قبلها ، والمراد الأمر له صلى الله عليه وسلم بالدوام على إقامة الصلوات المفروضة .

{ وانحر } البدن التي هي خيار أموال العرب . قال محمد بن كعب : إن ناساً كانوا يصلون لغير الله ، وينحرون لغير الله ، فأمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن تكون صلاته ونحره له . وقال قتادة ، وعطاء ، وعكرمة : المراد صلاة العيد ، ونحر الأضحية . وقال سعيد بن جبير : صل لربك صلاة الصبح المفروضة بجمع . وانحر البدن في منى . وقيل : النحر وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة حذاء النحر قاله محمد بن كعب . وقيل : هو أن يرفع يديه في الصلاة عند التكبيرة إلى حذاء نحره . وقيل : هو أن يرفع يديه أبو الأحوص . قال الفراء حذاء نحره . وقيل : هو أن يتقابل : نتقابل : نتقابل : نتقابل : نتقابل : نعر هذا أي : قبالته ، ومنه قول الشاعر :

أبا حكم ما أنت عمّ مجالد ... وسيد أهل الأبطح المتناحر

أي: المتقابل. وقال ابن الأعرابي: هو: انتصاب الرجل في الصلاة بازاء المحراب. من قولهم: منازلهم تتناحر تتقابل. وروي عن عطاء أنه قال: أمره أن يستوي بين السجدتين جالساً حتى يبدو نحره. وقال سليمان التيمي: المعنى: وارفع يديك بالدعاء إلى نحرك، وظاهر الآية الأمر له صلى الله عليه وسلم بمطلق الصلاة، ومطلق النحر، وأن يجعلهما لله عزّ وجلّ لا لغيره، وما ورد في السنة من بيان هذا المطلق بنوع خاص، فهو في حكم التقييد له، وسيأتي إن شاء الله.

{ إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأبتر } أي : إن مبغضك هو المنقطع عن الخير على العموم . فيعمّ خيري الدنيا والآخرة ، أو الذي لا عقب له ، أو الذي لا يبقى ذكره بعد موته ، وظاهر الآية العموم ، وأن هذا شأن كل من يبغض النبيّ صلى الله عليه وسلم ، ولا ينافي ذلك كون سبب النزول هو العاص بن وائل ، فالاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، كما مرّ غير مرّة . قيل : كان أهل الجاهلية إذا مات الذكور من أولاد الرجل قالوا : قد بتر فلان ، فلما مات ابن رسول الله صلى الله عليه وسلم إبراهيم خرج أبو جهل إلى أصحابه فقال : بتر محمد ، فنزلت الآية . وقيل : القائل بذلك عقبة بن أبي معيط . قال أهل اللغة : الأبتر من الرجال : الذي لا ولد له ، ومن الدوابّ : الذي لا ذنب له ، وكل أمر انقطع من الخير أثره فهو أبتر ، وأصل البتر القطع ، يقال بترت الشيء بتراً : قطعته . <sup>15</sup>

Dalam sistematika susunan penafsiran al-Syaukānī di atas, dijumpai bahwa dia menyusun analisa tafsirnya terhadap suatu ayat dengan memulainya dari pembahasan *qirā'ah*. Kemudian, analisa bahasa dengan menjadikan ilmu *naḥwu* dan *ṣarf* sebagai pisau analisisnya. Lalu, menyebutkan makna atau maksud dari ayat tersebut berdasarkan makna *lugawī*-nya dengan melibatkan syair-syair sebagai *istisyhād* (pembuktian) atas pemaknaan tersebut, dan menyebutkan berbagai pendapat para *mufassirīn* tentang makna dari setiap kata.

Selanjutnya, al-Syaukānī menyebutkan berbagai riwayat dari berbagai sumber yang *mu'tabar* dalam hubungannya dengan penafsiran ayat dan *asbāb al-nuzūl*, seperti berikut:

-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fatḥ al-Qadīr, h. 1659-1660.

وقد أخرج ابن أبي شيبة ، وأحمد ، وأبو داود ، والنسائي ، وابن جرير ، وابن المنذر ، وابن مردويه ، والبيهقي في سننه عن أنس قال : أغفى رسول الله صلى الله عليه وسلم إغفاءة ، فرفع رأسه مبتسماً فقال : « إنه أنزل عليّ آنفاً سورة » فقرأ : { بِسْمِ اللّهِ الرحمن الرحيم } { إنّا عطيناك الكوثر } حتى ختمها قال : « هل تدرون ما الكوثر ؟ » قالوا : الله ورسوله أعلم ، قال : « هو نمر أعطانيه ربي في الجنة عليه خير كثير ترد عليه أمتي يوم القيامة ، آنيته كعدد الكواكب يختلج العبد منهم فأقول يا ربّ إنه من أمتي ، فيقال إنك لا تدري ما أحدث بعدك »

وأخرجه أيضاً مسلم في صحيحه . وأخرج البخاري ، ومسلم ، وغيرهما عن أنس قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « دخلت الجنة ، فإذا أنا بنهر حافتاه خيام اللؤلؤ ، فضربت بيدي إلى ما يجري فيه الماء ، فإذا مسك أذفر ، قلت : ما هذا يا جبريل؟ قال : هذا الكوثر الذي أعطاكه الله » وقد روي عن أنس من طرق كلها مصرحة بأن الكوثر هو النهر الذي في الجنة .

وأخرج ابن أبي شيبة ، والبخاري ، وابن جرير ، وابن مردويه عن عائشة أنها سئلت عن قوله : { إِنَّا أعطيناك الكوثر } قالت : هو نهر أعطيه نبيكم صلى الله عليه وسلم في بطنان الجنة.

فهذه الأحاديث تدلّ على أن الكوثر هو النهر الذي في الجنة ، فيتعين المصير إليها ، وعدم التعويل على غيرها ، وإن كان معنى الكوثر : هو الخير الكثير في لغة العرب ، فمن فسره بما هو أعمّ مما ثبت عن النبيّ صلى الله عليه وسلم ، فهو تفسير ناظر إلى المعنى اللغويّ .

كما أخرج ابن أبي شيبة ، وأحمد ، والترمذي وصححه ، وابن ماجه ، وابن جرير ، وابن المنذر ، وابن مردويه عن عطاء بن السائب قال : قال محارب بن دثار : قال سعيد بن جبير في الكوثر : قلت حدّثنا عن ابن عباس أنه قال : هو الخير الكثير ، فقال : صدق إنه للخير الكثير ، ولكن حدّثنا ابن عمر قال : نزلت : { إِنَّا أعطيناك الكوثر } فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ولكن حدّثنا ابن عمر قال : نزلت : { إِنَّا أعطيناك الكوثر } والياقوت ، تربته أطيب من المسك ، وماؤه أشد بياضاً من اللبن ، وأحلى من العسل " .

وأخرج البخاري ، وابن جرير ، والحاكم من طريق أبي بشر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس أنه قال في الكوثر : هو الخير الذي أعطاه الله إياه . قال أبو بشر : قلت لسعيد بن جبير ، فإن ناساً يزعمون أنه نهر في الجنة ، قال : النهر الذي في الجنة من الخير الذي أعطاه الله إياه .

وهذا التفسير من حبر الأمة ابن عباس رضي الله عنه ناظر إلى المعنى اللغوي كما عرّفناك ، ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد فسره فيما صح عنه أنه النهر الذي في الجنة ، وإذا جاء نمر الله بطل نمر معقل .

وأخرج ابن أبي حاتم ، والحاكم ، وابن مردويه ، والبيهقي في سننه عن عليّ بن أبي طالب قال : لما نزلت هذه السورة على النبيّ صلى الله عليه وسلم : { إِنَّا أعطيناك الكوثر \* فَصَلّ لِرَبّكَ وانحر } قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لجبريل : " ما هذه النحيرة التي أمريي بما ربي؟ " فقال : إنما ليست بنحيرة ، ولكن يأمرك إذا تحرّمت للصلاة أن ترفع يديك إذا كبرت ، وإذا ركعت ، وإذا رفعت رأسك من الركوع ، فإنما صلاتنا ، وصلاة الملائكة الذين هم في السماوات السبع ، وإن لكل شيء زينة ، وزينة الصلاة رفع اليدين عند كل تكبيرة ، قال النبيّ صلى الله عليه وسلم : " رفع اليدين من الاستكانة التي قال الله : { فَمَا استكانوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرّعُونَ } " [ المؤمنون : 76 ] هو من طريق مقاتل بن حيان عن الأصبغ بن نباتة عن عليّ .

وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس في الآية قال : «إن الله أوحى إلى رسوله أن ارفع يديك حذاء نحرك إذا كبرت للصلاة ، فذاك النحر» .

وأخرج ابن أبي شيبة ، والبخاري في تاريخه ، وابن جرير ، وابن المنذر ، وابن أبي حاتم ، والدارقطني في الأفراد ، وأبو الشيخ ، والحاكم ، وابن مردويه ، والبيهقي في سننه عن عليّ بن أبي طالب في قوله : { فَصَلّ لِرَبّكَ وانحر } قال : وضع يده اليمنى على وسط ساعده اليسرى ، ثم وضعهما على صدره في الصلاة . وأخرج أبو الشيخ ، والبيهقي في سننه عن أنس عن النبيّ صلى الله عليه وسلم مثله .

وأخرج ابن أبي حاتم ، وابن شاهين في سننه ، وابن مردويه ، والبيهقي عن ابن عباس { فَصَلّ لِرَبّكَ وانحر } قال : إذا صليت ، فرفعت رأسك من الركوع ، فاستو قائماً .

وأخرج ابن جرير ، وابن المنذر عن ابن عباس في الآية قال : الصلاة المكتوبة ، والذبح يوم الأضحى . وأخرج البيهقي في سننه عنه : { وانحر } قال : يقول : واذبح يوم النحر .

وأخرج ابن سعد ، وابن عساكر من طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس قال : كان أكبر ولد رسول الله صلى الله عليه وسلم القاسم ، ثم زينب ، ثم عبد الله ، ثم أم كلثوم ، ثم فاطمة ، ثم رقية ، فمات القاسم ، وهو : أوّل ميت من أهله ، وولده بمكة ، ثم مات عبد الله ، فقال

العاص بن وائل السهمي : قد انقطع نسله فهو أبتر ، فأنزل الله { إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأبتر } . وفي إسناده الكلبي .

Mencermati berbagai riwayat yang disebutkan oleh al-Syaukānī dalam hubungannya dengan penafsiran QS. al-Kausar (108), dijumpai bahwa di antara riwayat, dia menyelipkan penjelasan singkat tentang maksud dari suatu ayat berdasarkan analisis riwayat dan perbedaan pemaknaannya jika dibandingkan dengan menggunakan analisis kebahasaan.

Berdasarkan uraian dan analisis terhadap contoh sistematika penyusunan *Fatḥ al-Qadīr* di atas, diketahui bahwa al-Syaukānī menyusun karya tafsirnya dengan mengikuti pola susunan surat dan ayat dalam al-Qur'an yang dalam setiap surat disusun berdasarkan sistematika berikut:

- a. Diawali dengan menyebutkan dan menjelaskan kategori surat, apakah surat tersebut *Makkīyah* atau *Madanīyah*. Jika dalam masalah ini dia menemukan tidak terjadinya kesepekatan, maka dia menyebutkan kedua pendapat tentang hal tersebut dan menyebutkan pula berbagai riwayat yang berhubungan dengan tempat turunnya surat tersebut.
- Menyebutkan keutamaan dari surat yang didasarkan pada berbagai riwayat hadis.
- c. Menjelaskan bentuk *qirā'at* dalam setiap ayat yang ditafsirkan dengan melibatkan syair-syair Arab sebagai *istisyhād* (pembuktian) atas penggunaan *qirā'at* tersebut, jika ditemukan adanya perbedaan *qirā'at* antar ulama, maka dia menyebutkan perbedaan tersebut dengan menyebutkan maknanya.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 1660-1661.

- d. Menafsirkan ayat per-ayat yang terdapat dalam setiap surat dengan pendekatan lingusitik dengan melibatkan syair-syair Arab sebagai *istisyhād* (pembuktian) atas makna *lugawī* dari suatu kata dalam ayat yang ditafsirkan.
- e. Dalam setiap ayat yang ditafsirkan dengan pendekatan linguistik, al-Syaukani juga melibatkan pemaknaan kata dalam ayat berdasarkan pendapat para ulama.
- f. Mengakhiri setiap ayat yang ditafsirkan dengan menampilkan berbagai riwayat yang berhubungan dengan makna dari ayat tersebut.
- Dalam menafsirkan ayat-ayat yang saling menafsirkan antara satu dengan g. lainnya dalam satu surat, maka al-Syaukani terlebih dahulu mengelompokkan ayat tersebut dalam satu kesatuan kemudian menganalisanya berdasarkan susunan analisis yang telah ditetapkannya, yaitu memulainya dari sisi linguistik dan mengakhirinya dengan menyebutkan riwayat yang berhubungan dengannya.
- h. Dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an yang jumlah ayatnya sedikit dalam satu surat, seperti surat-surat pendek yang terdapat dalam juz ke-30, maka al-Syaukani terlebih dahulu menyebutkan tempat turunnya surat, kemudian menjadikan ayat-ayat dalam surat tersebut dalam satu kesatuan, lalu menganalisa seluruh kata dalam ayat tersebut dengan pendekatan linguistik kemudian diakhiri dengan penyebutan riwayat yang berhubungan dengan setiap ayat dalam surat tersebut, sebagaimana contoh yang telah penulis tampilkan di atas.

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa sistematika penyusunan *Fatḥ al-Qadīr* yang digunakan oleh al-Syaukanī, adalah dengan mengawali pembahasan tentang tempat turunnya surat, kemudian analisis makna bahasa

ayat, dan mengakhirinya dengan menyebutkan berbagai riwayat yang berhubungan dengan ayat yang ditafsirkan.

Secara keseluruhan, bila muatan kitab *Fatḥ al-Qadīr* karya al-Syaukānī ini ditinjau dari sudut metode penyusunannya, maka dapat dikatakan bahwa metode penyusunan *Fatḥ al-Qadīr* oleh al-Syaukānī adalah dengan menggunakan metode analitis yang lebih dikenal dalam ilmu tafsīr dengan istilah *tafsīr al-taḥlīlī*, yaitu suatu bentuk penafsiran al-Qur'an yang berusaha menguraikan berbagai hal yang berhubungan dengan ayat secar analitis mulai dari sisi kosa kata dan prosa ayat, *asbāb al-nuzūl*, *munāsabah*, menguraikan berbagai riwayat dan pendapat baik yang berasal dari Nabi saw., para sahabat, tabiin, para ulama tafsīr, dan bahkan para ulama *fiqh* dan lainnya.

Dengan demikian, metode al-Syaukānī dalam *Fatḥ al-Qadīr* dalam menyusun penafsirannya terhadap satu ayat atau sekelompok ayat al-Qur'an, secara global adalah: 1) Menjelaskan keutamaan surah, dan tempat turunnya; 2) menjelaskan *qirā'ah*; 3) tata bahasa; 4) *i'rāb* dan *syawāhid*-nya; 5) *asbāb al-nuzūl*; 6) *nāsikh mansūkh*; 7) makna global, dan melakukan *tarfīḥ* dari berbagai pendapat; 8) menyebutkan kandungan hukum ayat; 9) menyebutkan hadis Nabi saw., *aṣar* sahabat, tabiin, dan generasi sesudah mereka. Kesembilan susunan ini, sesuai dengan contoh penafsiran al-Syaukānī terhadap QS. al-Kauṣar (108) di atas.

Sistematika penyusunan karya tafsir seperti ini tidak ditemukan bentuknya dalam berbagai karya tafsir ulama sebelum al-Syaukānī yang secara konsisten menggunakan kerangka umum penyusunan penfsiran ayat-ayat al-Qur'an yang diterapkan dalam setiap surat dan ayat. Sistematika penyusunan al-Syaukānī ini dalam *Fatḥ al-Qadīr*, sekaligus menegaskan bahwa dalam penyusunannya dia berusaha untuk menggabungkan dua metode penafsiran al-

Qur'an yaitu metode *tafsīr bi al-riwāyah* yang merupakan metode yang dominan dalam penafsiran al-Qur'an, dan metode *tafsīr bi al-dirāyah* yang kebanyakannya digunakan oleh para ulama *ahl al-lugah* dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an. Oleh sebab itu, maka al-Syaukānī menyebut karya tafisrnya sebagai *al-Jāmi'* baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī 'Ilm al-Tafsīr (penggabungan dua seni yang dikenal dalam ilmu tafsir yaitu, *riwāyat* dan *dirāyat*).

# B. Pendekatan, Metode, dan Corak Tafsir Fath al-Qadir

Berbagai upaya dalam memahami dan menafsirkan al-Qur'an dengan menggunakan berbagai pendekatan dan perspektif merupakan realitas yang tidak dapat disangkal. Berbagai pendekatan dan perspektif dalam penafsiran al-Qur'an memperkaya khazanah intelektual Islam yang lahir dan berkembang sejak awal Islam, setidak hal ini ditandai dengan bermunculannya berbagai karya ulama Islam dari abad ke abad dengan keragaman metode, pendekatan dan corak.

Menurut Abd Muin Salim, metode pendekatan adalah pola pikir (*al-ittijāh al-fīkrī*) yang dipergunakan untuk membahas suatu masalah. Jadi metode pendekatan tafsir dapat diartikan sebagai suatu cara penafsiran yang dipergunakan oleh mufasir dalam menafsirkan ayat-ayat al-Quran berdasarkan disiplin ilmu yang dimiliki masing-masing mufasir. Selanjutnya dari perbedaan sudut pandang seorang mufasir dalam menafsirkan ayat-ayat al-Quran sehingga melahirkan berbagai corak penafisran.<sup>17</sup>

Di antara ulama yang ikut andil dalam memperkaya keragaman metode, pendekatan dan corak penafsiran al-Qur'an adalah Muḥammad bin 'Alī al-Syaukānī melalui karyanya *Fatḥ al-Qadīr* yang dalam penyusunannya menggunakan metode analitis (*taḥlīlī*). Pengunaan metode ini tampak jelas dalam

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Abd Muin Salim, *Pedoman Penyusunan Proposal Peneltian* (Ujung Pandang: IAIN ALAUDDIN, 1992), h. 20.

sistematika penyusunannya sebagaimana yang telah diuraikan dalam poin terdahulu. Metode analitis ini digunakan oleh al-Syaukānī dalam karya tafsirnya dengan menggabungkan dua sumber penafsiran al-Qur'an yaitu, *al-riwāyah* dan *al-dirāyah*. Dalam mengejawantahkan kedua sumber tafsir ini oleh al-Syaukānī, maka tentu dia menggunakan beberapa pendekatan yang dengannya dapat memunculkan berbagai corak dalam menafafsirkan al-Qur'an.

Untuk mengetahui pendekatan yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam karya tafsirnya serta corak penafsirannya, akan penulis uraikan dalam dua poin berikut:

# 1. Pendekatan dan Metode Penafsiran dalam Tafsir *Fath al-Qadir*

Sebagaimana nama kitab yang diberikan oleh al-Syaukānī terhadap karya tafsirnya yakni *Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi' baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī 'Ilm al-Tafsīr*, dapat diketahui bahwa sumber tafsir yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam menguraikan penafsiran terhadap ayat-ayat al-Qur'an adalah dengan *riwāyah* dan *dirāyah*.

Untuk mencapai kedua sumber tafsir tersebut dalam menjelaskan ayatayat al-Qur'an, maka tentunya al-Syaukānī menggunakan berbagai pendekatan. Untuk mengetahui berbagai pendekatan tersebut, berikut akan di uraiakan berdasarkan dua poin berikut:

#### a. Pendekatan *tafsīr bi al-riwāyah*

Pendekatan yang digunakan oleh al-Syaukānī untuk mencapai *'ilm altafsīr bi al-riwāyah* di antaranya dengan menisbatkan suatu hadis yang diriwayatkan dari berbagai periwayat dan berbagai berita yang di-*marfū'*-kan kepada Nabi saw., dalam berbagai bentuk ungkapan yang beragam dalam penyampaiannya. Bentuk-bentuk ungkapan penisbatan hadis atau *khabar* dari Nabi saw., yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam tafsirnya, di antaranya:

1. رُوِيَ عَنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم : telah diriwayatkan dari Rasulullah saw.;

Contohnya, ketika menafsirkan firman Allah swt., dalam QS. al-Qaṣaṣ (28): 28,

## Terjemahnya:

Dia (Musa) berkata: "Itu (perjanjian) antara aku dan engkau. Yang mana saja dari kedua waktu yang ditentukan itu yang aku sempurnakan, Maka tidak ada tuntutan (tambahan) atas diriku (lagi). dan Allah menjadi saksi atas apa yang kita ucapkan". 18

Al-Syaukānī dalam Fath al-Qadīr berkata:

## Artinya:

Sesungguhnya Mūsā tidak mengatakan bahwa dia akan menyempurnakan lebih dari kedua waktu, tetapi dia berkata: "mana saja dari kedua waktu yang ditentukan itu aku sempurnakan, Maka tidak ada tuntutan tambahan atas diriku lagi". Telah diriwayatkan dari Rasulullah saw., bahwasanya Mūsā menyelesaikan secara sangat sempurna kadua waktu itu dengan berbagai metode.

2. Rasulullah saw., bersabda: ...;

Contoh untuk penggunaan ungkapan ini dalam *Fatḥ al-Qadīr* sangat banyak, di antaranya, ketika menafsirkan firman Allah swt., dalam QS. al-Falaq (113): 03,

Terjemahnya:

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah* (Cet. I; Bandung: Syaamail Qur'an, 2012), h. 388.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fath al-Qadīr*, h. 1101.

Dan dari kejahatan malam apabila telah gelap gulita<sup>20</sup>

Al-Syaukānī menukil dari riwayat Abū al-Syaikh, dia berkata:

## Artinya:

Abū al-Syaikh telah mengeluarkan/meriwayatkan, darinya juga (Abū Hurairah) dia berkata: Rasulullah saw., bersabda: ketika bintang mulai meninggi, maka seluruh penyakit yang tertimpa dalam seluruh negeri akan diangkat/dihilangkan.<sup>21</sup>

3. صَحَّ عَنْ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم : diriwatkan secara ṣaḥīḥ dari Rasulullah saw.;

Contoh dari penggunaan ungkapan ini dalam *Fatḥ al-Qadīr*, di antaranya ketika mentafsirkan QS. al-Baqarah (02): 185,

شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخْرَ لَمَي شَهِدَ مِنكُمُ ٱلْفُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْفُسْرَ وَلِتُكْمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ هَا عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ هَا لَا اللَّهُ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ هَا اللَّهُ الْمُسْرَ وَلاَ لَكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّاكُمُ وَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْرَ وَلِلْهُ اللَّهُ الْمُسْرَ وَلِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسْرَ وَلِللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ الللللَّهُ اللللْمُلِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُ

#### Terjemahnya:

Bulan Ramadhan adalah bulan yang di dalamnya diturunkan (permulaan) al-Qur'an sebagai petunjuk bagi manusia dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk itu dan pembeda (antara yang hak dan yang bathil). Karena itu, Barangsiapa di antara kamu ada di bulan itu, maka berpuasalah. Dan Barangsiapa sakit atau dalam perjalanan (dia tidak berpuasa), maka (wajib menggantinya), sebanyak hari yang ditinggalkannya itu, pada hari-hari yang lain. Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. Hendaklah kamu mencukupkan bilangannya dan mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan kepadamu, supaya kamu bersyukur.<sup>22</sup>

Ketika mentafsirkan ayat di atas, Al-Syaukānī berkata:

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Kementerian Agama RI, al-Qur'an dan Terjemah, h. 604.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 1671.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Kementerian Agama RI, al-Our'an dan Terjemah, h. 28.

وقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال : « صوموا لرؤيته ، وأفطروا لرؤيته ، فأكملوا العدّة ثلاثين يوماً ».  $^{23}$ 

## Artinya:

Telah diriwayatkan secara *ṣaḥīḥ* dari Rasulullah saw., dia bersabda: Berpuasalah kalian ketika melihatnya (bulan), dan berbukalah kalian ketika melihatnya, jika kalian –tidak dapat melihatnya-karena tertutup awan, maka cukupkan bilangan menjadi 30 hari.

4. رَوَى فلان عَنْ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم خبرا مرفوعا : Telah diriwayatkan oleh Fulan dari Rasulullah saw. suatu berita secara *marfū'*.

Contoh penggunaan ungkapan ini dalam ini dalam *Fatḥ al-Qadīr*, di antaranya ketika mentafsirkan QS. al-Baqarah (02) : 31

Terjemahnya:

Dan Dia ajarkan kepada Adam Nama-nama (benda) semuanya, kemudian Dia perlihatkan kepada Para Malaikat seraya berfirman: "Sebutkanlah kepada-Ku nama semua benda ini jika kamu yang benar!".<sup>24</sup>

Ketika menafsirkan ayat ini, al-Syaukānī berkata:

وأخرج الحاكم في تاريخه ، وابن عساكر ، والديلمي عن عطية بن بُشر مرفوعاً في قوله : { وَعَلَّمَ ءادَمَ الأسماء كُلَّهَا } قال : علم الله آدم في تلك الأسماء ألف حرفة من الحرف ، وقال له : قل لأولادك ، ولذريتك إن لم تصبروا عن الدّنيا ، فاطلبوها بحذه الحرف ، ولا تطلبوها بالدين ، فإن الدين لي وحدي خالصاً ، ويل لمن طلب الدنيا بالدين ويل له. 25

#### Artinya:

Telah dikeluarkan oleh al-Ḥākim dalam al-Tārīkh, Ibn 'Asākir, dan al-Dailamī, dari 'Aṭīyah bin Bisyr secara *marfū*' tentang firman

-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Kementerian Agama RI, al-Qur'an dan Terjemah, h. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 46.

Allah swt. (Dan Dia mengajarkan kepada Adam Nama-nama (benda-benda) seluruhnya), dia berkata: Allah swt., telah mengajari seluruh nama-nama itu dalam 1000 bentuk pekerjaan. Lalu, Allah berkata kepada Adam: "sampaikanla –semua itu- kepada anakanakmu dan keluargamu, jika kalian tidak bersabar terhadap dunia, maka carilah apa yang saja sesuai dengan berbagai pekerjaan ini, dan janganlah kalian mencarinya dengan menggunakan agama, karena agama dikhususkan untukKu secara murni (ikhlas), celakah orang yang mencari keduaniaan dengan melibatkan agama, dan celakalah baginya.

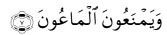
Keempat metode ungkapan penisbatan suatu hadis atau *khabar* dari Nabi saw. di atas, digunakan oleh al-Syaukānī dalam tafsirnya untuk menunjukkan bahwa kalimat yang datang setelahnya merupakan hadis Nabi saw., baik dalam bentuk sabda, perbuatan, maupun *taqrīr*. terkadang suatu riwayat hadis di *ṣaḥīḥkan* oleh al-Syaukānī, dan terkadang pula didiamkan.

Mayoritas hadis Nabi saw yang dikutip/dinukil oleh al-Syaukānī dalam tafsirnya berasal dari riwayat Ibn 'Abbās dan 'Alī bin Abī Ṭālib, setelah keduanya, barulah muncul riwayat dari sahabat lainnya.

Dalam pada itu, bentuk ungkapan yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam menisbatkan riwayat kepada sahabat dan tabiin akan penfsiran mereka terhadap suatu ayat, maka dia mengungkapkannya dengan kalimat:

أخرج فلان عن صحابي : disebutkan/dikeluarkan oleh fulān
 (mukharrij) dari fulān dari Sahabat.

Contoh penggunaan ungkapan ini dalam *Fatḥ al-Qadīr* adalah ketika menafsirkan kata al-*Ma. 'ūn* dalam firman Allah swt., dalam QS. al-Mā'ūn (107): 07,



Terjemahnya:

Dan mereka enggan memberikan bantuan<sup>26</sup>

Al-Syaukānī dalam Fath al-Qadīr berkata:

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 602.

وأخرج ابن أبي شيبة ، وابن جرير عن سعيد بن عياض عن أصحاب النبيّ صلى الله عليه وسلم : 
$$\{$$
 الماعون  $\}$  : الفأس ، والقدر ، والدلو .

Artinya:

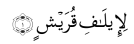
Telah dikeluarkan (diriwayatkan/disebutkan) oleh Ibn Abī Syauibah, dan Ibn Jarīr dari Sa'īd bin 'Iyāḍ dari para Sahabat Nabi saw., : *al-Mā'ūn* seperti kapak, panci, dan timba/ember.

2. أخرج فلان عن صحابي أو تابعي : disebutkan/dikeluarkan oleh fulān (mukharrij) dari Sahabat atau tabiin.

Contoh penggunaan ungkapan ini dalam ini dalam *Fatḥ al-Qadīr* adalah ketika menafsirkan firman Allah swt., dalam QS. al-Quraisy (106): 01,

Terjemahnya:

1965



Karena kebiasaan orang-orang Ouraisy.<sup>28</sup>

Al-Syaukānī berkata:

Artinya:

Telah dikeluarkan (disebutkan/diriwayatkan) oleh Ibn Jarīr, Ibn Abī Ḥātim, dan Ibn Mardawih dari Ibn 'Abbās tentang firman Allah swt.; "Li Īlāfi Quraiyin" dia berkata: dua bentuk nikmat Allah swt., untuk kaum Quraisy.

3. روى فلان عن صحابي أو تابعي : diriwayatkan oleh fulān (*mukharrij*) dari sahabat atau tabiin

Contoh penggunaan ungkapan ini dalam ini dalam *Fatḥ al-Qadīr* adalah ketika menafsirkan firman Allah swt., dalam QS. al-Baqarah (02): 05,

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 1659.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Kementerian Agama RI, al-Qur'an dan Terjemah, h. 602.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fath al-Qadīr*, h. 1657.

# Terjemahnya:

Merekalah yang mendapat petunjuk dari Tuhannya, dan merekalah itulah orang-orang yang beruntung.<sup>30</sup>

Al-Syaukānī dalam tafsirnya terhadap ayat ini, dia berkata:

وقد روى السدي عن أبي مالك وأبي صالح عن ابن عباس ، وعن مُرّة الهمداني عن ابن مسعود ، وعن أناس من الصحابة أن الذين يؤمنون بالغيب : هم المؤمنون من العرب ، الذين يؤمنون بما أنزل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وما أنزل إلى من قبله : هم ، والمؤمنون من أهل الكتاب ثم جمع الفريقين فقال : { أولئك على هُدًى مّن رَّجِّمْ وأولئك هُمُ المفلحون } . 31

# Artinya:

Al-Suddī telah meriwayatkan dari Abū Mālik dan Abū Ṣāliḥ, -keduanya- dari Ibn 'Abbās, dan -al-Suddī- dari Murrah al-Hamadānī dari Ibn Mas'ūd, dan dari sekelompok orang sahabat, bahwa sesungguhnya —yang dimaksud dengan- orang-orang yang beriman kepada yang gaib: mereka adalah orang mu'min dari kalangan Arab yang beriman kepada apa yang diturunkan/diwahyukan kepada Rasulullah saw., serta kepada apa yang diturunkan/diwahyukan kepada —para Nabi dan Rasul- sebelum Rasulullah saw., mereka dan orang-orang yang beriman dari kalangan ahl al-kitāb. Kemudian, kedua kelompok tersebut disatukan dalam firman Allah swt., "Mereka Itulah yang tetap mendapat petunjuk dari Tuhan mereka, dan merekalah orang-orang yang beruntung".

Dalam menyebutkan berbagai riwayat hadis baik yang bersifat  $marf\bar{u}'$ ,  $mauq\bar{u}f$ , maupun  $maqt\bar{u}'$ , al-Syaukānī senantiasa mendahuluinya dengan kata t (dikeluarkan). Setelah kata tersebut, terkadang al-Syaukānī langsung kepada orang yang disandarkan hadis tersebut baik dari kalangan sahabat ataupun tabiin, dan terkadang pula menyebutkan seorang  $r\bar{a}wi$  sebelum sahabat atau tabiin. tetapi jika disandarkan kepada Nabi saw., maka setelah kata أخرج, al-Syaukānī menyebutkan mukharrij hadis, kemudian satu atau dua  $r\bar{a}wi$  hadis sebelum

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 28.

sahabat kemudian Nabi saw., dan terkadang pula setelah *mukharrij*, dia menyebutkan sahabat perawi hadis, kemudian Nabi saw.

Mayoritas riwayat baik yang disandarkan kepada Nabi saw., sahabat, maupun tabiin dinukil dari *tafsīr* karya al-Ṭabarī, Ibn Abī Ḥātim, 'Abd al-Razzāq, dan 'Abd Ibn Ḥumaid dari kalangan *mutaqaddimīn*, serta karya dari kalangan *muta'akhkhirīn* seperti *Tafsīr Ibn Kasīr* dan *al-Durr al-Mansūr* karya al-Suyūṭī.

Dalam hal penukilan riwayat oleh al-Syaukānī dalam hubungannya dengan sanad, terkadang melakukan keritik terhadap riwayat yang dalam sanadnya terdapat seorang  $r\bar{a}w\bar{i}$  yang dinilai  $da\bar{i}f$  dengan menyebutkan ke- $da\bar{i}f$  annya dan status riwayatnya. Contohnya, ketika mengurai pembahasan tentang keutamaan kata  $\bar{A}m\bar{i}n$  setelah menyelesaikan bacaan terhadap surah al- $\bar{F}atihah$ . Dalam uraiannya menyebutkan riwayat yang berasal dari Ibn Mājah yang disandarkan kepada Ibn 'Abbas, al-Syaukānī berkata:

وأخرج ابن ماجه بسند ضعيف عن ابن عباس قال: " ما حسدتكم اليهود على شيء ما حسدتكم على آمين ، وهو : وهو تحسدتكم على آمين ، فأكثروا من قول آمين " ووجه ضعفه أن في إسناده طلحة بن عمرو ، وهو :

ظعيف.

#### Artinya:

Dan telah dikeluarkan (diriwayatkan/disebutkan) oleh Ibn Mājah dengan sanad yang lemah (da Tf) dari Ibn 'Abbās, dia berkata: tidaklah kaum Yahudi membenci kalian akan sesuatu melebihi kebencian mereka terhadap kalian karena kata  $\overline{Amin}$ , maka perbanyaklah menyebut kata  $\overline{Amin}$ . Sisi kelemahan (wajh al-du'f) dari riwayat ini, karena dalam sanadnya seseorang bernama Talhah bin 'Amr, dan dia adalah seorang yang da Tf.

Namun, terkadang pula menyebutkan suatu riwayat, tanpa melakukan kritik atau menyebutkan status dari riwayat yang dinukilnya tersebut, yaitu dengan mengunakan ungkapan وفي إسناده فلان tanpa menjelaskan status  $r\bar{a}w\bar{i}$  yang

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 20.

bersangkutan. Contohnya, ketika menyebutkan riwayat dalam hubungannya dengan penafsiran firman Allah dalam QS. Hūd (11): 88,

## Terjemahnya:

Dia (Syu'aib) berkata: "wahai kaumku, terangkan padaku jika aku mempunyai bukti yang nyata dari Tuhanku dan aku dianugerahi-Nya rezki yang baik (pantaskah aku menyalahi perintah-Nya)? aku tidak bermaksud menyalahi kamu terhadap apa yang aku larang dari-Nya. Aku hanya bermaksud (mendatangkan) perbaikan selama aku sanggupan. Dan petunjuk yang aku ikuti hanya dari Allah. Kepada-Nya aku bertawakkal dan kepada-Nya pula aku kembali.<sup>33</sup>

Pada kalimat: *wa mā Taufīqī illā bi Allāh, 'alaihi Tawakkaltu wa Ilaihi Unīb* dalam ayat ini, al-Syaukanī menyetir sala satu riwayat yang disandarkan kepada 'Alī bin Abī Ṭālib, dengan mengatakan:

Abū Na'im dalam *al-Ḥilyah* menyebutkan, dari 'Alī, dia berkata: "Aku berkata: wahai Rasulullah berwasiatlah/nasehatilah aku" Rasulullah bersabda: "Katakanlah Tuhanku adalah Allah, kemudian istiqamahlah", aku berkata: "Tuhanku adalah Allah dan tidak ada taufik bagiku melainkan dengan (pertolongan) Allah. hanya kepada Allah aku bertawakkal dan hanya kepada-Nya-lah aku kembali". Rasulullah bersabda: "kamu akan dianugrahkan ilmu wahai Abū al-Ḥasan, karena kamu telah meminum ilmu yang sangat banyak, dan meminumnya mulai dari awal hingga dahagamu terpuaskan". Dalam sanadnya seorang *rāwī* bernama Muḥammad Yūsuf al-Qadīmī.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 231.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fatḥ al-Qadīr*, h. 672.

Dalam pada itu, berbagai riwayat yang ditampilkan oleh al-Syaukānī dalam tafsirnya, tidak hanya sekedar menampilkan riwayat dari sisi penyandarannya, dan kritik terhadap para perawi yang menurutnya dan menurut ulama hadis lainnya bermasalah, tetapi dari riwayat-riwayat tersebut, terkadang pula al-Syaukānī menyuguhkan pendapatnya berdasarkan riwayat-riwayat yang ditampilkannya. Contohnya, ketika menafsirkan kata *al-kauśar*, setelah al-Syaukānī menyebutkan nukilannya terhadap berbagai riwayat hadis dari berbagai sumber. Kemudian dia berkata:

فهذه الأحاديث تدلّ على أن الكوثر هو النهر الذي في الجنة ، فيتعين المصير إليها ، وعدم التأويل على غيرها ، وإن كان معنى الكوثر : هو الخير الكثير في لغة العرب ، فمن فسره بما هو أعمّ مما ثبت عن النبيّ صلى الله عليه وسلم ، فهو تفسير ناظر إلى المعنى اللغويّ.

#### Artinya:

Seluruh hadis ini menunjukkan bahwa yang dimaksud dengan *al-kausar* adalah nama untuk sebuah sungai di surga, sehingga jelaslah maksud dari ayat tersebut, dan tidak boleh mempercayai penafsiran -kata *al-kausar* selain itu. Meskipun makna *al-kausar* dalam bahasa Arab adalah harta yang banyak. Jadi, siapapun yang menafsirkannya dengan penafsiran yang lebih umum dari apa yang telah ditetapkan oleh Nabi saw., maka penafsiran itu lebih kepada penafsiran berdasarkan makna linguistiknya.

Dari uraian yang disertai dengan contoh di atas dalam hubungannya dengan pendekatan yang digunakan oleh al-Syaukānī untuk dapat sampai kepada *'ilm al-tafsīr bi al-riwāyah*, adalah dengan pendekatan *riwāyat* dan *dirāyah* sebagaimana yang dikenal dalam ilmu hadis.

Dalam hubungannya dengan *riwāyat al-ḥadīi*s atau *al-āṣār* dan atau *al-aqwāl*, al-Syaukanī menggunakan pendekatan *musnad* dalam artian penyandaran suatu perkataan kepada yang mengatakannya sepert: Nabi saw., sahabat., tābi in, ataupun *atbā* al-tabiin. Sedang dalam hubungannya dengan pendekatan *dirāyat* 

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fath al-Qadīr*, h. 1660.

al-ḥadīs atau al-āsār, maka pendekatan yang digunakannya adalah naqd al-sanad yang didasarkan pada penilaian para ulama al-jarh wa al-ta'dīl.

Dalam *khuṭbah al-kitāb* dalam *Fatḥ al-Qadīr*, al-Syaukani menjelaskan metodenya dalam menukil berbagai riwayat baik yang disandarkan kepada Nabi saw., sahabat., maupun tābi'in., dia berkata:

Saya senantiasa berusaha untuk menampilkan berbagai bentuk penafsiran yang disandarkan kepada Rasulullah saw., sahabat., tābi'i., dan atbā' tābi'in, serta penafsiran para imam yang mu'tabar. Terkadang saya menyebutkan jika dalam sanadnya terdapat rāwī yang da'īf, baik riwayat tersebut mendapat dukungan penguat atau makna dari riwayat tersebut sejalan dengan makna bahasa, terkadang pula saya menyandarkan suatu riwayat kepada perawinya tanpa menjelaskan kondisi sanadnya, itu saya lakukan disebabkan oleh karena riwayat tersebut terdapat dalam berbagai kitab standar (al-uṣul) hadis yang saya nukil darinya, juga tertuang dalam tafsir karya Ibn Jarir, al-Qurtubi, Ibn Kasir, al-Suyūti dan selainnya. Karena, sangat jauh -ekspektasi saya- terhedap mereka, jika mereka mengetahui bahwa riwayat tersebut lemah, lalu mereka menjelaskannya. Meskipun demikian, tidak layak juga untuk dikatakan bahwa mereka telah mengetahui secara pasti/benar penyandaran riwayatriwayat tersebut. Tetapi, layak pula bagi mereka untuk hanya sekedar menukilnya tanpa penjelasan tentang status sanadnya. Inilah yang menjadi asumsi terbesar saya. Sebab, jika mereka menjelaskan kondisi sanadnya dan tampak bagi mereka kebenaran penyandarannya, maka mereka tidak akan mengabaikan penjelasan tentang hal itu begitu saja, sebagaimana munculnya berbagai ungkapan secara nyata dari mereka dengan menyatakan istilah al-sahhah (sahīh) dan hasan. Jadi, barang siapa yang menemukan satu riwayat dari kitab-kitab standar dan menukilnya dalam penafsiran mereka, hendaklah mereka mencermati dan meneliti sanadnya. Itu lebih baik Insyā Allāh. 36

Selain pendekatan ulūm al-ḥadīs dalam menukil riwayat tafsir, al-Syaukānī juga menukil berbagai riwayat dengan pendekatan *uṣūlī* baik tafsīr maupun fiqh. Contohnya, ketika menfsirkan firman Allah swt., dalam QS. al-Baqarah/02: 173,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 12.

### Terjemahnya:

Sesungguhnya Dia hanya mengharamkan atasmu bangkai, darah, daging babi, dan daging hewan yang disembelih dengan (nama) selain Allah. Tetapi Barangsiap terpaksa (memakannya), bukan karena menginginkannya dan tidak (pula) melampaui batas, Maka tidak ada dosa baginya. Sungguh Allah Maha Pengampun, Maha Penyayang.<sup>37</sup>

Ketika menafsirkan kata *al-maitah* dalam ayat ini al-Syaukānī mengatakan:

والميتة : ما فارقها الروح من غير ذكاة . وقد خصص هذا العموم بمثل حديث : «أحلّ لنا ميتتان ودمان» أخرجه أحمد ، وابن ماجه ، والدارقطني ، والحاكم ، وابن مردويه ، عن ابن عمر مرفوعاً ، ومثل حديث جابر في العنبر الثابت في الصحيحين مع قوله تعالى : { أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ البحر } [ المائدة : 96 ] فالمراد بالميتة هنا ميتة البرّ لا ميتة البحر.

# Artinya:

al-Maitah (bangkai): ruh yang telah terlepas dari jasadnya tanpa proses penyembelihan, keumuman ini dikhususkan oleh hadis seperti sabda Nabi saw: "telah dihalalkan untuk kami dua jenis bangkai dan dua jenis darah". Diriwayatkan oleh Aḥmad, Ibn Mājah al-Dāruquṭnī, Ibn Mardawaih, dari Ibn 'Umar secara marfū'., dan —dikhususkan pula — dengan hadis Jābir tentang al-'Anbar (ikan paus) sebagaimana yang disebutkan dalam al-ṣaḥīḥain , demikian pula dengan firman Allah swt., : "dihalalkan bagi kalian bangkai dari hasil tangkapan laut" [al-Māidah : 69]. Jadi, yang dimaksud dengan bangkai dalam ayat ini adalah bangkai binatang darat dan bukan binatang laut.

Dalam contoh di atas, menunjukkan bahwa al-Syaukāni dalam penukilan riwayat hadis, dia menukilnya dengan pendekatan *uṣūlī* . sebagaimana dalam contoh, dia menggunakan dua riwayat hadis, yaitu dari Ibn 'Umar dan Jābir sebagai riwayat yang mengkhususkan keumam ayat tentang harmnya

-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fath al-Qadīr*, h. 110.

mengkonsumsi bangkai. Kaidah *usūliyah* yang digunakan adalah kaidah *al-'āmm* wa al-khāṣṣ.

Selain dengan pendekatan 'ulūm al-ḥadīs' dan uṣūlī dalam menukil riwayat, al-Syaukānī juga menggunakan pendekatan istidlāl (kesimpulan makna) dalam artian menarik kesimpulan penafsiran para ulama tentang suatu kata dengan menjadikan riwayat hadis sebagai dalilnya. Contohnya, ketika menafsirkan QS. al-Baqarah/02: 29,

### Terjemahnya:

Dialah (Allah) yang menciptakan segala yang ada di bumi untukmu dan kemudian Dia menuju ke langit, lalu Dia menyempurnakan-Nya menjadi tujuh langit. Dan Dia Maha mengetahui segala sesuatu.<sup>39</sup>

Dalam tafsirnya, al-Syaukānī berkata:

وقوله { سَبْعُ سموات } فيه التصريح بأن السموات سبع ، وأما الأرض ، فلم يأت في ذكر عددها إلا قوله تعالى : { وَمِنَ الارض مِثْلَهُنَّ } [ الطلاق : 12 ] فقيل : أي : في العدد ، وقيل : أي : في غلظهن ، وما بينهن . وقال الداودي : إن الأرض سبع ، ولكن لم يفتق بعضها من بعض . والصحيح أنها سبع كالسموات . وقد ثبت في الصحيح قوله صلى الله عليه وسلم : « من أخذ شبراً من الأرض ظلماً طوّقه الله من سبع أرضين » وهو ثابت من حديث عائشة ، وسعيد بن زيد.

MAKASSA

### Artinya:

Firman Allah swt.; "tujuh langit" menjelaskan bahwa jumlah langit ada tujuh, adapun bumi, tidak terdapat dalam al-Qur'an penyebutan jumlahnya kecuali dalam firman Allah swt.; "dan bumi juga sama dengan langit" [al-Ṭalāq: 12], dikatakan: maksudnya adalah jumlah, dikatan pula: maksudnya adalah ketebalan dan segala yang ada diantaranya. Al-Dawūdī berkata: "sesungguhnya bumi berjumlah tujuh, tetapi tidak saling menumpuk antara satu dengan lainnya". Yang benar adalah bahwa jumlah bumi ada tujuh

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 43.

sebagaimana jumlah langit. Hal ini sebagaimana yang ditetapkan dalam hadis yang ṣaḥīḥ, yaitu sabda Nabi saw.; "Barang siapa yang mengambil sejengkal tanah secara zalim, maka Allah akan memikulkan kepada –tanah tersebut- sejumlah tujuh tingkatan bumi" hadis ini benar penyandarannya (sābit) berdasarkan riwayat 'Āisyah dan Sa'id bin Zaid.

Riwayat yang dinukil oleh al-Syaukānī dalam menafsirkan ayat di atas, bertujuan untuk menjelaskan bahwa jumlah tingkatan bumi sama degan jumlah tingkatan langit yaitu tujuh tingkatan. Riwayat yang dinukilnya merupakan riwayat yang saḥīḥ sebagaiman dalam pernyataannya "sebagaimana yang ditetapkan dalam hadis yang saḥīḥ". Jika al-Syaukānī menyebutkan istilah tersebut, berarti riwayat yang dinukilnya merupakan riwayat yang telah disepekati ke-ṣaḥīḥ-annya oleh para ulama hadis dan telah memenuhi seluruh syarat hadis saḥīḥ.

Sebagaimana dalam pernyataan al-Syaukānī dalam *muqaddimah* kitabnya, bahwa setiap riwayat tafsir yang dinukil, hendaknya mencermati dan meneliti kondisi sanadnya,<sup>41</sup> maka ditemukan pula dalam *Fatḥ al-Qadīr*, al-Syaukānī menukil suatu riwayat tanpa sanad, dengan isyarat bahwa sanad dari riwayat tersebut membutuhkan penelitian dan pencermatan akan kondisinya. Contohnya, tentang maksud dari firman Allah sawt., dalam QS. al-Isrā'/17: 79,

Terjemahnya:

Dan pada sebagian malam, lakukanlah shalat tahajjud (sebagai suatu ibadah) tambahan bagimu; semoga Tuhan-mu mengangkatmu ke tempat yang terpuji. 42

Kemudian al-Syaukānī menyebutkan satu riwayat dengan mengatakan:

وأخرج الطبراني في قوله : { عسى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مُّحَمُّودًا } قال : يجلسه فيما بينه وبين جبريل ويشفع لأمته ، فذلك المقام المحمود . وأخرج الديلمي عن ابن عمر قال : قال رسول الله

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fatḥ al-Qadīr, h. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemah*, h. 290.

Artinya:

Telah dikeluarkan (disebutkan/diriwayatkan) oleh al-Ṭabrani tentang firman Allah swt.; "semoga Tuhan-mu mengangkat kamu ke tempat yang terpuji" dia berkata: Rasulullah saw., didudukkan di antara Allah dan Jibril sambil memberi syafa'at kepada umatnya. Itulah, tempat yang terpuji. Telah dikeluarkan (disebutkan/diriwayatkan) pula oleh al-Dailami dari Ibn 'Umar, dia berkata: Rasulullah saw., bersabda: "Mudah-mudahan Tuhan-mu mengangkat kamu ke tempat yang Terpuji", kemudian beliau bersabda: aku didukkan oleh Allah bersamanya di atas sebuah ranjang. Sanad bagi kedua hadis ini wajib untuk diteliti.

Dari penjelasan al-Syaukānī di atas, tentang wajibnya meneliti sanad bagi kedua hadis yang telah dinukilnya, menunjukkan bahwa untuk kedua riwayat hadis tersebut belum ditemukan keterangan dari berbagai sumber tentang status ke-ṣaḥīḥ-annya. Selin itu, kondisi sanad bagi kedua riwayat tersebut belum diketahui apakah marfū, mauqūf atau maqṭū'. Dalam pada itu, melalui riwayat yang masih belum diketahui kondisi sanad dan statusnya tersebut, al-Syaukānī meninggalkan pekerjaan bagi para pengkaji tafsir dan hadis generasi berikutnya berdasarkan pernyataannya: "Sanad bagi kedua hadis ini wajib untuk diteliti (kondisinya)".

Dari seluruh uraian tentang pendekatan yang digunakan oleh al-Syaukānī untuk sampai kepada terpenuhinya unsur *tafsīr bi al-riwāyah* dalam karyanya *Fatḥ al-Qadīr* di atas, dapat disimpulkan bahwa al-Syaukānī menggunakan dua bentuk pendekatan, yaitu: pendekatan ilmu hadis dan pendakatan uṣūl al-fiqh.

Untuk pendekatan ilmu hadis, al-Syaukānī menggunakan dua metode, yaitu: 1) metode *musnad* dalam artian penyandaran suatu perkataan kepada yang

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 841.

mengatakannya seperti *marfū'*, *mauqūf*, *maqṭū'*.; dan 2) metode *naqd al-sanad* dengan merujuk kepada penilaian para ulama hadis di bidang *al-jarḥ wa al-ta'dīl*.

Adapun untuk pendekatan *uṣūl al-fiqh*, al-Syaukānī juga menggunakan dua metode, yaitu: 1) metode dengan pendekatan *qawā'id* seperti *'ām wa al-khāṣ; muṭlaq wa al-muqayyad;* dan *nāsikh wa al-mansūkh*; 2) metode *istidlāl* dalam artian bahwa setiap riwayat yang dunukilnya membuktikan salah dan benarnya suatu penafsiran atau sebagai kesimpulan makna ayat al-Qur'an.

### b. Pendekatan tafsīr bi al-dirāyah

Terdapat berbagai pendekatan yang digunakan oleh al-Syaukānī untuk sampai kepada terpenuhinya unsur *tafsīr bi al-dirāyah* dalam karyanya *Fatḥ al-Qadīr* di antaranya:

### 1) Pendekatan bahasa

Dalam *Fatḥ al-Qadīr*; al-Syaukānī memberikan perhatian besar terhadap makna bahasa al-Qur'an, yaitu bentuk penafsiran dengan mencermati makna kosakata dari setiap kata dalam satu ayat. Pendekatan ini digunakan oleh al-Syaukānī dalam berbagai metode, di antaranya:

a) Menyebutkan pandangan makna kosakata ayat dari para ulama bahasa.

Dalam menjelaskan makna kosakata ayat, al-Syaukānī terlebih dahulu menyebutkan maknanya berdasarkan makna yang disampaikan oleh para ulama bahasa. Contohnya, ketika menafsirkan firman Allah swt., dalam QS. al-Ra'd (13):10,

Sama saja (bagi Allah), siapa diantara kamu yang merahasiakan ucapannya, dan siapa yang berterus-terang dengannya, dan siapa yang bersembunyi pada malam hari dan yang berjalan pada siang hari.<sup>44</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 250.

Ketika menjelaskan maksud dari kata سَارِبٌ بِالنَّهَار dalam ayat di atas, al-Syaukānī berkata:

### Artinya:

Al-Kisā'ī berkata: *saraba-yasribu-surban wa surūban* jka dia pergi/berlalu. Seperti perkataan seorang penyair:

Setiap manusia mendekati tali untanya...

Sedang kami melepaskan tali mereka, maka merekapun sārib

Maksudnya: berlalu. Al-Qattī berkata: *sāribun bi al-nahār* segera berangkat untuk memenuhi kebutuhannya, sebagimana perkataan orang kebanyakan: *asraba al-mā* '(air itu meresap).

Al-Aṣma'i berkata: *ḥalla sarbuhu* (telah pergi dan berlalu), bermakna jalannya atau metodenya.

Tampak dalam pemaparan al-Syaukānī di atas, bahwa dalam menjelaskan makna kosakata suatu ayat, dia berusaha melibatkan pendapat para ulama bahasa seperti al-Kisā'ī dan al-Aṣma'ī, tanpa upaya memberikan bantahan atau sanggahan atas pendapat mereka. Ini menunjukkan penghargaan al-Syaukānī terhadap para ulama bahasa yang memberi andil dalam menjelaskan berbagai makna kosakata ayat al-Qur'an.

Dengan demikian, pendapat para ulama bahasa dalam hubungannya dengan makna kosakata ayat, oleh al-Syaukāni berfungsi sebagai rujukan dalam membantu memahami suatu ayat.

b) Menjelaskan makna kosakata berdasarkan petunjuk kamus bahasa

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fatḥ al-Qadīr, h. 722.

Selain menyuguhkan makna kosakata ayat berdasarkan pendapat para ulama bahasa, al-Syaukānī juga terkadang merujuk kepada kamus-kamus bahasa. Contohnya, ketika menjelaskan makna kata رمضان dalam firman Allah swt., dalam QS. al-Baqarah/02: 185,

شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِىٓ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ۚ فَمَن شَهْرُ رَمَضَانَ ٱللَّهُ مَن أَيَّامٍ أُخَرَ ۗ يُرِيدُ ٱللَّهُ شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُ مِن غُلِي مَن أَيَّامٍ أُخَرَ ۗ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِحُمُ ٱلْيُسْرَ وَلِتُصَمِّلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِتُصَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَنكُمْ وَلَعُكُمْ تَشْكُرُونَ سَيْ

# Terjemahnya:

Bulan Ramadhan adalah (bulan) yang di dalamnya diturunkan al-Quran sebagai petunjuk bagi manusia dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk itu dan pembeda (antara yang hak dan yang bathil). Karena itu, Barangsiapa di antara kamu ada di bulan itu, maka berpuasalah. Barangsiapa sakit atau dalam perjalanan (ldia tidak berpuasa), Maka (wajiblah menggantinya), sebanyak hari yang ditinggalkannya itu, pada hari-hari yang lain. Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. Hendaklah kamu mencukupkan bilangannya dan mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan kepadamu, agar kamu bersyukur. 46

Dalam menjelaskan makna dari kata رمضان yang termaktub dalam ayat di atas, al-Syaukānī merujuk kepada pendapat al-Jauharī, yaitu perkataannya:

قال الجوهري: وشهر رمضان يجمع على رمضانات، وأرمضاء يقال: إنهم لما نقلوا أسماء الشهور عن اللغة القديمة سموها بالأزمنة التي وقعت فيها، فوافق هذا الشهر أيام الحرّ، فسمي بذلك، وقيل : إنما سمى رمضان؛ لأنه يرمض الذنوب، أي: يحرقها بالأعمال الصالحة.

# Artinya:

Al-Jauhari berkata: dan bulan ramaḍān bentuk pluralnya (jama') adalah ramaḍānāt dan armaḍā', dikatakan bahwa ketika mereka menukil namanama bulan dari bahasa Arab klasik, mereka menamainya berdasarkan waktu terjadinya suatu kejadian, dan bulan ini (ramaḍān) terjadi pada masa musim panas, sehingga dinamai dengan itu —yakni dengan ramaḍān-.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Kementerian Agama RI, al-Qur'an dan Terjemah, h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 118.

dikatakan bahwa dinamai dengan ramaḍan karena bulan itu membakar dosa-dosa, maksudnya dibakar dengan amal-amal saleh.

Al-Jauharī salah seorang ulama yang menyusun kamus bahasa (*al-muʻjam al-lugawī*) yang berjudul *al-Ṣiḥḥāḥ fī al-Lugah*. Teks makna kosakata ayat yang disandarkan kepada al-Jauharī di atas, merupakan teks yang dinukil secara langsung oleh al-Syaukānī dari kamus bahasa karya al-Jauharī tersebut.

Pendapat para ulama penyusun kamus dalam *Fatḥ al-Qadīr* tentang makna dari kosakata ayat, biasanya disebutkan oleh al-Syaukānī jika merujuk kepada mereka- di antara nama-nama para ulama bahasa yang juga namanya disebutkan.

Hal itu menunjukkan, bahwa dalam mengungkapkan makna kosakata ayat, terkadang al-Syaukānī harus merujuk kepada kamus-kamus bahasa, jika hal tersebut dipandang sangat dibutuhkan.

# c) Menjelaskan makna kosakata berdasarkan ijtihad

Dalam menguraikan penjelasan makna kosakata ayat, al-Syaukānī tidak cukup dengan hanya merujuk kepada pendapat para ulama bahasa atau kamus-kamus bahasa Arab. Tetapi terkadang pula dia menjelaskan makna kosakata berdasarkan ijtihadnya (*al-ijtihād la-lugawī*). Contohnya, ketika menjelaskan makna dari kata الناس yang terdapat dalam QS. al-Baqarah/02: 08,

Di antara manusia ada yang berkata: "Kami beriman kepada Allah dan hari akhir," padahal Sesungguhnya mereka itu bukan orang-orang yang beriman. 48

Al-Syaukānī berkata:

وأصل ناس أناس حذفت همزته تخفيفاً ، وهو من النوس ، وهو : الحركة ، يقال : ناس ينوس : أي تحرّك ، وهو من أسماء الجموع جمع إنسان وإنسانة على غير لفظه ، واللام الداخلة عليه للجنس ، و « من » تبعيضية : أي بعض الناس ، و « من » موصوفة : أي ومن الناس ناس يقول.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 3.

# Artinya:

Asal kata *nās* adalah *unās* kemudian *hamzah* ditutup untuk meringankan — lisan-, kata tersebut berasal dari kata *al-nūs* yang berarti *al-ḥarakah* (gerakan), dikatakan *nāsa-yanūsu* artinya bergerak, kata *nāsa* merupakan kata bentuk plural (*min asmā' al-jumū'*) yang bentuk pluralnya *insān* atau *insānah* yang struktur lafaznya keluar dari aslinya. Huruf *lām* yang mendahuluinya merupakan *lām li al-jins*, kata *min* merupakan bentuk *tab 'īḍīyah* (pembagian), maksudnya sebagian manusia, dapat pula *min* merupakan bentuk kata yang disifati (*mauṣūfah*) artinya, di antara manusia ada sorang manusia yang berkata.

Dalam uraian makna kosakata di atas, al-Syaukānī tidak merujuk kepada pendapat ulama bahasa maupun kepada kamus-kamus bahasa Arab, tetapi dia berusaha menguraikannya berdasarkan pengetahuannnya terhadap kemampuannya dalam menguasai sisi bahasa Arab.

Selain itu, Dalam melakukan ijtihad terhadap makna kosakata ayat, terkadang al-Syaukānī menjadikan syair-syair klasik sebagai dalil dan pembenar dari makna yang disuguhkannya. Contohnya, ketika menjelaskan makna dari kata yang terdapat dalam QS. al-Baqarah/02: 03,

Terjemahnya:

Mereka yang beriman kepada yang gaib, yang mendirikan shalat, dan menginfakkan sebagian rezki yang Kami anugerahkan kepada mereka.  $^{50}$ 

Al-Syaukānī berkata:

#### Artinya:

Makna asal kata al-iqāmah: terus-menerus/berlanjut dan tetap. Dikatakan sesuatu itu di-iqāmah: maksudnya terus-menerus/berlanjut dan tetap, dan

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 2.

tidak sama dengan berdirinya seorang lelaki. Tetapi berasal dari perkataan: kebenaran itu ditegakkan: maksudnya, ditampakkan dan tetap. Seorang penyair berkata: Peperangan bagi kami telah tegak di atas betis

Penyair lain berkata: Jika dikatakan bangkitlah kalian, kalian tidak akan celaka ... Hingga kalian menyadarkan pasukan berkuda dari banyaknya penikaman.

Dari uraian contoh di atas, menjelaskan bahwa penguasaan bahasa Arab dan kemampuan pemahaman terhadap karakteristik bahasa Arab menjadi salah satu perkara yang wajib dimiliki oleh seorang mufassir. Hal ini ditunjukkan oleh al-Syaukānī dalam karya tafsirnya *Fatḥ al-Qadīr* dengan menyuguhkan berbagai bentuk ijtihad dalam menjelaskan makna kosakata ayat al-Qur'an.

# 2) Pendekatan tata bahasa (naḥwu)

Al-Syaukānī dalam tafsirnya sangat banyak menggunakan pendekatan tata bahasa (*naḥwu*) dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an, sebab ilmu ini memiliki peranan yang sangat besar dalam membantu memahami ayat al-Qur'an dan menafsirkannya.

Pendekatan *naḥwu* dalam penafsiran al-Qur'an digunakan oleh al-Syaukani dalam berbagai bentuk dan metode, di antaranya:

# a) Menguraikan pendapat para ulama *naḥwu* NEGERI

Sebagaimana dalam menyuguhkan makna kosakata ayat, dalam menyuguhkan sisi *naḥwu* dari ayat al-Syaukānī juga menyuguhkan pendapat para ulama bahasa dalam hubungannya dengan tata bahasa al-Qur'an. Contohnya, ketika menafsirkan QS. al-Baqarah/02: 185,

شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيَ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي ٱللَّهُ مَن كُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَكُمْ تَشْكُرُونَ هَا اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَعَكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّهُ وَلِيَّالِهُ وَلِلْهُ وَلِللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَعُلَّهُ وَلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَعُلَالُواْ ٱلْعِدَّةُ وَلِيْكُمْ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ ا

Terjemahnya:

Bulan Ramadhan adalah (bulan) yang di dalamnya diturunkan al-Quran sebagai petunjuk bagi manusia dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk itu dan pembeda (antara yang hak dan yang bathil). Karena itu, Barangsiapa di antara kamu ada di bulan itu, maka berpuasalah. Barangsiapa sakit atau dalam perjalanan (ldia tidak berpuasa), Maka (wajiblah menggantinya), sebanyak hari yang ditinggalkannya itu, pada hari-hari yang lain. Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. Hendaklah kamu mencukupkan bilangannya dan mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan kepadamu, agar kamu bersyukur. <sup>51</sup>

Dalam menguraikan penafsiran ayat ini melalui pendekatan *naḥwu*, al-Syaukānī berkata:

{ شهر } مرتفع في قراءة الجماعة على أنه مبتدأ حبره : { الذى أُنزِلَ فِيهِ القرآن } أو على أنه حبر لمبتدأ محذوف ، أي : المفروض عليكم صومه شهر رمضان ، ويجوز أن يكون بدلاً من الصيام المذكور في قوله تعالى : { كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصيام } . وقرأ مجاهد ، وشهر بن حوشب بنصب الشهر ، ورواها هارون الأعور عن أبي عمرو ، وهو منتصب بتقدير : الزموا أو صوموا . قال الكسائي ، والفراء : إنه منصوب بتقدير فعل { كتب عليكم الصيام } { وأن تصوموا } وأنكر ذلك النحاس ، وقال : إنه منصوب على الإغراء . وقال الأخفش : إنه نصب على الظرف ، ومنع الصرف للألف والنون الزائدتين . 52

### Artinya:

Kata شهر dalam bacaan jamā'ah (mayoritas) adalah dengan marfū' (شهر شهر شهر شهر المنهد dalam bacaan jamā'ah (mayoritas) adalah dengan marfū' (شهر المنه dalam berkedudukan sebagai mubtada' dan khabar-nya adalah kalimat الذى أنزل فيه القرآن , atau dia merupakan khabar bagi mubtada' yang makhzūf (terlindung), maksudnya: yang diwajibkan atas kalian adalah berpuasa pada bulan ramaḍān, dan dapat pula berkedudukan sebagai badal (pengganti) dari kata الصيام dalam firman Allah swt.; كتب عليكم الصيام dalam bentuk naṣab (fatḥaḥ) pada kata شهر dengan وشهر بن حوشب dalam bentuk naṣab (fatḥaḥ) pada kata شهر dengan makna: wajibkanlah atau berpuasalah. Al-Kisā'i dan al-Farrā berkata: kata شهر berharakat manṣūb dengan merujuk kepada fi'il الصيام herharakat manṣūb dan man dengan mengatakan: kata شهر berharakat manṣūb karena pertentangan (al-igrā'), dan al-Akhfasy berpendapat: kata شهر berharakat manṣūb atas zaraf (waktu), dan tidak dapat berubah karena adanya alif dan nūn zāidah (tambahan) pada kata).

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fath al-Qadīr*, h. 118.

Mencermati contoh di atas, al-Syaukānī berusaha menjelaskan sebab di rafa'-kannya kata شهر menurut bacaan jamā'ah, kemudian menyebutkan pendapat para ulama naḥwu dalam hubungannya dengan i'rāb untuk kata شهر. Ini menunjukkan luasnya keilmuan al-Syaukānī terhadap penalaran tata bahasa dan pengetahuannya terhadap pendapa para ulama bahasa serta qirā'at.

Dalam pada itu, al-Syaukānī tidak menyuguhkan argument apapun dalam hubungannya dengan pendapat para ulama tersebut, kecuali hanya sebatas penukilan.

### b) Menguraikan pendapat dua madrasah *nahwu* dan perdebatan mereka

Dua madrasah *naḥwu* yang dimaksudkan adalah madrasah Baṣrah dan Kūfah, dimana keduanya sangat sering terjadi silang pendapat dalam hubungannya dengan tata bahasa Arab. Pendapat kedua madrasah ini sangat sering dikutip oleh para ulama tafsir dengan tujuan untuk mendapatkan kejelasan akan kedudukan suatu kata dalam kalimat, untuk kemudian dinalar dan ditarik kesimpulan makna dan tafsir darinya.

Dalam *Fatḥ al-Qadīr*, al-Syaukānī juga menyuguhkan perdebatan kedua madrasah *naḥwu* tersebut di beberapa tempat. Contohnya, ketika menafsirkan firman Allah swt., dalam QS. al-Baqarah/02 : 185,

### Terjemahnya:

Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. dan hendaklah kamu mencukupkan bilangannya dan hendaklah kamu mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan kepadamu, supaya kamu bersyukur.<sup>53</sup>

Tentang penafsiran ayat ini, al-Syaukānī berkata:

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah*, h. 28.

وقوله: { وَلِتُكْمِلُواْ العدة } الظاهر أنه معطوف على قوله: { يُرِيدُ الله بِكُمُ اليسر } أي: يريد بكم اليسر ، ويريد إكمالكم للعدّة ، وتكبيركم ، وقيل: إنه متعلق بمحذوف تقديره: رخص لكم هذه الرخصة لتكملوا العدة .

وقد ذهب إلى الأوّل البصريون قالوا: والتقدير يريد؛ لأن تكملوا العدّة ، ومثله قول كثير بن صخر: أريدُ لأنسى ذِكْرَها فَكَأنَّما ... تَمَثَّل لي لَيْلا بِكُلِ سَبِيل

وذهب الكوفيون إلى الثاني ، وقيل : الواو مقحمة ، وقيل : إن هذه اللام لام الأمر ، والواو لعطف الجملة التي بعدها على الجملة التي قبلها .<sup>54</sup>

### Artinya:

Firman Allah swt.; "ولتكملوا العدة" merupakan bentuk 'aṭaf atas kata " يريد", maksudnya : dihendaki kemudahan bagi kalian, dan dikehendaki pula untuk menyempurnakan bilangan, dan takbir kalian. Dikatakan: kata "ولتكملوا العدة" berhubungan dengan kata yang makhżūf dengan taqdīr kalimat: telah dimudahkan bagi kalian kesempatan ini agar kalian dapat menyempurnakan bilangannya, dan disyari'atkan atas kalian puasa bagi mereka yang menyaksikan bulan untuk mereka sempurnakan bilangannya.

Madrasah Baṣrah memilih pendapat yang pertama, mereka mengatakan : taqdir kalimatnya adalah dihendaki dari kalian untuk menyempurnakan bilangannya (يريد لأن تكملوا العدة), seperti perkataan Kasir bin Ṣakh:

Aku hendakn melupakan dan tidak mengingatnya, tapi sesolah-olah ....

Dia terus tergambar disetiap malamku dalam berbagai bentuk

Sedangkan madrasah Kūfah memilih pendapat yang kedua, dikatakan: huruf *wāwu* hanya melintas, dikatakan pula: huruf *lām* merupakan *lām alamr* (huruf yang menunjukkan makna perintah), dan *wāwū* merupakan huruf '*aṭaf* yang menghubungkan antara kata sebelum dan sesudahnya.

Dalam contoh di atas, al-Syaukānī berusaha memberikan penjelasan dan penafsiran al-Qur'an berdasarkan pendapat dua kelompok ulama bahasa, dalam hal ini adalah kelompok Basrah dan Kūfah, yang merupakan dua kelompok besar

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 118.

dalam ilmu nahwu yang sering berseberangan dalam wilayah i 'rab (penjelasan kedudukan suatu kalimata dalam bahasa Arab).

Dengan memunculkan pendapat dua kutub ahli bahasa Arab tersebut, menunjukkan bahwa kedalaman pengetahuan al-SYaukani tentang seluk-beluk bahasa Arab tidak dapat dirgukan. Sehingga sangat wajar jika analisis pemaknaan ayat al-Qur'an dengan pendekataan ilmu *naḥwu* tampak menonjol dalam setipa ayat yang ditafsirkannya mualai dari sisi hubungan anatar kalimat, kedudukan harakat dan maknanya, serta pendapat para ualama bahasa, dan bahkan tidak jarang dia berijtihad dengan menggunakan nalar bahasa Arab yang dimilikinya.

### 3) Pendekatan *qirā'at*

Selain dengan pendekatan *naḥwu* dalam menafsirkan al-Qur'an, al-Syaukānī juga sangat sering menggunakan pendekatan *qirā'ah* dalam menjelaskan makna dari kalimat al-Qur'an.

Dalam masalah 'ilm al-qirā'at al-Syaukānī dapat dikatakan sebagai ensklopedia ilmu ini. Sebab, dalam tafsirnya Fatḥ al-Qadīr sangat banyak menyinggung tentang qirā'at dalam setiap ayat yang ditafsirkannya, qirā'at-qirā'at yang ditampilkan oleh al-Syaukānī tidak terbatas pada qirā'at yang bersifat mutawātir saja, tetapi juga qirā'at yang syāż. Karena, qirā'at memiliki pengaruh dan peran yang sangat besar dalam membantu mengungkap maksud dari setipa ayat dalam al-Qur'an.

Oleh sebab itu, dalam menyuguhkan berbagai versi *qirā'at* dalam tafsirnya, al-Syaukānī berpedoman pada riwayat yang berhubungan dengan itu. Sebab, baginya masalah *qirā'at* merupakan perkara yang hanya dapat diketahui melalui proses periwayatan. Hal itu terungkap melalui penafsirannya terhadap kata خال dalam firman Allah swt., dalam QS. al-Anfāl (08): 32., dia berkata:

{ وَإِذْ قَالُواْ } أي : واذكر إذ قالوا { اللهم إِن كَانَ هذا هُوَ الحق مِنْ عِندِكَ } قرء: بنصب {الحق} على أنه خبر كان ، والضمير للفصل ، ويجوز الرفع . قال الزجاج : "ولا أعلم أحداً قرأ بما ، ولا اختلاف بين النحويين في إجازتها". ولكن القراءة سنة. 55

Artinya:

Kata "وإذقالوا" maksudnya : ingatlah ketika mereka mengatakan "وإذقالوا" (Ya Allah, jika merupakan kebenaran dari sisiMu), dibaca dengan cara me-naṣab-kan kata الحقّ , sebab kedudukannya sebagai khabar bagi كان , dan ḍamīr berfungsi sebagai pemisah, dan boleh (dibaca) dengan rafa' (الحقّ). Al-Zajjāj berkata: "aku tidak mengetahui ada yang membacanya demikian, tetapi tidak pula ditemukan perbedaan pendapat dikalangan ulama naḥwu bolehnya membacanya dengan cara demikian". Tetapi, masalah qirā'at merupakan perkara sunnah (riwāyah).

Contoh di atas menunjukkan, bahwa membaca kata dengan cara merafa'-kannya adalah boleh dan dibolehkan pula oleh para ulama naḥwu, tetapi mereka tidak menggolongkannya sebagai sebuah bentuk qira'at. Sebab, qira'at membutuhkan riwayat, menerimanya melalui pendengaran langsung, dan secara lisan. Karena itu al-Syaukani menyatakan bahwa masalah qira'at merupakan perkara sunnah.

Dalam pada itu, pendekataan *qira'at* digunakan oleh al-Syaukani untuk menjelaskan kandungan teologis dalam suatu ayat berdasarkan pandangan dan faham *ahl al-sunnah*. Contohnya, ketika menafsirkan QS. al-Ṣāffat (37): 12., dia berkata:

قوله: {بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخَرُونَ} قرأ الجمهور بفتح التاء من { عجبت } على الخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم. وقرأ حمزة ، والكسائي بضمها . ورويت هذه القراءة عن علي ، وابن مسعود ، وابن عباس ، واختارها أبو عبيد ، والفراء . قال الفراء : قرأها الناس بنصب التاء ، ورفعها ، والرفع أحبّ إليّ؛ لأنها عن على ، وعبد الله ، وابن عباس . قال : والعجب أن أسند إلى الله ، فليس

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fatḥ al-Qadīr, h. 536.

معناه من الله كمعناه من العباد ... وقال عليّ بن سليمان : معنى القراءتين واحد ، والتقدير : قل : يا محمد : بل عجبت؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم مخاطب بالقرآن . 56

Artinya:

Firman Allah swt.; "نا عجبت ويسخرون" jumhūr membaca kata عجبت والمعلقة dalam bentuk fatḥah pada huruf tā' (عجبت) yang merupakan bentuk khiṭāb kepada Nabi saw., Ḥamzah dan al-Kisā'ī membacanya dengan cara men-damah (عجبت), qirat ini diriwayatkan dari 'Alī, Ibn Mas'ūd, dan Ibn 'Abbās yang merupakan pilihan Abū 'Ubaidah dan al-Farrā', al-Farrā' berkata: orang-orang membcanya dengan fatḥah dan damah, tetapi dengan damah lebih aku suaki, karena qira'at tersebut berasal dari 'Alī, 'Abdullah, dan Ibn 'Abbās. al-Syaukānī berkata: ketakjuban yang disandarkan kepada Allah tidak berarti ketakjuban itu berasal darinya yang bermakna sama dengan ketakjuban dari hamba (manusia)... Alī bin Sulaimān berkata: makna dari kedua bentuk qirā'at tersebut sama, dalam artian: katakanlah wahai Muḥammad bahkan aku sangat heran, karena Nabi saw., sebagai penerima al-Qur'an.

Dalam contoh di atas, al-Syaukānī menjelaskan bahwa membaca kata عحبت dengan fatḥaḥ pada huruf عدبت atau dengan ḍamah sama saja, yang intinya, jika fatḥaḥ, maka kepada Nabi saw., dan jika ḍamah, maka juga kembali kepada Nabi saw., di sisi lain, melalui qirā'at dia juga berusaha menegaskan pandangan teologi ahl al-Sunnah dalam hubungannya dengan sifat-sifat Allah swt.

Dalam pada itu, pendekataan *qirā'at* digunakan pula oleh al-Syaukānī dalam tafsirnya untuk menjelaskan kandungan hukum dalam suatu ayat. Contohnya, ketika menafsirkan QS. al-Māidah (05): 06., dia berkata:

قوله تعالى : { وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الكَعْبَيْنِ } قرأ نافع بنصب الأرجل ، وهي قراءة الحسن البصري والأعمش ، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وحمزة بالجرّ . وقراءة النصب تدل على أنه يجب غسل الرجلين ، لأنها معطوفة على الوجه ، وإلى هنا ذهب جمهور العلماء . وقراءة الجرّ تدل على أنه يجوز الاقتصار على مسح الرجلين ، لأنها معطوفة على الرأس ، وإليه ذهب ابن جرير الطبري ، وهو مرويّ عن ابن عباس . قال ابن العربي : اتفقت الأمة على وجوب غسلهما ، وما علمت من ردّ ذلك إلا الطبري من فقهاء المسلمين ، والرافضة من غيرهم.

Artinya:

<sup>56</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fatḥ al-Qadīr*, h. 536.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 538.

Firman Allah swt.; "وأرحلكم إلى الكعبين", Nāfī' membaca naṣab pada kata al-arjul (أرحلكم), demikian pula dalam qirā'at al-Ḥasan al-Baṣrī dan al-A'masy. Sedang dalam qirā'at Ibn Kaṣīr, Abū 'Amr, dan Ḥamzah dengan jar (أرحلكم). Qirā'at dengan naṣab berarti wajibnya mencuci kedua kaki, sebab bersandar kepada al-wajhu, pendapat inilah yang dianut oleh jumhūr, dan qirā'at dengan jar berarti cukup dengan mengusap kedua kaki, sebab bersandar kepada kata al-ra'su, pendapat inilah yang dianut oleh Ibn Jarīr, sebagaimana yang diriwayatkan dari Ibn 'Abbās. Ibn al-'Arabī berpendapat: umat Islam (ulama) telah persepakat akan wajibnya mencuci kedua kaki, dan aku tidak mengetahui siapa pun yang bersebarangan dengan pendapat tersebut dari kalangan fuqahā' kaum muslimin (ahl al-sunnah), dan sebahagian dari kelompok rafīdah.

Dalam contoh di atas, menjelaskan akan sebab terjadinya perbedaan pendapat ulama tentang apakah mencuci kedua kaki dalam berwuḍu hukumnya wajib atau cukup dengan membasuhnya saja. Penjelasan yang disuguhkan oleh al-Syaukāni dalam contoh di atas, menunjukkan bahwa terjadinya perbedaan pendapat ulama tentang masalah tersebut disebabkan oleh perbedaan qirā'at pada firman Allah swt.; وأرجلكم إلى الكعبين. Bagi mereka yang berpendapat bahwa kata أرحل di baca dengan naṣab, akan berpendapat wajibnya mencuci dua kaki, dan begi mereka yang berpendapat bahwa kata أرحل di baca dengan jarr, akan berpendapat pula dengan cukup membasuh saja.

Dari contoh-contoh di atas, menunjukkan pula bahwa al-Syaukānī merupakan seorang ulama yang tidak hanya ahli dalam menganalisa dan menarik kesimpulan dari ayat-ayat al-Qur'an melalui pendekatan makna kosakata bahasa Arab, dan *naḥwu*. Tetapi, juga ahli dalam menarik kesimpulan baik teologis maupun hukum melalui pendekatan *qirā'at*.

Jika dalam contoh-contoh di atas, dijumpai bahwa al-Syaukānī menampilkan berbagai varian *qirā'at* dengan berdasar kepada pandangan ulama, bukan berarti bahwa al-Syaukānī dalam tafsirnya tidak mengkritisi pendapat ulama *qirā'at*. Di antara bukti bahwa al-Syaukānī terkadang mengkritisi pendapat ulama dalam hal *qirā'at* terlihat ketika dia menafsirkan QS. Saba' (34): 52., al-Syaukāni berkata:

قوله تعالى : { وأبى لهم التناوش } ... قرأ أبو عمرو ، وحمزة ، والكسائي ، والأعمش : ( التناؤش ) بالهمز ، وقرأ الباقون بالواو ، واستبعد أبو عبيد ، والنحاس القراءة الأولى ، ولا وجه للاستبعاد ، فقد ثبت ذلك في لغة العرب ، وأشعارها، ومنه قول الشاعر : قعدت زماناً عن طلابك للعلا ... وجئت نئيشاً بعد ما فاتك الخير أخيراً . قال الفراء : الهمز ، وترك الهمز متقارب. 58

### Artinya:

Firman Allah swt., وأنى لهم التناوش ... kata التناوس dalam qirāt Abū 'Amr, Ḥamzah, al-Kisā'ī, dan al-A'masy dengan ḥamzah (التناؤش). Sedang dalam qirā'at selainnya dengan wawu (التناوش). Abū 'Ubaid dan al-Naḥḥās memandang bahwa qirā'at pertama (yakni dengan ḥamzah) memandang adalah qirā'at yang jauh dari kebenaran. Namun, tidak ada satupun petunjuk bahwa qirā'at tersebut jauh dari kebenaran. Sebab, kata tersebut dikenal dalam bahasa Arab dan syair-syairnya, di antaranya pernyataan seorang penyair:

Aku telah duduk lama dalam memohon kepadamu ketinggian (derajat) ... lalu engkau datang merenggut apapun setelah engkau kehilangan harta. Maksudnya: kamu datang terlambat. Al-Farrā' berkata: *qirā'at* dengan dan atau tanpa *ḥamzah* saling berdekatan (dari sisi makna)

Dalam contoh di atas, al-Syaukānī membenarkan *qirā'at* sekolompok ulama dan membantah pendapat sekolompok lainnya yang menyalahkan *qirā'at* tersebut, dan bantahan al-Syaukānī disertai dengan bukti, dalam hal ini adalah

# syair-syair 'Arab yang menjadi represantasi kosakata dalam bahasa Arab.

# 4) Pendekatan *Balāgah*

Ilmu *balāgah* merupakan suatu ilmu yang menjadi perhatian bagi al-Syaukānī dalam mempelajari dan mendalaminya, sebagaimana yang dilakukan oleh para *mufassirīn* sebelumnya. Dalam hubungannya dengan metode pendekatan dalam penafsiran al-Qur'an, ilmu *balāgah* tidak diabaikan oleh al-Syaukānī sebagaimana yang dilakukan oleh ulam tafsir sebelumnya.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fatḥ al-Qadīr*, h. 1207.

Dalam tafsirnya pendekatan *balāgah* diuraikan oleh al-Syaukanī setelah menguraikan makna kosakata ayat dan kaidah bahasa Arab yang mengitarinya, terkadang pula diuraikanya sebelum keduanya, dan terkadang pula diuraikan di antara keduanya.

Perhatian al-Syaukānī dalam menafsirkan al-Qur'an terhadap ilmu balāgah sangatlah besar, dan yang paling menonjol dari ilmu ini dalam tafsirnya adalah ilmu ma'ānī dan bayān, sedang ilmu al-badī' sangatlah jarang ditemukan dalam tafsirnya. Metode pendekatan ini tampaknya mengikuti metode pendekatan yang dilakukan oleh al-Jurjānī dan al-Zamakhsyarī.

Menurut al-Syaukānī, pendekatan ilmu *balāgah* melalui dua sisi kelimuannya yaitu ilmu *al-ma'ānī* dan *bayān* dalam mentafsirkan al-Qur'an bukanlah merupakan bentuk *tafsīr bi al-ra'y* yang tercela, karena hanya menggunakan akal semata. Tetapi, lebih kepada pentafsiran al-Qur'an dengan pendekatan linguistik.<sup>59</sup>

Salah satu contoh penggunaan ilmu *balāgah* dalam *Fatḥ al-Qadīr* oleh al-Syaukānī, adalah ketika menafsirkan QS. al-An'ām/06: 99, dia berkata:

### Artinya:

Firman Allah swt.; وهو الذي أنزل من السماء ماء, ini merupak jenis lain dari keajaiban makhluk Allah, dan الماء yang dimaksud adalah air hujan. Dalam kalimat "فأخرجنا به" merupakan bentuk iltifāt (pengalihan kata) dari yang bersifat gaib kepada mutakallim (pembicaraan). Hal itu ditampakkan agar menjadi perhatian tentang keadaan makhluk ini dan segala hal yang diakibatkannya. Adapun ḍamīr dalam kata به kembali kepada kata الماء (air).

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), *Fatḥ al-Qadīr*, h. 11.

<sup>60</sup> Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fatḥ al-Qadīr, h. 436.

Dalam contoh di atas, al-Syaukānī menjelaskan suatu ayat dengan pendakatan ilmu *balāgah* dalam hal ini ilmu *al-maʿānī*, dan salah satu pembahasan dalam ilmu tersebut adalah kaidah tentang *iltifāt al-kalimah* (peralihan kalimat) dengan maksud dan tujuan tertentu. Pengertian tentang *iltifāt* disebutkan oleh al-Syaukānī dalam tafsirnya terhadap QS. al-Fātiḥah/01: 2., dia berkata:

العبادة أقصى غايات الخضوع ، والتذلل ، قال ابن كثير : وفي الشرع عبارة عما يجمع كمال المحبة ، والخضوع ، والخوف ،وعدل عن الغيبة إلى الخطاب لقصد الالتفات ، لأن الكلام إذا نقل من أسلوب إلى آخر كان أحسن تَطريةً لنشاط السامع ، وأكثر إيقاظاً له كما تقرر في علم المعاني. Artinya:

'Ibādah merupakan tujuan terjauh dari ketundukan dan kerendahan diri, Ibn Kasīr berkata: (Ibadah) secara etimologi syari'at adalah satu kata yang di dalamnya terkumpul kesempurnaan cinta, ketundukan, rasa takut, dan perubahan (kata) dari yang bersifat *gaib* kepada *khiṭāb* (pembicaraan) dengan tujuan *iltifāt* (pengalihan), karena sebuah perkataan jika dipindahkan dari satu *uslūb* (gaya bahasa) kepada yang lain akan lebih menyegarkan dan memberikan semangat kepada yang mendengarkannya, dan bahkan lebih menyadarkannya, sebagaimana yang tertuang dalam ilmu *al-ma'ānī*.

Contoh dan pernyataan al-Syaukānī di atas, menunjukkan bahwa dia menguasai ilmu *balāgah* dengan baik, sebab baginya mu'jizat al-Qur'an terletak pada *balāgah*-nya, sebagaimana dalam pernyataannya ketika mentafsirkan QS. al-Baqarah/02: 23-24., dia berkata:

وقد وقع الخلاف بين أهل العلم هل وجه الإعجاز في القرآن هو: كونه في الرتبة العلية من البلاغة الخارجة عن طوق البشر، أو كان العجز عن المعارضة للصرفة من الله سبحانه لهم عن أن يعارضوه، والحق الأول، والكلام في هذا مبسوط في مواطنه. 62

### Artinya:

Telah terjadi perbedaan pendapat antar ulama tentang apakah kemu'jizatan al-Qur'an terletak pada ketinggian *balāgah*-nya yang tidak mampu dijangkau oleh manusia, atau kemu'jizatannya disebabkan oleh

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fatḥ al-Qadīr, h. 18.

<sup>62</sup> Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 38.

para penentang yang sesat dari (jalan) Allah swt, sehingga Allah pun menantang mereka. yang benar adalah yang pertama, dan pembahasan tentang masalah ini akan dibahas panjang lebar pada tempatnya.

Dalam pernyataan al-Syaukānī di atas, menegaskan pendapatnya bahwa kemu'jizatan al-Qur'an terletak pada ketinggian *balāgah*-nya yang tidak mampu dijangkau oleh manusia secara utuh. Oleh sebab itu, pendekatan ilmu *balāgah* dalam tafsirnya *Fatḥ al-Qadīr* dapat ditemukan dalam setiap lembaran, halaman, dan paragrafnya.

Dari seluruh rangkaian uraian di atas, secara global dapat dinyatakan bahwa pendekatan yang digunakan oleh al-Syaukānī untuk sampai kepada tujuannya dalam menyusun *Fatḥ al-Qadīr* -yaitu untuk menggabungkan antara dua sumber tafsir *al-riwāyah* dan *al-dirāyah*- mencakup lima pendekatan keilmuan, yaitu: 1) pendekatan ilmu hadis baik *riwāyah* maupun *dirāyahnya*; 2) pendekatan bahasa/makna kosakata; 3) penedekatan ilmu *naḥwu*; 4) pendekatan *qirā'at*; dan 5) pendekatan ilmu *balāgah*. Dari kelima pendekatan ini selanjutnya menghasilkan berbagai corak penafsiran, yang akan dibahas pada poin berikutnya.

### 2. Corak Penafsiran al-Syaukānī dalam Fath al-Qadīr

Corak penafsiran Qur'an tidak terlepas dari perbedaan, kecenderungan, interest, motivasi mufassir, perbedaan misi yang diemban, perbedaan kedalaman (*capacity*) dan ragam ilmu yang dikuasai, perbedaan masa, lingkungan serta perbedaan situasi dan kondisi, dan sebagainya. Kesemuanya menimbulkan berbagai corak penafsiran yang berkembang menjadi aliran yang bermacammacam dengan berbagai metode yang berbeda-beda.

Dengan demikian, maka yang dimaksud dengan corak tafsir adalah nuansa atau sifat khusus yang mewarnai sebuah penafsiran dan merupakan salah satu bentuk ekspresi intelektual seseorang mufassir, ketika ia menjelaskan maksud-maksud ayat al-Qur'an. Artinya bahwa kecenderungan pemikiran atau ide tertentu mendominasi sebuah karya tafsir.

Jika mencermati kitab *Fatḥ al-Qadīr* karya al-Syaukānī secara global, maka dapat dikatakan bahwa yang lebih dominan dalam karya ini adalah pentafsiran al-Qur'an dengan pendekatan bahasa. Hal ini diakui oleh al-Syaukānī dalam *khuṭbah al-kitāb/muqaddimah* tafsirnya, setelah mengungkapkan latar belakang pentingnya menggabungkan dua sumber tafsir yakni *al-tafsīr bi al-ma'sūr/bi al-riwāyah* dan *al-tafsīr bi al-dirāyah/bi al-ra'yi*. Selanjutnya, dia mengatakan:

Artinya:

Dan saya menggunakan penjelasan makna bahasa Arab, analasis tata bahasa (*i'rāb*), dan *bayānī* lebih banyak dan lebih dominan.

Dalam pernyataan al-Syaukānī di atas menjelaskan, bahwa dalam menyusun karya tafsirnya dia lebih mengedepankan penjelasan dan penafsiran ayat-ayat al-Qur'an dengan menganalisa setiap kata dan kalimat dalam setiap ayat dan surat al-Qur'an dengan pendekatan ilmu bahasa dalam berbagai cabangnya, seperti: makna-kosa kata; *naḥwu* dan *ṣaraf*; *balāgah*; *qirā'at*; dan *adab*.

Contoh-contoh penafsiran yang telah diungkap dalam pembahasan tentang pendekatan yang digunakan oleh al-Syaukānī untuk sampai kepada *tafsīr bi al-dirāyah* pada poin terdahulu, menunjukkan bahwa melalui telaah bahasa dan sastra Arab dalam mentafsiran al-Qur'an dia dapat menjelaskan berbagai kandungan makna dari setiap ayat, baik dalam bidang teologi/filsafat, tasawuf, dan fikih.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fatḥ al-Qadīr, h. 12.

Adapun tentang usahanya dalam menafsirkan al-Qur'an dengan menggunakan sumber *riwayah*, dia katakan:

والحرص على إيراد ماثبت من تفسير رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أو الصحابة، أو التابعين أو تابعيه أو الأئمة المعتبرين. وقد أذكر ما في إسناده ضعف إما لكون في المقام ما يقويه أولموافقته للمعنى العربي. 64

### Artinya:

Dan saya pun tetap berupaya semaksimal mungkin menampilkan penafsiran yang saḥiḥ baik yang disandarkan kepada Rasulullah saw., Sahabat, Tabiin, Atba' Tābi'īn, dan para imam yang mu'tabar. Terkadang saya menyebutkan riwayat yang sanadnya berstatus da If, karena adanya riwayat lain yang menguatkannya, atau matannya sejalan dengan makna bahasa.

Dalam pernyataan al-Syaukānī di atas, menunjukkan bahwa dalam hal penyebutan riwayat dengan sanad yang da Îf (lemah) dalam karya tafsirnya, dia mempertimbangkan dua hal, yaitu: adanya riwayat lain yang menguatkannya, atau karena matannya sejalan dengan makna bahasa Arab. Ini menjelaskan bahwa, jika suatu riwayat yang dinukilnya memiliki sanad yang da Îf (lemah), atau mungkin sanadnya tidak dapat dipertanggungjawabkan ketersambungannya dan tidak pula ditemukan riwayat lain yang semakna dengannya dan dapat menguatkannya. Tetapi, redaksi (matan) dari riwayat tersebut sejalan dengan makna bahasa Arab, maka tetap dimasukkan dan ditampilkan oleh al-Syaukānī dalam karya tafsirnya. Hal ini menegaskan bahwa pertimbangan al-Syaukānī dalam memasukkan riwayat ke dalam tafsirnya tidak semata pada penyandarannya saja, tetapi juga pada kesalarasan makna redaksinya dengan teks ayat yang sedang dia tafsirkan.

Dalam pada itu, al-Syaukānī juga memiliki sikap yang jelas terhadap pendekatan bahasa dan sasatra Arab dalam penafsiran al-Qur'an dalam

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 12.

hubungannya dengan riwayat *mauqūf / asar / tafsīr al-ṣaḥābī*. Hal ini dia ungkapkan dengan mengatakan:

وأيضا كثيرا مايقتصر الصحابي ومن بعده من السلف على وجه واحد مما يقتضيه النظم القرآني باعتبار المعنى اللغوي، ومعلوم أن ذلك لايستلزم إهمال سائر المعاني التي تفيدها اللغة العربية، واسرارها كعلم البيان والمعاني. 65 من العلوم التي تبين بما دقائق اللغة العربية وأسرارها كعلم البيان والمعاني. Artinya:

Dan juga, kebanyakan para sahabat dan generasi salaf sesuadah mereka yang mencukupkan penafsirannya melalui satu sisi makna berdasarkan tuntutan susunan al-Qur'an dengan berdasar pada makna bahasa, dan sebagaimana yang diketahui bahwa hal itu tidak mengahruskan pengabaian terhadap seluruh makna yang disuguhkan oleh bahasa Arab, dan tidak pula harus mengabaikan segala hal yang disuguhkan oleh berbagai cabang keilmuan yang merupakan media yang dapat menjelaskan bagian terkecil dalam bahasa Arab, serta berbagai rahasia yang kandungnya, seperti ilmu al-ma'ani dan al-bayan.

Ungkapan al-Syaukānī di atas, menjelaskan bahwa penafsiran para sahabat dan generasi salaf setelah mereka terhadap makna al-Qur'an hany terbatas pada satu sisi makna saja dan tidak melibatkan dan membandingkannya dengan makna-makna lain sebagaimana yang disuguhkan oleh bahasa dan sastra Arab. Sehingga, menurutnya dengan menampilkan makna lain dari suatu ayat melalui media ilmu bahasa dan sastra menjadi sangat penting untuk ditampilkan, dijelaskan dan dijadikan sandaran dalam mengungkap berbagai kandungan al-Qur'an. Ini sekaligus menegaskan besarnya perhatian al-Syaukānī terhadap penafsiran al-Qur'an dengan pendekatan bahasa dan sastra Arab, sebab baginya kemu'jizatan al-Qur'an terletak pada ketinggian *balāgah*-nya yang tidak mampu dijangkau oleh manusia secara utuh. 66

Berdasarkan uraian di atas, dapat diketahui bahwa meskipun al-Syaukānī dalam menyusun karya tafsirnya yang berjudul *Fatḥ al-Qadīr* bertujuan untuk

.

<sup>65</sup> al-Syaukānī (w. 1250 H), Fath al-Qadīr, h. 11.

<sup>66</sup> al-Syaukānī (w. 1250 H), Fatḥ al-Qadīr, h. 38.

menggabungkan dua sumber tafsir –yakni *al-tafsīr bi al-ma'sūr/bi al-riwāyah* dan *al-tafsīr bi al-dirāyah/bi al-ra'yi* – tetapi unsur bahasa dan sastra di dalamnya masih sangat mendominasi. Sehingga, disimpulkan bahwa karya tafsirnya tersebut bercorak bahasa dan sastra yang lebih dikenal dengan istilah *tafsīr al-lugawī*.

### C. Kelebihan dan Keterbatasan Tafsir Fath al-Qadir

Setiap usaha manusia dalam berkarya, tidak dapat terlepaskan dari berbagai kelebihan dan kekurangan. Sebab, sejatinya manusia merupakan salah satu makhluk Tuhan yang dikaruniakan akal sebagai kelebihannya dan dikarunia nafsu sebagai bagian dari kekuranganya. Demikian pula halnya dengan para ulama dalam berbagai bidang, karena mereka juga manusia yang tidak dapat lepas dari berbagai kelebihan dan kekurangan.

Kitāb *Fatḥ al-Qadīr* yang disusun oleh al-Syaukānī merupakan salah satu bentuk usaha manusia dalam mengungkap maksud, tujuan, kandungan dan rahasia dibalik perkataan (baca: firman) Allah swt., dalam al-Qur'an, yang tentunya tidak terbebas dari berbagai kelabihan dan kekurangan. Untuk itu dalam dua poin berikut ini, akan penulis uraikan berbagai kelebihan dan kekurangan dari karya tafsir ini, berdasarkan pandangan dan mungkin asumsi penulis yang sangat memungkinkan bersifat subjektif.

# 1. Kelebihan Tafsir *Fatḥ al-Qadir*

Berdasarkan hasil pembacaan, pengamatan, dan penelitian penulis terhadap karya tafsir al-Syaukānī yang berjudul *Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi' baina Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī 'Ilm al-Tafsīr*, dijumpai beberapa kelebihan di antaranya:

- a. Karya tafsir ini berupaya menggabungkan dua sumber tafsir yang dikenal di kalangan ulama salaf dan khalaf yaitu tafsir bi al-riwayah dan tafsir bi aldirayah;
- b. Sisi *dirāyah* dalam setiap lembaran, halaman, dan paragrafnya menggunakan pendekatan bahasa dan sastra Arab yang bertujuan untuk mengungkap kemu'jizatan al-Qur'an yang memiliki ketinggian *balāgah* yang tidak mampu ditembus oleh manusia secara sempurna. Berbagai analisis bahasa dan sastra Arab yang ditampilkan lebih banyak berfungsi sebagai penjelasan makna ayat, tetapi adakalanya sebagai penjelas atas sebab dijadikannya suatu ayat sebagai landasan teologis maupun hukum.
- c. Mengungkapkan berbagai macam *qirā'at* dari berbagai riwayat untuk kemudian menarik kesimpulan makna ayat dari *qirā'at-qirā'at* tersebut.
- d. Sisi riwayat ditampilkan dalam setiap penafsiran terhadap satu ayat atau sekelompok ayat. Berbagai riwayat yang ditampilkan dalam setiap pembahasan tafsirnya adakalanya berfungsi sebagai dalil bagi petunjuk bahasa dan sastra Arab, dan lebih banyak berfungsi sebagai penafsiran atas ayat sekaligus sebagai dalil bagi petunjuk teologis dan hukum.
- e. Makna-makna ayat yang ditampilkan di dalamnya selain dengan pendekatan bahasa dan sastra Arab, serta riwayat, ditampilkan pula makna global dari ayat yang sedang ditafsirkan. Makna global tersebut terkadang berasal dari ulama tertentu, dan tidak jarang berasal dari hasil ijtihad penyusunnya melalui pengetahuannya terhadap makan bahasa Arab dalam berbagai perspektifnya.
- f. Sistematika penyusunan kitab ini menggunakan metode analitis (*taḥlīlī*) yang diurut berdasarkan urutan *muṣḥaf*.

- g. Penjelasan tafsirnya tidak hanya berada pada satu kitab mażhab baik teologi, fiqh, maupun bahasa. Tetapi, mencakup seluruh kutub mażhab melalui peroses dialog argument antar mażhab. Untuk kemudian menentukan argumen yang paling mendekati kebenaran dan sesuai dengan pemahaman sahabat, tabiin dan generasi sesudahnya.
- h. Memudahkan para pengkaji dalam mencari berbagai contoh masalah yang berhubungan dengan ilmu bahasa dan sastra, ilmu *qirā'at*, ilmu al-Qur'an, ilmu Hadis, dan ilmu fiqh dan *uṣūl*-nya.

### 2. Keterbatasan Tafsir Fath al-Qadir

Meskipun karya tafsir al-Syaukānī ini memliki banyak kelebihan, sebagaimana yang telah penulis sebutkan di atas, bukan berarti bahwa karya tafsir ini tidak memiliki keterbatasan. Adapun keterbatasan yang terdapat dalam karya tafsir ini berdasarkan penilaian penulis, di antaranya:

- a. Terdapat beberapa riwayat yang status sanadnya tidak dijelaskan dengan hanya mencukupkan diri dengan mengatakan "فلان" tanpa menjelaskan kondisi فلان yang dimaksud apakah dia seorang rāwī yang siqah atau ḍa Tif.
- b. Terdapat pula beberapa riwayat yang disebutkan dengan menyatakan bahwa sanad dari riwayat tersebut masih membutuhkan penelitian lebih lanjut.
- c. Dalam hal periwayatan, al-Syaukānī tidak melakukan kegiatan kritik sanad dan matan hadis dengan cara mengumpulkan berbagai riwayat yang semakna. Sehingga terkesan dalam karya tafsirnya, dia hanya menukil berbagai riwayat yang sesuai dengan penafsiran suatu ayat dari berbagai sumber, khususnya kitāb *al-Durru al-Manṣūr fi al-Tafsīr bi al-Ma'ṣūr*.
- d. Dalam hal *qirā'at*, terkadang al-Syaukānī memandang *qirā'at* yang berstatus *mutawātir* sebagai *qirā'at* dengan status *syāż*. Bahkan, terkadang pula

- menilai *qira'at* yang *mutawatir* sebagai bentuk *laḥn* (bacaan yang salah), *qabīḥ* (bacaan yang buruk), atau *radī'ah* (tidak beradab).
- e. Dominasi pembahasan bahasa dan sastra dari ilmu *ijthād* lainnya, menyebabkan pembahasan tafsirnya terkesan mendahulukan sisi bahasa al-Qur'an dari sisi yang lainnya.
  - 3. Pengaruh Tafsir *Fatḥ al-Qadīr* dalam Perkembangan Metodologi Tafsir

Dunia Islam telah diwarnai dengan berbagai khazanah keilmuan Islam, termasuk khazanah penafsiran al-Qur'an. Salah satu kitab tafsir yang mewarnai keilmuan Islam adalah tafsir Fath al-Qadir. Karya tafsir ini telah mewakili dan mejadi rujukan dalam masyarakat pada zamannya dalam menghadapi dan menyikapi al-Qur'an sebagai pedoman hidup. Kondisi dan tantangan yang telah dilalui para penafsir membuat mereka melakukan ijtihad dan melahirkan suatu karya baru dengan metodologi yang mereka gunakan.

Dalam memahami al-Quran, diperlukan suatu bentuk metodologis agar pemahaman terhadap al-Quran sejalan dengan konteksnya. Kitab Fatḥ al-Qadir hadir dihadapan umat Islam sebagai kitab tafsir yang secara metodologi menggunakan atau memadukan dua pendekatan tafsir yaitu tafsir *bi al-ma'ṣū*r dan *bi al-ra'yi*. Metode penafsiran dengan menggunakan pendekatan tersebut sesuai dengan urutan *muṣhaf* dengan menampilkan berbagai aspek atau dalam hal ini disebut dengan metode *tahlīlī*. Metode inilah yang digunakan oleh al-Syaukānī dalam menyusun kitab tafsirnya.

Metode *tahlīlī* sebagaimana yang telah dipaparkan pada bab sebelumnya adalah suatu metode tafsir yang dimana seorang mufasir berusaha menjelaskan kandungan ayat-ayat al-Qur'an dari berbagai segi dengan memperhatikan runtutan ayat-ayat al-Qur'an sebagaimana tercantum dalam *muṣhaf*. Hal ini pula lah yang diungkapkan oleh M. Quraish Shihab dalam bukunya membumikan al-

Qur'an.<sup>67</sup> Prosedur ini dilakukan dengan mengikuti susunan *muṣhaf*, surah per surah, dan ayat per ayat. Metode ini tidak terlepas dari berbagai kelebihan dan keterbatasan. Meskipun demikian, metode ini tetap menjadi memberikan sumbangsih besar khususnya dibidang tafsir al-Qur'an.

Oleh karena itu, tafsir *Fatḥ al-Qadīr* dari aspek metodologinya masih sangat relevan untuk dijadikan sebagai referensi penafsiran al-Qur'an dan inspirasi bagi para mufasir setelahnya. Dan kitab ini juga masih sangat banyak dijumpai dan dijadikan rujukan di sekitar akademik. Baik itu kalangan pesantren hingga universitas bahkan dalam pengkajian-pengkajian khusus tafsir. Karena keindahan dan kemudahan bahasanya, sehinggga membuat kitab ini mudah untuk dipahami.



<sup>67</sup> M. Quraish Shihab, *Membumikan al-Qur'an,* h.86.

### BAB V

### **PENUTUP**

### A. Kesimpulan

Setelah melakukan pembacaan, pencermatan, penelitian dan telaah terhadap karya tafsir al-Syaukānī yang berjudul *Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi' baina Fannai al-Riwāyah wa al-Dirāyah* berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan sebelumnya, maka dapat disimpulkan dalam beberapa hal berikut ini:

- 1. Kitab Fatḥ al-Qadīr karya imam al-Syaukānī terdiri dari 5 jilid yang ditahqiq oleh Ahmad 'Abd al-Salām. Kitab ini merupakan salah satu kitab tafsir yang menjadi rujukan dalam pengkajian al-Qur'an. Penulisan kitab ini dilatarbelakangi karena kondisi dimana al-Syaukani hidup penuh dengan tantangan khususnya dalam masalah aqidah. Disamping itu, keahliannya dalam berbagai bidang ilmu membuatnya banyak melahirkan karya-karya besar. Dan hasil bacaan, telaah dan penelitian al-Syaukani terhadap kitab tafsir memandang perlunya rumusan tafsir yang dapat memenuhi dua metode tafsir al-Qur'an.
- 2. Pendekatan yang digunakan oleh al-Syaukānī untuk sampai kepada tujuannya dalam menyusun Fatḥ al-Qadīr -yaitu untuk menggabungkan antara dua sumber tafsir al-riwāyah dan al-dirāyah- mencakup lima pendekatan keilmuan, yaitu: 1) pendekatan ilmu hadis baik riwāyah maupun dirāyahnya; 2) pendekatan bahasa / makna kosa-kata; 3) pendekatan fikih. 4) pendekatan qirā'at; dan 5) pendekatan ilmu

- balāgah. Dari kelima pendekatan ini selanjutnya menghasilkan berbagai corak penafsiran.
- 3. Meskipun al-Syaukānī dalam menyusun karya tafsirnya yang berjudul Fatḥ al-Qadīr bertujuan untuk menggabungkan dua sumber tafsir yakni al-tafsīr bi al-ma'sūr/bi al-riwāyah dan al-tafsīr bi al-dirāyah/bi al-ra'yi tetapi unsur bahasa dan sastra di dalamnya masih sangat mendominasi. Sehingga, disimpulkan bahwa karya tafsirnya tersebut bercorak bahasa dan sastra yang lebih dikenal dengan istilah tafsīr al-lugawī.
- 4. Pada karya tafsir al-Syaukānī yang berjudul Fatḥ al-Qadīr, dijumpai beberapa kelebihan di antaranya: a) Karya tafsir ini berupaya menggabungkan dua sumber tafsir yang dikenal dikalangan ulama salaf dan khalaf yaitu tafsīr bi al-riwāyah dan tafsīr bi al-dirāyah; b)Sisi dirāyah dalam setiap lembaran, halaman, dan paragrafnya menggunakan pendekatan bahasa dan sastra Arab yang bertujuan untuk mengungkap kemu'jizatan al-Qur'an yang memiliki ketinggian balāghah.; c) Analisis bahasa dan sastra Arab berfungsi sebagai penjelasan makna ayat, dan penjelas atas sebab dijadikannya suatu ayat sebagai landasan teologis maupun hukum.; d) Mengungkapkan berbagai macam qirā'at dari berbagai riwayat untuk kemudian menarik kesimpulan makna dari qirā'at-qirā'at tersebut.; e) Sisi riwayat ditampilkan dalam setiap penafsiran terhadap satu ayat atau sekelompok ayat.; f) Riwayat-riwayat yang ditampilkan berfungsi sebagai dalil bagi petunjuk bahasa dan sastra Arab, dan sebagai penafsiran atas ayat sekaligus sebagai

dalil bagi petunjuk teologis dan hukum.; g) Dalam setiap ayat yang ditafsirkan, dijumpai kekayaan ilmu dan manfaat.; h) Menampilkan makna global dari setiap ayat yang sedang ditafsirkan. Makna global tersebut terkadang berasal dari ulama tertentu, dan tidak jarang berasal dari hasil ijtihad penyusunnya melalui pengetahuannya terhadap makna bahasa Arab dalam berbagai perspektifnya.; i) Sistematika penyusunan kitab ini menggunakan metode analitis (taḥlīlī) yang diurut berdasarkan urutan muṣḥaf; j) Penyusunan kitab ini didasarkan pada kekayaan pengetahuan penulisnya terhadap berbagai karya ulama dalam berbagai bidang keilmuan.; k)Penjelasan tafsirnya tidak hanya berada pada satu kutub mażhab. Tetapi, mencakup seluruh kutub mażhab melalui peroses dialog argument antar mażhab.; dan l) Memudahkan para pengkaji dalam mencari berbagai contoh masalah yang berhubungan dengan ilmu bahasa dan sastra, ilmu qirā'at, ilmu al-Qur'an, ilmu Hadis, dan ilmu fiqh dan usūl-nya.

5. Adapun kekurangan yang ada padanya di antaranya: a) Terdapat beberapa riwayat yang status sanadnya tidak dijelaskan dengan hanya mencukupkan diri dengan mengatakan "قي إستاده فلات" tanpa menjelaskan kondisi yang dimaksud apakah dia seorang rāwī yang siqah atau ḍa'īf.; b) Terdapat pula beberapa riwayat yang disebutkan dengan menyatakan bahwa sanad dari riwayat tersebut masih membutuhkan penelitian lebih lanjut.; c) Dalam hal priwayatan, al-Syaukānī tidak melakukan kegiatan kritik sanad dan matan hadis dengan cara mengumpulkan berbagai riwayat yang semakna. Sehingga terkesan

dalam karya tafsirnya, dia hanya menukil berbagai riwayat yang menurut sesuai dengan penafsiran suatu ayat dari berbagai sumber.; d) Dalam hal *qirā'at*, terkadang al-Syaukānī memandang *qirā'at* yang berstatus *mutawātir* sebagai *qirā'at* dengan status *syāż*. Bahkan, terkadang pula menilai *qirā'at* yang *mutawātir* sebagai bentuk *laḥn* (bacaan yang salah), *qabīḥ* (bacaan yang buruk), atau *radī'ah* (tidak beradab).; dan e) Dominasi pembahasan bahasa dan sastra dari ilmu *ijthād* lainnya, menyebabkan pembahasan tafsirnya terkesan mendahulukan sisi bahasa al-Qur'an dari sisi yang lainnya.

6. Pengaruh dan relevansi kitab tafsir *Fatḥ al-Qadīr* hingga saat ini masih dijadikan sebagai kitab rujukan di berbagai kalangan, baik kalangan pesantren, perguruan tinggi bahkan dalam berbagai tempat-tempat pengkajian.

### B. Implikasi

Pembahasan dan studi terhadap *manhaj tafsīr* para ulama salaf dan khalaf, terus dilakukan para akademisi hingga saat ini. Pembahsan mereka berada pada pusaran tentang sistematika penyusunan karya tafsir, metode, pendekatan, dan corak tafsir, serta kelebihan dan kekurangannya. Demikian pula halnya dengan penelitian yang termuat dalam tulisan ini.

Pembahasan tentang *manhaj tafsīr* al-Syaukānī dalam karyanya *Fatḥ al-Qadīr* yang tertuang dalam tulisan ini, terbatas pada tiga hal, yaitu: metode penafsiran, pendekatan tafsir, dan corak tafsir. Berangkat dari ketiganya menghasilkan penilaian terhadap kelebihan dan kekurangannya. Tetapi,

penulis memandang bahwa ketiga unsur penelitian tersebut tidaklah terpenuhi secara komprehensif sebagaimana mestinya. Sehingga, masih dibutuhkan penelitian lebih lanjut terhadap *manhaj tafsīr* al-Syaukānī dalam *Fatḥ al-Qadīr*.

Penelitian lebih lanjut terhadap karya tafsir al-Syaukānī tersebut masih sangat membutuhkan pengembangan dari isi dan kandungan penafsiran. Baik yang bersifat teologi, fiqh dan *uṣūl*-nya, bahasa dan sastra, dan riwayatnya. Dalam pengembangannya diharapkan dapat dikaji secara terpisah antara satu sisi kandungan dengan lainnya. Hal tersebut lebih baik dan lebih mendalam serta lebih bermanfaat bagi pengembangan keilmuan Islam di masa-masa mendatang.

Dengan demikian, penulis menyarankan kepada seluruh pengkaji al-Qur'an dan tafsirnya secara khusus, dan pengkaji keilmuan Islam lainnya secara umum, untuk tidak mengabaikan pentingnya studi terhadap *manhaj* para ulama. Sebab, dengan kajian tersebut, seorang muslim dapat mengenal dengan baik latar belakang para ulama dan karakteristiknya baik secara individu maupun keilmuannya.

MAKASSAR

### **DAFTAR PUSTAKA**

- Al-Qur'an al-Karim
- A Partanto, Pius, M. Dahlan al-Barry, *Kamus Ilmiah Populer*. Surabaya: Arkola, t.th.
- 'Abbās, Faḍl Ḥasan. *Al-Mufasirūn; Madārisuhum wa Manāhijuhum.* Cet. I. Aman. 2007.
- Abidu, Yunus Hasan. Dirāsah wa Mabāḥis fī Tārikh al-Tafsīr wa Manāhij al-Mufasirūn. Beirut: Dār al-Fikr. Terj. Qadirun Nur, Ahmad Musyafiq, Tafsir al-Qur'an: Sejarah Tafsir dan Metode Para Mufasir. Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007.
- Ali, Atabik, A. Zuhdi Muhdlor. Al-'Aṣrī: Kamus Kontemporer Arab Indonesia. t.d.
- Al-'Aridl, Ali Ḥasan. Tarīkh 'ilm at-Tafsīr wa Manāhij al-Mufasirīn. Terj. Ahmad Akrom. Sejarah dan Metodologi Tafsir. Cet. II. Jakarta. Raja Grafindo Persada. 1994.
- Al-Alūsi Syihāb al-Din. *Rūḥ al-Ma'ānī fī Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm wa al-Sab'i al-Maśānī*. Juz IV Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1994.
- Al-Amīn, Iḥṣān. Manhaj al-Naqd fī al-Tafsīr. Cet. I. Beirut. Dār al-Hādī. 2007.
- Al-Ayāzī, Muḥammad 'Ali. *Al-Mufasirun Hayatuhum wa Manhajuhum.* Cet. I. Teheran: Wizārah al-Saqāfah wa al-Irsyād al-Islāmī. 1993.
- Anshori, H. LAL. *Tafsir Bil Ra'y; Menafsirkan Al-Qur'an Dengan Ijtihad.* Cet. I. Jakarta. Gaung Persada Press. 2010.
- Bahri, Samsul. Konsep-konsep Dasar Metodologi Tafsir. t.t. Teras. t.th.
- Baidan, Nashruddin. *Metodologi Penafsiran al-Qur'an*. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.
- Al-Bannā, Jamāl. *Tafsīr al-Qur'ān al-Karīm baina al-Qudamā wa al-Muḥaddisīn*. Cet. I. Kairo. Dār al-Syurūq. 2008.
- Boullata, Issa J. *I'jāz al-Qur'ān al-Karīm 'Abra al-Tārīkh.* terj.Bachrum B., Taufik A.D., dan Haris Abd. Hakim. *Al-Qur'an yang Menakjubkan.* cet. I. Ciputat. Lentera Hati. 2008.
- Cawidu, Harifuddin. Konsep Kufur dalam al-Qur'an: Suatu Kajian dengan Pendekatan Tafsir Tematik. Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang, 1991.
- Elias A. Elias & ED. E. Elias. *Elias Modern Dictionary Arabic English.* Beirūt: Dār al-Jayl, 1979.
- Al-Farmawi, Abdul Hayy. *Metode Tafsir Mawdu'i*, terj. Suryan A. Jamrah, Jakarta: Rajawali Press, 1994.
- Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia. Cet. I; Jakarta: Teraju, 2003.

- Hamka. *Tafsir al-Azhar.* Juz I. Jakarta: Pustaka Panji Mas, 1982.
- Hilal, Ibrahim Ibrahim. Walāyatullah wa al-Ṭarīq Ilaiha. Kairo: Dār al-Kutub al-Hadīṣah, t.th.
- Iqbal, Mashuri Sirojuddin dan A. Fudlali. *Pengantar Ilmu Tafsir.* Bandung: Angkasa. 1989.
- Izzan, Ahmad. Metodologi Ilmu Tafsir. Cet. I. Bandung. Tafakkur. 2007.
- Al-Jamal, Muḥammad Ḥasan. Ḥayāt al-Aimmah. Terj. M. Khaled Muslih, Imam Awaluddin. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2005.
- Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemah.* Cet. I; Bandung: Syaamil Qur'an, 2012.
- Maḥmūd, Manī' Abd al-Ḥalīm. *Manāhij al-Mufasirīn*. Cet. I; Kairo: Dār al-Kitāb al-Miṣrī, 1978 M.
- Mahmud Ayyub. *The Qur'an and its interpretes*. Terj. Nick G. Dharma Putera. *Al-Qur'an dan Para penafsirnya*. Jakarta: Pustaka firdaus, 1991.
- Mardan. Sebuah Pengantar Memahami al-Qur'an Secara Utuh. Cet. I; Makassar: Berkah Utami, 2009.
- Al-Miṣriy, Muhammad bin Mukrim bin Manzūr al-Ifrīqiy. *Lisān al-'Arab*. Juz V. Cet. I; Beirut: Dār al-Ṣādir, t.th.
- Moleong, Lexy J. *Metodologi Penelitian Kualitatif.* Cet. XXVI; Bandung: Remaja Rosdakarya. 2009.
- Muhadjir, Noeng. Metodologi Penelitian Kualitatif; Pendekatan Positivistik, Rasionalistik, Phenomenologik, dan Rasialisme Metaphisik Telaah Studi Teks dan Penelitian Agama. Edisi III. Cet. VII. Yogyakarta. Rake Sarasin. 1996.
- Al-Munawwar Agil Husain, Masykur Hakim. *I'jaz al-Qur'an dan Metodologi Tafsir*. Cet. I; Semarang: Dina Utama, 1994.
- Muslim, Mustafā. *Mabāḥis fī al-Tafsīr al-Maudū'ī*. Cet.I; Damsyiq: Dār al-Qalam, 1410 H./1989 M.
- Mustaqim, Abdul, Sahiron Syamsuddin. *Studi al-Qur'an Kontemporer: Wacana Baru Berbagai Metodologi Tafsir*. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002.
- Nata, Abuddin. *Metodologi Penelitian Agama*. Jakarta: Raja Grafindo, 2004.
- Nawawi, Hadari. *Metode Penelitian Bidang Sosial.* Yogyakarta: UGM Press, 1998.
- Qarḍāwi, Yūsuf. Kaifa Nata'āmal Ma'a al-Qur'ān al-'Azīm. Terj. Abdul Hayyie al-Kattani: Berinteraksi dengan al-Qur'an. Jakarta: Gema Insani Press, 1999.
- Al-Qaṭṭān, Manna'. *Mabāḥis fī 'Ulūm al-Qur'ān.* Cet. XII; Beirut: Muassasah al-Risālah, 1406H/1983M.

- Riḍā, Muhammad Rasyid. *Tafsir al-Qur'ān al-Hakīm*; *Tafsīr al-Manār*. Beirut: Dār al-Ma'rifah. T.th.
- Rohimin. *Metodologi Ilmu Tafsir dan Aplikasi Model Penafsiran.* Cet. I. Yogyakarta. Pustaka Pelajar. 2007.
- Al-Sabt, Khālid Ibn 'Usmān. *Qawā'id al-Tafsīr Jam'an wa Dirāsatan*. Cet. I; t.t.p.: Dār Ibn 'Affān, 1421 H.
- Salim, Abd. Muin Mardan, Achmad Abu Bakar. *Metodologi P enelitian Tafsir Maudū'ī*. Cet. I; Jakarta: Pustaka Arif, 2010.
- Salim, Abd. Muin. Beberapa Aspek Metodologi Tafsir al Qur'an. Ujung Pandang. Lembaga Studi Kebudayaan Islam. 1990.
- ----. *Metodologi Tafsir; Sebuah Rekonstruksi Epistemologis* Orasi Pengukuhan Guru Besar, Makassar: IAIN Alauddin, 1999.
- Shihab, M. Quraish. Membumikan *al-Quran; Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat.* Cet. XIII. Bandung. Mizan. 1996.
- Sihab, Umar. Kontekstualitas al-Qur'an. Jakarta: Penamadani, 2005.
- Subagyo, Joko. Metode Penelitian. Cet. IV; Jakarta: Rineka Cipta, 2004 M.
- Suryabrata, Sumadi. *Metodologi Penelitian*. Cet. II; Jakarta: Rajawali Pers, 1985 M.
- Suryadilaga, M. Alfatih, dkk. *Metodologi Ilmu Tafsir* . Cet. III; Sleman: Teras, 2010.
- Syafruddin. Paradigma Tafsir Tekstual dan Kontekstual: Usaha Memaknai Kembali Pesan al-Qur'an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009.
- Al-Syaukānī. Fatḥ al-Qadīr al-Jāmi' baina Fannai al-Riwāyah wa al-Dirāyah min 'Ilmi al-Tafsīr. Beirut: Dār al-Fikr, 1425 H-1426 H/2005 M.
- -----. Al-Badr al-Tali' bi Maḥāsin Man Ba'd al-Qarn al-Sabi'. Juz II. Beirut: Dār al-Ma'rifah, t. th.
- Ushama, Thameem. *Methodologies of the Qur'anic Exegesis.* Cet. I; Kuala Lumpur, 1995.
- Yusron, MA, dkk. Studi Kitab Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: Teras, 2006.
- Al-Zahabī, Muḥammad Ḥusain. *al-Tafsīr wa al-Mufasirūn*. juz I. Cet. I; Maktabah Muṣ'ab Ibn 'Umair al-Islāmiyyah, 1424 H/2004 M.
- Zakariya, Aḥmad bin Fāris bin. *Maqāyīs al-Lugah.* Juz IV. Cet. I; Beirut: Dār al-Fikr, t.th.
- Al-Zarkasyī, Badar al-Dīn Muḥammad Ibn 'Abdullāh. *Al-Burhān fī 'Ulūm al-Qur'an.* Juz I. Kairo: Maktabah Dār al-Turās, t.th.
- Al-Zarqānī, Muḥammad 'Abd al-'Azīm. *Manāhil al-'Irfān fī 'Ulumī al-Qur'ān*. Juz. I. Cet. I; Beirut: Dār al-Fikr, 1996 M.

### DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Mukarramah Achmad, lahir di Palopo pada tanggal 29 Januari 1988. Anak ke dua dari pasangan Drs. Achmad Murni dan Dra. Kurniah Pakar. Menikah dengan Burhanuddin, Lc dan telah dikaruniai seorang putri, Rajwa Karam.

# Riwayat Pendidikan:

- SDN 1 Pangkajene Sidrap (2000).
- Tsanawiyah pada Pondok Pesantren Rahmatul Asri Maroangin-Enrekang (2003).
- Madrasah Aliyah Keagamaan Negeri (MAKN) Makassar (2006).
- Fak. Ushuluddin Jurusan Tafsir Hadis Program Khusus UIN Alauddin Makassar (2010).
- PPS UIN Alauddin Makassar Konsentrasi Tafsir Hadis Angkatan 2010/2012.

# Riwayat Pekerjaan:

Tenaga Pengajar pada STIKES Muhammadiyah Sidrap pada tahun 2012 sampai sekarang. Pengalaman Organisasi:

- Ikatan Mahasiswa Muhammadiyah (IMM).
- Pengurus HMJ Fak. Ushuluddin dan Filsafat (2007-2009).
- Pengurus SANAD TH Khusus (Students and Alumnis of Departement of Tafsir Hadis Khusus), tahun 2010-2012.

