# ISLAMISASI KERAJAAN BINUANG

(Suatu Tinjauan Historis)



# Skripsi

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Meraih Gelar Sarjana Humaniora Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam Pada Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

Oleh

# MUHAMMAD ABBAS SOPYAN 40200110021

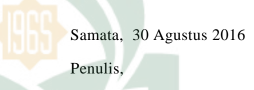
ALAUDDIN

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR

2016

#### PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Dengan penuh kesadaran, penulis yang bertanda tangan di bawah ini, menyatakan bahwa skripsi ini benar adalah hasil karya penulis sendiri. Jika kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat atau dibantu orang lain secara keseluruhan atau sebagian, maka skripsi dan gelar yang diperoleh karenanya, batal demi hukum.



MUHAMMAD ABBAS SOPYAN NIM:



#### PERSETUJUAN PEMBIMBING

Pembimbing penulisan skripsi saudara **Muhammad Abbas Sopyan**, NIM:40200110021, mahasiswa Jurusan Sejarah Kebudayaan Islam pada Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar, setelah dengan seksama meneliti dan mengoreksi skripsi yang bersangkutan dengan judul, "Islamisasi di Kerajaan Binuang (*Suatu Tinjauan Historis*)" memandang bahwa skripsi tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah dan dapat disetujui untuk diajukan ke sidang *munaqasyah*.

Demikian persetujuan ini diberikan untuk diproses lebih lanjut.

Samata, Agustus 2015

Pembimbing I Pembimbing II

Dr. H. Wahyudin G. M.A

NIP: 195008161 980031 002

Dra. Suraya Rasyid., M.Pd.

NIP: 196204161 997032 001

#### PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi yang berjudul, "Islamisasi Kerajaan Binuang (Suatu Tinjauan Historis)," yang disusun oleh Abbas Sopyan, NIM: 40200110021, mahasiswa Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam pada Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar telah diuji dan dipertahankan dalam sidang *munaqasyah* yang diselenggarakan pada hari rabu , tanggal 24 Agustus 2016, bertepatan dengan tanggal 21 Dzulqa'dah, 1437 H, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar sarjana dalam Ilmu Adab dan Humaniora, Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam (dengan beberapa perbaikan)."

Samata, <u>24 Agustus 2016 M</u> 21 Dzulqa'dah, 1437 H

# **DEWAN PENGUJI**

Ketua : Dr. Abd. Rahman R., M.Ag. (

Sekretaris : Dr. Abu Haif, M.Hum (

Munaqisy I : Dr. H. M. Dahlan M., M.Ag. (

Munaqisy II : Drs. Muh. Idris, M.P.d. (

Pembimbing I : Dr. Wahyuddin G., M.Pd. (

)

Pembimbing II : Dra. Hj. Surayah, M.Pd. (

)

Diketahui oleh,

Dekan Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar,

Dr. Barsihannoor, M.A.

NIP: 19691012 199903 1 003

#### **KATA PENGANTAR**

# بسم الله الرحمن الرحيم

Syukur Alhamdulillah penulis panjatkan kehadirat Allah swt yang tiada henti-henti melimpahkan rahmat-Nya kepada seluruh makhluknya termasuk kepada penulis yang senantiasa diberi kesabaran, ketabahan serta kemampuan hingga akhirnya skripsi yang berjudul Islamisasi di Kerajaan Binuang (Suatu Tinjauan Historis) dapat diselesaikan. Shalawat serta salam dihaturkan kepada Nabi Muhammad saw., keluarga serta para sahabat karena dengan jasa mereka Islam dapat tersebar kesetiap penjuru dunia sebagaimana yang telah kita rasakan saat ini. Langkah inilah yang kemudian melahirkan berbagai gagasan demi mengapresiasi setiap pelaksanaan kegiatan beragama dalam Islam. Sehingga muncullah berbagai islamisasi ditiap-tiap daerah atau wilayah sebagai bentuk kreatifitas manusia muslim.

Keberadaan Islam di Sulawesi Barat khususnya di Kerajaan Binuang hadir melalui jasa-jasa para penyebar Islam di daerah tersebut. Para penyiar Islam dalam menyebarkan Islam tidak dengan cara paksaan meskipun pada akhirnya di beberapa daerah terpaksa muncul perang yang tidak diinginkan (*musu asselengeng*). Akan tetapi perlu diketahui, pada lokasi penelitian penulis tidak demikian. Maka penulis perlu mengucapkan terima kasih dan memanjatkan do'a kepada mereka (para penyebar Islam). Semoga jasa-jasa mereka yang tanpa pamrih di terima sebagai pahala disisi Allah swt.

Skripsi merupakan tugas akhir yang harus dipenuhi penulis untuk menyelesaikan gelar Strata Satu (SI) pada fakultas Adab dan Humaniora jurusan Sejarah dan Kebudayan Islam. Lahirnya karya ini juga tidak dapat dilepaskan dari bimbingan, dukungan dan bantuan berbagai pihak. Oleh karena itu, sudah sepantasnya penulis ucapkan terima kasih yang setinggi-tingginya agar senantiasa melekat dan menjadi bagian dari karya ini. Dalam rangka Proses penyelesaianya, banyak kendala dan hambatan yang ditemukan penulis, tetapi dengan keyakinan dan usaha yang luar biasa serta tak luput kontribusi berbagai pihak yang dengan *ikhlas* membantu penulis hingga skripsi ini dapat terselesaikan, meskipun demikian penulis menyadari bahwa skripsi ini memiliki banyak kekurangan, untuk itu diperlukan kritik dan saran yang bersifat membangun dari berbagai pihak.

Selain itu penulis juga per<mark>lu mengu</mark>capkan terima kasih kepada pihak-pihak yang selama ini membantu proses perkuliahan penulis sebagai mahasiswa strata satu hingga menyelesaikan skripsi sebagai bagian akhir dari perjalanan studi penulis, akumulasi ungkapan terima kasih itu penulis haturkan kepada:

- 1. Terima kasih, permohonan maaf dan ungkapan cinta yang sebesar-besarnya dihaturkan kepada kedua orang tua, ayah Muhammad Amin dan ibunda Nurbia yang telah memberikan segala hal, mengasuh, membimbing, bantuan moril dan materi yang tak terhitung jumlahnya. Beliau telah bersikap sabar, tak hentihentinya memotivasi dan menasehati hingga dapat menyelesaikan studi ini.
- 2. Kepada Departemen Agama, sebagai pihak yang telah memfasilitasi dalam menyelesaikan studi dengan memberikan beasiswa kepada penulis.
- 3. Kepada Bapak Dr. Wayuddin G., M.A selaku pembimbing I serta Ibu Dra. Suraya Rasyid M.Pd selaku pembimbing II yang tak henti-hentinya memotivasi dan membimbing penulis baik dalam tahapan penyelesaian skripsi, maupun tahapan studi penulis.

- 4. Pejabat UIN Alauddin Makassar, Bapak Prof. Dr. Musafir Pababari, M.A selaku Rektor UIN Alauddin Makassar dan para Wakil Rektor I, II dan III.
- 5. Prof. Dr. Mardan, M.Ag selaku Dekan Fak. Adab dan Humaniora periode 2009 hingga berakhirnya jabatan beliau pada tahun 2014.
- Pejabat Fak. Adab Humaniora, Dr. Barsihannor M.Ag selaku Dekan, Bapak Drs. Abd. Rahman, M. Ag selaku Wakil Dekan I, Ibu Dr. Syamsan Syukur, M.Pd selaku Wakil Dekan II dan Bapak Dr. Abd. Muin, M.Hum selaku Wakil Dekan III.
- 7. Bapak Drs. Rahmat, M.Pd dan Dr. Abu Haif, M.Hum masing-masing selaku Ketua Jurusan dan Sekretaris Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam, Fakultas Adab dan Humaniora yang telah membantu dan memotivasi dalam penyelesaian studi penulis.
- 8. Pemerintah Kabupaten Polewali Mandar dan Pemerintah Kecamatan Binuang yang telah memberikan ruang dan kemudahan penulis dalam melaksanakan penelitian.
- 9. Kepada teman-teman HIMASKI yang selama ini berjuang bersama dalam suka dan duka sekaligus wadah penulis selama menjalani perkuliahan.
- 10. Kepada saudara-saudara seperjuangan di MAPALASTA yang terus memberikan dorongan serta motifasi untuk membangun kreatifitatas penulis dalam bidang akademisi dan mental.
- 11. Kepada para informan dan warga masyarakat Kecamatan Binuang yang telah berbaik hati memberi kesempatan kepada penulis dalam melaksanakan penelitian.

12. Kepada seluruh keluarga penulis yang terus mendorong dan memberi sumbangsi yang tak ternilai selama penulis menyelesaikan studi.

13. Para dosen, staf dan segenap civitas akademika Fakultas Adab dan Humaniora yang telah banyak memberi bantuan dan arahan kepada penulis.

14. Kepada teman-teman SKI Angkatan 2010, KKN dan seluruh teman-teman yang tidak mampu dituliskan satu-persatu, penulis haturkan banyak terima kasih.

15. Kepada para informan dan pihak terkait yang belum sempat penulis tuliskan namanya satu persatu yang telah membantu penulisan skripsi ini, hal ini dikarenakan keterbatasan penulis sebagai mahluk yang tak luput dari khilaf.

Akhir kata, semoga bantuan dan jerih payah seluruh pihak dapat terbalas dan mendapatkan pahala disisi Allah swt. Semoga skripsi ini dapat menjadi tambahan referensi, informasi bagi para akademisi maupun praktisi dalam bidang Sejarah dan Kebudayaan Islam.

Makassar, <u>20 Agustus 2016 M</u> 17 Dzulqa'dah 1437 H

Penulis,

**Muhammad Abbas Sopyan** 

 $NIM \cdot 4.02001121$ 

# **DAFTAR ISI**

| HALA      | AMAN JUDUL                             | i   |
|-----------|----------------------------------------|-----|
| HALA      | AMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING            | ii  |
| HALA      | AMAN PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI       | iii |
| HALA      | AMAN PENGESAHAN                        | iv  |
| KATA      | A PENGANTAR                            | V   |
| ABST      | RAK                                    | ix  |
| DAFT      | 'AR ISI                                | X   |
| BAB I     | PENDAHULUAN                            | 1   |
| <b>A.</b> | Latar Belakang Masalah                 | 1   |
| В.        | Rumusan Masalah dan Batasan Masalah    | 6   |
| C.        | Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus   | 7   |
| D.        | Kajian Pustaka                         | 9   |
| E.        | Metode Penelitian                      | 10  |
| F.        | Tujuan dan Kegunaan Penelitian         | 14  |
| G.        | Garis-Garis Besar Isi Skripsi          | 15  |
| BAB I     | I KAJIAN TEORI                         | 17  |
| A.        | Pengertian Islamisasi                  | 17  |
| B.        | Teori Islamisasi                       | 19  |
| C.        | Teori Integrasi Islam                  | 21  |
| BAB I     | BAB III METODE PENELITIAN              |     |
| A.        | Jenis Penelitian dan Lokasi Penelitian | 26  |
| В.        | Pendekatan Penelitian                  | 26  |
| C.        | Sumber Data                            | 28  |
| D.        | Metode Pengumpulan Data                | 35  |

| <b>E.</b> | Metode Analisis Data                                                      | 36 |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------|----|
| BAB I     | HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN                                           | 37 |
| A.        | Setting Kerajaan Binuang                                                  | 37 |
|           | . Struktur Pemerintahan Kerajaan Binuang dan Fungsinya                    | 38 |
|           | 2. Perkampungan di Luar Bate                                              | 40 |
|           | 3. Pengadilan di Kerajaan Binuang                                         | 40 |
|           | 4. Raja-Raja yang Pernah Memerintah di Kerajaan Binuang                   | 41 |
| B.        | Kondisi Masyarakat Kerajaan Binuang sebelum Masuk Islam                   | 42 |
| C.        | Masuk dan Berkembangnya Masyarakat di Kerajaan Binuang                    | 45 |
|           | . Gerakan Islam di Batetan <mark>gnga</mark>                              | 48 |
|           | 2. Metode yang Diguakan d <mark>alam Ger</mark> akan Islam di Batetangnga | 53 |
|           | 3. Respon Masyarakat Batetangnga                                          | 55 |
| D.        | ntegrasi Ajaran Islam dalam Kehidupan Masyarakat Binuang                  | 57 |
| BAB V     | PENUTUP                                                                   | 64 |
| A.        | Kesimpulan                                                                | 64 |
|           |                                                                           | 66 |
| DAFT      | R PUSTAKA                                                                 | 67 |
| DAFT      | R INFORMAN                                                                | 71 |
| LAMI      | RAN- LAMPIRAN                                                             | 72 |
| DAFT      | R RIWAYAT HIDUP                                                           | 85 |

MAKASSAR

#### **ABSTRAK**

NAMA : Muhammad Abbas Sopyan

NIM : 40200110021

JUDUL SKRIPSI : Islamisasi Kerajaan Binuang (Suatu Tinjauan Historis)

Prosesi sehubungan dengan pengislaman mungkin sudah menjadi hal yang lumrah bagi sebagian orang, mengingat bahwa penganut Islam terbesar di dunia adalah Indonesia. Masuknya ajaran Islam ke berbagai wilayah Indonesia memiliki karakteristik tersendiri, mengikuti pengaruh dan pola perkembangan daerah asalnya.

Oleh karena itu, tujuan yang ingin dicapai dalam penelitian ini adalah; pertama, mendeskripsikan dan menganalisis latar belakang keberadaan Kerajaan Binung. Kedua, mendeskripsikan dan menganalisis proses Islamisasi dikerajaan Binuang dan tahapan-tahapan Islamisasinya. Ketiga, mendeskripsikan dan menganalisis proses transformasi ajaran Islam dengan kepercayaan lokal melalui teori-teori akulturasi

Jenis penelitian ini adalah *field research* dengan menggunakan pendekatan historis, antropologi, historiografi, dan sosiologi. Adapun pengumpulan data dalam penelitian ini diperoleh melalui wawancara, observasi dan telaah karya penelitian, dokumen, dan naskah serta buku-buku karya ilmiah lainnya. Data yang diperoleh kemudian di verifikasi, diidentifikasi, diolah dan dianalisis secara *deskriptif-kualitatif*.

Hasil penelitian ini terungkap bahwa sebelum Islam masuk dan berkembangan dalam stuktur pemerintahan kerajaan Binuang terdapat kepercayaan awal selain animisme dan dinamisme. Kepercayaan tersebut oleh masyarakat Mandar khususnya di Kerajaan Binuang menyebutnya Mappurondo. ajaran Mappurondo tersebut memberikan penekanan bahwa segala sesuatu yang terjadi di muka bumi termasuk yang dialami manusia adalah kehendak Dewata Matampa sebagai penguasa alam manusia dan alam gaib. Istilah keimanan yang dituntun dalam Dewata Matampa dirumuskan dalam himpa' anna' himanang atau cinta kasih atau kasih sayang serta cinta mencintai. Dalam penelitian ini pula ditemukan bahwa ajaran Islam masuk ke Binuang dibawa oleh Syekh Abdurrahim Kamaluddin atau To Salama di Binuang pada masa pemerintahan Raja Sipajollangi pada abad ke IV. Melalui Syekh Abdurrahim Kamaluddin Islam mulai diterima dan berkembangan dalam masyarakat Binuang karena berhasil membujuk beberapa Tomakaka, Matoa Ada' dan Pa'bicara Ada' melalui perundingan yang disebut dengan Mappasikala'bi. Atas adanya hubungan erat yang terjalin antara Syekh Abdurrahim Kamaluddin dengan beberapa Tomakaka, dan Pa'bicara Ada' masyarakat sudah bias mengenyam pendidikan keluar daerah untuk mempelajari ilmu-ilmu agama.

Implikasi penelitian *pertama*, bahwa kepercayaan lokal di Mandar terutama pada Kerajaan Binuang terdapat tiga kepercayaan yakni animisme, dinamisme dan *Mappurondo*. pada hakikatnya *mampurondo* memiliki kesamaan aturan yang dianut dalam Islam, diantaranya menjaga silaturrahmi, saling tolong-menolong. Namun untuk tata cara peribadatan tidak seperti Islam pada umumnya. Dengan adanya Islamisasi masyarakat Binuang kini telah menjadi masyarakat yang taat dan patuh dengan nilai-nilai agama sebagaimana masyarakat Islam pada umumnya.

#### **BABI**

#### **PENDAHULUAN**

#### A. Latar Belakang

Islam masuk ke Indonesia secara bergelombang. Demikian pula, masuknya Islam di kerajaan-kerajaan di nusantara yang kemudian pada perkembangannya meproklamirkan bahwa Islam sebagai agam resmi kerajaan, meskipun datangnya tidak bersamaan. Namun, agama Islam masuk ke kerajaan-kerajaan di nusantara berdasarkan atas kondisi, situasi, politik, dan sosial budayanya masing-masing. 1

Masuknya Islam ke nusantara melalui dua tahap. Tahap pertama berupa perkenalan masyarakat setempat dengan Islam yang terjadi sekitar abad ke VII dan abad ke VIII melalui pedagang-pedagang muslim yang melakukan Iawatan ke nusantara. Namun, pada tahap ini terdapat silang pendapat beberapa ahli. Ahli pertama mengatakan bahwa pedagang-pedagang yang berasal dari Arab sudah ada sejak abad VII. Mereka merujuk pada tafsiran Tashi dalam berita Cina.

Sedangkan sebagian ahli lainnya, termasuk Snouck Hurgronje, seorang misionoris Belanda, berpendapat bukan pedagang-pedagang Arab yang pertama kali menyebarkan Islam melainkan pedagang Islam yang berasal dari Gujarat (India), Persia, Arab, dan Cina. Alasan Hurgronje adalah adanya temuan batu-batu nisan dari Samudera Pasai bertuliskan nama Sultan Malik al-Saleh pada tahun 1927 Masehi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Sofia Rangkuti Hasibuan, *Manusia dan Kebudayaan di Indonesia: Teori dan Konsep* (Cet. I; Jakarta: Dian Rakyat, 2002), h. 73

dan beberapa nisan lainnya dari abad-abad berikutnya yang terbuat dari manner buatan pabrik di Cambai, Gujarat.<sup>2</sup>

Sementara tahap kedua adalah tahap pengembangan dan penyebarn Islam di nusantara. Pada tahap ini, menurut Nugroho Notosusanto bentuk kerajaan bercorak Islam pertama adalah Samudera Pasai dan Perlak di pesisir Timur Aceh pada abad XIII.<sup>3</sup> Hal ini berdasarkan keterangan seorang pedagang dan penjelajah Venesia, Eropa, Marco Polo, yang singgah ke Sumatera dalam perjalanan pulang menuju negeri asalnya pada tahun 1292.<sup>4</sup>

Masuknya Islam di kerajaan-kerajaan Tanah Mandar juga tidak beragam . Menurut Ibrahim Abbas, Islam pertama kali masuk ke Tanah Mandar pada abad XVI dan dibawa oleh para penganjur dari tanah seberang yang disebut oleh penduduk lokal sebagai wali. Sedangkan budayawan Mandar, A.M. Mandra, mengatakan, Islam mulai masuk pada abad XVII di Balanipa yaitu pada zaman Kerajaan Balanipa IV, Kanna I Pattang alias Daetta (putra Tonajalloq) dan kemudian di Pamboang pada tahun 1665 di zaman Raja Tomatindo di Agamana.

Sejak abad XVI, Tanah Mandar memiliki 14 kerajaan<sup>7</sup>, dengan masing-masing menjalankan pemerintahan secara otonomi. Untuk menjalankan strategi

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Samudra Pasai dan Perlak sekarang ini terletak di Kabupaten Lhok Sheumawe atau Aceh Utara.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Sofia Rangkuti Hasibuan, *Manusia dan Kebudayaan di Indonesia: Teori dan Konsep*, h. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Ibrahi Abbas, *Pendekalan Budaya Mandar* (Makassar: UD Hijrah Grafik, 2000), h. 137

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>A.M Mandra, *To Manurung di Mandar dalam Tinjauan Syarial Islam* (Yayasan Saq Adawang Sendana Majene bekerjasama dengan Pemerintah Kabupaten Majene, 2005), h. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Muh. Idham Khalid Bodi dan Ulfiani Rahman, Bahasa Busana Mandar. (Tangerang: Penerbit Nuqtah, 2006), h. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Muh. Idham Khalid Bodi dan Ulfiani Rahman, Bahasa Busana Mandar, h. 26.

melawan penjajah, ketujuh kerajaan tersebut bersatu dalam satu organisasi ketatanegaraan berbentuk federasi yang diberi nama Pitu Ba'bana Binanga atau dalam bahasa Mandarnya Tujuh Muara Sungai. Ketujuh kerajaan itu adalah Balanipa, Sendana, Banggae, Pamboang, Tappalang, Mamuju, dan Binuang.<sup>8</sup>

Tidak dapat dipungkiri hampir di seluruh nusantara dalam tahap penyebaran Islam identik dengan tokoh atau ulama yang dijadikan sebagai pionir kedaerahan yang dalam kaitannya demgan islamisasi atau proses pengislaman sebagai rujukan utama. Untuk wilayah Jawa misalnya, terdapat salah satu tokoh ulama yang terkenal sebagai penyebar ajaran Islam yaitu *Wali Songo*<sup>9</sup>. Mereka mengajarkan Islam dalam bentuk kompromi dengan kepercayaan masyarakat setempat. Selain di pulau Jawa di Sulawesi sendiri juga terdapat seorang penyebar Islam yang terkenal dengan sebutan *Syekh Yusuf al-Makassari al-Bantani* yang menyebarkan Islam di dataran Gowa-Tallo (Makassar) dan sekitarnya<sup>10</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Darmawan Mas'ud Rahman mengatakan, Pitu Ba'bana Binanga adalah nama dari persekutuan tujuh negeri yang disebut tujuh amara'diangang (monastik) yang terbentuk sekitar abad XVI sampai XIX masehi. Kini, Mamuju dan Tappalang masuk ke dalam wilayah administratif Kabupaten Mamuju, sedangkan Pamboang, Sendana, dan Banggae masuk wilayah Kabupaten Majene. Sementara Balanipa dan Binuang menjadi administratif wilayah Kabupaten Polewali Mandar. Ketiga kabupaten tersebut di atas sebelumnya terafiliasi dalam Afdeling Mandar yang pusat pemerintahannya berpusat di Majene sesuai bentukan Pemerintah Hindia Belanda. Lihat Muhammad Rais. 2008 Etika Bisnis Wirausaha Majene-Mandar dalam Disertasi. Makassar. Program Pascasarjana Universitas Hasanuddin, h. 42. Tidak diterbitkan.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Wali Songo adalah sembilan wali dari pulau Jawa yang sangat berpengaruh dalam menyebarkan Islam di pulau Jawa. Berikut nama-namanya: Sunan Gresik, Sunan Ampel, Sunan Derajat, Sunan Bonang, Sunan Kalijaga, Sunan Giri, Sunan Kudus, Sunan Muria dan Sunan Gunung Jati.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Syekh Yusuf Lahir pada tanggal 3 Juli 1626 M. bertepatan 8 Syawal 1036 H. Dan beliau wafat di usianya yang ke-73 pada tanggal 23 Mei 1699 di desa Macassar, 40 kilometer dari Cape Town. "Lihat Abu Hamid, *Syekh Yusuf Makassar*" (Cet. 1; Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1994), h. 118.

Disebut sebagai al-Makassari karena beliau menyebarkan Islam di Makassar dan disebut sebagai al-Bantani karena selain menyebarkan Islam di Makassar pada usia ke 38 beliau juga mengajarkan dan menyebarkan Islam serta menetap lama di Banten setelah beliau diasingkan ke daerah tersebut untuk mendidik anak anak penerus generasi Banten tentang agama Islam.<sup>11</sup>

Di Mandar sendiri dikenal tokoh karismatik yang telah berhasil menuliskan namanya sebagai salah satu pioner penyebar Islam berasal dari keturunan ulama bernama *Abdurrahim Kamaluddin* yang mengantar masyarakat Binuang beserta rajanya memeluk Islam. <sup>12</sup> Islam masuk ke daerah Mandar khususnya masyarakat Binuang dan Balanipa dapat dikatakan berjalan dengan damai dan mudah diterima masyarakat pada waktu itu. Menurut penulis kondisi ini berpengaruh karena budaya pada waktu itu tidak jauh berbeda dengan ajaran agama Islam yang telah mengenal Tuhan untuk mereka sembah dalam bahasa masyarakat Mandar disebut sebagai *Puang*.

Sebelum Islam masuk ke daerah Mandar pada permulaan abad XVI M telah berdiri empat belas kerajaan lokal yang terbagi atas dua kelompok, yaitu *Pitu Baqbana Binanga Pitu Ulunna Salu* (tujuh kerajaan di muara sungai dan tujuh

MAKASSA

<sup>11</sup>Abu Hamid, Syekh Yusuf Makassar, h.95

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Abdurrahim Kamaluddin adalah salah satu ulama pembawa ajaran agama Islam di wilayah Balanipa dan Binuang, "Lihat *Lontarak Napo*," h. 123-199. "Uraian lebih lanjut dapat dilihat dalam *Hikayat Tosalama' di Benuang*,"

kerajaan di hulu sungai)<sup>13</sup> kelompok pertama terdiri atas *kerajaan Balanipa, Sendana, Majene, Tappalang, Pamboang, Binuang dan Mamuju*. kelompok kedua terdiri atas *kerajaan Tabulahan, Rantebulahan, Mambi, Bambang, Matangnga, Aralle dan Tabang*. Keempat belas kerajaan tersebut membentuk suatu konfederasi yang melahirkan sebuah ikatan yang disebut dengan istilah *Sipamandaq* (saling memperkuat). Dalam kasus ini dari empat belas kerajaan tersebut, peneliti memilih kerajaan Binuang untuk diangkat sebagai objek penelitian.

Masyarakat Binuang sebelum menerima ajaran Islam dikenal sebagai penganut sebuah kepercayaan yaitu *Animisme* dan *Dinamisme*<sup>14</sup>. Tapi setelah agama Islam tersiar di tanah Mandar pada permulaan abad XVII M dan dapat diterima oleh kerajaan Binuang dan kerajaan kerajaan yang terdekat lainnya beserta rakyatnya(Top Down) maka kepercayaan tersebut hilang tergantikan kepercayaan terhadap Allah swt sebagai pencipta dan bahkan sistem pemerintahan kerajaan Binuang pada waktu itu dalam bimbingan Syekh Abdurrahim dijalankan berlandaskan Al-qur'an dan hadits. Allah berfirman Q.S. Al-Baqarah/2: 269.

<sup>13</sup>Pitu Baqbana Binanga dan Pitu Ulunna Salu adalah sebuah konfederasi kerajaan-kerajaan Mandar yang lebih luas dan lebih besar dibanding sebelumnya yang dikuatkan dan ditandai dengan "ALLAMUNGAN BATU DI LUYO" kira-kira akhir abad XVI M. Baca Drs. H. Tanawali Azis Syah, *Sejarah Mandar Jilid II* (Ujung Pandang: Yayasan Al Azis, 1998).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Animisme ialah mempercayai bahwa segala sesuatu mempunyai Roh (batu pohon sungai dll), dan Dinamisme ialah kepercayaan bahwa segala sesuatu mempunyai tenaga atau kekuatan yg dapat mempengaruhi keberhasilan atau kegagalan usaha manusia dalam mempertahankan hidup. Lihat, Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Jakarta: Pusat Bahasa,2008), h. 73-355.

# Terjemahan:

Allah menganugerahkan Al Hikmah (kefahaman yang dalam tentang Al Quran dan As Sunnah) kepada siapa yang dikehendaki-Nya. dan Barangsiapa yang dianugerahi hikmah, ia benar-benar telah dianugerahi karunia yang banyak. dan hanya orang-orang yang berakallah yang dapat mengambil pelajaran (dari firman Allah)<sup>15</sup>.

Ayat tadi memberikan penjelasan bahwa Allah memberikan kepada kita dua hal yaitu Al-Qura'an dan Hadits untuk kita pelajari agar dapat mengetahui dan membedakan hal yang baik dan hal yang buruk sebagai pelajaran.

#### B. Rumusan dan Batasan Masalah

Dari uraian latar belakang tersebut maka penulis dapat menyimpulkan pokok masalah "Bagaimana Proses Islamisasi di Kerajaan Binuang". Dan untuk mendapatkan penjelasan yang lebih detail penulis kemudian membagi kedalam subsub sebagai berikut:

- Bagaimana kondisi masyarakat sebelum masuknya Islam di Kerajaan Binuang?
- 2. Bagaimana masuk dan berkembangnya Islam di Kerajaan Binuang?
- 3. Bagaimana integrasi ajaran Islam dalam kehidupan masyarakat Binuang?

\_

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahannya Edisi Tahun 2002*, h. 46.

Setelah memaparkan rumusan masalah, dapat diketahui batasan masalah yang akan diteliti lebih lanjut dan dituangkan kedalam tulisan ini yang mencakup Islamisasi di Kerajaan Binuang.

# C. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

#### 1. Fokus Penelitian

Fokus penelitian ini dimaksudkan agar memudahkan penulis untuk fokus dalam meneliti subjek penelitiannya dan membantu para pembaca dalam memahami alur yang terkandung dalam tulisan ini, yang berjudul *Islamisasi di Kerajaan Binuang* dimana dalam penelitian ini berfokus kepada sebelum, awal dan proses kerajaan Binuang memeluk Islam serta integrasi ajaran Islam yang dibawah ke masyarakat Binuang yang akan kita bahas lebih lanjut.

Islamisasi kerajaan Binuang yang dimaksudkan dalam hal ini adalah proses masuknya Islam di kerajaan Binuang. Ada banyak pertentangan di kalangan peneliti mengenai waktu dan tempat masuknya Islam di wilayah Mandar akan tetapi masuknya Islam di kerajaan Binuang sendiri dapat diperkirakan pada awal abad XVII M penulis tidak dapat memastikan mengenai masuknya Islam di wilayah Binuang pada tahun berapa karena kurangnya peninggalan bukti sejarah dan artefak artefak yang dapat membantu peneliti dalam menulis dan membuktikan kebenaran dari masing masing pendapat yang ada. Dalam pembahsan masuknya Islam di Mandar ada 2 teori yang bertentangan, pertama "Islam masuk ke Mandar di wilayah Mamuju, Banggae dan sekitarnya" yang kedua "Islam pada awalnya masuk ke Mandar di wilayah Balanipa, Binuang dan sekitarnya" dan bisa jadi kedua pendapat tersebut

benar ketika memang Islam yang masuk ke kedua wilayah tersebut dalam rentang waktu yang tidak jauh berbeda di bawakan oleh masing masing ulama yang berperan penting dalam penyebaran Islam di Mandar.

Dalam penyeberan Islam di Mandar, Kerajaan Binuang adalah wilayah pertama yang disinggahi oleh seorang ulama yang bernama Abdurrahim Kamaluddin untuk menetap dan tinggal bersama dalam memperkenalkan ajaran agama Islam kepada masyarakat setempat, tepatnya di *Desa Ammessangan*<sup>16</sup>. Kerajaan Binuang adalah kerajaan yang terletak di pesisir pantai yang memungkinkan bagi para pelaut maupun pedagang yang berlayar ke daerah mandar untuk berlabuh di wilayah kerajaan tersebut, dimana teori tentang masuknya Islam di Sulawesi dibawa oleh para pedagang yang datang berlayar dari berbagai daerah.

#### 2. Deskripsi Fokus

Deskripsi fokus yang dimaksudkan ialah batasan dan cakupan penelitian baik dari rentang waktu maupun jangkauan wilayah objek penelitian<sup>17</sup>. Dimana peneliti melakukan penelitiannya di Desa Binuang dan sekitarnya mencakup Kecamatan Binuang Kab. Polewali Mandar sebagai wilayah fokus penelitian yang dulu dikenal sebagai wilayah kerajaan Binuang. peneliti menggunakan waktu seperlunya mulai bulan Februari hingga Maret 2015.

<sup>16</sup>Desa Ammessangan dikenal pada zaman kerajaan, dan sekarang lebih dikenal dengan Desa Binuang.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Oadir Gassing, Karya Tulis Ilmiah (Makassar: UIN Alauddin Makassar, 2013) h. 13.

# D. Kajian Pustaka

Kajian pustaka ialah dimana peneliti melakukan suatu usaha dalam menemukan tulisan tulisan dan sumber sumber informasi sebagai tahap awal pengumpulan data yang dapat membantu dan juga bertujuan untuk meninjau beberapa hasil penelitian tentang masalah yang dipilih serta sebagai bahan perbandingan agar data yang dikaji lebih jelas.

Dalam penulisan ini, peneliti menggunakan beberapa literatur sebagai bahan acuan dalam merangkai tulisan ini. Adapun buku atau karya ilmiah yang peneliti anggap sinkron dengan obyek penelitian ini diantaranya; Sejarah Peradaban Islam Indonesia karangan Musyrifah Sunanto, yang membahas tentang peradaban dan penyebaran Islam di Indonesia yang merupakan awal masuknya Islam di Indonesia beserta jalur jalurnya, buku Renaisans Islam Asia Tenggara, Sejarah Wacana dan Kekuasaan karangan Azyumardi Azra yang membahas tentang Islam Asia Tenggara yang juga mencakup penyebaran Islam ke Indonesia, selanjutnya Abu Hamid, Syekh Yusuf Makassar yang membahas tentang peranan Syekh Yusuf dalam penyebaran dan perkembangan Islam di Sulewesi Selatan.

Selain itu penulis juga menggunakan beberapa literatur pokok seperti; Lontarak Napo yang membahas tentang peranan Syekh Abdurrahim Kamaluddin dalam penyebaran dan perkembangan Islam di Mandar dan lontarak ini juga sebagai salah satu arsip penting daerah, kemudian Hikayat Tosalama' di Benuang yang membahas tentang perjalanan hidup Syekh Abdurrahim Kamaluddin dalam menyebarkan ajaran Islam di Mandar, buku Drs. H. Tanawali Azis Syah Sejarah

Mandar Jilid II yang membahas tentang konfederasi Pitu Baqbana Binanga Pitu Ulunna Salu.

Penulis juga menggunakan beberapa literatur pemandu seperti; Al-Qur'an dan Terjemahannya Edisi Tahun 2002 terbitan Departemen Agama RI, sebagai sarana tambahan penjelasan Al-Qur'an dan terjemahannya mengenai kebenaran Al-Qur'an dan Islam, dan Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia terbitan Pusat Bahasa, yang membantu penulis untuk memahami kata perkata bahasa Indonesia yang baku, juga Qadir Gassing, Karya Tulis Ilmiah, serta Metode Penelitian kuantitatif dan Kualitatif karya tulisan sugiono, kemudian Metode Penelitian Sejarah tulisan Dudung Abdurrahman dan buku Nugroho Notosusanto dengan judul Pengantar Metode Sejarah terbitan Universitas Indonesia, selanjutnya Aam Abdillah dengan buku Pengantar Ilmu Sejarah, yang sangat membantu dalam memandu penulisan ini.

# E. Metodologi Penelitian

Metodologi penelitian ialah ulasan ulasan tentang berbagai metode yang peneliti gunakan.

# 1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian lapangan (Field Research) yaitu kualitatif deskriptif dimana peneliti berusaha menghasilkan data secara mendalam dan akurat mengenai kenyataan serta hubungan antara peristiwa yang diamati dengan cara melakukan wawancara terhadap tokoh agama yang mengetahui tentang kapan dan bagaimana proses masuknya Islam di Mandar.

#### 2. Metode Pendekatan Penelitian

Dalam penulisan ini penulis menggunakan pendekatan *Historis* dengan mengkaji sejarah kapan masuknya Islam ke Kerajaan Binuang dan apa pengaruhnya terhadap masyarakat kerajaan Binuang.

# 3. Sumber Data

Sumber data yang peneliti gunakan dalam penelitian ini adalah :

- a. Karya ilmiah dan buku yang berkaitan dengan Islamisasi dan kerajaan kerajaan Mandar.
- b. Hasil observasi di daerah Binuang.
- c. Hasil wawancara yang dilakukan oleh peneliti terhadap salah seorang tokoh yang mempunyai pengetahuan lebih tentang masuknya Islam di kerajaan Binuang.

# 4. Instrumen Penelitian

Instrument penelitian adalah sebuah alat bantu dalam meneliti dimana peneliti pada tahap ini menggunakan kamera sebagai alat rekam untuk menambah informasi dan data yang diperlukan.

# 5. Metode Pengumpulan Data

Dalam penelitian ini pengumnpulan data dilakukan melalui prosedur atau langkah-langkah metode penelitian sejarah sebagai berikut:

#### a. Heuristik

Heuristik adalah tahap mencari dan mengumpulkan sumber-sumber yang berhubungan dengan judul penelitian. Heuristik berasal dari kata Yunani yaitu *heurishein*, artinya memperoleh. Dengan demikian heuristik adalah kegiatan mencari dan mengumpulkan sumber. <sup>18</sup>

Dalam penenlitian ini data dikumpulkan melalui prosedur atau langkahlangkah penelitian kepustakaan dan penelitian lapangan sebagai berikut:

# 1) Penelitian kepustakaan (*library research*)

Yaitu dengan cara membaca literatur yang ada hubungannya dengan judul penelitian. Dalam hal ini data dikumpulkan dari dokumen-dokumen sejarah, seperti Hikayat Tosalama' di Benuang, Artikel dari berbagai media masa, atau pun buku-buku yang berkaitan dengan penelitian.

# 2) Penelitian lapangan (fiel research)

Yaitu dengan cara mendatangi lokasi penelitian untuk mengetahui fakta yang ada pada masyarakat.

Dalam penelitian lapangan ini tehnik pengumpulan data yang digunakan oleh peneliti ada tiga yaitu :

- a) Wawancara<sup>19</sup> dilakukan terhadap seseorang yang dianggap mempunyai pengetahuan lebih tentang masuknya Islam di kerajaan Binuang.
- b) Observasi<sup>20</sup> dilakukan oleh peneliti ke daerah tempat penelitian dengan cara lansung mendatangi tokoh masyarakat yang ada.

<sup>19</sup>Sugiono, *Metode Penelitian kuantitatif dan Kualitatif* (Cet. 20; Bandung: ALFABETA, 2014), h. 137.

-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Dudung Abdurrahman, *Metode Penelitian Sejarah*, (Jakarta: Logos, 2007), h. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Sugiono, Metode Penelitian kuantitatif dan Kualitatif, h. 145.

 c) Dokumentasi<sup>21</sup> dilakukan untuk menambah informasi dan data yang berkaitan dengan tulisan ini.

#### b. Verifikasi

Setelah menemukan sumber-sumber, kemudian diuji dengan kritik. Ada dua macam kritik yaitu kritik ekstern dan kritik intern. Kritik ekstern menyangkut dokumen-dokumennya. Jika ada dokumen, misalnya diteliti apakah dokumen itu dikehendaki atau tidak, apakah palsu atau tidak, apakah utuh atau sudah diubah sebagian. Kritik intern lebih kepada melihat dan menilai isi suatu dokumen.

# c. Interpretasi

Setelah memperoleh sejumlah fakta yang cukup, lalu kita merangkaikan faktafakta tersebut menjadi suatu keseluruhan yang dapat diterima oleh akal. Ini dilakukan sebagai tahap penafsiran.

#### d. Historiografi

Setelah selesai penafsirannya, kemudian ke tahap historiografi yaitu penulisan sejarah. Tujuan kegiatan ini adalah merangkaikan fakta-fakta menjadi kisah sejarah. <sup>22</sup>

# 6. Tehnik Pengelolahan dan Analisis Data

Peneliti mengumpulkan informasi baik dari karya ilmiah, hasil dokumentasi dan hasil wawancara. Pengelolahan data menggunakan metode deduktif. Metode

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Dokumentasi atau dokumen (dari kata *docere*, mengajar) juga telah dipergunakan oleh sejarawan dengan berbagai arti. Artifact, peninggalan-peninggalan terlukis terlukis dan petilasan-petilasan arkeologis. Nugroho Notosusanto, *Mengerti Sejarah: Pengantar Metode Sejarah* (Jakarta: Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, 1975), h. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Aam Abdillah, *Pengantar Ilmu Sejarah* (Cet. 1; Bandung: Pustaka Setia, 2012), h. 30.

deduktif yang digunakan oleh peneliti yaitu menganalisa data dari masalah yang bersifat umum kemudian mengambil kesimpulan yang bersifat khusus.

# F. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

# 1. Tujuan penelitian

- a. Untuk memperkaya pengetahuan tentang peranan kerajaan Binuang terhadap Islam yang ada di mandar saat ini.
- b. Untuk mengetahui kekuatan kerajaan kerajaan Sulawesi Selatan yang sekarang terbagi dengan mekarnya wilayah Sulawesi Barat. Bahwa meskipun begitu ketika kita melihat sejarah, hubungan antar kerajaan Mandar (dalam hal ini kerajaan Binuang) dengan kerajaan Bugis-Makassar terjalin dengan baik.
- Penelitian ini juga bertujuan untuk mengkaji sejarah Islam yang ada di Mandar

#### 2. Kegunaan Penelitian

# a. Kegunaan Teoritis

Kegunaan Skripsi ini diharapkan bermanfaat pada perkembangan lmu pengetahuan Khususnya Sejarah Kebudayaan Islam dan hasilnya dapat dimanfaatkan lebih lanjut baik sebagai bacaan bagi generasi penerus atau sebagai bahan acuan dalam penelitian lebih lanjut, serta memberikan informasi bagi para pembaca tentang sejarah masuknya Islam di kerajaan Binuang.

# b. Kegunaan Praktis

Untuk menjaga, melestarikan dan juga untuk menambah khazanah pengetahuan masyarakat tentang sejarah keislaman wilayah Binuang.

#### G. Garis Besar Isi

Skripsi ini terdiri dari lima bab dan masing-masing bab terdiri dari sub bab yang pada garis besarnya adalah :

Bab pertama merupakan pendahuluan meliputi pembahasan mengenai latar belakang, rumusan masalah, yang akan menguraikan data dan fakta yang melatar belakangi munculnya masalah pokok yang akan dikaji dalam tulisan ini. Rumusan merupakan bagian yang akan membatasi masalah pokok yang akan dikaji dan ditegaskan secara konkrit, fokus penelitian dan deskripsi fokus yang menjelaskan inti dari pengertian judul yang diambil oleh penulis agar dapat dengan mudah dipahami oleh pembaca, tinjauan pustaka yang merupakan buku panduan karya ilmiah ini, kerangka teoritis pembahasan dan analisis terhadap pokok masalah yang telah difokuskan pada rumusan masalah, metode penelitian yang digunakan oleh penulis, tujuan dan kegunaan yang memuat arti dari penulisan karya ilmiah dan diakhiri dengan garis besar isi karya ilmiah yang terangkum dalam bab pendahuluan.

Bab kedua merupakan kajian teori membahas mengenai pengertian islamisasi yang merujuk pada kerajaan Binuang sebagai objek kajian dalam tulisan ini. Pada bab ini pula penulis akan mengurai teori-teori islamisasi yang diakhiri dengan teori integrasi Islam

Bab ketiga merupakan metode penelitian, menguraikan jenis penelitian, lokasi dan sumber data penelitian, metode pengumpulan data, metode analisis data, dan teknik dan pengelolaan analisis data.

Bab keempat merupakan hasil penelitian. Pada bab ini penulis akan menguraikan kondisi kerajaan Binuang beserta struktur pemerintahannya. Pada bab

ini pula akan dibahas mengenai kondisi masyarakat yang ada pada Kerajaan Binuang sebelum Islam dan setelah Islam serta masuk dan berkembangnya agama Islam di Kerajaan tersebut. Tidak hanya itu penulis juga akan menguraikan integrais ajaran Islam dalam kehidupan masyarakat Binung.

Bab kelima, merupakan penutup dan sekaligus tempat merumuskan kesimpulan dan saran-saran. Tidak lupa pulap penulis mencantumkan daftar pustaka, daftar informan, lampiran-lampiran serta biografi penulis.



# BAB II KAJIAN TEORI

# A. Pengertian Islamisasi

Tulisan ini terfokus pada masalah islamisasi yang diperankan raja sebagai penentu kebijakan pada setiap kerajaan yang mana kekuasaannya mencakupi semua wilayah yang ada pada saat itu. Untuk melengkapi pengetahuan penulis terkait islamisasi maka perlu dijelaskan pengertian islamisasi.

Islamisasi dapat berarti suatu proses yang tidak pernah berhenti, sebagaimana pendapat M.C Ricklefs *islamisation is a process which has continued down to the present day*, yaitu sejak datangnya Islam pertama kali, penerimaan dan penyebarannya berlanjut hingga sekarang.

Noorduyn<sup>2</sup> dalam memberikan pemahaman tentang islamisasi, ia membaginya dalam tiga tahap.

- 1. Datangnya Islam, yaitu datangnya orang-orang Islam untuk pertama kalinya di suatu daerah.
- 2. Masuknya agama Islam, berarti penduduk setempat telah memeluk agama Islam.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>M.C Ricklefs, A. History of Modern Indonesia, c. 1300 to the Present (London and Basingstoke: Macmillian, 1981), h. 6

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Noorduyn seorang sejarawan Belanda yang ahli tentang sejarah Sulawesi Selatan. Dia menulis disertasi dengan judul, "Een achttiende-eeuwse kroniek van Wajo", 1955. Lalu melanjutkan penelitiannya dengan membuta artikel berjudul," Deislamisering van Makassar" dalam BKI, no. 112, 1956. Fokus penelitian ini mencari penentuan tanggal yang tepat tentang penerimaan Islam di Kerajaan Makassar, shingga dalam penelitiaannya ini kurang member informasi islamisasi Kerajaan Makassar lebih jauh.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Azhar Nur, *Trialiansi Tellumpoccoe: Kerajaan Bone, Soppeng, Wajo*. (Cet. II; Yogyakarta: Cakrawala Publishing Yogyakarta, 2010), h. 115.

3. Penyebaran agama Islam, yaitu setelah Islam mulai disebarkan ke dalam masyarakat atau disebarkan ke luar daerah di mana Islam pertama kali diterima.<sup>4</sup>

Islamisasi dalam artian penerimaan Islam, dapat berarti konversi dan juga bisa berarti perubahan sosial-budaya. Konversi adalah perpindahan agama atau kepercayaan yang dianut sebelummnya kepada agama Islam.<sup>5</sup> Sedang Islamisasi dalam pengertian perubahan sosial-budaya, yaitu perubahan yang terjadi secara adaptasi atau penyesuaian secara bertahap dari budaya pra Islam kepada budaya Islam. Dalam pengeritian yang terakhir ini, para mubaliq Islam tidak melakukan perombakan pada pranata sosial-budaya yang sudah ada, melainkan mereka member nilai-nilai Islam pada pranata lama atau menambahkannya dengan pranata baru yang berasal dari budaya Islam.<sup>6</sup>

Pendapat di atas senada dengan teori umum yang digunakan oleh Uka Tjandrasasmita tentang peranan raja dalam islamisasi. Dia mengemukakan,

If their governors and nobles adopted a new religion, they would readily follow, as in their tradition in different degrees their kings or sultans were regarded as divine representatives in this word.<sup>7</sup>

<sup>4</sup>Noorduyn. *De Islamisering*, h. 248.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

disebut adhesi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Semua agama samawi tidak terkecuali Islam, menuntut kepada para penganutnya untuk menjalankan ajaran-ajarannya secara *kaffah* (keseluruhan) tetapi dalam proses pengislaman dari non Islam-Islam dalam kenyataannya tidaklah demikian. Sekalipun sudah menerima Islam, mereka masih membawa kepercayaan lama, seperti percaya kepada nenek moyang, dewa-dewa, dan kepercayaan lainnya. Proses penyesuaian diri dari kepercayaan lama kepada agama samawi yang baru dianut

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Ahmad. M. Sewang., *Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI sampai Abad XVII)*, (Cet. II; Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005), h. 6

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Uka Tjandrasasmita, *The Arrival and Expansion of Islam in Indonesia in Relation to Souteast Asia*, dalam Ahmad. M. Sewang., *Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI sampai Abad XVII)*, h. 7

(jika gubernur dan para bangsawan menerima agama baru, rakyat akan siap mengikuti, karena dalam adat mereka, dalam tingkat yang berbeda-beda, para raja atau sultan mereka dipandang sebagai wakil Tuhan di dunia).

Berdasarkan pendapat tersebut maka dapat disimpulkan kata kunci dari teori ini adalah posisi raja atau sultan yang sangat strategis, sehingga memudahkan baginya untuk menyebarkan agama baru. Raja memiliki kedudukan yang diberi oleh adat sebagai wakil Tuhan di bumi.<sup>8</sup>

#### B. Teori Islamisasi

Menurut beberapa sumber bahwa Islamisasi di Mandar terjadi dalam dua tahap. Pertama Islamisasi perorangan oleh Syeikh Abdul Mannan dari Demak yang mengislamkan Banggae dan kedua Islamisasi Politis setelah penguasa di tanah Mandar memproklamasikan *Amara'diang* itu menjadi Muslim pada tahun 1608 M.<sup>9</sup> Hal yang sama dikemukakan oleh Perlas, bahwa tahun 1608 Sawitto, Bacukiki, Suppa dan Mandar di Pantai Barat memeluk Islam.<sup>10</sup>

Penerimaan agama Islam di *Amara'diang* Balanipa terjadi sekitar tahun 1610 M, yakni beberapa tahun setelah Raja Gowa-Tallo dan rakyatnya memeluk Islam. 11 Dalam Lontara Napo Mandar yang berbahasa Mandar, diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia, menyebutkan, "*Inilah surat tuan di Binuang*, *beliaulah* 

MAKASSA

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Liaht Mattulada, *Latoa: Suatu Lukisan Analisis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis* (Yogyakarta: GajaH Mada University Press, 1985), h. 143-148

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Andri, Citra & Bernadeta, dkk. Penelitian Guwa Wolatu, Kecamatan Pakue Kabupaten Kolaka Sulawesi Tenggara. (Ujung Pandang: Depdikbud, Pusat Penelitian Arkeologi 1997), h.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Christian Perlas, The Bugis. (Black Well Publisher Inc. 1996), h.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Saharuddin, Mengenal Pitu Babana Binanga (mandar) dalam Lintasan Sejarah Perkembangan Daerah Sulawesi Selatan. (Ujung Pandang: CV. Malomo Karya, 1985), h.

yang mengislamkan kami. Selanjutnya diceritakan, "Persetujuan Kanna Ipattang dengan Tuanta Tosalama bernama Abdurrahim Kamaluddin...". Dari sumber ini, nyatalah bahwa pada periode pemerintahan Kakanna Ipattang yang digelari Daetta secara resmi menganut Islam dan agama Islam menjadi agama resmi Amara'diang beserta rakyatnya. Tentang tokoh penyebar Islam di Balanipa itu adalah Syeikh Abdurrahim Kamaluddin.

Tersiarnya agama di Sulawesi Selatan telah membawa perubahan besar dalam tatanan hidup masyarakat, agaknya demikian pula di Mandar. Penulis mencoba mengungkapkan bagaimana nilai-nilai Islam diimplementasikan ke dalam sistem politik pemerintahan *Amara'diang* Balanipa. Mengingat eksistensi struktur organisasi dan nilai pengawasan pemerintahan *Amara'diang* Balanipa Mandar pada abad XVII-XVIII M. memegang peranan yang begitu penting di tanah Mandar, baik bagi *Amara'diang* Balanipa itu sendiri maupun masyarakat Mandar pada umumnya, sejak *Amara'ding* itu menerima Islam sebagai agama resmi *amara'diang* dan agama rakyatnya.

Amara'diang Balanipa dikenal sebagai salah satu tempat perdagangan yang penting di tanah Mandar. Amara'diang ini juga telah mengadakan hubungan dengan kekeraengan (kerajaan) Gowa, baik di bidang politik, ekonomi, sosial dan budaya. Sehingga tidak mengherankan bila kemajuan perdagangan telah dialami amara'diang itu. 14 Hal itu terbukti dengan banyaknya pedagang melakukan

<sup>12</sup>M.T. Azis Syah, Terjemahan: *Lontara Pattodioloang di Mandar* Jilid I dan II. (Ujung Pandang: Taruna Remaja, 1991), h.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>M.T. Azis Syah, Terjemahan: Lontara Pattodioloang di Mandar Jilid I dan II, h. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Fadillah. Moh. Ali dan M. Irfan Mahmud, Kerajaan Siang Kuna Sumber Tutur, Teks dan Tak Arkeologi. (Makassar: Universitas Hasanuddin, 2000), h. 51

pelayaran untuk berdagang baik dari Mandar sendiri maupun dari luar. Orang-orang Balanipa sendiri melakukan perdagangan ke Gowa, Sumatra, Jawa, Kalimantan dan Maluku. Sebagai muatan yang disukai biasanya barang-barang seperti tembikar, tembaga, berbagai barang kelontong dan makanan. Muatan balik itu tentunya dijual di dalam negeri. <sup>15</sup>

# C. Teori Integrasi Islam

Perkembangan Islam di Sulawesi Selatan berjalan tidaklah bersamaan, kemungkinan kerajaan-kerajaan di daerah ini ada yang menolak dan menerima Islam pada awalnya. Seperti tiga kerajaan Bugis yang tergabung dalam aliansi *Telumpoccoe*, yaitu Bone, Soppeng dan Wajo. Ketiga kerajaan tersebut pada mulanya menolak seruan penguasa kerajaan Gowa-Tallo, sehingga terjadi perang antara kerajaan Makassar yang terdiri dari Gowa-Tallo dan aliansi kerajaan Bugis (Bone, Soppeng dan Wajo). Namun pada akhirnya, kerajaan yang menentang tersebut menerima Islam sebagai agama resmi kerajaan dan rakyatnya. <sup>16</sup>

Sulawesi Selatan dikenal sebagai salah satu daerah tempat tumbuh dan berkembangnya negara-negara yang berbentuk kerajaan-kerajaan diperkirakan sejak abad XIV M., yang salah satunya terletak di tanah Mandar. Apabila kerajaan Bugis dan Makassar telah banyak diteliti oleh para sejarawan dan arkeolog, sebaliknya kerajaan-kerajaan di tanah Mandar sampai saat ini kurang menarik perhatian para peneliti, karena terbatasnya sumber-sumber tertulis terutama lontara-lontara,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Bingkisan Budaya Sulawesi Selatan. (Ujung Pandang: Proyek Penelitian Kebudayaan dan Nilai-Nilai Tradisional Sulawesi Selatan, 1994/1995), h.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Amir, Andi Rasdiyanah (ed). *Bugis Makassar dalam Peta Islamisasi Indonesia*. (Makassar: IAIN Alauddin, 1985), h.

sumber-sumber asing dan terbatasnya peninggalan-peninggalan arkeologi *Amara'diang* Balanipa, padahal jika ditelususri lebih jauh terbentuknya kerajaan-kerajaan di daerah pantai wilayah Mandar itu tidak kalah menariknya untuk diteliti, bahkan kemungkinan sama kompleksnya dengan kerajaan-kerajaan bagian sebelah selatan yaitu sebuah negara atau proses ke arah bentuk konfederasi. Pertumbuhan dan perkembangan kerajaan-kerajaan di tanah Mandar itu, tidak terlepas dari maju pesatnya perdagangan di kawasan Asia Tenggara dan beberapa wilayah di Nusantara.

Seiring dengan perkembangan Islam tersebut, di tanah Mandar, sejak permulaan abad XVI M, telah berdiri empat belas kerajaan lokal yang terbagi atas dua kelompok, yaitu konfederasi *Pitu Babana Binanga Pitu Ulunna Salu* (tujuh kerajaan di muara sungai dan tujuh kerajaan di hulu sungai). Kelompok pertama terdiri atas; Balanipa, Sendana, Majene, Tappalang, Pamboang, Benuang dan Mamuju. Kelompok kedua terdiri atas kerajaan Tabulahan, Rantebulahan, Mambi, Bambang, Matangnga, Aralle dan Tabang. Keempat belas kerajaan tersebut membentuk suatu konfederasi yang melahirkan ikatan *Sipamandar* (saling memperkuat).<sup>17</sup>

Perjalanan sejarah *amara'diang-amara'diang* pertamakali digunakan oleh Rahman<sup>18</sup> di tanah Mandar ini, sebelum terbentuknya persekutuan sipamandar setiap saat terjadi perang antara *Amara'diang Babana Binanga* dengan *Amara'diang Ulunna Salu*. Krisisi politik antara dua kelompok itu, kemudian dapat

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>.T. Azis Syah, Terjemahan: Lontara Pattodioloang di Mandar Jilid I dan II., h.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Darmawan Mas'ud Rahman, *Puang dan daeng Kajian Sistem Nilai Budaya Orang Balanipa*. Disertasi. (Ujung Pandang: Universitas Hasanuddin, 1988), h. 175

didamaikan oleh Tomepayung (Raja Balanipa II) dengan menanamkan rasa persaudaraan mereka, yaitu rasa kesadaran persamaan budaya, sejarah dan darah.<sup>19</sup>

Pembinaan amara'diang-amara'diang di tanah Mandar dapat dikatakan dipelopori oleh Mara'dia Balanipa ke-2 (Mara'dia Tomepayung). Keberhasilan pembinaan itu, membuat Amara'diang Balanipa menjadi terkemuka dan pada akhirnya menjadi induk amara'diang. Amara'diang Balanipa tersebut dikepalai oleh seorang raja (Mara'dia) dengan didampingi oleh seorang Mara'dia Matoa serta sepuluh orang anggota hadatnya. Raja sebagai lambing amara'diang dan Mara'dia Matoa sebagai ketua dari anggota-anggota hadatnya yang terdiri dari: Pa'bicara Kaiyang, Pa'bicara Kenje, Pappuangan Limboro, Pappuangan Biring Lembang, Pappuangan Lambe, Pappuangan Koyong, Pappuangan Luyo, Pappuangan Lakka, Pappuangan Rui dan Pappuangan Tenggelang.<sup>20</sup>

Amara'diang Balanipa merupakan salah satu pusat pemerintahan dan sekaligus perdagangan seperti halnya Makassar dan tempat-tempat lain di tanah Bugis. Berdasarkan pada perjanjian Tammajarra I dan II dan ikrar bersama di Luyo, amara'diang Balanipa dianggap sebagai induk amara'diang, di samping tempatnya yang sangat strategis, rakyat Balanipa juga jauh lebih maju atau lebih banyak dibandingkan dengan rakyat amara'diang-amara'diang tetangganya.<sup>21</sup>

Sebelum *amara'diang* itu menerima Islam sebagai agama resmi *amara'diang*, dalam pemerintahannya diwarnai oleh situasi dan kondisi dimana raja

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>M.T. Azis Syah, *Biografi I Callo Ammana Iwewang Topole di Balitung Pahlawan Daerah Mandar Sulawesi Selatan*. (Ujung Pandang: Yayasan P dan K Taruna Remaja Pusat, 1984), h.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Syahrir Kila, *Integrasi Kerajaan Binuang*. (Cet. I; Makassar, 2011), h. 27

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>M.T. Azis Syah, Terjemahan: *Lontara Pattodioloang di Mandar* Jilid I dan II, h.

dan rakyat menganut kepercayaan *Animisme* dan *Dinamisme*. Pertentangan dan perselisihan, suasana damai dalam masyarakat juga diwarnai oleh penyakit rohaniah yang telah merasuk dalam jiwa mereka, baik dari kalangan atas maupun dari masyarakat bawah. Jika penyakit semacam itu merasut dalam jiwa golongan atas mereka akan menjadi angkuh, sombong dan takabbur dan jika merasuk dalam jiwa golongan masyarakat bawah, mereka akan sakit hati, iri, dengki, dendam dan dusta.<sup>22</sup>

Setelah agama Islam tersiar di tanah Mandar dan diterima oleh *Amara'diang* Balanipa pada permulaan abad XVII M., pemerintah *Amara'diang* beserta rakyatnya menganut agama Islam sebagai agama resmi mereka dan sejak saat itu pemerintahan dijalankan berdasarkan idiologi Islam (al-Qur'an dan Hadits) serta rakyat hidup dalam tatanan kehidupan yang Islami pula. Dalam urusan keagamaan diangkat seorang *hadat* oleh *mara'dia* yang bergelar *Kadhi* (*kali*), yaitu penghulu*syara'* masyarakat yang disebut *Mara'dia Syara'*. *Kadhi* mengurus hal-hal yang berhubungan dengan urusan pengembangan agama dan pendidikan agama (Rahman, 1988). Karena pengembangan agama dan tuntutan zaman pada waktu itu, maka hadat sepuluh itu berkembang pula tugasnya, seperti: *Khadi* (*kali*) yang tugas pokoknya sebagai kepala urusan pengadilan, *Pa'bicara Kenje* sebagai kepala urusan Istana (Sekretaris kerajaan), *Pappuangan Limboro* sebagai kepala urusan dalam negeri, *Pappuangan Biring Lembang* sebagai kepala urusan luar negeri, *Pappuangan Koyong, Pappuangan Lambe, Pappuangan Luyo, Pappuangan Lakka*,

<sup>22</sup>M.T. Azis Syah, *Sejarah Mandar:Polmas, Majene, Mamuj Jilid I, II, dan III.* (Cet. I; Ujung Pandang: Yayasan Al-Aziz, 1998), h. 104

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Darmawan Mas'ud Rahman, *Puang dan daeng Kajian Sistem Nilai Budaya Orang Balanipa*, h. 171.

Pappuangan Rui dan Pappuangan Tenggelang masing-masing sebagai kepala urusan wilayahnya atau tugas-tugas tertentu, misalnya mengurus Bandar perdagangan.<sup>24</sup>



 $<sup>^{24}\</sup>mathrm{M..T.}$  Azis Syah, Terjemahan: Lontara Pattodiolo<br/>ang di Mandar Jilid I dan II., h.

### **BAB III**

#### METODE PENELITIAN

#### A. Jenis Penelitian

Pada tahap penyelesaiaan penelitian ini, peneliti perlu menggunakan beberapa metode untuk memperoleh hasil lebih lanjut mengenai penelitian ini. Perlu diketahui bahwa jenis dari penelitian ini adalah penelitian kualitatif, dimana penelitian kualitatif adalah penelitian yang bertumpu pada keutuhan (*entity*) sebuah fenomena<sup>1</sup> untuk mengetahui lebih mendalam perilaku atau sikap manusia di tengah lingkungan sosialnya tersebut.

Penelitian ini terfokus pada latar belakang keberadaan Kerajaan Binuang, lalu menelusuri proses islamisasi di Kerajaan Binuang itu sendiri melalui pendekatan historis dan berusaha mengungkap peristiwa-peristiwa yang terkandung dalam proses islamisasi ditengah kehidupan masyarakat Mandar khususnya Kecamatan Binuang Kabupaten Polewali Mandar sebagai sebuah refresentasi keberhasilan ulama-ulama terdahulu dalam menyebarluaskan ajaran Islam ke segala penjuru dunia.

### B. Pendekatan

Untuk memahami secara mendalam proses Islamisasi di Kerjaan Binuang, peneliti berupaya menggunakan beberapa pendekatan, sebagai berikut;

 Pendekatan Sosiologi; Metode pendekatan ini berupaya memahami kondisi masyarakat Binuang saat ini dengan melihat interaksi antara manusia di dalamnya. Sosiologi merupakan ilmu yang menjadikan manusia sebagai objek

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Suwardi Endraswara, *Metodologi Penelitian Kebudayaan*. (Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 2003), h. 16.

utama, lebih khusus sebagai ilmu yang mengkaji interaksi manusia dengan manusia lainnya.<sup>2</sup> Dalam hal ini prosesi mengenai islamisasi atau pengislaman tentu bukanlah prosesi yang hanya dilaksanakan oleh satu individu saja akan tetapi terdapat interaksi antara manusia dengan manusia lain dalam islamisasi tersebut.

- 2. Pendekatan Sejarah; Sejarah yang merupakan rangkaian peristiwa-peristiwa yang dilalui manusia sebagai objek kajian. Tentu tidak dapat dilewatkan oleh seorang peneliti dalam usaha mencari latar belakang keberadaan Kerajaan Binuang dan perkembangannya. Lewat pendekatan ini penulis berusaha memahami secara utuh proses islamisasi yang telah terjadi pada Kerajaan Binuang yang merupakan bagian dari usaha para penyiar Islam yang selanjutnya mengakar pada Raja di Kerajaan Binuang hingga pada puncaknya masyarakat sekitarpun dapat diislamkan. Oleh sebab itu, Islam atau islamisasi yang terlahir melalui pelaksanaan kegiatan keagamaan yang mengakar pada masyarakat Binuang sehingga melalui pendekatan sejarah ini seseorang diajak untuk memasuki keadaan yang sebenarnya berkenaan dengan penerapan suatu peristiwa.<sup>3</sup>
- 3. Pendekatan Antropologi; Antropologi sebagaimana diketahui merupakan ilmu yang mempelajari manusia, dalam hal ini antropologi berupaya mencapai pengertian tentang makhluk manusia pada umumnya dengan mempelajari

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Basrowi, *Pengantar Ilmu Sosiologi* (Cet. I; Jakarta: Penerbit Ghalia Indonesia, 2005), h.11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Cet. I; Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2008), h.

keragaman bentuk fisik, masyarakat, serta kebudayaannya.<sup>4</sup> Melalui pendekatan antropologi ini, diharapkan mampu melihat hasil daripada proses Islamisasi di Kerajaan Binuang dari sudut pandang manusia terhadap sebuah budaya (tradisi) yang mengakar pada masyarakat Mandar khususnya masyarakat Binuang.

### C. Lokasi dan Sumber Data Penelitian

Sebagaimana diketahui dari judul penelitian ini yang menempatkan secara jelas lokasi penelitian pada Kecamatan Binuang, Kabupaten Polewali Mandar. Maka perlu untuk menjelaskan lokasi penelitian peneliti mengenai Islamisasi di Kerajaan Binuang. Sebelum membahas mengenai keadaan daerah Binuang, terlebih dahulu penulis melihat Polman dari sudut historis karena Kabupaten Polewali Mandar saat ini merupakan Ibu Kota dari Kecamatan Binuang. Kerena secara historis Polman tidak dapat dipisahkan dengan sejarah daerah Mandar pada umumnya dan sejarah kerajaan Binuang pada khususnya.

Sebelum kerajaan Balanipa berdiri, seluruh daerah Mandar masih dikuasai beberapa orang Tomakaka, ia mendirikan sebuah kerajaan yang bernama kerajaan Balanipa pada abad ke-XV. Hal ini diungkapkan oleh Darwis Hamzah sebagai berikut:

Pada abad ke-XV Manyambungi diangkat oleh rakyat Balanipa menjadi Arajang (Mara'dia/Raja) Balanipa yang pertama. Tindakan beliau yang pertama ialah menghancurkan Tomakaka yang berlaku zalim terhadap rakyat. Setelah itu beliau menegakkan hukum dan menghapuskan pengadilan duel.<sup>5</sup>

<sup>5</sup>Darwis Hamzah. *Musabaqah Tilawatil Qur'an Provinsi Sulawesi Selatan Ke- VIII*. (Ujung Pandang: Percetakan A. Waris, 1975), h. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Koentjaraningrat, *Pengantar Ilmu Antropologi* (Cet. IX; Jakarta: PT Rineka Cipta, 2009), h. 5.

Kehadiran Kerajaan Balanipa merupakan dambaan masyarakat ketika itu, sebab Tomakaka yang memerintah sebelum Kerajaan Balanipa sangat kejam terhadap masyarakat. Putra Manyambungi Tomepayung sebagai raja ke-2 dari Kerajaan Balanipa mengadakan muktamar Tammajarra yang menghasilkan persekutuan kerajaan-kerajaan, yang kemudian dikenal dengan Istilah *Pitu Ba'bana Binanga* atau persekutuan wilayah pantai, dan diwilayah pegunungan, yaitu *Pitu Ulunna Salu*. Kedua persekutuan kerajaan-kerajaan tersebut mengadakan perjanjian untuk saling membantu dan saling awas mengawasi terhadap intaian musuh dari manapun datangnya. Perjanjian itu disebut Allamungang Batu (Mengubur Batu) di Luyo (sekarang masuk wilayah administrasi Kabupaten Polewali di Mandar). Menghasilkan perjanjian *Sipamandar* (Sipamanda) artinya saling kuat menguatkan. Isi dari perjanjian itu antara lain:

Ulu Salu memata di sawa, Ba'bana Binanga memata di pe'arappeanna mangiwang, sisara'pai mata malotong anna' mata mapute, anna' sisara' Pitu Ulunna Salu anna' Pitu Ba'bana Binanga.<sup>7</sup>

### Terjemahannya:

Kerajaan hulu sungai mengawasi gerak-gerik ular sawah, dan Kerajaan Muara Sungai akan mengawasi ikan hiu yang mendekat ke tepi pantai. Antara Pitu Ulunna Salu dengan Pitu Babana Binanga tak dapat dipisahkan, laksana sebiji mata yang tak dapat dipisahkan antara yang putih dengan hitam.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Muhammad Amin Daud. *Mengenal Struktur dan Sistem Pemerintahan Kerajaan Balanipa Mandar*. (Cet. I. Polewali Mandar:,Lembaga Karapatan Warga Istiadat Budaya Balanipa Mandar, 2002), h. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Saharuddin. *Mengenal Pitu Ba'bana Binanga (Mandar)*. (Cet. I. Ujung Pandang: C.V. Mallomo Karya, 1985), h. 41.

Peristiwa monumental dan disakralkan tersebut diperkirakan berlangsung pada akhir abad XVI Masehi. Inti pertemuan yang melibatkan raja-raja di wilayah tersebut adalah mempersatukan dua wilayah gunung dan pantai dengan nama "*Pitu Ulunna Salu anna Pitu Babana Binanga*". Persekutuan ini tidak hanya didasari oleh adanya kesadaran pada kesatuan wilayah geografis atau *teritoty*, tapi juga karena faktor kesatuan *geneology* (keturunan).

Demikianlah ke-2 kerajaan tersebut hidup berdampingan dengan damai, seiring dengan bertambahnya waktu persekutuan antara kedua kerajaan tersebut semakit erat hingga datangnya penjajah Belanda di daerah ini, yang kemudian pada perkembangan selanjutnya, daerah ini dijadikan daerah afdeling mandar. Afdeling ini terdiri dari empat onder afdeling; masing-masing: onder afdeling Mamuju, onder afdeling Majene, onder afdeling Polewali dan onder afdeling Mamasa. Demikianlah seputar sejarah Polewali Mandar.

Dari penejelasan tersebut di atas dapat diketahui Kecamatan ini merupakan salah satu dari enam belas kecamatan yang ada di Kabupaten Polewali. Lokasi Kecamatan Binuang berjarak ± 195 Km sebelah selatan Mamuju ibu kota provinsi Sulawesi Barat atau ± 120 km sebelah utara kota Makassar ibukota Provinsi Sulawesi Selatan. Berdasarkan sumber yang didapatkan peneliti, luas wilayah Kecamatan Binuang ialah 10 123,34 km² dengan batas-batas disebelah utara, Kabupaten Mamasa.

<sup>8</sup>Saharuddin. *Mengenal Pitu Ba'bana Binanga (Mandar)*., h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Polewali Mandar dalam Angka 2012. (Polewali Mandar: BPS Kabupaten Polewali Mandar. 2012), h. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Buku Putih Sanitasi Program Percepatan Pembangunan Sanitasi Pemukiman (BPPSP) Polewali Mandar Tahun 2015. (Polewali Mandar: BPPSP Kabupaten Polewali Mandar, 2015), h. 9

Timur, Kabupaten Pinrang. Selatan, Selat Makassar. Barat, Kabupaten Majene.<sup>11</sup> Sebagaiman dapat dilihat dari peta di bawah ini:

KECAMATAN BINUANG

Soo Weres

Dosa Mammi

Desa Mammi

Desa Mirring

Pulau Panampan

Pulau Pana

Gambar 1
Peta Kecamatan Binuang

Berdasarkan peta di atas dapat diketahui Kecamatan Binuang terletak pada bagian selatan Sulawesi Barat, yang berada pada  $118^0 \, 53^0 \, 58,2^0$  sampai  $119^0 \, 29^0 \, 35,8^0$  Lintang Selatan dan  $03^0 \, 26^0 \, 53,8^0$  sampai  $119^0 \, 24^0 \, 09,6^0$  Bujur Timur. Wilayah Kecamatan Binuang diantarai oleh garis pantai dan lintangan gunung. Secara

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Buku Putih Sanitasi Program Percepatan Pembangunan Sanitasi Pemukiman (BPPSP) Polewali Mandar Tahun 2015, h. 2

administratif Kecamatan Binuang terbagi dalam sembilan desa dan satu kelurahan yang dapat dilihat pada tabel di bawah ini:

Tabel 1. Luas Wilayah Kabupaten Polewali Mandar Dirinci Per Kecamatan

| No | Kecamatan      | Luas km <sup>2</sup> | Persentase (%) | Desa | Kelurahan |
|----|----------------|----------------------|----------------|------|-----------|
| 1  | Tinambung      | 21.34                | 1.06           | 7    | 1         |
| 2  | Balanipa       | 37.42                | 1.85           | 10   | 1         |
| 3  | Limboro        | 47.55                | 2.35           | 10   | 1         |
| 4  | Tubbi Taramanu | 356.95               | 17.65          | 12   | 1         |
| 5  | Alu            | 228.30               | 11.29          | 7    | 1         |
| 6  | Campalagiang   | 87.84                | 4.34           | 17   | 1         |
| 7  | Luyo           | 156.60               | 7.74           | 10   | 1         |
| 8  | Wonomulyo      | 72.82                | 3.60           | 13   | 1         |
| 9  | Mapilli        | 86.80                | 4.29           | 11   | 1         |
| 10 | Tappango       | 125.81               | 6.22           | 13   | 1         |
| 11 | Matajali       | 57.62                | 2.85           | 6    | 1         |
| 12 | Polewali       | 26.27                | 1.30           | -    | 9         |
| 13 | Binuang        | 123.34               | 6.10           | 9    | 1         |
| 14 | Anreapi        | 124.62               | 6.16           | 4    | 1         |
| 15 | Matangnga      | 234.92               | 11.62          | 6    | 1         |
| 16 | Bulo           | 234.10               | 11.58          | 9    | -         |
|    | Jumlah         | 2,022.30             | 100.00         | 144  | 23        |

Sumber: Bappeda Kab. Polewali Mandar 2015

Berdasarkan tabel tersebut, dapat dilihat bahwa Kecamatan Binuang didominasi oleh banyaknya jumlah desa dibanding dengan jumlah kelurahan yang ada. Sehingga dapat diketahui secara pasti bahwa keberadaan sebuah desa jauh lebih mampu mempertahankan ikatan antara masyarakat ketimbang masyarakat kota. Seperti yang diutarakan Basrowi, sebagai berikut;

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Warga suatu masyarakat pedesaan mempunyai hubungan yang lebih erat dan lebih mendalam ketimbang hubungan mereka dengan masyarakat kota, Sistem kehidupan biasanya berkelompok atas dasar sistem kekeluargaan. 12

-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Basrowi, *Pengantar Sosiologi* (Cet. I; Bogor: Ghalia Indonesia, 2009), h. 59.

Selain data terkait jumlah kelurahan/ desa pada Kecamatan Binuang. Perlu diketahui pula, jumlah penduduk Kecamatan Binuang sebanyak 30.901 yang terdiri atas, 15.187 pria dan 15.714 wanita yang terbagi dalam 1180 kepala keluarga. <sup>13</sup>

Dari sekian jumlah penduduk masyarakat Binuang, bila melihat kehidupan beragama mereka, pada umumnya masyarakat Binuang beragama Islam. Berdasarkan hasil statistik jumlah penduduk yang memeluk agama Islam sebanyak 36.865 dari jumlah penduduk sebesar 379.847. Hal ini juga dapat dibuktikan bahwa, jumlah masjid di Kecamatan Binuang adalah yang terbanyak di Kabupaten Polewali yakni sebanyak 60 masjid. Selain itu, adapula musholla/ langgar yang terdapat di Kecamatan Binuang sebanyak 8 musholla/ langgar. Adapun agama Hindu dan Budha sebagai agama yang diakui oleh pemerintah Negara Republik Indonesia, tidak ada penganutnya di daerah ini.

Keadaan penduduk masyarakat Binunag dalam hal pendidikan, di Binuang sebagian besar masyarakat telah menempuh jalur pendidikan. Bahkan pada saat ini sudah sangat banyak yang terus melanjutkan pendidikannya hingga ke luar daerah mereka. Perlu diketahui akumulasi dari seluruh sekolah yang ada di Binuang sebanyak 59 sekolah, dengan jumlah SD (sekolah dasar) sebanyak 37 sekolah, MI (madrasah ibtidayah) sebanyak 10 sekolah, MTs (Madrasah Tsanawiyah) sebanyak 4 sekolah, SMP (sekolah menengah pertama) sebanyak 5 sekolah, SMA (sekolah menengah) atas 1 sekolah, MA (madrasah aliyah) sebanyak 1 dan SMK (sekolah

<sup>13</sup>Berdarkan hasil statistik jumlah penduduk Kecamatan Binuang. Lihat Polewali Mandar dalam Angka 2015, (Badan Perencanaan Pembanguan Daerah Kabupaten Daerah, 2015) h. 30-31.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Polewali Mandar dalam Angka 2015. h. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Polewali Mandar dalam Angka 2015, h. 115.

menengah kejuruan) 1 sekolah.<sup>16</sup> Sementara untuk perguruan tinggi, seluruhnya berada di Mamuju, sebagai pusat pemerintahan.

Selanjutnya keadaan penduduk dilihat dari mata pencahariannya. Masyarakat Binuang sebagian besar adalah petani dan nelayan, hal ini didasari karena kondisi dan letak geografis kecamatan Binuang yang potensial, penduduk yang memilih mata pencaharian sebagai petani karena keadaan tanah yang subur sehingga menungkinkan untuk dikelola sebagai sumber mata pencharian penduduk. Lalu yang memilih sebagai nelayan adalah penduduk yang tinggal di pesisir pantai. Meskipun demikian ada beberapa penduduk memilih yang bekerja sebagai pengusaha/ wiraswasta, pegawai maupun tenaga pendidik.

Berdasarkan data-data mengenai lokasi penelitian diatas, peneliti mengkonsentrasikan penelitian pada desa Battetannga sebagai Ibu kota Kecamatan. Alasan tersebut didasari karena Desa Battetannga adalah pusat pemerintahan Kerajaan Binuang pada masa lampau. Sehingga sangat realistis, jika peneliti mengkonsentrasikan penelitian pada lokasi-lokasi tersebut. Akan tetapi, tidak tertutup kemungkinan bahwa penelitian ini perlu meninjau beberapa lokasi lainnya.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

# D. Metode Pengumpulan Data

Data dalam penelitian ini ada dua, yaitu data primer dan data sekunder. Data primer bersumber dari tata cara atau proses Islamisasi di Kerajaan Binuang, sedangkan data sekunder bersumber dari dua sumber yaitu, sumber lisan dan sumber tertulis. Demi memperoleh data yang dibutuhkan, peneliti perlu untuk menggunakan beberapa metode dalam mengumpulkan data, sebagai berikut;

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Polewali Mandar dalam Angka 2015, h. 50-57.

- 1. Observasi yaitu pengamatan langsung terhadap pelaksanaan islamisasi terhadap masyarakat Binuang dalam hal ini kerajaan Binuang pra Islam sampai kepada proses islamisai melalaui pendekatan sejarah tentunya. Dalam hal ini, peneliti menggunakan dua teknik observasi yaitu; observasi partisipatif, yang merupakan suatu teknik pengamatan yang dilakukan peneliti dengan mengambil bagian dalam aktivitas subjek yang diamati. Karena itu, observasi partisipatif dilakukan tanpa jarak antara peneliti dan yang diteliti. Berikutnya observasi non-partisipatif yang merupakan kebalikan dari observasi partisipatif, yaitu teknik penelitian yang dilakukan peneliti dengan mengambil jarak atau menjauhkan diri peneliti dari keterlibatan peneliti dalam aktivitas subjek yang diamati<sup>17</sup>.
- 2. Wawancara, dilakukan guna mendapatkan data terkait mengenai islamisasi ini. Wawancara yang dilakukan peneliti tentunya ditujukan tidak kepada sembarang orang, tapi kepada orang yang berkompeten atau mengetahui lebih jauh mengenai Islamisasi di Kerajaan Binuang dan proses pelaksanaannya. Sebagaimana diketahui bahwa wawancara merupakan sebuah proses interaksi antara pewawancara dan informan yang memiliki implikasi tertentu<sup>18</sup>.
- 3. Penelusuran sumber tertulis berupa referensi tertulis, penelitian-penelitian yang relevan yang pernah dilakukan sebelumnya dan dokumentasi.

<sup>17</sup>Komaruddin dan Yooke Tjuparmah S. Komaruddin, *Kamus Istilah Karya Tulis Ilmiah*, (Cet. I; Jakarta: Bumi Aksara, 2000), h. 164.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Muhammad Arif Tiro, *Intrumen Penelitian Sosial- Keagaman*, (Cet. I; Makassar: Andira Publisher, 2005), h. 114.

#### E. Metode Analisis Data

Analsis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah teknik analisi deskriptif-kualitatif sesuai dengan jenis penelitian ini dengan menggunakan pendekatan sosiologis, sejarah dan budaya.

Teknik analisis deskriptif menghasilkan informasi tentang data sampel<sup>19</sup> dan berupaya menyuguhkan data-data yang apa adanya, baik data sejarah maupun data yang didapatkan melalui pendekatan sosiologi. Analisis kualitatif adalah upaya untuk mengumpulkan, mengklasifikasi, menginterpretasi data-data melalui pendekatan yang digunakan sehingga memperoleh hasil dari pada penelitian ini yaitu bagaimana latar belakang keberadaan Kerajaan Binuang ini, lalu proses pelaksanaan Islamisasi pada kerajaan tersebut hingga pada perkembangannya dan nilai-nilai apa saja yang terkandung dalam proses islamisasi tersebut.



<sup>19</sup>Muhammad Arif Tiro, *Instrumen Penelitian Sosial-Keagamaan*, h. 20.

# BAB IV HASIL PENELITIAN

### A. Setting Masyarakat Binuang

Berdasarkan penuturan Andi Muhammad Natsir Kerajaan Binuang terletak di kabupaaten Polman, Sulawesi Barat atau yang dekat dengan perbatasan Sulawesi Selatan. Kerajaan ini adalah kerajaan nomor dua terbesar setelah kerajaan Balanipa yang ada di Mandar, yang mana kedua kerajaan tersebut menjalin kerja sama baik dalam perekonomian, budaya, dan lain-lain. Dan sistem pemerintahan di Binuang pada saat itu dilakukan secara turun temurun atau dari genersi ke generasi. Adapun raja Binuang saat itu disebut sebagai *Ammassangan*, yang menurut sejarah Mandar pernah membantu kerajaan Bone dalam memerangi Arung Panikian.<sup>2</sup>

Atas dasar persaudaraan Raja *Amassangan* berangkat ke Bone dengan membawa serta pasukan pilihan diantaranya Tapengo dan Takumba. Sekembalinya dari membantu kerajaan Bone ke Binuang Tapengo langsung menyusun perangkat kerjanya dengan baik dengan susunannya sebagai berikut, salah satu petinggi dari kerajaan Binuang yang bernama Sippajo Langi membawa sebuah kayu yang dinamakan Binuang, kayu ini kemudian ditancapkan disebuah wilayah kerajaan Binuang sambil mengucapkan sumpah bahwa ditempat dia menancapkan kayu

<sup>1</sup>Istilah Mandar dahulu tidak begitu popular karena, tiap wilayah dimana didalamnya terdapat Kerajaan merupakan Negara yang berdiri sendiri dan aturan tersendiri seperti yang ada pada Kerajaan Balanipa dan Kerajaan Binuang yang dalam perkembangannya menjalin gubungan bilateral yang disebut dengan *Pitu Bababana Binanga dan Pitu Ulunna Salu*. Lihat Saiful Sinrang, *Mengenal Mandar Sekilas Lintas*.

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Tanawali Azis Syah, *Sejarah Mandar Jilid I.* (Cet. I; Ujung Pandang: Yayasan Al-Azis, 1997), h. 108

tersebut akan menjadi ibu kota kerajaan. Maka saat itulah salah satu kerajaan yang tergabung dalam aliansi *Pitu Ba'bana Binanga* ini disebut kerajaan Binuang.<sup>3</sup>

### 1. Srtuktur Pemerintahan Kerajaan Binuang dan Funfsinya

Untuk kelancaran mekanisme roda pemerintahan dan berbagai perangkat pada Kerajaan Binuang, maka dibentuk seperangkat aturan berdasarkan tugas dan fungsinya masing-masing sebagai upaya untuk membantu raja atau *mara'dia*. Karena sebagaimana pemerintahan yang ada, pada umumnya memiliki kodek etik dalam melakukan komunikasi baik itu antara raja dan masyarakat maupun antara masyarakat dan raja. Hal ini dilakukan untuk menjaga keamanan raja dari berbagai kemungkinan ancaman yang tidak terduga baik dalam lingkungan kerajaan maupun di luar kerajaan. Adapun struktur pemerintahan raja Binuang sebagai berikut:

- a. Aruang Binuang adalah raja Binuang sebagai kepala pemerintahan.
- b. Arung malolo (sullewatang), bertindak sebagai wakil raja apabila berhalangan. Adapun yang diangkat sebagai arung malolo harus sederajat kadar darahnya dengan raja. Maka dari itu, yang diangkat biasanya adalah saudara atau anak raja, karena sewaktu-waktu bisa diangkat sebagai raja.
- c. Arung Mato Ripadange, berfungsi sebagai panglima perang.
- d. Pa'bicara Lotong berfungsi mengurusi perkara di internal kerajaan.
- e. Pa'bicara Bulang berfungsi membantu pa'bicara lotong mengurusi internal kerajaan.
- f. Pappuangan Binuang mengurusi semua masalah dalam wilayah Ulu Bate,
   Bate Tangnga, Tappa Bate.

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Andi Abbas, *Membaca Ulang Mandar*. (Cet. I; Makassar: Philosophia Press, 2015), h. 114.

- Ulu Bate (Mirring) diperintah oleh pembantu Arung Binuang yang bergelar Ma'dika Mirirng bersama Pa'bicara Mirring. Dimana keduanya menetap di Mirring yang terbagi atas tuju kampung.
  - a. Katumbangan dikepalai oleh *Tomakaka* Katumbang.
  - b. Pasang dikepalai oleh Tomakaka Pasng.
  - c. Tanete dikepalai oleh *Tomakaka* Tanete.
  - d. Amola dikepalai oleh *Tomakaka* Amola.
  - e. Kaleo' dikepalai oleh *Tomakaka* Kaleo'.
  - f. Tandakan dikepalai oleh *Tomakaka* Tandakan.
- 2. Bate Tangnga (Penanian) diperintah oleh serang pembantu Arung Binuang yang bergelar Tomakaka Penanian dan membawahi delapan kampung.
  - a. Biru dikepalai oleh Tomakaka Biru.
  - b. Tallong dikepalai oleh *Tomakaka* Tallong.
  - c. Mammi dikepalai oleh *Tomakaka* Mammi.
  - d. Rappoang dikepalai oleh *Tomakaka* Rappoang.
  - e. Rea dikepalai oleh Tomakaka Rea
  - f. Kanang dikepalai oleh Tomakaka Kanang.
  - g. Passembaran dikepalai oleh *Tomakaka* Passembaran.
  - h. Manye-manye dikepalai oleh Tomakaka Manye-manye.
- 3. Cappa Bate (Darra') diperintah seorang pembantu Arung Binuang yang bergelar Tomakaka Dara, menaungi enam kampung.
  - a. Sulewatang d dikepalai oleh *Tomakaka* Sulewatang.
  - b. Manding dikepalai oleh *Tomakaka* Manding.
  - c. Lemo dikepalai oleh *Tomakaka* Lemo.

- d. Kiri-kiri dikepalai oleh *Tomakaka* Kiri-kiri.
- e. Jambu dikepalai oleh *Tomakaka* Jambu.
- f. Dara' dikepalai oleh *Tomakaka* Dara'.
- g. Suro Bone berfungsi sebagai pengantar surat dari kerajaan Binuang ke kerajaan Bone.
- h. Suro Malappa berfungsi sebagai pengantar surat kepada seluruh pembantu raja.
- i. Matoa Paku.

# 2. Perkampungan di Luar Bate

istana kerajaan).

- a. Paku dikepalai oleh Matoa Paku. Adapun Paku pada masyarakat Kerajaan Binuang dahulu digelar sebagai *Gajang Ritappina* (pengawal pribadi raja dan
- b. Binuang sebagai ibu Kota Kerajaan sekaligus sebagai pusat pemerintahan karena tempat raja dan adat bermukim.
- c. Tonyamang tempat kesenangan famili araung Binuang.
- d. Kalawa kediaman famili Arung Binuang
- e. Alli-alli (Takatidung) tempat kediaman Arung Matoa dan famili arung Binuang.

# 3. Pengadilan di Kerajaan Binuang

Ada beberapa aturan yang telah disepakati di dalam pelaksanaan pemerintahan di Kerajaan Binuang sejak tersusunnya satu struktur pemerintahan yang teratur yang sifatnya mengikat. Peraturan-peraturan itu secara keseluruhan dikutip dari lontara Binuang milik Pa'bicara Lotong adalah sebagai berikut:

- a. Bilamana mara'dia Binuang atau hadatnya melakukan kerja sawah, maka dipanggillah orang-orang pallili untuk membajak sawah dan tidak boleh menolak. Begitu juga kalau sudah menanam padi, maka orang itu yang harus pergi. Selain itu, apabila mara'dia Binuang mappadara sakkalang jika padinya jadi, maka dipanggillah orang-orang bate untuk memotong padi, tidak boleh tidak meski orang itu sedang bepergian. Begitu juga bagi orang-orang bate jika mempunyai perkara yang tidak bisa ia selesaikan maka wajib melaporkan kepada pappuangan dan pappuangan melaporkan pada pa'bicara lotong dan kepada pa'bicara bulang, disitulah perkara tersebut ditimbang oleh hadat, dan apabila sudah ditimbang barulah disampaikan kepada tuan atau raja Binuang.
- b. Jika perkara telah diputuskan hasilnya, maka yang menang harus membayar pallacca (ongkos perkara) dan begitupula bagi yang kalah harus membayar pallaca dengan aturan sebagai: jika perkara berjumlah 50 real, maka yang menang harus membayar 4 real begitu juga yang kalah dalam perkara itu.
- c. Aturannya, jika mara'dia meninggal dunia, semua orang harus datang yang berasal dari tiga bate dan harus massolo empat real duit ayam.

# 4. Raja-Raja yang Pernah Memerintah di Kerajaan Binuang

- a. Ammassangan.
- b. Sippajo Langi.
- c. Palalloi Daeng Pawajo.
- d. Lamattoangin Daeng Mangngiri.
- e. Lamaga Daeng Siasa.
- f. Lamajalekka Daeng Patompo.

- g. Lapaenrungi Arajang Cappung, dan
- h. Lamattulada.

### B. Kondisi Masyarakat Kerajaan Binuang sebelum Masuk Islam

Kepercayaan masyarakat Mandar khusunya di Binuang sebelum Islam tidaklah berbeda dengan masyarakat ada di Indonesia yaitu mengenal dua kepercayaan animisme dan dinamisme. Kepercayaan ini memberikan pemahaman dangkal bagi mereka, sehingga masyarakat memiliki kecenderungan mudah takjub terhadapa apa yang mereka lihat baik itu berupa benda-benda alam seperti kepada matahari, batu besar dan pohon besar. Karena dianggapnya dapat memberikan kehidupupan sehingga terdorong untuk menyembahnya. Cara berfikir mereka tergolong sangat sederhana.

Orang-orang tua memberi petunjuk atau nasihat kepada anak-anak diselingi dengan cerita-cerita yang berkaitan dengan alam, baik yang membahagiakan seperti matahari yang memberikan hidup maupun yang membehayakan/menakutkan seperti datangnnya gempa bumi, meletusnya gunung merapi, banjir serta hantu-hantu yang ada disekeliling alam, maka orang-orang menganggap orang tua sebagai sumber pengetahuan dan penyelamat. Akhirnya orang tua yang meninggal dunia terutama yang dianggap sakti disembah kuburannya sambil menanyai roh halusnya, apa yang akan diperbuat penduduk saat sedang ketakutan akan terjadinya sesuatu yang akan menimpa kehidupannya.<sup>4</sup>

Selain kepercayaan animisme dan dinamisme, di Mandar juga dikenal kepercayaan bumi yang oleh masyarakat Binuang menyebutnya *Mappurondo*. Sisa-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Baharuddin Lopa, *Hukum Laut, Pelayaran, dan Perniagaan* disertasi tahun 1984. h. 78

sisa kepercayaan tersebut masih bisa dijumpai di Gumpalang, Sumarorong dan Mamasa serta Pana. Manusia menurut *Mappurondo* wajib meyakini bahwa segala sesuatu yang terjadi di muka bumi ini adalah atas kehendak *Dewata Matampa* yang merupakan tempat tumpuan manusia menggantungkan hidup baik di dunia fana maupun di alam baka.<sup>5</sup>

Dalam *Mappurondo*/tuntunan *Dewata Matampa* terdiri dari Pemali *Appa Randanna* (empat pokok larangan) yaitu:

- a. Serangkaian upacara penyembahan kepada Dewata yang wajib dilakukan oleh manusia sekali setahun. Agar manusia memperoleh perlindungan Dewata dalam kegiatan pertanian hasil banyak bermanfaat tak kurang makan, sehat jasmani dan rohani.
- b. Melaksanakan perkawinan yang dilakukan setelah selesai panen dalam rangka melaksanakan perintah Dewata bahwa manusia dilepas di dunia agar mengembangbiakkan dirinya, hati-hati membimbing keturunan, dan usahakan jangan sampai bercerai. Do'a perkawinan bukan sekedar berlaku untuk kedua mempelai (yang menikah), tetapi juga buat seluruh rumah tangga agar terhindar dari berbgai mara bahaya. Bila ada pelanggaran yang bersangkutan, dianggap telah berbuat dosa dan tidak menepati *Pemali Appa Randanna*.
- c. Tuntutan memperingatkan manusia bahwa mati adalah salah satu proses yang harus dilalui saat manusia mengakhiri hidupnya di alam fana.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>H. M. Tanawali Aziz Syah, *Sejarah Mandar Jilid III*. (Cet. III; Ujung Pandang: Yayasan AL-Aziz, 1998), h. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>H. M. Tanawali Aziz Syah, Sejarah Mandar Jilid III, h. 81-82.

d. Tuntutan kepada manusia agar manusia mensyukuri apa yang telah diberikan oleh Dewata. Upacara dengan pengorbanan-pengorbanan mencerminkan rasa syukur dan kegembiraan. Dilarang melakukan kegiatan lain selama upacara ritual belum selesai.

Ajaran Mappurondo yang terkandung dalam tuntunan Pemali Appa Randanna sangat dirsakan manfaatnya oleh masyarakat Binuang saat itu. Dalam tuntutan Mappurondo terdapat empat seruan, oleh masyarakat Binuang menyebutnya Tometampa, yaitu: manusia harus me'iman, makkamase, sikasi'i dan sannga'. Yang keempat himpunan tersebut dapat digabung menjadi satu yang disebut himpa'anna himanang (cinta kasih atau kasih sayang cinta mencintai). Kasih sayang dapat membina diri sendiri untuk mencapai kemanusiaan yang utuh.

Jika kasih sayang ini dimiliki oleh manusia, maka manusia telah memperoleh sifat kemanusiaannya. Dalam tuntutan disebutkan:

Maka membelai makkamase lako padamu rupa tau aka, laanalambi'ki duka , pakkamase. Maro-maroki lako padanta tau maro-maroki' duka'lambi. (kakadakeanki' malambi)'.

# Artinya:

Apabila manusia sanggup berbuat baik dan sayang terhadap sesama manusia, maka akan datang juga kasih sayang itu padamu, dan apabila manusia berbuat jelek/membenci terhadap sesama, maka manusia akan mengalami kejelekan/kebencian serupa yang diperbuat.

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahawa Kondisi masyarakat pada Kerajaan Binuang jauh sebelum Islam berkembang di Negeri tersebut telah memegang teguh nilai-nilai kekerabatan, kebersamaan serta nilai kesadaran akan adanya Tuhan sebagaimana yang ada pada ajaran Islam. Inilah yang menjadi alasan

kenapa Islam dapat dengan mudah masuk dan beradaptasi di Kerajaan Binuang tanpa adanya peperangan.

## C. Masuk dan Berkembangnya Agama Islam di Kerajaan Binuang

Binuang atau Kerajaan Binuang sekarang ini berada pada wilayah Kabupaten Polewali Mandar. Dimana Kerajaan Binuang berdiri atas prakarsa Tapengo dan Takumba<sup>7</sup>, putera To Eran Batu yang merupakan To Manurung di wilayah Batetangnga. Binuang sendiri dekat dengan Polewali Mandar yang pada masa lampau merupakan wilayah Kerajaan Binuang. apalagi setelah kerajaan Binuang bergabung dengan aliansi kerajaan Pitu Ulunna Salu dan Pitu Baqbana Binanga<sup>8</sup>.

Islam masuk di wilayah Kerajaan Binuang pada abad XVII tepatnya pada masa raja Binuang ke IV, Sipajollangi. Adapun yang membawa dan mengajarkan agama Islam di Kerajaan Binuang ini adalah Syekh Abdurrahim Kamaluddin. Beliau yang kemudian lebih di kenal sebagai Tuan To Salama di Binuang mucul pertama kali di Penanian (sekarang Dusun Penanian Desa Batetangnga). To Salama di Binuang mula-mula bertemu dengan To Makaka Penaniang. To Salama di Binuang tinggal beberapa saat di kediaman To Makaka Penaniang, membantu mengerjakan kebun dan melaut. To Salama di Binuang kemudian dipanggil menghadap ke Raja

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Kasman, Kerajaan Binuang pada Abad XVII: Peralihan dari Kerajaan Gowa ke Pitu Babana Binanga. Skripsi. Makassar : FIS UNM, 2005, hal.24

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Kasman, Kerajaan Binuang pada Abad XVII: Peralihan dari Kerajaan Gowa ke Pitu Babana Binanga. h. 58

 $<sup>^9\</sup>mathrm{Syah},\,\mathrm{M.\,T.\,Aziz},\,\mathit{Hikayat\,To\,Salama\,Di\,Benuang}$  (Polmas : Yayasan Makam To Salama' di Benuang Polmas, 1994), h. 5

Binuang, Sipajollangi, setelah mendapat laporan dari masyarakat dari Ulu Bate (Mirring).

Dari Kerajaan Binuang, To Salama di Binuang kemudian menuju daerah Tammajarra yang merupakan wilayah kekuasaan Kerajaan Balanipa untuk menemui Daetta Kanna I Pattang yang juga dikenal sebagai Daetta Tommuane. Tuan To Salama di Binuang diterima dengan baik dan dipersilahkan untuk tinggal di Istana. Daetta Kanna I Pattang sendiri adalah raja di Balanipa yang pertama kali memeluk Islam. To Salama di Binuang sendiri kemudian menyebarkan agama Islam di Kerajaaan Balanipa dan sekitarnya seperti Allu, Palili, serta Banggae. To Salama juga mendirikan Pusat pengajaran Islam di Tangnga-Tangnga (sekarang Desa Alambanang, Kecamatan Tinambung). Pengikut pertama To Salama di Binuang disebut "Mokking Patappulo" (Mukim empat puluh), karena pengikut To Salama di Binuang (Mukim) berjumlah 40 orang. Menjelang akhir hayatnya To Salama di Binuang kembali ke Wilayah kerajaan di Binuang (Penanian) dan wafat di sana. Makam To Salama berada di Pulau Karamasang, atau yang lebih dikenal sebagai Pulau To Salama. <sup>10</sup>

Meski To Salama di Binuang pertama kali muncul di Penanian (sekarang Dusun Penanian Desa Batetangnga), menurut H. Suraila, salah seorang tokoh pendidik dan sejarawan di Batetangnga, yang pertama kali menyebarkan Islam secara luas di wilayah Batetangnga adalah Haji Sande atau yang lebih dikenal sebagai To

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ibrahim Abbas, *Pendekatan Budaya Mandar*, (Makassar: UD. Hijrah Grafika, 2000), hal 137.

Salama di Penaniang. menurut H. Sumaila, setelah Islam tersebar di wilayah Kerajaan Gowa, datanglah seorang Ulama yang kemudian menyiarkan agama di Pambusuang. Setelah itu karena wilayah di Campalagian dianggap lebih strategis, maka ulama tersebut yang tidak lain adalah Haji Sande atau To Salama di Penaniang pindah ke Campalagian. Beliau bersama seorang muridnya bernama Pua Ilala yang berasal dari Tomadio ( sekarang berada di wilayah Kecamatan Campalagian) kemudian pindah lagi ke Batetangnga. beliau bertemu dengan To Makaka Biru dan Tomakaka Penaniang. Setelah itu diadakanlah pengajian pondok di daerah Bulo, Penaniang. Karena itulah To Salama di Penaniang disebut juga sebagai Guru Bulo. Setelah itu, pindah lagi ke Tondok Penanian, kampung Barru. Atas permintaan Tomakaka Penanian, dengan alasan masih banyak masyarakat di daerah tersebut yang sangat membutuhkan dakwah beliau.

To Salama di Binuang kemudian menikah dengan Beru, salah seorang keluarga dari Tomakaka Penanian. Sedangkan muridnya, Pua Ilala menikah dengan keluarga Tomakaka Rappoan. Keturunan dari To Salama di Binuang lah yang kemudian mengajarkan dan menyebarluaskan agama Islam di daerah Batetangnga. yang terkenal diantarnya adalah To Mitindo Tumbiling, To Mitindo Tondoknga, dan To Mitindo Cakkiri'na.<sup>11</sup>

Jika menurut H. Saraila To Salama di Penaniang berasal dari Maros, lain lagi dengan pendapat Drs. Musa Syam. Menurut Beliau Haji Sande Atau To Salama di

<sup>11</sup> H. Saraila, *wawancara* di Batetangnga, 30 September 2012

Penaniang adalah penduduk asli Batetangnga, tepatnya Penanian. Sebelum berangkat ke tanah suci Mekkah, beliau merantau ke Aceh dan kembali setelah menunaikan ibadah haji. beliau menunaikan ibadaha haji semasa di perantauannya. To Salama Di Penaniang atau Haji Sande kembali ke daerah asalnya di Penaniang pada tahun 1920. Sekembalinya dari tanah suci, beliau berusaha mengislamkan seluruh keluarga dan masyarakat di Batetangnga. Dalam jangka waktu kurang lebih enam tahun beliau berhasil mengislamkan sebagian besar masyarakat Batetangnga pada masa itu. Tetapi pada tahun 1928, Haji Sande meninggal dunia<sup>12</sup>. Praktis pemahaman masyrakat Batetangnga tentang Islam masih belum mendalam terutama pada ajaran syariah Islam karena pokok ajaran Islam yang diajarkan oleh To Salama adalah tentang tauhid. Sehingga meski masyarakat Batetangnga menunaikan shalat, mereka juga tetap melaksanakan ritual "mimala", sebagai salah satu ritual ajaran kepercayaan peninggalan nenek moyang, To Mimala. <sup>13</sup>

### 1. Gerakan Islam di Batetangnga

Setelah To Salama di Penaniang meninggal dunia, beberapa Tomakaka, Matoa ada' dan Pa'bicara Ada' berembuk mengenai pemahaman masyarakat Binuang terhadap ajaran agama Islam. Sadar bahwa pemahaman mereka masih sedikit dan butuh pengajaran lebih lanjut mengenai ajaran agama Islam yang dibawa oleh Haji Sande, maka mereka kemudian mengutus beberapa pemuda untuk menuntut ilmu

<sup>12</sup>Musa S., *Studi Tentang Motivasi Masyarakat Batetangnga Menyekolahkan Anaknya Di Pesantren.* Skripsi tidak diterbitkan. Pare-Pare: Fakultas Tarbiyah IAIN Alauddin, 1992, hal 31

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Musa Syam, *wawancara* di Manding, 29 Oktober 2012

agama Islam yang lebih luas dan mendalam di Campalagian, yang saat itu dikenal sebagai tempat ulama terkenal dan terkemuka di Kabupaten Polmas. Golongan pemuda yang diutus terbagi dalam dua angkatan:

- 1. Angkatan I (pertama), pemuda-pemuda yang diutus adalah:
- a. Dalle (yang kemudian dikenal sebagai nene' Songgo')
- b. Madarammang
- c. Pua Cora
- d. Sammara
- e. Latung
- 2. Angkatan II (kedua) pemuda-pemuda yang di utus adalah :
- a. Lallo (putera Tomakaka Rappoan)
- b. Rawali / Syamsuddin (putera pa'bicara ada')
- c. Palewai
- d. Nota (putera Imam Pertama Mesjid Raya Batetangnga)
- e. Ishak <sup>14</sup>

Para pemuda yang diutus kemudian dibimbing langsung oleh ulama setempat di Mesjid Besar Campalagian dan di rumah ulama-ulama tersebut. Mereka belajar menggunakan metode halaqah dan sorogan. Yang dimaksud dengan metode H\halaqah dan sorogan dijelaskan sebagai berikut:

Metode wetonan adalah metode yang didalamnya terdapat seorang kyai yang membaca suatu kitab tertentu, sedangkan santrinya membawa kitab yang

-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Musa, op. cit, hal. 31

sama, lalu santri mendengarkan dan menyimak bacaan kyai. Metode ini dapat dikatakan sebagai metode belajar mengajar secara kolektif. Sedangkan metode Sorogan adalah metode yang santrinya cukup pandai, mengajukan sebuah kitab kepada kyai untuk dibaca di hadapannya, kesalahan dalam bacaan itu langsung dibenarkan oleh kyai. Metode ini dapat dikatakan sebagai proses belajar mengajar individu.<sup>15</sup>

Para pemuda ini dibimbing lansung oleh ulama setempat yaitu KH. Maddapungan, KH. Muhammadiyah, KH. Abbana Basong dan beberapa ulama lainnya. Adapun kitab-kitab yang diajarkan adalah.

- a. Al-Jurumiyah
- b. Safinatun Najah
- c. Durratun Nasihin
- d. Kaasyifatus Sajah
- e. Muta'ammiah
- f. Fathul Qarib
- g. Fathul Muin
- h. Tankihul Kaul
- i. Riyadush Shalihin
- j. Irsyadul Ibad Ila Sabilirrasyad
- k. Kitab Nahwu dan Shoraf
- 1. Kitab Hadits Arbain

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Haerani, *KH. Maddappungan Dalam pengembangan Pendidikan Islam Campalagian Polmas.* (Skripsi tidak diterbitkan. Makassar : FIS UNM, 2002), h. 53-54.

### m. Tafsir Jalalain<sup>16</sup>

Para pemuda Batetangnga ini memperdalam pemahamannya tentang Islam di Campalagian dibawah bimbingan ulama setempat selama 15 Tahun. Tahun 1951 pemuda angkatan kedua yaitu; Lallo (putera Tomakaka Rappoan), Rawali/Syamsuddin (putera Pa'bicara Ada'), Palewai, Nota (putera imam pertama Mesjid Raya Batetangnga), dan Ishak, kembali ke Batetangnga. Angkatan kedua inilah "santri Campalagian" yang melakukan gerakan Islam di Batetangnga.

Setelah tiba di Batetangnga mereka langsung melakukan dakwah tentang Islam. Sebagai langkah awal, mereka melakukan dakwah hanya dikalangan keluarga terdekat saja. Untuk konsep Tauhid, mereka tidak mendapat banyak kesusahan karena pada dasarnya mereka telah mendapatkan penjelasan tentang konsep Tauhid dalam Islam langsung dari To Salama di Penaniang. Apalagi ajaran *To Mimala* <sup>17</sup>sebagai kepercayaan peninggalan nenek moyang di Batetangnga mengajarkan konsep Tuhan yang tidak beranak dan diperanakkan. Tetapi yang perlu diluruskan adalah pemahaman bahwa untuk menyembah Tuhan, selain Sholat lima waktu, dapat dilaksanakan dengan melakukakan ritual *Mimala* di pohon-pohon besar, sungai, batubatu besar,dan kuburan sebagai media untuk menyembah Tuhan. Para santri ini kemudian berdakwah dan menjelaskan bahwa penyembahan kepada Tuhan dengan melakukan penyembahan sesajian berupa darah ayam yang ditampung di wadah

<sup>16</sup>Haerani, *KH. Maddappungan Dalam pengembangan Pendidikan Islam Campalagian Polmas.* (Skripsi tidak diterbitkan. Makassar : FIS UNM, 2002), h. 36

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>To Mimala adalah kepercayaan kuno di Batetangnga. kata "to", berarti manusia sempurna, "mimala" bermakna bersatu dengan alam.

adalah perbuatan yang termasuk syirik (menduakan Tuhan). Selain itu mereka juga mengajarkan tentang mu'amalah, syariat-syariat dalan ajaran Islam dan berbagai ajaran Islam lainnya.

Setelah mereka melaksanakan dakwah kepada keluarga dan kerabat terdekat, mereka kemudian menyampaikan dakwah secara umum kepada masyarakat Batetangnga melalui mesjid. Ceramah-ceramah di mesjid digiatkan, bukan hanya pada hari jumat, tetapi juga pada hari-hari biasa setelah shalat *fardhu* lima waktu. <sup>18</sup>

Gerakan Islam di Batetangnga semakin mengalami kemajuan berkat pengajian-pengajian yang dilakukan di Batetangnga dengan mengundang ulama-ulama yang terkenal di wilayah Binuang dan Balanipa. Bahkan sebelum pemuda Batetangnga di utus ke Campalagian, guru agama telah didatangkan yaitu pada tahun 1929. kegiatan ini dimulai dengan mendatangkan KH. Salemo, Qadhi Pertama kerajaan Binuang. dan kegiatan ini terus berlanjut sampai pada gerakan Islam di Batetangnga yang dilakukan oleh pemuda Batetangnga yang menjadi Santri di Campalagian 1951-1960. Hal ini berlangsung sampai pada tahun 1985. Adapun ulama-ulama yang pernah memberikan pengajian atau pelajaran agama Islam di Batetangnga mulai tahun 1929 sampai tahun 1985 adalah :

- a. KH. Salemo (Qadhi Pertama Binuang)
- b. KH. Abdurrasyid Ridha (Imam Tonyamang pertama)
- c. KH. Maddapungan (Qadhi Campalagian)

Culaiman augusta and di Dakkahata Va

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> H. Sulaiman, *wawancara* di Pekkabata Kanang, 30 Oktober 2012

- d. KH. Abbana Basong
- e. KH. Muhammadiyah ( Qadhi Campalagian II)
- f. KH. Bukhari Muhammadiyah
- g. KH. Machmud (Qadhi Terakhir Binuang)
- h. Ustadz Abdullatief
- i. KH. Muchtar Badawi
- j. KH. Arief Lewa, BA. 19

Dalam memberikan pemahaman tentang Islam, ulama-ulama tersebut di atas tidak hanya mengajarkan kitab teertentu, tetapi segala persoalan yang yang menyangkut ibadah dan kemasyarakatan dibahas dalam setiap pertemuan. Setiap ada permasalahan yang dihadapi oleh masyarakat dan ditanyakan kepada ulama-ulama ini, maka akan di jawab secara gamblang dan berdasarkan pada kitab-kitab Islam yang sesuai.

### 2. Metode yang digunakan Dalam Gerakan Islam di Batetangnga

Gerakan Islam yang dilakukan pemuda Batetangnga adala gerakan yang bertujuan untuk "memperbaharui" pemahaman masyarakat Batetangnga akan ajaran Islam. Gerakan Islam ini, jika disandingkan dengan gerakan yang dilakukan oleh Raja Bone ke XIII, L a Maddaremmeng pada abad XVII dan Gerakan Paderi di Minangkabau pada abad XIX, akan memiliki kemiripan mendasar yaitu semuanya ditujukan untuk mencapai tatanan masyarakat dan pandangan dunia yang sesuai

-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Musa, *op. cit*, hal 32

dengan doktrin agama. Akan tetapi metode dan jalannya gerakan tentunya mempunyai perbedaan yang signifikan.

La Maddaremmeng, setelah melakukan proses penggabungan hukum Islam ke dalam lembaga tradisional, mencanangkan gerakan pembaharuan keagaamaan. La Maddaremmeng memerintahkan rakyatnya untuk mematuhi Islam secara total. Ia juga memerintahkan kepada keluarga bangsawan untuk membebaskan budak mereka. Hal ini kemudian menimbulkan reaksi keras di kalangan bangsawan. Bahkan ibu kandung La Maddaremmeng sendiri beserta kaum bangsawan Bugis meminta bantuan untuk menanggulangi keinginan La Maddaremmeng. Ia kemudian diasingkan ke Gowa. Meski pada akhirnya Islam juga menjadi "warna" dalam politik Kerajaan Bone. <sup>20</sup>

Akan halnya dengan gerakan Paderi di Minangkabau, setelah tiga pemuda dari daerah Pandai Sikat, Tanah Datar, dan dari Piobang kembali dari Mekkah setelah keberangkatannya pada tahun 1803, mereka yang terpengaruh oleh ajaran Wahabi yang keras dengan penegakan syariatnya, melakukaan gerakan dengan melarang sabung ayam, berjudi, menghisap candu, meminum tuak dan larangan lain dalam agama Islam. Mereka bahkan menghilangkan adat-adat penghulu dan hanya menjalankan hukum Islam. Serta menjalankan gerakan Islam dengan kekerasan. Inilah yang kemudian memicu pergolakan antara kaum paderi dan kaum adat. Padahal, sebelum kedatangan mereka telah ada paham yang lebih moderat dan dapat

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Taufik Abdullah dan Sharon Siddique, *Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara* (Jakarta : LP3ES, 1989), hal 80-81.

diterima oleh masyarakat dan pemangku adat setempat, yaitu paham yang dipimpin oleh Tuanku Nan Tuo dan Pakih Sagir yang bersandar pada pepatah "adat bersendi syarak, syarak bersendi kitabullah".<sup>21</sup>

Gerakan Islam di Batetangnga tidak bersandar pada legalitas kerajaan, langsung mengacu pada totalitas pemberlakuan syariah agama, dan menerapkan pola dakwah dengan kekerasan. Sebaliknya gerakan Islam dilandaskan pada kekeluargaan bahwa semua masyarakat di Batetangnga adalah satu rumpun, yang dalam dialek Pattae disebut Sakku'tu. Pemahaman dan pelaksanaan dalam syariat Islam dilakukan secara bertahap. Hal ini sejalan dengan apa yang di paparkan oleh Syam :

Metode yang digunakan tidak menggunakan kekerasan, tetapi pada awalnya dilakukan dengan jalan dakwah secara *door to door* atau dari rumah ke kerumah, dan diutamakan kepada kerabat terdekat sesuai dengan falsafah *ku anfusakum wa ahlikum naara*. Setelah itu dakwah dilakukan secara umum melalui mimbar mesjid, itupun tidak dilakukan dengan kekerasan, bahkan tempat ritual *to mimala* tidak dirusak, tetapi ditinggalkan oleh masyarakat dengan sendirinya<sup>22</sup>

Jadi dalam pelaksanaannya, geraksan ini tidak menggunakan kekerasan dengan anggapan bahwa yang jadi sasaran gerakan adalah keluarga sendiri. Jadi, lebih mendekatkan pada falsafah kekeluargaan.

## 3. Respon Masyarakat Batetangnga

Ajaran agama Islam bagi masyarakat Batetangnga sebelumnya telah di perkenalkan oleh Syekh Abdurrahim Kamaluddin atau To Salama di Binuang dan Haji Sande atau Guru Bulo alias To Salama di Penaniang. Sehingga masyarakat

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Mahmud Yunus, *Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia*,cetakan ke-2 (Jakarta : Hidakarya Agung, 1979), hal 27-30

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Musa Syam, *wawancara* di Kanang, 30 oktober 2012

Batetangnga tidak "kaget" dengan ajaran yang berbeda dengan ajaran yang ditinggalkan oleh nenek moyang. Apalagi sebagian besar diantara mereka telah menganut agama Islam meski ritual peninggalan nenek moyang tetap dijalankan.

Respon atas gerakan ini, menurut H. Sulaiman terbagi atas dua, yaitu :

- a. Golongan yang menerima ; dengan anggapan bahwa tujuan gerakan ini adalah untuk melengkapi ajaran agama Islam yang telah diajarkan oleh To Salama di Penaniang. Golongan ini merupakan golongan mayoritas dikalangan masyarakat Batetangnga waktu itu.
- b. Golongan yang menolak ; dengan anggapan bahwa gerakan ini dapat membuat adat istiadat dan ajaran nenek moyang yang dilestarikan secara turun temurun melalui perangkat adat dan pemerintahan serta serta tradisi lisan yaitu *ampe-ampena to dolo* menjadi tidak lagi dihargai bahkan punah. Golongan ini merupakan golongan minoritas dikalangan masyarakat Batetangnga waktu itu.<sup>23</sup>

Di masyarakat Batetangnga, terjadi akulturasi antara ajaran nenek moyang dan ajaran agama Islam. Contohnya pada ritual pemakaman. Dalam ajaran nenek moyang Batetangnga, jika seseorang hendak dikebumikan maka jenazahnya akan dinyanyikan terlebih dahulu. Ritual ini berganti menjadi pembacaan ayat-ayat suci Al Quran.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> H. Sulaiman, *wawancara* di Pekkabata Kanang, 30 Oktober 2012

## D. Integrasi Ajaran Islam dalam Kehidupan Masyarakat Binuang

Sejak penerimaan Islam oleh masyarakat dari kerajaan-kerajaan Mandar, Islam merupakan fakta baru bagi kerajaan tersebut yang dalam negara modern sekarang dapat dapat dinamakan nation (bangsa). Hanya penduduk yang beragama Islamlah yang menjadi warga dari suatu kerajaan. Mereka yang tidak menerima Islam meninggalkan kerajaannya, seperti halnya nenek moyang penduduk asli Mirring dan Paku yang mendiami pegunungan saling berpesan "Hei Sollaku kandemammi donadonamu natisuppei kasallangan di tondokmu", (hai kawan-kawan makanlah sekarang rikus-tikusmu, sebab agama Islam akan masuk ke negeri kita.

Dari pernyataan tersebut ternyata setelah raja Binuang IV Sipajo Langi menerima Islam dari Syekh Abdurrahim Kamaluddin, beliau mengusir orang-orang yang tidak mau menghentikan makan dona-dona'nya. Mereka itu lari ke suppirang bersama keluarganya.

Sebagaimana yang telah diuraikan pada uraian sebelumnya bahwa sebelum Islam masyarakat Binuang telah mengenal konsep ketuhanan yang yang menurut kultu Mandar disebut dengan *Dewata Mattampa*. Dengan latar belakang ini, ketika muballik memperkenalkan Tauhid kepada raja-raja dan rakyatnya bagi mereka bukanlah hal yang baru tetapi justru terasa ada kesinambungan antara budaya tradisional dengan ajaran Islam yang baru dikenalnya itu, sehingga Islam diterima dengan baik.

Penyebaran dan penerimaan Islam melalui jalur atas *top down* meneyebabkan corak keislaman formalistis jika dibandingkan dengan penyebaran dan penerimaan

Islam memalui jalur bawah *bottom up* atau jalur masyarakat, yang mana jalur ini melahirkan corak keislaman yang cenderung singkretis. Dalam corak formalistis, Islam sekedar nama identitasnya, sedangkan norma-norma hidupnya didasarkan atas kultur (kebudayaan) lamanya sehingga tidak terjadi islamisasi kultural.

Dalam Islamisasi kultural, adat merupakan sub sistem Islam atau nilai-nilai Islam sebagai puncak dari konfigurasi nilai-nilai dalam masyarakat. Pada corak keislaman yang singkretis terjadi pembaharuan antara nilai-nilai Islam dengan non Islam dalam pemahaman dan pelaksanaan atau ajaran agama. Dalam hal demikian terdapat batasan yang kabur antara nilai-nilai Islam dengan non Islam atau tradisi. Memang pada tahap awal corak formalitas dan singkretis ini tidak dapat dihindari tetapi seharusnya diikuti dengan sosialisasi ajaran agama dalam masyarakat sehingga corak keislaman itu tetap dikembangkan ke corak keislaman yang ideal.

Sesungguhnya kondisi demikian, Islam formalitas dalam masyarakat Binuang berlangsung cukup lama. Oleh karena itu, dari segi pemahaman dan pelaksanaan ajaran Islam tidak tidak terdapat perkembangan yang berarti sejak permulaan Islam yakni dari abad XVII sampai dengan abad XX, terjadi staknansi dalam perkembangan Islam. Hal ini disebabkan oleh konflik yang terjadi dengan bangsa-bangsa Barat terutama Belanda yang sudah menanamkan kekuasaannya dibeberapa daerah. Sehingga dengan kondisi ini, pusat-pusat Islam yang ada di luar Kerajaan belum dapat diciptakan.

Dari pendapat tersebut diketahui bahwa agama Islam, juga tentu termasuk hukum Islam yang telah mempengaruhi kebudayaan masyarakat Mandar secara umum dan Binuang secara khusus. Perubahan mendasar yang telah terjadi ialah dibidang akidah atau kepercayaan. Dengan masuknya Islam tersebut maka dasar-dasar kepeercayaan masyarakat Binuang yang menyembah benda-benda alam dan roh nenek moyang, telah ditinggalkan sama sekali dan diganti dengan akidah Islam. Dengan sendirinya, kewajiban beribadat serta cara-caranya dalam melaksanakan rukun Islam hukum-hukum lainnya seperti hukum perkawinan, pembagian warisan, dan sebagian hukum lainnya sudah diterapkan sepenuhnya.

Misalnya dalam hukum perkawinan, pada masa sebelum Islam datang di Binuang dikenal apa yang dinamakan *tonasusu doe'na* (perempuan yang kawin dengan hambanya) tidak diperbolehkan menurut adat, sedangkan agama Islam ketika itu memperbolehkan dengan alasan menjaga diri untuk tidak berbuat zinah. Sebagaimana penjelasan ayat al-Quran surah An-Nisa ayat 25 sebagai berikut:

وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلاً أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَّا مَعْضِ مَن فَتَيَتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُم آبَعْضُكُم مِّن بَعْضَكُم مِّن بَعْضِ مَن فَتَيَتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِكُم آبَعْضُكُم مِّن بَعْضَ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَ وَءَاتُوهُر َ أُجُورَهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ مُحْصَنَتٍ عَيْرَ مُسَفِحَتِ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَ وَءَاتُوهُر َ أُجُورَهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ مُحْصَنَتٍ عَيْرَ مُسَفِحَتِ وَلَا مُتَّخِذَاتِ أَخْدَانٍ فَإِذَ آ أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَيْحِشَةٍ فَعَلَيْقِنَ نِصَفَ مَا عَلَى وَلَا مُتَخْصَنَتِ مِن اللهُ عَلَيْقِ الْعَنَى مِنكُمْ وَأَن تَصْبِرُواْ خَيْرٌ لَكُمْ اللهُ عَفُورٌ رَجِيمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَفُورٌ رَجِيمُ اللهُ عَلَيْ مَا عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَوْلُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الْمُعْرَالِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الْحَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْتِهُ اللهُ الل

### Terjemahnya:

Dan barangsiapa diantara kamu (orang merdeka) yang tidak cukup perbelanjaannya untuk mengawini wanita merdeka lagi beriman, ia boleh mengawini wanita yang beriman, dari budak-budak yang kamu miliki. Allah mengetahui keimananmu; sebahagian kamu adalah dari sebahagian yang lain, <sup>24</sup> Karena itu kawinilah mereka dengan seizin tuan mereka, dan berilah maskawin mereka menurut yang patut, sedang merekapun wanita-wanita yang memelihara diri, bukan pezina dan bukan (pula) wanita yang mengambil laki-laki lain sebagai piaraannya; dan apabila mereka Telah menjaga diri dengan kawin, Kemudian mereka melakukan perbuatan yang keji (zina), Maka atas mereka separo hukuman dari hukuman wanita-wanita merdeka yang bersuami. (Kebolehan mengawini budak) itu, adalah bagi orang-orang yang takut kepada kemasyakatan menjaga diri (dari perbuatan zina) di antara kamu, dan kesabaran itu lebih baik bagimu. dan Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.

Sedangkan dalam hukum waris sebelum datangnnya Islam terdapat suatu lembaga yang oleh masyarakat Binuang menyebutnya *Ratu Uwai Mana* (bagai ratanya air pembagian pusaka, yang maknanya wanita memperoleh bagian yang sama dengan pria). Setelah Islam datang sebagaimana hukum perkawinan, hukum ini juga disesuaikan dengan hukum Islam sehingga lahirlah ungkapan *Mambulle tommuane*, *mandudungi towaine* yang artinya pria memikul, wanita menjunjung. Maksudnya adalah pria memperoleh dua, wanita satu. Sebagaimana al-Quran menjelaskan dalam surah An-Nisa ayat 11 sebagai berikut:

يُوصِيكُمُ ٱللّهُ فِي أُولَادِكُمْ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنتَيْنِ فَإِن كُنَّ فِسَآءً فَوْقَ الْتُنتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَتْ وَاحِدةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ وَلِأَبُويْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا ٱلسِّمُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَّمْ يَكُن لَّهُ وَلَدُ وَوَرِثُهُ وَلَا مُواهُ فَلا مُهِ مِنْهُمَا ٱلسُّمُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَمْ يَكُن لَّهُ وَلَدُ وَوَرِثُهُ وَلَا مُواهُ فَلا مُهِ مِنْهُمَا ٱلسُّمُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَاللَّهُ مَا السَّمُ مِنَا تَكُن لَهُ وَاللَّهُ مَا السَّمُ مَن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي هِمَا أَوْ دَيْنٍ اللهُ كَانَ لَهُ وَاللهُ اللهُ كَانَ لَهُ مَا السَّمُ اللهُ كَانَ اللهُ كَانَ اللهُ كَانَ اللهُ مَا اللهُ اللهُ كَانَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ كَانَ اللهُ مَا اللهُ اللهُ كَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

<sup>24</sup>Maksudnya: orang merdeka dan budak yang dikawininya itu adalah sama-sama keturunan Adam dan hawa dan sama-sama beriman.

-

# Terjemahnya:

Allah mensyari'atkan bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) anakanakmu. yaitu: bahagian seorang anak lelaki sama dengan bagahian dua orang anak perempuan<sup>25</sup>; dan jika anak itu semuanya perempuan lebih dari dua<sup>26</sup>, Maka bagi mereka dua pertiga dari harta yang ditinggalkan; jika anak perempuan itu seorang saja, Maka ia memperoleh separo harta. dan untuk dua orang ibu-bapa, bagi masingmasingnya seperenam dari harta yang ditinggalkan, jika yang meninggal itu mempunyai anak; jika orang yang meninggal tidak mempunyai anak dan ia diwarisi oleh ibu-bapanya (saja), Maka ibunya mendapat sepertiga; jika yang meninggal itu mempunyai beberapa saudara, Maka ibunya mendapat seperenam. (Pembagian-pembagian tersebut di atas) sesudah dipenuhi wasiat yang ia buat atau (dan) sesudah dibayar hutangnya. (Tentang) orang tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak mengetahui siapa di antara mereka yang lebih dekat (banyak) manfaatnya bagimu. Ini adalah ketetapan dari Allah. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Bijaksana.

Sebaliknya perubahan dalam bidang mu'amalah dapat dikatakan tidak begitu banyak karena masyarakat Binuang saat Islam baru muncul dan diperkenalkan ke dalam kerajaan lebih bersikap memperkaya. Sehingga yang dilakukan hanya sebatas penyempurnaan dan perluasan unsur budaya sehingga memudahkan penyesuaian dan penerapannya seperti cukup banyak petuah adat yang sesuai dengan ayat-ayat yang terkandung dalam al-Quran dan al-Hadits.

Beberapa hal yang menonjol sebagai bukti bahwa Islam memperkaya, menyempurnakan dan memperluas budaya yang telah ada ialah antara lain disempurnakan dan diperkayanya budaya syirik. Penyempurnaan yang dimaksud disini adalah upaya untuk mengikis kebiasaan lama yang dianggap bertentangan dengan ajaran baru yakni Islam sebagai agama yang anti terhadap bau-bau kemaksiatan atau penyelewengan pemahaman tentang ketuhanan. Adapun syirik

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Bagian laki-laki dua kali bagian perempuan adalah Karena kewajiban laki-laki lebih berat dari perempuan, seperti kewajiban membayar maskawin dan memberi nafkah. Lihat surah An Nisaa ayat 34.

 $<sup>^{26} \</sup>mathrm{Lebih}$ dari dua maksudnya : dua atau lebih sesuai dengan yang diamalkan nabi.

disini setelah Islam mulai berkembang, budaya inipun mulai terkikis dengan sendirinya meskipun masih banyak dijumpai di era ini namun setidaknya mengurangi motivasi balas dendam yang sering dilakukan oleh masyarakat Biduang yang terkena syirik atau dipermalukan.

Dapat dimaklumi bahwa sebelum masuknya Islam, persoalan kecil saja seperti berkopiah miring ketika berjalan di tempat ramai atau dihadapan orang-orang banyak berdampak buruk bagi orang yang berkopiah tersebut. Adapun dampaknya bisa berupa penyiksaan dan yang lebih kejam adalah perilaku kejahatan berupa pembunuhan. Hal ini terjadi karena bagi masyarakat Binuang saat itu merasa bahwa sikap memiringkan kopiah adalah sikap menantang sehingga yang melihat merasa tersinggung.

Dalam soal kejahatab zinah boleh dikatakan tidak terlalu banyak penghapusannya, karena dalam Islam sendiri memberikan sanki yang tegas bagi pelakunya dengan cara dirajam atau dilempari batu sampai mati. Masyarakat Binuang sebelum datangnnya Islampun telah melakukan hukum demikian tbagi pelaku zina diberi hukuman mati dengan cara ditenggelamkan di dasar laut atau *Dilabui*.

Jelas bahwa agama Islam di Binuang datang membawa budi pekerti yang tinggi karena menanamkan kesadaran untuk mudah memaafkan orang sesuai firman Allah dalam surah An-Nisa ayat 126 sebagai berikut:

Terjemahnya:

Kepunyaan Allah-lah apa yang di langit dan apa yang di bumi, dan adalah (pengetahuan) Allah Maha meliputi segala sesuatu.

Dibidang lain yang juga cukup menonjol penyempurnaannya adalah dalam bidang perniagaan. Tidak dapat disangkal betapapun kecilnya tetap dilakukan bahwa sebelum datangnnya Islam di Binuang atau mandar secara umum masing-masing sering diperlukan dalam duni perniagaan dimana yang kuat cenderung mendominasi yang lemah sebagaimana adanya perbudakan dimana-mana pada waktu itu. Setelah agama Islam datang dan berkembang diberbagai tempat-tempat wilayah kerajaan Binuang perbudakan mulai dilarang dan mewajibkan yang kuat melindungi yang lemah.



### BAB V

### **PENUTUP**

## A. Kesimpulan

Berdasarkan pada uraian pada sub bab sebelumnya, maka pada bagian ini penulis akan menguraikan poin-poin sebagai hasil akhir daripada penelitan ini. Adapun point-poinnya sebagai berikut:

- a. Struktur pemerintahan Kerajaan Binuang terdiri dari beberapa tomakaka yang didesain berdasarkan tugas dan fungsinya masing-masing. Hal ini dilakukan untuk membentuk suatu kekuatan yang utuh baik dalam kerajaan maupun di luar kerajaan. Sehingga dalam melakukan komunikasi raja sebagai pimpinan penuh memegang kendali atas tomakaka yang dipimpinnya. Aturan yang dibuat tersebut bersifat mengingat. Adapun raja-raja yang pernah memerintah di kerajaan Binuang adalah Ammassangan, Sippajo Langi, Palalloi Daeng Pawajo, Lamattoangin Daeng Mangngiri, Lamaga Daeng Siasa, Lamajalekka Daeng Patompo, Lapaenrungi Arajang Cappung, dan, Lamattulada.
- b. Kepercayaan masyarakat Binuang sebelum datangnnya Islam berupa penyembahan terhadapa benda-benda alam yang dianggap memiliki kekuatan yang mengikat. Kepercayaan ini disebut animisme dan dinamisme. Kepercayaan ini sebenarnya bersumber dari jejak peninggalan penjajah, karena sebelum datanngya penjajah masyarakat Binuang telah mengenal ajaran yang oleh masyarakat Binuang menyebutnya *Mappurondo*. Ajaran ini sebenarnya memiliki persamaan dengan Islam karena penganutnya dituntut untuk meyakini adanya Tuhan yang Satu sebagaimana ajaran ini dapat ditemukan di dalam Islam. Adapun dalam *Mappurondo* ini menyerukan untuk

- saling kasih mengasihi serta sayang menyayangi. Meskipun secara umum ajaran ini tidak merata dalam lingkup kerajaan Binuang namun inilah yang mendasari Islam dengan mudah masuk kedalam lingkup Kerajaan.
- c. Ketika Islam mulai berkembang di Kerajaan Binuang, para-raja dan golongan adat melakukan pemurnian dan pengajaran Islam di dalam kerajaan. Adapuncara yang mereka lakukan dengan mendirikan sebuah musollah sebagai tempat berdiskusi dan sekaligus tempat menimbah ilmu-ilmu keagamaan sebagai langka menunjang ilmu pengetahuan.
- d. Sebagaimana yang telah di<mark>uraikan p</mark>ada uraian sebelumnya bahwa sebelum Islam masyarakat Binuang telah mengenal konsep ketuhanan yang yang menurut kultu Mandar disebut dengan Dewata Mattampa. Dengan latar belakang ini, ketika muballik memperkenalkan Tauhid kepada raja-raja dan rakyatnya bagi mereka bukanlah hal yang baru tetapi justru terasa ada kesinambungan antara budaya tradisional dengan ajaran Islam yang baru dikenalnya itu, sehingga Islam diterima dengan baik. Sebagai contoh Perubahan mendasar yang telah terjadi ialah dibidang akidah atau kepercayaan. Dengan masuknya Islam tersebut maka dasar-dasar kepeercayaan masyarakat Binuang yang menyembah benda-benda alam dan roh nenek moyang, telah ditinggalkan sama sekali dan diganti dengan akidah Islam. Dengan sendirinya, kewajiban beribadat serta cara-caranya dalam melaksanakan rukun Islam hukum-hukum lainnya seperti hukum perkawinan, pembagian warisan, dan sebagian hukum lainnya sudah diterapkan sepenuhnya.

### B. Saran-Saran

- 1. Skripsi ini mengkaji islamisasi kerajaan Binuang difokuskan hanya di Binuang Sulawesi Barat, namun tidak menutup kemungkinan terdapat faktafakta sejarah Binuang seputas proses islamisasi yang masih tersimpan. Maka dari itu, diarankan adanya penelitian lanjutan menegenai keterkaitan antara islamisasi kerajaan Binuang dengan islamisasi antara kerajaan di luar Binuang.
- 2. Dalam sebuah komunitas masyarakat dalam negara tidak semua masyarakat menyenangi pemerintahan yang berkuasa, ada banyak kelompok-kelompok oposisi dan penentang yang ingin menjatuhkan pemerintahan yang berkuasa disebabkan karena kedengkian, dendam dst. Maka dari itu seorang pemimpin harus mampu melihat potensi-potensi yang kemungkinan bisa memicu konflik agar segera dilenyapkan sehingga tidak menjadi duri dalam pemerintahan tersebut.
- 3. Semoga dengan adanya skripsi yang sangat sederhana ini dapat membawa manfaat sebagai jasa untuk mengenang kembali jasa muballik yang berhasil mengislamkan raja Binuang beserta rakyatnya, yang pada perkembangan selanjutnya dapat memberikan kesadaran kepada kita semua akan perjuangan para muballik yang berhasil mengiarkan agama Islam keseluruh wilayah Indonesia terkhusus Binuang sehingga kita dapat mengerti dan menghargai segala bentuk usahanya.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

### **DAFTAR PUSTAKA**

- Abbas, Andi, Membaca Ulang Mandar. Cet. I; Makassar: Philosophia Press, 2015.
- Abbas, Ibrahim, Pendekatan Budaya Mandar. Makassar: UD. Hijrah Grafika, 2000.
- Abdillah, Aam, *Pengantar Ilmu Sejarah*. Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2012.
- Abdullah, Taufik dan Sharon Siddique, *Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara*. Jakarta: LP3ES, 1989.
- Abdurrahman, Dudung, Metode Penelitian Sejarah, Jakarta: Logos, 2007.
- Amin, Muhammad Daud. *Mengenal Struktur dan Sistem Pemerintahan Kerajaan Balanipa Mandar*. Cet. I. Polewali Mandar:,Lembaga Karapatan Warga Istiadat Budaya Balanipa Mandar, 2002.
- Amir, Andi Rasdiyanah (ed). *Bugis Makassar dalam Peta Islamisasi Indonesia*. Makassar: IAIN Alauddin, 1985.
- Andri, Citra & Bernadeta, dkk. Penelitian Guwa Wolatu, Kecamatan Pakue Kabupaten Kolaka Sulawesi Tenggara. Ujung Pandang: Depdikbud, Pusat Penelitian Arkeologi 1997
- Arif, Muhammad Tiro, *Intrumen Penelitian Sosial- Keagaman*. Cet. I; Makassar: Andira Publisher, 2005.
- Azis M.T. Syah, *Biografi I Callo Ammana Iwewang Topole di Balitung Pahlawan Daerah Mandar Sulawesi Selatan*. Ujung Pandang: Yayasan P dan K Taruna Remaja Pusat, 1984.
- Azis, M.T. Syah, Sejarah Mandar Jilid II. Ujung Pandang: Yayasan Al Azis, 1998.
- Azis, M.T. Syah, Terjemahan: *Lontara Pattodioloang di Mandar* Jilid I dan II. Ujung Pandang: Taruna Remaja, 1991.
- Azis, Tanawali Syah, *Sejarah Mandar Jilid I*. Cet. I; Ujung Pandang: Yayasan Al-Azis, 1997.
- Aziz, M. T Syah,., *Hikayat To Salama Di Benuang* (Polmas : Yayasan Makam To Salama' di Benuang Polmas, 1994.
- Aziz, M. Tanawali Syah, *Sejarah Mandar Jilid III*. Cet. III; Ujung Pandang: Yayasan AL-Aziz, 1998.

- Azra, Azyumardi, *Renaisans Islam Asia Tenggara, Sejarah Wacana dan Kekuasaan.*Bandung: PT Remaja Rosda Karya, 1999.
- Basrowi, Pengantar Ilmu Sosiologi. Cet. I; Jakarta: Penerbit Ghalia Indonesia, 2005.
- Basrowi, *Pengantar Sosiologi*. Cet. I; Bogor: Ghalia Indonesia, 2009.
- Buku Putih Sanitasi Program Percepatan Pembangunan Sanitasi Pemukiman (BPPSP) Polewali Mandar Tahun 2015. Polewali Mandar: BPPSP Kabupaten Polewali Mandar, 2015.
- Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahannya Edisi Tahun 2002*. Cet. 1: Jakarta Timur: CV Darus Sunnah, 2010.
- Departemen Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahannya Edisi Tahun 2002.
- Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, *Bingkisan Budaya Sulawesi Selatan*. Ujung Pandang: Proyek Penelitian Kebudayaan dan Nilai-Nilai Tradisional Sulawesi Selatan, 1994/1995.
- Endraswara, Suwardi, *Metodologi Penelitian Kebudayaan*. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 2003.
- Fadillah. Moh. Ali dan M. Irfan Mahmud, *Kerajaan Siang Kuna Sumber Tutur, Teks dan Tak Arkeologi*. Makassar: Universitas Hasanuddin, 2000.
- Gassing, Qadir, Karya Tulis Ilmiah Makassar: UIN Alauddin Makassar, 2013.
- Haerani, KH. Maddappungan Dalam pengembangan Pendidikan Islam Campalagian Polmas. Skripsi tidak diterbitkan. Makassar : FIS UNM, 2002.
- Hamid, Abu, Syekh Yusuf Makassar. Cet. I; Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1994.
- Hamzah, Darwis., *Musabaqah Tilawatil Qur'an Provinsi Sulawesi Selatan Ke-VIII*. Ujung Pandang: Percetakan A. Waris, 1975.
- Kasman, Kerajaan Binuang pada Abad XVII: Peralihan dari Kerajaan Gowa ke Pitu Babana Binanga. Skripsi. Makassar : FIS UNM, 2005.
- Kila, Syahrir, Integrasi Kerajaan Binuang. Cet. I; Makassar, 2011.
- Koentjaraningrat, *Pengantar Ilmu Antropologi*. Cet. IX; Jakarta: PT Rineka Cipta, 2009.

- Komaruddin dan Yooke Tjuparmah S. Komaruddin, *Kamus Istilah Karya Tulis Ilmiah*. Cet. I; Jakarta: Bumi Aksara, 2000.
- Lopa, Baharuddin, *Hukum Laut, Pelayaran, dan Perniagaan* disertasi tahun 1984.
- M. Sewang, Ahmad.., *Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI sampai Abad XVII)*. Cet. II; Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005.
- Mas'ud, Darmawan Rahman, *Puang dan daeng Kajian Sistem Nilai Budaya Orang Balanipa*. Disertasi. Ujung Pandang: Universitas Hasanuddin, 1988.
- Mattulada, *Latoa: Suatu Lukisan Analisis terhadap Antropologi Politik Orang Bugis*. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1985.
- Musa S., Studi Tentang Motivasi Masyarakat Batetangnga Menyekolahkan Anaknya Di Pesantren. Skripsi tidak diterbitkan. Pare-Pare : Fakultas Tarbiyah IAIN Alauddin, 1992.
- Nata, Abuddin, *Metodologi Studi Islam*. Cet. I; Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2008.
- Noorduyn Een achttiende-eeuwse kroniek van Wajo", 1955.
- Noorduyn, Deislamisering van Makassar dalam BKI, no. 112, 1956.
- Notosusanto, Nugroho, *Mengerti Sejarah: Pengantar Metode Sejarah.* Jakarta: Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, 1975.
- Nur, Azhar, *Trialiansi Tellumpoccoe: Kerajaan Bone, Soppeng, Wajo.* Cet. II; Yogyakarta: Cakrawala Publishing Yogyakarta, 2010.
- Perlas, Christian, The Bugis. Black Well Publisher Inc. 1996
- Polewali Mandar dalam Angka 2012. Polewali Mandar: BPS Kabupaten Polewali Mandar. 2012.
- Polewali Mandar dalam Angka 2015. Badan Perencanaan Pembanguan Daerah Kabupaten Daerah, 2015.
- Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*. Jakarta: Pusat Bahasa,2008.
- Ricklefs, M.C, A. History of Modern Indonesia, c. 1300 to the Present .London and Basingstoke: Macmillian, 1981.

- Saharuddin, Mengenal Pitu Babana Binanga (mandar) dalam Lintasan Sejarah Perkembangan Daerah Sulawesi Selatan. Ujung Pandang: CV. Malomo Karya, 1985.
- Saharuddin. *Mengenal Pitu Ba'bana Binanga (Mandar)*. Cet. I. Ujung Pandang: C.V. Mallomo Karya, 1985.
- Saiful Sinrang, Mengenal Mandar Sekilas Lintas. 1980
- Sugiono, *Metode Penelitian kuantitatif dan Kualitatif* Cet. XX; Bandung: ALFABETA, 2014.
- Sunanto, Musyrifah, *Sejarah Peradaban Islam Indonesia*. Cet. III; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2012.
- Tjandrasasmita, Uka, *The Arrival and Expansion of Islam in Indonesia in Relation to Souteast Asia*, dalam Ahmad. M. Sewang., *Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI sampai Abad XVII*, 2005
- Yunus, Mahmud, *Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia*. Cet. II; Jakarta:Hidakarya Agung, 1979.



## **DAFTAR RIWAYAT HIDUP**



## DATA PRIBADI

Nama Lengkap : Muhammad Abbas Sopyan

Jenis Kelamin : Laki-laki

Tempat, Tanggal Lahir : Polewali, 12 Februari 1992

Kewarganegaraan : Indonesia

Agama : Islam

Alamat : Jl Masjid Jami Polewali

No Hp : 085255784794/0811414794

Email : muhammadabbassopyan@gmail.com

# DATA ORANG TUA

Ayah : Muhammad Amin

Ibu : Nurbia

## RIWAYAT PENDIDIKAN

1995-1998 : Raudhatul Adfal Yayasan Perwanida Mammi

1998-2004 : Sekolah Dasar Inpres 065 Polewali

2004-2005 : Pondok Pesantren Manahilil Ulum Darud

Dakwah Wal-Irsyad Kaballangan Pinrang

2005-2006 : Pondok Pesantren Salafiyah Parappe

Campalagian

2006-2007 : Madrasah Tsanawiyah Yapis Polewali

2007-2010 : madrasah Aliyah Pergis Campalagian

2010-2016 : Program Strata Satu Sejarah dan Kebudayaan

Islam Universitas Islam Negeri Alauddin

Makassar

### PENGALAMAN ORGANISASI

2008-2009 : Shaka Bhayangkara Ranting Campalagian

2011-2012 : Pengurus Himpunan Mahasiswa Jurusan Sejarah

Dan Kebudayaan Islam Universitas Islam Negeri

Alauddin Makassar.

2011 : Anggota Mahasiswa Pecinta Alam Sultan

Alauddin Makassar

2011 : Anggota Himpunan Mahasiswa Islam

Komisariat Universitas Islam Negeri Alauddin

Makassar.

2011 : Anggota Ikatan Mahasiswa Darud Dakwah Wal-

Irsyad Komisariat Universitas Islam Negeri

Alauddin Makassar

2012-2013 : Pengurus Ikatan Mahasiswa Darud Dakwah

Wal-Irsyad Komisariat Universitas Islam Negeri

Alauddin Makassar.

2014-2015 : Pengurus Ikatan Mahasiswa Darud Dakwah

Wal-Irsyad Cabang Makassar.

2015-2016 : Majelis Pertimbangan Organisasi Ikatan

Mahasiswa Darud Dakwah Wal-Irsyad Komisariat Universitas Islam Negeri Alauddin

Makassar.



Samata,22 Agustus 2016 19 dzulqa'dah 1437 H Penulis,

Muhammad Abbas Sopyan Nim: 40200110021

