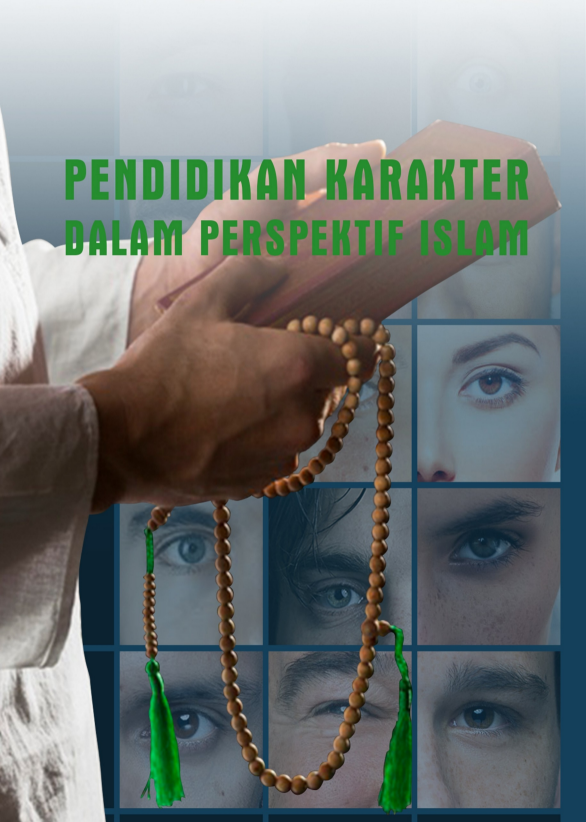
Dr. H. Wahyuddin, M.Hum



# PENDIDIKAN KARAKTER DALAM PERSPEKTIF ISLAM

Dr. H. Wahyuddin, M.Hum

**Alauddin University Press** 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang:

Dilarang memperbanyak atau memindahkan sebagian atau seluruh isi buku ini ke dalam bentuk apapun tanpa izin tertulis dari penerbit

All Rights Reserved

## Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam

Penulis:

Dr. H. Wahyuddin, M.Hum.

Editor:

Asrul Muslim

Cetakan I: 2020

ix + 159 hlm.; 15,5 x 23 cm ISBN: 978-602-328-311-8

#### **Alauddin University Press**

UPT Perpustakaan UIN Alauddin Jl. H. M. Yasin Limpo No. 36 Romangpolong, Samata, Kabupaten Gowa

Website: <a href="http://ebooks.uin-alauddin.ac.id/">http://ebooks.uin-alauddin.ac.id/</a>

#### SAMBUTAN REKTOR

Puji syukur kepada Allah swt. atas segala nikmat, rahmat, dan berkah-Nya yang tak terbatas. Salawat dan Salam semoga tercurah kepada Rasulullah Muhammad saw.

Di tengah situasi penuh keterbatasan karena pandemi global Covid-19, karya buku *"Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam"* yang kini hadir di tangan pembaca patut mendapat apresiasi setinggi-tingginya. Apresiasi tersebut diperlukan sebagai bentuk penghargaan kita sebagai pembaca terhadap penulis yang dengan penuh kesungguhan hati, mampu menyelesaikan suatu naskah buku referensi yang berharga bagi khazanah ilmu pengetahuan.

Sebagai Rektor, tentu hal ini merupakan suatu kebanggaan sekaligus kehormatan bagi kami, karena pada tahun pertama kepemimpinan ini, melalui program **Gerakan** Penulisan dan Penerbitan 100 Buku Referensi, karya ini dapat lahir. Hal ini, selain merupakan manifestasi dari salah satu Pancacita kepemimpinan kami, yakni "Publikasi yang Aktif", juga tentu menunjukkan bahwa produktivitas melahirkan karya referensi dan karya akademik harus tetap digalakkan dan didukung demi terciptanya suatu lingkungan akademik yang dinamis dan dipenuhi dengan khazanah akademik yang demikian keilmuan. Iklim itu mendorong kepada hal-hal positif yang dapat memberi dampak kepada seluruh sivitas akademika UIN Alauddin Makassar. Tentu, hal ini juga perlu dilihat sebagai bagian upgrading kapasitas dan perkembangan ilmu pengetahuan sebagai ruh dari sebuah universitas.

Transformasi keilmuan yang baik dan aktif dalam sebuah lembaga pendidikan seperti UIN Alauddin Makassar adalah kunci bagi suksesnya pembangunan sumber daya manusia dan pengembangan ilmu pengetahuan. Hal ini perlu dibarengi dengan kepemimpinan yang baik, keuletan, sikap

akomodatif dan kolektif yang mampu mendorong peningkatan kapasitas dan kreativitas sumber daya, dan menciptakan inovasi yang kontinu guna menjawab setiap tantangan zaman yang semakin kompleks. Apalagi, di tengah kemajuan pada bidang teknologi informasi yang kian pesat dewasa ini, hal-hal tersebut bukanlah sesuatu yang sulit diwujudkan. Semua berpulang pada tekad yang kuat dan usaha maksimal kita untuk merealisasikannya.

Karya ilmiah berupa buku referensi akan menjadi memori sekaligus *legacy* bagi penulisnya di masa datang. UIN Alauddin Makassar sebagai salah satu institusi pendidikan yang memiliki *basic core* pengembangan ilmu pengetahuan, memiliki kewajiban untuk terus menerus memproduksi ilmu pengetahuan dengan menghasilkan karya ilmiah dan penelitian yang berkualitas sebagai kontribusinya terhadap kesejahteraan umat manusia.

berhasil Semoga ikhtiar para penulis yang intelektual meluncurkan karva ini dapat menjadi sumbangsih yang bermanfaat bagi pembangunan sumber daya manusia dan pengembangan ilmu pengetahuan yang berkualitas, berkarakter, dan berdaya saing demi kemajuan peradaban bangsa.

Hanya kepada Allah jugalah kita berserah diri atas segala usaha dan urusan kita. Semoga Allah swt. senantiasa merahmati, memberkahi, dan menunjukkan jalan-Nya yang lurus untuk kita semua.  $\bar{A}m\bar{n}n...$ 

Makassar, 17 Agustus 2020 Rektor UIN Alauddin Makassar,

Prof. H. Hamdan Juhannis, M.A., Ph.D.

#### **KATA PENGANTAR**

menjelaskan sekelumit tentang Karya ini persoalan karakter pendidikan dalam pandangan Islam merupakan penting vang dihadapi persoalan oleh masvarakat terutama bangsa Indonesia. pendidikan karakter menjadi perhatian yang sangat serius akhir-akhir ini oleh karena disebabkan adanya kekhawatiran terhadap sebagian generasi muda yang telah mengalami degradasi moral. Di tengah kehawatiran itu, usaha untuk mengatasi persoalan tersebut telah menjadi perhatin tersendiri oleh pemerintah dengan menerapkan berbagai macam cara dan metode, baik melalui institusi pendidikan formal maupun non formal.

Pada Bab dijelaskan mengenai Pendidikan Untuk Seumur Hidup: Persfektif Islam dengan bebrapa sub tema yaitu dimulai dengan pendahuluan, selanjutnya konsep Pendidikan Seumur Hidup, Aplikasi Pendidikan Seumur Hidup (Tinjauan umum dan Perspektif Islam.

Selanjutnya pada Bab II berkaitan dengan Pendidikan Karakter: Menciptakan Manusia Melalui Spritualisme. Bab II ini membahas Pentingnya Membangun Pendidikan, kemudian Spritualitas: Menumbuhkan Karakter Masyarakat, Kesadaran terhadap Jati Diri dan yang terakhir Pendidikan Islam dan Pendidikan Ruhani

Pada Bab III dibahas problematika pendidikan karakter, dengan sub bahasan Pengertian Karakter, Hubungan Karakter dengan Akhlak dalam Islam, dan Internalisasi Nilai Islam dan Pembentukan Karakter

Kemudian dilanjutkan dengan Bab IV yaitu pembahasan tentang Urgensi Pendidikan Karakter Dalam Kehidupan. Pada bab ini pembahasan dimulai dengan Pendidikan Moral: Dasar Pedidikan Karakter. Selanjutnya pembahasan mengenai Metodologi Pendidikan Karakter, dan Pendidikan Karakter dalam Bernegara.

Dalam BAB V ini terdapat pembahasan mengenai Penghargaan Terhadap Keragaman Sebagai Impelementasi Pendidikan Karakter. Pembahasan berkaitan dengan Pendahuluan, Pengertian Multikultural, Multikulturalisme Sebagai Wacana Sosial Keagamaan, dan Multikultural dalam Hubungannya dengan Pendidikan Agama.

Pada Bab VI Hubungan Antara Norma Islam Dan Norma Lokal Dalam Pembentukan Karakter: (Konteks Sulawesi Selatan). Pada bab ini difokuskan pada Syariat Islam: Antara idealita dan realita, Islam dan Budaya Setempat, Antara Tradisi dan Moral, Karakteristik Norma Islam, Bentukbentuk Norma dalam Islam dan Sumber-sumber Moral dalam Islam serta Siriq sebagai Sebuah Norma Lokal

Di Bab VII ini pembahasan berkaitan dengan Pendidikan Tentang Ketrampilan Bagi Remaja Menurut Ajaran Islam, Pemahaman Petunjuk Nabi tentang Ketrampilan, Aplikasi Petunjuk Nabi tentang Ketrampilan serta Implementasi ketrampilan dalam berbagai aspek.

Pembahasan Bab VIII merupakan bahasan terakhir Pendidikan Karakter Pada Anak Usia Dini: Upaya Membentuk Manusia Sempurna. Bab ini membahas mengenai Pendahuluan, selanjutnya tentang Pendidikan Anak Usia Dini dan terakhir mengenai Insan Kamil: Tujuan dari Penciptaan Manusia.

Samata, September 2020 Penulis,

Wahyuddin

# **DAFTAR ISI**

| SAM                                        | BUTAN REKTORiii                                                         |  |  |  |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| KAT                                        | A PENGANTARv                                                            |  |  |  |
| DAF                                        | ΓAR ISIvii                                                              |  |  |  |
| BAB                                        | I PENDIDIKAN UNTUK SEUMUR HIDUP:                                        |  |  |  |
| Pers                                       | pektif Islam1                                                           |  |  |  |
| A.                                         | Pendahuluan1                                                            |  |  |  |
| B.                                         | Konsep Pendidikan Seumur Hidup3                                         |  |  |  |
| C.<br>da                                   | Aplikasi Pendidikan Seumur Hidup (Tinjauan umum<br>n Perspektif Islam)9 |  |  |  |
| D.                                         | Penutup17                                                               |  |  |  |
| BAB II PENDIDIKAN KARAKTER:                |                                                                         |  |  |  |
| Men                                        | ciptakan Manusia Melalui Spritualisme19                                 |  |  |  |
| A.                                         | Pentingnya Membangun Pendidikan19                                       |  |  |  |
| B.                                         | Spritualitas: Menumbuhkan Karakter Masyarakat 21                        |  |  |  |
| C.                                         | Kesadaran terhadap Jati Diri23                                          |  |  |  |
| D.                                         | Pendidikan Islam dan Pendidikan Ruhani25                                |  |  |  |
| BAB III PROBLEMATIKA PENDIDIKAN KARAKTER28 |                                                                         |  |  |  |
| A.                                         | Pengertian Karakter28                                                   |  |  |  |
| B.                                         | Hubungan Karakter dengan Akhlak dalam Islam 33                          |  |  |  |
| C.                                         | Internalisasi Nilai Islam dan Pembentukan Karakter. 38                  |  |  |  |
| BAB                                        | IV URGENSI PENDIDIKAN KARAKTER                                          |  |  |  |
| DAL                                        | AM KEHIDUPAN42                                                          |  |  |  |
| A.                                         | Pendahuluan42                                                           |  |  |  |
| B.                                         | Pendidikan Moral: Dasar Pedidikan Karakter44                            |  |  |  |

| C.                                                                                                          | Metodologi Pendidikan Karakter57                        |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|--|--|--|
| D.                                                                                                          | Pendidikan Karakter dalam Bernegara64                   |  |  |  |
| BAB V PENGHARGAAN TERHADAP KERAGAMAN SEBAGAI IMPELEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER67                            |                                                         |  |  |  |
| A.                                                                                                          | Pendahuluan67                                           |  |  |  |
| B.                                                                                                          | Pengertian Multikultural72                              |  |  |  |
| C.                                                                                                          | Multikulturalisme Sebagai Wacana Sosial Keagamaan<br>74 |  |  |  |
|                                                                                                             | Multikultural dalam Hubungannya dengan Pendidikan ama76 |  |  |  |
| BAB VI HUBUNGAN ANTARA NORMA ISLAM DAN NORMA LOKAL DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER: (Konteks Sulawesi Selatan)78 |                                                         |  |  |  |
|                                                                                                             | Syariat Islam: Antara idealita dan realita78            |  |  |  |
|                                                                                                             | Islam dan Budaya Setempat79                             |  |  |  |
| Б.<br>С.                                                                                                    | •                                                       |  |  |  |
| D.                                                                                                          |                                                         |  |  |  |
| Б.<br>Е.                                                                                                    | Bentuk-bentuk Norma dalam Islam91                       |  |  |  |
| F.                                                                                                          | Sumber-sumber Moral dalam Islam98                       |  |  |  |
|                                                                                                             |                                                         |  |  |  |
|                                                                                                             | Siriq sebagai Sebuah Norma Lokal102                     |  |  |  |
| BAB VII PENDIDIKAN TENTANG KETRAMPILAN                                                                      |                                                         |  |  |  |
|                                                                                                             | REMAJA MENURUT AJARAN ISLAM 107                         |  |  |  |
|                                                                                                             | Pemahaman Petunjuk Nabi tentang Ketrampilan108          |  |  |  |
|                                                                                                             | Aplikasi Petunjuk Nabi tentang Ketrampilan115           |  |  |  |
|                                                                                                             | Implementasi ketrampilan dalam berbagai aspek119        |  |  |  |
| BAB VIII PENDIDIKAN KARAKTER PADA ANAK USIA DINI: Upaya Membentuk Manusia Sempurna 129                      |                                                         |  |  |  |
| A.                                                                                                          | Pendahuluan129                                          |  |  |  |
| В.                                                                                                          | Pendidikan Anak Usia Dini131                            |  |  |  |

| C.   | Insan Kamil: Tujuan dari Penciptaan Manusia | 144 |
|------|---------------------------------------------|-----|
| DAF  | TAR ISI                                     | 154 |
| BIOG | GRAFI                                       | 159 |



# PENDIDIKAN UNTUK SEUMUR HIDUP: Perspektif Islam

#### A. Pendahuluan

lalah satu sarana yang efektif untuk membina dan mengembangkan manusia dalam masyarakat adalah pendidikan yang teratur, rapi, berdaya guna, dan Oleh karena itu, pendidikan berhasil guna. harus dimasyarakatkan diupayakan dan untuk mampu memanusiakan Dengan kata manusia. lain, proses pendidikan diharapkan mampu membentuk dan menjadikan manusia sebagai hamba yang secara ikhlas mengabdi kepada Allah swt, yang pada gilirannya akan terbentuk di dalam

dirinya terdapat dimensi kehambaan dan dimensi kekhalifahan.

Dimensi kehambaan manusia adalah sebagai 'Abdullah¹ yang harus mengabdi dengan tunduk, taat dan patuh terhadap segala bentuk perintah Allah Swt, sedangkan dimensi kekhalifahan adalah sebagai khalifatullah² yang diharapkan mampu memakmurkan alam raya ini sebagai ciptaan-Nya yang memang dipersiapkan untuk kehidupan manusia itu sendiri. Dengan demikian, pengabdian manusia sebagai khalifah Tuhan di atas dunia.

Agar tugas pengabdian dan kekhalifahan tersebut dapat terlaksana dengan baik, maka manusia diharapkan mampu mengembangkan kreatifitas dan potensi pada dirinya melalui proses pendidikan. Hal ini berarti bahwa setiap manusia hams senantiasa mengaktifkan dirinya dalam dunia pendidikan di mana dan kapan pun tanpa dibatasi ruang dan waktu yang mengitarinya. Sehubungan dengan hal tersebut, maka pendidikan seumur hidup memiliki arti penting.

Dengan konsep pendidikan seumur hidup, maka pendidikan masa di sekolah bukanlah satu-satunya masa setiap orang untuk belajar, melainkan hanya sebagian dari waktu belajar yang akan berlangsung seumur hidup. Pada sisi lain konsep pendidikan seumur hidup merumuskan asas bahwa pendidikan adalah proses yang terus menerus (kontinyu) berlangsung mulai dari bayi sampai meninggal dunia. Dalam tataran aplikasinya, maka pendidikan seumur hidup tersebut, tentu ditujukan kepada siapa saja, tanpa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Q.S. al-Zariyat (51): 56

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Q.S. al-Baqarah (2): 30

mengenal batas usia dan jenis kelamin, yakni anak-anak maupun orang dewasa, laki-laki maupun perempuan.

Menurut Zakiah Daradjat bahwa dalam perspektif Islam, pendidikan seumur hidup adalah berlangsung selama hidup dan tujuan akhirnya terdapat pada waktu hidup di dunia ini telah berakhir pula.<sup>3</sup> Artinya, Islam mengajarkan agar penganutnya dalam mengarungi hidup dan kehidupannya pada dasarnya harus senantiasa terlibat dalam kegiatan belajar, baik secara informal, formal, dan nonformal, secara berkesinambungan.

Secara informal, ia harus mendapatkan pendidikan dalam lingkungan keluarga, secara formal ia harus aktif pendidikan dalam lingkungan sekolah, dan secara nonformal ia harus mengikuti pendidikan dalam lingkungan masyarakat. Ketiga lingkungan pendidikan ini, merupakan lembaga pelaksana pendidikan seumur hidup yang saling terkait antara satu dengan yang lainnya.

Berdasarkan uraian di atas, dapat dipahami bahwa pembahasan tentang pendidikan seumur hidup menjadi penting untuk dikaji secara cermat dan mendalam.

### B. Konsep Pendidikan Seumur Hidup

Term "konsep" berarti; pengertian, pendapat, paham, dan rancangan yang telah ada dalam pikiran.<sup>4</sup> Sedangkan pendidikan adalah proses bimbingan dalam upaya pembentukan akhlak mulia dengan tidak melupakan kemajuan duniawi dan ilmu pengetahuan yang berguna

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Zakiah Daradjat, et. all, Ilmu Pendidikan Islam (Get. Ill; Jakarta: Bumi Aksara, 1992), h. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, Edisi II; (Get. I; Jakarta: Balai Pustaka, 1991), h. 456.

untuk perseorangan dan kemasyarakatan.<sup>5</sup> Mengenai pengertian seumur hidup adalah perjalanan manusia seumur hidup (lifelong)?<sup>6</sup> Dengan demikian, konsep pendidikan seumur hidup yang dimaksud di sini adalah rancangan atau gagasan tentang proses pembimbingan manusia yang terus berlangsung selama ia hidup.

Konsep pendidikan seumur hidup yang disebutkan di atas, sejalan dengan salah satu adegium *masyhur* yang dikemukakan para ahli hikmah (أطلبو االعممن إلى اللحدوه) tuntutlah ilmu mulai dari ayunan sampai ke liang lahat). Konsep inilah, lahir beberapa istilah yang mengacu pada termininologi pendidikan seumur hidup. yakni dalam International Dictionary of Education dikatakan bahwa pendidikan seumur hidup tiada lain pendidikan orang dewasa (adult education), pendidikan (educational permanent) permanen atau pendidikan berulang *(recurrent education).*<sup>8</sup> Istilah-istilah ini, kemudian terkonsep secara redaksional dalam istilah *life long* education atau life long integrated education. Dengan konsep seperti ini, maka pendidikan seumur hidup berarti bahwa manusia mengalami proses pendidikan secara

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Bahaking Rama, Sejarah Pendidikan Islam; Pertumbuhan dan Perkembangan Hingga Masa Khulafaurrasyidin (Get. I; Jakarta: Paradotama Wiragemilang, 2002), h. 8. Lihat juga H. Mappanganro, Implementasi Pendidikan Islam di Sekolah (Get.I; Ujung Pandang: Yayasan Ahkam, 1996), h. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Redja Mudyahardjo, *Filsafat Ilmu Pendidikan* (Get. III; Bandung: Remaja Rosda Karya, 2004), h. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Ishaq Ahmad Farhan, *al-Tarbiyah al-Islamiyah bayn al-Asalah wa al-Ma'asirah* (Get. II; t.tp: Dar al-Furqan, 1983), h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Tery Page, et. all, International Dictionary of Education (Camridge: The MIT Press, 1980), h. 206.

berkesinambungan, atau secara terus menerus dan kontinyu, serta berlangsung sampai ajalnya tiba.

Redja Mudyahardjo menjelaskan bahwa hidup (*life*) mempunyai tiga komponen yang saling berhubungan satu dengan lainnya, yaitu individu; masyarakat; dan lingkungan fisik. Perjalanan manusia seumur hidup (*lifelong*) mengandung perkembangan dan perubahan yang juga mencakup tiga komponen yakni;

- 1. Tahap-tahap perkembangan individu, meliputi; masa balita, masa kanak-kanak, masa sekolah, masa remaja, dan masa dewasa;
- 2. Peranan-peranan sosial yang umum dan unik dalam kehidupan, yang berbeda-beda di setiap lingkungan hidup; dan
- 3. Aspek-aspek perkembangan kepribadian, meliputi; fisik, mental, sosial, dan emosional.<sup>9</sup>

Lebih lanjut para pakar pendidikan merumuskan bahwa pendidikan yang tertuju pada pencapaian perkembangan perubahan individu dan secara utuh, yang berlangsung dalam kehidupan, terbangun atas tiga komponen, yaitu; landasan pendidikan; isi pendidikan, dan cara-cara pendidikan.

## 1) Landasan Pendidikan

Landasan pendidikan atau *foundations of education,* yakni landasan pemikiran bahwa pendidikan seumur hidup itu penting, di antaranya sebagai berikut:

 a. Landasan sosiologis, yakni karena adanya gejala bahwa anak-anak kurang mendapat pendidikan sekolah, putus sekolah atau tidak bersekolah sama

<sup>9</sup>Redja Mudyahardjo, loc. cit.

sekali.<sup>10</sup> Dengan demikian, pendidikan seumur hidup merupakan pemecahan atas masalah tersebut.

- b. Landasan ekonomis, yakni cara paling efektif untuk keluar dari lingkungan kemelaratan menvebabkan kebodohan. dan kehodohan menvebabkan kemelataran.<sup>11</sup> Dengan demikian pendidikan hidup memungkinkan seumur seseorang untuk meningkatkan produktivitas. memelihara dan mengembangkan sumber-sumber dimiliki. memungkinkan hidup yang lingkungan yang lebih menyenangkan, sehat, dan memiliki motivasi dalam mengasuh, serta mendidik secara tepat.
- c. Landasan politis, yakni adanya kesadaran tentang pentingnya hak milik, dan memahami fungsi pemerintah.<sup>12</sup> Dengan demikian, pendidikan seumur hidup terutama masalah pendidikan kewarganegaraan perlu diberikan kepada setiap orang.
- d. Landasan ideologis, yakni adanya kesadaran bahwa semua manusia di-lahirkan ke dunia mempunyai hak yang sama, khususnya hak untuk mendapatkan pendidikan dan pengetahuan serta keterampilan.<sup>13</sup> Dengan landasan seperti ini, maka pendidikan seumur hidup akan memungkinkan seseorang

<sup>11</sup>lbid. Lihat dan bandingkan dengan H. Fuad Ihsan, *Dasar-dasar Kependidikan* (Get. I; Jakarta: Rineka Cipta, 1997), h. 44.

 $<sup>^{10}</sup>Ibid$ 

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>H. Fuad Ihsan, ibid., h. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>*Ibid.*, h. 44.

- mengembangkan potensinya sesuai dengan kebutuhan hidupnya.
- e. Landasan teknologis, yakni adanya eksplosit ilmu pengetahuan dan teknologi terutama di negara berkembang, sehingga perlu memperbaharui pengetahuan dan keterampilan seperti yang dilakukan oleh negara maju.<sup>14</sup>
- f. Landasan psikologis dan pedagogis, yakni dengan perkembangan yang pesat mempunyai pengaruh besar terhadap konsep, teknik dan metode pendidikan, selain itu, perkembangan tersebut menyebabkan makin luas, dan kompleksnya ilmu pengetahuan. Akibatnya, tidak mungkin lagi diseluruhnya kepada peserta didik aiarkan di sekolah.15 demikian, di Dengan pendidikan lingkungan sekolah hendaknya memotivasi peserta didik untuk belajar terus menerus sepanjang hidupnya.

#### 2) Isi Pendidikan

Isi pendidikan atau *contents of education* berkenaan dengan persediaan kultural yang berupa pengetahuan manusia serta perkembangan pengetahuan baru dan keusangan pengetahuan.<sup>16</sup> Ini berarti bahwa materi-materi yang diajarkan dalam proses pembelajaran pada pendidikan seumur hidup, harus didesain secara efektif sesuai dengan perkembangan zaman.

<sup>14</sup>*Ibid.*, h. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Lihat H. Zahara Idris, *Pengantar Pendidikan* (Jakarta: PT. Gramedia Widiasarana Indonesia, t.th), h. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Redja Mudyahardjo, loc. cit.

#### 3) Cara-cara Pendidikan

Cara-cara pendidikan atau *means of education* adalah berkenaan dengan cara-cara komunikasi verbal nonverbal, alat-alat bantu belajar mengajar baru, dan sebagainya. Komunikasi verbal dan nonverbal terletak pada kemampuan head, heart dan hand. Sedangkan alat-alat sepenuhnya diserahkan pendidikan pada masvarakat dengan keadaan yang bervariasi, dari keadaan yang sederhana sampai keadaan vang dapat memenuhi persyaratan.<sup>17</sup>

Dengan merujuk pada komponen-komponen pendidikan seumur hidup sebagaimana yang telah diuraikan sebelumnya, maka pendidikan seumur hidup dikenal beberapa konsep/kunci, yakni; konsep pendidikan sumur hidup itu sendiri; konsep belajar seumur hidup; dan kurikulum yang membantu pendidikan seumur hidup.

Konsep pendidikan sumur hidup itu sendiri adalah pendidikan seumur hidup diartikan sebagai tujuan atau ide pengorganisasian formal untuk dan penstrukturan pengalaman-pengalaman pendidikan. Hal ini berarti pendidikan akan meliputi seluruh rentangan usia, yakni usia paling muda sampai usia paling tua dan adanya basis institusi yang amat berbeda dengan basis yang melandasi persekolahan konsensional.

Selanjutnya, konsep belajar seumur hidup berarti pelajar karena respons terhadap keinginan yang didasari untuk belajar dan angan-angan pendidikan menyediakan kondisi-kondisi yang membantu belajar. Jadi, istilah belajar

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>*lbid.*, uraian lebih lanjut, lihat H. M. Arifin, Filsafat *Pendidikan Islam* (Get. VI; Jakarta: Bumi Aksara, 2000), h. 57.

ini merupakan kegiatan yang dikelola walaupun tanpa organisasi sekolah dan kegiatan ini justru mengarah pada penyelenggaraan asas pendidikan seumur hidup.

Sedangkan konsep pelajar seumur hidup adalah orangorang yang sadar tentang diri mereka sebagai pelajar seumur hidup, melihat belajar baru sebagai cara yang logis untuk mengatasi problema dan terdorong untuk belajar di seluruh tingkat usia dan menerima tantangan dan perubahan seumur hidup sebagai pemberi kesempatan untuk belajar baru. Dalam keadaan demikian, perlu adanya sistem pendidikan yang bertujuan membantu perkembangan orang-orang secara sadar dan sistemik merespon untuk beradaptasi dengan lingkungan mereka.

Mengenai kurikulum yang membantu pendidikan seumur adalah bahwa kurikulum didesain atas dasar prinsip pendidikan seumur hidup betul-betul telah menghasilkan pelajar seumur hidup secara berurutan melaksanakan belajar seumur hidup. Kurikulum yang demikian, merupakan kurikulum praktis untuk mencapai tujuan pendidikan dan mengimplementasikan prinsip-prinsip pendidikan seumur hidup.

Gambaran pendidikan sebagai proses dinamis yang berawal pada kondisi aktual dari orang yang belajar dan lingkungannya menuju kondisi ideal dan konsep pendidikan seumur hidup tidaklah jauh berbeda. Sosok ilmu pendidikan dewasa ini, tidak terdiri dari satu ilmu, tetapi mencakup sejumlah cabang ilmu pendidikan.

# C. Aplikasi Pendidikan Seumur Hidup (Tinjauan umum dan Perspektif Islam)

Aplikasi dapat berarti implementasi, pelaksanaan atau penetapan dan dapat pula berarti aktualisasi atau

sosialisasi.<sup>18</sup> Pengertian tersebut, maka aplikasi pendidikan seumur hidup yang dimaksudkan oleh penulis adalah wujud penerapan pendidikan seumur hidup.

Dalam *Undang-undang Sisdiknas Tahun 2003* dinyatakan bahwa pendidikan yang diselenggarakan di sekolah merupakan jalur formal, sedangkan pendidikan yang diselenggarakan di masyarakat merupakan jalur nonformal, dan pendidikan yang diselenggarakan di keluarga merupakan jalur informal.<sup>19</sup>

Selanjutnya, pada pasal 10 ayat 1 dalam Undangundang tersebut di dijelaskan bahwa penerapan pendidikan ada yang dilaksanakan di sekolah dan di luar sekolah.<sup>20</sup> Sehubungan dengan hal tersebut, maka Fuad Ihsan menyatakan bahwa dalam konsep pendidikan seumur hidup pendidikan sekolah, pendidikan luar sekolah yang dilembagakan, dan yang tidak dilembagakan saling mengisi dan saling memperkuat.<sup>21</sup>

Pendidikan luar sekolah yang tidak dilembagakan adalah proses pendidikan yang diperoleh seseorang dari pengalaman sehari-hari dengan sadar atau tidak sadar, pada umumnya tidak teratur dan tidak sistematis, sejak seseorang lahir sampai mati, seperti di dalam lingkungan keluarga. Walaupun demikian pengaruhnya sangat besar, karena di lingkungan keluargalah pertama kali anak dipelihara,

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, *op. cit.*, h. 902.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Tim Perumus Fokus Media, *Undang-undang RI No. 20 tahun* 2003 *Sistem Pendidikan Nasional* (Bandung: Fokusraedia, 2003), h. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>lbid., h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Fuad Ihsan, op. cit., h. 41.

dibesarkan, dan menerima sejumlah nilai serta norma yang ditanamkan kepadanya.

Pada sisi lain, pendidikan keluarga juga turut memberi pengaruh terhadap proses pertumbuhan dan perkembangan anak dalam segala hal, dan termasuk di dalamnya memberi pengaruh terhadap motivasi belajar anak sampai akhir hayatnya. Terkait dengan ini, Wlodkowski dan Jaynes menyatakan bahwa "para orang tua hendaknya tampil sebagai faktor pemberi pengaruh utama bagi motivasi belajar anak".<sup>22</sup>

Sejalan dengan kepentingan dan masa depan anakanak, maka orang tua mereka menyekolahkannya dan karena itu pendidikan di sekolah adalah termasuk rangkaian pendidikan seumur hidup. Sistem pendidikan di sekolah, teratur, sistematis, mempunyai jenjang dan dibagi dalam waktu-waktu tertentu yang berlangsung sejak pada taman kanak-kanak sampai perguruan tinggi.<sup>23</sup> Pendidikan di sekolah sangat strategis untuk membina peserta didik dalam menghadapi masa-masa selanjutnya, sampai peserta didik tersebut berumur uzur.

Selain kedua lingkungan pendidikan seumur yang telah disebutkan, *maka* lingkungan pendidikan seumur hidup yang juga signifikan kedudukannya adalah pendidikan luar sekolah yang dilembagakan, yakni semua bentuk pendidikan yang diselenggarakan dengan sengaja, tertib, terarah dan berencana di luar kegiatan persekolahan.<sup>24</sup> Dalam hal ini,

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Raymond Wlodkowski J dan Judith H. Jaynes, *Eager to Learn*, diterjemahkan oleh M. Chairul Annam dengan judul, *Motivasi Belajar* (Jakarta: Cerdas Pustaka, 2004), h. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Fuad Ihsan, op. cit., h. 42.

 $<sup>^{24}</sup>lbid$ 

tenaga pengajar, fasilitas, cara penyampaian, dan waktu yang dipakai, serta komponen-komponen lainnya disesuaikan dengan keadaan peserta, atau peserta didik supaya mendapatkan hasil yang memuaskan.

Lembaga pendidikan luar sekolah yang dilembagakan secara formal seperti kursus-kursus ketarampilan dan jasa, panti latihan kerja, pusat latihan kejuruan, sistem magang dan selainnya.<sup>25</sup> Sedangkan lembaga pendidikan vang dilembagakan secara informal seperti pengajian-pengajian dalam bentuk majelis taklim, ceramah agama di mesjid-mesjid dan sebagainya.26 Kedua bentuk pendidikan luar sekolah tersebut nampaknya feleksibel. Dalam hal ini, khusus pendidikan di luar sekolah yang dilembagakan secara formal bisa saja diikuti oleh siapapun yang dapat belajar lebih lanjut berdasarkan keterampilan yang dimilikinya. Sedangkan pendidikan luar sekolah dilembagakan secara informal yang memungkinkan untuk diikuti oleh siapa pun yang mau belajar tanpa terikat dengan keterampilan yang dimilikinya, dan seringkali tanpa dipungut biaya untuk mengikutinya.

Selanjutnya, aplikasi pendidikan seumur hidup dalam artian sosialisasi pendidikan seumur hidup, pada umumnya diarahkan pada anak-anak dan orang-orang dewasa dan dalam rangka penambahan pengetahuan dan keterampilan mereka yang sangat dibutuhkan di dalam hidup.

Pendidikan seumur hidup bagi anak, sangatlah penting untuk memperoleh perhatian. Proses pendidikannya

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Abu Ahmadi, et. al, llmu Pendidikan (Cet.I; Jakarta: Rineka Cipta, 1991), h. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Uraian lebih lanjut, lihat Nurul Huda, *et. all., Pedoman Majelis ta'lim* (Jakarta: Proyek Penerangan dan Bimbingan Dakwah Khotbah Agama Islam Pusat, 1984), h. 5.

menekankan pada metodologi yang mengajar, oleh karena pada dasarnya pada diri anak harus tertanam kunci belajar, motivasi belajar dan kepribadian belajar yang kuat. Program kegiatan disusun mulai peningkatan kecakapan baca tulis, keterampilan dasar dan mempertinggi daya pikir anak, sehingga memungkinkan anak terbiasa untuk belajar, berpikir kritis dan mempunyai pandangan kehidupan yang dicita-citakan pada masa yang akan datang.<sup>27</sup> Sedangkan pendidikan seumur hidup bagi orang dewasa adalah dalam rangka pemenuhan "self interest" yang merupakan tuntunan hidup mereka sepanjang masa.<sup>28</sup> Di antara *self interest* tersebut, kebutuhan akan baca tulis bagi mereka umumnya dan latihan keterampilan bagi para pekerja, sangat membantu mereka untuk menghadapi situasi dan persoalan-persoalan penting yang merupakan kunci keberhasilan.

Dalam perspektif Islam, aplikasi pendidikan seumur hidup tersebut adalah berdasarkan fase-fase perkembangan manusia itu sendiri. Artinya, proses pendidikan itu disesuaikan dengan pola dan waktu, serta irama perkembangan yang dialami oleh seseorang sampai akhir hayatnya, yakni;

# 1) Masa *al-Janin* (usia dalam kandungan)

Masa *al-Jauin,* tingkat anak yang berada dalam kandungan dan adanya kehidupan setelah adanya roh dari Allah swt.<sup>29</sup> Pada usia 4 bulan, pendidikan dapat diterapkan dengan istilah "pranatal" atau juga dapat dilakukan sebelum

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Sulaiman Yusuf, *Konsep Dasar* Pendidikan *Luar Sekolah* (Jakarta: Bumi Aksara, 1999), h. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Fuad Ihsan, op. cit., h. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Lihat Zainuddin *et. al., Seluk Beluk* Pendidikan *dari al-Ghazali* (Get. I; Jakarta: Bumi Aksara, 1991), h. 69.

menjadi janin yang disebut dengan pendidikan "pra konsepsi". Karena itu, ibu sebagai orang tua yang mengandung anak, hendaklah mempersiapkan kondisinya fisik maupun psikisnya, sebab sangat menentukan dan berpengaruh terhadap proses kelahiran anak nanti. Selain konsumsi makanan dan ketenangan emosional ibu juga perlu dijaga (ketenangannya).

# 2) Masa bayi (usia 0-2 tahun)

Pada tahap ini, orang belum memiliki kesadaran dan dava intelektual, ia hanya mampu menerima rangsangan yang bersifat biologis dan psikologis melalui air susu ibunya. Olehnya itu, dalam fase ini belum dapat diterapkan interaksi edukatif secara langsung (direct), karena itu proses edukasi dapat dilakukan menurut Islam adalah memberi adzan di telinga kanan dan igomah di telinga kiri ketika baru lahir,30 memberi nama yang baik ketika diagigah.31 Jadi, fase harihari pertama dan minggu-minggu pertama dari kelahirannya, sudah mesti diperkenalkan kalimat tauhid, selanjutnya memberi nama yang bernuansa islami.

#### 3) Masa kanak-kanak (usia 2-12 tahun)

Pada fase ini, seseorang mulai memiliki potensipotensi biologis, paedagogis. Oleh karena itu, mulailah diperlukan adanya pembinaan, pelatihan, bimbingan, pengajaran dan pendidikan yang disesuaikan dengan bakat

<sup>30</sup>Demikian maksud hadis yang dinyatakan oleh Aisyah ra" رايت Hadis tersebut termaktub dalam سول الشصلي الشعليه وسلمأذن في أذن الحسن يمنوي اقمه يسري Abu Abu Dawud Sulaiman ibn al-Asy'as al-Sijistaniy, *Sunan Abu Dawud*, juz IV (Beirut: Dar al-Fikr, 1968), h. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Demikian maksud hadis dari Anas bin Malik yang menyatakan "قال النبي صلي الله عله وسلم: الغلم يعقى عنه يوم السابع و يماط عنه لأذى" Hadis tersebut termaktub dalam *ibid.*, juz II; 89.

dan minat atau fitrahnya.<sup>32</sup> Dalam hal ini, ketika berumur enam tahun hendaklah dipisahkan dari tempat tidurnya<sup>33</sup> dan memerintahkan untuk salat ketika berumur tujuh tahun.<sup>34</sup> Proses pembinaan dan pelatihan lebih efektif lagi bila pada usia tujuh tahun disekolahkan pada Sekolah Dasar. Hal tersebut dikarenakan pada fase ini, seseorang mulai aktif dan mampu memfungsikan potensi-potensi indranya walaupun masih pada taraf pemula.

#### 4) Masa puber (usia 12-20 tahun)

Pada tahap ini, seseorang mengalami perubahan biologis yang drastis, postur tubuh hampir menyamai orang dewasa walaupun taraf kematangan jiwanya belum mengimbanginya. Pada tahap ini, seseorang mengalami masa transisi, masa yang menuntut seseorang untuk hidup dalam kebimbangan, antara norma masyarakat yang telah melembaga agaknya tidak cocok dengan pergaulan hidupnya sehari-hari, sehingga ia ingin melepaskan diri dari belenggu norma dan susila masyarakat untuk mencari jati dirinya, ia ingin hidup sebagai orang dewasa, diakui, dan dihargai, tetapi aktivitas yang dilakukan masih penuh kekanak-kanakan, sehingga acapkali orang tua masih mengikat dan membatasi kehidupannya agar nantinya dapat mewarisi dan

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Demikian maksud QS. al-Rum (30):30 yang menyatakan فطرة الشَّالتي فطر الناس عليها "

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Demikian maksud hadis dari Anas bin Malik (sambungan hadis terdahulu) yang menyatakan "فإذابلغستسنين عز ل فر اشه" Hadis tersebut termaktub dalam Abu Dawud, *loc. cit.* 

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Demikian maksud QS. al-Rum (30):30 yang menyatakan "مرواو لادكم بالصلوة وهم ابناعسنين و اضر بو هم عايها و هم ابناء عسر hadis tersebut termaktub dalam ibid.. h. 90

mengembangkan hasil yang diperoleh orang tuanya. Proses edukasi fase puber ini, hendaknya dididik mental dan jasmaninya misalnya mendidik dalam bidang olahraga<sup>35</sup> dan memberikan suatu model yang Islami, sehingga ia mampu hidup "remaja" di tengah-tengah masyarakat tanpa meninggalkan nilai-nilai normatisisme Islam.

#### 5) Masa kematangan (usia 20,30)

Pada tahap ini, seseorang telah beranjak dalam proses pendewasaan, mereka sudah mempunyai kematangan dalam bertindak, bersikap, dan mengambil keputusan untuk menentukan masa depannya sendiri. Oleh karena itu, proses edukasi dapat dilakukan dengan memberi pertimbangan dalam menentukan teman hidupnya<sup>36</sup> yang memiliki ciri *mukafaah* (ideal) dalam aspek agama, ekonomi, sosial, dan sebagainya.

Pada fase ini pencarian teman hidup bagi seseorang sekaligus membawanya ke pelaminan, karena nantinya ia akan membetuk rumah tangga sendiri yang dapat mengatur kehidupannya secara bertanggung jawab.

## 6) Masa kedewasaan (usia 30- ...sampai akhir hayat)

Pada tahap ini, seseorang telah berasimilasi dalam dunia kedewasaan dan telah menemukan jati dirinya yang hakiki, sehingga tindakannya penuh dengan kebijaksanaan

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Demikian maksud sabda Nabi saw. "علموااو لادكمبالرماح اصباح" Hadis tersebut dikutip dari Ahmad al-Hasyimiy, *Mukhtar Ahadits al-Nabawiy* (Mesir: Makatbah al-Tijariyyah, t.th.), h. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Demikian maksud hadis yang menyatakan "يامعشر الشباب من استطاع منكم الباعتفليتزوج" Hadis tersebut termaktub dalam kitab Ibn Hajar al-Asqalaniy, Bulug al-Maram min Adillat al-Ahkam (t.t.: Maktab Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyah, t.th.), h.200.

yang mampu memberi naungan dan perlindungan bagi orang lain. Proses edukasi dapat dilakukan dengan cara mengingatkan agar mereka lebih memperbanyak amal-amal shalih.<sup>37</sup> Serta mengingatkan bahwa harta dan anak yang dimiliki agar selalu didarmabaktikan kepada agama, negara dan masyarakat sebelum menjelang hayatnya.<sup>38</sup>

Menurut ajaran Islam menuntut ilmu itu wajib,<sup>39</sup> karena selain ilmu itu berkembang secara pesat dan takkan habis dikaji maka pendidikan seumur hidup merupakan kewajiban bagi setiap muslim. Pada sisi lain, karena Islam juga memang mendambakan umatnya betul-betul tidak berhenti belajar dan memulainya sedini mungkin.

Berdasar pada uraian-uraian di atas, maka dapat dirumuskan bahwa pendidikan seumur hidup adalah suatu keharusan, dan dalam perspektif merupakan suatu kewajiban. Pendidikan seumur hidup tersebut, bisa di lingkungan rumah tangga, di lingkungan sekolah/madrasah, bisa pula di luar sekolah atau mayarakat, selain itu dapat dilaksanakan di tempat-tempat ibadah. Oleh karena itu, rumah tempat ibadah bisa dijadikan sebagai penopang teraplikasinya konsep pendidikan seumur hidup.

## D. Penutup

Berdasarkan pada pembahasan yang telah diuraikan sebelumnya, maka penulis dapat menyimpulkan bahwa, *pertama*, pendidikan seumur hidup adalah *life long education* atau *life long integrated education*, yakni proses

<sup>37</sup>Demikian maksud QS. al-Maidah (5): 48 "فاستبقو اللخيرات "

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Lihat Zainuddin et. al., loc cit.

<sup>&</sup>quot;طلب العلم فريضة على كل مسلم و مسلمة "Dalam hadis dikatakan"

pendidikan yang dilakukan oleh setiap individu secara berkesinambungan. atau secara terus menerus kontinyu, serta berlangsung sampai ajalnya tiba. Pendidikan seumur hidup tersebut terdiri atas tiga komponen, yaitu; landasan-landasan pendidikan; isi pendidikan, dan cara-cara pendidikan. Ketiga komponen ini, melahirkan konsep kunci tentang pendidikan seumur hidup, yakni; konsep pendidikan sumur hidup itu sendiri; konsep belajar seumur hidup; seumur hidup: dan kurikulum yang konsep pelajar membantu pendidikan seumur hidup. Aplikasi pendidikan seumur hidup adalah proses pendidikan seumur hidup melalui pendidikan sekolah, proses pendidikan luar sekolah vang dilembagakan, dan yang tidak dilembagakan.

*Kedua*, aplikasi pendidikan seumur hidup dalam artian sosialisasi pendidikan seumur hidup, pada umumnya diarahkan pada anak-anak dan orang-orang dewasa dan dalam rangka penambahan pengetahuan dan keterampilan mereka yang sangat dibutuhkan di dalam hidup. Dalam perspektif Islam, aplikasi pendidikan seumur hidup tersebut adalah berdasarkan fase-fase perkembangan manusia itu sendiri. Artinya, proses pendidikan itu disesuaikan dengan pola dan tempo, serta irama perkembangan yang dialami oleh seseorang mulai sejak masa kecilnya sampai akhir hayatnya.



# PENDIDIKAN KARAKTER: Menciptakan Manusia Melalui Spritualisme

# A. Pentingnya Membangun Pendidikan

dalah sebuah keniscayaan bahwa manusia adalah makhluk yang mutlak hidup dengan sesamanya. Ia membutuhkan bantuan dan kerjasama dengan yang lain agar tercipta tujuan-tujuan hidup yang diinginkannya (zoon politicon). Tetapi dibalik itu, kelompok manusia yang terikat dalam suatu komunitas tertentu, mestilah menerima keragaman atas tujuan-tujuan hidup yang ingin dicapai, baik secara personal maupun kelompok.

Dalam kerangka kemajemukan, masyarakat tidak membeda-bedakan lagi apiliasi politik, agama, suku dan bahkan asal keturunan seorang manusia. Sebab seseorang dihargai atas upaya kreatifitas dan keberhasilan yang ditunjukkannya demi kesejahteraan rakyat. Kamajemukan masyarakat Indonesia tercermin dalam aneka ragam kelompok masyarakat dan anutan agamanya. Tetapi meskipun demikian, kesadaran akan kemajemukan tidak bisa diabaikan begitu saja, sebab ia bisa menjadi pemicu konplik horizontal di masyarakat. Salah satu cara untuk memberi pemahaman tentang kemajemukan adalah melalui pendidikan yang baik.

Pengalaman menunjukkan bahwa wilayah-wilayah tertentu dianggap berhasil adalah karena faktor pendidikan yang maju. Kita bisa bercermin kepada negara-negara seperti Singapura, Australia dan bahkan Malaysia dianggap sebagai kiblat karena kualitas pendidikan yang maju. Di Indonesia kita mengenal Daerah Istimewa Yogyakarta (DIY), karena menjadi salah satu ikon pendidikan yang berkualitas. Sebuah teori mengatakan bahwa semakin maju pendidikan, maka semakin maju pula suatu masyarakat, karena dalam sektor pendidikan, pastilah mencakup peningkatan ekonomi, sosial, budaya dan pariwisata suatu masyarakat.

Sebagian pemimpin, terutama di daerah, kurang berminat untuk berinvestasi dalam bidang pendidikan. Boleh jadi alasannya karena keuntungan material berinvestasi dalam pendidikan tidak begitu dirasakan dibandingkan dengan sektor ekonomi. Padahal, ketika investasi di bidang pendidikan berhasil, maka kita akan mendapatkan kualitas sumber daya manusia yang baik. Dengan adanya kualitas sumber daya manusia yang baik dan berkarakter, maka mestilah kemajuan suatu daerah akan

dapat tercapai dan tentu saja masyarakat akan merasakan kesejahteraan. Karena itu, mengapa kita khawatir berinvestasi di bidang pendidikan?

Bagi saya, menumbuhkan ekonomi terlebih dahulu adalah langkah yang kurang tepat, sebab pertumbuhan ekonomi dapat menimbulkan individualisme dan kesenjangan sosial. Tetapi menciptakan pendidikan yang berkualitas dan bermuatan karakter terlebih dahulu, akan menyebabkan pertumbuhan ekonomi yang baik, karena ditopang oleh kesadaran berbagi dan peduli terhadap sesama.

# B. Spritualitas: Menumbuhkan Karakter Masyarakat

Menumbuhkan karakter merupakan persoalan yang tidak mudah meskipun itu sangat dibutuhkan saat ini. Sebab karakter yang baik tidak bisa didapatkan secara *instant,* tetapi ia dibangun melalui proses yang cukup lama. Kita tentu sepakat bahwa masyarakat yang memiliki karakter yang baik dapat menjadikan masyarakat itu memperoleh kebahagiaan dan kesejahteraan. Untuk memperoleh karakter yang baik kita perlu menumbuhkan spritualitas dalam masyarakat, sebab penanaman nilai-nilai spritual merupakan sumber dari karakter yang baik. Dalam ajaran spritualisme terkandung sikap-sikap humanis dan inklusif.

Sikap humanis adalah sikap yang mengedepankan penghargaan terhadap manusia tanpa melihat agama, suku atau ras orang lain. Humanisme membebaskan manusia dari ketertindasan. Bermasyarakat yang ramah, yang menyejukkan, bukan yang menakutkan apalagi mendorong untuk melakukan kekerasan. Sikap yang humanis bisa memanusiakan manusia, kalau ia menjadi bagian dari gerakan kemanusiaan itu sendiri, tetapi kalau ia menjauhkan diri dari gerakan kemanusiaan, maka ia tidak bisa

memanusiakan manusia. Ia harus menyatukan diri dalam gerakan kemanusiaan yang universal dalam berbagai cara seperti penegakan HAM, hak-hak minoritas, hak perempuan, dan sebagainya.

Ia menempatkan manusia dalam konteks ke"makhluk"annya. Kecenderungan sikap yang demikian menjadikannya punya rasa empati terhadap persoalanpersoalan kemanusiaan tanpa terpengaruh dengan ideologi atau agama yang diyakininya. Siapapun ia dan dalam ranah apapun orang tersebut menjadi "rekan kehidupan"nya. Apabila ada yang melakukan kekerasan, maka sebenarnya sebagai seorang yang memiliki nilai spritulitas dalam hal ini tidak memiliki fungsinya, karena nilai-nilai spritualitas justru untuk melindungi, membebaskan manusia dan menciptakan perdamaian.

Ia mendorong untuk selalu menghargai manusia tanpa membeda-bedakan golongan, organisasi, agama dan sukunya. Seseorang yang selalu menempatkan agama, suku atau keturunan dan bahkan organisasi di atas kepentingan yang lebih besar, maka ia telah melupakan ajaran agamanya. Karena agama apapun mengajarkan bahwa perhargaan terhadap sesama manusia menjadi misi yang paling utama.

Sikap inklusif adalah sikap yang terbuka terhadap pemahaman orang lain dan mampu menghargai pemahaman tersebut. Berbeda dengan sikap yang eksklusif yang lebih tertutup dan sulit menerima pandangan orang lain, maka sikap yang inklusif terbuka untuk memahami pandangan atau kelompok lain. Dengan demikian seseorang manpu menghormati komitmen dirinya sendiri terhadap kebenaran sebagai mutlak untuk dirinya dan sekaligus menghormati konsistensi mutlak yang berbeda dari orang lain.

#### C. Kesadaran terhadap Jati Diri

Bentuk formulasi spritualitas manusia yang baik adalah melakukan penjernihan fitrah kemanusiaanya, agar fitrah senantiasa berorientasi pada hal-hal suci sebagaimana kesucian fitrahnya dan pemadatan energi ketuhanan dalam dirinya, sehingga manusia senantiasa memiliki energi ketuhanan dalam memerankan fungsinya sebagai khalifatullah di muka bumi, (Ahmad Suaedi, 1994). Agar fitrah yang dianugerahkan Tuhan dan dibawa manusia sejak ia melangkahkan kakinya di muka bumi berfungsi dengan sebaik-baiknya.

Fitri atau fitrah adalah suatu potensi yang disertakan Tuhan terhadap manusia yang dibawa sejak lahir yang berupa kesucian, keorisinilan (genuine), serta kealamian (natural). Kata *fatara* sendiri dengan berbagai derivasinya ditemukan kurang lebih sebanyak 20 kali dalam al Qur'an. Maknanya dalam Bahasa Arab dapat berarti "Yang Membuat", kesucian, atau awal pagi. Fitrah dimaknai dengan awal pagi, karena pada saat itu ia memberi nuansa serta semangat baru untuk memulai kehidupan di hari itu.

Fitrah dengan berbagai maknanya diatas, akan membawa setiap manusia pada puncak kesucian. Dengan fitrah pula seseorang akan dikembalikan kepada keorisinilannya serta kenaturalannya. Karena sesuatu yang kembali kepada bentuknya yang orisinil atau alamiah, maka ia akan menjadi baik dan menarik untuk dilihat dan ia mampu menjalankan fungsi-fungsinya kembali secara baik dan normal pula.

Kata kesucian sendiri dalam teks-teks agama tidak hanya menggunakan kata fitrah, tetapi juga memakai kata *zaka-yazki*. Upaya yang dilakukan untuk mendapatkan fitrah itu adalah dengan cara mensucikan diri. Salah satu

kewajiban yang harus dipenuhi oleh setiap muslim sebelum mendapatkan fitrah adalah keharusan untuk mengeluarkan zakat fitrah. Zakat fitrah menjadi sarana untuk mensucikan diri. Seseorang yang tidak mengeluarkannya pada bulan Ramadhan, maka menurut agama ia tidak berhak mendapatkan hari fitrah tersebut, oleh karena ia tidak memenuhi syarat-syarat untuk mendapatkannya.

Setiap umat manusia pastilah menginginkan kesucian dalam dirinya. Tentu saja kesucian itu tidak akan didapatkan tanpa berusaha menempuh jalan-jalannya. Ajaran agama banyak memberi tuntunan untuk mendapatkan kesucian tersebut. Ada dua bentuk untuk mendapatkannnya yaitu, pertama, mengadakan hubungan kepada Sang Pencipta melalui dzikir atau mengingatNya. Tentu saja dzikir dalam hal ini tidak dimaknai hanya dengan menyebut namanamaNya, tetapi juga dengan melaksakan perintahNya. Kedua, mengadakan hubungan dengan sesama makhlukNya dengan rasa kepedulian. Ajaran agama memberi tuntunan bahwa salah satu wujud rasa kepedulian adalah dengan memberi mereka sebahagian kebahagiaan dan kesenangan untuk orang lain baik berupa materi maupun non-materi.

Fitrah sesungguhnya juga menghilangkan sifat egoisme dalam diri manusia. Sikap egolah yang dapat membawa manusia kepada kehancuran. Fitrah mengajarkan manusia untuk saling memberi dan menerima maaf. Fitrah juga mengajak manusia untuk selalu mengadakan silaturahmi antar sesamanya.

Memberi ucapan maaf sambil mengulurkan tangan kepada setiap orang pada hari fitrah tentu saja merupakan simbol, tetapi ucapan memberi maaf tersebut haruslah dimaknai lebih dalam. Dengan demikian, kita akan merelakan apapun yang menjadi penghalang untuk berbuat baik di antara sesama manusia.

Sifat egoisme yang selalu menghinggapi manusia akan cenderung sukar menerima perlakuan orang lain terhadap dirinya. Apatah lagi kalau menganggap dirinya lebih benar dan lebih suci. Lebih jauh dari itu digunakan untuk mengeksploitasi orang lain demi kepentingan pribadinya.

Tidak seorangpun manusia dapat menganggap dirinya lebih suci dari yang lain. Tuhan menegur orang-orang yang menganggap dirinya lebih suci, karena kesucian adalah penilaian Tuhan. Tuhan berfirman: "wala tuzakku anfusakum wahuwa a'lamu bimanittaqa" (Dan janganlah kamu menganggap dirimu lebih suci, karena Dia yang paling tahu siapa yang bertaqwa) (Q.S. al Najm: 32). Dengan demikian, setiap orang akan selalu memberi dan menerima maaf orang lain, karena ia meyakini kesalahan dan kealpaan selalu terdapat dalam diri manusia.

Kealamian atau keaslian seseorang terpancar dari sikapnya yang selalu senang, tenang, dan optimis dalam menghadapi kehidupan. Seseorang yang menyadari fitrahnya adalah orang yang selalu mengadakan islah (perbaikan) selalu di antara manusia. sesama Ĭа menganjurkan progressifitas kehidupan. dalam Progressifitas itu diyakini sebagai tuntutan dari Tuhan kepada manusia. Tuhan berfirman: "...Dan hendaklah setiap orang memperhatikan apa yang telah dipersiapkan untuk hari esoknya..." (Q.S. al Hasyr: 18).

#### D. Pendidikan Islam dan Pendidikan Ruhani

Subyektivitas manusia dalam mengkaji pendidikan itu sendiri memunculkan berbagai konsep dan teori pendidikan sesuai dengan wacana dan cara pandang mereka. Salah satunya yakni konsep pendidikan Islam yang didasarkan atas nilai-nilai dogmatis Islam sebagai wahyu Illahi tanpa mengesampingkan sumber-sumber komponen lain dalam pendidikan, seperti dukungan kuat dari adat, budaya dan capaian ilmu pengetahuan, untuk perlu adanya reaktualisasi pemahaman dalam upaya implementasi nilai adat secara holistik dalam kehidupan anak didik, sehingga penerapan nilai-nilai tidak hanya dalam bentuk mata pelajaran saja tetapi perlu diaktualisasikan dalam kehidupan di sekolah.

Pendidikan Islam menurut Drs. Ahmad D. Marimba adalah bimbingan jasmani dan rohani berdasarkan hukumhukum agama Islam menuju terbentuknya pribadi utama dalam ukuran Islam. Sedangkan menurut Dr. Abdul Mujid, pendidikan Islam adalah transinteralisasi proses pengetahuan dan nilai Islam kepada peserta didik melalui upaya pengajaran, pembiasaan, bimbingan, pengasuhan pengawasan dan pengembangan potensinya, guna mencapai keselarasan dan kesempurnaan hidup di dunia dan akhirat. Dari pengertian di atas dapat diambil rumusan bahwa pendidikan Islam adalah usaha-usaha untuk menyampaikan ilmu pengetahuan dan nilai Islam baik dalam bentuk bimbingan rohani maupun jasmani guna mewujudkan terbentuknya manusia yang memiliki kepribadian utama serta keselamatan didunia dan akhirat.

Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional menyebutkan bahwa Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat bangsa dan negara

(pasal 1, butir 1). Pendidikan juga dapat diartikan sebagai proses pengubahan sikap dan tingkah laku seseorang atau sekelompok orang dalam usaha mendewasakan manusia melalui pengajaran dan latihan. Dalam bahasa Arab, kata pendidikan biasanya diwakili oleh kata Tarbiyah yang secara keseluruhan menghimpun kegiatan yang terdapat dalam pendidikan, yaitu membina, memelihara, mengajarkan, menyucikan jiwa dan mengingatkan manusia terhadap halhal yang baik.

Pendidikan Islam adalah pendidikan manusia seutuhnya; akal dan hatinya; rohani dan jasmaninya; akhlak dan keterampilannya. Karakteristik pertama pendidikan Islam adalah penekanan pada pencarian ilmu pengetahuan, penguasaan dan pengembangan atas dasar ibadah kepada Allah swt. Setiap penganut Islam diwajibkan mencari ilmu pengetahuan untuk dipahami secara mendalam yang dalam taraf selanjutnya dikembangkan dalam kerangka ibadah guna kemaslahatan umat manusia, pencarian, penguasaan dan pengembangan ilmu pengetahuan ini merupakan suatu proses yang berkesinambungan, dan pada prinsipnya berlangsung seumur hidup. inilah yang kemudian dikenal dengan istilah life long education dalam sistem pendidikan modern. Dalam upaya menciptakan pendidikan Islam harus sehingga program pendidikannya ditata kembali berorientasi pada pencapaian dan penguasaan kompetensi tertentu, oleh karena itu pendidikan Islam harus mempunyai sifat; (a) Multiprogram yang berorientasi pada tujuan perpektif dan kebutuhan deskriptif, (b) setiap program disusun dengan menggunakan prinsip pemaduan kompetitif kognitif, afektif, dan "akhlak" (c) Diversifikasi program ditata sesuai dengan kebutuhan nyata di dalam lingkungan sekolah yang berorientasi pada penampilan perilaku anak didik yang islami.



# PROBLEMATIKA PENDIDIKAN KARAKTER

# A. Pengertian Karakter

arakter adalah bawaan, hati, jiwa, kepribadian, budi pekerti, perilaku, personalitas, sifat, tabiat, temperamen, watak.<sup>40</sup> Adapun karakter adalah kepribadian, berprilaku, bersifat, bertabiat, dan berwatak.<sup>41</sup> *Kamus Bahasa Indonesia*, belum memasukkan kata karakter,

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Tim Penyusun Pusat dan Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Depdikbud, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, (Jakarta: Balai Pustaka, 1994), h. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Akhmad Sudrajat, "*Konsep Pendidikan Karakter*", dalam Akmad Sudrajat.wordpress.com, 15 September 2010, <a href="http://akhmadsudrajat.wordpress.com/2010/09/15/konsep-pendidikan-karakter/dan">http://akhmadsudrajat.wordpress.com/2010/09/15/konsep-pendidikan-karakter/dan</a> baca Kemendiknas, *Pembinaan Pendidikan Karakter di Sekolah Menengah Pertama*, (Jakarta, 2010).

vang ada adalah kata 'watak' yang diartikan sebagai sifat batin manusia yang memengaruhi segenap pikiran dan tingkah laku, budi pekerti, dan tabiat. Sebagian menyebutkan karakter sebagai penilaian subjektif terhadap kualitas moral dan mental, sementara yang lainnya menyebutkan karakter sebagai penilaian subjektif terhadap kualitas mental saja, sehingga upaya mengubah atau membentuk karakter hanya berkaitan dengan stimulus terhadap intelektual seseorang. Definisi lain karakter adalah sebagai suatu penilaian subjektif terhadap kepribadian seseorang yang berkaiatn dengan atribut kepribadian yang dapat atau tidak dapat diterima oleh masyarakat.42 Karakter berarti tabiat atau kepribadian. karakter merupakan "keseluruhan disposisi kodrati dan disposisi yang telah dikuasai secara stabil yang mendefinisikan seorang individu dalam keseluruhan tata perilaku psikisnya yang menjadikannya tipikal dalam cara berpikir dan bertindak.

Karakter adalah 'distinctive trait, distinctive quality, moral strength, the pattern of behavior found in an individual or group'. Or character determines someone's private thoughts and someone's action done. Good character is theinward motivation to do what is right, according to the highest standard of behavior in every situation'.<sup>43</sup> Dalam konteks ini, karakter dapat diartikan sebagai identitas diri seseorang.

<sup>42</sup>Melly Latifah, "Peran Keluarga dalam Pendidikan Karakter Anak", dalam Strawberrysekolahbakatprestasi.wordpress.com, dipublikasikan 17 Oktober 2010, http://strawberrysekolahbakat-prestasi. Wordpress.com/2010/10/17/peranan-keluarga-dalam-pendidikan-karakteranak//.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Anik Ghufron, "Integrasi Nilai-Nilai Karakter Bangsa pada Kegiatan Pembelajaran" dalam Cakrawala Pendidikan, (Yogyakarta, UNY, Mei 2010, Th. XXIX, Edisi Khusus Dies Natalis UNY), h. 14-15.

Karakter dapat didefinisikan sebagai paduan dari pada segala tabiat manusia yang bersifat tetap, sehingga menjadi tanda yang khusus untuk membedakan orang yang satu dengan yang lainnya. Karakter merupakan siapa anda sesungguhnya. Batasan ini menunjukkan bahwa karakter sebagai identitas yang dimiliki seseorang yang bersifat menetap sehingga seseorang atau sesuatu itu berbeda dari yang lain.<sup>44</sup>

Sebagai aspek kepribadian, karakter merupakan cerminan kepribadian secara utuh dari seseorang: mentalitas, sikap, dan perilaku. Karakter selalu berkaitan dengan dimensi fisik dan psikis individu. Karakter bersifat kontekstual dan kultural. Karakter bangsa merupakan jati diri bangsa yang merupakan akumulasi dari karaktermasvarakat karakter warga suatu bangsa. Karakter merupakan nilai dasar perilaku yang menjadi acuan tata nilai interaksi antar manusia (when character is lost then everything is lost). Secara universal berbagai karakter dirumuskan sebagai nilai hidup bersama berdasarkan atas pilar: kedamaian (peace), menghargai (respect), kerja sama kebebasan (cooperation). (freedom), kebahagiaan (happiness), (honesty), kerendahan kejujuran (humility), (love), kasih sayang tanggungjawab (responsibility), kesederhanaan (simplicty), toleransi (tolerance), dan persatuan (unity).

Karakter (*character*) mengacu pada serangkaian sikap (*attitudes*), perilaku (*behaviors*), motivasi (*motivations*), dan keterampilan (*skills*). Karakter meliputi sikap seperti keinginan untuk melakukakan hal yang terbaik, kapasitas

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Anita Yus, "Pengembangan Karakter Melalui Hubungan Anak-Kakek-Nenek" dalam Arismantoro (Peny.), Tinjauan Berbagai Aspek Character Building (Tiara Wacana: Yogyakarta, 2008), h. 91.

intelektual seperti kritis dan alasan moral, perilaku seperti jujur dan bertanggungjawab, mempertahankan prinsip-prinsip moral dalam situasi penuh ketidakadilan, kecakapan interpersonal dan emosional yang memungkinkan seseorang berinteraksi secara efektif dalam berbagai keadaan, dan komitmen untuk berkontribusi dengan komunitas dan masyarakatnya. Karakter merupakan nilai-nilai perilaku manusia yang berhubungan dengan Tuhan Yang Maha Esa, diri sendiri, sesama manusia, lingkungan, dan kebangsaan yang terwujud dalam pikiran, sikap, perasaan, perkataan, dan perbuatan berdasarkan norma-norma agama, hukum, tatakrama, budaya, dan adat istiadat. Karakteristik adalah realisasi perkembangan positif sebagai individu (intelektual, sosial, emosional, dan etika). Individu yang berkarakter baik adalah seseorang yang berusaha melakukan hal yang terbaik.

Pengertian ini senada dengan pengertian dari sumber lain yang menyatakan bahwa "character is the sum of all the qualities that make you who you are. It's your values, your thoughts, your words, your actions", artinya (Karakter adalah keseluruhan nilai-nilai, pemikiran, perkataan, dan perilaku atau perbuatan yang telah membentuk diri seseorang. Dengan demikian, karakter dapat disebut sebagai jati diri seseorang yang telah terbentuk dalam proses kehidupan oleh sejumlah nilai-nilai etis dimilikinya, berupa pola pikir, sikap, dan perilakunya).<sup>45</sup>

Karakter seseorang berkembang berdasarkan potensi yang dibawa sejak lahir atau yang dikenal sebagai karakter dasar yang bersifat biologis. Aktualisasi karakter dalam bentuk perilaku sebagai hasil perpaduan antara karakter biologis dan hasil hubungan atau interaksi dengan

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Pengertian karakter ini bersumber dari www.educationplanner.org.

lingkungannya. Karakter dapat dibentuk melalui pendidikan, karena pendidikan merupakan alat yang paling efektif untuk menyadarkan individu dalam jati diri kemanusiaannya. Dengan pendidikan akan dihasilkan kualitas manusia yang memiliki kehalusan budi dan jiwa, memiliki kecemerlangan pikir, kecekatan raga, dan memiliki kesadaran penciptaan dirinya. dibanding faktor lain, pendidikan memberikan dampak dua atau tiga kali lebih kuat dalam pembentukan kualitas manusia.<sup>46</sup>

Seorang filusuf Yunani Aristoteles mendefinisikan karakter yang baik sebagai kehidupan dengan melakukan tindakan-tindakan yang benar sehubungan dengan diri seseorang dan orang lain. Aristoteles menginginkan kepada kita apa yang cenderung kita lupakan di masa sekarang ini: kehidupan yang berbudi luhur termasuk kebaikan yang berorientasi pada diri sendiri (seperti kontrol diri dan moderasi) sebagaimana halnya dengan kebaikan yang berorientasi pada hal lainnya (seperti kemurahan hati dan belas kasihan), dan kedua jenis kebaikan ini berhubungan. Kita perlu untuk mengendalikan diri kita sendiri - keinginan kita, hasrat kita - untuk melakukan hal baik bagi orang lain.

Karakter merupakan campuran kompatibel dari seluruh kebaikan yang diidentifikasi oleh tradisi religius, cerita sastra, kaum bijaksana, dan kumpulan orang berakal sehat yang ada dalam sejarah.<sup>47</sup> Sebagaimana pendapat

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Wahid Munawar, "Peengembangan Model Pendidikan Afeksi Berorientasi Konsiderasi untuk Membangun Karakter Siswa yang Humanis di Sekolah Menengah Kejuruan", Makalah dalam Procedings of The 4<sup>th</sup> International Conference on Teacher Education; Join Conference UPI & UPSI (Bandung: UPI, 8-10 November 2010), h. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>J.D. Novak, *A. Theory of Education* (Ithaca: Cornell University Press, 1986), h. 107.

tersebut di atas, tidak ada seorang pun memiliki semua kebaikan itu, dan setiap orang memiliki beberapa kelemahan. Orang-orang dengan karakter yang sering dipuji bisa jadi sangat berbeda antara satu dengan lainnya.

Berdasarkan pada pemahaman klasik ini dimaksudkan untuk memberikan suatu cara berpikir tentang karakter yang tepat bagi pendidikan nilai: karakter diri dari nilai operatif, nilai-nilai dalam tindakan. Kita berproses dalam karakter kita, seiring suatu nilai menjadi suatu kebaikan, suatu disposisi batin yang dapat diandalkan untuk menanggapi situasi untuk dengan cara yang menurut moral baik.

Karakter yang terasa demikian, memiliki tiga bagian yang saling berhubungan: pengetahuan moral, perasaan moral, dan perilaku moral. Karakter yang baik terdiri atas mengetahui hal yang baru, menginginkan hal yang baik, dan melakukan hal yang baik-kebiasaan dalam cara berpikir, kebiasaan dalam hati, dan kebiasaan dalam tindakan. Ketiga hal ini diperlukan untuk mengarahkan suatu kehidupan moral: ketiganya ini membentuk kedewasaan peserta didik atau anak kita. Sudah jelas bahwa kita menginginkan peserta didik atau anak-anak kita untuk mampu melakukan apa yang mereka yakini itu benar - meskipun berhadapan dengan godaan dari dalam dan tekanan dari luar.

# B. Hubungan Karakter dengan Akhlak dalam Islam

Dalam kaitannya dengan pendidikan akhlak, terlihat bahwa pendidikan karakter mempunyai orientasi yang sama, yaitu pembentukan karakter. Perbedaan bahwa pendidikan akhlak terkesan timur dan Islam, sedangkan pendidikan karakter terkesan Barat dan sekuler, bukan alasan untuk dipertentangkan. Pada kenyataannya keduanya memiliki ruang untuk saling mengisi. Bahkan pendidikan karakter

mengisyaratkan keterkaitan erat antara karakter dan spiritualitas. Dengan demikian, bila sejauh ini pendidikan karakter telah berhasil dirumuskan oleh para penggiatnya sampai pada tahapan yang sangat operasional meliputi metode, strategi, dan teknik, sedangkan pendidikan akhlak syarat dengan informasi kriteria ideal dan sumber karakter baik, maka memadukan keduanya menjadi suatu tawaran yang sangat inspiratif. Hal ini sekaligus menjadi *entry point* bahwa pendidikan karakter memiliki ikatan yang kuat dengan nilai-nilai spritualitas dan agama.

Dalam terminologi Islam, pengertian karakter memiliki kedekatan pengertian dengan pengertian "akhlak". Kata akhlak berasal dari kata *khalaqa* (bahasa Arab) yang berarti perangai, tabiat dan adat istiadat. Menurut pendekatan etimologi, pendekatan "akhlak" (أخلاق) yang menurut logat diartikan budi pekerti, perangai, tingkah laku atau tabiat. Kalimat ini mengandung segi-segi persesuaian dengan perkataan "*khalkun*" (خلق) yang berarti kejadian, serta erat hubungannya dengan "*khalik*" (خالق) yang berarti pencipta dan "makhluk" (مخلوق) yang berarti yang diciptakan. 90

Pola bentukan definisi "akhlak" tersebut muncul sebagai mediator yang menjembatani komunikasi antara Khalik (Penciptaan) dan makhluk (yang diciptakan) secara timbal balik, yang kemudian disebut sebagai *hablun minallah*. Dari produk *hablun minallah* yang verbal, biasanya

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Tim Penyusun Pusat dan Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Depdikbud, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, (Jakarta: Balai Pustaka, 1994), h. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Luis Ma'luf, *Al-Munjid* (Beirut: al-Maktabah Al-Katulikiyah, t.t.), h. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Zahruddin AR dan Hasanuddin Sinaga, *Pengantar Studi Akhlak*, (Jakarta: Rajawali, 2004), h. 1-2.

lahirlah pola hubungan antar sesama manusia yang disebut dengan *hablum minannas* (pola hubungan antar sesama makhluk).

Ibnu Athur dalam bukunya *an-Nihayah* menerangkan bahwa hakikat makna *khuluq* tersebut ialah gambaran batin manusia yang tepat (yaitu jiwa dan sifat-sifatnya), sedangkan *khalqu* merupakan gambaran bentuk luarnya (raut muka, warna kulit, dan tinggi rendahnya tubuh).<sup>51</sup>

Senada dengan pendapat di atas, Imam Al-Ghazali menyatakan bahwa bilamana orang mengatakan si A itu baik *khalqu*-nya dan *khuluq*-nya, berarti si A itu baik sifat lahir dan sifat batinnya. Berpijak pada sudut pandang kebahasaan, definisi akhlak dalam pengertian sehari-hari disamakan dengan "budi pekerti", kesusilaan, sopan santun, tatakrama (versi bahasa Indonesia) sedang dalam bahasa Inggrisnya disamakan dengan istilah *moral* atau *ethic.*52

Dalam tinjauan kebahasaan, dikatakan bahwa:53

"Akhlak ialah segala sifat manusia yang terdidik."

Memahami ungkapan tersebut di atas, bisa dimengerti sifat/potensi yang dibawa setiap manusia sejak lahir: artinya, potensi ini sangat tergantung dari cara pembinaan dan pembentukannya. Apabila pengaruhnya positif, out putnya adalah akhlak mulia; sebaliknya apabila pembinaannya negatif, yang terbentuk adalah akhlak *mazmuniah* (tercela).

 $<sup>^{51}</sup>$ Ibnu Athir, al-Nihayah (Beirut : Dar al-Fikr, 1987), h. 98.

 $<sup>^{52}</sup>$ Zaharuddin AR dan Hasanuddin Sinaga, Zahruddin AR dan Hasanuddin Sinaga,  $Pengantar\ Studi\ Akhlak$ 

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Abd. Hamid Yunus, *Dairatul Maa'rif II*, (Kairo: Asy-Syab, t.t.) h. 346.

Firman Allah swt., dalam QS As-Syams ayat 8 menegaskan:

"Maka Allah menghilangkan kepada jiwa itu (jalan) kefasikan dan ketakwaannya." 54

Al-Ghazali mendefinisikan akhlak sebagai berikut:

"Akhlak adalah suatu perangai (watak/tabiat) yang menetap dalam jiwa seseorang dan merupakan sumber timbulnya perbuatan-perbuatan tertentu dari dirinya secara mudah dan ringan tanpa dipikirkan atau direncanakan sebelumnya".<sup>55</sup>

Pengertian akhlak seperti ini hampir sama dengan yang dikatakan oleh Ibnu Maskawih, yang mendefinisikan akhlak sebagai berikut:

"Akhak adalah suatu keadaan jiwa yang menyebabkan timbulnya perbuatan tanpa melalui pertimbangan dan dipikirkan secara mendalam." <sup>56</sup>

Akhlak diartikan sebagai ilmu tata krama,<sup>57</sup> ilmu yang berusaha mengenal tingkah laku manusia, kemudian memberi nilai kepada perbuatan baik atau buruk sesuai

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Departemen Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahannya* (Semarang: CV. Toha Putra, 2007), h. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Al-Ghazali, *Mengobati Penyakit Hati Membentuk Akhlak Mulia*, (Bandung: Kharisma, 1994, Cet.I), h. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Ibnu Miskawih, *Menuju Kesempatan Akhlak*, (Bandung: Mizan, 1994, Cet. 2), h. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Husin Al-Habsi, *Kamus Al-Kautshar*, (Surabaya: Assegaf, t.t.), h. 87.

dengan norma-norma dan tata susila. Akhlak sebagai kehendak jiwa manusia yang menimbulkan perbuatan dengan mudah karena kebiasaan, tanpa memerlukan pertimbangan pemikiran terlebih dahulu. Akhlak sebagai suatu kekuatan dalam kehendak yang mantap, kekuatan berkombinasi membawa kecenderungan pada pemilihan tindakan yang benar (akhlak baik) atau tindakan yang jahat (akhlak buruk).<sup>58</sup> Pendapat senada dengan pendapat di atas: "Sebagian orang mengetahui bahwa yang disebut akhlak ialah kehendak yang dibiasakan. Artinya kehendak itu bila membiasakan sesuatu, kebiasaan itu dinamakan akhlak." <sup>59</sup>

Kehendak merupakan keinginan manusia setelah bimbang, sedang kebiasaan merupakan perbuatan yang diulang-ulang sehingga mudah melakukannya. Masing-masing dari kehendak dan kebiasaan ini mempunyai kekuatan, dan gabungan dari dua kekuatan itu menimbulkan kekuatan yang lebih besar. Kekuatan yang besar inilah yang bernama akhlak.<sup>60</sup> Apabila kebiasaan menghasilkan suatu perbuatan baik disebut *akhlakul karimah*, bila menghasilkan perbuatan buruk disebut *akhlakul masmumah*.

Akhlak dermawan umpamanya, semula timbul dari keinginan berderma atau tidak. Dari kebimbangan itu tentu pada akhirnya timbul, umpamanya, ketentuan memberi derma. ketentuan ini merupakan kehendak, dan kehendak ini bila dibiasakan akan menjadi akhlak, yaitu akhlak dermawan. Apabila dari perangai tersebut timbul perbuatan baik, maka

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>M. Yatimin Abdullah, *Studi Akhlak dalam Perspektif al-Qur'an*, (Jakarta: Amzah, 2007),h. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Zahruddin AR dan Hasanuddin Sinaga, *Pengantar Studi Akhlak*, h. 4.

 $<sup>^{60} \</sup>mathrm{Ahmad}$  Amin, Etika~(Ilmu~Akhlak) (Jakarta : Bulan Bintang, 1995), h. 102.

perbuatan demikian disebut akhlak baik. Demikian sebaliknya jika perbuatan yang ditimbulkannya perbuatan buruk, maka disebut akhlak jelek.

Pendapat lain yang menguatkan persamaan arti budi pekerti dan akhlak adalah seperangkat nilai yang dijadikan tolok ukur untuk menentukan baik buruknya suatu perbuatan atau suatu sistem nilai yang mengatur pola sikap dan tindakan manusia. Pendapat lain mengatakan bahwa akhlah ialah budi pekerti, watak, kesusilaan, dan kelakuan baik yang merupakan akibat dari sikap jiwa yang benar terhadap khalik-Nya dan terhadap sesama manusia. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa tidak ada perbedaan yang mendasar antara akhlak dan karakter/budi pekerti. Keduanya dapat dikatakan sama, kendatipun tidak dipungkiri ada sebagian pemikiran yang tidak sependapat dengan mempersamakan kedua istilah tersebut.

#### C. Internalisasi Nilai Islam dan Pembentukan Karakter

Hakikat dasar dari pendidikan Islam dan pendidikan ruhani adalah penciptaan karakter anak Islam yang Islami. Proses penciptaan karakter Islami itu sesungguhnya adalah penumbuhan kehidupan yang disadari memiliki hubungan langsung dengan sang Khalik. Penyadaran dan kesadaran adanya koneksi langsung antara makhluk dengan khaliq dipastikan menjadikan makhluk terlatih untuk hati-hati dalam hidup dan akan memiliki karakter mulia.

Dalam khazanah keilmuan Islam, konsepsi dan amali yang mengajarkan tentang pembentukan karakter ada

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Muslim Nurdin, *et. al.*, *Moral Islam dan Kognisi Islam*, (Bandung: CV Alabeta,1993, Cet. Ke-1), h. 205.

 $<sup>^{62} \</sup>mathrm{Soegarda}$  Poerbakawatja, *Ensiklopedia Pendidikan*, (Jakarta: Gunung Agung, 1976), h. 9.

dalam ilmu tasawuf. Tasawuf adalah adalah inti agama. Inti terdalam dari teori dan latihan spiritual melalui jalan tasawuf adalah muragabah, musyahadah, dan muhasabah. Muraqabah adalah tidak dikuasai oleh segala sesuatu selain Allah, dan terus menerus menfokus hati dan perbuatan kepada-Nya. Musyahadah yakninya menyaksikan keagungan dan keindahan Allah dalam seluruh eksistensi apapun jua. Artinya tidak mudah silau oleh gemerlapnya kehidupan duniawi yang seringkali memukau dan mengusur nilai-nilai kebaikan dan kebenaran. Muhasabah, yaitu introspeksi diri yang terus menerus agar tidak lalai dari jalan agama dan Tuhan. Artinya, selalu waspada terhadap pelanggaran agama dan pelanggaran nilai. Dalam dunia pendidikan, khususnya pembentukan karakter Islami. maka komponen dilingkungan pendidikan diupaya menciptakan situasi dan lingkungan yang memungkin semua pihak mendapatkan inti dari agama dan inti dari tasawuf.

Dalam pembelajaran dan pembiasaan dapat ditempuh cara-cara yang mengedepankan internalisasi nilai-nilai keberimanan yaitu mencari dan menemukan jawaban yang benar dan optimal atas pertanyaan, *maa huwal imaan?* Kemudian dilanjutkan dengan mendalami pertanyaan tentang keberislaman, dengan dengan mencari dan menemukan jawaban yang benar dan optimal atas pertanyaan, *maa huwal islaam?* Terakhir diupayakan menjelaskan dan menerapkan makna ihsan, yaitu mencari jawaban yang benar dan tinggi atas pertanyaan, *maa huwal ihsaan?* 

Dalam hadis dijelaskan tentang Ihsan. Ihsan adalah anta'budallaha kaannaka tarahu fain lamtan tarahu fainnahu yaraka artinya: "Sembahlah Allāh seakan-akan engkau sungguh melihatnya dan bila tidak melihatnya (memang

engkau tidak bisa melihatnya) maka sadarilah bawa Dia sungguh melihatmu". (Hadis Riwayat Bukhari-Muslim). dasarnya mengembalikan Perbuatan ihsan itu pada kehidupan pada kesederhanaan (qanâ'ah), dan berusaha mengidentifikasikan diri dengan Allah melalui perbuatan terpuji (takhallûqu bi akhlâqil Allãh) dengan menjaga ibadah-ibadah melakukan kesucian diri serta membersihkan hati, menjauhkan diri dari pengaruh buruk. Ciri seperti ini sesuai sekali dengan karakteristik tasawuf yaitu; the code of the heart (figh al-bâtin), or the purification of the soul (tazkîyatu al-nafs) or feeling of God's presence (al-Ihsân). Derajat ihsan adalah derajat tertinggi dari keberagamaan Islam, dan derajat ihsan tidak akan didapat tanpa mencapai derajat iman dan Islam terlebih dahulu.

Kualitas ibadah orang yang sudah sampai pada derajat ihsan sudah sangat dekat dengan Tuhan. Mencari dan menemukan jawaban tentang iman dan Islam pada dasarnya sudah berjalan melalui pembelajaran kognitif dan sudah ada dalam kurikulum sekolah sesuai jenjangnya. Sedangkan pemahaman tentang ihsan, masih sangat terbatas sekali. Penerapan tentang konsep ihsan adalah merupakan pelaksanaan pendidikan karakter yang islami. Karena, seorang baru bisa sampai ke derajat ihsan, apabila ia telah lebih dahulu melalui tiga level proses pencerahan dan pengamalan yang ketat. Ketiga proses itu adalah level takhalli/ta'abbud/tilawah, level tahalli/taqarrub/tazkiyah, dan level tajalli/tahaqquq/ taklim. Proses takhalli adalah proses pembebasan dalam bingkai/level ta'abbud dalam arti suatu peribadatan atau pengabdian yang didasarkan atas negosiasi hamba dengan Allah SWT dalam bentuk pahala dan dosa atau surga dan neraka. Level ta'abbud ini memiliki empat tahap sebagai berikut: 1) taubat, 2) warak dalam arti kehati-hatian dalam bertindak agar tidak jatuh ke dalam

perbuatan dosa dan maksiat atau salah dan syubahat, 3) zuhud atau asketik atau tidak dimasukkan benar ke dalam hati, dan 4) warak dalam arti sewaktu membutuhkan Allah dan rasul-Nya di setiap waktu dan tempat.

Proses *tahalli* adalah proses pembangunan jiwa dalam level taqarrub (letup-letupan jiwa yang berusaha mendekatkan kualitas diri dengan Allah SWT) tanpa kompensasi dosa-pahala atau surga-neraka. Pada level ini tiada motivasi beragama lain, kecuali untuk mendekatkan kualitas diri sedekat mungkin dengan-Nya dan sampai menyatu dengan-Nya. Oleh sebab itu level ini memiliki pula empat tahap, yaitu 1) tawakal, 2) sabar, 3) rida, dan 4) syukur.

Proses tajalli adalah proses pencerahan/tahaqquq dalam arti transparansi hubungan hamba dengan Tuhan yang dilakukan tidak dengan amal saleh saja, tetapi dengan banyak kontemplasi terhadap Tuhan. Level tajalli ini memiliki pula empat tahap dan sekaligus merupakan buah pencerahan jiwa yang sangat indah dan manis, yaitu 1) mahabbah (cinta Tuhan), 2) makrifah, 3) hakikat, dan 4) kasyaf (tersingkapnya tabir dengan sirr) Titian spiritual yang paling efektif dalam spiritualitas Islam adalah shalat yang khusyuk.



# URGENSI PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KEHIDUPAN

#### A. Pendahuluan

Pendidikan karakter sebagai keseluruhan dinamika relasional antarindividu dengan berbagai macam dimensi, baik dari dalam maupun dari luar dirinya, agar pribadi itu semakin dapat menghayati kebebasannya sehingga ia dapat bertanggungjawab atas pertumbuhan dirinya sendiri sebagai pribadi dan perkembangan orang lain dalam hidup mereka.

Cara-cara seorang individu menghayati kebebasannya tergantung pada struktur rasional yang ia miliki berhadapan dengan individu lain di luar dirinya, yaitu baik dengan individu lain, maupun dalam konteks kelembagaan. Dalam konteks kelembagaan ini pun yang ia hadapi sesungguhnya bukan struktur itu sendiri, melainkan individu yang diberikan hak dan kewarganegaraan tertentu berdasarkan kodratnya sebagai individu, melainkan ditentukan oleh relasi kekuasaan tempat individu berada.

Dalam sebuah relasi interpersonal yang tidak individual menghargai kebebasan akan terdapat ketimpangan. Sebab kebebasan merupakan perasvarat perkembangan individu sebagai pribadi yang unik dan tidak tergantikan. Situasi ini juga dibiarkan akan membuat pertumbuhan karakter seseorang berhenti. Yang terjadi kemudian adalah penindasan dan pembelengguan kebebasan.

Oleh karena itu, pendidikan karakter sesungguhnya bersifat liberatif, yaitu sebuah usaha dari individu, baik secara pribadi (melalaui pengelohan pengalaman sendiri), maupun secara sosial (melalui pengelolaan pengalaman atas struktur hidup bersama, khususnya, perjuangan pembebasan dari strukutur menindas) untuk vang membantu menciptakan sebuah lingkungan membantu yang pertumbuhan kebebasannya sebagai individu sehingga individualitas dan keunikannya dapat semakin dihargai. merupakan landasan perjuangan bagi Kebebasan pengukuhan diri setiap individu. Jika kebebasan adalah syarat bagi sebuah tindakan bermoral, pendidikan karakter yang mengusahakan pertumbuhan moral juga merupakan sebuah tindakan yang membawa individu pada penghayatan kebebasan secara lebih mendalam.

Pendidikan karakter berkaitan terutama bagaimana seorang individu menghayati kebebasannya dalam relasi mereka dengan orang sebagai individu, maupun dengan orang lain sebagai individu yang ada di dalam sebuah struktur yang memiliki kekuasaan. Oleh karena itu, pendidikan karakter tidak semata-mata bersifat individual, melainkan juga memiliki dimensi sosial-struktural, meskipun pada gilirannya yang menjadi kriteria penentuannya adalah nilai-nilai kebebasan individu yang sifatnya personal.

#### B. Pendidikan Moral: Dasar Pedidikan Karakter

Pendidikan karakter yang memiliki dimensi individual berkaitan erat dengan pendidikan nilai dan pendidikan moral seseorang. Sementara, pendidikan karakter yang berkaitan dimensi sosial-struktural lebih melihat bagaimana menciptakan sebuah sistem sosial yang kondusif bagi pertumbuhan individu. Di sini, terdapat gradualitas dalam relasi kekuasaan mulai dari yang otoritarian sampai demokratis. Dalam konteks inilah kita bisa meletakkan pendidikan moral dalam kerangka pendidikan karakter. Pendidikan moral merupakan dasar bagi sebuah pendidikan karakter. Sebagaimana telah kita pahami dari kasus Sokrates, kita melihat bahwa sekuat apa pun struktur menindas yang dijumpai oleh manusia, struktur itu tidak dapat memiliki kekuatan memaksa terhadap keputusan moral seseorang. Penguasa tiran dan telikung mayoritas sekalipun tidak dapat menghalang-halangi keputusan moral individu seorang pribadi.

Moralitas terutama berbicara tentang apakah kita sebagai manusia merupakan manusia yang baik atau buruk. Moralitas melihat bagaimana manusia yang satu mesti memperlakukan manusia yang lain. Moralitas merupakan pemahaman nilai dan norma yang menjadi pegangan bagi seorang individu dan komunitas agar kebebasan dan keunikan masing-masing individu tidak dilanggar sehingga

mereka semakin menghargai kemartabatan masing-masing. Secara umum moralitas berbicara tentang bagaimana kita memperlakukan orang, atau hal-hal lain secara baik sehingga menjadi cara bertindak, terutama bagi pribadi dan komunitas.

Tentang yang baik dan buruk inipun menimbulkan banyak perdebatan, sebab apa yang baik dan apa yang buruk bagi setiap orang itu berbeda. Pendidikan moral merupakan sebuah usaha dari manusia yang dilakukan secara otonom untuk mendefinisikan dirinya sendiri sebagai orang yang baik melalui keputusan dan perilakunya yang dilakukan bebas. Bahwa struktur yang menindas secara menelikung kebebasan individu tidaklah dapat kita ingkari. Namun, kita juga tidak dapat menolak kenyataan bahwa integritas moral seseorang tidak ditentukan oleh jaringan struktural yang ia alami, melainkan ditentukan keputusan pribadi yang dilakukan secara bebas berdasarkan pada kesadaran nurani. Keputusan yang berdasarkan pada suara hati inilah yang membuat apa saja yang berasal dari luar individu tidak dapat membelenggu kebebasannya. Contoh keteladanan moral ini telah banyak kita lihat. Hal ini tidak mengherankan, sebab manusia sebagai individu memang memiliki kemampuan untuk berdevosi dan mengarahkan dirinya pada nilai-nilai tertentu, terutama, nilai-nilai moral yang akan menentukan kualitas dirinya sebagai manusia.

Dalam kerangka pendidikan, pertumbuhan rerasa moral (sense of moral) seseorang tergantung dari pengalaman hidupnya sejak ia kanak-kanak sampai dewasa. Oleh karena itu, rerasa moral ini sangat fragil dan rapuh. Pertumbuhan rerasa moral seorang individu banyak ditentukan oleh jalinan relasional antara naluri, kehidupan

sosial, dan perkembangan akal budi yang berbaur menjadi satu, membentuk seseorang menjadi individu yang demikian itu.

Keseimbangan pertumbuhan moral seseorang ditentukan oleh kemampuannya untuk menghayati hidup bermoral sesuai dengan tahap perkembangan pribadinya. Ketika kanak-kanak, seorang individu akan lebih didominasi oleh bentuk kodrat semata, yaitu, keinginan untuk mempertahankan hidup, seperti, makan, minum. Ia akan cenderung untuk menjaga yang baik (*good*) dan menghindari yang tidak baik (*bad*).

Menginjak usia tujuh tahun anak-anak melewati tahap kanak-kanak menuju keadaan kesadaran diri atas status mereka. oleh karena itu, rasa bersalah mulai timbul dengan kuat, beriringan dengan tumbuhnya semacam adanya hukum yang berasal dari dalam dirinya sendiri (*inner law*). Hukum dalam batin inilah yang menumbuhkan rasa religiusitas seseorang yang memberikan imajinasi bahwa Allah merupakan sosok yang patut dicintai dan dipuji.

Masa krisis biasanya terjadi antara usia 12 sampai 15 tahun ketika anak memasuki masa sebelum puber. Pada masa ini anak biasanya mengalami masa pemberontakan. Figur-figur yang negatif yang lebih mudah menjadi contoh bagi mereka, ini terjadi karena dalam diri mereka mulai muncul perasan untuk merdeka, lepas dari keterikatan mereka yang lebih dewasa. Tidak mengherankan, pada usia seperti ini, anak paling sulit untuk diberitahu atau diberi nasehat. Mereka memilih figur tersendiri yang sering kali bertentangan dengan pemikiran orang dewasa.

Masa antara usia 16 sampai 20 tahun biasanya diisi dengan moralitas pubertas yang sifatnya sangat kacau dan penuh kontradiksi. Inilah masa ketika setiap usaha untuk menyentuh kepribadian individu itu akan membawanya pada dua ekstrem berbeda, entah menjadi individu yang lebih baik maupun lebih buruk. Sikap baik dan kemurahan hati pada orang lain menjadi semakin bertumbuh dibandingkan dengan masa sebelumnya. Namun, jika tidak terolah dengan baik, individu ini juga memiliki sikap antisosial yang tinggi, cenderung narsis dan egois. Mereka sedang berada pada tahap integrasi dengan kehidupan orang dewasa.

Setelah berusia 20 tahun biasanya individu mulai membangun sebuah kesadaran moral setelah beberapa waktu mengalami perkenalan dengan kehidupan orang-orang dewasa. Kesadaran akan nilai-nilai moral ini menjadi pandu bagi prilaku mereka.

Pendidikan moral mestinya memberikan kepada peserta didik yang sedang dalam proses pertumbuhan moral sebuah pengalaman strukturisasi diri yang mendalam. Tahap-tahap itu mesti dilalui dengan kesadaran lewat pengalaman sehingga terbentuklah apa yang disebut dengan keseimbangan moral. Oleh karena itu, pertumbuhan individu dalam kehidupan moral semestinya merupakan sebuah usaha yang sifatnya progresif, bukan regresif atau represif.

Prilaku moral bisa ditentukan melalui tiga tahap perkembangan. *Pertama,* adanya rasa tekanan dari pihak luar, misalnya entah dari tekanan sosial atau hukum Ilahi. *Kedua,* adanya tekanan dari luar ini membuat seorang individu memiliki sikap tunduk terhadap otoritas di luar dirinya. Sikap ini menjadi sarana bertahan agar ia tetap eksis di dalam masyarakat. Sikap ini, dalam artian tertentu, merupakan reduksi dari prilaku bermoral yang bermutu. Sementara, tahap *ketiga,* merupakan afirmasi diri. Di sini, seorang individu memiliki kebebasan untuk menentukan

keputusan moral bagi dirinya sendiri sehingga ia mampu memaknai tindakannya secara bebas, tidak terpengaruh oleh intimidasi di luar dirinya atau terpaksa melakukan karena sudah ditentukan oleh hukum Ilahi. Ia mengafirmasi nilainilai moral itu sebagai bagian dari pola perilakunya. Tahap ini bisa dikatakan sebagai tahap moral yang lebih tinggi, sebab seorang individu mampu menghayati kebebasannya untuk memeluk dan berdevosi atas nilai-nilai tertentu, bahkan kalau perlu mengorbankan eksistensinya sendiri demi keyakinan akan nilai-nilai ini.

Pendidikan moral terutama telah merupakan sebuah usaha dari individu untuk semakin membentuk dirinya sendiri dan mengafirmasi dirinya sendiri sehingga ia dapat disebut sebagai pribadi yang bermoral. Dalam artian tertentu, pendidikan moral dan pendidikan karakter memiliki persamaan karena menempatkan nilai kebebasan sebagai bagian dari kinerja individu untuk menyempurnakan dirinya sendiri berdasarkan tata nilai moral yang semakin mendalam dan bermutu.

Pendidikan karakter mengandalkan bahwa dalam setiap keputusannya, seorang individu dapat sampai pada tahap otonomi moral seperti ini, tidak perduli apakah struktur dan sistem kekuasaan yang melingkupinya itu menindas atau tidak. Oleh karena itu, pendidikan moral menjadi unsur penting bagi sebuah pendidikan karakter.

Yang membedakan antara pendidikan moral dan pendidikan karakter adalah ruang lingkup dan lingkungan yang membantu individu dalam mengambil keputusan. Dalam pendidikan moral, ruang lingkupnya adalah kondisi batin seseorang. Keputusan inilah yang menentukan proses pendefinisian dirinya sendiri apakah ia sebagai manusia itu menjadi manusia yang baik atau buruk. Pendidikan moral

berkaitan dengan keputusan bebas seseorang sesuai dengan kesadaran nuraninya. Komunitas bisa saja menelikung prilaku individu, tetapi kebebasan tetap berada dalam tanggungjawabnya, jika ingin disebut sebagai individu yang bermoral. Dalam pendidikan karakter, ruang lingkup pengambilan keputusan terdapat dalam diri individu, namun keputusan dalam lembaga pendidikan melibatkan struktur dan relasi kekuasaan. Oleh karena itu, pendidikan karakter selain bertujuan menegakkan kemartabatan pribadi sebagai individu, ia juga memiliki konsekuensi kelembagaan, yang keputusannya tampil dalam kinerja dan kebijakan lembaga pendidikan. Dalam pendidikan moral tanggungjawabnya semata-mata bersifat personal, meskipun tanggungjawab ini seringkali memiliki dimensi komuniter, sedangkan dalam pendidikan karakter tanggungjawab itu selain merupakan tanggungjawab individual, juga memiliki dimensi sosial dan komunitas. Individu dalam lembaga pendidikan memiliki tanggung jawab untuk menciptakan sebuah lingkungan moral yang mendukung pertumbuhan individu yang menjadi anggotanya.

Berdasarkan pemahaman tentang pendidikan karakter dan pendidikan moral, dikaitkan dengan pendidikan nilai. Dalam pendidikan nilai yang perlu diklarifikasi adalah sistem nilai individu, sedangkan dalam pendidikan karakter, yang perlu diklarifikasi adalah sistem nilai individu dan kelompok, yang biasanya tercermin dalam relasi kekuasaan yang sifatnya politis. Tentu. pendidikan karakter lebih mengutamakan klarifikasi nilai-nilai komunitas yang menjamin bahwa pertumbuhan moral dan kepribadian seseorang dengan sistem nilai yang dimilikinya tetap dihargai.

Nilai merupakan kualitas suatu hal yang menjadikan hal itu disukai, diinginkan, berguna, dan dihargai sehingga dapat menjadi semacam objek bagi kepentingan tertentu. Nilai juga merupakan sesuatu yang memberi makna dalam hidup, yang memberikan dalam hidup ini titik tolak, isi, dan tujuan.63

Dalam diskursus tentang pendidikan nila, kita juga sering mendengar istilah pendidikan budi pekerti, watak luhur, akhlak. Budi pekerti berasal dari bahasa Sansekerta vang memiliki pengertian sebagai *tata karma*, sopan santun, dalam masyarakat. Sementara, watak luhur atau akhlak yang berasal dari bahasa Arab terutama "mengajarkan bagaimana seseorang seharusnya berhubungan dengan Tuhan sekaligus bagaimana penciptanya, seseorang harus berhubungan dengan sesama manusia."64 Jika pendidikan nilai dipahami sebagai sebuah usaha untuk mendagingkan nilai-nilai tertentu yang bermakna bagi individu maupun sosial demi keberlangsungan pertumbuhandan pemanusiaan kehidupan mereka, pendidikan nilai bisa disebut pula sebagai pendidikan pekerti dan pendidikan watak luhur, sebab konsep ini mengacu pada pemahaman yang sama. Nilai-nilai yang bermakna bagi individu termasuk di sini adalah nlai-nilai keyakinan agama yang memberikan semacam orientasi bagi hidup seseorang. Namun, ada pula yang memahami bahwa pendidikan watak luhur merupakan spefikasi dari pendidikan nilai. Kita mengandaikan bahwa nilai-nilai itu merupakan sesuatu yang luhur dan bermakna sehingga istilah pendidikan nilai telah mencakup berbagai

<sup>63</sup>Lihat, Syarkawi, Pembentukan Kepribadian Anak. Peran Moral, Intelektual, Emosional, dan Sosial sebagai Wujud Integritas Membangun Jati Diri. (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2006), hlm.29.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Syarkawi, *Ibid*, ..., hlm. 32.

macam nilai-nilai yang diyakini oleh individu itu sebagai baik, luhur, pantas diperjuangkan dan hidup dalam kehidupan mereka.

Pendidikan nilai dalam konteks pendidikan di sekolah merupakan "...upaya untuk membanatu peserta didik mengenal, menyadari pentingnya, dan menghayati nilai-nilai yang pantas dan semestinya dijadikan panduan bagi sikap dan prilaku manusia, baik secara perorangan maupun bersama-sama suatu masyarakat."65

Pendidikan karakter mau tidak mau melibatkan proyek pendidikan nilai. Dalam proses ini pendidikan memiliki tanggungjawab agar peserta didik mampu melihat implikasi etis berbagai macam perubahan dalam masyarakat yang berasal dari kemajuan teknologi dan ilmu pengetahuan, mampu mengembangkan nilai-nilai dalam dirinya, mampu mengambil keputusan berdasarkan pemahaman yang jernih tentang nilai-nilai tersebut (*value clarification*).66

Tidak semua nilai memiliki kualitas nilai moral. Oleh karena itu, meskipun pendidikan moral menjadi unsur penting dalam pendidikan karakter, pendidikan nilai menjadi pelengkap pandu kehidupan pribadi dalam masyarakat. Sebab ada nilai-nilai tertentu, yang meskipun bukan merupakan nilai moral, merupakan sebuah nilai yang berguna, mampu memberikan identitas, dan menjaga stabilitas sebuah masyarakat yang pada gilirannya membantu setiap individu di dalam masyarakat menghayati nilai-nilai moral yang diyakininya. Oleh karena itu, nilai-nilai

<sup>65</sup>J. Sudarminta, "Pendidikan dan Pembentukan Watak Yang Baik," dalam Pendidikan untuk Masyarakat Indonesia Baru, 70 Tahun Prof.DR.H.A.R. Tilaar, M.Sc.Ed, (Jakarta: PT. Grasindo, 2002), hlm. 456.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>M. Sastrapratedja, "Pendidikan Nilai", dalam Pendidikan Nilai Memasuki Tahun 2000, (Jakarta: PT. Grasindo, 1993), hlm. 3-4.

ini memiliki makna dan kegunaan bagi kehidupan pribadi dan sosial.

Berdasarkan uraian di atas dapat dipahami bahwa pendidikan karakter melibatkan di dalamnya provek pendidikan moral dan pendidikan nilai. Pendidikan karakter memiliki tujuan terutama menumbuhkan seorang individu menjadi pribadi yang memiliki integritas moral, bukan hanya sebagai individu, namun sekaligus mampu mengusahakan sebagai ruang lingkup kehidupan yang membantu setiap individu dalam menghayati integritas moralnya dalam tatanan kehidupan bermasyarakat. Oleh karena ruang lingkupnya bukan sekedar individual, melainkan sosial. pendidikan karakter melibatkan pendidikan nilai, pendidikan budi pekerti, pendidikan watak luhur dalam setiap pendekatannya. Mengapa? Karena ada nilai-nilai yang meskipun bukan merupakan nilai moral dapat menjadi acuan bagi pengayaan pribadi dan berguna dalam kerangka kehidupan bersama.

Sikap bijaksana, terbuka cukup dekat dengan alam, merupakan bagian dari apa yang disebut sebagai pendidikan budi pekerti. Apa yang disebut di sini hanyalah sebagian nilai dari apa yang biasa dibahas dalam pendidikan budi pekerti. Nilai-nilai ini memiliki ruang lingkup tata nilai yang lebih komprehensif dibandingkan dengan nilai moral yang lebih sempit dan spesifik. Di sinilah keunggulan nilai-nilai itu dibandingkan dengan nilai moral. Tidak setiap nilai merupakan nilai-nilai moral, namun sebaliknya, yang bermoral sudah tentu merupakan sesuatu yang bernilai. Nilai keterbukaan, misalnya, seperti yang disebut di atas,

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Franz Magins-Suseno, "Pendidikan Pekerti," dalam Pendidikan untuk Masyarakat Indonesia Baru, 70 Tahun Prof.DR.H.A. Tilaar, M.Sc.Ed., (Jakarta: PT. Grasindo, 2002), hlm. 442.

merupakan sebuah nilai yang berguna bagi perkembangan pribadi dan komunitas, namun menentukan apakah seseorang itu bermoral atau tidak. Ada seseorang yang memiliki sikap tertutup, namun ia tetap menjadi seorang yang bermoral, tergantung sikap tertutup ini mengacu pada nilai apa. Demikian juga, rasa kedekatan dengan alam merupakan sebuah nilai yang memungkinkan berguna bagi manusia untuk mengembangkan dan menumbuhkan rasa estetisnya, namun nilai-nilai ini tidak *per se* merupakan nilai-nilai moal. Seorang yang tidak dekat dengan alam, tidak berarti bahwa ia tidak bermoral. Mungkin ia hanyalah seorang yang tidak memiliki rsa estetis saja.

Pendidikan karakter mempersyaratkan adanya pendidikan moral dan pendidikan nilai. Pendidikan moral menjadi agenda utama pendidikan karakter sebab pada gilirannya seorang yang berkarakter adalah seorang individu yang mampu mengambil keputusan dan bertindak secara bebas dalam kerangka kehidupan pribadi maupun komunitas yang semakin mengukuhkan keberadaan dirinya sebagai manusia yang bermoral.

Oleh karena ruang lingkupnya yang lebih luas, bukan semata-mata berkaitan dengan tata nilai moral, melainkan berkaitan dengan tata nilai dalam masyarakat, pendidikan karakter mengandaikan adanya pendidikan nilai agar individu yang ada dalam masyarakat itu dapat berelasi dengan baik dan dengan demikian membantu individu lain dalam menghayati kebebasannya.

Dalam masyarakat yang plural dan multikultural, misalnya, menghormati perbedaan menjadi nilai yang sangat esensial jika masyarakat ingin hidup berdampingan secara damai. Menghargai perbedaan adalah sebuah nilai yang secara moral bersifat netral. Dalam dirinya sendiri, menghargai perbedaan tidak *per se* mengandung nilai moral. Namun nilai ini penting, bahkan fundamental bagi stabilitas sebuah masyarakat yang *bhinneka* seperti Indonesia.

Ketiga pemahaman tersebut membantu kita meletakkan secara lebih jernih tentang pendidikan agama dalam rangka pendidikan karakter. Agama merupakan sebuah fondasi yang lebih kokoh, kemartabatan paling luhur, kekayaan paling tinggi, dan sumber kedamaian manusia paling dalam. Manusia yang beragama mempersatukan dirinya dengan realitas terakhir yang lebih tinggi, yaitu Allah sang pencipta, yang menjadi fondasi kehidupan mereka.

Secara klasik agama dipahami sebagai sebuah kenyataan tentang relasi manusia berkaitan dengan hal-hal yang kudus (*numen*). Relasi ini terjadi karena adanya rasa hormat mendalam dalam diri manusia atas kehadiran Ilahi dalam hidup mereka. Agama dalam artian yang lebih sempit sebagai sebuah "pelaksanaan secara akurat hal-hal yang berkaitan dengan ibadat terhadap sang pencipta." Oleh karena itu, agama termasuk di dalamnya ritus, tata peribadatan, liturgi, keyakinan-keyakinan, dan tata aturan hidup bersama.

Oleh karena sifatnya yang lebih berkaitan dengan kehidupan iman dan keyakinan pribadi seorang individu, kebebasan untuk memeluk agama merupakan hak-hak yang sangat asasi yang tidak dapat dibatasi oleh siapa pun. Kebebasan untuk memiliki keyakinan iman dan melaksanakan ibadah sesuai dengan keyakinan imannya ini dijamin dalam Undang-undang Dasar Negara Kesatuan Republik Indonesia.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Cicero, De Natura Deorum, 2, hlm 72.

Terhadap keyakinan moral, keyakinan agama bersifat suportif. Keyakinan agama seseorang membantunya dalam menghayati nilai-nilai moral. Nilai-nilai agama mempertegas dan memperkokoh keyakinan moral seseorang dengan memberinya dasar yang lebih kokoh dan tak tergoyahkan. Ada nilai-nilai agama yang sekaligus memiliki kualitas nilai moral. Sebaliknya, tidak semua nilai yang diyakini oleh agama tertentu memiliki kandungan nilai moral.

Nilai-nilai agama penting bagi individu sebab menjadi dasar relasi ontologis-teologis mereka dengan sang pemberi hidup itu sendiri. Nilai-nilai agama memang tidak selalu memiliki kualifikasi nilai moral yang mengikat semua orang. Namun, nilai-nilai agama dapat menjadi dasar kokoh bagi individu dalam kerangka perkembangan kehidupan moralnya. Sebab, ada nilai-nilai agama yang selaras dengan nilai-nilai moral. Sebaliknya, tidak semua nilai moral merupakan nilai dari keyakinan agama, dan tidak semua nilai keyakinana agama memiliki kualitas moral. Oleh karena itu, menyamakan pendidikan karakter dengan kelirulah pendidikan agama. Demikian juga salah kaprah menyamakan pendidikan moral dengan pendidikan agama.

Dalam perjalanan sejarah terlahir banyak pemimpin agama yang membangun komunitas kaum beriman. Oleh karena itu, nilai-nilai agama berkembang secara plural di dalam masyarakat. Kebudayaan umat manusia telah melahirkan sistem keyakinan agama yang begitu banyak. Bahkan dalam satu sistem keyakinan keagamaan yang sama terdapat berbagai macam cara menafsirkan dan menerapkan ajaran-ajaran agama tersebut. Situasi ini membuat masyarakat semakin plural. Nilai-nilai keyakinan agama yang sangat plural ini, justru karena sifatnya yang sangat personal dan fundamental, berpotensi menimbulkan persoalan ketika

para penganutnya berjumpa dengan individu lain di dalam masyarakat.

Meskipun sifatnya sangat fundamental bagi kehidupan pribadi, nilai-nilai agama ini tidak dapat dipakai sebagai pedoman pengatur dalam kehidupan bersama dalam sebuah masyarakat, kecuali masyarakat itu bersifat homogen. Di zaman modern yang sangat multikultural ini, nilai-nilai agama tetap penting dipertahankan, namun tidak dapat dipakai sebagai dasar kokoh bagi kehidupan bersama dalam masyarakat. Jika nilai agama ini tetap dipaksakan dalam konteks masyarakat yang plural, yang terjadi adalah penindasan oleh kultur yang kuat pada mereka yang lemah.

Oleh karena itu, meskipun pendidikan agama penting dalam membantu mengembangkan karakter individu, ia bukanlah fondasi yang efektif bagi suatu tata sosial yang stabil dalam masyarakat majemuk. Dalam konteks ini, nilainilai moral akan bersifat lebih operasional dibandingkan dengan nilai-nilai agama. Namun demikian, nilai-nilai moral, meskipun bisa menjadi dasar pembentukan perilaku, tidak lepas dari proses hermeneutis yang bersifat dinamis dan dialogis. Karena itu, agar tata kehidupan sosial stabil sehingga tidak terjadi pelanggaran atas hak orang lain, khususnya, mereka yang tidak memiliki kuasa dan lemah, dibentuklah sebuah hukum positif yang mengatur tata kehidupan masyarakat dan bernegara. Hukum positif merupakan pengejewantahan nilai-nilai moral dalam tatanan hukum, apa yang diyakini sebgai nilai-nilai moral ini dinyatakan secara positif dalam tata kehidupan bersama berupa peraturan hukum yang mengikat semua warganya. Hukum ini merupakan sebuah kemendesakan agar tidak terjadi pelanggaran bagi hak individu. Hukum juga menjadi pemecah persoalan ketika terjadi konflik. Dengan demikian,

hukum, entah hukum masyarakat maupun negara menjadi kerangka acuan dalam membangun kehidupan bersama secara adil.

### C. Metodologi Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter di sekolah lebih banyak berurusan dengan penanaman nilai. Pendidikan karakter agar dapat disebut sebagai integral dan utus mesti juga menentukan metode yang akan dipakainya, sehingga tujuan pendidikan karakter itu akan semakin terarah dan efektif.

Untuk dalam mencapai pertumbuhan integral pendidikan karakter, perlulah dipertimbangkan berbagai macam metode yang membantu mencapai idealisme dan tujuan pendidikan karakter. Metode ini bisa menjadi unsurunsur yang sangat penting bagi sebuah proyek pendidikan karakter di sekolah. Pendidikan karakter yang mengakarkan dirinya pada konteks sekolah akan mampu menjiwai dan mengarahkan sekolah pada penghayatan pendidikan karakter yang realistis, konsisten, dan integral. Paling tidak ada lima unsur yang bisa dipetimbangkan;

# 1) Mengajarkan

Untuk dapat melakukan yang baik, yang adil, yang bernilai, pertama-tama perlu mengetahui dengan jernih apa itu kebaikan, keadilan, dan nilai. Pendidikan karakter mengandaikan pengetahuan teoritis tentang konsep-konsep nilai tertentu.

Memang, kadangkala terjadi bahwa ada orang yang secara konseptual tidak mengetahui apa itu prilaku yang baik, atau apa itu keadilan, apa itu yang bernilai, namun ia mampu mempraktikan kebaikan dan keadilan itu dalam hidup mereka tanpa disadarinya. Prilaku berkarakter memang mendasarkan diri pada tindakan sadar si subjek

dalam melaksanakan nilai. Meskipun tampaknya mereka tidak memiliki konsep jernih tentang nilai-nilai tersebut, sejauh tindakan itu dilakukan dalam kesadaran, tindakan tersebut dalam arti tertentu dibimbing oleh pemahaman tertentu. Tanpa ada pemahaman dan pengertian tidak mungkin ada sebuah tindakan berkarakter.

Lebih dari itu, sebuah tindakan dikatakan sebagai tindakan yang bernilai jika seseorang itu melakukannya dengan bebas, sadar, dan dengan pengetahuan yang cukup tentang apa yang dilakukannya. Ini mengandaikan adanya sikap reflektif atas tindakan sadar manusia.

Tindakan sadar dan bebas ini menjadi penanda dari tindakan yang sekadar instingtif atau ritual (yang lebih dekat dengan cara bertindak hewan daripada manusia). Sebuah tindakan yang tidak disadari, betapa pun baiknya, betapa pun adilnya, tidak akan memiliki makna bagi individu tersebut, sebab ia sendiri tidak menyadari dan tidak mengetahui makna tindakan yang dilakukannya sendiri.

Karakter yang dewasa mengandaikan adanya pemahaman konseptual tentang norma prilaku tertentu, dan dengan kebebasannya, prilaku itu diterangi dan dituntun pengetahuan tentang kebaikan tersebut. lewat Pada dasarnva. prilaku seseorang banvak dituntun oleh pengertian dan pemahaman dirinya sendiri.

Untuk inilah, salah satu unsur penting dalam pendidikan karakter adalah mengajarkan nilai-nilai itu sehingga peserta didik memiliki gagasan konseptual tentang nilai-nilai pemandu prilaku yang bisa dikembangkan dalam mengembangkan karakter pribadinya. Pemahaman konspetual ini pun juga mesti menjadi bagian dari pemahaman pendidikan karakter itu sendiri. Sebab, peserta didik akan banyak belajar dari pemahaman dan pengertian

tentang nilai-nilai yang dipahami oleh para guru dan pendidik dalam setiap perjumpaan dengan peserta didik.

Proses diseminasi nilai ini tidak hanya dapat dilakukan secara langsung di dalam kelas, melalui sebuah proses pembelajaran di kelas, melainkan bisa memanfaatkan berbagai macam unsur lain dalam dunia pendidikan yang dapat membantu peserta didik semakin menyadari sekumpulan nilai yang memang berharga dan berguna bagi pembentukan karakter dalam dirinya.

Sarana lain dalam dunia pendidikan yang bisa dipakai membantu menyebarluaskan gagasan tentang nilai, misalnya proses perencanaan kurikulum. Dalam merencanakan kurikulum perlu dilihat apakah telah terdapat nilai-nilai etis yang menyerambah dalam kurikulum sehingga sekolah memiliki nilai-nilai yang ditawarkan (*espoused values*).

### 2) Keteladanan

Keteladanan menjadi salah satu hal klasik bagi berhasilnya sebuah tujuan pendidikan karakter. Guru, yang dalam bahasa Jawa berarti *digugu lan ditiru,* sesungguhnya menjadi jiwa bagi pendidikan karakter itu sendiri. Kita ingat kata-kata presiden pertama Indonesia Soekarno di hadapan para guru Taman Siswa. Dalam sambutan yang berjudul "*Menjadi goeroe dimasanja kebangoenan*" itu Bung Karno berbicara tentang sebuah bangsa yang mendidik dirinya sendiri.

"Guru yang sifat hakikatnya hijau akan "beranak" hijau, guru yang sifat hakikatnya hitam akan "beranak hitam". Saya tidak mau masuk ke dalam golongan orang-orang yang mengatakan, bahwa guru bisa 'main komedi' kepada anakanak: di muka anak-anak dengan muka yang angker hanya mengasih pengajaran, pengajaran yang termuat dalam

lessontes saja, tetapi di belakang anak-anak itu berjiwa lain, beriiwa fasis atau anarkis atau nasionalis atau komunis. bertindak seperti orang yang tak berani membunuh nyamuk atau bertindak seperti bandit, guru tidak bisa 'main komedi', guru tidak bisa mendurhakai ia punya jiwa sendiri. Guru hanya bisa mengajarkan apa dia-itu sebenarnya. Men kan niet onderwijzen wat men wil, men kan niet onderwijen wat men weet, men kan allen onderwijzen wat men is. (manusia tidak bisa mengajarkan sesuatu kehendak hatinya, manusia tidak bisa mengajarkan apa yang tidak dimilikinya, manusia hanya bisa mengajarkan apa yang ada padanya)."69

Tumpuan pendidikan karakter ini ada di pundak para guru. Konsistensi dalam mengajarkan pendidikan di dalam kelas, melainkan nilai itu juga tampil dalam diri sang guru, dalam kehidupannya yang nyata di luar kelas. Karakter guru menentukan (meskipun tidak selalu) warna kepribadian peserta didik.

Indikasi adanva keteladanan dalam pendidikan karakter adalah apakah terdapat model peran dalam diri insan pendidik (guru, staf, karyawan, kepala sekolah, direktur, pengurus perpustakaan, dll). Demikian juga, apakah secara kelembagaan/kerporat terhadap contoh-contoh dan kebijakan serta prilaku (institutional policy and behavior) yang bisa diteladani oleh peserta didik sehingga apa yang mereka pahami tentang nilai-nilai itu memang bukan sesuatu yang jauh dari hidup mereka, melainkan ada dekat dengan mereka dan mereka dapat menemukan pengetahuana dan afirmasi dalam prilaku individu atau lembaga sebagai manifestasi nilai.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Lihat, Ir.Soekarno, *Di Bawah Bendera Revolusi*, (Jakarta: Djilid I, 1959), hlm. 613-614.

### 3) Menentukan Prioritas

Lembaga pendidikan memiliki prioritas dan tuntunan dasar atas karakter yang ingin diterapkan di lingkungan mereka. Pendidikan karakter menghimpun banyak kumpulan nilai yang dianggap penting bagi pelaksanaan dan realisasi atas visi lembaga pendidikan. Oleh karena itu, lembaga pendidikan mesti menentukan tuntutan standar atas karakter yang akan ditawarkan kepada peserta didik sebagai bagian dari kinerja kelembagaan mereka.

Untuk ini, setiap pribadi yang terlibat dalam sebuah lembaga pendidikan yang ingin menekankan pendidikan karakter juga mesti memahami secara jernih apakah prioritas nilai yang ingin ditekankan dalam pendidikan karakter di dalam lembaga pendidikan tempat mereka bekerja. Misalnya, jika lembaga pendidikan tertentu menentukan sebagai salah satu prioritas bagi pendidikan karakter dalam lembaga pendidikan mereka, misalnya berupa standar keilmuan, berhasil atau tidaknya kriteria ini mesti dapat dibuktikan melalui transparansi laporan perkembangan kemajuan kemampuan akademik peserta didik di hadapan para pemangku kepentingan (orang tua dan masyarakat).

Demikian juga lembaga pendidikan ingin menentukan sekumpulan perilaku standar, perilaku-perilaku standar yang menjadi prioritas khas lembaga pendidikan tersebut mestinya dapat diketahui dan dipahami oleh peserta didik, orang tua, dan masyarakat, dll.

Tanpa adanya prioritas yang jelas, proses evaluasi atas berhasil-tidaknya pendidikan karakter akan menjadi tidak jelas. Ketidak jelasan tujuan dan tata cara evaluasi pada gilirannya akan memandulkan program pendidikan karakter di sekolah karena tidak akan pernah terlihat adanya kemajuan atau kemunduran. Hal ini terjadi bukan karena sistem penilaian yang tidak jelas, melainkan terutama karena lembaga pendidikan tidak menentukan nilai tertentu yang mesti menjadi pedoman untuk penilaian pendidikan karakter.

Oleh karena itu, prioritas akan nilai pendidikan karakter ini mesti dirumuskan dengan jelas dan tegas, diketahui oleh setiap pihak yang terlibat dalam proses pendidikan tersebut. Prioritas nilai ini juga diketahui oleh siapa saja yang memiliki hubungan langsung dengan lembaga pendidikan, pertama-tama kalangan direksi, staf pendidik, staf administrasi dan karyawan lain, kemudian diperkenalkan kepada peserta didik, orang tua peserta didik, dan dipertanggungjawabkan di hadapan masyarakat.

Sebagai lembaga publik, sekolah memiliki tanggungjawab moral untuk secara transparan memberikan laporan pertanggungjawaban kinerja pendidikan mereka kepada pemangku kepentingan, yaitu masyarakat luas.

# 4) Praksis Prioritas

Unsur lain yang sangat penting bagi pendidikan karakter adalah bukti dilaksanakannya prioritas nilai pendidikan karakter tersebut. Berkaiatan dengan tuntutan lembaga pendidikan atas prioritas nilai yang menjadi visi kinerja pendidikannya, lembaga pendidikan mesti mampu membuat verifikasi sejauh mana visi sekolah telah dapat direalisasikan dalam lingkup pendidikan skolastik melalui berbagai macam unsur yang ada di dalam lembaga pendidikan itu sendiri.

Adanya verifikasi di lapangan tentang karakter yang dituntutkan itu, misalnya bagaimana sikap sekolah terhadap pelanggaran atas kebijakan sekolah. Bagaimana sanksi itu diterapkan secara transparan sehingga menjadi praksis kelembagaan. Realisasi visi dalam kebijakan sekolah merupakan salah satu cara untuk mempertanggungjawabkan pendidikan karakter itu di hadapan publik.

Demikian juga jika sekolah menentukan sebagai kriteria bagi pendidikan karakter dalam sekolah nilai-nilai demokratis, nilai ini mestinya dapat diverifikasi melalui berbagai kebijakan sekolah, seperti apakah corak kepemimpinan kelembagaan telah dijiwai oleh semangat demokrasi, apakah setiap individu dihargai sebagai pribadi yang memiliki yang sama dalam membantu mengembangkan kehidupan di dalam sekolah, dll.

### 5) Refleksi

Karakter yang ingin dibentuk oleh lembaga pendidikan melalui berbagai macam program dan kebijakan senantiasa perlu dievaluasi dan direfleksikan secara berkesinambungan dan kritis. Sebab, sebagaimana dikatakan Sokrates, "hidup yang tidak direfleksikan merupakan hidup yang tidak layak dihayati." Tanpa ada usaha untuk melihat kembali sejauh mana proses pendidikan karakter ini direfleksikan, dievaluasi, tidak akan pernah terdapat kemajuan.

Refleksi merupakan kemampuan sadar khas manusiawi. Dengan kemampuan sadar ini, manusia mampu mengatasi diri dan meningkatkan kualitas hidupnya dengan lebih baik. Jadi, setelah tindakan dan praksis pendidikan karakter itu terjadi, perlulah diadakan semacam pendalaman, refleksi, untuk melihat sejauh mana lembaga pendidikan telah berhasil atau gagal dalam melaksanakan pendidikan karakter.

Keberhasilan dan kegagalan ini lantas menjadi sarana untuk meningkatkan kemajuan yang dasarnya adalah pengalaman itu sendiri. Oleh karena itu, perlu dilihat, apakah peserta didik setelah memperoleh kesempatan untuk belajar dari pengalaman dapat menyampaikan refleksi pribadinya tentang nilai-nilai tersebut dan membagikannya dengan teman yang lain?

Kelima hal di atas merupakan unsur-unsur yang bisa menjadi pedoman dan patokan dalam menghayati dan mencoba menghidupi pendidikan karakter di dalam setiap lembaga pendidikan. Lima hal tersebut bisa dikatakan sebagai lingkaran dinamis dialektis yang senantiasa berputar semakin maju.

# D. Pendidikan Karakter dalam Bernegara

Pendidikan karakter dalam kerangka penegakan hukum seringkali dikaitkan dengan kehidupan seorang individu sebagai warga negara. Maka, pendidikan karakter akan diarahkan pada sebuah proses di mana seorang individu itu memiliki persiapan pengetahuan dan prilaku untuk dapat hidup tertib dan aktif di dalam masyarakat. Untuk inilah banyak orang mulai memikirkan pendidikan karakter dalam konteks persiapan bagi pembentukan sebuah mentalitas warga negara yang demokratis, terbuka, dan aktif secara politis. Untuk itu, materi yang diberikan bukan hanya bersifat kenegaraan, seperti Pendidikan Moral Pancasila, melainkan juga nilai-nilai yang membantu setiap orang menjadi seorang pribadi yang demokratis, seperti kesadaran akan hak dan kewajiban sebagai warga negara, prilaku politik adil demi kesejahteraan masyarakat, vang pemahaman tentang tata perundang-undangan dan sistem hukum di sebuah negara, dan pembentukan sikap dasar warga negara yang siap terjun aktif dalam bela negara.

Dalam sejarah pendidikan di Indonesia, pendidikan karakter ini juga pernah dimaknai dan diwadahi oleh

semangat memberikan pengertian dan jiwa patriotisme di dalam hati peserta didik melalui pendekatan formal-struktural melalui mata pelajaran formal yang disebut *civics*<sup>70</sup>, Pendidikan Moral Pancasila (PMP), Penataran Pedoman Penghayatan dan Pengamalan Panacasila (P4), serta pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan (PPKn).

Dari sekilas diskursus pemahaman tentang berbagai macam konsep pendidikan yang seringkali dikaitkan dnegan pendidikan karakter tersebut kita melihat bahwa kejernihan pemahaman dapat membantu kita melakukan langkahlangkah strategis untuk meningkatkan fungsi dan efektivitas pendidikan karakter dalam lembaga pendidikan kita.

Dalam arti sempit, pendidikan karakter lebih dekat maknanya dengan pendidikan kewarganegaraan, sebab, pendidikan karakter berurusan bukan hanya dengan pengembangan nilai-nilai moral dalam diri individu. memperhatikan melainkan juga corak relasional anatraindividu dalam relasinya dengan struktur sosial yang ada di dalam masyarakatnya. Di sini, pendidikan nilai-nilai demokratis (kesadaran hukum, tanggung jawab politik, keterbukaan, kesediaan untuk bermufakat dan berdialog, dalam menyampaikan kemampuan retoris kebebasan berpikir, sikap kritis, dll.) menjadi nilai-nilai yang penting untuk diperjuangkan. Sebab, nilai-nilai inilah yang sangat urgen dipraksiskan dalam konteks kehidupan masyarakat yang plural.

Untuk menjaga agar akar pertumbuhan pendidikan karakter ini sesuai dengan kultur individu yang ada, pendidikan karakter memiliki dimensi politis-kultural yang

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Soepardo, dkk., *Manusia dan Masyarakat Baru Indonesia (Civics)*, (Djakarta: Dinas Penerbitan Balai Pustaka, 1962),

mengandung tinggi. Dimensi ini arti pendidikan karakter, agar dapat membantu mengembangkan kehidupan moral individu, memperkokoh keyakinan agama seseorang dan untuk menciptakan suatu tatanan masyarakat yang stabil di tengah kebhinekaan, memerlukan adanya nilainilai bersama yang menjadi dasar hidup bermasyarakat. merupakan nilai-nilai demokratis vang Nilai-nilai ini membuat individu itu mampu terlibat aktif-kritis dalam kehidupan politik yang tujuan utamanya demi kesejahteraan bersama. Oleh karena itu, pendidikan karakter tidak lepas dari semangat untuk mendidik warga negara secara politis. Pendidikan kewarganegaraan dengan demikian menjadi bagian tidak terpisahkan dari pendidikan karakter.

Pendidikan karakter mempersyaratkan adanya pendidikan moral, pendidikan moral memiliki dasar tak tergoyahkan jika dipahami dalam konteks keterikatan individu atas keyakinan imannya. Oleh karena itu, kultur religius sebuah bangsa akan menjadi dasar yang kokoh bagi pendidikan karakter. Pendidikan agama kesadaran akan nilai-nilai relgius menjadi motovator utama keberhasilan pendidikan karakter. Dengan demikian, nilainilai kerohanian itu semestinya bertumbuh bersama-sama masyarakat sebuah entitas kultural yang kondusif bagi pertumbuhan individu dan pengembangan kehidupan sosial.



# PENGHARGAAN TERHADAP KERAGAMAN SEBAGAI IMPELEMENTASI PENDIDIKAN KARAKTER

#### A. Pendahuluan

¶idak dapat dipungkiri bahwa manusia tidaklah tinggal dalam suatu budaya dan kehidupan yang tetapi hidup satu. ia dalam sama atau keanekaragaman budaya dan tradisi. Menghindari keniscayaan itu cenderung akan mendatangkan sikap eksklusif. Sikap eksklusif cenderung bersifat negatif dan akan menghasilkan pandangan sempit, kaku dan merasa benar sendiri. Lebih jauh dari sikap dan pemahaman eksklusif tersebut dapat menumbuhkan benih-benih radikalisme yang biasanya berasal dari sikap merasa benar sendiri, sehingga tidak toleran dengan kebenaran orang lain.

Kalau diamati secara kasat mata, agama saat ini cenderung bagai 2 sisi mata uang. Ia dapat digunakan sebagai sarana mengharmoniskan masyarakat, tetapi di sisi yang lain dapat dimanfaatkan sebagai legitimasi untuk membuat disharmonisasi masyarakat.

Agama, jika dijadikan sebagai legitimasi kebenaran vang sifatnya eksklusif dan dijadikan menakar kesalahan kekafiran orang lain apalagi dengan maksud menghancurkan, hanya akan menjadikan agama jauh dari misinya sebagai penebar kasih sayang. Ada 3 fungsi agama yang sangat rentang terhadap kekerasan. Pertama, agama sebagai kerangka penafsiran religius terhadap hubungan sosial (fungsi ideologis) dalam hal ini agama menjadi perekat suatu masyarakat, tetapi ia menjadi sangat peka terhadap perbedaan pendapat yang menjurus kepada konflik. Apalagi kalau ada kelompok yang mempunyai pemahaman eksklusif dalam pemaknaan hubunganhubungan sosial tersebut. Kedua, agama adalah faktor identitas seperti pemberian identitas agama tertentu terhadap suatu kelompok masyarakat seperti Aceh Islam, Flores Kristen dan sebagainya. Apabila identitas itu tidak dihormati. maka ia dapat memicu konflik karena mengancam status sosial. stabilitas dan keberadaan pemeluknya. *Ketiga,* agama menjadi legitimasi etis hubungan sosial, identifikasi sistim sosial, politik, ekonomi tertentu dengan nilai-nilai agama tertentu yang akan memancing penolakan agama lain 71

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>Haryatmoko, *Etika Politk dan Kekuasaan*, (Jakarta : Kompas, 2003) h.. 64-65.

Kecenderungan menganggap agama tertentu sebagai agama suatu komunitas masyarakat tertentu, jika tidak difahami dengan baik dapat menyebabkan gesekan dan konflik. Ditambah lagi jika kemudian persoalan/hal-hal kecil (sepele) terjadi antara 2 etnis berbeda yang mengklaim diri sebagai penganut agama tertentu dapat menyulut konflik yang lebih besar.

Ketidaksadaran akan keberadaan tradisi, budaya, komunitas lain dalam masyarakat yang memiliki tradisi yang berbeda akan menyebabkan anomali. Oleh karena itu dibutuhkan sebuah kesadaran akan keanekaragaman budaya atau tradisi. Salah satu topik yang sampai saat ini masih didiskusikan sebagai sebuah upaya mengatasi persoalan kemajemukan masyarakat adalah paradigma multikulturalisme.

Multikulturalisme menekankan pada keanekaragaman kebudayaan dalam kesederajatan. Multikulturalisme bukan hanya sebuah wacana tetapi sebuah ideologi yang harus diperjuangkan, karena dibutuhkan sebagai landasan bagi tegaknya demokrasi, HAM, dan kesejahteraan hidup masyarakatnya. Multikulturalisme bukan sebuah ideologi yang berdiri sendiri terpisah dari ideologi-ideologi lainnya, dan multikulturalisme membutuhkan seperangkat konsepkonsep yang merupakan bangunan konsep-konsep untuk diiadikan memahaminya bagi acuan dalam kehidupan bermasyarakat. menyebarluaskannya Berbagai konsep yang relevan dengan multikulturalisme antara lain adalah, demokrasi, keadilan, dan hukum, nilainilai budaya dan etos, kebersamaan dalam perbedaan yang sederajat, suku bangsa, kesukubangsaan, kebudayaan suku bangsa, keyakinan keagamaan, ungkapan-ungkapan budaya, domain privat dan publik, HAM, hak budaya komuniti, dan konsep-konsep lainnya yang relevan.<sup>72</sup>

Namun pandangan tentang perlunya multikultural sampai saat ini masih sebatas wacana. Beberapa kasus secara faktual masih dapat disaksikan bagaimana pandangan-pandangan primordial mewarnai kehidupan berbangsa, misalnya munculnya keinginan sekelompok orang supaya hukum-hukum yang bersumber dari agama yang diyakininya dilegalkan masuk dalam perundangundangan negara meskipun dengan penafsiran sempit dan kaku.

Bagi umat Islam, persoalan multikulturalisme begitu penting, oleh karena tersebarnya umat Islam ke berbagai wilayah dan suku bangsa. Kehadiran mereka serta perbedaan pandangan yang muncul dan dianut masingmasing kelompok, aliran atau mazhab sangat rentang terhadap konflik. Secara internal umat Islam harus menanamkan sikap tasamuh di antara mereka yang dapat menumbuhkan sikap saling menghargai dan menerima perbedaan mazhab itu. Sementara itu, secara eksternal, umat Islam dihadapkan pada persoalan pertemuan antara kebudayaan atau tradisi Islam dengan non-Islam. Pertemuan kebudayaan itu sedikit atau banyak akan mempengaruhi kondisi umat Islam baik negatif maupun positif.

Adalah suatu kenyataan yang tidak dapat dipungkiri bahwa saat ini sangat marak disaksikan konflik antar suku maupun agama serta kelompok kecil masyarakat. Masingmasing kelompok itu memperjuangkan atau mempertahankan kepentingan kelompok di antara

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Suparlan, Parsudi, *Menuju Masyarakat Indonesia Yang Multikultural*. t.d. diakses 24/3/2007

masyarakat. Kesan yang muncul adalah pengabaian akan koeksistensi berbagai kelompok masyarakat dengan tradisi yang berbeda.

Untuk mengatasi hal tersebut, diperlukan upaya pemahaman dan penyadaran kepada masyarakat luas tentang perlunya sikap toleran dan saling menghargai antar berbagai kalangan masyarakat baik melalui pendidikan formal maupun informal. Menurut Azyumardi kebutuhan urgensi dan akselerasi pendidikan multikultural telah cukup lama dirasakan mendesak bagi majemuk. Realitas kultural bangsa negara perkembangan terakhir kondisi sosial, politik, dan budaya bangsa khususnya sejak reformasi yang penuh dengan gejolak sosio politik dan konflik berbagai level masyarakat pendidikan multikultural membuat terasa makin dibutuhkan. Keragaman, kebhinnekaan atau multikulturalisme merupakan salah satu realitas utama yang dialami masyarakat dan kebudayaan di masa silam, terlebih saat ini dan di masa mendatang. Keragaman hendaklah tidak diinterpretasikan secara tunggal dan lebih jauh komitmen untuk mengakui keragaman sebagai salah satu ciri dan karakter utama masyarakat dan negara bangsa tidak berarti ketercerabutan, relativisme kultural, disrupsi sosial atau konflik berkepanjangan pada setiap komunitas, masyarakat dan kelompok etnis dan rasial.<sup>73</sup>

Sejalan dengan itu, Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional nomor 20 Tahun 2003 pasal 4 ayat 1 mengamanahkan bahwa prinsip penyelenggaraan

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>Azra, Azyumardi, *Kebutuhan Pendidikan Multikultural*. www.pelita.or.id/baca.php?id=2667 diakses 24/3/2007

pendidikan diselenggarakan secara demokratis dan berkeadilan serta tidak diskriminatif dengan menjunjung tinggi hak azasi manusia, nilai keagamaan, nilai kultural, dan kemajemukan bangsa. Dengan prinsip pendidikan tersebut diharapkan dapat tercapai kesadaran bahwa setiap komponen pendidikan merupakan bagian integral dari kemajemukan bangsa dan masyarakat.

# B. Pengertian Multikultural

Secara terminologi multikultural sepadan dengan kata kebhinekaan atau diversitas budaya. Jika dikatakan masyarakat kultural maka itu berarti suatu persekutuan sosial-kultural dimana ruang-ruang akses, ekspresi dapat dimanfaatkan secara merata, saling memahami, mengerti, menghormati, saling memanusiakan di antara sesama warga masyarakat tanpa harus menghilangkan identitas keberbedaannya.<sup>74</sup>

Seseorang dengan latar belakang multikultural tidak berinteraksi dengan satu sistem budaya, tetapi dengan beberapa sistem budaya, seperti budaya etnis, budaya pop, budaya nasional, budaya agama sedunia dan budaya kosmopolitan.<sup>75</sup>

Perlu dibedakan antara multikulturalisme dan pluralisme. Pluralisme hanya sampai pada pengakuan akan keragaman atau kebhinekaan, bahwa terdapat berbagai macam ras, suku, agama, dan kelompok-kelompok budaya. Sedangkan multikulturalisme merupakan pengakuan

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Ahmad Baso, *Plesetan Lokalitas : Politik Pribumisasi Islam.* (Depok : Desantara, 2002) h. 96

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Corrie van der Ven, *Mentransformasikan Budaya*, dalam "*Transformasi Agama dan Budaya di Tengah-tengah Kekerasan Sosial*", Forlog: Jurnal Lintas, Edisi No. 1 2003. h. 3

keragaman budaya sekaligus sebuah proyek atau gerakan yang *susteinable* yang menuntut perubahan cara memandang yang –the others-, perubahan yang lebih signifikan dan desisif, perubahan dalam cara menulis sejarah, cara mengajar, memproduksi kesenian, serta cara mendistribusikan sumberdaya-sumberdaya kultural.<sup>76</sup>

Sebagai sebuah wacana sekaligus gerakan dalam bidang kebudayaan dalam arti luas, multikulturalisme juga dunia pendidikan mengafirmasi sebagai garapannya, sehingga dikenal istilah pendidikan multikultural. Pendidikan multikultural adalah untuk membangun suatu masvarakat demokratis. Pendidikan bukan sekedar transmisi atau reproduksi ilmu pengetahuan kepada peserta didik, akan tetapi merupakan proses pembudayaan.<sup>77</sup> Menurut Carson -yang dikutip oleh Gelnerr- pendidikan respon multikultural sebagai untuk secara kreatif menangani perbedaan yang memungkinkan strategi-strategi saling berbagai, memahami dan untuk menikmati multiplisitas dan perbedaan kultural yang meningkat secara pesat. lanjut Lebih dia menekankan pemahaman pengembangan strategi untuk tindakan. vang akan meningkatkan pemahaman multikultural, akan yang memberikan kemampuan kepada para pelajar, dan yang akan menguatkan pendidikan.<sup>78</sup>

Dengan demikian multikultural difahami sebagai kesadaran akan keaneragaman budaya dalam kehidupan, sehingga dengan kesadaran tersebu tmembawa pada

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>H.A.R Tilaar., op. cit. h. 163

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>*Ibid.* h. 163.

penghargaan atas keberadaan warga lain yang berbeda budaya maupun agamanya.

#### C. Multikulturalisme Sebagai Wacana Sosial Keagamaan

Multikulturalisme sebagai wacana yang masih relatif baru diperbincangkan oleh para peneliti. Meskipun praktekpraktek multikulturalisme telah dilakukan oleh beberapa kelompok warga, tetapi sebagai konsep masih sangat jarang dikaji. Multikulturalisme menjadi penting untuk dikaji karena didorong oleh maraknya komplik-komplik sosial yang terjadi di masyarakat.

Peristiwa-peristiwa sosial yang belakangan marak teriadi di Indonesia adalah geiala vang sangat memprihatinkan dan perlu disikapi dengan serius. Gejalagejala pembantaian etnis tertentu atau kelompok agama tertentu menghiasi kehidupan kebangsaan.

Adalah hal yang tidak dapat dihindari bahwa setiap warga masyarakat pasti mengadakan hubungan dengan kelompok etnis atau agama yang berbeda dengannya. Faktor tersebut disebabkan oleh sifat kemajemukan masyarakat Indonesia. Dalam hubungan-hubungan itu mestilah terjadi gesekan, sehingga jika gesekan itu membesar, pastilah menimbulkan ketegangan dan akhirnya menyulut konplik sosial.

Keniscayaan hubungan antara kelompok etnis atau penganut agama yang berbeda adalah disebabkan oleh banyaknya suku, etnis dan agama yang hidup di wilayah Indonesia. Jika satu etnis tertentu atau penganut agama tertentu memiliki superioritas terhada etnis atau penganut agama yang berbeda, maka yang terjadi adalah gesekan konplik. Oleh karena itu kesadaran akan keaneka ragaman

budaya dan penghargaan akan keaneragaman tersebut menjadi sangat dipentingkan.

Dalam hubungannya dengan agama, Muhammad Ali menekankan bagaimana pentingnya sikap multikultural dalam beragama. Keberagamaan multikultural merupakan keberagamaan yang tidak kering serta tidak mutlakmutlakan. Sikap semacam ini disebut sikap keberagmaan "relative absolute" yaitu pandangan bahwa agama yang diyakininya merupakan kebenaran dan berjuang untuk mempertahankannya, tetapi ketika ia dihubungkan dengan keyakinan orang lain yang berbeda, maka ia relatif karena orang lain melihat apa yang dianutnya dari kacamata orang lain itu. Keberagamaan mutlak-mutlakan cukup berbahaya dalam konteks interaksi agama dan antara budaya. Klaim merupakan tumbuhnya absolut benih kebenaran fundamentalisme radikal yang bisa membenarkan segala cara.79

Keberagamaan multikultural tidak melepaskan simbol, tetapi selalu berupaya melihat makna. Bagaimanapun simbol memegang peranan penting dalam setiap agama. Tanpa tidak simbol ada agama. Namun keberagamaan multikultural bergerak lebih jauh dan lebih dalam dari sekedar simbol. Ia menerima ekspresi-skspresi keagamaan simbolik, namun menyadari makna dari setiap simbol itu.<sup>80</sup>Pentingnya prinsip-prinsip multikultural dikedepankan dalam kehidupan setiap warga masyarakat baik dalam aspek sosial maupun keagamaan agar menghidari terjadinya konplik horisontal di antara warga masyarakat tersebut.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Muhammad Ali, *Teologi Pluralis-Multikultural : Menghargai Kemajemukan Menjalin Kebersamaan*. (Jakarta : Kompas, 2003) h.79.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>*Ibid.* h. 80

# D. Multikultural dalam Hubungannya dengan Pendidikan Agama

Setelah dijelaskan aspek-aspek pendidikan multikultural, hal yang terpenting juga adalah hubungannya dengan pendidikan agama. Pengetahuan tentang sikap keberagamaan tentu berasal dari pendidikan agama, manakala pendidikan agama mengajarkan ekslusifitas, maka ia akan menghasilkan anak didik yang memliki pemahaman agama yang eksklusif pula.

Beberapa kalangan mengakui bahwa pendidikan agama yang saat ini berlangsung sedikit banyak menyumbangkan faham yang tidak toleran terhadap agama lain. Pendidikan agama saat ini masih bercorak eksklusif yang hanya mengajarkan kebenaran agama masing-masing, oleh karena itu perlu rekonstruksi sistem pendidikan Islam.

Pendidikan agama di era multikultural adalah dimaksudkan bagaimana proses pendidikan agama dituntut untuk menyesuaikan dengan era multikultural agar para komponen pendidikan mampu menghargai dan memahami keberadaan orang lain di samping dirinya.<sup>81</sup>

- M. Amin Abdullah menawarkan rumusan tentang pendidikan agama yang memiliki corak multikultural yaitu:
  - 1) Mahasiswa dan anak didik perlu diperkenalkan dengan persoalan-persoalan modernitas yang amat kompleks sebagaimana dihadapi umat Islam sekarang ini dalam hidup keseharian mereka di samping memberi uraian tentang ilmu-ilmu keislaman klasik.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>M.Amin Abdullah, *Pendidikan Agama Multikultural-Multireligius*. (Jakarta: Pusat Studi Agama dan Peradaban (PSAP) Muhammadiyah, 2005) h.

- 2) Pengajaran ilmu-ilmu keislaman tidak seharusnya selalu bersifat doktrinal, melainkan perlu dikedepankan uraian dimensi historis dari doktrindoktrin keagamaan tersebut.
- 3) Pengajaran yang dulunya hanya bertumpu pada teks (*nash*) seperti banyak dijumpai perlu diimbangi dengan telaah yang cukup mendalam dan cerdas terhadap konteks dan realitas.
- 4) Melakukan telaah secara akademik filosofis terhadap khazanah intelektual Islam klasik, khususnya tasawuf sangat diperlukan untuk mengimbangi telaah yang bersifat doktrinal dari cabang keilmuwan kalam.
- 5) Pendidikan agama Islam era modernitas tidak lagi memadai jika hanya terfokus pada pembentukan "moralitas individu" yang saleh, namun kurang begitu peka terhadap "moralitas publik." Orientasi pendidikan agama dan pendidikan Islam secara khusus tidak lagi cukup kalau hanya menekankan kesalehan individual.

Pendekatan-pendekatan historis-empiris terhadap realitas kehidupan sehari-hari perlu dikedepankan, agar anak didik mengenal kehidupan modern dan sekaligus dapat mencari jalan keluar yang tepat secara agamis berdasarkan nilai-nilai rohanjah-ilahiah.<sup>82</sup>

Dengan sistem pendidikan multikultural sebagaimana tawaran di atas, diharapkan agar mahasiswa dan anak didik memiliki kepekaan atas realitas sosial yang terjadi di lingkungannya dan mampu mengatasi persoalan-persoalan yang dihadapinya.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>*Ibid.* h. 77-82



# HUBUNGAN ANTARA NORMA ISLAM DAN NORMA LOKAL DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER:

(Konteks Sulawesi Selatan)

### A. Syariat Islam: Antara idealita dan realita

Setiap muslim percaya dan meyakini bahwa syariat Islam merupakan tuntunan hidup yang wajib dilaksanakan untuk memperoleh kebahagiaan dan kedamaian. Tetapi tidak semua muslim sepakat dan bahkan terjadi perbedaan pandangan seperti apa syariat Islam itu? Beberapa kalangan muslim memahami syariat Islam dengan

potong tangan, rajam, qisash dan semacamnya. Sementara yang lain memahami sebagai azas hukum yang perlu mendapat interpretasi berdasarkan kondisi dimana syariat itu diterapkan.

pandangan Perbedaan tentang syariat itu mempengaruhi pola penerapan syariat Islam di masyarakat dan negara. Menurut pandangan pertama diatas, syariat Islam tidak boleh diinterpretasi karena diyakini bahwa hukuman tersebut mempunyai manfaat terhadap pelaku pelanggaran. Hukum potong tangan misalnya dianggap mempuyai efek jera terhadap seorang pencuri agar tidak mengulangi perbuatannya. Sementara pandangan kedua diatas, memahami bahwa sesungguhnya azas syariat Islam itu adalah keadilan. Apapun bentuk perundang-undangan yang berlaku di masyarakat asalkan azas keadilan terpenuhi, dapat dikategorikan sebagai syariat. maka ia pandangan kedua diatas, hukum potong tangan dapat diinterpretasi dengan memutuskan atau menghilangkan kekuatan/kemampuan (karena tangan adalah simbol kekuatan/kemampuan) untuk melakukan pencurian dengan memberlakukan hukuman penjara.

## B. Islam dan Budaya Setempat

Manusia sebagai makhluk sosial mengharuskan untuk bergaul dengan manusia lainnya. Manusia adalah makhluk yang menurut sifat kodratnya adalah bermasyarakat. Hidup bermasyarakat menjadi keharusan kemanusiaan. Hasil cipta dan karsa dari interaksi sosial inilah yang memunculkan istilah budaya.

Islam dan budaya adalah dua komponen yang berbeda, masing-masing mempunyai pengertian dan kriteria sendirisendiri, Islam adalah ajaran *wahyu*, sedangkan budaya adalah relatif yang dapat berubah sesuai dengan situasi.

Namun, dalam kehidupan bermasyarakat kterkadang terjadi tumpang tindih vaitu suatu aiaran agama memasuki wilayah budaya, sementara budaya terkadang dijadikan atau dianggap oleh masyarakat sebagai bagian ajaran agamanya.

Di masyarakat, terjadinya percampuran antara ajaran agama dengan budaya terkadang menciptakan ketegangan. Ketengangan tersebut jika tidak disikapi dengan baik, maka akan menimbulkan permusuhan. Demikian juga sebaliknya, Islam atau agama mempunyai keterikatan yang kuat dengan budaya, sebab disamping antara keduanya mempunyai tujuan yang sama yaitu mengisi dan mengarahkan kehidupan kepada yang lebih baik, juga dalam proses atau pe-legitimasi-an suatu hukum antara penerapan keduanya saling mengisi atau saling dijadikan sebagai "instrumen' dalam pengendalian sosial.

Sejak risalah Islam diturunkan, Nabi Muhammad Muhammad SAW. Telah banyak mempercotohkan tentang bagaiman mengambil sikap baik ketika berhubungan dengan masyarakat luar. Di antara sikap beliau di mengantisipasi permasalahan, terutama yang menyangkut norma dan hukum masyarakat, yaitu: *Pertama,* melegitimasi hukum/norma, yang tidak bertentangan dengan ajaran agama yang dibawanya., dan kedua memodifikasi hukum yang sudah ada, baik itu menambahkan apa yang masih kurang ataupun mengurangi tentang apa yang bertentangan, misalnya budaya kawin yang dibatasi hanya sampai empat saja.

Sedapat mungkin janganlah mengganggu segala apa yang sudah tumbuh dan menjadi paham dari rakyat sejak dahulu. Politik hukum yang menghormati lembaga-lembaga hukum adat adalah politik yang pada umumnya menguntungkan dan memberikan kestabilan. <sup>83</sup>

Demikian pula penyebaran Islam di Indonesia berhasil dengan baik di Indonesia sebab kedatangannya sama sekali tidak langsung menghilangkan budaya atau tradisi yang ada sebelumnya, tetapi Islam dan budaya masing-masing mengadakan penyesuaian, sehingga tercipta suatu hukum yang benar-benar berakar dan dapat diterima masyarakat.<sup>84</sup> Adapun di dalam mengadakan penyesuaian di antara kedua hal diatas, diperlukan ijtihad.

#### C. Antara Tradisi dan Moral

Suatu bentuk sikap spontanitas, baik mengenai hukum, sikap hidup sehari-hari ataupun penilaian kesusilaan, yang dilakukan individu dalam masyarakat tertentu atau dilakukan secara bersama-sama dan diterima oleh tabiat yang waras adalah bahagian dari tradisi.

Ada dua macam adat kebiasaan: *Pertama* yang bersifat umum, yaitu kebiasaan yang dianut oleh seluruh rakyat dari satu bangsa mengenai perbuatan-perbuatan yang termasuk Mu'amalat, dan *Kedua* yang bersifat khusus yaitu dianut segolongan rakyat atau sebahagian daerah saja di suatu negara.<sup>85</sup>

Interaksi sosial perindividu ke dalam masyarakat dalam memenuhi suatu kepentingannya memunculkan sikap, kemudian dari suatu sikap tersebut apabila

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>Gautama, *Perubahan Hukum di Indonesia* (Cet II; Bandung: Alumni, 1973), h. 9

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Lebih jelasnya, lihat Taufiq Abdullah, *Islam di Indonesia* (Jakarta: Tintamas, 1974), h. 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Subhi Mahmassani, *Filsafat Hukum Dalam Islam* terj. Ahmad Sudjono Cet II; Bandung : al-Ma'rif, 1981), h 194.

memberikan nilai yang positif kepada masyarakat serta tidak bertentangan dengan nilai-nilai yang ada sebelumnya, akan berubah menjadi suatu bagian sikap hidup. Yang menyeluruh dan mendapatkan legalitas dalam masyarakat. Dari sini kemudian akan dianggap sebagai ketentuan hukum vang mengikat. Hal ini sejalan dengan sebuah ungkapan Nabi; "Apa yang dilihat orang muslim baik, maka di sisi Allah juga baik, dan apa yang dilihat orang muslim jelek, maka di sisi Allah juga jelek".

Pada masa Ibnu Najm ada ketentuan yang berlaku di pasar Kairo yang disebut Khalwut-hawanit yaitu si pemilik toko tidak berhak untuk mengeluarkan buruhnya dengan menggantikannya dengan buruh lain. 86

Dari sini terlihat bahwa kaitan individu dengan masyarakat dalam pembentukan tradisi sangatlah kuat. Olehnya itu, masing-masing individu mempunyai tanggung jawab yang sama untuk dapat memelihara masyarakatnya.

Salah satu faktor terpenting sebagai barometer dalam mengadakan penilaian terhadap nilai-nilai moral adalah dengan melihat tradisi masyarakat. Suatu tingkat kesusilaan atau moral akan berbeda apabila mem\punayi dua tempat yang berlainan. Suatu masyarakat Fundamental tentu berbeda sudut pandang mereka dengan yang berada di Kosmopolitan.

Masyarakat manusia mempunyai kondisi, sejarah masa lalu dan pandangan masa depan yang tidak sama antara satu lingkungan dengan lingkungan yang lain pula. Amerika Serikat misalnya, menekankan hukum "hak Individu" dalam hubungannya dengan hak inidividu yang lain. Dari sini mereka memandang bahwa hukum bertujuan melindungi

<sup>86</sup> Mahmassani, ibid, h. 197.

hak-hak individu, sementara di Cina, hukum dipandang sebagai "sampingan" saja sebab yang mempertahankan hak-hak bila berhadapan dengan negara adalah Kaisar. <sup>87</sup>

Hal tersebut terjadi akibat masyarakat senantiasa mengalami perubahan-perubahan. Perubahan ini dapat terjadi pada sikap, tingkah laku, atau pola pikir, dan dapat terjadi pada hal-hal yang sangat prinsipil bagi masyarakat yang bersangkutan, sebagaimana perbedaan yang terjadi antara Amerika dan Cina diatas.

Manusia adalah para pelaku yang menciptakan sejarah. Gerak sejarah adalah gerak menuju suatu tujuan. Tujuan tersebut berada dihadapan manusia, berada di masa depannya. Sedangkan masa depan yang bertujuan harus tergambar dengan baik dalam benak manusia. Dengan demikian, benak manusia merupakan langkah pertama dari gerak sejarah, atau dengan kata lain dari terjadinya perubahan.<sup>88</sup>

Perubahan yang terjadi pada diri seseorang harus diwujudkan dalam suatu landasan yang kokoh serta berkait erat dengannya, sehingga perubahan yang terjadi pada dirinya itu menciptakan arus, gelombang, atau paling sedikit riak yang dapat menyentuh orang lain. Maka pembinaan individu haruslah berbarengan dengan pembinaan masyarakat, pada saat yang sama, masing-masing individu menunjang yang lain, pribadi-pribadi tersebut menunjang terciptanya masyarakat da masyarakat pun mewarnai pribadi-pribadi itu dengan warna yang dimilikinya.<sup>89</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Rifyal Ka'bah, op cit, h. 67

 $<sup>\,^{88}</sup>$  Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an (cet X; Bandung : Mizan, 1995),

<sup>89</sup> Lihat Quraish Shihab, ibid, h. 247

Moral dalam Islam merupakan sesuatu yang sangat esensial, sebab ia salah satu aspek terpenting di dalam mengarahkan cita-cita sosial Islam. Ia memulai pendidikan moral tersebut pada setiap pribadi, keluarga, dan masyarakat, hingga akhirnya menciptakan hubungan yang serasi antara semua anggota masyarakat yang salah satu cerminnya adalah kesejahteraan lahiriah. 90

Tradisi masyarakat merupakan salah satu cerminan atas moral mereka. Tradisi merupakan pendapat umum masyarakat setempat yang sangat besar efektifitasnya di dalam mengarahkan bagaiman cara berlaku sesuai dengan norma.<sup>91</sup> Persepsi mengenai apa yang wajar dilaksanakan dan yang tidak boleh, dapat ditentukan oleh garis-garis tradisi.

Dengan demikian, toleransi terhadap penyimpangan norma, dan dalam kecenderungan kebiasaan penyelesaian sengketa, masyarakat-masyarakat sering berbeda.

Ada masyarakat sangat ketat dituntut ketaatan pada norma, sedangkan ada masyarakat yang bersifat luwes dan secara tidak terlalu *eksplisit* masih memberi ruang atau masih memaafkan sampai derajat tertentu penyimpangan, yang diaggap masih dalam batas-batas yang wajar<sup>92</sup> di Sulawesi Selatan terdapat tradisi 'siri' misalnya, bagi masyarakat yang bersangkutan dinilainya dengan muatanmuatan moral, tergantung apakah itu baik menurut orang lain. Namun, terhadap pihak luar seharusnya dapat memahami dan menaati bahwa terjadinya hal tersebut

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> *Ibid*, h. 242.

 $<sup>^{91}</sup>$  T.O. ihroni,  $Antropologi\ Dan\ Hukum$  (Cet I; Jakarta : Yayasan Obor Indonesia, 1984,)h.7

<sup>92</sup> T.O. Ihroni, ibid.

buknlah milik perseorangan, tetapi telah menjadi budaya yang sangat dihormati masyarakat yang bersangkutan. <sup>93</sup>

Sikap dan tingkah laku yang berkaitan dengan kehidupan sosial, Islam telah memberikan bimbingan, terkadang secara bertahap disesuaikan dengan objek yang bersangkutan.

Banyak perumpamaan-perumpamaan yang disebut dalam Al-Qur'an sangat bijaksana di dalam memberanikan pengajaran kepada mereka yaitu melalui beberapa tahapan serta menjelaskan nilai-nilai negatifnya.

Untuk tidak terjadi bentrokan-bentrokan antara aneka macam kepantasan, manusia menciptakan kaedah-kaedah atau norma-norma. Kaedah-kaedah tersebut sebenarnya merupakan patokan-patokan bagi tingkah laku manusia yaitu sebagai pegangan mengenai perbuatan yang boleh dilakukan atau yang dilarang. <sup>94</sup>

Proses untuk membimbing masyarakat kepada tradisi yang bermoral adalah dimulai dengan mengajarkan nilainilai, atau norma-norma sosial, kemudian memberikan motivasi agar nilai-nilai, atau norma-norma sosial, kemudian memberikan motivasi agar nilai-nilai tersebut dapat diterima mereka, lalu berusaha untuk direalisasikan. Pada tahap berikutnya, ia dapat menjadi bagian dari keprihatinan dan perilaku sesuai yang diharapkan.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Mattuda, Bugis Makassar dan kebudayaannya, Berita Antropologi, Edisi Khusus, tahun VI/1074.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Lazimnya orang berpendapat bahwa masyarakat itu merupakan suatu pergaulan yang teratur. Keteraturan pergaulan hidup dalam masyarakat menjadi Soerjono Soekanto & Mustafa Abdullah, *Sosiologi Hukum Dalam Masyarakat* (Cet I; Jakarta: Rajawali, 1980), h. 235.

Ada beberapa teori yang dapat mengarahkan tradisi yang tidak baik kepada yang bermoral, antara lain sebagai berikut:

- 1) Niat yang sungguh-sungguh dan kerja keras tanpa sedikit pun keraguan untuk mengubah kebiasaan atau tradisi tersebut.
- 2) Adanya kesadaran penuh tentang perlunya tradisi itu ditinggalkan.
- 3) Konsisten terhadap niat semula, sekalipun telah menemukan hambatan dan kerusakan.

Selalu memelihara kekuatan penolak yang terdapat dalam jiwa, agar selalu tumbuh dan hidup, yaitu mendermakan perbuatan-perbuatan yang kecil dalam mengekang investasi besar dalam pribadi. <sup>95</sup>

#### D. Karakteristik Norma Islam

Sebelum membahas secara mendalam tentang karakteristik norma dalam Islam, berikut ini dikemukakan prinsip, sifat, dan tujuan hukum Islam sebagai acuan dasar pembentukan serta proses realisasi moral dalam masyarakat muslim. Hal ini perlu dijelaskan terlebih dahulu, sebab segala permasalahan penerapan hukum dalam Islam seharusnya mengacu dari prinsip ini.

Prinsip hukum dalam Islam adalah menjadi ciri utama hukum Islam yaitu sebagai dasar teori penerapan hukum Islam, dan telah menjadi salah satu alasan sehingga Islam dapat menjadi agama yang mendunia, dapat diterima oleh kalangan manapun. Prinsip-prinsip penalaran ajaran Islam

<sup>95</sup> Hamzah Ya'qub, *Etika Islam (Suatu Pengantar)* (Cet VII; Bandung; CV. Dipenegoro, 1996.)

yaitu *al musawamah* (egaliter), *al syumul* (universal), *al-Insaniyah* (humanistik).

Al syumul berarti, bahwa ajaran Islam itu dapat diterima oleh kelompok manapun baik muslim mapun nonmuslim karena wataknya yang universal dan rasional, sehingga memiliki manfaat yang besar bagi kehidupan masyarakat banyak, sehingga ajaran Islam bukan lagi untuk kalangan muslim saja. Al musawamah berarti, bahwa ajaran Islam itu mengandung prinsip bahwa semua orang memiliki hak dan kewajiban yang sama dan saling menghargai. Sedangkan humanistik berarti, bahwa ajaran Islam mengandung prinsip-prinsip yang menghargai hak-hak azasi manusia dan menerima keterbatasan manusia sehingga ajaran Islam tersebut tidak menjadi beban yang berat bagi manusia sendiri (adamul haraj dan taqlilul al taklif).

Prinsip hukum tersebut sebagai berikut 96

#### 1) Tidak memberatkan

Dalam Al-Qur'an tidak satupun ditemukan hukum atau perintah Allah swt, yang tidak dapat dilaksanakan oleh hambanya. Allah swt. Tidak akan menurunkan perintahnya, baik itu sebagai ajakan untuk dilaksanakan ataupun untuk di jauhi, kecuali mempunyai maksud yang akan dituju. Bahkan sesuatu yang dilarang pun dapat dilakukan pada situasi memberatkan ini.

Dalam persoalan untuk tidak memberatkan tersebut, ada garis yang perlu diperhatikan yaitu setiap manusia akan dilihat penentuan hukumnya tergantung kepada *kemampuan* dan *kesanggupannya*.

<sup>96</sup> Lihat Yusuf Qardhawi, Madkhal, op. cit., h. 125-129.

Kemampuan berarti sanggup, cakap, atau kewenangan yang akan ada atau yang diakui pada seorang. Kemampuan yang dihubungkan dengan hukum adalah sesuai istilah *ahliyyat* dalam bahasa Arab. Sedangkan *ahliyyat al-taklif* (kemampuan dalam hukum) adalah kepatuhan seseorang berhak mendapaqt sesuatu dari pihak lain atau keharusan mengerjakan sesuatu yang dapat dipertanggung jawabkan menurut syara' untuk orang lain.<sup>97</sup>

Salah satu dasar untuk menentukan kemampuan berbuat penuh itu ialah akal. Jika perkembangan akal seseorang sudah mulai sempurna maka orang itu termasuk dalam kategori kemampuan berbuat penuh. Jika akalnya belum sempurna maka ia termasuk dalam kategori kemampuan berbaut tidak penuh. <sup>98</sup>

Adapun *dharuriyyat* adalah sesuatu yang haram dapat menjadi boleh dilaksanakan, misalnya mempergunakan salah satu organ tubuh hewan yang diharamkan, ketika seorang ingin menggantikan organ tubuhnya yang sakit dan tidak mendapatkan kecuali dari hewan tertentu saja.

#### 2) Bertahap dalam penerapannya.

Unsur lain yang menjadi bagian dari prinsip penerapan hukum dalam Islam adalah bertahap di dalam pelaksanaannya. Banyak hal yang menjadi pertimbangan sehingga di antara hukum tersebut tidak langsung dapat diterapkan antara lain yaitu *pertama* kesanggupan manusia untuk melaksanakan secara spontanitas, *kedua* tradisi / budaya masyarakat setempat, dan *ketiga* agama atau kepercayaan yang ada.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Ismail Mahmkud syah et. Al, Filsafat Hukum Islam (cet: III Jakarta: Bumi Aksara, 1992), h. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Ibid, h. 157

#### 3) Realistis

Hukum Islam ditetapkan berdasarkan kenyataan dan bukan dugaan. Dugaan atau sangkaan tidak dapat dijadikan sebagai sumber hukum. Hukum Islam mengandung *metode of realism.* <sup>99</sup> Segala kejadian di alam ini tidaklah diciptakan secara kebetulan saja, akan tetapi melalui perencanaan untuk suatu tujuan tertentu oleh Tuhan. <sup>100</sup>

Interpretasi atau tafsiran terhadap norma Islam tidak hanya dipengaruhi oleh kemanpuan pengetahuan dan sumber-sumber para ahli syariat itu, tetapi juga dipengaruhi oleh kondisi dan situasi di mana ahli syariat itu berada. Fakta yang paling jelas adalah sebagaimana terjadi pada Imam Syafi'i yang dengan kondisi sosial menciptakan perbedaan pendapat pada pribadi Imam Syafi'i sendiri. Itulah yang kemudian dikenal dengan *Qaul Qadim* (pandangan lama) ketika di Baghdad dan *Qaul Jadid* (pandangan baru) ketika di Mesir. Pandangan Imam Syafi'i tersebut berbeda disebabkan oleh kebiasaan berbeda yang ditemui di kedua daerah tersebut.

Kalau kita kembali melihat sejarah awal pertumbuhan, perkembangan sampai pada pase empat Imam mazhab besar, maka akan didapati bahwa hukum selalu berubah, namun fungsi dan tujuan untuk meligitimasi setiap persoalan tetap harus terjaga.

Rasulullah sendiri memberi contoh tentang adanya perubahan hukum tersebut seperti pembolehan lalu pengharaman lalu pengharaman kawin mut'ah, pembagian

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Said Ramadhan, Islamic Law (London: MacMillan Limited, 1961), h. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Jacques P. Thiroux, *Philosophy, Theory and Practice( New York: MacMillan publishing Co, 1985), h. 340.* 

harta rampasan dan lain-lain. Perubahan ini disesuaikan dengan kemaslahatan agama dan umat.

Agar Islam selalu mampu menghadapi perkembangan zaman dan mampu menjawab tandatangan, maka Islam perlu dikembangkan. Pemahaman terhadap Islam perlu diperbaharui dengan memberikan penafsiran baru terhadap nash syara' yang diyakini mengandung alternatif yang bisa diangkat dalam menjawab masalah-masalah baru<sup>101</sup>

Namun yang nampak saat ini, hukum Islam dengan adabtability-nya selalu dava vang tinggi untuk mengaktualkan hukum Islam dalam menjawab masih perkembangan belum dikembangkan zaman, sebagaimana mestinya, bahkan terkadang hanyut dengan pertentangan yang tak kunjung selesai. 102

Adapun tujuan hukum Islam (maqashid al-syari'ah), maka merupakan hal yang amat penting. Sebab di dalam memahami sesuatu hukum yang wajib dipertimbangkan adalah terpenuhinya kepentingan-kepentingan manusia dalam menuju kebaikan hidup duniawi dan ukhrawi.

Fungsi hukum Islam adalah berorientasi untuk mengatur aktivitas per-individu atau kolektif dalam melindungi stabilitas umat yang tercakup dalam lima aspek: agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan. 103 perlindungan stabilitas umat ini, mempunyai tujuan akhir

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Iskandar Usman, *Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam* (Cet I ; Jakarta: Grafindo Persada, 1994), h. 117.

Badur Rahman, Kompilasi Hukum Islam (Cet I; Jakarta: Akademika Prassindo, 1992), h. 2

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Abu Zahra, op. cit. h. 345.

yang tertinggi ( $ultimate\ doal$ ) yaitu mencapai ridha Allah Allah swt. $^{104}$ 

Perwujudan dan peningkatan mutu umat sebagai tujuan hukum Islam dapat terpelihara dari terealisasinya nilai-nilai: keadilan, kebersamaan, saling menghormati, persaudaraan, dan kebebasan. <sup>105</sup>Seluruh bentuk diatas, mulai dari karakteristik, sifat, dan tujuan penerapan hukum Islam, <sup>106</sup> telah dijadikan dasar segala pembentukan dan proses realisasi norma Islam dalam kehidupan masyarakat.

Tidak diragukan lagi bahwa hukum tersebut bertujuan untuk membangun masyarakat ideal yang bersih dari semua apa yang bertentangan dengan agama dan moral. <sup>107</sup> dan pada akhirnya, tujuan tersebut dapat mengantar kepada keselamatan di dunia dan diakhirat.

#### E. Bentuk-bentuk Norma dalam Islam

Prinsip dasar dalam Islam yang memberikan bentuk bagaiman norma atau etika dalam Islam, antara lain adalah; kebersamaan, ukhuwah, menyerukan kebaikan, keadilan, dan tanggung jawab. Berikut akan dijelaskan karakteristik norma atau etika dalam Islam.

 $<sup>^{104}</sup>$  Afif Muhammd, Islam,  $\it Mazhab~Masa~depan~$  (Cet I ; Bandung : Pustaka Hidaya, 1998), h. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Yusuf Qardhawi, Madkhal.., op. cit. h. 75.

Berdasarkan tujuan hukum, khalifah umar bin khattab pernah tidak melaksanakan pidana potong tangan terhadap pencuri dimusim paceklik, sebab pencuri kitu mengandung unsur keterpaksaan. Ibrahim Hosen dalam *ijtihad*... (ed) Haidar Baqir, *op,cit*, *h*. 59.

 $<sup>^{107}</sup>$  Muhammad Yusuf Musa, Islam suatu kajian Komperhensif (cet I; Jakarta: Rajawali, 1998), h. 167.

#### 1) Kebersamaan

Dalam pandangan Islam, seluruh manusia sama derajatnya dihadapan Allah Allah swt, tidak dapat dibedakan hanya dengan warna kulit, bahasa, ras, atau kebangsaannya.

Umat Islam tidak akan dapat mengaplikasikan syariatsyariat serta mencapai tujuan syariat tersebut di tengah masyarakat, apabila tidak terbatas pada kerja sama, saling mengenal, atau saling tegur sapa, tetapi lebih luas dari itu yaitu saling mengerti, saling membantu.

Bentuk kebersamaan yang pernah dicontohkan oleh Rasulullah Muhammad saw. Pada pase *madaniyyah* yaitu terealisasinya Piagam Madinah atau dengan sebutan *civil society* merupakan konsep kebersamaan yang sangat tinggi nilainya. Persamaan dan persaudaraan yang dijalin Rasulullah bukan hanya kepada kaum muslimin, tetapi dengan *ahlul kitab*.

Kebersamaan di antara umat Islam, hendaknya yang menjadi pendorong adalah rasa cinta karena Allah Allah swt, yaitu kebersamaan dalam mencari kebenaran dan kebaikan, bukan untuk mencari keuntungan sesaat, akan tetapi kebersamaan yang didasari atas cinta karena Allah Allah swt, dan itulah yang akan bertahan lama, dan akan selalu terjalin baik dalam keadaan senang terlebih susah. Allah swt. Dan Rasulnya melarang untuk mempergunakan harta dengan jalan bathil.

Persamaan adalah bentuk responsibitas sosial yaitu persamaan di antara manusia dalam masalah hak-hak dan

kewajiban, serta persamaan antara individu dan masyarakat dalam mendapatkan hak dan menunaikan kewajiban. <sup>108</sup>

Pada pemerintahan Bani Umayyah, ia pernah mewajibkan pajak kepada penduduk, tidak terkecuali orang yang telah memeluk Islam. Ini terjadi sampai pada kepemimpinan Umar bin Abdul Aziz. Akhirnya ia menulis surat ke Mesir, mempertanyakan tindakan apa ini? Orangorang akhirnya masuk Islam dengan pesat. 109

Masyarakat Islami adalah masyarakat yang tercipta di dalamnya rasa aman, saling mengasihi, saling menghormati, <sup>110</sup> saling, bekerja sama, dan saling membantu. Jika keadaan seperti yang tercipta, maka sifat-sifat keburukan akan lenyap dengan sendirinya.

#### 2) Ukhuwah

Suatu bentuk sifat yang dapat menciptakan terjadinya persaudaraan adalah saling tolong menolong dan saling bekerja sama. Hal ini merupakan sifat-sifat penting dalam membina masyarakat untuk dapat saling menghormati,

Dalam konteks hubungan antar umat beragama. Para agamawan selayaknya menanamkan sikap saling menghormati, sikap toleransi dan bekerja sama dalam melaksanakan program, demi masa depan yang baik. Bangsa Indonesia yang pluralistic secara agama, mengembangkan sikap toleransi, independensi, saling menghormati dan dialog serta tukar pikiran antar umat beragama akan memperkuat bangunan bangsa yang telah kita perjuangkan dan kita bina selama ini. Lihat mansyur amin. Dinamika. Op cit. h.181.

<sup>109</sup> Yuusuf Qardhawi, Keprihatinan...op cit, h. 181

<sup>110</sup> Prinsip syura' merupakan salah satu bentuk penghormatan pada orang lain. Allah Allah swt. Berfirman: "Bermusyawarah dalam suatu urusan, dan jika kamu ktelah mengambil keputusan, maka bertakwalah kepada Tuhanmu." menurut Fazlur rahman, kekurangan masyarakat muslim adalah tidak pernah mengembangkan prinsip pini menjadi suatu bentuk institusi. Lihat Fazlur Rahman, op, cit. h. 50

merasakan apa yang telah dirasakan oleh saudaranya yang lain.

Persaudaraan dalam islam mendorong tercapainya keharmonisan di dalam masyarakat dan menghilangkan rasa permusuhan persaingan atau di antara mereka. Persaudaraan dalam Islam hendaknya didasarkan pada rasa cinta dan rasa benci karena Allah SWT. Rasa cinta yang membawa kepada keberlangsungan demikian akan persaudaraan, sebab kecintaannya yang dilandasi oleh dorongan materi, maka apabila materi itu lenyap maka lenyap pula rasa persaudaraannya. Persaudaraan yang seperti itu disebut "persaudaraan sesaat" saja. Sangat berbeda dengan yang pertama, dia tidak akan hilang, bahkan akan berlanjut terus sampai mereka berusia lanjut.

dapat diwujudkannya dengan Solidaritas umum menjadikan masyarakat seperti satu badan, yaitu dengan dari keluarga, solidaritas ditingkatkan dimulai masyarakat suatu desa, lalu kabupaten dan propinsi, dan seluruh anggota masyarakat.<sup>111</sup>

Menumbuhkan sikap seperti satu anggota tubuh, akan lebih memudahkan masing-masing individu di dalam tugasnya, terutama yang berhubungan melaksanakan dengan hal kemasyarakatan. Hal ini dikarenakan oleh adanya prinsip persaudaraan oleh masing-masing untuk tolong menolong di dalam mewujudkan kedamaian dan ketentraman.

<sup>111</sup> Setiap penduduk masyarakat Islam – baik muslim maupun non muslim harus mendapatkan kecukupan yang layak, yang mencakup sandang, pangan, papan, pengobatan, pendidikan, dan setiap kebutuhan dia bersama keluarganya dengan sepantasnya tanpa berlebih-lebihan dan juga tidak terlalu kikir. Yusuf Qardhawi, Keprihatinan..., op. cit., h. 242.

# 3) Berbuat baik dan Menyerukan Kebaikan

Berakhlak yang baik merupakan dasar utama dalam hubungan antara sesama manusia. Pembinaan umat tidak dapat dilepaskan dari perhatian kepada budi yang baik sebab penghormatan kepada suatu golongan masyarakat sangat berhubungan dengan tingkat moral atau budi pekertinya. Tolong menolong juga merupakan salah satu sifat perbuatan baik. Islam tidak hanya memerintahkan untuk beriman, tetapi selalu diikuti seruan untuk berbuat baik. Inilah yang menyebabkan adanya hukum fikhi.

Hukum fikhi memberi penilaian terhadap perbuatan lahiriah *mukallaf* tidak memberi penilaian terhadap perbuatan batiniah seperti ikhlas, niat, serta iman.<sup>112</sup> Zakat umpamanya, mempunyai nilai-nilai sosial yang sangat tinggi.<sup>113</sup>

Seorang muslim tidak cukup mempersiapkan dirinya saja menjadi orang yang baik, tetapi juga ia harus mengajak orang lain berbuat kebaikan.<sup>114</sup>

Menurut Maskawaih, kebaikan bukanlah sesuatu yang alamiah diterima, tetapi ia diperoleh melalui suatu usaha. Dengan demikian, ia perlu diusahakan melalui pengetahuan dan kemudian disosialisasikan ke dalam masyarakat. <sup>115</sup>

 $<sup>^{112}</sup>$  Ismail Muhammad Syah,  $\it Filsafat$  Ilmu Hukum (cet. III; Jakarta: Bumi Aksara, 1992), h. 162.

<sup>113</sup> Yusuf Qardhawi, Keprihatinan.., op. cit., h. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Minim dikenalkan zakat) dari yang sempurna. Miskin artinya setiap orang yang tidak mendapatkan kecukupan. Zakat itu sendiri adalah paling pertama dari hak-hak selain zakat. Yusuf Qardhawi, *Keprihatinan.*, op, cit, h. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Ahmad Mahmud Subhi, *Al-Falsafat al-Akhlaq Fil Fikril Islami* (KAiro : Ar al-Ma'rif, t.th), h.311.

Sekalipun dirasakan sulitnya mengaplikasikan kebaikan tersebut, namun ia tetap perlu diusahakan sebab suatu kebaikan hanya akan mempunyai nilai jika ia dilaksanakan atau telah menjadi panutan masyarakat.

#### 4) Keadilan

Kata 'adil' mempunyai beberapa kategori yang berkaitan langsung, antara lain: membela kebenaran, jujur dalam bersikap, merasakan solidaritas sosial, menempatkan sesuatu pada tempatnya, memenuhi janji, dan melaksanakan amanat dengan baik.

Islam sangat menghormati hak-hak seseorang, sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya. Dalam konsep Islam hak tidak hanya terbatas pada pengertian hak semata, tetapi hak dijadikan sebagai kewajiban kepada orang lain untuk melaksanakan. <sup>116</sup>

Prinsip keadilan <sup>117</sup> yang ditunjukkan oleh Al-Qur'an sangatlah sempurna, sebab ia bukan hanya sekedar acuan etis atau dorongan moral belaka tetapi ia adalah perintah agama.

Al-Qur'an tidak hanya menjelaskan wawasan keadilan, tetapi dikaitkan langsung dengan peningkatan kesejahteraan dan taraf hidup iumat. Hal ini sangat menolong masyarakat

 $<sup>^{116}</sup>$  Lihat Muhammad imarah,  $\it Islam~wal~Mustaqbal$  (Cet II; Kairo ; Dar al Rasyad<br/>0, h. 149.

Dalam sejarah, kaum Majusi dapat menguasai dunia selama empat abad. Kekuasaan tetap di tangan mereka. Tepatnya kekuasaan itu hanya keadilan mereka terhadap rakyat, dan perhatian mereka secara merata. Mereka memandang kezaliman dan kecualsan bukan sebagai yang dibenarkan di dalam agama. Dan untuk itu, mereka memakmurkan negeri dengan keadilan dan kejujuran terhadap rakyat Lihat Imam al-Ghazali, Nasihat bagi penguasa terj. Ahmadil Thana & Ilyas Ismail (Cet I; Bandung Mizan, 1994), h. 126

lemah termasuk anak yatim piatu, janda, wanita hamil dan lain-lain. <sup>118</sup> dengan demikian, pemenuhan keadilan akan berindikasi sosial ke masyarakat.

Hal yang menjadi permasalahan adalah bahwa sifat adil merupakan sesuatu yang abstrak, tidak dapat dinilai atau ditentukan. Ini terkadang menjadi sumber polemic, sebab suatu pandangan keadilan dari masyarakat sederhana. Oleh karena itu, diperlukan suatu kesadaran dan kejujuran intelektual yang tinggi dan tentunya juga dilaksanakan secara kolektif oleh seluruh anggota masyarakat.

## 5) Tanggung jawab

Manusia bertanggung jawab atas segala yang diperbuatnya dan ini sangat lah berkaitan erat dengan balasan pahala atau siksaan atas apa yang dipertanggung jawabkan tersebut. Adanya tanggung jawab manusia.

Islam menggariskan bahwa setiap individu mempunyai responsibilitas atas dirinya sendiri, dan ia tidak dapat membebankan dosanya kepada orang lain. <sup>119</sup>

Dari sini, dapat dikemukakan bahwa hukum Islam sarat dengan moralitas. Didalamnya kita banyak temukan ketentuan hukum yang benar-benar membina moralitas luhur, baik moralitas individual maupun moralitas kolektif.

Sebagai antisipasi akan terjadinya tanya jawab antara hamba dengan Tuhannya di hari kemudian, yang akan mempertanyakan segala perbuatannya, maka setiap pribadi dianjurkan untuk menumbuhkan kesadaran tanggung jawab tersebut dari hati nuraninya sendiri. Dengan begitu, ia akan

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Abdurrahman Wahid, "Konsep-konsep Keadilan". Dalam Kontekstualisasi., op cit., h. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Abdul Halim, op, cit, h. 86.

dapat melaksanakan kewajibannya dengan baik. Ia tidak lagi butuh kepada peraturan berikut perangkat hukumnya ataupun dorongan dan paksaan orag lain.

Masyarakat yang beriman kepada Allah Allah SWT, adalah masyarakat yang terdiri dari para individu yang sejajar dalam hak-hak, kewajiban, tanggung jawab, harga diri, serta berkehendak dalam rangka mewujudkan masyarakat yang damai dan selamat dunia akhirat.

#### F. Sumber-sumber Moral dalam Islam

Allah swt, telah menjuluki umat Islam sebagai umat yang terbaik yaitu *Ummatan Washatan,* tidak terlalu berlebihan dan tidak terlalu kekurangan. Pengutusan Rasul dan penanugerahan kitab suci Al-qur'an merupakan tanda bahwa Allah swt. Begitu mengasihi sebagai Nabi yang terakhir juga merupakan suatu tanda penyempurnaan risalah terhadap agama<sup>120</sup> dan umat yang mulia ini.

Kalau kita teliti pesan-pesan Allah swt. Melalui ayatayat Al-Qur'an, maka kita akan mendapatkan bahwa pesan moral sangatlah humanistic dan rasionalistik. Pesan Al-Qur'an seperti menghormati orang tua, ajakan kepada kebaikan, keadilan, kejujuran, berbuat baik kepada keluarga

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Posisi agama dalam paradigma ideologi-ideologi modern amat menguntungkan. Agama dipandang sebagai kendala pembangunan, sehingga urusan-urusan kenegaraan harus dipisahkan dari agama. Agama dipandang Sebagai urusan yang sangat privat dan tempatnya hanya di mesjid, gereja, pura dan kuil belaka. Faham ini berasal dari sekularisme dengan sembonyannya:"serahkan urusan agama kepada Tuhan dan urusan dunia kepada Kaisar". Sementara Komunisme berpendapat bahwa agama sebagai candu masyarakat, karena itu harus dienyahkan. Akibatnya, di dalam negara-negara yang menganut faham Komunisme, para pemeluk agama menjadi kelompok yang tertindas dan dimusuhi. Lihat M. Mansyur Amin, dinamika Islam (Sejarah Transformasi & Kebangkitan), (Yogyakarta: LKPSM, )

dan kerabat, bekerja keras dan tidak berputus asa semua itu tidak ada yang terlepas dari anjuran Al-Qur'an dan sangat sejalan dengan kepribadian serta kecenderungan manusia biasa.

Al-Qur'an bukanlah sebuah kitab tentang etika abstrak, pun bukan pula dokumen hukum yang dibuat oleh ahli-ahli hukum muslim. Ia adalah sebuah kitab peringatan dan pengajaran. Sefat-sifat yang terkandung di dalamnya mempunyai kekuatan pendorong, kemampuan pemaksa, yang tidak bisa dihasilkan dari proposisi-proposisi abstrak<sup>121</sup>

Al-Qur'an juga tidak luput dari dorongan pandangan untuk melihat masa depan manusia, seperti bagaimana mempergunakan waktu yang sebaik-baiknya, menjadikan hari ini lebih baik dari kemarin dan besok lebih baik dari yang sekarang, menghargai ilmu pengetahuan serta mengembangkannya. Kesemuanya dapat ditemukan dengan mudah dan sangat kompleks dalam Al-Qur'an. Suatu bangunan pesan yang mantap dan sempurna dari sesuatu yang Maha Sempurna.

Seorang muslim dapat menjalankan aktivitasnya dan menanggung responsibilitasnya apabila ia telah memahami sesuatu itu dengan baik, yaitu apakah akan berimplikasi baik dan buruk. Jika orang tersebut telah mengetahui dan tetap

<sup>121</sup> Fakta ini juga diakui kaum Muktazilah yang disamping bersikeras bahwa "kebaikan" dan "keburukan" (yakni kebenaran moral) bisa diketahui akal berguna, tapi membantu orang untuk melakukan dan mengejar kebaikan. Fazlur Rahman, *Hukum dan etika Dalam Islam* terj. M.S. Nasrullah, bandung; Al-Hikmah, No.9 Juni 1993. Lihat juga Muhammad Yusif Musa, *Falsafatul Akhlaq Fil Islam* (Cet; Kairo: Muassasah al-Khanji, 1963), h. 85-86.

melakukannya, maka ia akan mengandung segala resiko yang berada dihadapannya.

Banyak nash-nash Al-Qur'an yang menegaskan pentingnya kedudukan moral yang baik serta pengaruhnya kepada masyarakat luas. Secara umum, sifat-sifat yang mulai tersebut adalah bersumber dari keimanan kepada Allah swt, yang memerintahkan kepada kebajikan (amar ma'ruf) dan melarang kepada kemungkaran (nabi munkar).

Istilah imam biasanya diterjemahkan sebagai "percaya" atau "mempercayai". Bentuk kata pertamanya adalah *a-m-n* yaitu merasa aman dalam diri seorang. Dalam pengertian ini, *iman* sama dengan istilah *muthma'in* yaitu seseorang merasa lega. Dengan demikian, *imam* merupakan suatu *fiil* hati, penyerahan diri seseorang yang tegas kepada Tuhan dan Risalah-Nya serta memperoleh kedamaian dan keamanan dan benteng terhadap gangguan. <sup>122</sup>

Kebaikan kepada orang lain tidak disebabkan oleh ras, bangsa, atau garis keturunan. Namun kebaikan itu adalah mengajak manusia kepada kebenaran, kebaikan, dan petunjuk.

Akhlak yang mulia juga mempunyai nilai yang tinggi dihadapan Allah swt, pada hari pembalasan. Oleh karena itu barang siapa yang membawa akhlak yang baik maka pada hari kiamat nanti akan menjadi orang-orang yang berbahagia.<sup>123</sup>

<sup>122</sup> Ada dua hal yang harus diperhatikan sehubungan dengan iman. *Pertama* ia secara sederhana bukan hanya tidak sama dengan pengetahuan intelektual atau iman merupakan hati nurani atau hati dan pikiran, dan harus bermuara dalam tindakan, Fazlur Rahman, *Neomodernisme Islam*, Taufik adnan Amal: penyunting (Cet I; Bandung: MIzan, 1987), h. 93-94.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Abdul Halim Mahmud, *Fikhul Mas'uliyah Fil Islam*, terj. Abdul Hayyie & Yuusf Wijaya (Jakarta:Gerna Insani Press, 1998), h. 82-83.)

Dibawah ini akan diungkapkan sebahagian ayat dan hadis yang mengandung sifat-sifat yang baik dan yang tercela, sehingga lebih jelas bagaimana Al-Qur'an mengulas permasalahan moral yang sangat mendasar dalam diri manusia tersebut,

Umat Islam juga diwajibkan untuk menjaga keharmonisan rumah tangganya, sebab saat ini banyak umat yang mendapatkan kegagalan dalam membina rumah tangganya dengan baik. Pembinaan rumah tangga adalah persoalan yang harus diperhatikan secara serius, sebab kenyataan bahwa kegagalan seseorang dalam membina hidupnya biasanya diawali kehancuran dalam rumah tangga.

Beberapa bentuk sikap diatas telah dilarang oleh Allah swt. Untuk dilaksanakan. Manfaat dari pelanggaran ini bukan untuk kepentingan Allah swt., tetapi untuk kebaikan diri manusia itu sendiri.

Maslahat yang diwujudkan manusia adalah untuk kebaikan manusia sendiri, bukan untuk kepentingan Tuhan. Meskipun demikian, manusia tidak boleh menuruti selera hawa nafsuinya, tetapi berdasar kepada syari'at Tuhan. 124

Mengunjing merupakan lambang ke-*ogois*-an seseorang. Ia adalah salah satu sifat yang tercela dan merugikan, sebab bisa jadi orang yang digunjingkan lebih baik dari yang menggunjing.

 $<sup>^{124}</sup>$  Lihat Hamka Haq,  $\it Filsafat$   $\it Ushul$   $\it Fiqhi$  (Ujungpandang: Yayasan al-Ahkam, 1998), h. 51.

Peniadaan kesombongan yang diwujudkan dalam hubungan sesam muslim, merupakan prestasi moral tertinggi umat Islam, dan di dalam dunia kontemporer. 125

#### G. Siriq sebagai Sebuah Norma Lokal

Pengertian Siriq adalah seperti yang dikemukakan oleh berbagai ahli yaitu Mattulada menjelaskan bahwa 'siri' adalah malu, penghinaan, dipermalukan, perasaan harga diri, dan juga dirumuskan sebagai daya pendorong untuk melenyapkan (membunuh), mengasingkan, mengusir dsb. Terhadap orang yang menyinggung persaan orang lain. Siri tidak dapat diamati karena ia adalah suatu yang abstrak, dan bisa diamati adalah akibat yang ditimbulkan.

Dalam budaya Sulawesi Selatan (Bugis, Makassar, Mandar dan Tana Toraja) ada sebuah istilah atau semacam jargon yang mencerminkan identititas serta watak orang Sulawesi Selatan, yaitu **Siri' Na Pacce**. Secara lafdzhiyah **Siri'** berarti: Rasa Malu (harga diri), sedangkan **Pacce** atau dalam bahasa Bugis disebu **Pesse** yang berarti: Pedih/Pedas (Keras, Kokoh pendirian). Jadi Pacce berarti semacam kecerdasan emosional untuk turut merasakan kepedihan atau kesusahan individu lain dalam komunitas (solidaritas dan empati).

Kata *Siri'*, dalam bahasa Makassar atau Bugis, bermakna "malu". Sedangkan Pacce (Bugis: Pesse) dapat berarti "tidak tega" atau "kasihan" atau "iba".

Menurut Andi Zainal Abidin, *Siri'* adalah pandangan hidup yang bertujuan untuk mempertahankan dan meningkatkan harkat, martabat, dan harga diri, baik sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Khurshid Ahmad, "Islam: sifat & Prinsip Dasar', dalam Islam: Sifat Prinsip Dasar & Jalan menuju kebenaran ( Jakarta RajaGrafindo Persada, 1995), h. 42.

sebagai makhluk individu. maupun sosial. Budava masyarakat Bugis-Makassar yang cenderung keras, tegas dan sangat memegang prinsip yang disebut siri126 yaitu sebuah pandangan hidup (welcshaung) yang dimiliki oleh masyarakat Bugis-Makassar. Siri' mengandung pengertian harga diri. Bagi suku Bugis-Makassar mempertahankan siri' merupakan suatu hal yang sangat vital. Bagi masyarakat suku Bugis-Makassar tidak ada tujuan atau alasan hidup lebih tinggi atau lebih penting dari pada menjaga siri'-nya dan kalau merasa tersinggung mereka lebih memilih mati dengan perkelahian untuk memulihkan siri'-nya dari pada hidup tanpa siri'. Penodaan siri' terjadi bila seorang individu merasa bahwa kedudukan atau prestise sosialnya di dalam masyarakat atau rasa harga dirinya atau kegunaannya telah dinodai oleh seseorang di depan umum. 127

Ada 4 (empat) Bentuk *siri'* dalam tradisi di Sulawesi selatan yaitu:

#### 1. Siri' Ripakasiri'

Adalah *Siri'* yang berhubungan dengan harga diri pribadi, serta harga diri atau harkat dan martabat keluarga. *Siri'* jenis ini adalah sesuatu yang tabu dan pantang untuk dilanggar karena taruhannya adalah nyawa.

Sebagai contoh dalam hal ini adalah membawa lari seorang gadis (kawin lari). Maka, pelaku kawin lari, baik laki-laki maupun perempuan, harus dibunuh, terutama oleh pihak keluarga perempuan (gadis yang dibawa lari)karena telah membuat malu keluarga.

Lihat Andi Zainal Abidin, Capita Selekta Kebudayaan SulawesiSelatan (Ujungpandang: Hasanuddin University Press, 1999), hlm. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>*Ibid.*, hlm. 200.

#### 2. Siri' Mappakasiri'siri'

Siri' jenis ini berhubungan dengan etos kerja. Dalam falsafah Bugis disebutkan, "Narekko degaga siri'mu, inrengko siri'." Artinya, kalau Anda tidak punya malu maka pinjamlah kepada orang yang masih memiliki rasa malu (Siri'). Begitu pula sebaliknya, "Narekko engka siri'mu, aja' mumapakasiri'-siri." Artinya, kalau Anda punya malu maka jangan membuat malu (malu-maluin).

Selain itu, *Siri' Mappakasiri'siri'* juga dapat mencegah seseorang melakukan hal-hal yang bertentangan dengan hukum, nilai-nilai moral, agama, adat istiadat dan perbuatan-perbuatan lainnya yang dapat merugikan manusia dan kemanusiaan itu sendiri.

# 3. Siri' Tappela' Siri' (Makassar) atau Siri' Teddeng Siri' (Bugis)

Artinya rasa malu seseorang itu hilang "terusik" karena sesuatu hal. Misalnya, ketika seseorang memiliki utang dan telah berjanji untuk membayarnya maka si pihak yang berutang berusaha sekuat tenaga untuk menepati janjinya atau membayar utangnya sebagaimana waktu yang telah ditentukan (disepakati). Ketika sampai waktu yang telah ditentukan, jika si berutang ternyata tidak menepati janjinya, itu artinya dia telah mempermalukan dirinya sendiri.

#### 4. Siri' Mate Siri'

Siri' yang satu berhubungan dengan iman. Dalam pandangan orang Bugis/Makassar, orang yang mate siri'-nya adalah orang yang di dalam dirinya sudah tidak ada rasa malu (iman) sedikit pun. Orang seperti ini diapakan juga tidak akan pernah merasa malu, atau yang biasa disebut sebagai bangkai hidup yang hidup.

Siri' sendiri merupakan sebuah konsep kesadaran hukum dan falsafah dalam masyarakat Bugis-Makassar yang dianggap sakral. Begitu sakralnya kata itu, sehingga apabila seseorang kehilangan Siri'nya atau de'ni gaga siri'na, maka tak ada lagi artinya dia menempuh kehidupan sebagai manusia. Bahkan orang Bugis-Makassar berpendapat kalau mereka itu sirupai olo' kolo'e (seperti binatang). Petuah Bugis berkata: Siri'mi Narituo (karena malu kita hidup). Untuk orang Bugis-Makassar, tidak ada tujuan atau alasan hidup yang lebih tinggi daripada menjaga Siri'nya, dan kalau dipermalukan (Nipakasiri') mereka tersinggung atau mereka lebih senang mati dengan perkelahian untuk memulihkan Siri'nya dari pada hidup tanpa Siri'.

Sedangkan *Pacce* sendiri merupakan sebuah nilai falsafah yang dapat dipandang sebagai rasa kebersamaan (kolektifitas), simpati dan empati yang melandasi kehidupan kolektif masyarakat Bugis-Makassar. Hal ini terlihat jika ada seorang kerabat atau tetangga atau seorang anggota komunitas dalam masyarakat Bugis-Makassar yang mendapatkan sebuah musibah, maka dengan serta merta para kerabat atau tetangga yang lain dengan senang hati membantu demi meringankan beban yang terkena musibah tadi, seolah bagi keseluruhan komunitas tersebut, merekalah yang sejatinya terkena musibah secara kolektif.

Jika ditinjau dari aspek harfiahnya, *siri'* dalam masyarakat Bugis-Makassar dapat diartikan sebagai rasa malu. Namun jika ditinjau dari sisi makna sejatinya, sebagaimana telah diungkapkan dalam lontara *La Toa* yang berisi petuah-petuah, *siri'* dapat dimaknai sebagai harga diri atau kehormatan, juga dapat diartikan sebagai pernyataan sikap yang tidak serakah terhadap kehidupan duniawi. Sedangkan makna *pacce* dapat diartikan sebagai rasa

simpati yang dalam konsep masyarakat Bugis-Makassar merupakan rasa atau perasaan empati terhadap sesama dan seluruh anggota komunitas yang terdapat dalam masyarakat tersebut.

Artinva hahwa. kedua nilai yang mendasari perwatakan masyarakat Bugis-Makassar ini, seiatinva merupakan sebuah cerminan hidup dan etika hidup dalam bermasyarakat. Sehingga dapat pula dikatakan, kedua nilai ini merupakan kerangka teori hidup yang dipegangi sebagai sebuah falsafah dalam menjalani kehidupan bermasyarakat, yang dalam perjalan sejarah masyarakat Bugis-Makassar penuh dengan berbagai intrik kehidupan sosial politik di dalamnya, yang mau tak mau menjadikan nilai ini sebagai sebuah sandaran atau pegangan hidup dalam hal norma atau tatakrama kehidupan masyarakatnya. 128

Internalisasi nilai-nilai *siri'* yang benar dalam diri generasi muda akan menghasilkan karakter yang luhur dan mulia, sebab dengan karakter *siri'* itu mendorong untuk bekerja keras serta menjadi manusia yang dihargai. Internalisasi itu dapat dilakukan dalam lingkungan masyarakat maupun dalam lembaga pendidikan seperti perguruan tinggi dan sekolah, sehingga kelak ketika generasi muda itu menjalani kehidupan nyata di masyarakat, maka mereka telah memeiliki karakter yang baik dan terpuji.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>Makna Siri' Na Pacce' Dimasyarakat Bugis-Makassar, sumber internet diakses tanggal 23 september 2014



# PENDIDIKAN TENTANG KETRAMPILAN BAGI REMAJA MENURUT AJARAN ISLAM

abi saw sebagai teladan umat Islam mengajarkan bahwa apabila ingin mendapatkan generasi yang berkualitas, maka pendidikan dan ketrampilan harus diajarkan sejak usia dini. Anak-anak yang kan tumbuh menjadi dewasa dan kelak akan menjadi pemimpin di masa depan, seharusnya dibekali dengan berbagai maam kepandaian atau ketrampilan.

Salah satu hadis Nabi saw yang memberi petunjuk tentang pembinaan anak sejak usia dini adalah anjuran Nabi saw untuk mengajarkan kepada anak-anak sejak dini untuk menguasai dengan 3 ketrampilan vaitu, berenang, memanah dan menunggang kuda. Berikut ini diuraikan petunjukpetunjuk Nabi saw tersebut.

#### A. Pemahaman Petunjuk Nabi tentang Ketrampilan

#### 1) Pemahaman Hadis tentang Memanah

Memanah adalah olahraga yang amat disukai oleh orang-orang Arab karena ini merupakan olahraga yang sangat pupuler di kalangan mereka. Olahraga memanah merupakan salah satu kegiatan yang sangat penuh perhatian hampir diseluruh masyarakat karena ini merupakan asas peperangan yang menjadi tolak ukur krjantanan seseorang, asas kebanggaan, keagungan dan kekuatan mereka. Maka seseorang pemberani haruslah mampu untuk memanah, orang yang diagungkan haruslah jago memanah, orang yang tersohor haruslah berbakat dengan memanah, dan orang yang ingin populer haruslah menampakkan ketangkassan memanahnya.

Termasuk di antara bukti perhatian Islam terhadap olahraga memanah adalah bahwa nabi melarang untuk meninggalkan, melupakan, mengabaikannya serta menganggap tindakan tersebut berarti kemaksiatan.

Rasulullah menangani sendiri kegiatan-kegiatan para sahabat yang berkenan dengan memanah agar mereka terbiasa. Beliau juga mengajak mereka untuk berlatih dan bahkan memberikan hadiah pada mereka, serta memotivasi mereka agar tidak lupa. Dalam hadis Nabi saw. pernah ditanya dan bertemu dengan kelompok orang dari suku bani

Aslam yang berkompetisi lalu beliau bersabda" memanahlah kalian sesungguhnya aku ada dipihak kalian.

Hadis ini memberikan penjelasan beberapa persoalan penting, di antaranya adalah keluhuran tatakrama yang ditunjukkan oleh para sahabat terhadap Rasulullah saw. Hadis ini secara tersurat juga menekankan akan perhatian Nabi yang besar terhadap aktifitas dan latihan ini, menganggapna layak dijadikan sebagai bagian dari aktifitas keseharian beliau, sebab menyimpan beragam kemanfaatan dan kemaslahatan yang besar lagi mulia.

Di antaranva lagi menunjukkan terhadap keistimewaan yang ada pada pribadi Rasulullah saw., terkait dengan sifat-sifatnya yang agung, yang layak untuk kita nvatakan Rasulullah saw. memiliki bahwa keolahragaan yang luhur". Kendati posisi Rasulullah saw. labih agung daripada itu, namun tak ada pengahalang untuk mengunakan istilah sedemikian selagi kita masih berpegang pada konteksnya.

Selain itu di sini juga tedapat permsalahan penting yang layak kita perhatikan, yakni bahwa hadis-hadis ini menegaskan terkait dua fadah aktifitas dengan keolahragaan. Pertama, bahwa latihan-latihan keolahragaan pokok yang amat penting, adalah hal dan bahwa mengabaikan latihan-latihan ini adalah kerugian besar para atlet olahraga, sebab mereka telah menyia-nyiakan bakat dan kemmpuannya.

Aktifitas olahraga tak ubahnya seperti kewajiban setiap pelajar untuk merujuk materi-materi pelajaran serta mendedikasikan umurnya untuk menghasilkan sekaligus menghafalkannya, agar tidak tersia-sia dan terlupakan. Jika tidak demikian, maka ia akan seperti perempuan yang merusak pintalan tenunnya setelah terajut dengan kuat dan

rapi. Maka betapa bodoh dan dungu orang yang melakukan hal semacam itu. Demikian pula halnya dengan olahragawan yang tidak menjaga dan menekuni terhadap apa yang telah dihasilkannya dari bidang olahraga dan keterampilan, serta tidak melatihnya secara berkeinambungan atau kontinyu untuk menjaga kemampuannya dalam bakat itu, ini adalah kasus yang serupa.

Kedua, pengurus dan pembimbing adalah ayah bagi semua yang dianganinya. Karena itu, tidak seharusnya suatu asisoasii, organisasi, kelompok atau perkumpulan, untuk mengatur dan mengarahkan untuk condong disuatu bidang dan mengabaikan bidang yang lain. Jika tidak demikian, maka tidak akan tercipta keadilan dalam perlombaan. Selain itu juga tidak rasional jika ada bawahan yang mengatur atau mendahului atasannya. Sebab atasan adalah ayah bagi semua kompetitor yang ikut dalam sebuah kompetisi, dan pandangannya haruslah berpijak pada dasar "bertawakkal kepada Allah dan berbuat adillah kepada anak-anak kalian".

Termasuk di antara perhatian besar islam terhadap kegiatan memanah adalah bahwa Nabi kita Muhammad saw. adalah orang yang menangani sendiri pelatihan memanah para sahabat, mengatur dan mengarahkan para pemanah, membagi dan menentukan sasaran mereka, serta waktu kapan meluncurkan anak panah. Ini berarti bahwa selain Rasulullah menjadi pembawa risalah keagamaan, Rasulullah sebagai pembimbing spiritual dan emosional, Rasulullah juga sebagai pembimbing ketrampilan para sahabat. Pada perang badar beliau menginstruksikan para prajurit ketika mereka berbaris di medan juang, dan berhadapan langsung dengan musuh. Rasulullah menginstruksikan, jika para

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>Atasan yang dimaksud adalah pelatih, Pembina, atau pembimbing

musuh telah mendekat kepada kalian, maka lepaskanlah anak panah kalian. Hal ini merupakan sinyalemen akan penentuan waktu melepaskan anak panah, setelah menentukan dan memantapkan posisi prajurit islam dimasa itu.

Hal demikian dimaksudkan agar mereka tidak menyerang ketika musuh mereka tidak dalam jarak dekat. Sebab, jika musuh masih dari jauh bisa jadi anak panahnya tidak menjangkau bahkan tidak menepati sasaran, sehingga anak panah itu terbuang sia-sia. 130

Sejak dahulu, orang arab telah mengagumi bahwa anak panah itu mulia, berharga dan mahal, berkenaan dengan fungsinya yang amat vital dimedan perang. Karenanya, merupakan kewajiban setiap prajurit unutk menjaga senjata-senjatanya, seperti panah, tombak dan lain sebagainya, serta tidak membidik sasaran apapun kecuali telah dipertimbangkan dengan cermat dan tepat, sehingga dapat menepati sasaran. Pada hadis sebelumnya, telah ditegaskan bahwa Rasulullah saw. telah berabda:

"Sesungguhnya Allah swt. memasukkan tiga golongan ke dalam syurga sebab satu anak panah."

Rasulullah saw. mengontrol sendiri hal-hal yang berkaitan dengan urusan panah-memanah, sebab beliau sendiri memiliki ketrampilan dan kebakatan yang diberikan oleh Allah swt. dibidang itu. Jadi di antara anugrah yang diberikan oleh Allah swt. kepada Nabi saw. itu ada berupa kebakatan dan keterampilan, semua itu merupakan keistimewaan dari Zat Yang Maha Mulia lagi Maha Memberi.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>Fathu al-Bari, juz 6, h. 130.

Rasulullah saw. bergembira jika ada pemanah yang membidik sasarannya dengan tepat. Beliaupun lalu memperhatikan dan meneliti sendiri sasaran dipanah itu. Hal ini dapat dipahami dan hadis Anas bin Malik ra. tatkala beliau berkata: "Abu Thalhah bersama Nabi saw. bertameng dengan satu perisai, sementara Abu Thalhah adalah seorang pemanah jitu. Maka jika Abu Thalhah memanah, Nabi saw. memujinya dan melihat sasaran panahnya". 131

Tidak hanya sebatas itu, pemanah yang mahir bahkan dapat sampai tingkatan kemuliaan yang tinggi, sampaisampai Nabi saw. menebusnya dengan Ayah dan Ibu beliau. Sayyidina Ali ra. berkata: Aki ttidak melihat Nabi menebus seseorang seteah Saad. Aku mendengar Nabi saw. bersabda: "Memanahlah! Tebusanmu adalah ayah dan ibuku".<sup>132</sup>

#### 2) Pemahaman Hadis tentang Berkuda

Di antara bidang olahraga yang diperhatikn oleh Rasulullah saw. dan memotivasi masyarakat untuk melakukannya adalah pacuan kuda. Pacuan kuda merupakan salah satu media kepandaian berkuda, karena itu Rasulullah saw. terkadan menangani sendiri perlombaan kuda, dengan mengajari, menentukan jarak tempuh yang harus dicapai oleh berbagai macam jenis kuda, dan menentukan titik *star* dan *finish*-nya berdasarkan klasifikasi jenis kuda, antara yang digembala dan tidak digembala.

Jadi untuk masing-masing jenis ditentukkan jarak tempuhnya, layaknya turnamen balap kuda yang disaksikan sekarang ini, dan biasa kita dengar bahwa lomba pacuan kuda diklasifikasikan berdasaarkan tingkat kualitas dan

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>Sahih al Bukhari Kitabul jihad, bab mijan

<sup>132</sup>Sahih bukhari

kemampuan masing-masing kuda. Aturan dan undangundang perlombaan kuda seperti itu telah ada sejak masa Nabi saw.

Dalam Shahih al-Bukhari dikemukakan hadis dari Ibnu Umar ra. beliau berkata: "Nabi saw. memberlakukan peraturan balapan: untuk kuda yang dirawat, (jarak tempunya) adalah dari Hafya' dan *finish* di *Tansiyatil wada*'. Lalu aku bertanya kepada Musa: "berapa jarak tempuhnya?" ia menjawab: "enam atau tujuh mil". Rasulullah juga balapan dengan kuda yang tidak dirawat. Beliau mengambil *star* dari *Tansiyatil wada*' dan *finish* di masjid bani Zuraiq. Aku bertanya: "berapa ukuran jarak tempuhnya?" Musa menjawab: "sekitar satu mil". Ibnu Umar Ikut dalam pacuan kuda tersebut." 133

Ada sebuah praktik agar kuda pacuan yang dimiliki itu bisa bertarung sebagai petarung yang tangguh, yaitu dengan memberi makan kuda hingga menjadi gemuk dan kuat, setelah itu makanannya semakin dikurangi dengan kadar yang ditentukan. Selanjutnya kuda itu dimasukkan dalam kandang dan ditutupi dengan suatu penutup hingga dikuda kepanasan dan mengucurkan keringat. Jika keringatnya telah kering, maka bobot dagingnya akan menjadi enteng, kuat dan bisa berlari kencang.

Ibnu Hajar berkata: *musabaqah* (turnamen) yang disyariatkan dalam islam bukan sekedar olahraga yang mengandung unsure permainan, akan tetapi olahraga yang terpuji dan tepat menjadi batu loncatan trhadap banya tujuan dalam peperangan, serta dapat dimanfaatkan ketika

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>Sahih al-Bukhary kitabul jihad,

dibutuhkan. Hukum *musabaqah* berkisar sunnah dan mubah, meninjau pendorong yang memotivasinya.<sup>134</sup>

Al-Qurthubi mengatakan: "tidak ada perbedaan dalam bolehnya berlomba menggunakan kuda atau binatangbinatang yang berkaki empat lain dan berpacu menggunkan kaki. Demikian pula halnya perlombaan dengan panah atau senjata-senjata yang lain. Sebab didalamnya terdapat memuat latihan berperang. Dan sebab itu diperbolehnkan membentuk kudan sedemikian rupa agar menjadi kuat, kencang dan tangkas (*idhmarul khail*). 135 Termasuk dalam lingkup ini adalah balapan hewan yang cacat, sebab hal itu termasuk dalam bidang melatih keberanian dan kejantanan. Dalam hal lomba balapan kuda, bahwa kehebatan itu dinilai dari kemahiran, dan kehebatan itu ditinjau dari kemahiran, dan kemenengan itu ditinjau dari kelihaian(ketrampilan). Dan dim medan laga tidak ada bedanya antara yang kecil dan yang besar, senior maupun yunior. Penilaiannya di sini bertumpu pada kelayakan dan kemampuan.

Pacuan kuda merupakan poin kunci yang dapat menjadikan lihai dalam berkuda, sebab berperang, bertempur, menyerang dan mundur, semuanya dilakukan diatas kuda. Jadi kuda adalah sarana peperangan, karena itulah islam memberikan perhatian besar terhadap keterampilan berkuda dan mendorong untuk menekuni bidang tersebut.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>Sayyid Muhammad bin Alawi al-Maliki, *Fikih Sport; Menuju Sehat Jasmani dan Rohani*,h49.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup>Fath al-Bari Juz 6 h. 90.

#### B. Aplikasi Petunjuk Nabi tentang Ketrampilan

### 1) Aplikasi Hadis tentang ketrampilan Memanah

Berdasarkan hadis tentang memanah, mayoritas ditemukan pada bab tentang jihad berarti dahulu memanah adalah aktifitas olahraga yang tujuannya bermanfaat bagi tubuh sambil berjihad di medan perang. Malah dalam sejarah, sebagaimana dijelaskan pada bab sebelumnya dikatakan bahwa memanah itu aktifitas orang Arab yang sangat disukai Nabi saw. dan ketika ada kegiatan mengenai memanah Nabi saw. memfasilitas sahabat untuk mengembangakan bakat itu. Dalam hadisnya ditemukan pada riwayat al-Bazzar bahwa:

"Tekunilah aktifitas memanah karena sesungguhnya itu adalah permainan terbaik untuk kalian." 136

Berarti secara sederhana, penulis memandang jika ada kata mengenai "pernainan terbai untuk kalian", menandakan bahwa tidak ada lagi permainan yang lebih agu dan lebih baik setelahnya. Dalam riwayat lain dijelaskan bahwa: "ingatlah, bahwa kekuatan terletak pada memanah." Kata ini berulang tiga kali. 137 Berarti sudah jelas bahwa tujuan dari memanah adalah agar fisik kita sehat, tubuh kita kuat, mental kita perkasa, konsentrasi kita terjaga, dan siapa ke medan perang.

Namun praktek memanah, dahulu sesungguhnya dilakukan agar masyarakat islam mengaplikasikannya untuk membela islam yang selalu diserang olah kaum *jahiliyah*,

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>Juz. 2, h. 135, musnad al-Bazzar

 $<sup>^{137}</sup>$ Sayyid Muhammad bin Alawi al-Maliki,  $Fikih\ Sport,$ h. 40. Lihat juga Sahih Muslim

dengan memanah berarti menggunakan serangan jarak jauh yang kira kira jangkauan serangannya maksimal 40 meter. Berarti memanah adalah aktifitas perang yang menyerang dengan pola serangan jarak jauh sepeti juga menggunakan ketapel pada masa itu. Melihat kondisi sekarang, memanah tidak lagi digunakan pada perang dengan serangan jarak jauh, tapi memanah hanya keahlian khusus bagi ninja untuk serangan jarak dekat.

Perkembangan motode berperang dikembangkan oleh dengan strategi perang. 139 orang cina vang dikembangkannya 36 dengan strategi cina. perang Kemudian dikembangakan pada strategi perang Jepang dari pribadi biasa menjadi luar biasa. Sekarang berperang menggunakan senapan, dengan jarak sampai beberapa kilo meter sasaran akan musnah melalui tembakan sniper. Bahkan biasa kita dengar di media ada alat perang canggih dengan menggunakan nuklir satu kali tembakan pulau akan musnah, dan ada juga hanya dengan meremote atau menggunakan satelit lawan akan hancur.

#### 2) Aplikasi hadis mengenai ketrampilan berkuda

Berkuda adalah olahraga yang sangat elegan dimasa Nabi saw. bahkan sampai saat ini olah raga berkuda hanya di sebahagian banyak dilakoni oleh orang kaya. Kuda adalah alat alternatif tercanggih untuk meraih prestasi dan berperang. Karena dimasa Nabi saw. siapa yang menang dalam berlomba kuda ia akan diberikan pengharagaan dan akan diarahkan juga untuk melakukan jihad. Dalam teks

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Feri Kurniawan, *Buku pintar Pengetahuan Olahraga*, (Cet. I; Jakarta: LaskarAksara, 2012) h. 49.

 $<sup>^{139}\</sup>mathrm{Gao}$  Yuan, *Memancing Harimau Turun Gunung*, (Cet. I; Jakarta: Pustaka Utama Grafiti, 1993), h. 5.

hadis yang peneliti kaji, memanah dan berkuda adalah satu paket untuk berjihad. Karena kolaborasi mnyerang sambil melemparkan anak panah para nujahid mampu meyerang dan menghindar.

Pada masa jihad, ada kuda yang betul dilatih untuk berperang, ada juga yang dilatih untuk dipergunakan sebagai kendaran berperang sang Jenderal Lapangan yang gagah perkasa untuk merobohkan musuh-musuhnya. Walaupun masih ada yang menggunakan kuda sebagai alat transportasi jarak jauh.

Hal tersebut berbeda dengan kondisi sekarang, karena dalam sebuah produk otomotif, kuda menjadi sebuah merek mobil terkenal dan diminati oleh banyak masyarakat. Sekarang, kuda juga masih diganakan sebagai alat transportasi jarak dekat di suatu daerah, seperti Jeneponto, Polman, Majene, Pangkep, Yogyakarta, Jakarta, dan Masih banyak yang lainnya. Namun ada juga yang hanya menggunakan kuda sebagai alat pencari nafkah untuk menghidupi kebutuhan keseharian pemiliknya. Jika kembali mengkaitkannya dengan masa perang, kuda adalah alat tercanggih namun sekarang, alat tercanggih adalah mobil dan pesawat tempur. Sepert mobil yang menggunakan tenaga listrik seperti mobil Tesla Motors, dan pesawat tempur supersonic.

<sup>140</sup> Telsa motor adalah sebuah perusahaan otomotif yang khusus mengembangkan mobil-sport elektrik (mobil sport dengan tenaga baterai) yang berkecepatan dan bertorsi tinggi. Perusahaan ini didirikan oleh 2 orang insinyur—otomotif pada bulan Juli 2003, yaitu Martin Eberhard dan Marc Tarpenning , di San Carlos, California, Amerika Serikat.

Perusahaan ini dinamakan "Tesla Motors" sebagai penghargaan kepada Nikola Tesla, seorang insinyur dan fisikawan, yang menjadi penemu konsep motor induksi medan-magnetik (Sekadar informasi, satuan medan magnetik dalam Fisika adalah Tesla atau Wb/m2, sebagai bentuk

#### 3) Aplikasi hadis tentang bergulat

Pada masa nabi kita melihat bahwa banyak peristiwa mengenai menguji kekuatan dengan rukanah dan orangorang yang kuat dimasa itu, namun sejarah membuktikan bahwa Nabi saw. adalah termasuk pegulat terkuat dimasanya.

Dua ribu tahun sesudah olimpiade kuno dimulai pada tahun 776 sebelum masehi, bararti praktek gulat sudah ada sebelum Nabi Muhammad dilahirkan didunia. Olimpiade moderen juga meyertakan gulat. Bahkan pada tahun berikutnya gulat mejadi pertandingan utama. Pada tahun 1904, olimpiade menambahkan satu kelas gulat gaya bebas dan berdasarkan sejarah Nabi saw. bahwa gulat juga harus beretika dan menghargai dengan siapa yang ditemani bergulat.

Gulat dipergunakan dalam hal kekuatan men to men dalam memenangkan sebuah pertarungan. Sehingga gulat termasuk ujian kekuatan untuk membantu orang lain, kekuatan dimiliki bukan untuk menganiaya namun kekuatan yang dimiliki untuk menolong orang yang lemah, sampai menolong agama Allah swt. Dalam sebuah falsafah bertarung, pemengang sejati bukanlah orang yang menang seribu kali diatas ring, namungpetarung sejati adalah petarung yang mampu menang melawan dirinya sendiri jika marah. Berarti kontrol diri yang diutamakan dibandingkan kekuatan untuk merusak orang lain.

penghargaan lain kepada Nikola Tesla). Ini terbukti pada mesin utama Tesla Roadster yang menggunakan motor induksi-AC (Alternating Current atau Arus Listrik Bolak-Balik) 3-fase, buatan Tesla sendir, lihat di: <a href="http://id.wikipedia.org/wiki/Tesla">http://id.wikipedia.org/wiki/Tesla</a> Motors

## C. Implementasi ketrampilan dalam berbagai aspek

#### 1) Bermanfaat pada Agama

Olahraga bukan sekedar bermanfaat buat pribadi namun juga harus bermanfaat pada keluarga, masyarakat, agama dan bangsa. Sejatinya, olahraga adalah bagian dari sarana atau perantara. Ia bukan tujuan, bukan pula sasaran hendak dicapai. Olahraga dilakukan dengan tujuan-tujuan yang mulia dan cita-cita luhur. Hal ini harus dimengerti dan difahami oleh generasi muda. Berbagai macam praktek ketrampilan dan yang berkaitan dengan oleharaga, tidak diragukan lagi jika target utamanya sampai pada suatu citacita mulian dan tujuan terpuji serta agung. Karena itulah sarana-sarana dan wasilah terpuji dan dianjurkan oleh syriat, selama ia berjalan dalam lingkup cakrawala ini. Maka status sarana tersebut sama dengan status tujuannya, dari sisi bahwa ia disyariatkan dan dianjurkan untuk dicapai.

Islam hadir dan mendapati masyarakat memiliki akatbakat yang mengagumkan daan kemahiran kesenian yang beragam, namun mereka tidak menginfestasikannya untuk kebaikan dan kemaslahatan yang bermanfaat. Akan tetapi talenta dan bakat mereka terbilang sia-sia; keberanian dipahami sebagai fanatisme, kemuliaan difahami sebagai pemborosan, harga diri hanya dipertahankan untuk suatu kabilah atau fanatisme kesukuan, jadi inilah yang perlu ditelaah dan difahami dengan baik.

Karena itulah islam hadir dan menginvestasikan bakatbakat itu, mengembangkan dan mengarahkan pada kebaikan, serta membuatnya menjadi pahala yang agung. Hal itu dimaksudkan agar manusia mendapatkan pahala dari aktifitas yang mereka gandrungi. Tentunya, hal ini menjadi kenyamanan dan ketenangan yang memperbaharui semangat mereka, plus nilai pahala yang mereka dapatkan.

Tentunya ini merupakan langkah yang luhur mulia, agar mereka memperoleh manfaat dan kebaikan dari bakat-bakat mereka.<sup>141</sup>

Islam hadir di Arabdan mendapati masyarakat popular sikap murah hati (kemuliaan). Lalu menyeleksi, meluruskan, membenarkan mengarahkan pada kebaikan. Bakat berperang adalah bakat yang popular dimasyarakat Arab, lalu Nabi saw. memanfaatkan untuk berperan dijalan Allah swt. menjadikannya menjunjung tinggi agama-Nya, untuk mengembangkan kebaikan; memotivasi; siapa yang berperang dijalan Allah swt, ia akan beruntung dan mendapatkan derajat yang tinggi. Ditegaskan juga, orang yng terbunuh karena membela hartanya, adalah mati syahid; menginyestasikan potensi tersebut untuk melindungi diri, harta, keluarga dan berkhidmah untuk sasaran mulia, berharga dan agung ini.

Demikian pula halnya dengan semangat membela harga diri yang tinggi (ghairah). Orang-orang Arab juga popular memiliki sifat ghairah, dan islam menjadikan sifat tersebut bernilai dijalan Allah swt. apabila difungsikan untuk melindungi agama dan keluarga, serta menindak pelanggaran terhadap hal-hal yang telah diharamkan oleh Allah swt.

Sesungguhnya fitrah manusia memang tergerak menuju arti-arti itu, sedang darahnya mendidih dan bergolak pada tujuan-tujuan trsebut; ia berperang, membela diri menghadapi kematian, bertindak dengan keadilan dan kezaliman, karena antusiasisme dan fanatisme. Hal tersebut

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>Sayyid Muhammad Bin Alawi al-Maliki, *Fikih Sport ; Menuju Sehat Jasmani dan Rohani* (Cet I; Sidogiri: Pustaka Sidogiri, 1432 H/2010 M), h. 30.

adalah wajar. Malah, orang yang tidak bergerak dengan tindakan-tindakan tersebut, tentu tidak begitu jantan, tidak memiliki harga diri, jatuh hina.

Dalam hal ini terangkum kebaikan yang agung dan siasat yang mulia, untuk mendidik warga agar dapat meniti jalan kebaikan dan keberkatan, disamping memaskan jiwa, agar dapat menemukan hiburan kenyamanan, sehingga dapat memperoleh kemanfaatan yang banyak; mengerjakan proyek besar dengan keuntungan melimpah, yang pada puncaknya, inilah tujuan pokok yang memuliakan dan akan mendapatkan keridahan Allah swt. dan selanjutknya menghadirkan kemaslahatan yang melimpah baik itu secara umum kepada masyarakat dan pribadi secaara khusus.

Setalah semua itu terangkum dengan seksama, beragam akhlak prilaku dan tradisi kemanusiaan menjadi karakter bangsa Arab telah dikelola oleh islam, diarahkan pada arah yang positif dan menjadikanya sebagai pintu masuk bagi target dan tujuan yang luhur, dengan menyarankan, memotivasi serta merangsang mereka untuk melestarikan talenta-talenta tersebut. Kadar ini cukup mewarnai dengan corak syariat. Jika keterampilan-keterampilan tersebut juga dapat minyimpan nillai pahala dari Allah swt. diakhirat, tentu orang-orang akan semakin antusias untuk melakukannya, dan niat merka pun semakin kuat, memuncak dan lebih dekat pada ketakwaan.

Secara tabiat, orang Arab memang populer dengan sikap dermawan dan suka mendermakan hartanya tanpa batas. Namun, kadang sikap ini justru mengarah pada sikap negatife, seperti keangkuhan dan kesombongan, pamer dan berhambur-hamburan. Seharusnya, jika sikap tersebut telah tiada maka amalan-amalan itu menjadi kosong tanpa niat dan tujuan.

Demikian pula, secara tabiat mereka dikenal memliliki semangat kuat membela harga diri (ghairah) dan fanatisme yang sangat tinggi (hammiyah), ini merupakan sifat kejantanan yang mengagumkan, dan orang arab memandang dan memfungsikannya sebagai modal untuk menumpuhkan darah dan memutuskan ikatan secara membabi buta, maka ketika islam darang, ia mengkui segala apa yang melindungi jiwa, raga, harta, dan harga diri dalam batas-batas tata karma, keadilan dan kejujuran, menyokong sikap ghairah dan menjanjikan pahala disisi Allah swt. sehingga dalam lingkup ini, ghairah berkisar dalam cakrawala "shabillah".

Demikianlah pandangan kita mengenai akhlak-akhlak lain yang telah menubuh di kalangan masyarakat arab. Islam darang dengan mengelola dan mengarahkannya pada objek kebaikan, dan memberikan nilai pahala bagi yang melakukannya, jika memang murni ditunjukkan untuk mendekatkan diri kepada Allahswt. Hal ini tentu saja karena keagungan sifat-sifat yang dimiliki agama yang lurus ini (islam).

Selanjutnya, orang-orang arab juga populer dengan sifat-sifat pembawaan, berupa otot yang terpresentasikan dengan olahraga yang kita lihat dewasa ini. Dan asosiasi ini atau yang lain, menyelenggarakan beberapa turnamen seperti pacuan kuda, anggar, gulat, panah, renang, sepak bola, sepak takraw, dan olahraga lain yang menggugah semangat, menghasilkan pertumbuhan jasmani dan pertumbuhan keterampilan gerakan tubuh yang sangat lihai. olahraga itu dapat menumbuhkan kekuatan jasmani dan mengantarkan orang pada kekuatan pikiran.

Sebab mukmin yang lemah, kemanannya hanya bermanfaat bagi dirinya sendiri, sedangkan kelemahannya dibebankan kepada orang lain. Sedangkan mukmin yang kuat, keimanannya bermanfaat bagi dirinya sendiri, agama dan masyarakat.

Islam mengakui sebagian aktifitas keolahragaan masyarakat Arab, namun sebagai objek menjadi tujuan, maka manyalahi tujuan luhur nan mulia dari turutusnya Nabu Muhammad saw. yakni mengisi aktifitas bumi dengan beribadah (dalam arti luas) kepada Allah swt. semata. Aktifitas ini tentu tidak bisa dilakukan oleh orang yang lemah. Jadi praktis dibutuhkan kekuatan untuk merealisasikannya.

Memperhatikan status olahraga sebagai washilah, ia berfungsi menyegarkan badan. Penyegaran ini praktis dibutuhkan, sebab kadang hati mengalami kebosanan dan keletihan akibat melakukan rutinitas secara kontinu. Sayyidina Ali ra. berkata: istirahatkanlah hati ini, sebab ia akan menjadi letih seperti halnya badan. Sedang dalam hadis dinyatakan *"istirahatkanlah hati, sewaktu-waktu"*, (hadis riwayat ad-Dailami). 143

"Mengistirahatkan" (tarwih) di sini beragam, di antaranya adalah mengistirahatkan ruhani. Hal ini dilakukan berzikir kepada Allah swt. dan membaca al-Qur'an. Di antaranya lagi mengistirahatkan akal pikiran yang dapat dilakukan dengan melakukan sebagian kegiatan yang menjadikan pikiran jadi santai dan menyenangkan, seperti dengan membaca puisi dan sastra, meningkatkan semangat dan menonjolkan symbol-simbol kekuatan Islam.

Jadi, mengistirahatkann badan dan pikiran dapat mengembalikan seseorang dalam keadaan semula, dengan

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>Dicantumkan dalam al-Manawi dalam *Fathu>l-Qadir Syarhu>l Jami' ash-Shagi>r*, juz 4, h.40

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>Musnad al-Firdaus, hadis no. 3181, dari anas ra

semangat dan gairah yang lebih kuat. Abu Darda' berkata: "Aku mengistirahatkan hatiku dengan sebagian permainan agar semakin diperbolehkan. semangat untuk menegakkan kebenaran". 144

Islam datang dengan membawa kebenaran, petunjuk, kebaikan, ilmu dan kebahagiaan. Karenanya disyariatkan jihad untuk menegakkan kebenaran menyebarkan petunjuk, kebaikan dan ilmu, menyebarkan, mengajarkan dan kepada manusia; melenyapkan kebatilan, memeritah kebaikan dan mencegah kemungkaran.

Maka dari itu, islam melegalkan setiap media yang dapat mengantarkan pada tujuan-tujuan tersebut, berupa kegiatan-kegiatan, keahlian-keahlian dan keterampilandapat mewujudkan keterampilan yang tujuan dimaksud. Islam juga menganjurkan untuk selalu menjaga, melindungi, menarik minat sekaligus menanamkan kecintaan orang-orang terhadap media-media tersebut. Itulah sebabnya mengapa islam mensyariatkannya, memberikan pahala dan faidah-faidah yang agung, baik didunia maupun diakhirat, yang tersurat maupun yang tersirat. Dengan demikian, maka tradisi menjadi ibadah, sedang ibadah menjadi hiburan yang menyenangkan; ketaatan menjadi kegiatan santai, dan beribadah kepada Allah swt. jadi indah dan menyenangkan. 145

Maka berdasarkan alasan-alasan tersebut. berkompetisi, berlomba-lomba, berpacu dan bersaing dalam medan kebaikan dan amal yang saleh mendapatkan pahala.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>Dicantumkan oleh al-Manawi dalam kitab Fath}u al-Qa>dir, Syarh}u al-Jami' ash-Shagi>r, Juz 4, h. 40.

<sup>145</sup> Sayyid Muhammad bin Alawi al-Maliki, Fikih Sport; Menuju Sehat Jasmani dan Rohani, h. 38.

Persyariatan aktivitas-aktivitas yang mulia tersebut sebagaimana yang terdapat pada sejarah dengan penuh kejujuran, kemuliaan dan kebanggaan tidak ditemukan sebelumnya pada ummat-ummat terdahulu, dan syariat-syariat terdahulu. Islam memang indah dan memberikan kesagaran jasmani, kesegaran akal untuk berfikir, dan kesegaran rohani dalam beribadah.

## 2) Menjunjung Nilai Sportifitas (akhlak)

Rasulullah saw. memanfaatkan olahraga untuk mengajari kaumnya berbudi pekerti yang luhur, memaafkan orang lain, memupuk rasa cinta, persaudaraan, tolongmenolong. Itulah fungsi olahraga; berkompetisi dan berloba secara fair dan sportif, tanpa ada rasa fanatisme dan egoisme.

Sahabat Anas ra. telah meriwayatkan sebuah hadis, bahwa Rasulullah saw. pernah memiliki seekor untu ashilah yang sangat bagus dan menang dalam setiap perlombaan. Unta tersebut diberi nama al-Adhba'. Sahabat Nas berkata: "unta itu tidak pernah terkalahkan". Lalu suatu ketika datanglah orang pedalaman dengan membawa pelana untuk mengikuti perlombaan dengan memakai unta Rasulullah saw. dan perlombaan itu dimenangkan oleh orang pedalaman itu. Tapi sebenarnya para sahabat mengalah dalam perlombaan tersebut melihat pemilik unta tersebut yakni Rasulullah saw.

Demikian sikap yang berkembang di kalangan orang banya dari kalangan sahabat, dan itu merupakan hal yang

<sup>146</sup>Al-Adhba' berarti terpotonng atau terbelah telinanya. Ini adalah julukab bagi onta Nabi saw. sebagaimana orang-orang saat ini yang menjuluki onta dan kuda mereka dengan julukan tersebut, agar menjadi terkenal.

manusiawi. Akan tetapi Rasulullah saw. mengajari dan mengarahkan mereka pada apa yang sebaiknya ditanamkan oleh ummat islam dalam diri mereka, yakni berpekerti baik, rendah hati, dan memiliki rasa cinta. Dan bahwa dalam lingkup ini (perlombaan), perhitungan dan perhatian utamanya adalah pada materi yang baik, kemahiran, kecerdikan dan kelihaian yang tidak ada kaitannya dengan sifat kenabian, kerasulan, keyakinan dan kehormatan seorang guru, pengarah, ketua atau pelatih.

Maka barang siapa yang bersungguh-sungguh, niscaya ia menghasilakn apa yang diupayakannya. Barang siapa yang berjalan dijalurnya, pasti ia sampai pada tujuaanya. Dan dengan percobaan, tampalah suatu kejelasan. Sahabat Anas ra. berkata "Ketika (dalam perlombaan itu) Rasulullah saw. kalah, orang-orang muslim keberatan. Syaikh al-Islam ibnu Hajar menginterpretasi Hadis (perlombaan) diatas, bahwa penggunaan unta sebagai alat trasnportasi dan perlombaan tersirat dorongan kuat untuk memiliki sikap rendah hati, kebaikan pekerti, sifat rendah diri, dan kebesaran Rasulullah saw. dihati para sahabatnya.<sup>147</sup>

Kesimpulan dari cerita diatas adalah, bahwa kejadian itu menggambarkan sikap sahabat yang tidak mau menerima kenyataan karena menjaga citra unta Rasulullah saw., akan tetapi Rasulullah saw. sendiri ingin mengjelaskan masalah ini dan mengajarkan kepada mereka, bahwa perlombaan itu tidak akan lepas dari menang dan kalah, sedangkan kemenangan dalam suatu perlombaan bertumpu pada kemahiran dan kelihaian, bukan pada postur tubuh dan

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>Fathu al-Bari, juz 6, h.92-93

kecintaan. Dan dalam hal ini, tida pembeda antara penguasa dan rakyat jelata, antara yang kecil dan yang besar.<sup>148</sup>

Penulis memandah bahwa peristiwa yang terjadi bahwa citra sebuah kmpetisi sekarang berbeda dengan yang terjadi pada masa Nabi saw. dimana nilai sportifitas bukan sekedar di bicarakan namun di aplikasikan dengan baik, berbeda dengan sekarang yang hanya sekedar kata belaka. Sekarang lomba bukan tujuan penambah semangat juang terhadap islam namun menjadi salah satu jalan kemasiatan, seperti perayaan yang dipenuhi foya-foya bersama dengan minuman kerasa dan perempuan, wahana perjudian baik di kalangan pemain dan penonton dan sekitarnya. Sehingga memang dibutuhkan keberanian dan kelihaian dalam menyampaikan sejarah emas terdahulu mengenai keadaan pada masa Nabi saw dalam melakukan perlombaan atau kompetisi agar masyarakat tau akan hal itu.

#### 3) Penghargaan pada Pemenang

Dalam ketrampilan harus ada rewardnya, bukan sekedar mengadakan lomba yang tampa memberikan penghargaan pada yang mengikuti lomba tersebut. Memberi hadiah pada peserta lomba adalah hal yang disyariatkan dan dianjurkan dalam agama. Tujuan dari memberikan hadiah tersebut agar para peserta merasa senang dan menjadi motivasi serta merasa bangga dengan kesuksesan yang telah diraihnya. Ini sangat efektif dan memiliki pengaruh yang besar dalam mengembangkan bakat dan memperkokoh citacita mereka.

Sebaiknya hadiah dan penghargaan tidak diberi dengan bentuk materi saja, agar orientasi para pelaku

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>Sayyid Muhammad bin Alawi al-Maliki, *Fikih Sport; Menuju Sehat Jasmani dan Rohani*.h130.

kompetisi tidak hanya bertujuan pada materi saja, dan mabisi tidak hanya terpupuk pada perhiasan dunia semata, sehingga tujuan olahraga tidak berbalik pada sekedar hobi, hiburan, profesi, dan ladang bisnins. Hadiah seharusnya variatif; bisa berbentuk harta, medali kehormatan, didoakan dengan mendapatkan kebaikan, sanjungan, ucapan terimakasih dari pimpinan tertinggi, dan hadiah dalam bentuk moral yang lain.

Ucapan selamat untuk seorang pemenang dapat disampaikan dalam bentuk kata-kata, "ia seorang pahlawan", atau ia "seorang pemberani". Dalam sebuah hadis dijelaskan hahwa Nabi saw. pernah member tanda bintang kemenangan kepada sebahagian sahabat berupa sanjungan, doa atau jaminan, seperti pernyataan beliau kepada juarawan lomba: "tebusanmu adalah ayah dan ibuku"; "semoga mengampunimu"; "malaikat Allah iibil bersamamu"; "kamu sangat hebat"; si Fulan wajib masuk surge"; "kamu menyeruapaiku dalam perawakan dan perangai"; "aku (bagian) dari kamu dan kamu (bagian) dai aku"; "kamu sahabatku".

Semua penghargaan diatas oleh Nabi saw. diberikan kepada para pemengan yang berhak memperolehnya. Sudah barang tentu hadiah pujian dan penghargaan dari Nabi saw. adalah pemberian dan persembahan dari Allah swt. yang tidak dapat diukur dan dibandingkan dengan dunia dan segala isinya, sebagaimana penegasan hadis berikut yang artinya: tempat cambuk disurga lbiah baik dibandingkan dengan dunia dan segala isinya" hadis yang diriwayatkan oleh imam al-Bukhary.



# PENDIDIKAN KARAKTER PADA ANAK USIA DINI: Upaya Membentuk Manusia Sempurna

#### A. Pendahuluan

Penanaman karakter sejak usia dini penting dalam membentuk karakter anak dengan memanfaatkan masa pertumbuhannya. Lima tahun pertama pertumbuhan anak merupakan masa yang baik untuk mengarahkan dan mengembangkan potensi yang dimilikinya. Pada masa ini anak dapat menyerap sebagian besar informasi yang terjadi di sekitarnya, sehingga sangat

baik memanfaatkan perkembangan tersebut dengan menanamkan nilai-nilai karakter yang positif berupa pengetahuan, kesadaran individu, tekad yang kuat, serta adanya kemauan dan tindakan untuk melaksanakan nilai-nilai spiritual yang mengarahkan seseorang untuk mengerti tentang hubungan dirinya dengan Sang pencipta.

Mencetak generasi unggul di tengah persaingan global dapat dilakukan dengan jalan menyelenggarakan pendidikan yang memberikan kesempatan seluas-luasnya kepada anak didik untuk tumbuh dan berkembang sesuai dengan potensi, bakat, minat dan kesanggupannya. Menyelenggarakan pendidikan yang membebaskan anak dari tindak kekerasan yang memperlakukan anak dengan ramah dan lembut serta memenuhi hak-hak anak. Hal tersebut akan terwujud jika pendidikan yang demikian dilakukan sejak anak usia dini.

Pembentukan karakter merupakan salah satu tujuan pendidikan nasional. Pasal I UU Sisdiknas tahun 2003 menyatakan bahwa di antara tujuan pendidikan nasional adalah mengembangkan potensi peserta didik untuk memiliki kecerdasan, kepribadian dan akhlak mulia. Hal ini dimaksudkan agar pendidikan tidak hanya membentuk insan Indonesia yang cerdas, namun juga berkepribadian atau berkarakter, sehingga nantinya akan lahir generasi bangsa yang tumbuh dengan karakter yang berlandaskan pada nilai-nilai luhur bangsa serta agama.

Pendidikan karakter menjadi sangat penting untuk dimulai pada anak usia dini karena pendidikan karakter pendidikan adalah proses ditujukan untuk yang mengembangkan nilai, sikap, dan perilaku yang memancarkan akhlak mulia. Nilai-nilai positif dan yang seharusnya dimiliki seseorang menurut ajaran budi pekerti yang luhur adalah amal saleh, amanah, antisipatif, baik

sangka, bekerja keras, beradab, berani berbuat benar, berani, disiplin, berhati lapang dan lembut, sederhana, berinisiatif, berkemauan keras, berkepribadian, berpikiran jauh ke depan, bersahaja, bersemangat, bersifat konstruktif, bersyukur, bertanggung jawab, bertenggang rasa, bijaksana, cerdas, cermat, demokratis, dinamis, efisien, empati, gigih, hemat, ikhlas, jujur, kesatria, komitmen, beriman dan bertaqwa dan sebagainya.

Pendidikan adalah proses interaksi antara pendidik dan anak didik dan atau lingkungan secara sadar, teratur, terencana dan sistematis guna membantu pengembangan potensi anak didik secara maksimal. Pengertian ini dianggap lebih lengkap dan memadai daripada pengertian-pengertian tentang pendidikan yang dikemukakan oleh banyak ahli di bidang pendidikan.<sup>149</sup>

#### B. Pendidikan Anak Usia Dini

Pelaksanaan pendidikan karakter memerlukan kerjasama dari berbagai pihak. Begitu pula metode yang digunakan lebih variatif dengan menciptakan metode pendidikan karakter yang lebih efektif dan efisien, sehingga nilai-nilai karakter dapat tertransformasikan dengan baik. Peran pendidik sangat diperlukan dalam pendidikan karakter Oleh karena itu pendidik diharapkan mempunyai kemampuan dalam menanamkan nilai-nilai karakter terhadap anak usia dini.

Menurut Undang-undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional bahwa Anak usia dini adalah kelompok manusia yang berusia 0-6 tahun. Pandangan lain mmengatakan bahwa anak usia dini adalah

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>Suyadi, *Manajemen PAUD* Depdiknas, *Kurikulum Hasil Belajar Pendidikan Anak Usia Dini* (Jakarta: Depdiknas, 2002), h. 3-4

kelompok manusia yang berusia 9-8 tahun. Anak usia dini adalah kelompok anak yang berada dalam proses pertumbuhan dan perkembangan yang bersifat unik, dalam arti memiliki pola pertumbuhan dan perkembangan (koordinasi motorik halus dan kasar), intelegensi (daya pikir, daya cipta, kecerdasan emosi, dan kecerdasan spiritual), sosial emosional (sikap dan perilaku serta agama), bahasa dan komunikasi yang khusus sesuai dengan tingkat pertumbuhan dan perkembangan anak.

Berdasarkan perkembangannya, anak usia dini terbagi dalam tiga tahapan, yaitu (a) masa bayi lahir sampai 12 bulan, (b) masa *toddler* (batita) usia 1-3 tahun, (c) masa prasekolah usia 3-6 tahun, (d) masa kelas awal SD 6-8 tahun. Pertumbuhan dan perkembangan anak usia dini perlu diarahkan pada peletakan dasar-dasar yang tepat bagi pertumbuhan dan perkembangan manusia seutuhnya, yaitu pertumbuhan dan perkembangan fisik, daya pikir, daya cipta, sosial emosional, bahasa dan komunikasi yang seimbang sebagai dasar pembentukan pribadi yang utuh. 151

Pendidikan bagi anak usia dini adalah pemberian upaya untuk menstimulasi, membimbing, mengasuh dan pemberian kegiatan pembelajaran yang akan menghasilkan kemampuan dan keterampilan anak. Pendidikan bagi anak usia dini merupakan sebuah pendidikan yang dilakukan pada anak yang baru lahir sampai dengan delapan tahun. Pendidikan pada tahap ini memfokuskan pada physical, intelligence, emotional, social education.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Depdiknas, *Kurikulum Hasil Belajar Pendidikan Anak Usia Dini* (Jakarta: Depdiknas, 2002), h. 3-4

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Bambang Hartoyo, *Konsep dasar Pendidikan Anak Usia Dini*, Materi Tutor BPPLSP, 2004, h. 3.

Sesuai dengan pertumbuhan anak usia dini maka penyelenggaraan pendidikan bagi anak usia dini disesuaikan dengan tahap-tahap perkembangan yang dilalui oleh anak usia dini. Upaya itu bukan hanya dari sisi pendidikan saja, tetapi termasuk upaya pemberian gizi dan kesehatan anak sehingga dalam pelaksanaannya dilakukan secara terpadu dan komprehensif. Anak-anak adalah generasi yang akan menentukan nasib bangsa di kemudian hari. Karakter anaksekarang anak vang terbentuk seiak akan sangat menentukan karakter bangsa di kemudian hari. Karakter anak-anak akan terbentuk dengan baik, jika dalam proses tumbuh kembang mereka mendapatkan cukup ruang untuk mengekspresikan diri secara lebih baik.

Pendidikan anak usia dini pada dasarnya meliputi seluruh upaya dan tindakan yang dilakukan oleh pendidik dan orang tua dalam proses perawatan, pengasuhan, dan pendidikan pada anak dengan menciptakan aura dan lingkungan dimana anak dapat mengeksplorasi pengalaman memberikan kesempatan kepadanya untuk mengetahui dan memahami pengalaman belajar yang diperolehnya dari lingkungan, melalui cara mengamati, meniru, dan bereksperimen yang berlangsung secara berulang-ulang dan melibatkan seluruh potensi kecerdasan anak. Oleh kerena anak merupakan pribadi yang berbagai tahap perkembangan unik dan melewati kepribadian, maka lingkungan yang diupayakan pendidik dan orangtua yang dapat memberikan kesempatan pada anak untuk mengeksplorasi berbagai pengalaman dengan berbagai suasana, hendaklah memperhatikan keunikan anak-anak dan disesuaikan dengan tahap perkembangan kepribadian anak.<sup>152</sup>

Sejatinya pendidikan karakter ini memang sangat penting dimulai sejak dini. Pada usia kanak-kanak atau yang biasa disebut para ahli psikologi sebagai usia emas (golden age) terbukti sangat menentukan kemampuan anak dalam mengembangkan potensinya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sekitar 50 persen variabilitas kecerdasan orang dewasa sudah terjadi ketika anak berusia empat tahun. Peningkatan 30 persen berikutnya terjadi pada usia delapan tahun, dan 20 persen sisanya pada pertengahan atau akhir dasawarsa kedua.

#### 1) Prinsip Pendidikan pada Anak Usia Dini

Pendidikan pada anak usia dini suatu proses pembinaan tumbuh kembang anak usia lahir hingga enam tahun secara menyuluruh, yang mencakup aspek fisik dan non-fisik, dengan memberikan rangsangan bagi perkembangan jasmani dan rohani serta perkembangan sosial yang tepat, agar ia dapat tumbuh dan berkembang secara optimal. Adapun upaya yang dilakukan mencakup stimulasi intelektual, pemeliharaan kesehatan, pemberian nutrisi, dan penyediaan kesempatan yang luas untuk mengeksplorasi dan belajar secara aktif.

Prinsip pendidikan pada anak usia dini adalah pemberian upaya untuk menstimulasi, membimbing, mengasuh, dan pemberian kegiatan pembelajaran yang akan menghasilkan kemampuan dan keterampilan pada anak. Ia juga merupakan salah satu bentuk penyelenggaraan yang menitikberatkan pada peletakan dasar kearah pertumbuhan

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Yuliani Nurani Sujiono, *Konsep Dasar Pendidikan Anak Usia Dini* (Jakarta: PT indeks, 2009), h. 6-7

dan perkembangan fisik (koordinasi motorik halus dan kasar), kecerdasan (daya pikir, daya cipta, kecerdasan emosi, dan kecerdasan spiritual), sosio-emosional (sikap perilaku serta agama), bahasa dan komunikasi.<sup>153</sup>

Tujuan PAUD yang ingin dicapai adalah untuk mengembangkan pengetahuan dan pemahaman orang tua dan guru serta pihak-pihak yang terkait dengan pendidikan dan perkembangan anak usia dini. secara khusus tujuan yang ingin dicapai, adalah:

- 1. Dapat mengidentifikasi perkembangan fisiologis anak usia dini dan mengaplikasikan hasil identifikasi tersebut dalam pengembangan fisiologis yang bersangkutan.
- 2. Dapat memahami perkembangan kreatifitas anak usia dini dan usaha-usaha yang terkait dengan pengembangannya.
- 3. Dapat memahami kecerdasan jamak dan kaitannya dengan perkembangan anak usia dini.
- 4. Dapat memahami arti bermain bagi perkembangan anak usia dini.
- Dapat memahami pendekatan pembelajaran dan aplikasinya bagi pengembangan anak usia kanakkanak.

Tujuan pendidikan anak usia dini secara umum adalah mengembangkan berbagai potensi anak sejak dini sebagai persiapan untuk hidup dan dapat menyesuaikan diri dengan lingkungannya. Secara khusus kegiatan pendidikan bertujuan agar:

 $<sup>^{153}</sup>$  Mansur,  $Pendidikan\ Anak\ Usia\ Dini\ dalam\ Islam\ (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), h. 88.$ 

- 1. Pengetahuan tentang ibadah, mengenal dan percaya akan ciptaan Tuhan dan mencintai sesama. Contoh: pendidik mengenalkan kepada anak didik bahwa Allah SWT menciptakan berbagai makhluk selain manusia, seperti binatang, tumbuhan, dan sebagainya yang semua itu harus kita sayangi.
- Keterampilan tubuh termasuk gerakan-garakan yang mengontrol gerakan tubuh, gerakan halus dan gerakan kasar, serta menerima rangsangan sensorik (panca indera). Contoh: menari, bermain bola, menulis ataupun mewarnai.
- 3. Anak mampu menggunakan bahasa untuk pemahaman bahasa pasif dan dapat berkomunikasi secara efektif yang bermanfaat untuk berpikir dan belajar. Contoh: ketika sudah melakukan pembahasan tema, diberikan kepada anak didik untuk bertanya atau menjawab isi tema yang telah diberikan.
- 4. Anak mampu berpikir logis, kritis, memberikan alasan, memecahkan masalah dan menemukan hubungan sebab akibat. Contoh: mencari pasangan gambar yang berkaitan dengan sebab akibat, lalu anak akan berusaha memecahkan masalah dan memberika alasan tersebut.
- 5. Anak mampu mengenal lingkungan alam, lingkungan sosial, peranan masyarakat dan menghargai keragaman sosial dan budaya serta mampu mengembangkan konsep diri, sikap postif terhadap belajar, kontrol diri dan rasa memiliki.
- 6. Anak memiliki kepekaan terhadap irama, nada, birama, berbagai bunyi, bertepuk tangan, serta menghargai hasil karya yang kreatif. Contoh: anak yang senang dan menyukai dengan musik, saat mendengar lagu maka akan segera mengikutinya, ataupun ketika diminta

melanjutkan syair kedua hingga selesai, maka anak mampu melakukannya.

Selain itu, tujuan pendidikan anak usia dini adalah:

- 1. Untuk membentuk anak Indonesia yang berkuailtas, yaitu anak yang tumbuh dan berkembang sesuai dengan tingkat perkembangannya sehingga memiliki yang optimal di dalam memasuki pendidikan dasar serta mengarungi kehidupan di masa dewasa.
- 2. Untuk membantu menyiapkan anak mencapai kesiapan belajar (akademik) di sekolah.
- 3. Intervensi dini dengan memberikan rangsangan sehingga dapat menumbuhkan potensi-potensi yang tersembunyi (*hidden potency*) yaitu dimensi perkembangan anak (bahasa, intelektual, emosi, sosial, motorik, konsep diri, minat dan bakat).
- 4. Melakukan deteksi dini terhadap kemungkinan terjadinya gangguan dalam pertumbuhan dan perkembangan potensi-potensi yang dimiliki anak.<sup>154</sup>

Beberapa fungsi pendidikan bagi anak usia dini yang harus diperhatikan, dapat dijelaskan sebagai berikut: (1) Untuk mengembangkan seluruh kemampuan yang dimiliki anak sesuai dengan tahapan perkembangannya. Misalnya menyiapkan media pembelajaran yang banyak sesuai dengan kebutuhan dan minat anak; (2) Mengenalkan anak dengan dunia sekitar. Contoh: *field trip*ke Taman Safari, selain dapat mengenal bermacam-macam hewan ciptaan Allah juga dapat mengenal berbagai macam tumbuhan dan hewan serta mengenal perbedaan udara panas dan dingin; (3) Mengembangkan sosialisasi anak. Contoh: bermain bersama teman, melalui bermain maka anak dapat

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Yuliani, *Op. cit.* h. 42

berinteraksi dan berkomunikasi sehingga proses sosialisasi anak dapat berkembang; (4) Mengenalkan peraturan dan menanamkan disiplin pada anak. Contoh: mengikuti peraturan upacara bendera. atau tata cara danat menanamkan peraturan dan mengenal arti penghormatan kepada pahlawan perjuangan bangsa; (5) Memberikan kesempatan pada anak untuk menikmati masa bermainnya. Contoh: bermain bebas sesuai dengan minat dan keinginan anak; (6) Memberikan stimulus kultural pada anak.

Selain itu, fungsi penidkan anak usia dini lainnya yang penting diperhatikan, adalah: (1) Sebagai upaya pemberian stimulus pengembangan potensi fisik, jasmani, dan indrawi melalui metode vang dapat memberikan dorongan perkembangan fisik/motorik dan fungsi inderawi anak; (2) Memberikan stimulus pengembangan motivasi, hasrat, dorongan dan emosi kearah yang benar dan sejalan dengan tuntutan agama; (3) Stimulus pengembangan fungsi akal dengan mengoptimalkan daya kognisi dan kapasitas mental melalui metode yang dapat mengintegrasikan pembelajaran agama dengan upaya mendorong kemampuan kognitif anak.

Dari beberapa fungsi yang telah dipaparkan, dapat terlihat bahwa fungsi pendidikan anak usia dini adalah memberikan stimulus kultural kepada anak. Pendidikan pada usia dini sebenarnya merupakan ekspresi dari stimulasi kultural tersebut.

Berdasarkan tujuan pendidikan anak usia dini dapat ditelaah beberapa fungsi program stimulasi edukasi, yaitu:

 Fungsi Adaptasi, berperan dalam membantu anak melakukan penyesuaian diri dengan berbagai kondisi lingkungan serta menyesuaikan diri dengan keadaan dalam dirinya sendiri.

- 2) *Fungsi Sosialisasi*, berperan dalam membantu anak agar memiliki keterampilan-keterampilan sosial yang berguna dalam pergaulan dan kehidupan sehari-hari di mana ana berada.
- 3) *Fungsi* berkaitan Pengembangan, dengan pengembangan berbagai potensi yang dimiliki anak. Setiap unsur potensi yang dimiliki anak membutuhkan situasi atau lingkungan yang suatu dapat menumbuhkankembangkan potensi tersebut kearah perkembangan yang optimal sehingga menjadi potensi yang bermanfaat bagi anak itu sendiri maupun lingkungannya.
- 4) Fungsi Bermain, berkaitan dengan pemberian kesempatan pada anak untuk bermain, karena pada hakikat nya bermain itu sendiri merupakan hak anak sepanjang rentang kehidupannya. Melalui kegiatan bermain anak akan mengeksplorasi dunianya serta membangun pengetahuannya sendiri.
- 5) Fungsi Ekonomik, pendidikan yang terencana pada anak merupakan investasi jangka panjang yang dapat menguntungkan pada setiap rentang perkembangan selanjutnya. Terlebih lagi investasi yang dilakukan berada pada masa keemasan (the golden age) yang akan memberikan keuntungan berlipat ganda. Pendidikan di Taman Kanak-kanak merupakan salah satu peletak dasar bagi perkembangan selanjutnya. 155

Pendidikan karakter pada anak usia dini, dewasa ini sangat di perlukan di karenakan saat ini Bangsa Indonesia sedang mengalami krisis karakter dalam diri anak bangsa. Karakter di sini adalah watak, tabiat, akhlak, atau kepribadian seseorang yang terbentuk dari hasil

<sup>155</sup> Yuliani, Op.cit. h. 46

internalisasi berbagai kebajikan yang diyakini dan digunakan sebagai landasan untuk cara pandang, bepikir, bersikap dan bertindak. Kebajikan tersebut berupa Sejumlah nilai moral, dan norma, seperti jujur, berani bertindak, dapat dipercaya, hormat pada orang lain, disiplin, mandiri, kerja keras, kreatif.

Berbagai permasalahan yang melanda bangsa belakangan ini ditengarai karena jauhnya kita dari karakter. bangsa seolah tercabut dari sesungguhnya. Sehingga pendidikan karakter menjadi topik yang hangat di bicarakan belakangan ini. Menurut Prof Suvanto Ph.D karakter adalah cara berpikir dan berperilaku yang menjadi ciri khas tiap individu untuk hidup dan bekerja sama, baik dalam lingkup keluarga, masyarakat, bangsa dan negara. Individu yang berkarakter baik adalah individu yang bisa membuat keputusan dan siap mempertanggungjawabkan tiap akibat dari keputusan yang ia buat.

Karakter akan terbentuk sebagai hasil pemahaman 3 hubungan yang pasti dialami setiap manusia, yaitu hubungan dengan diri sendiri, lingkungan dan hubungan Tuhan. Setiap hasil hubungan tersebut akan memberikan pemaknaan/pemahaman yang pada akhirnya menjadi nilai dan keyakinan anak. Cara anak memahami bentuk hubungan tersebut akan menentukan cara anak memperlakukan dunianya. Pemahaman negatif berimbas pada perlakuan yang negatif dan pemahaman yang positif akan memperlakukan dunianya dengan positif. Menumbuhkan pemahaman positif pada diri anak sejak usia dini, salah satunya dengan cara memberikan kepercayaan pada anak untuk mengambil keputusan untuk dirinya sendiri, membantu anak mengarahkan potensinya dengan begitu mereka lebih mampu untuk bereksplorasi dengan sendirinya, tidak menekannya baik secara langsung atau secara halus, dan seterusnya. Biasakan anak bersosialisasi dan berinteraksi dengan lingkungan sekitar. Ingat pilihan terhadap lingkungan sangat menentukan pembentukan anak. Lingkungan karakter haik dan sehat menumbuhkan karakter sehat dan baik, begitu pula sebaliknya. Sementara itu, hubungan spiritual dengan Tuhan YME terbangun melalui pelaksanaan dan penghayatan ibadah ritual yang terimplementasi pada kehidupan sosial.

Dari sini, sudah sepatutnya pendidikan karakter dimulai dari dalam keluarga, yang merupakan lingkungan pertama bagi pertumbuhan karakter anak. Setelah keluarga, di dunia pendidikan karakter ini sudah harus menjadi ajaran wajib sejak sekolah dasar.

Terdapat sejumlah prinsip pembelajaran pada pendidikan anak usia dini, beberapa akan dipaparkan pada bagian berikut ini di antaranya:

## 1. Anak sebagai Pembelajar Aktif

Pendidikan hendaknya mengarahkan anak untuk menjadi pembelajar yang aktif. Pendidikan yang dirancang secara kreatif akan menghasilkan pembelajar yang aktif. Proses pendidikan seperti ini merupakan wujud pembelajaran yang bertumpu ada aktivitas belajar anak secara aktif.

## 2. Anak Belajar Melalui Sensori dan Panca Indera

Anak memperoleh pengetahuan melalui sensorinya, anak dapat melihat melalui bayangan yang ditangkap oleh matanya, anak dapat mendengarkan bunyi melalui telinganya, anak dapat merasakan panas dan dingin lewat perabaannya, anak dapat membedakan bau melalui hidung

dan anak dapat mengetahui aneka rasa melalui lidahnya. Oleh karenanya, pembelajaran pada anak hendaknya mengarahkan anak pada berbagai kemampuan yang dapat dilakukan oleh seluruh inderanya.

## 3. Anak Membangun Pengetahuan Sendiri

Sejak lahir anak diberi berbagai kemampuan. Dalam konsep ini anak dibiarkan belajar melalui pengalaman-pengalaman dan pengetahuan yang dialaminya sejak anak lahir dan pengetahuan yang telah anak dapatkan selama hidup.

#### 4. Anak Berpikir Melalui Benda Konkret

Dalam konsep ini anak harus diberikan pembelajaran dengan benda-benda vang nvata agar anak tidak anak menerawang atau bingung. Maksudnya adalah dirangsang untuk berpikir dengan metode pembelajaran yang menggunakan benda nyata sebagai contoh materimateri pelajaran.

## 5. Anak Belajar Dari Lingkungan

Pendidikan merupakan usaha sadar yang dilakukan sengaja dan terencana untuk membantu anak mengembangkan potensi secara optimal sehingga anak mampu beradaptasi dengan lingkungannya.<sup>156</sup>

# 2) Lingkup Pendidikan Anak Usia Dini

Merujuk pada Peraturan Pemerintah No. 19 tahun 2005 tentang Standar Nasional Pendidikan, pasal 19 ayat1 menyatakan bahwa proses pembelajaran pada satuan pendidikan diselenggarakan secara interaktif, inspiratif, menyenangkan, menantang, memotivasi peserta didik.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Yuliani, *Op.cit.* h. 90.

Contoh konkret berbagai pendekatan dalam pendidikan anak usia dini, yaitu: pendekatan psikonalisis manusia/anak mempunyai keinginan dalam dirinya 'homo valens', kognitif (homo sapines: manusia berpikir) sikap bahasa, behaviorostik (homo mechanicus: manusia mesin), homo ludens (makhluk bermain) jika anak melakukan kesalahan berilah teguran, namun jika anak melakukan sesuatu yang baik, maka berilah penguatan (reinforcement), stimulus atau respons, pendekatan humanistic (humo ludens: manusia suka bermain) yaitu pemebelajan dengan bermain. 157

## 3) Penyelenggaraan Pendidikan Anak Usia Dini

Penyelenggaraan Pendidikan bagi Anak Usia Dini dapat dilakukan dalam bentuk formal, non-formal dan informal. Setiap bentuk penyelenggaraan memiliki kekhasan tersendiri. Berikut ini akan dipaparkan bentuk penyelenggaraan pada jalur pendidikan formal, nonformal dan informal.

Penyelenggaraan pendidikan bagi anak usia dini pada jalur formal adalah Taman Kanak-kanak (TK) atau RA dan lembaga sejenis. Penyelenggraraan pendidikan bagi anak usia dini pada jalur nonformal diselenggarakan oleh masyarakat atas kebutuhan dari masyarakat sendiri, khususnya bagi anak-anak yang dengan keterbatasannya tidak terlayani di pendidikan formal (TK dan RA). Pendidikan dijalur informal ini dilakukan oleh keluarga atau lingkungan. Pendidikan informal bertujuan memberikan keyakinan agama, menanamkan nilai budaya, nilai moral, etika, dan kepribadian, estetika serta meningkatkan pengetahuan dan keterampilan peserta didik dalam rangka mencapai tujuan pendidikan nasional.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Yuliani, *Op.cit.* h. 84.

# 4) Konsep dan Aspek Pengembangan Anak Usia Dini Secara Terpadu

Terdapat 6 aspek perkembangan anak usia dini, yaitu personal, kesehatan emosional. sosialisasi. kesadaran komunikasi, kognisi dan keterampilan motorik sangat penting dan harus dipertimbangkan sebagai fungsi interaksi. dipandang Kreativitas tidak sebagai perkembangan tambahan, melainkan sebagai komponen yang integral dari lingkungan bermain yang kreatif. Pertumbuhan anak pada enam aspek perkembangan di bawah ini membentuk fokus sentral dan pengembangan kurikulum bermain pada anak usia dini.

## C. Insan Kamil: Tujuan dari Penciptaan Manusia

Berkaitan dengan upaya penanaman karakter, dalam perspektif Islam dapat disimak kisah tentang pengorbanan Nabi Ibrahim As. yang diperintahkan oleh Allah swt untuk menyembelih anaknya. Serta gambaran seorang anak yang dibentuk dan memiliki karakter yang agung yang terdapat pada diri Nabi Ismail As. dibawah asuhan keluarga yang merupakan *role model* bagi pengembangan pendidikan masa kini. Intisari kisah itu setidaknya dapat ditarik ke dalam dua hal yang dapat menjadi anutan yaitu:

## 1) Istiqamah, teguh pendirian, dan tidak takut ancaman

Ibrahim yang terlahir dari seorang Ayah, seorang pembuat patung, hidup dan dibesarkan dalam lingkungan para penyembah berhala, dengan mengemban amanah ajaran tauhid, beliau dengan lantang mendakwahkan amanahnya kepada sang ayah dan seluruh kaumnya. Sikap lantangnya itu telah membuatnya dibenci, dimusuhi, diusir bahkan sampai harus dibakar.

Ibrahim tak pernah mundur apalagi sampai harus menyerah, ia lebih rela dibenci oleh masyarakatnya asalkan tidak dibenci oleh Allah, ia rela dimusuhi mereka, asalkan tidak dimusuhi Allah, ia rela diusir dari kampungnya asalkan imannya tak terusir dari dirinya, ia rela seluruh tubuhnya dibakar, asalkan keyakinannya tak hangus ikut terbakar.

Semua kejadian yang telah menimpa dirinya tak membuatnya mundur dari mendakwahkan ajaran tauhid. Beliau tetap dengan lantang mempertanyakan kepada Ayahnya: "Apakah engkau jadikan berhala-berhala itu sebagai Tuhanmu. Sungguh aku melihat engkau dan kaummu berada dalam kesesatan yang nyata.". "Apakah kamu menyembah patung-patung yang kamu pahat, pada hal Allah-lah yang menciptakan kamu dan apa yang kamu perbuat itu?" (Al Syahffat: 95-96). Imannya tak layu diterjang waktu, tak lekang diterjang masa.

Menarik dikemukakan di sini sebagian dari dialog Nabi Ibrahim dengan kaumya pada waktu itu, terkait dengan penolakan beliau untuk menyembah dan menghambakan diri selain kepada Allah swt. Umatnya berkata: "Jika engkau tidak mau menyembah berhala atau patung, mengapa engkau tidak menyembah api?" Ibrahim menjawab: Bukankah api dapat dipadamkan oleh air? Kalau demikian mengapa engkau tidak menyembah air? Kata kaumnya. Dijawab oleh Ibrahim: bukankah awan yang mengandung dan membawa air itu lebih pantas? Kalau demikian, kata kaumnya, sembahlah awan. Ibrahim menjawab: angin yang menggiring awan itu lebih berkuasa. kalau begitu, mengapa engkau tidak menyembah angin? Dijawab oleh Ibrahim: manusia melalui nafasnya mampu menghembuskan dan menariknya kembali. Sikap Ibrahim tersebut memberi

kepada kita pelajaran berharga bahwa Istigamah. konsistensi iman merupakan kekuatan iman.

#### 2) Kesabaran dan ketabahan

Setelah bertahun-tahun lamanya beliau mengarungi bahtera rumah tangga, beliau tak juga dikarunia keturunan, tetapi putus asakah beliau berharap? Bosankah ibrahim berdo'a? tidak. Lidahnya tak putus-putusnya mengucapkan:

"Ya Allah! karuniakan kepadaku keturunan yang saleh"

Siang malam beliau terus berdoa, beliau yakin bahwa Allah tak akan menyia-nyiakan pengharapan seseorang yang dengan tulus memohon dan terus memohon, dan ... Allah pun mengabulkan doanya,

"Maka kami sampaikan berita gembira kepadanya tentang kehadiran anak yang sabar."

Setelah Ismail lahir, hari-harinya dilalui dengan penuh kegembiraan dan kebahagian, permata hati yang sekian lama beliau nantikan kini hadirlah sudah. Dan tak terasa Ismail pun semakin hari tumbuh semakin besar dengan segala kelebihan yang tampak dalam sikap dan perilaku kesehariannya.

Namun untung belum diraih, malang sulit ditolak, takdir tak bisa dihindari, anak yang sekian lama beliau nantikan kehadirannya kini diperintahkan untuk dikorbankan. Dunia serasa terbalik, mentari seakan tak bersinar lagi, gembira bertukar duka. Rasa hati ingin menolak, namun gejolak iman mengharuskan taat.

Dengan hati yang gundah Ibrahim menyampaikan mimpinya kepada anaknya bahwa ia harus mengorbankannya. "Wahai anakku! Sesungguhnya aku bermimpi bahwa aku menyembelihmu. Maka pikirkanlah!" dan sungguh sebuah jawaban yang menakjubkan keluar dari mulut seorang anak yang saleh menyatakan keridhan-Nya datang dari Allah swt. "Wahai ayahku, kerjakanlah apa yang diperintahkan kepadamu insya Allah kamu akan mendapatiku seperti orang-orang yang sabar."

Jawaban yang diberikannya itu, memperlihatkan jati diri Ismail as. sebagai putra yang halim (sebuah sosok yang berbasis pada keteguhan iman dan integritas pribadi yang berahlak terpuji. Dari dua basis itulah sikap keilmuannya ditumbuh kembangkan).

Kiranya perlu pula diketengahkan di sini bahwa keberhasilan Nabi Ibrahim melaksanakan perjuangan besar menyuruh manusia kepada aqidah tauhid, menegakkan kebenaran dan keadilan, terutama sekali kesuksesannya melaksanakan kurban sesuai perintah Allah swt, ternyata dibangun dari sebuah rumah tangga yang *sakinah*, yakni rumah tangga yang tetap tegar menghadapi tantangan hidup. Betapa pun beratnya karena iman dan taqwa senantiasa menjadi landasan, maka rumah tangga itu selalu diliputi ketenangan batin yang menjadikan pengendalinya dapat berpikir secara tenang dan jernih, meskipun dari segi materi boleh jadi belum terpenuhi secara sempurna.

Sosok rumah tangga Nabi Ibrahim as. Didukung oleh sosok istri yang salehah, yakni St. Hajar. Wujud dari kesalehannya terlihat dari ketegaran, ketekunan dan kesabarannya menghadapi dan mencari penyelesaian yang dihadapi tanpa mengenal putus asa. Kesabaran dan ketegaran yang tercermin dari tanggung jawabnya

mengasuh putranya Ismail pada suatu lembah yang tandus, ketika Nabi Ibrahim as, meninggalkannya sementara karena harus pergi berjuang menegakkan kebenaran dan keadilan. Dalam kesendiriaanya itu, St. Hajar sangat yakin akan kemahakuasaan Allah swt, tetapi keyakinannya itu tidak menjadikannya berpangku tangan, dengan hanya menunggu turunnya rezeki dari langit.

St. Hajar memulai usaha dan perjuangannya dari bukit Shafa yang berarti kesucian dan ketegaran, sebagai symbol bahwa untuk mencapai hidup bahagia dan sejahtera, harus dimotivasi oleh hati dan pikiran yang bersih serta ketegaran dalam berusaha. Perjuangan St. Hajar tersebut berakhir di Marwah, yang berarti ideal, sikap menghargai dan bermurah hati. Hal ini melambangkan bahwa usaha manusia secara sungguh-sungguh pada akhirnya akan membawa kepada kehidupan yang didambakan, melalui usaha dan anugrah Allah swt. seperti yang dialami Sitti Hajar yang berhasil menemukan sumur zamzam, yang sampai sekarang tetap menjadi sumber mata air yang dapat mensuplai kebutuhan air jutaan umat manusia di tengah padang pasir yang tandus.

Dalam kaitannya dengan korban vang pernah dicontohkan oleh Nabi Ibrahim as. Kemudian disyaratkan oleh Nabi Muhammad saw. Kiranya perlu direnungkan diperintahkan untuk menyembelih bahwa kalau kita binatang, maka seyogyanya dipahami bahwa yang di perintahkan untuk disembelih adalah sifa-sifat kebinatangan yang ada dalam diri manusia seperti rakus, ambisi yang tak terkendali, menindas, menyerang, tidak mengenal hukum dan sopan santun, tidak taat dan tunduk pada norma-norma adat dan agama yang seharusnya dijunjung tinggi dan disepakati bersama. Sifa-sifat yang demikian itulah yang dijadikan kurban dalam upaya mencapai *qurban* (kedekatan diri kepada Allah SWT).

Dalam kaitan ini Allah swt. berfirman dalam QS al-Hajj:37, yang terjemahnya;

"Daging-daging unta dan darahnya itu sekali-kali tidak dapat mencapai (keridhaan) Allah, tetapi ketakwaan dari kamulah yang dapat mencapainya. Demikianlah Allah Telah menundukkannya untuk kamu supaya kamu mengagungkan Allah terhadap hidayah-Nya kepada kamu. dan berilah kabar gembira kepada orang-orang yang berbuat baik."

Dengan demikian sebenarnya tidak ada kaitan antara darah dan daging binatang yang dikorbankan dengan kedekatan diri seseorang kepada Allah. Melainkan lebih ditentukan oleh kualitas iman dan takwa seseorang ketika dia melaksanakan perintah berkorban itu sebagai tanda ketaatan dan ketundukkannya kepada Allah swt. Kalupun ada kaitan yang dapat ditarik dari binatang korban itu dengan kedekatan kepada Allah, maka ia ditemukan antara lain dalam bentuk solidaritas untuk meringankan beban orang vang sangat membutuhkannya, membela menyantuni orang-orang yang lemah dan miskin, karena bukankah daging-daging binatang korban itu seharusnya diberikan kepada mereka yang butuh, lemah dan miskin. Allah swt berfirman dalam QS al-Hajj:28, yang terjemahnya;

"Maka makanlah sebahagian daripadanya dan (sebahagian lagi) berikanlah untuk dimakan orang-orang yang sengsara dan fakir."

Bukankah kita sering melihat pemandangan kesengsaraan dan kemiskinan di sekitar kita? kita melihat kesenjangan tetapi kadang kita tidak peduli, kadang kita melihat seorang anak telanjang dada menelusuri rumah-rumah si kaya, ia seret jari jemarinya pada pagar-pagar yang

tinggi milik si kaya, ia melihat anak si kaya di hari lebaran berbusana serba baru dan mewah sangat berbeda dari dirinya yang telanjang dada. dalam hatinya, si miskin berbisik, mengapa aku dilahirkan dalam kesengsaraan? mengapa aku tidak seperti dengan mereka? Lirih suara hati itu mestinya menyadarkan kita akan tangung jawab sosial yang harus kita tunaikan. Maka berkorban merupakan moment yang amat berharga untuk menguji kesalehan ritual dan kesalehan sosial kita.

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa kedekatan diri kepada Allah tidak akan mempunyai makna jika hanya asyik dengan dirinya sendiri beribadah kepada Allah tanpa menghiraukan orang-orang yang ada disekitarnya. Termasuk pula di sini kesalehan yang hanya terlihat ketika sedang beribadah dan duduk di atas tikar sembahyang.

Dalam salah satu riwayat, Allah telah menjanjikan kepada orang berkurban, maka setiap helai bulu dari hewan yang dikurban diberi pahal dengan 10 kebaikan dan diampuni 10 dosanya dan diangkat derajatnya 10 kali lebih tinggi ke tempat yang lebih baik.

Kedekatan diri kepada Allah dalam bentuk kesalehan ritual dan spiritual barulah akan bermakna jika teraplikasi dalam bentuk kesalehan sosial, karena sesungguhya dalam interaksi sosial inilah kekuatan iman dan takwa akan terlihat dan teruji secara terus-menerus. Karena itu implikasi kedekatan diri kepada Allah seharusnya melahirkan kepedulian sosial kepada sesama manusia dan lingkungan di mana seorang hamba berada. Rasulullah saw, bersabda:

"Orang yang terbaik (di antara kalian) adalah yang paling banyak memberikan manfaat bagi orang lain."

Dari kisah tersebut di atas, maka sesungguhnya upaya yang dilakukan untuk membentuk karakter anak berujung pada agar anak tersebut memiliki sifat yang diesbut dalam al-Qur'an sebagai sifat yang pang agung yaitu *Ihsan*.

Konsep *ihsan* dalam Islam dan orangnya disebut *muhsin* adalah orang yang digambarkan sebagai orang yang tidak hanya sekedar berbuat baik *an sich*, tetapi di dalam perbuatan baiknya itu juga memberi efek keindahan kepada apapun, baik terhadap manusia sendiri maupun terhadap makhluk lainnya. Orang yang memiliki sifat *ihsan* menyadari bahwa dirinya diciptakan oleh Tuhan dalam bentuk yang terbaik dan indah (*ahsanu taqwim*), dan karena itu iapun mempersembahkan amal yang baik dan indah kepada Penciptanya.

Orang yang ber-*ihsan* adalah orang yang dalam pikiran dan tindakannya mencerminkan keindahan. Ia berpikir tentang keindahan dengan selalu mengedepankan argumen yang terbaik dan memberi solusi untuk memperbaiki kehidupan, dan dalam tindakannya ia juga mempersembahkan sesuatu yang terindah melebihi dari apa yang diperbuat oleh kebanyakan orang.

Ihsan adalah manifestasi tentang kecintaan kepada Tuhan dan makhlukNya. Dalam Islam, Ihsan dimaknai sebagai bahwa engkau menyembah Tuhan seakan-akan engkau melihatNya, tetapi kalau engkau tidak dapat melihatNya, maka yakinilah bahwa Ia melihat keadaanmu.

Makna *ihsan* di atas secara implisit menggambarkan bahwa kalau engkau tidak dapat melihat Tuhan, maka ketika engkau melihat makhluk-makhluk, lihatlah ia dengan keyakinan bahwa dalam setiap makhluk dan benda itu ia mengandung unsur ketuhanan, karena yang menciptakan semua itu adalah Tuhan yang maha indah.

Dengan keyakinan itu, tidak ada sedikitpun ruang dalam diri seorang yang ber-*ihsan* untuk membenci, mengolok-olok, mencela, memusuhi, mendeskriditkan dan bahkan menghancurkan terhadap apa yang disaksikannya, karena ia meyakini bahwa semua itu adalah keindahan ciptaan Tuhan dan karena ia mengandung unsur ketuhanan di dalamnya.

Seorang yang ber-*ihsan* tidak pernah berpretensi untuk menghancurkan kemanusiaan melalui tindakan tercela, seperti korupsi, ataukah membunuh kelompok dan komunitas lain yang tidak sepaham dengannya, karena ia berkeyakinan bahwa semua itu adalah warna-warni keindahan Tuhan yang termanipestasi dalam ciptaanNya. Alangkah indahnya pelangi, ketika ia memancarkan warna-warni di tengah birunya langit.

#### DAFTAR ISI

- Abd. Hamid Yunus, *Dairatul Maa'rif II*, (Kairo: Asy-Syab, t.t.)
- Abdul Halim Mahmud, *Fikhul Mas'uliyah Fil Islam,* terj. Abdul Hayyie & Yuusf Wijaya (Jakarta:Gerna Insani Press, 1998),
- Abdur Rahman, Kompilasi Hukum Islam (Cet I; Jakarta Akademika Prassindo, 1992)
- Afif Muhammd, Islam, *Mazhab Masa depan* (Cet I; Bandung: Pustaka Hidaya, 1998).
- Ahmad Amin, *Etika (Ilmu Akhlak)* (Jakarta : Bulan Bintang, 1995),
- Ahmad Baso, *Plesetan Lokalitas : Politik Pribumisasi Islam.* (Depok : Desantara, 2002)
- Ahmad Mahmud Subhi, *Al-Falsafat al-Akhlaq Fil Fikril Islami* (KAiro : Ar al-Ma'rif, t.th),
- Ahmad Muhammad Syakir, *Tala'I al-Musnad Lil Imam Ahmad Bin Hambal (* Kairo : Turas al-Islami, t.th).,
- Akhmad Sudrajat, "*Konsep Pendidikan Karakter*", dalam Akmad Sudrajat.wordpress.com, 15 September 2010,
- Al-Ghazali, *Mengobati Penyakit Hati Membentuk Akhlak Mulia*, (Bandung: Kharisma, 1994,
- Anik Ghufron, "Integrasi Nilai-Nilai Karakter Bangsa pada Kegiatan Pembelajaran" dalam Cakrawala Pendidikan, (Yogyakarta, UNY, Mei 2010, Th. XXIX, Edisi Khusus Dies Natalis UNY),
- Anita Yus, "Pengembangan Karakter Melalui Hubungan Anak-Kakek-Nenek" dalam Arismantoro (Peny.), Tinjauan Berbagai Aspek Character Building (Tiara Wacana: Yogyakarta, 2008),
- Anwar Harjono, *Hukum Islam Keluasan dan Kedalaman* (Cet II; Jakarta : Bulan Bintang, 1987),
- Badur Rahman, *Kompilasi Hukum Islam (*Cet I; Jakarta: Akademika Prassindo, 1992),
- Corrie van der Ven, *Mentransformasikan Budaya*, dalam "*Transformasi Agama dan Budaya di Tengah-tengah*

- *Kekerasan Sosial",* Forlog : Jurnal Lintas, Edisi No. 1 2003.
- Departemen Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahannya* (Semarang: CV. Toha Putra, 2007),
- Franz Magins-Suseno, "Pendidikan Pekerti," dalam Pendidikan untuk Masyarakat Indonesia Baru, 70 Tahun Prof.DR.H.A. Tilaar, M.Sc.Ed., (Jakarta: PT. Grasindo, 2002),
- Gautama, *Perubahan Hukum di Indonesia* (Cet II; Bandung: Alumni, 1973),
- Hamka Haq, *Filsafat Ushul Fiqhi* (Ujungpandang: Yayasan al-Ahkam,1998),
- Hamzah Ya'qub, *Etika Islam (Suatu Pengantar)* (Cet VII; Bandung; CV. Dipenegoro, 1996.)
- Haryatmoko, *Etika Politk dan Kekuasaan,* (Jakarta : Kompas, 2003).
- Husin Al-Habsi, *Kamus Al-Kautshar*, (Surabaya: Assegaf, t.t.),. Ibnu Athir, *al-Nihayah* (Beirut : Dar al-Fikr, 1987),
- Ibnu Miskawih, *Menuju Kesempatan Akhlak,* (Bandung: Mizan, 1994, Cet. 2)
- Ibrahim Khusen, "memecahkan permasalahan hukum baru" dalam *Ijtihad dalam sorotan* editor Haidar Baqir & Syafiq (Cet Iv; Bandung: Mizan, 1996)
- Imam abi Abdillah Bukhari al-Ja'fari, shih Bukhari, Juz I (Cet I: Bairut Dar al-kitab al-ilmiyah 1992
- Imam al-Ghazali, Nasihat bagi penguasa terj. Ahmadil Thana & Ilyas Ismail (Cet I; Bandung Mizan, 1994)
- Ir.Soekarno, *Di Bawah Bendera Revolusi*, (Jakarta: Djilid I, 1959)
- Iskandar Usman, *Istihsan dan Pembaharuan Hukum Islam* (Cet I ; Jakarta : Grafindo Persada, 1994
- Ismail Mahmkud syah e*t. Al, Filsafat Hukum Islam* (cet : III Jakarta : Bumi Aksara, 1992
- Ismail Muhammad Syah, *Filsafat Ilmu Hukum* (cet. III; Jakarta: Bumi Aksara, 1992),
- J. Sudarminta, "Pendidikan dan Pembentukan Watak Yang Baik," dalam Pendidikan untuk Masyarakat Indonesia

- *Baru,* 70 Tahun Prof.DR.H.A.R. Tilaar, M.Sc.Ed, (Jakarta: PT. Grasindo, 2002), hlm. 456.
- J.D. Novak, *A. Theory of Education* (Ithaca: Cornell University Press, 1986)
- Jacques P. Thiroux, *Philosophy, Theory and Practice( New York: MacMillan publishing Co, 1985)*,
- Khurshid Ahmad, "Islam: sifat & Prinsip Dasar', dalam Islam: Sifat Prinsip Dasar & Jalan menuju kebenaran (Jakarta RajaGrafindo Persada, 1995)
- Luis Ma'luf, *Al-Munjid* (Beirut: al-Maktabah Al-Katulikiyah, t.t.),
- M. Sastrapratedja, "Pendidikan Nilai", dalam Pendidikan Nilai Memasuki Tahun 2000, (Jakarta: PT. Grasindo, 1993)
- M. Yatimin Abdullah, *Studi Akhlak dalam Perspektif al-Qur'an*, (Jakarta: Amzah, 2007),
- M.Amin Abdullah, *Pendidikan Agama Multikultural-Multireligius.* (Jakarta : Pusat Studi Agama dan Peradaban (PSAP) Muhammadiyah, 2005)
- Mr. Dr. L. J.Van Apeldoorn, *Pengantar Ilmu Hukum* (Cet. XIX; Jakarta: Pradnya Paramadina, 1982
- Muhammad abdul Qadir Ahmad Atha, *Makarimul Akhlaq* (cet I; Bairut Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1989
- Muhammad Ali As-Sayis, Tarikh Fikh al-islami, diterjemahkan Dedi Junaedi (Jakarta : Akademika Pressindo, 1996
- Muhammad Ali, *Teologi Pluralis-Multikultural : Menghargai Kemajemukan Menjalin Kebersamaan*. (Jakarta : Kompas, 2003)
- Muhammad imarah, *Islam wal Mustaqbal* (Cet II; Kairo ; Dar alRasyad
- Muhammad slaam Madkur, *Al-qadha Fil Islam* (kairo : Dar al-Nahdhah al-Arabiah, 1964
- Muhammad Yusuf Musa, Islam suatu kajian Komperhensif (cet I; Jakarta: Rajawali, 1998),
- Muslim Nurdin, et. al., Moral Islam dan Kognisi Islam, (Bandung: CV Alabeta,1993, Cet. Ke-1),

- Muslim, Sahih Muslim, Juz II (Bairut : Dar al-kitab al-Ilmiyah, t.th
- Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an (cet X; Bandung : Mizan, 1995),
- Sayyid Muhammad Bin Alawi al-Maliki, *Fikih Sport ; Menuju Sehat Jasmani dan Rohani* (Cet I; Sidogiri: Pustaka Sidogiri, 1432 H/2010 M.
- Soegarda Poerbakawatja, *Ensiklopedia Pendidikan*, (Jakarta: Gunung Agung, 1976.
- Soepardo, dkk., *Manusia dan Masyarakat Baru Indonesia* (Civics), (Djakarta: Dinas Penerbitan Balai Pustaka, 1962.
- Soerjono Soekanto & Mustafa Abdullah, *Sosiologi Hukum Dalam Masyarakat (*Cet I; Jakarta : Rajawali, 1980), h. 235.
- Subhi Mahmassani, *Filsafat Hukum Dalam Islam* terj. Ahmad Sudjono Cet II; Bandung : al-Ma'rif, 1981
- Syarkawi, *Pembentukan Kepribadian Anak. Peran Moral, Intelektual, Emosional, dan Sosial sebagai Wujud Integritas Membangun Jati Diri.* (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2006),
- T.O. ihroni, *Antropologi Dan Hukum* (Cet I; Jakarta : Yayasan Obor Indonesia, 1984,)
- Taufiq Abdullah, *Islam di Indonesia (*Jakarta: Tintamas, 1974)
- Tim Penyusun Pusat dan Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Depdikbud, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, (Jakarta: Balai Pustaka, 1994),
- Tim Penyusun Pusat dan Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Depdikbud, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, (Jakarta: Balai Pustaka, 1994)
- Wahid Munawar, "Peengembangan Model Pendidikan Afeksi Berorientasi Konsiderasi untuk Membangun Karakter Siswa yang Humanis di Sekolah Menengah Kejuruan", Makalah dalam Procedings of The 4<sup>th</sup> International Conference on Teacher Education; Join Conference UPI & UPSI (Bandung: UPI, 8-10 November 2010)

# Zahruddin AR dan Hasanuddin Sinaga, *Pengantar Studi Akhlak*, (Jakarta: Rajawali, 2004)

#### BIOGRAFI

**Dr. H. Wahyuddin, M.Hum**, lahir di Pamboang-Majene pada tanggal 31 Desember 1967. Anak pertama dari lima bersaudara dari pasangan alm. Abd. Roma Hamma Asa, BA dan Sitti Naisah. Tahun 1994 menikah dengan Hj. Yuspiani dan dikaruniai tiga orang putri dan satu orang putra yakni: Rifda Furqani W, Nur Rahma W, Dian Pratiwi W, dan Ahmad Arifullah W.

Menyelesaikan pendidikan pada SD Negeri No. 6 Balombong Kabupaten Majene pada tahun 1980, SMP/Mts Pesantren IMMIM Putra Tamalanrea Ujungpandang pada tahun 1983, SMA/MA Pesantren IMMIM Putra Tamalanrea Ujungpandang pada tahun 1986. Pada tahun 1991 menyelesaikan pendidikan Strata 1 (S1) Jurusan Tadris Bahasa Inggris Fakultas Tarbiyah Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Alauddin Makassar, Strata 2 (S2) Program Bahasa Inggris pada Universitas Hasanuddin (UNHAS) pada tahun 2000.

Tahun 1993 diangkat menjadi Pegawai Negeri Sipil (PNS) dengan tugas sebagai Dosen. Tahun 1993-2000 menjadi Dosen Fak. Syariah IAIN Alauddin di Ambon, dan tahun 2000-sampai sekarang diangkat menjadi Dosen pada Fak. Tarbiyah dan Keguruan UIN Alauddin Makassar, Tahun 2006-2010 diangkat menjadi Pembantu Dekan Bidang Kemahasiswaan pada Fakultas Sains dan Teknologi UIN Alauddin Makassar, Tahun 2010-2012 diangkat menjadi Kepala Biro Administrasi Umum UIN Alauddin Makassar, Tahun 2013 diangkat menjadi Staf Khusus Wakil Rektor II UIN Alauddin dan 2014 diangkat menjadi Staf Khusus Rektor UIN Alauddin Makassar. Selanjutnya Menduduki jabatan sebagai Wakil Rektor bidang Administrasi dan Keuangan periode Tahun 2019-2023.



Dr. H. Wahyuddin, M.Hum, lahir di Pamboang-Majene pada tanggal 31 Desember 1967. Anak pertama dari lima bersaudara dari pasangan alm. Abd. Roma Hamma Asa, BA dan Sitti Naisah. Tahun 1994 menikah dengan Hj. Yuspiani dan dikaruniai tiga orang putri dan satu orang putra yakni: Rifda Furqani W, Nur Rahma W, Dian Pratiwi W, dan Ahmad Arifullah W. Menyelesaikan pendidikan pada SD Negeri No. 6 Balombong Kabupaten Majene pada tahun 1980, SMP/Mts

Pesantren IMMIM Putra Tamalanrea Ujunapandang pada tahun 1983. SMA/MA Pesantren IMMIM Putra Tamalanrea Ujungpandang pada tahun 1986. Pada tahun 1991 menyelesaikan pendidikan Strata 1 (S1) Jurusan Tadris Bahasa Inggris Fakultas Tarbiyah Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Alauddin Makassar, Strata 2 (S2) Program Bahasa Inggris pada Universitas Hasanuddin (UNHAS) pada tahun 2000. Tahun 1993 dianakat menjadi Pegawai Negeri Sipil (PNS) dengan tugas sebagai Dosen. Tahun 1993-2000 menjadi Dosen Fak. Syariah IAIN Alauddin di Ambon, dan tahun 2000-sampai sekarang diangkat menjadi Dosen pada Fak. Tarbiyah dan Keguruan UIN Alauddin Makassar, Tahun 2006-2010 dianakat menjadi Pembantu Dekan Bidang Kemahasiswaan pada Fakultas Sains dan Teknologi UIN Alauddin Makassar, Tahun 2010-2012 diangkat menjadi Kepala Biro Administrasi Umum UIN Alauddin Makassar, Tahun 2013 diangkat menjadi Staf Khusus Wakil Rektor II UIN Alauddin dan 2014 dianakat menjadi Staf Khusus Rektor UIN Alauddin Makassar. Selanjutnya Menduduki jabatan sebagai Wakil Rektor bidang Administrasi dan Keuanaan periode Tahun 2019-2023.



Alauddin University Press Jl. H. M. Yasin Limpo No. 63 Romangpolong, Samata, Kabupaten Gowa

