Kamaluddin Abu Nawas

# PEMIKIRAN AL-SUYUTI

tentang

Urgensi Bahasa Arab dalam Menafsirkan Al-Qur'an



Dr. Kamaluddin Abunawas, M.Ag.

## PEMIKIRAN AL-SUYŪŢI TENTANG URGENSI BAHASA ARAB DALAM MENAFSIRKAN AL-QUR'AN

Penerbit

Pusaka Almaida

Perpustakaan Nasional: Katalog Dalam Terbitan (KDT)

#### Abunawas, Kamaluddin

Pemikiran Al-Suyuthi tentang Urgensi Bahasa Arab dalam Menafsirkan Al-Qur'an / Kamaluddin Abunawas - Makassar: Pusaka Almaida, 2022

iv, 254 hlm.; 21 cm ISBN 978-623-226-373-4

Hak cipta dilindungi Undang-Undang (baca Undang-Undang No. 6 tahun 1982)

Dilarang memperbanyak isi buku ini, baik sebagian maupun seluruhnya dalam bentuk apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Tata letak : Kilat Sudarto

Penerbit : Pusaka Almaida

2022

## DAFTAR ISI

| KATA PENGANTAR iii                                                                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| PERMASALAHAN - PERMASALAHAN KEBAHASAAN DI                                                                                                                                                           |
| DALAM ALQURAN MENURUT AL-SUYŪŢĪ 1                                                                                                                                                                   |
| A. Kosa Kata Ajam di dalam Alquran1                                                                                                                                                                 |
| B. Al-Musytarak al-Lafzī di dalam Alquran9                                                                                                                                                          |
| C. Al-Tarāduf dalam Alquran 25                                                                                                                                                                      |
| D. Al-Garīb fī al-Qur'ān 41                                                                                                                                                                         |
| E. Al-Ta'rīf dan al-Tankīr 46                                                                                                                                                                       |
| F. Al-Musykil wa al-Tanaqud fi al-Qur'an 59                                                                                                                                                         |
| G. Al-Taqdim wa al-Ta'khir72                                                                                                                                                                        |
| H. Al-Zawaid wa al-Nawaqis 82                                                                                                                                                                       |
| URGENSI PEMAHAMAN KEBAHASAAN DI DALAM MENAFSIRKAN AL-QUR'AN MENURUT AL-SUYŪṬĪ 97  A. Perlunya Memahami I'jāz Lugawi di dalam Menafsirkan Alquran 97  B. Aspek-aspek Kebahasaan di dalam Menafsirkan |
| Alguran 130                                                                                                                                                                                         |
| C. Ilmu-Ilmu Bahasa Yang Diperlukan Seorang                                                                                                                                                         |
| Mufassir 173                                                                                                                                                                                        |
| D. Peran dan Pengaruh al-Suyūṭī dalam Menafsirkan                                                                                                                                                   |
| Alquran 206                                                                                                                                                                                         |
| PENUTUP 217                                                                                                                                                                                         |
| A. Kesimpulan 217                                                                                                                                                                                   |
| B. Saran – Saran 223                                                                                                                                                                                |
| DAFTAR PUSTAKA 227                                                                                                                                                                                  |

A Secretary of the

the spilled to sent the little of

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

And the second section is a recommendation of the second section of the second section of the second second

Mary State State of the State o

manufacture of the state of the

the Lawrence

a specimen screening is



## PERMASALAHAN - PERMASALAHAN KEBAHASAAN DI DALAM ALQURAN MENURUT AL-SUYŪŢĪ

#### A. Kosa Kata Ajam di dalam Alguran

alah satu persoalan kebahasaan yang dikaji oleh al-Suyūṭī di dalam Alquran adalah persoalan kosa kata ajam, atau di dalam istilah ulum Alquran dikenal dengan al-mufradāt al-a'jamiyyaṭ fī al-Qur'ān. Kajian al-Suyūṭī tentang persoalan tersebut dibahas dalam beberapa karyanya, namun yang terlengkap ditemukan dalam al-Muhazzab fī mā Waqa'a fī al-Qur'ān min al-Mu'arrab.¹ Kemudian, persoalan tersebut diringkas dalam al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān.

Persoalan kosa kata ajam dalam Alquran, yang oleh sebagian ulama menolak hal tersebut, mendapat perhatian khusus, baik dari kalangan ahli bahasa maupun dari ulama ulum Alquran. Dari perdebatan-perdebatan yang ada dalam karya al-Suyūṭi yang disebut terakhir, disimpulkan bahwa betul ada kosa kata ajam dalam Alquran tetapi sangat terbatas dan tidak menyimpang dari peraturan dan kaidah bahasa Arab.

Melihat kelompok ulama di atas, al-Suyūṭī mencoba membagi mereka dalam dua kelompok besar, yaitu: al-munkirūn (ulama yang menolak) dan al-mujawwizūn (ulama yang menerima).

Kelompok pertama, yaitu kelompok yang menolak dan sama sekali tidak membenarkan adanya kosa kata ajam dalam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Karya al-Suyūtī tersebut selesai ditulis pada hari Jumat, 12 Zulhijjah 878 H. dan dicetak untuk pertama kalinya pada tahun 1391/1971 atas anjuran 'Abd Allah al-Jābūrī dari Maktabat al-Awqāf al-'Ammat di Irak.

Alquran. Kelompok ini dipelopori oleh al-Syāfi'i (w. 204/820). Mereka berpendapat bahwa kosa kata ajam dalam Alquran tidak mungkin ada karena hal tersebut telah disebutkan dengan jelas di dalam Alquran di berbagai tempat.<sup>2</sup> Sebagai contoh, mereka mengemukakan beberapa ayat Alquran di antaranya:

Terjemahnya:

(ialah) Alquran dalam bahasa Arab yang tidak ada kebengkokan (di dalamnya) supaya mereka bertakwa. (Q.S. al-Zumar, (39): 28).

Terjemahnya:

Dan jikalau Kami jadikan Alquran itu suatu bacaan dalam bahasa selain bahasa Arab tentulah mereka mengatakan: Mengapa tidak dijelaskan ayat-ayatnya, apakah [patui Alquran] dalam bahasa asing sedang rasul [adalah orang Arab]. (QS. Fussilat, (41): 44).

dan masih banyak lagi ayat-ayat lain yang senada.3

Apa yang dikemukakan oleh al-Syafi'i dan ulama-ulama yang lain<sup>4</sup> merupakan penolakan keras terhadap mereka yang berpendapat bahwa Alquran mengandung kosa kata ajam, karena hal tersebut sangat jelas diungkapkan di dalam Alquran.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lihat Jalāl al-Dīn 'Abd al-Raḥmān al-Suyūṭī (selanjutnya disebut sebagai al-Suyūṭī), al-Itqān fī 'Ulūm al-Quran, Jilid I, (Beirut: Dār al-Fikr, t.th), h. 136-137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lihat misalnya, QS. *Ṭāhā, 20: 113; S Fussilat, 41:3;S al-Syu'arā, 42:7; dan S. al-Zukhruf 43:3.* Lihat Muhammad Fuād'Abd al-Bāqī, *al-Mu'jam al-Mufahras li Alfāz Alquran al-Karīm,* cet III, (Kairo: Dār al-Hadīs, 1411/1991) h. 686.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ulama-ulama yang lain yang senada dengan al-Syafi'i tentang hal tersebut ialah Ibn Jarir, Abū 'Ubaidaṭ, Abū Bakr, dan Ibn Fāris. Lihat al-Suyūṭi, *op.cit.*, h. 136.

Oleh karena itu, ulama yang berpendapat bahwa Alquran mengandung kosa kata tajam adalah ulama yang membuat dusta terhadap Alquran.<sup>5</sup>

Pendapat serupa juga dikemukakan oleh Ibn Aws. Menurutnya, seandainya di dalam Alquran terdapat kosa kata yang bukan bahasa Arab, maka bangsa Arab akan ragu karena didatangkan bahasa yang mereka tidak tahu maksudnya.<sup>6</sup>

Pendapat yang agak moderat dikemukakan oleh sekelompok ulama. Mereka berpendapat bahwa 'Aribah yang juga merupakan bahasa Alquran, kosa katanya telah terlebih dahulu direvisi untuk disesuaikan dengan bahasa Arab fasih, karena bahasa Alquran hanya mengandung bahasa yang fasih yang mudah diucapkan terutama oleh orang Arab. Pendapat tersebut dipahami bahwa kelompok ulama ini mengakui adanya bahasa Alquran yang berasal dari bahasa 'Āribah.<sup>8</sup>

Kelompok kedua adalah kelompok yang berpendapat bahwa Alquran mengandung kosa kata ajam. Menurut mereka, kosa kata ajam dalam Alquran sebenarnya tidak bertentangan dengan bahasa Arab Alquran, yaitu nas-nasnya dan kaidah-kaidah bahasanya. Kelompok ini menambahkan bahwa firman Allah dalam surat *al-Zumar* tersebut betul menunjukkan bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lihat ibid., h. 137. Lihat pula al-Suyūṭi, Mu'tarak al-Aqrān fi I'jāz al-Quran, Jilid I, tahqiq: 'Ali Muhammad al-Bajāwi, (t.tp., Dār al-Fikr al-'Arabi, t.th), h. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lihat ibid. (al-Itqān). Lihat pula 'Abd al-'Al Sālim Mukarram, Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī wa Asaruhu tī al-Dirasāt al-Lugawiyyat, cet. I, (Beirut: Muassasat al-Risālat, 1409-/1989 h. 486.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lihat *ibid.* ('Abd al-'Al Salim Mukarram), h. 487.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lihat al-Suyūṭi loc.cit (al-Itqān).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Lihat 'Abd al-'Āl Sālim Mukarram , op. cit., h. 487-488.

Alquran itu adalah diturunkan dalam bahasa Arab. Akan tetapi, kosa kata-kosa kata yang mudah yang sebenarnya bukan berasal dari bahasa Arab tidak menyimpang dari peraturan dan kaidah bahasa Arab. Menurut penulis, pernyataan kelompok almujawwizun ini menunjukkan bahwa kosa kata ajam yang terdapat di dalam Alquran sebenarnya telah dilebur ke dalam bahasa Arab fasih yang awalnya berasal dari bahasa ajam.

Sedangkan pada QS. Fuṣṣilat, (41): 44 tersebut juga menunjukkan bahwa Alquran sebenarnya mengandung bahasa ajam. Pendapat kelompok kedua ini tentu saja ditolak oleh kelompok pertama. Menurut mereka, yaitu kelompok almunkirun, ayat tersebut tidak dapat dipahami demikian karena pemahaman seperti itu akan menimbulkan pertanyaan. Apakah pantas Alquran yang diturunkan di wilayah Arab bukan dengan bahasa setempat. Hal seperti itu tentu sangat tidak logis, karena Alquran yang diturunkan dalam bahasa Arab tersebut, mukhātab-nya adalah orang Arab.

Selain kedua dalil tersebut, golongan al-mujawwizun juga mengemukakan dalil lain bahwa adanya kesepakatan ulama naḥwu yang menganggap kata إبراهيم dan sebagainya adalah mamnu' min al-ṣarf karena al-ʻalamiyyaṭ dan al-ʻajamiyyaṭ. Sesuatu indikasi yang sangat jelas bahwa Alquran mengandung bahasa ajam. 12

<sup>10</sup> Lihat al-Suyūṭi, op.cit (al-Mu'tarak), h. 196

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Pembahasan tentang mamnū' min al-arf selengkapnya dapat dilihat dalam Mustafā al-Galāyani, Jami' al-Durūs al-Arabiyyat. Jilid II, cet XII, (Beirut: al-Maktabat al-'Aṣriyyat, 1984), h.218.

<sup>12</sup> Lihat al-Suyūṭī, op.cit. (al-Itqān), h, 136, lihat pula ibid.

Menurut al-Suyūṭi, seperti yang diungkapkan sebelumnya, bahwa Alquran mencakup semua bahasa ajam di mana Alquran diturunkan. Pendapat tersebut sesuai dengan pendapat Ibn Jarir, Sa'id bin Jubair, dan Wahb bin Munabbih (w. 114/732).

Al-Suyūṭī kembali menegaskan pendapatnya bahwa salah satu keistimewaan Alquran dari kitab suci yang lain yang telah diturunkan oleh Allah (al-kutub al-samāwiyyaṭ) adalah ia diturunkan dalam bahasa di mana Alquran tersebut diturunkan. Ini berarti bahw ia tidak diturunkan dalam bahasa lain. Dan Alquran mencakup semua jenis bahasa Arab, juga termasuk bahasa Romawi, Persia, dan Etopia (Habsyi). 14

Di samping dalil 'aqli yang dikemukakan oleh al-Suyūṭī tersebut, juga diperkuat dengan dalil naqli yang bersumber dari ayat Alquran, yang isi dan kandungannya sangat berkaitan dengan tugas kerasulan Nabi Muḥammad saw.

Ayat tersebut berbunyi:

Terjemahnya:

Kami tidak mengutus seorang rasul pun melainkan dengan bahasa kaumnya, supaya ia dapat memberi penjelasan dengan terang kepada mereka. Maka Allah menyesatkan siapa yang Dia kehendaki dan memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki. Dan Dia-lah Tuhan Yang Maha Kuasa lagi Maha Bijaksana. (QS. Ibrāhīm, (14): 4).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Lihat 'Abd al-'Āl Sālim Mukarram op.cit., h. 488-489.

<sup>14</sup> Lihat Ibid., h. 489.

Ayat tersebut menunjukkan bahwa Alquran mencakup semua bahasa di mana Alquran diturunkan.

Pendapat al-Suyūṭī juga sesuai dengan pendapat al-Juwainī (w. 478/1085). Menurutnya, Alquran mengandung bahasa ajam yang sudah diarabkan. Hanya saja, bahasa ajam tersebut telah melampau atau minimal menyamai kefasihan bahasa Arab. Bahasa ajam yang terdapat dalam Alquran tersebut, tidak dapat ditukar dengan bahasa Arab asli yang semakna sekalipun diusahakan oleh ahli balagah. Hal tersebut menunjukkan betapa tinggi nilai dan makna yang terkandung di dalam ungkapan ayat-ayat dimaksud.

Apa yang telah dikemukakan oleh penulis dengan jelas menunjukkan bahwa al-Suyūṭī termasuk kelompok yang menolak kosa kata ajam dalam Alquran, yaitu kosa kata ajam yang masih asli yang belum diarabkan, atau belum direvisi ke dalam bahasa Arab fasih. Atau dengan ungkapan lain bahwa kosa kata ajam tersebut telah dilebur ke dalam bahasa Arab sehingga menjadi sangat fasih menyamai bahasa Arab fuṣḥā bahkan tampaknya melebihinya.

Dari dua pendapat yang tampaknya bertolak belakang tersebut, satu menolak terdapatnya kosa kata ajam dalam Alquran dan satu yang menerimanya, Abū 'Ubaid al-Qāsim bin Sallām justru dapat menengahi kedua kelompok tersebut. Menurut Abū 'Ubaid bahwa kosa kata-kosa kata yang dianggap kosa kata ajam oleh kelompok kedua, memang betul berasal dari bahasa ajam, seperti yang diungkapkan oleh kebanyakan ahli fikih. Akan tetapi, karena peristiwanya terjadi di negeri Arab, maka ia dijadikan bahasa Arab. Dan pada saat Alquran

<sup>15</sup> Lihat Ibid., h. 489-490.

diturunkan, bahasa tersebut justru terekam di dalamnya karena sudah berasimilasi dengan bahasa Arab. Abū 'Ubaid menambahkan bahwa ulama yang berpendapat bahwa tidak ada kata ajam di dalam Alquran adalah benar, begitu pula ulama yang berpendapat sebaliknya bahwa ditemukan sejumlah kosa kata ajam di dalam Alquran juga benar. Alasannya menurut Abū 'Ubaid adalah mereka yang menganggap tidak ada kota kata ajam di dalam Alquran karena mereka menganggap bahwa bahasa ajam yang telah berasimilasi dengan bahasa Arab bukan bahasa ajam, tetapi bahasa Arab. Sedangkan pendapat kedua, justru berdasarkan pada sumber bahasa dimaksud yang berasal dari bahasa ajam. <sup>16</sup>

Menurut perhitungan al-Suyūṭī, jumlalı kosa kata ajam yang sudah diarabkan di dalam Alquran lebih dari 100 buah<sup>17</sup>, antara lain:

- a) أباريق (QS. al-Wāqiaṭ (56): 18) berarti cerek. Menurut al-Sa'ālabī (w.430/1038), kosa kata tersebut berasal dari bahasa Persia.
- b) الأراتك (QS. al-Khaf, (18): 31) berarti dipan-dipan. Menurut Ibn al-Jawzi (w.598/1201), kosa kata tersebut berasal dari bahasa Ḥabsyi.
- c) ישדע (QS: al-Kahf, (18): 31) berarti sutera tebal. Menurut Ibn Abi Ḥātim (w. 327 H) dari al-Daḥḥāk (w. 129/746), kosa kata tersebut berarti sutera tebal. Menurut Ibn Abi Ḥātim (w. 327 H) dari al-Daḥḥāk (w. 129/746), kosa kata tersebut

<sup>16</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cii., h. 138

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Ulama juga memperselisihkan jumlah kosa kata tersebut yang ada di dalam Alquran. Taj al-Din al-Subki misalnya hanya menyebut sebanyak 27 buah, sementara Abu al-Fadl mengidentifikasi sebanyak 24 kosa kata saja. Lihat *ibid.*, h. 141.

berarti *al-dībāj al-galīz* (sutera tebal) yang berasal dari bahasa ajam. <sup>18</sup>

d) أسفار (QS. *al-Jum'aţ* (62): 5) berarti kitab-kitab. Menurut al-Wāsiţī (w. 584 H). dalam *al-Irsyād* berasal dari bahasa Suryani. Sedangkan menurut al-Daḥḥāk berasal dari bahasa Nabṭiyyaṭ.

e) إصرى (QS. Āl 'Imrā, (3): 81) berarti perjanjian-Ku. Menurut Abū al-Qāsim al-Anṣārī (w. 511 H), kosa kata tersebut

berasal dari bahasa Nabtiyyat

f) أكواب (QS. al-Zukhruf, (43): 71; QS. al-Wāqi'aṭ (56): 18; QS. al-Insān (76): 15; dan QS. al-Gāsyiyaṭ (88): 14) berarti piala-piala. Menurut hikayat Ibn al-Jawzī, kosa kata tersebut berasal dari bahasa Nabṭiyyaṭ. Sedangkan menurut al-Daḥḥāk berasal dari bahasa Nabṭiyyaṭ yang berarti jirār (tempat minum).

g) اليم (QS. al-A'raf, (7): 136; QS. Tāhā, (20): 39, 78, dan 97; QS. al-Qaṣaṣ, (28): 7 dan 40; dan QS. al-Zariyat, (51): 40) berarti laut atau sungai. Menurut Ibn al-Jawzī bahwa kosa

kata tersebut berasal dari bahasa Ibrani.

in) أواه (QS. al-Tawbat, (9): 114; dan QS. Hūd, (11): 75) berarti yang lembut hatinya. Menurut 'Amr bin Syurāḥbil (w.104 H). kosa kata tersebut berarti al-rahīm (penyanyang, penghibur) berasal dari bahasa Habsyi. Sedangkan menurut al-Wāsitī, ia berarti al-du'ā (doa) dari bahasa 'Abriyyat. 19

Pendapat al-Suyūṭī di atas, menurut penulis, pada umumnya dapat diterima. Tetapi tidak berarti semuanya benar

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Lihat 'Abd al-'Al Salim Mukarram, op.cit., h. 496-497. Untuk melihat dengan selengkapnya pendapat ai-Suyūṭī tersebut, lihat ibid.,ih. 138-141.

<sup>19</sup>Lihat ibid.

dan dapat diterima tanpa keritik. Bahkan penulis umpamanya setelah mengidentifikasi kosa kata yang dianggap kosa kata ajam oleh al-Suyūṭī ternyata masih ditemukan perbedaan pendapat di kalangan para ahli bahasa Arab. Penyebabnya, menurut penulis adalah karena para ahli bahasa Arab berbeda pendapat dalam menentukan wilayah Arab yang sebenarnya. Dengan perbedaan penentuan wilayah Arab tersebut tentu akan berdampak pada penentuan kosa kata Arab. Dan ini, menurut penulis yang tidak jelas dalam pengidentifikasian yang dilakukan oleh al-Suyūṭī.

#### B. Al-Musytarak al-Lafzi di dalam Alquran

#### 1. Pengertiannya

Al-musytarak adalan bentuk isim maf'ūl dari fi'il isytaraka yasytariku isytirāk! اشترك يشترك اشترك اشترك المترك (bercampur-baur). (bercampur-baur). (bercampur-baur). Kata tersebut berasal dari syarika yasyraku syirk, syirkat, wa syarikat وشركة وشركة وشركة وشركة وشركة وشركة لكن لكل المناب yang berarti كان لكل المناب المناب (tiap-tiap dari keduanya merupakan bagian darinya [yang satu], maka tiap-tiap dari keduanya merupakan sekutu terhadap yang lain). Al-musytarak juga dapat berarti:

Ahmad al-'Ayid dkk., al-Mu'jam al-'Arabī al-Asāsī, (Tunisia: Larousse, 1989), h.684, <sup>20</sup> Ibid., h. 683-684.

<sup>21</sup> Ibid., h. 683-684.

تسترك فيه معان كثيرة 22

Artinya:

"Banyak arti yang bersekutu di dalamnya"

Pengertian tersebut lebih sempit daripada pengertian yang dikemukakan oleh 'Abd al-Wahid Wafi. Menurutnya, almusytarak atau al-isytirak ialah:

أن تكون للكلمة الواحدة عدة معان تطلق على كل منها الحقيقة 23

Artinva:

"Satu kata yang mempunyai banyak arti yang kesemuanya menunjukkan arti hakikat:.

Pengertian yang hampir senada dikemukakan oleh Jamil Salība, yaitu:

اللفظ الواحد الذي يطلق على أشيآء مختلفة بالحد والحقيقة إطلاقا متساو با <sup>24</sup>

Artinya:

"Satu lafal yang mempunyai beberapa arti yang bermacammacam dengan satu batasan dan hakikat dengan pengertian yang sama'

Dia juga menambahkan bahwa al-musytarak dalam bahasa Perancis berarti homonyme, sedang dalam bahasa

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Louis Ma'luf, al-Muniid fi al-Lugat, cet.XXVII, (Beirut: Dar al-Masyrik, 1986), h. 384-385.

<sup>23 &#</sup>x27;Abd al-Wahid Wafi, Fiqh al-Lugat, cet.V, (t.tp., Lajna al-Bayan al-'Arabi, 1381/1962), h. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Jamil Salibā, al-Mu jam al-Falsafaf, Jilid II, (Beirut; Libanon: Dar al-Kutub al-Banani dan Maktabat al-Madrasa, 1982) h. 376.

Inggris *homonym*,<sup>25</sup> Kedua istilah tersebut yang juga menjadi istilah Indonesia, yaitu homonim.

Dari beberapa defenisi istilah di atas, semuanya menunjukkan bahwa *al-musyatarak* adalah satu kata yang memiliki arti lebih dari satu, dan arti-arti yang dimaksud bukan arti *majāzī* (majas), tetapi pengertian yang sebenarnya.

Karya al-Suyūtī yang membahas al-musytarak secara lengkap adalah Mu'tarak al-Aqrān fī I'jāz al-Qur'ān. Kitab tersebut telah di taḥqīq oleh 'Alī Muḥammad al-Bajāwī. Di dalam kitab tersebut, al-musytarak al-latīzī merupakan salah satubagian pembahasannya. Menurut al-Suyūtī, al-musytarak al-latīzī ialah;

Artinya:

Satu kata terdiri sampai kurang lebih duapuluh bentuk dan hal itu tidak didapatkan dalam bahasa manusia.

Untuk lebih jelasnya, penulis mengemukakan kata al-khāll / الخال sebagai contoh yang mempunyai pengertian lebih dari satu. Kata tersebut dapat berarti: أخي الأم (saudara laki-laki ibu), أخي الأم (tahi lalat di muka), السحاب (awan) الشامة في الرحم (unta gemuk), dan lain-lain. Begitu pula kata al-insān الإنسان/ yang dapat berarti: بنى آدم (anak cucu Adam), ناظر العين (mata pedagang) السهم (ujung jari-jari), السيف (mata pedagang)) الأنملة (السهم المسلمة المسلم

<sup>25</sup> Ibid

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Al-Suyūṭi, Mu'tarak al-Aqrān fi I jāz al-Qur'ān, Jilid I, taḥqiq: 'Āli Muhammad al-Bajāwi, (Kairo: Dār al-Fikr al-Arabi, t.th) h, 514

(panah), الأرض التي لم تزرع (tanah yang tidak dapat ditempati bercocok tanam), dan sebagainya. Begitu pula kata al-ard / yang bukan hanya merupakan lawan dari al-sama' (langit), tetapi berarti: الرعدة (gigil demam/parkinsen), النفضة (guntur), الزكام (penyakit selesma), dan lain-lain).27

#### 2. Perselisihan Ulama Seputar al-Musytarak

Seperti halnya pada pembahasan sebelumnya, pada pembahasan al-musytarak al-Lafzi juga diperselisihkan oleh para peneliti dan para ahli bahasa tentang ada dan tidak adanya kata-kata yang musytarak di dalam bahasa Arab yang tentunya juga di dalam Alquran.

Sekelompok ulama tetap menerima bahwa ditemukan almusytarak al-lafzi di dalam bahasa Arab. Menurut kelompok ulama ini al-musytarak yang dimaksud hanya mempunyai satu makna hakikat sedangkan yang lainnya hanya makna majas atau bukan arti hakikat. 28 Pendapat tersebut dipelopori oleh Ibn Dustuwaih.

Pendapat lain menyebutkan bahwa dalam bahasa Arab banyak sekali kosa kata musytarak. Pendapat tersebut didukung oleh al-Asmu'i (w. 212/828), al-Khalil (w. 169/786), Sibawaihi (w.180/796), 'Ubaidat (w.208/823), Abū Zaid al-Anṣārī (w.216/ 831), Ibn Mas'adat (w.65/686), al-Sa'ālabī, al-Mubarrad (w.284/898), dan al-Suyūtī.<sup>29</sup> Ulama-ulama tersebut pada

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Lihat 'Ali 'Abd al-Wahid Wafi, op.cit., h. 189.

<sup>28</sup> Lihat al-Suvuti, al-Muzhir fi 'Ulum al-Lugat wa Anwa'iha, Jilid I, tahqiq Muhammad Ahmad Jadi al- Nawla Bek dkk., (Mesir: Dar Ihya' al-Kutub al-'Arabiyyat, t. th), h. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Lihat 'Ali 'Abd al-Wahid Wafi, op.cit., h. 183-184.

umumnya mempunyai karya khusus yang membahas tentang almusytarak al-lafzi, atau minimal karya kebahasaan yang di dalamnya membahas tentang hal tersebut dalam bahasa Arab atau dalam Alquran.

Kedua pendapat di atas yang tampaknya tidak terlalu berbeda, masing-masing tokohnya telah melakukan penelitian dalam rangka memperkuat pendapat mereka. Yang disayangkan adalah adanya sekelompok kecil ulama bahasa yang berusaha menolak adanya al-musytarak al-lafzī dalam bahasa Arab yang juga tentunya dalam Alquran.

Khusus kelompok yang mendukung adanya al-musytarak al-lafzī dalam bahasa Arab sering mengalami kekeliruan. Kekeliruan dimaksud adalah karena mereka memasuki arti majāzī dalam kelompok al-musytarak al-lafzī, sedangkan hal tersebut hanya berlaku pada arti halikat (arti yang sebenarnya). Sebagai contoh, kata al-hilāl الملال yang berarti bulan sabit. Kata tersebut terkadang diartikan hilāl al-ṣaid / الملال العبد (sabit untuk menangkap burung), hilāl al-na'l / الملال النعل العبد (yang berwarna putih di ujung kuku). (yang berwarna putih di ujung kuku). Pengertian-pengertian tersebut tidak termasuk dalam kelompok-musytarak al-lafzī karena ketiga pengertian hakikat.

Seperti yang telah disebutkan di atas bahwa al-Suyūṭī adalah salah seorang ulama bahasa yang mendukung adanya almusytarak al-lafz̄i dalam bahasa Arab. Pendapat al-Suyūṭī tersebut tentu juga berpengaruh kepada kajiannya terhadap Alquran. Untuk memperkuat pendapat tersebut, dia menulis

<sup>30</sup> Lihat ibid., h. 184.

14

secara lengkap persoalan tersebut di dalam Mu'tarak al-Aqran fi Ijaz Alquran.

#### 3. Ayat-Ayat yang Dianggap al-Musytarak

Dalam al-Mu'tarak, al-Suyūţī mengemukakan cukup banyak contoh berupa bukti al-musytarak al-lafzī yang terdapat dalam Alquran. Al-Suyuţī juga meringkas pembahasan tersebut dalam al-Itqān. untuk lebih jelasnya, penulis akan mengemukakan beberapa contoh al-musytarak al-lafzī menurut versi al-Suyūţī di dalam kitab al-Mu'tarak seperti berikut:

a. رب, mempunyai empat arti, yaitu: السيد (Tuhan), المسيد (tuan), المسلح للأمر (pemilik sesuatu), dan المصلح للأمر (kemaslahatan suatu hal). Keempat pengertian tersebut sesuai dengan firman Allah:

الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

Terjemahnya: "Segala puji bagi Allah tuhan seru sekalian alam" (QS. al-Fatihat (1): 2).

- b. ظلم , di dalam Alquran mempunyai tiga pengertian: الكفر (kekafiran), ظلم الناس (dosa-dosa), dan ظلم الناس (menganiaya manusia).<sup>31</sup>
- c. الهدى, mempunyai 17 pengertian, 32 di antaranya: 1) الثبات (tetap), contoh:

اهدِنَا الصِّرَاطَ المُستَقيمَ

<sup>31</sup> Al-Suyūṭī, op.cit. (al-Mu'tarak), Jilid II, h. 112.

<sup>32</sup> Ibid., h. 157.

Terjemahnya:

"Tunjukilah kami jalan yang lurus" (QS. al-Fatiḥaṭ (1): 6)

2) البيان (penjelasan), contoh:

Terjemahnya:

"Mereka itulah yang tetap mendapat petunjuk dari Tuhan mereka, dan merekalah orang-orang yang beruntung" (QS. al-Baqaraḥ (2): 5).

3) الدين (Agama), contoh:

Terjemahnya:

"... Katakanlah: Sesungguhnya agama [yang harus diikuti] ialah agama Allah ..." (QS. Al 'Imran, (3): 73).

4) الإيمان (iman), contoh:

Terjemahnya:

"Dan Allah akan menambah iman kepada mereka yang telah mendapat iman ..." (QS. Maryam, (19): 76).

5) الدعاء (doa), contoh:

Terjemahnya:

"... Sesungguhnya kamu hanyalah seorang pemberi peringatan; dan bagi tiap-tiap kaum ada orang yang selalu berdoa" (QS. Ra'd, (13): 7).

 Artinya: "...Kemudian jika datang rasul-Ku/kitab-Ku kepadamu, maka barangsiapa yang mengikuti rasul-Ku/kitab-Ku, niscaya tidak ada kekhawatiran atas mereka dan tidak [pula] mereka bersedih hati" (QS. al-Baqaraṭ (2): 38).

7) المعرفة (pengetahuan), contoh:

وَعَلامَاتٍ وَبِالنَّحْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ

Artinya: "Dan [Dia ciptakan] tanda-tanda [penunjuk jalan], dan dengan bintang-bintang itulah mereka mendapat pengetahuan" (QS. al-Nahl, (16): 16).

8) النبي صهم (Nabi saw), contoh:

إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ في الْكَتَابِ ...

Artinya: "Sesungguhnya orang-cang yang menyembunyikan apa yang telah Kami turunkan berupa keterangan-keterangan dan Nabi saw. setelah Kami menerang-kannya kepada manusia dalam al-Kitab....." (QS. al-Baqarat (2): 159).

9) القرآن (Alquran), contoh:

... إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الطَّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاءِهُم مِّن رَّبِّهِمُ الْهُدَى

Artinya: "... Mereka tidak lain hanyalah mengikuti sangkaansangkaan, dan apa yang diingini oleh hawa nafsu mereka, dan sesungguhnya telah datang Alquran kepada mereka dari Tuhan mereka (QS. al-Najm, (53): 23).

10) التوراة (kitab Taurat), contoh:

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَى وَأُوْرَثْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ

Artinya: "Dan sesungguhnya telah Kami berikan Kitab taurat kepada Nabi Musa dan Kami wariskan taurat kepada Bani Israil" (QS. Gāfir, (40): 53).

(hujjah), contoh: الحجة

- Artinya: "...lalu heran terdiamlah orang kafir itu, dan Allah tidak memberi hujjah kepada orang-orang yang zalim" (QS. al-Baqarat (2): 258).
- d. الصلاة mempunyai arti lebih dari satu, 33 yaitu antara lain:
  - 1) اصلوات الخمس (salat lima waktu), contoh:

Artinya: "Mereka yang beriman kepada yang gaib, yang mendirikan salat lima waktu dan menafkahkan sebagian rezki yang Kami anugrahkan kepada mereka" (QS. al-Baqarat (2): 3).

2) صلاة العصر (salat Asar), contoh:

- Artinya: "....jika kamu dalam perjalanan di muka bumi lalu kamu ditimpa bahaya kematian. Kalau tahan kedua saksi itu sesudah salat Asar ..." (QS. al-Maidat (5): 106).
- 3) صلاة الجنازة (salat janazah), contoh:

Artinya: "Dan janganlah kamu sekali-kali menyembahyang kan jenazah seorang yang mati di antara mereka dan jangaanlah kamu berdiri [mendoakan] di kuburnya ..." (QS. al-Tawbaṭ (9): 84).

4) الدعاء (doa) contoh

... وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاَتَكَ سَكَنَّ لَّهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ

Artinya: "...dan berdoalah untuk mereka. Sesungguhnya doa kamu itu [menjadi] ketentraman jiwa bagi mereka. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui' (QS. al-Tawbaṭ (9): 103).

5) الدين (agama), contoh:

قَالُواْ يَا شُعَيْبُ أَصَلاَتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا...

Artinya: "Mereka berkata: Hai Syu'aib apakah agamanu yang menyuruh kamu agar kami meninggalkan apa yang disembah oleh bapak-bapak kami..." (QS. Hūd, (11): 87).

(rahmat), contoh: الرحمة

إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْليماً

Artinya: "Sesungguhnya Allah dan malaikat-malaikat-Nya memberi rahmat untuk Nabi. Hai orang-orang yang beriman beri rahmatlah kepadanya dan ucapkanlah salam penghormatan kepadanya" (QS. al-Ahzab, (33): 56)

g. مواضع الصلاة (tempat salat), contoh:
 يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقْرَبُواْ الصَّلاَةَ وَأَنتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُواْ مَا
 تَقُولُونَ ...

Artinya: "Hai orang-orang yang beriman: Janganlah kamu mendekati tempat salat sedang kamu dalam keadaan mabuk, sehingga kamu mengerti apa yang kamu ucapkan ......" (QS.al-Nisa', (4): 43).

e. الرحمة (rahmat) juga mempunyai beberapa arti, 34 antara lain:

1) الإسلام (Islam), contoh:

Artinya: "...Dan Allah menentukan siapa yang dikehendaki-Nya untuk Islam, dan Allah mempunyai karunia yang besar "(QS. al-Baqarat (2): 105).

2) الإعان (iman), contoh:

Artinya: "Nuh berkata: Hai kaumku, bagaimana pikiranmu jika aku mempunyai bukti yang nyata dari Tuhanku, dan diberinya aku iman dari sisi-Nya..." (QS. Hūd, (11): 28).

3) الجنة (syurga), contoh:

Artinya: "Adapun orang-orang yang putih berseri mukanya, maka mereka berada dalam syurga Allah, mereka kekal di dalmnya" QS. Al 'Imran, 3:107.

4) الطر (hujan), contoh:

Artinya: Dan Dialah yang meniupkan angin sebagai pembawa berita gembira sebelum kedatangan hujan-Nya... (QS. al-A'raf, (7): 57).

<sup>34</sup> Ibid, 'Abd al-'Al Salim Mukarram, op.cit., h. 503-504.

5) النعمة (nikmat), contoh: اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَا مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ أَبَداً وَلَكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّي مَن يَشَاءُ ...

Artinya: "Sekiranya tidaklah karena karunia Allah dan nikmat-Nya kepada kamu sekalian, niscaya tidak seorangpun dari kamu bersih selama-lamanya, tetapi Allah membersihkan siapa yang dikehendaki-Nya" (QS. al-Nūr, (24): 21).

6) النبوة (kenabian), contoh:

أَمْ عِندَهُمْ خَزَائِنُ رَحْمَةِ رَبُّكَ الْعَزِيزِ الْوَهَّابِ

Artinya: Atau apakah mereka itu mempunyai perbendaharaan kenabian Tuhanmu Yang Maha Perkasa lagi Maha Pemberi (QS. Sād, (38): 9).

7) القرآن (Alquran), contoh: قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمًّا يَحْمَعُونَ

Artinya: "Katakanlah Dengan karunia Allah dan Alquran-Nya, hendakiah dengan itu mereka bergembira. Dialah lebih baik dari apa yang mereka kumpulkan "(QS. Yūnus, (10): 58).

8) الرزق (rezki), contoh:

قُل لَّوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآئِنَ رَحْمَةِ رَبِّي إِذًا لَّأَمْسَكُتُمْ خَشْيَةَ الإِنفَّاقِ ...

Artinya: "Katakanlah: kalau sekiranya kamu menguasai perbendaharaan-perbendaharaan rezki Tuhanku, niscaya perbendaharaan itu kamu tahan karena takut membelanjakannya...(QS, al-Isra', (17): 100).

9) العافية (schat), contoh:

... أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ ...

Artinya: "... atau Allah hendak memberi kesehatan kepadaku, apakah mereka dapat, menahan tahmat-Nya ...(QS. al-Zumar, (39): 38).

10) المودة (kasih sayang), contoh:

Artinya: "...dan Kami jadikan dalam hati orang-orang yang mengikutinya rasa santun dan kasih sayang..." (QS. al-Ḥadid (57): 27).

(ampunan), contoh: المغفرة

Artinya: "Katakanlah: Kepunyaan siapakah yang ada di langit dan di bumi. Katakanlah: Kepunyaan Allah. Dia telah menetapkan atas dirinya ampunan..." (QS. al-An'am, (6): 12).

f. القضآء juga mempunyai beberapa arti,35 di antaranya:

1) الفراغ (selesai), contoh:

Artinya: "Jika kamu sekalian telah menyelesaikan ibadah hajimu, maka berzikirlah [dengan menyebut] Allah ...." (QS. al-Baqaraṭ (2): 200).

2) الأمر (perintah), contoh:

Artinya: "Dan berilah mereka peringatan tentang hari penyelesaian, ketika segala perkara telah diperintah-

Jbid (al-Suyūṭi); Yaḥya bin Sallam, Tasarii: Tafsir al-Qui an mimma Isytabahat Asmauhū wa Tasarrafat Ma'anihi, taḥqiq: Hind Syalabi, (Tunisia: al-Syirkaṭ al-Tunisiyyaṭ li al-Tawzi', t.th), h. 110.

kan. Dan mereka dalam kelalajan dan mereka tidak [pula] beriman" (QS. Maryam, (19): 39.

3) الأجل (ajal), contoh:

Artinya: "...maka di antara mereka ada yang sampai ajal dan di antara mereka ada [pula] yang menunggu-nunggu ....."(QS. al-Ahzab, (33): 23).

4) الفصل (memisahkan ), contoh:

Artinya: "...tentu telah dipisahkan urusan yang ada antara aku dan kamu ..." (QS. al-An'am, (6): 58).

(selesai), contoh:

Artinya: "... Sekiranya kamu mengadakan persetujuan, pastilah kamu tidak sependapat dalam menentukan hari pertempuran itu, akan tetapi [Allah mempertemukan dua pasukan itu] agar Allah menyelesaikan suatu urusan yang mesti dilaksanakan ..." (QS. al-Anfal, (8): 42).

6) الوجوب (kewajiban), contoh:

Artinya: "Dan difirmankan : Hai bumi, telanlah airmu, dan hai langit berhentilah, dan airpun disurutkan, dan perintahpun diwajibkan ....(QS. Hūd, (11): 44).

7) الإبرام (menguatkan), contoh: الإبرام (أيعْنِي عَنْهُم مِّنَ اللَّهِ مِن شَيْءٍ إِلاَّ حَاجَةً فِي نَفْسِ ... مَّا كَانَ يُغْنِي عَنْهُم مِّنَ اللَّهِ مِن شَيْءٍ إِلاَّ حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَاهَا ...

Artinya: "...maka tiadalah melepaskan mereka sedikitpun dari takdir Allah, akan tetapi itu hanya suatu keinginan pada diri Ya'qūb yang telah dikuatkannya ...." (QS. Yūsuf, (12): 68).

8) الأعلام (tanda), contoh:

وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الأَرْضِ مَرَّتَيْنِ ...

Artinya: "Dan telah Kami beri tanda kepada Bani Israil dalam kitab iiu: Sesungguhnya kamu akan membuat kerusakan dua kali....." (QS. al-Isrā', (17): 4).

9) الوصية (wasiat), contoh:

وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ...

Artinya: "Dan Tuhanmu telah mewasiatkan supaya kamu jangan menyembah selain Dia dan berbuat baiklah kepada kedua orang tuamu...." (QS. al-Isrā', (17): 23).

10) الموت (kematian), contoh:

... فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ...

Artinya: "...lalu Musa meninjaunya, dan musuhnya itu mati. Musa berkata: Ini adalah perbuatan syaitan..." (QS. al-Qaṣaṣ, (28): 15).

(ciptakan), contoh: الخلق

فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ...

Artinya: "Maka Dia menjadikannya tujuh langit dalam dua masa..." (QS. Fussilat, (41): 12),

(melakukan) contoh:

كَلاَّ لَمَّا يَقْض مَا أَمَرَهُ

Artinya: "Sekali-kali jangan, manusia itu belum melaksanakan apa yang diperintahkan Allah kepadanya" (QS. 'Abasa, (80): 23).

(janji), contoh:

وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الأَمْرُ ...

Artinya:"Dan tidaklah kamu berada di sisi sebelah barat ketika Kami menjanjikan perintah kepada Musa ..."(QS. al-Qasas (28): 44).

Menurut penulis, al-musytarak di dalam bahasa Arab dan tentu di dalam Alquran jelas ditemukan dengan bukti-bukti yang telah dikemukakan. Hanya saja, penulis melihat inkonsistensi al-Suyūţī dalam menetapkan kosa kata yang dianggap homonim atau al-musytarak. Karena seperti yang dijelaskan sebelumnya bahwa homonim itu berasal dari makna hakikat, bukan dari makna majas, apalagi kalau kata yang dianggap musytarak tersebut justru hanya berfungsi sebagai bayan (penjelasan). Menurut analisis penulis, hal tersebut justru terlihat dalam identifikasi al-Suyūti terhadap kosa kata almusytarak. Sebagai contoh, al-Suyūtī menganggap al-maslah li al-amr sebagai homonim dari kata rabb, zulm al-nas sebagai homonim dari kata zulm itu sendiri. Menurut penulis, kedua kata tersebut sama sekali tidak mempunyai makna yang sama, bahkan terkesan sebagai bayan atau penjelasan dari kata yang dimaksud.

#### C. Al-Taraduf dalam Alquran

### 1. Pengertiannya dan Pandangan Ulama Tentang al-Taraduf

Al-tarāduf adalah bentuk masdar dari kata kerja tarādafa yatarādafu tarāduf / تَرَادُفُ يَتَرَادُفُ تَرَادُفُ وَادُفُ وَادُفُ وَادُفُ وَادُفُ وَادُفُ وَادُفُ وَادُفُ وَادُفُ وَادُفُ السلامة yang berarti: 1) tatāba'a / تَتَابَع (dua orang saling mengikuti), 2) taṭābaqa atau tasyābaha, contoh: ترادف اللفظان (kedua lafal itu serupa), dan 3) tabādala ترادف (kedua musafir itu saling tukar-menukar). Dari ketiga pengertian bahasa tersebut, pengertian kedua tampaknya yang lebih sesuai dengan maksud al-tarāduf oleh para ahli bahasa.

Dari segi istilah, defenisi al-taraduf atau dalam istilah Indonesia disebut sinonim ditemukan sejumlah versi ahli bahasa, tetapi defenisi-defenisi dimaksud maksudnya sama, yaitu kata-kata yang memiliki arti yang sama atau serupa. Di antara defenisi istilah yang ditemukan oleh peneliti, dapat dikemukakan sebagai berikut:

a. Menurut Fakhr al-Din seperti yang dikutip oleh al-Suyūţī:

Artinya: "Beberapa lafal/kata yang menunjukkan pada satu hal dengan satu ungkapan".

b. Menurut Ahmad al-'Ayid dkk.

Artinya: "Kesesuaian dua lafal/kata atau kemiripan dari segi arti".

<sup>36</sup> Ahmad al-'Ayid, op.cit., h. 516.

<sup>37</sup> Al-Suyūţī, op.cit., h. 402.

<sup>38</sup> Ahmad al-'Ayid, op.cit., h. 516

#### c. Menurut Ibrahim Madkur:

أن تخلف الألفاظ وتتحد في المعني 39

Artinya: "Lafal-lafal yang berbeda tetapi maknanya satu".

Dari tiga defenisi terminologis di atas, yang paling tepat menurut penulis adalah defenisi yang dikemukakan oleh Fakhr al-Din (606 H) seperti yang dikutip oleh al-Suyūti. Defenisi tersebut bukan hanya memasukkan kata-kata yang mempunyai kemiripan tetapi juga kata-kata yang persis sama maknanya sebagai al-taraduf atau sinonim.

Pada pembahasan tentang al-musytarak al-lafzi sebelumnya kita lihat perselisihan pendapat di antara para ahli bahasa, karena ada yang berpendapat bahwa al-musytarak terdapat di dalam bahasa Arab ada juga yang berpendapat sebaliknya. Pada pembahasan ini, para ahli bahasa dan ulama Alquran juga dalam menerima atau menolak al-taraduf di dalam bahasa Arab dan Alquran.

Ibn Faris<sup>40</sup> dan beberapa ahli bahasa yang lain tidak mengakui adanya al-taraduf dalam bahasa Arab yang tentunya dalam Alquran. Menurut Ibn Faris dan kawan-kawan, apa yang dianggap sebagai al-taraduf dalam bahasa Arab sebenarnya bukan al-tarāduf tetapi hanya sebagai penjelasan tentang sifat sesuatu. Menurut golongan ini, al-insan dan al-basyr bukan

<sup>39</sup> Lihat Ibrahim Madkur, al-Mu'jam al-Wasit, Jilid I,cet.III, (Mesir: Majma'al-Lugat al-'Arabiyyat t. th )h. 351.

<sup>40</sup> Ibn Faris adalah Abu al-Husain Ahmad bin Faris seorang ahli bahasa yang beraliran Kufah. Dia meninggal pada tahun 1004 M. Menurut al-Suyūtī karya Ibn Faris yang membahas tentang hal tersebut berjudul Fiqh al-Lugat wa al-'Arabiyyat wa Sunan al-'Arab wa Kalamuha yang tersebut disalin dari gurunya Abu al-'Abbas Sa'lab. Lihat al-Suyūti, op.cit. (al-Muzhir) h. 403. Lihat pula Louis Ma'lūf, al-Munjid fi al-A Tam, cet, XXVII, (Beirut: Dar al-Masyriq, 1988), h. 12.

termasuk al-tarāduf tetapi al-mubāyanāt, karena al-insān digunakan dalam konteks al-nisyān (lupa), sedangkan al-basyr digunakan dalam konteks bādī al-basyaraṭ (kulitnya tampak). Pendapat tersebut sama dengan pendapat al-Asfahānī bahwa kata al-basyr adalah berarti"kulit". Manusia disebut al-basyr karena kulit manusia tampak berbeda dibanding dengan kulit hewan lainnya. Kata ini dalam Alquran secara khusus merujuk kepada tubuh dan lahiriah manusia. Pendapat tersebut juga didukung oleh Abd. Muin Salim yang tampaknya sangat terpengaruh oleh pemikiran Ibn Fāris. Menurutnya, dalam istilah al-basyr dan al-insān, terdapat perbedaan konsep yang terkandung di dalamnya. Istilah al-basyr merujuk kepada eksistensi manusia sebagai pribadi yang utuh, sedang istilah al-insān merujuk kepada esensi manusia.

Perbedaan antara kedua konsep tersebut menurut Abd. Muin Salim, antara lain dapat dipahami dari penggunaan kedua kosa kata tersebut dalam QS. *al-Ḥijr*, (15): 26-29 yang berbunyi:

وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن صَلْصَالَ مِّنْ حَمَا مَّسْنُون , وَالْجَآنَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ السَّمُومِ , وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَة إِنِّي خَالِقُ بَشَراً مِّن صَلْصَالَ مِّنْ حَمَا مَّسْنُونِ , فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ مَّنْ حَمَا مَّسْنُونِ , فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ

<sup>41</sup> Lihat 'Abd al-'Al Salim Mukarram, op.cit., h.524.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Lihat Abū al-Qasim Abū al-Ḥusain bin Muḥammad al-Rāgib al-Aṣfahāni, al-Mufradat fi Garīb al-Qur'an, (Mesir: Mustafa al-Babī al-Ḥalabī, 1381/1961), h.47.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Lihat Abd Muin Salim, Fiqh Siyasah: Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Alquran, cet.I, (Jakarta: Rajawali Pers, 1994), h. 86.

Terjemahnya:

"Dan sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia [Adam] dari tanah liat kering [yang berasal] dari lumpur hitam yang diberi bentuk. Dan Kami telah menciptakan jin sebelum [Adam] dari api yang sangat panas. Dan [ingatlah] ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: "Sesungguhnya Aku akan menciptakan seorang manusia dari tanah liat kering [yang berasal] dari lumpur hitam yang diberi bentuk. Maka apabila Aku telah menyempurnakan kejadiannya, dan telah meniupkan ke dalamnya ruh [ciptaan]-Ku, maka tunduklah kamu kepadanya dengan bersujud"

Empat ayat di atas semuanya berhubungan dengan kejadian manusia dan jin. Dari ayat-ayat tersebut, terlihat penggunaan kata al-insan dan al-basyr dalam konteks penciptaan manusia. Pada ayat 26, ditemukan proses kejadian manusia dari tanah lempung yang bersumber dari lumpur hitam, sedang istilah kedua yakni al-basyr terdapat pada ayat 28 yang menunjuk penciptaan manusia tersebut dalam proses yang berbeda. Abd. Muin Salim menambahkan bahwa dalam proses penciptaan manusia untuk istilah yang kedua tadi, ditemukan unsur baru selain istilah proses yang ditemukan dalam ayat sebelumnya. Maksudnya adalah fase penyempurnaan kejadian manusia dan penipuan roh ke dalam diri manusia,44 sehingga menjadi sempurna dari proses sebelumnya.

Jika diperhatikan pendapat yang telah dikemukakan oleh Abd. Muin Salim tersebut, jelas itu sangat mendukung pendapat yang dikemukakan oleh Ibn Faris. Kedua konsep dan atau istilah tersebut tidak mempunyai pengertian yang sama, tetapi

<sup>44</sup> Lihat ibid., h. 86-87.

keduanya hanya berfungsi untuk saling menjelaskan antara satu dengan lainnya yang menurut Ibn Faris sebagai *mutabayanat allati tatabayyanu bi al-ṣifaṭ*.

Menurut Tāj al-Dīn al-Subkī (w.771 H), pendapat yang perpegangi oleh Abū al-Ḥasan Ibn Fāris tersebut diungkapkan dalam karyanya yang berjudul Figh al-Lugaṭ wa al-'Arabiyyaṭ wa Sunan al-Arab wa Kalāmuhā sebenarnya merupakan hasil pelajarannya dengan gurunya Abū al-'Abbās Sa'lab. 45

Ibn Fāris menambahkan bahwa satu benda bisa saja mempunyai nama yang berbeda-beda. Sebagai contoh kata (pedang) sinonim dengan الحسام dan الحسام . Ketiga kata tersebut berarti pedang, hanya saja menurut Ibn Fāris, dua yang terakhir menunjukkan sifat pedang yang tentunya membawa kepada perbedaan benda tersebut. Namun, ulama yang mendukung adanya al-tarāduf dalam bahasa Arab seperti al-Suyūṭī menganggap bahwa perbedaan sifat tidak membawa kepada pengertian yang lain. 46

Begitu pula dalam *fi'il*, tidak ada *al-tarāduf*. Sebagai contoh; kata مضي berbeda dengan ذهب dan فعد kata بإنطلق berbeda dengan وقد dan kata على berbeda dengan محمع dan kata محم

Kelompok kedua menerima adanya al-taraduf dalam bahasa Arab yang juga tentunya dalam Alquran. Menurut mereka, seandainya setiap kosa kata yang lain mempunyai makna bukan makna yang lain seperti yang dikemukakan oleh kelompok al-munkirun tentunya tidak mungkin mengungkapkan sesuatu tanpa satu ungkapan yang tersendiri. Sebagai contoh dalam Alquran:

<sup>45</sup> Lihat al-Suyūṭī, op.cit (al-Muzhir), h. 404.

<sup>46</sup> Lihat 'Abd al-'Al Salim Mukarram, loc.cit.

## ... ذَلَكَ الْكَتَابُ لا رَيْبَ فيه هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ

Artinva:

"...Kitab ini tidak ada keraguan padanya: petunjuk bagi mereka yang bertakwa'(OS. al-Bagarat, (2): 2).

dimana kata لاشك فيه sinonim dengan لاريب فيه Seandainya kosa yang ریب tidak sinonim dengan شك tentu ungkapan ريب yang diganti dengan شك akan berarti lain. Sekalipun keduanya berganti tempat, artinya tetap sama.47 Hanya saja di dalam Alquran hal itu mungkin dilakukan, karena penempatan satu kata oleh Allah merupakan nilai i'jaz bagi Alquran. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa dalam bahasa Arab dan Alquran terdapat kata yang sinonim.

Tampaknya dua aliran ini meninggalkan pengaruh yang besar yang telah menimbulkan perdebatan dan polemik yang berkepanjangan antara Abū'Alī bin Faris dan Ibn Khālawaih (w.370/980). Al-'Allamat 'Izz al-Din bin Jama'at (w. 849 H) menceritakan dalam Syarh Jam'al-Jawami' bahwa Abu Bakr bin al-'Arabī (w.543 H) menghikayatkan dari Abū 'Alī bin Fāris ia berkata: "Saya menghadiri majlis saif al-Dawlat di Halb yang juga dihadiri oleh sejumlah ahli bahasa di antaranya Ibn Khalawaih. Ibn Khalawaih berkata, saya mengetahui 500 nama al-saif السيف (pedang), maka Ibn Faris tersenyum dan berkata: Kamu tidak tahu kecuiali hanya satu nama, yaitu al-saif. Ibn Khalawaih menjawab: Bagaimana dengan الهند , الصارم dan sebagainya. Ibn Faris menjawab, itu hanya sifat-sifatnya, dan sepertinya tidak memisahkan antara nama dan sifat. 48

<sup>47</sup> Lihat 'Abd. Al-'Al Salim Mukarram, op.cit., h. 526

<sup>48</sup> Lihat al-Suyuti, op.cit. (al-Muzhir), h. 505

Ai-Syaikh 'Izz al-Din menengahi perbedaan pandangan kedua aliran tersebut dengan mengatakan: "Yang menganggap ada mutarādif karena melihat kepada kesatuan dilālaṭ terhadap satu zat, sedang yang menolak al-tarāduf melihat kepada pengkhususan yang lainnya dengan penambahan makna, maka dia menyerupakan al-mutarādif pada zat, dan al-mutabāyanaṭ pada sifat". 49

### 2. Pandangan al-Suyūṭī Tentang al-Tarāduf

Bagaimana dengan pendapat al-Suyūṭī. tampaknya dia setuju dengan pendapat kedua dengan mengemukakan argumen logis. Menurutnya, ada dua faktor sehingga terjadi sinonim dalam bahasa Arab:

- a. Karena dilakukan oleh dua kelompok penutur bahasa yang berbeda dianggap sebagai faktor dominan terjadinya sinonim dalam bahasa Arab. Suatu kabilah mengungkapkan satu nama, sedangkan kabilah yang lain juga mengungkapkan nama yang lain yang sebenarnya mempunyai arti yang sama, tanpa mereka menyadari bahwa apa yang mereka gunakan sudah ada ungkapan yang lebih dahulu yang digunakan oleh kabilah yang lain. Hal tersebut bisa saja terjadi karena setiap kosa kata hanya merupakan satu istilah.
- b. Hanya dilakukan oleh sekelompok penutur/pemakai bahasa, dan ini dianggap sebagai faktor minimal terjadinya sinonim dalam bahasa Arab. Faktor ini akan menimbulkan paling tidak, menurut al-Suyūṭī, dua manfaat, yaitu:
  - 1) Memperbanyak sarana atau metode untuk menyalurkan apa yang ada dalam jiwa. Sehingga kadang-kadang

<sup>49</sup> Lihat ibid.

seorang melupakan salah satu dari dua lafal atau menemukan kesulitan dalam menuturkannya seperti halnya para ilmuan non-Arab, maka yang dapat mengatasinya tentu dengan jalan mutarādif.

2) Memperlebar jalan faṣāḥaṭ dan uslub-uslub balagah, baik dalam proses maupun puisi, karena satu lafal terkadang digunakan dalan ungkapan lain dalam bentuk sajak, qafiyat dan sebagainya, dan terkadang pula mutaradif-nya itu tidak digunakan.50

Kelompok kedua tersebut berusaha untuk mempopulerkan kosa kata yang mereka gunakan, yang sebenarnya sudah ada kosa kata lain yang mempunyai arti yang sama. Kejadian seperti ini sering dilakukan oleh para ilmuan pada masa lalu, terutama dari kalangan ahli balagah dan penyair. Untuk mempopulerkannya, mereka ungkapkan dalam bentuk syair dan atau prosa.51

Sebagai realisasi dari pendapat kedua kelompok tersebut, al-Suyūtī mencatat sejumlah literatur yang membahas tentang tarāduf al-lugaț antara lain karya majd al-Din Fairuzabādi (w.1415 M) yang berjudul al-Rawd al-Maslūf fīmā lahū Ismān ila Uluf. Begitu pula karya Ibn Khawalaih yang membahas tentang nama-nama ular dan nama-nama singa.52

<sup>50</sup> Lihat al-Suyūti, op.cit (al-Muzhiri), h.406. Lihat pula Subhi al-Salih, Dirasat fi Figh al-Lugat, cet.III, (Beirut-Libanon: Dar al-'Ilm li al-Malayain, 1986), h. 299.

<sup>51</sup> Lihat ibid. (al-Suyūtī)

<sup>52</sup> Lihat ibid., h. 407. Menurut Ibn Khalawaih seperti yang dikutip oleh al-Suyuti dan Subhi al-Salih bahwa ular mempunyai sekitar 200 nama dan singa sekitar 500 nama. Bahkan menurut hasil penelitian yang telah dilakukan oleh De Hammer mengatakan bahwa unta mempunyai sekitar 5644 nama. untuk lebih lengkapnya lihat Subhi al-Salih, op.cit., h.293-294.

Khusus persoalan al-tarāduf dalam Alquran, menurut Ibrāhīm Anīs, tersebar diberbagai ayat dalam Alquran. Pendapat tersebut didukung oleh antara lain Ṣubḥī al-Ṣa.lih. Menurutnya, ditemukan sejumlah al-tarāduf (sinonim) dalam Alquran. Hal tersebut sangat memungkinkan karena Alquran diturunkan dalam bahasa Arab dialek Quraisy yang dianggap paling fasih. Namun tidak tertutup kemungkinan ada kosa kata yang diserap dari suku-suku lain di Jazirah Arab yang juga memiliki sejumlah kosa kata yang berbeda dengan kosa kata suku Quraisy. Alquran sebagai kitab suci yang berbahasa Arab bukanlah merupakan satu kekurangan jika menggunakan sejumlah kosa kata baru yang diserap dari selain kosa kata Quraisy. <sup>53</sup>

Pendapat tersebut diperkuat dengan beberapa contoh, antara lain penafsiran yang sama antara خلف dan خلف seperti dalam firman-Nya:

Teriemahnya:

"Dan orang-orang yang beriman akan mengatakan: "Inikah orang-orang yang bersumpah sungguh-sungguh dengan nama Allah ..." (QS al-Maidat, (5): 53).

dan firman-Nya: فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَآؤُوكَ يَحْلِفُونَ بالله ...

Terjemahnya:

"Maka bagaimanakah halnya apabila mereka ditimpa sesuatu musibah disebabkan perbuatan tangan mereka sendiri,

<sup>53</sup> Lihat 'Abd al-'Al Salim Mukarram, op.cit., h. 531.

kemudian mereka datang kepadamu sambil bersumpah "Demi Allah"...."(Qs. al-Nisa', (4): 62).

dan begitu pula antara أرسل seperti dalam firman-Nya.

Terjemahnya:

"....Dan seorang yang berdosa tidak dapat memikul dosa orang lain, dan Kami tidak akan mengazab sebelum Kami mengutus seorang rasul'(QS. al-Isra', (17): 15).

dan firman-Nya

Terjemahnya:

"Dan tiadalah Kami mengutus kamu melainkan untuk [menjadi] rahmat bagi semesta alam" (QS.al-Anbiya', (21): 107).

Ai-Taraduf menurut pandangan al-Suyuti dan beberapa ulama yang lain ialah الإتحاد التام في المعنى atau kesatuan dalam arti.54 Pengertian ini sama dengan apa yang dikemukakan oleh Ibrāhīm Anīs dalam mengkritis para ahli bahasa yang telah berusaha membedakan ayat-ayat yang dianggap mutaradif dalam Alguran. Pendapat Ibrāhīm Anīs tersebut ada kemungkinan merupakan pengaruh dari karya al-Suyūţī, yaitu Mu'tarak al-Agran fi I'jaz al-Qur'an.

## 3. Kosa Kata al-Taraduf dalam Alquran

Untuk melengkapi pembahasan tersebut penulis mencoba mengidentifikasi sebagian ayat-ayat yang dianggap al-taraduf atau sinonim dalam Alguran, yaitu sebagai berikut:

<sup>54</sup> Lihat al-Suyūti, loc.cit. Lihat pula ibid, h. 532.

## الخوف والخشية (a

Menurut al-Suyūṭī dari dua kosa kata tersebut para ahli bahasa hampir tidak dapat membedakannya. Menurut sebagian dari mereka, الخوف lebih tinggi taraf kekuatannya daripada الخوف. Menurut mereka, منية diambil dari ungkapan Arab عوف (pohon kering), sedangkan kata معوف diambil dari ungkapan عوف (unta sakit) Dari ungkapan tersebut dapat dilihat bahwa ungkapan yang pertama jauh lebih berat tingkat penyakit yang menimpanya karena sudah diambang kematian atau mungkin sudah mati, sedangkan ungkapan kedua baru mulai dikena penyakit. Contoh firman Allah:

Terjemahriya:

"Dan orang-orang yang menghubungkan apa-apa yang Allah perintahkan supaya dihubungkan, dan mereka takut kepada Tuhannya dan takut kepada hisab yang buruk". (QS. al-Ra'd, (13): 21).

# b. الشح والبخل

Pemakaian kata الشح dalam bahasa Arab dan juga dalam Alquran menunjukkan kekikiran yang lebih berat daripada البخل Kata الشح menurut al-Rāgib al-Aṣfahānī adalah sifat kikir yang disertai dengan sifat rakus. <sup>56</sup> Contoh:

<sup>55</sup> Lihat ibid., h. 533.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Lihat al-Rāgib al-Aṣfahāni, Mu'jam Mufradāt Alfāz al-Qur'ān. (Beirut: Dar al-Fikr, t.th)h,446.

Terjemahnya:

"...dan mereka mengutamakan [orang-orang Muhajirin] atas diri mereka sendiri. Sekalipun mereka memerlukan [apa yang mereka berikan itu]. Dan Orang yang beruntung".(QS.al-Ḥasyr, (59): 9).<sup>57</sup>

Terjemahnya:

"Maka setelah Allah memberikan kepada mereka sebagaian dari karunia-Nya, meeka kikir dengan karunia itu dan berpaling, dan mereka memanglah orang-orang yang selalu membelakangi [kebenaran]" (QS. al-tawbat (9): 76).

## c. السبيل والطريق

Kata السبيل pada umumnya dipakai untuk menunjukkan kebaikan, sedangkan الطريق juga dimaksudkan kepada kebaikan tetapi harus disertai dengan was. Sa Atau sandar kepada waṣf tersebut. Pendapat berbeda dikemukakan oleh al-Ragib bahwa ialah jalan yang di dalamnya terdapat kemudahan, sedangkan الطريق adalah digunakan kepada jalan yang baik dan buruk. Contoh:

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Lihat pula misalnya QS. al-Nisā, 4:128, S al-Tagābun, 64:16; dan S. al-Aḥzāb, 33: 19.

<sup>58</sup> Wasf bisa dari bentuk isim fa'il, sifat musyabbahat dan sebagainya.

<sup>59</sup> Lihat al-Rāgib al-Asfahānī, op.cit., h. 395.

<sup>60</sup> Lihat ibid., h.303.

Terjemahnya:

Mereka berkata: "Sebenarnya dua orang ini adalah benarbenar ahli sihir yang hendak mengusir kamu dari negri kamu dengan sihirnya dan hendak melenyapkan jalan kamu yang utama" (QS. Ṭāhā, (20): 63).

# جاء وأتى d.

Kedua kata tersebut dalam bahasa Indonesia berarti datang. Sekalipun demikian, tampaknya ada penekanan pada makna masing-masing. Yang pertama digunakan dalam hal aljawahir wa al-a'yan (yang transparan dan indrawi), 61 sedangkan yang kedua digunakan dalam hal- al-ma'ani wa al-azman (inmateri dan menunjukkan waktu). 62 Adapun firman Allah:

وَجَاء رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً

Terjemahnya:

"Dan datanglah Tuhanmu sedang malaikat berbaris-baris" (QS. al-Fajr, (89): 22).

Kata رب diartikan أمرء (perintah-Nya). Demikian pula ayat:

Terjemahnya:

"Tiap-tiap umat mempunyai batas waktu, maka apabila telah datang waktunya mereka tidak dapat memundurkan barang

<sup>61</sup> Lihat misalnya QS. Yūsuf, 12: 72 dan 18; dan S. al-Fajr, 89:23.

<sup>62</sup> Lihat misalnya QS. al. Naml, 16: 1; dan S. Yūnus, 10:24

sesaatpun dan tidak dapat [pula] memajukannya" (OS. al-A'raf, (7): 34).

Seperti sesuatu hal yang dapat diindra. Begitu pula pada ayat:

Terjemahnya:

"Para utusan menjawab: Sebenarnya kami ini datang kepadamu dengan membawa azab yang selalu mereka dustakan. Dan kami datang kepadamu membawa kebanaran dan sesungguhnya kami betul-betul orang-orang benar'(OS. al-Hijr, (15): 63-64).

Yang pertama berbicara tentang al-'azab (siksaan) sebagai sesuatu hal yang dapat diindra, yang tentu berbeda dengan al-haqq (kebenaran).63 Menurut al-Ragib al-ityan berarti datang dengar-mudah.64

# e. Jeeg Jac

Kata yang pertama menunjukkan adanya persiapan waktu, contoh firman Allah:

Terjemahnya:

"Dan apakah mereka telah melihat bahwa sesungguhnya Kami telah menciptakan binatang ternak untuk mereka yaitu sebagian dari apa yang telah Kami ciptakan dengan kekuasaan Kami sendiri, lalu mereka menguasainya" (QS. Yasin, QS. (36): 71).

<sup>63</sup> Lihat al-Suyūtī, loc.cit (al-Mu'tarak)

<sup>64</sup> Lihat al-Rāgib, op.cit., h.8

karena penciptaan bintang-bintang, ternak, buah-buahan, dan tanam-tanaman dengan melalui persiapan. Sedangkan yang kedua tidak memerlukan persiapan, contoh firman Allah:

أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأُصْحَابِ الْفيلِ

Terjemahnya:

"Apakah kamu tidak memperhatikan bagaimana Tuhanmu telah bertindak terhadap tentara bergajah" (QS.al-Fil,(105): 1).

karena menghancurkannya terjadi dengan segera.

Al-Khuwaiyya berkata bahwa para ahli bahasa hampir tidak dapat membedakan antara kedua kosa kata tersebui. Namun, yang jelas antara keduanya ditemukan perbedaan, antara lain dapat dilihat dalam bahasa Alquran. Al-ityan lebih kuat dalam hal peniberian dalam menetapkan obyeknya, sebaliknya al-I'ṭa' lebih lemah dalam menetapkan obyeknya. Sebagai contoh:

Terjemahnya:

"Katakanlah: Wahai Tuhan Yang mempunyai kerajaan, Engkau berikan kerajaan kepada orang yang Engkau kehendaki dan Engkau cabut kerajaan dari orang yang Engkau kehendaki..." (QS. Al 'Imran, (3): 26).

karena *al-muk (*kerajaan) adalah sesuatu hal yang besar yang tidak diberikan kecuali kepada orang yang punya kekuatan. Demikianlah dalam ayat:

Terjemahnya:

"Allah menganugrahkan al-hikmah kepada sispa yang dia kehendaki. Dan berangsiapa yang dikehendaki al-hikmah itu, ia benar-benar telah dianugrahkan karunia yang banyak ..."(OS. al-Bagarat (2): 269).

karena keagungan Alquran. Berbeda dengan QS. al-Kautsar, (108): 1.

إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوُّثُرَ

Terjemahnya:

"Sesungguhnya Kami telah memberikan kepadamu nikmat vang banyak:.

Kosa kata-kosa kata yang dicatat oleh al-Suyuti sebagai sinonim dan atau taraduf, menurut analisis penulis, ternyata tidak konsisten. Sebab, sekalipun al-Suyūtī menyebutkan dua kata yang sinonim, al-khawf dan al-khasyyat umpamanya, oleh beliau masih dijelaskan sifat dari masing-masing kosa kata tersebut. Demikian pula antara kata al-syukh dan al-bukhl. Olehnya itu, penulis menganggap benar ungkapan ahli bahasa Perbedaan makna sangat اختلاف المعاني على اختلاف المباني Perbedaan makna sangat ditentukan oleh perbedaan mabani-nya). Pendapat ini ada benarnya, apalagi kalau kita mencoba menganalisis dengan analisis morfologis terhadap suatu kata yang mana huruf asli di dalam satu kata sama, sekalipun posisinya berbeda. Sedangkan dalam konsep mutaradif, sama sekali mengabaikan analisis morfologis satu kata, tetapi hanya berdasarkan pada pengertian satu kata dengan kata yang lain.

#### D. Al-Garib fi al-Qur'an

#### 1. Pengertiannya

Menurut al-Zarkasyi, al-garīb fi al-Qur'an adalah ma'rifaţ al-madlūl, 65 artinya mengetahui sesuatu dengan perantaraan dalil. Muṣṭafā Ṣādiq al-Rāfi'ī (w. 1937 M), 66 seperti yang dikutip oleh 'Abd al-'Āl Sālim Mukarram memberikan penjelasan yang agak panjang di dalam I'jāz Alquran dengan mengatakan bahwa dalam Alquran terdapat kosa kata yang dapat disebut sebagai al-garīb, hal tersebut tidak dimaksudkan bahwa al-garīb tersebut adalah munkar, asing, dan menyalahi kaidah. Alquran tidak mungkin demikian karena lafal-lafal seperti itu membutuhkan takwil dimana manusia dalam mengungkapkan takwil ayat seperti itu berbeda tingkat pengetahuan mereka. 67

Dua defenisi tersebut menunjukkan bahwa keduanya tidak bertentangan. Definisi kedua oleh al-Rāfi'ī, sekalipun kelihatan panjang, tetapi sama sekali tidak menyalahi defenisi yang pendek yang dikemukakan oleh al-Zarkasyī. Untuk mengetahui sesuatu yang memerlukan takwil, manusia tidak mempunyai kesamaan tingkat kecerdasan. Sebagai bukti, para sahabat Nabi berusaha mengetahui makna dari satu kosa kata

<sup>65</sup> Badr al-Din Muḥammad bin 'Abd Allah al-Zarkasyi (selanjutnya disebut sebagai al-Zarkasyi), al-Burhan fi 'Ulum al-Qur'an, Jilid I, taḥqiq: Muḥammad 'Ali al-Fadl, (Mesir: Maṭba'at al-Babi al-Ḥalabi, t.th.)h. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Al-Rāfi'i adalah scorang sastrawan Mesir. Di samping menulis I'jāz al-Qur'ān, ia juga menulis kita yang berjudul *Tārīkh Adāb al-Arab*, dan *Tahta Rāyaṭ al-Qur'ān*. Kitab terakhir ditulis sebagai tantangan terhadap Ṭāhā Ḥusian (W.1973) yang menolak adanya al-syi'r al-jāhilī. Lihat Louis Ma'lūf, op.cit. (al-Munjid fi al-A'lām), h. 260.

<sup>67</sup> Lihat' Abd al-' Al Salim Mukarram, op.cit., h. 540.

yang sulit dipahami maksudnya. Sebagai contoh, sahabat Nabi pernah bertanya tentang arti kata zulm dalam ayat:

Teriemahnya:

"Orang-orang yang beriman dan tidak mencampuradukkan iman mereka dengan kezaliman, mereka itulah orang-orang yang mendapat keamanan dan mereka itulah orang-orang yang mendapat petunjuk" (QS. al-An'am, (6): 82).

Nabi menjawab: zulm dalam ayat tersebut berarti al-syirk (syirik). 68 Hal tersebut dapat dibuktikan dari firman Allah yang berbunyi:

Terjemahnya:

"... Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah, sesungguhnya mempersekutukan [Allah] adalah benar-benar kezaliman yang besar" (QS. Luqman, (31): 13).

### 2. Pandangan Ulama Tentang al-Garib

Lain halnya dengan penjelasan Ibn Khaldun (w.809/1406) bahwa Alguran diturunkan dalam bahasa Arab dan tentunya mereka memahami dan mengetahui makna yang terkandung di dalamnya, baik arti mufradatnya maupun yang sudah tersusun.69 Penjelasan Ibn Khaldun tersebut sepertinya melupakan bahwa orang-orang Arab secara keseluruhan tidak

<sup>68</sup> Lihat ibid., h. 540-541.

<sup>69</sup> Lihat 'Abd al-Rahman Ibn Khaldun, Muqaddimat al-'Allamat Ibn Khaldun (t. tp., Dar al-Fikr, t.th), h.367.

sama tingkat kepasihan, pemahaman, dan pengetahuannya, <sup>70</sup> karena sekiranya tingkat kefasihan dan tingkat pengetahuan orang-orang Arab sama, maka tidak mungkin ada di antara sahabat yang bertanya kepada Nabi tentang arti dan makna kata zulm dalam QS. al-'An'ām, (6): 82, tersebut.

Dari dua pendapat tersebut, penulis lebih cenderung kepada pendapat pertama yang memandang bahwa tingkat kecerdasan orang Arab tidak sama, baik dalam memahami kosa kata garīb, mutasyābih, dan atau yang lainnya di dalam Alquran. Hal ini dapat dibuktikan dengan firman Allah:

Terjemahnya:

"...dan tidak ada yang mengetahui takwilnya melainkan Allah dan orang-orang yang dalam ilmunya..."(QS.'Āl-Imrān, (3): 7)

Ayat tersebut dipahami bahwa yang dapat mengetahui takwil ayat-ayat dan *mutasyabihat* hanyalah Allah dan orang-orang yang mempunyai otoritas intelektual.

Pendapat penulis di atas juga senada dengan apa yang dikemukakan oleh Ibn Taimiyyat (w. 728/1328) dalam Muqaddimat Uṣūl al-Tafsīr. Dia berpendapat bahwa Nabi sebenarnya menjelaskan kepada para sahabatnya makna sertiap ayat yang terkandung dalam Alquran sebagaimana beliau menjelaskan kepada mereka kosa katanya. Hal itu menurut Ibn Taimiyyat sesuai dengan firman Allah:

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Untuk penjelasan lebih lanjut tentang hal ini, lihat, Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, Jilid I, cet.IV, (Mesir: Maktaba Wahbat 1409/1988), h. 36-37.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Lihat Ibn Taimiyyat, Muqaddimat fi Usul al-Tafsir, cet, I, (Tanta: Dar al-Şaḥābat li al-Turās, 1409/1988), h.65,

Terjemahnya:

"...dan Kami turunkan kepadamu Alguran agar kamu menerangkan kepada umat manusia apa yang telah diturunkan kepada mereka dan supaya mereka memikirkan" (OS. al-Nahl, (16): 44).

## 3. Pandangan al-Suyūtī Tentang al-Garīb

Selain ulama-ulama tersebut, al-Suyūtī juga tidak lupa membahas persoalan tersebut. Pembahasan tersebut dapat ditemukan dalam karya-karyanya seperti al-Itqan, al-Muzhir, dan al-Mu'tarak. Khusus di dalam al-Itgan al-Suyuti mengemukakan keinginannya membahas al-garib fi al-Qur'an. Dia menjelaskan bahwa Alguran diturunkan dalam bahasa Arab yang pada saat itu masih sangat fasih. Mereka dapat mengetahui makna ayat-ayat yang sudah jelas dan dapat mengistinbat-kan hukum yang terkandung di dalamnya. Ayat-ayat vang belum jelas maknanya, mereka minta penjelasan kepada Nabi. 72 Peristiwa seperti ini sering terjadi. Contoh pertanyaan 'Aisyat tentang al-hisāb al-yasīr dalam ayat:

Teriemahnya:

"Adapun orang yang diberikan kitabnya dari sebelah kanannya, maka dia akan diperiksa dengan pemeriksaan yang mudah" (OS. al-Insyigaq, (84): 7-8).

Dari pernyataan tersebut, Nabi menjawab bahwa yang dimaksud dengan al-hisab al-vasir adalah al-'ard (pameran,

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit. (al-Itgan), h. 115.

ditampakkan, [formalitas]. Begitu pula tentang kisah 'Adī bin Ḥātim dalam hal *al-ḥait al-abyaḍ wa al-aswad*,<sup>73</sup> dan lain-lain.

Menurut al-Suyūṭī, al-garīb fī al-Qur'ān pada dasarnya bukan dari bahasa penduduk Hijaz, sehingga al-Suyūṭī dalam al-Mu'tarak menjelaskan bahwa al-garīb dalam Alquran bukan dari bahasa Arab. Al-Suyūṭī dalam pembahasan tersebut menjelaskan bahwa kosa kata al-garīb dalam Alquran cukup banyak, tetapi sebenarnya asalnya bukan dari bahasa Hijaz.

Pandangan al-Suyūṭī tersebut, menurut penulis keliru karena dua hal: Pertama,tidak semua al-garīb fī al-Qur'ān bukan dari bahasa penduduk Hijaz, hanya pada umumnya. Sebagai contoh, kata: hisāb yasīr dan zulm yang mana keduanya bersumber dari bahasa Hijaz. Kedua, tampaknya al-Suyūṭī mengidentikkan Hijaz dengan Arab, sehingga yang bukan Hijaz adalah ajam.

Hal tersebut terlihat ketika beliau mengemukakan contoh dari kosa kata yang bukan bersumber dari bahasa Arab asli.

## 4. Ayat-Ayat al-garib dalam Alquran

- a. سامدون (QS. *al-Najm*, (53): 61). Menurut Ibn 'Abbās, kata tersebut berarti *al-ginā*' (kekayaan). Kata tersebut berasal dari bahasa Yaman.
- b. أخرا (QS. Yūsuf, (12): 36). Kata tersebut adalah bahasa Amman yang berarti al-'inab.
- c. العلا (QS. al-Ṣāffāt, (37): 125). Kata ba'lan berarti rabb (tuhan) dari bahasa Azad Syunū'aţ.

<sup>73</sup> Lihat 'Abd al-'Al-Salim Mukarram, op.cit., h.543.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Lihat al-Suyūṭi, op.cit. (al-Mu'tarak), h. 199.

- d. الوزر (OS. al-Qiyamat (75): 125). Kata tersebut berasal bahasa Huzail yang berarti cucu laki-laki dari anak laki-laki.
- e. ييأس (QS. al-Ra'd, (13):13). Kata tersebut berasal dari bahasa Hawazin yang berarti ya'lam.
- f. فياؤا (OS. al-Bagarat (2): 90). Kata tersebut berasal dari bahasa Jurhum yang berarti istawjibū.
- g. رفث (QS. al-Bagarat (2): 97). Kata tersebut berasal dari bahasa Madlaj yang berarti jima'.
- h. خلة (QS. al-Nisa, (4): 4) Kata tersebut berasal dari bahasa Qais yang berarti faridat.
- i. يون (OS. Al 'Imran, (3): 146). Kata tersebut berasal dari bahasa Hadramaut yang berarti rijal.
- j. املاق (OS. al-An'am, (6): 151). Kata tersebut berasal dari bahasa Lakhm yang berarti al-jū'.
- k. طائره (QS. al-Isra', (17): 13). Kata tersebut berasal dari bahasa Abmar yang berarti 'amaluh.
- 1. لينة (OS. al-Hasyr, (59): 5). Kata tersebut berasal dari bahasa Awas yang berarti al-nihlat. 75

#### E. Al-Ta'rif dan al-Tankir

#### 1. Pengertiannya

Al-ta'arīf dan al-tankīr adalah bentuk masdar dari kata kerja mazīd bi harf (tambahan satu huruf), yang 'arrafa dan nakkara menunjukkan arti transitif (muta'addi), yakni menjadikan isim ma'rifat dan nakirah. Di dalam literatur kebahasaan kedua istilah tersebut tidak ditemukan, yang ada hanyalah

<sup>75</sup> Untuk lebih lengkapnya, lihat ibid., h. 199-204. lihat pula 'Abd al-'Al Sālim Mukarram, op.cit., h. 545-547.

istilah ma'rifaṭ. Akan tetapi, dalam pembahasan ulum Alquran khususnya pembahasan yang bertujuan mengetahui penggunaan ma'rifaṭ dan nakiraṭ dalam Alquran, kedua istilah tersebut digunakan. Oleh karena itu, defenisi yang akan dikemukakan di sini bukan defenisi kedua topik ini, tetapi justru defenisi ma'rifaṭ dan nakiraṭ yang sebenarnya tidak dapat dipisahkan satu dari yang lain.

Menurut bahasa, ma'rifat berasal dari fi'il madi 'arafa ya'rifu ma'rifat (bentuk maṣdar) yang berarti 'alima (mengetahui). Sedangkan kata ma'rifat sendiri berarti idrāk alsyai' 'alā mā huwa 'alaihi,<sup>76</sup> (mengetahui sesuatu terhadap apa yang ada padanya). Sedangkan menurut istilah naḥwu, ma'rifat adalah إسم دل على معين (kata benda yang menunjukkan sesuatu hal yang tertentu). Pengertian senada dikemukakan oleh Aḥmad al-Hāsyimī sebagai إسم يدل على على على شيئ بعينه <sup>78</sup> Dan ma'rifat dalam ilmu naḥwu merupakan lawan dari nakirat.

Nakirat menurut bahasa berasal dari kata nakara-yankiru nakran-nukran-nukur dan nakirat berarti jahula atau lam yu'raf (tidak diketahui). Sedangkan menurut istilah ilmu nahwu,

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Lihat Louis Ma'luf, al-Munjid fi al-Lugat, cet.XXX, (Beirut: Dar al-Masyriq 1986), h. 500; Ahmad al-'Ayid dkk., al-Mu'jam al-Asāsi al-Arabī, (Tunisia: Larousse, 1989), h. 834. Hanya saja dalam kitab terakhir di atas, Ahmad al-'Ayid dkk. Justru menambahkan bahwa 'arafa di samping berarti 'alima ia juga berarti adraka yang dalam bahasa Indonesia keduanya berarti "mengetahui".

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Lihat Muṣṭafā al-Galāyainī, *Jāmi' al-Durs al-'Arabiyyaṭ*. Jilid I, cet.XXI, (Beirut: al-Maktabaṭ al-'Ashriyyaṭ, 1408 H/1987 M), h. 147. lihat pula Muṣṭafā al-Galāyainī, *al-Durūs al-'Arabiyyaṭ*, Jilid III, (Beirut: al-Maktabaṭ al-'Aṣriyyaṭ, 1409/1989), h. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Aḥmad al-Hasyimi, *al-Qawa id al-Asasi li al-Lugat al 'Arabiyyat*, (Jakarta: Dinamika Berkah Utama, t,th), h. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Louis Ma'lūf, loc.cit. Lihat pula Muhammad Ibn 'Abd al-Qādir al-Rāzī, Mukhtaṣar al-Ṣiḥāh, (Beirut: Maktabaṭ Lubnān, 1988), h. 282-283.

kata benda yang) أسم دل على غير معين kata benda yang menunjukkan kepada sesuatu yang tidak tertentu).80 Pendapat senada, nakira! adalah كل إسم شائع في أفراد جنسه لايختص به yang maksudnya adalah isim yang tidak bisa واحددون غيره diketahui tanpa adanya yang lain.

### 2. Fungsi Isim Ma'rifah

Pembahasan tentang fungsi isim ma'rifat sebenarnya tidak terlepas dari macam-macam isim ma'rifat sendiri. Hanya saja dalam pembahasan tentang fungsi isim ma'rifah tersebut tampaknya lebih detail dan terperinci. Untuk lebih jelasnya, berikut ini akan dijelaskan beberapa fungsi menurut al-Suyūtī82

<sup>80</sup> Mustafā al -Galāyaini, loc.cit., (Jāmi al-Durus)

Ahmad al-Hasyimi, op.cit., h.77. sedangkan dalam al-Jawahir Ahmad al-Hasyimi mengatakan bahwa ma'rifat dan nakirat itu keduanya menunjukkan kepada sesuatu yang tertentu, karena jika nakirat itu dianggap sebagai sesuatu yang tidak tertentu maka pemahaman itu tentu masih kabur. Menurutnya, yang berbeda di antara keduanya adalah bahwa nakirat itu dipahaminya zat yang tertentu atau jelas saja/ يفهم منهاذات المعين فقط tetapi tidak dipahami adanya yang tertentu atau jelas itu diketahui oleh pendengar/ لايفهم منهاكون معلوما للسامع Sedangkan ma 'rifat bukan saja dipahami darinya zat yang tertentu atau jelas, tetapi juga dipahami darinya, adanya yang tertentu itu diketahui oleh pendengar karena adanya petunjuk lafal. Lihat Ahmad al-Hasyimi, Jawahir al-Balagat fi al-Ma'ani wa al-Bayan wa al-Badi, cet.XII, (Beirut: Dar al-Fikr, 1409/1988). H. 125.

<sup>82</sup> Untuk lebih lengkapnya lihat umpamanya al-Suyuti, Ham' al-Hawami' fi Syarh Jam' ai-Jawāmi', Jilid I, tahqiq: 'Abd al-'AlSālim Mukarram, (Kuwait: Dār al-Buhūs al-'Ilmiyyat 1394/1975), h. 190; Lihat pula Mannā, 'Khalīl al-Qattān, Mabahis fi 'Ulum al-Our'an, (Riyad: Mansyurat al-'Asr al-Hadis, 1973), h. 74 Hanya saja pendapat al-Qattan ini tampaknya masih belum sempuma karena hanya menjelaskan lima dari tujuh isim yang termasuk ma'rifat. Dalam Ham' al-Hawa.mi karya al-Suyuti, Awdah al-Masalik karya Ibn Hisyam dan beberapa literatur kebahasaan lainnya menjelaskan dengan terperinci ketujuh isim dimaksud. Kedua isim yang belum dijelaskan tersebut adalah mudaf 'ala al-ma'rifat (sandar kepada ma'rifat) dan al-munādā (yang dipanggil). Lihat pula Abū Muhammad 'Abd Allah Jama! al-Din bin Yusuf bin Ahmad bin 'Abd Allah bin Hisyam, Awdah al-Masalik ila Alfiyat Ibn Mālik, Jilid I, cet V, (t.tp., t. pn., 1399/1979), h. 83.

tersebut secara terperinci disertai dengan hujjat (pedoman\_berupa ayat-ayat Alquran.

a. Ma'rifat dengan isim ḍamīr (kata ganti), baik ḍamīr mutakallim, mukhāṭabat, dan ḍamīr gāib. 83 Contoh:

... وَإِذَا خَلُواْ إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُون (البقرة: 2: 12)

... فَلاَ تَحْعَلُواْ لِلّهِ أَندَاداً وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ (البقرة: 2: 22)

... ألا إِنَّهُمْ هُمُ السَّفَهَاء ولَـكن لاَ يَعْلَمُونَ (البقرة: 2: 13)

Damīr mutakallim "naḥnu" pada contoh pertama, damīr mukhātab "antum" pada contoh kedua, dan damir gāib "hum" pada contoh ketiga adalah termasuk dalam bagian isim ma'rifat.

Satu hal penting dalam persoalan damīr adalah 'aud al-damīr (tempat kembali damīr). Damīr itu pada umumnya kembali kepada kata yang sesuai dan yang terdekat yang ada sebelumnya/ الضمير راجع إلى أقرب مذكور. Hal seperti ini sangat penting dalam memahami Alquran terutama dalam hal istinbat al-ḥukm. Sebagai contoh, damirī من dalam Qs. al-Nisā, (4): 23: التى دخلتم بحن yang menunjukkan bahwa damīr tersebut

Rhusus damir gaib itu dapat dipakai dari lafal damir itu sendiri seperti dalam ayat: وَانْ قَيْلُ لَكُمُ اللَّهُ وَهُوْ خَيْرُ الْحُاكَمِينَ (QS. Yūnus. (10): 109). Atau dapat dipahami makńannya seperti dalam وَانْ قَيْلُ لَكُمُ ارْحَعُوا فَارْحِعُوا فَالْمُ عَلَيْكُ لَكُمُ الْحِعُوا فَارْحِعُوا فَارْحِعُوا فَارْحِعُوا فَالْمُعُوا وَلَا اللّهُ وَمُوا لَعُنِيْكُ لَلْتُعَا فَالْكُوا وَلَا اللّهُ وَالْمُوا وَاللّهُ وَالْمُوا وَاللّهُ وَ

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Lihat Abū Muḥammad 'Alī bin Hazm al-Andalusī al-Zāhirī, al-Ihkām fī Usūlal- Aḥkām, Jilid IV, (Kairo: Matba'aṭ al-'Āṣmaṭ 1.th), h. 162.

kembali kepada yang terdekat, yaitu ربائب bukan pada yang lainnya yang ada sebelumnya.

- b. Ma'rifaț dengan isim 'alam ('alamiyyaț) yang berfungsi untuk:
  - Menghadirkan pemilik nama itu dalam hati pendengar dengan cara menyebutkan namanya yang khusus.

2) Al-ta'zim (memuliakan). Contoh: مُحَمَّدُ رَّسُولُ الله (QS. al-Fath, (48): 29)

- 3) Menghinakan. Contoh: أبي لَهَبٍ وتَبُّ (QS. al-Lahab, (111): 1).
- c. Ma'rifat dengan isim isyarat yang berfungsi untuk:
  - 1) Menjelaskan bahwa sesuatu yang ditunjukkan tersebut dekat. Contoh: هَذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلْقَ اللَّهِ عَلَى مَاذَا خَلَقَ اللَّهِ عَلَى (QS. Luqman, (31): 11).
  - 2) Menjelaskan keadaannya dengan menggunakan isim alisyāraṭ li al-ba'īd. Contoh: وَأُولَـــئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (QS. al-Baqaraṭ, (2): 5).
  - 3) Menghinakan dengan menggunakan isim al-isayarat li al-qarīb. Centoh : وَمَا هَذِهِ الْحَيَّاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَهُوٌ وَلَعبُ (QS. al-Ankabūt (29): 64)
  - 4) Memuliakan dengan menggunakan isim isyāraṭ li al-ba'īd. Contoh ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لَلْمُتَّقِينَ (QS. al-Baqaraṭ, (2): 2)
  - 5) Mengingatkan (tanbih) bahwa sesuatu yang ditunjuk yang diberi beberapa sifat itu sangat layak dengan sifat yang disebutkan sesudah isim ma'rifah tersebut. Contoh: الَّذِينَ الْعُيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ, أُوْلَــئكَ يُوْمَنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ, أُوْلَــئكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ (QŚ. al-Baqarat (2): 3 & 5).

- d. Ma'rifat dan isim mawṣūħ (kata penghubung) yang berfungsi untuk:
  - 1) Untuk menutupi nama sebenarnya karena tidak disukainya, maka untuk menutupinya digunakan mawsūl. Contoh: وَالَّذِي قَالَ لُوَالدَيْهِ أُفِّ لَكُمَا (QS. al-Ahqāf, (46): 17) dan وَرَاوَدَتْهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتَهَا عَن نَّفْسه (QS. Yūsuf, (12): 23).

2) Untuk menunjukkan pengertian yang bersifat umum. Contoh: وَالَّذِينَ حَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَّتُهُمْ سَبُلْنَا (QS. al-Ankabūt, (29): 69).

- 3) Untuk meringkas kalimat. Contoh: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا (QS. al-Ahzab, (33): 69). Ayat tersebut, tampak bahwa isim mawṣul yang kedua berfungsi untuk meringkas kalimat, karena sekiranya nama-nama orang-orang yang mengatakan itu disebutkan tentulah pembicaraan tersebut menjadi panjang.
- e. Ma'rifat dengan alif lam yang berfungsi untuk:
  - 1) Menunjukkan sesuatu yang sudah diketahui karena telah disebutkan. Contoh: ... وَكُلُّ سَحَّارِ عَلَيمٍ, فَحُمْعَ السَّحَرَةُ ... (QS. al-Syūrā, (26): 37-38) menurut versi qira'at al-A'masy. Kata al-sahrat sudah diketahui karena telah disebutkan sebelumnya, yaitu sāḥir. Ada juga yang berpendapat bahwa untuk menunjukkan sesuatu yang sudah diketahui tidak disyaratkan harus disebutkan sebelumnya. Sebagai contoh: وَإِذَا قَيلَ لَهُمْ آمَنُوا كُمَا آمَنَ السَّفَهَاءِ اللَّ إِنَّهُمْ هُمُ السَّفَهَاء

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Al-Dimyātī, *Ittihāf Fuḍalā' al-Basyar,* (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabī, t.th) h.

- Baqarat (2): 13), karena mereka (orang-orang kafir) yakin bahwa manusia yang beriman tersebut adalah bodoh (sufahā).86
- 2) Menunjukkan sesuatu yang sudah diketahui oleh pendengar. Contoh firman Allah:... إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ ... (QS. ... إِذْ يُبَايِعُو نَكَ تَحْتَ الشَّجَرَة ... الْهُ عَرْمَ (9): 40) dan ayat ... (QS. al-Fath, (48): 18). Yang demikian itu diketahui karena kedua ayat tersebut menggunakan kata "iz" yang antara lain berfungsi sebagai zarf li al-madi al-zaman<sup>87</sup> (Keterangan untuk waktu yang telah lalu). Karena hal tersebut menunjukkan waktu yang telah lalu, maka tentu hal itu sudah diketahui sebelumnya.
- 3) Sesuatu yang sudah diketahui karena ia hadir pada saat itu. sebagai contoh firman Allah مُنْتُ لَكُمْ دينَكُمْ ... الْيَوْمَ أَكَّمَلْتُ لَكُمْ دينَكُمْ (QS. al-Maidat (5): 3) karena ayat tersebut turun di Arafah.
- 4) Menerangkan esensi, hakikat, dan jenis: Contoh firman yang artinya, Kami وجعلنامن المآء كل شيئ حيّ...: Allah menjadikan awal segala sesuatu yang hidup dari air.88 Adapun lafal jamak seperti المشركون jika tidak disertai

<sup>86</sup> Lihat op.cit. (al-Ham), h. 191-192; Lihat pula Badr al-Din Muḥammad Ibn 'Abd Allah al-Zarkasyi, al-Burhan fi 'Ulum al-Qur'an, Jilid IV, cet I. tahqiq: Mustafa 'Abd al-Qadir 'Ata, (Beirut: Dar al-Fikr, 1408 H/1988 M), h. 103.

<sup>87</sup> Ibid., h. 231. Selain berfungsi sebagai zarf li mādī al-zamān atau zarf li hadas mad, ia juga berfungsi sebagai huruf ta'lil atau akibat, seperti dalam OS. al-Ahqaf, 46:11 yaitu: إِذْ لَمْ يَهْتُدُوا بِهِ فَسَيْمُولُونَ هَذَا إِفْكٌ قَلْمٌ dan sebagai huruf mufaja'at (tiba-tiba), yaitu yang terletak sesudah kata baina المنا dan bainama./ بينما seperti ungkapan: فينما العسر إذرات مياسي (ketika berada dalam kesulitan tiba-tiba muncul kemudahan-kemudahan). Lihat Ibrahim Madkur, al-Mu'jam al-Wasit, Jilid I, cet. III, (t.tp., t.pn., 1980), h. 10-11.

<sup>88</sup> Ibid., h. 105.

alif lam berarti ia tidak mengandung pengertian umum dan juga tidak menunjukkan jenis. Pendapat ini berbeda dengan ashāb al-syāfī'ī yang menganggap bahwa sekalipun tidak disertai alif lam tetap saja berarti umum dan menunjukkan jenis. Pendapat ini didukung oleh al-Jubbaī (w. 303 H), salah seorang Muktazilah. Sebagai contoh hadis riwayat 'Alī bin Abī Tālib r.a., yang dikeluarkan oleh Abū Dāwud:

إن النبي صي الله عليه وسلم أخذ حريرا فجعله في يمينه وأخذ ذهبا فجعله في شماله ثم قال إن هذين حرام على ذكور أمتي 89

Artinya:

"Sesungguhnya Nabi saw. mengambil sutra di tangan kanannya dan emas di tangan kirinya, kemudian berkata: Sesungguhnya kedua benda ini haram bagi laki-laki umatku".

Kalimat ذكور أمن menurut pendapat Syāfi'i menunjukkan pengertian umum, yaitu laki-laki yang masih kecil dan dewasa. Sedangkan pendapat aṣḥāb al-khuṣūṣ wa al-'umūm tidak menunjukkan pengertian umum karena kata خكور tidak disertai alif lām. Menurut penulis, kedua pendapat ini bisa dikompromikan. Pendapat pertama menganggap bahwa lafal disertai alif lām, dalam hal ini ma'rifaṭ menunjukkan arti umum. Sedangkan yang kedua sekalipun tidak disertai alif lām juga bisa berarti umum. Penegasan tidak disertai alif lām tidaklah berarti bukan ma'rifaṭ karena kadang-kadang lafal itu

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Abū Dāwud, Sunan Abī Dāwud, Jilid III, h. 373

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Lihat Abū Ya'lā Muhammad bin al-Ḥusain al-Farrā' al-Bagdādī al-Ḥanbalī, al-'Uddat fī Usūi al-Fiqh, Jilid II, taḥqīq: Ahmad bin 'Alī Sair al-Mubārakī, (Beirut Muassasaṭ al-Risalaṭ, 1400/1980), h. 523-524.

dianggap *ma'rifat* jika sandar pada *ma'rifat* seperti halnya pada kata ذكور

- 5) Untuk mencakup semua satuannya (istigraq al-afrad). Contoh: إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْر, إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا (QS. al-'Aṣr, (103): 2-3). Hal tersebút diketahúi karena ada pengecualian (istisna) dengan huruf illa sesudahnya. Manna' al-Qaṭṭan menambahkan satu fungsi ma'rifaṭ dengan alif lam yaitu:
- 6) Untuk menghabiskan segala karakteristik jenis. Contoh firman Allah: ذلك الْكَتَابُ (QS. al-Baqaraṭ (2): 2). Maksud dari ungkapan Allah tersebut bahwa kitab yang sempurna petunjuknya dan mencakup semua isi kitab yang diturunkan dengan segala kekhususannya. 92
- f. Ma'rifat, karena mudaf (sandar) kepada isim ma'rifat seperti sandar kepada isim damir (kata ganti), baik yang mutakallim, mukhatab, ataupun kepada damir gaib. contoh:

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ... (البقرة: 2: 21)

خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ ... (البقرة: 2: 7)

<sup>91</sup> Ibid

<sup>92</sup> Manna' Khalil alQaṭṭān, o.cit., h. 199

Kata نعمتي pada ayat pertama sudah menjadi ma'rifah karena muḍaf kepada ḍamīr muttakallim yaitu hurut و yang berfungsi sebagai mudḍaf ilaih. Begitu pula pada ayat kedua kata ربّكم juga sudah menjadi ma'rifat karena sandar kepada ḍamīr mukhatab علم yang juga berfungsi sebagai muḍaf ilaih. Demikian halnya kata قاوبهم pada ayat ketiga juga sudah menjadi ma'rifat dengan sandarnya kepada ḍamīr gaib . Sekiranya ketiga kata tersebut tidak sandar kepada ḍamīr atau kepada isim ma'rifat yang lain seperti isim mawṣūl, isim isyārat ma'rifat bi al, dan sebagainya maka ia masih nakirat, belum menjadi ma'rifat. 93

## 3. Fungsi Isim Nakirah 94

a. Berfungsi untuk menunjukkan satu (al-irādaṭ al-wihdat). Contoh: ... وَجَاء رَجُلٌ مِّنْ أَقْصَى الْمَدينَة (QS. al-Qasas, (28): 20). Kata rajulun di atas menunjukkan seorang laki-laki. Contoh dan juga dapat dilihat pada (QS. Yāsīn, (36): 20).

b. Untuk menunjukkan macam (*iradaṭ al-naw*). Contoh: هَذَا ذَكُرُ هَا اللَّهُ الْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَآبِ (QS. Ṣād, (38): 49), maksudnya adalah macam *al-zikr*. Contoh lain وَلَتَحِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاة (QS.al-Baqaraṭ (2): 96), yakni satu jenis dari kehidupan (hayaṭ)

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Itu pula sebabnya para ahli bahasa berbeda pendapat tentang mana di antara keduanya sebagai asal. Tetapi pendapat yang paling sah adalah pendapat yang mengatakan bahwa nakirat sebagai asal/ التكرة هو الصل, dengan alasan bahwa sekian banyak isim ma'rifat baru bisa jadi ma'rifat kalau sandar kepada ma'rifat, seperti sandar kepada damir, isim mawṣul, isim 'alam, isim isyārat, dan sebagainya. Lihat al-Suyuṭī, op.cit. (al-Ham), jilid I, 214.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Lihat al-Suyūţi, op.cit. (al-Ham) ,h. 192-195. Pendapat-pendapat al-Suyūţi di si tampaknya banyak sependapat dengan ulama sebelumnya, sekalipun ini sudah berbentuk penjelasan yang dikemukakannya.

yaitu mencari kehidupan untuk masa depan, sebab keinginan tersebut bukan terhadap masa lalu atau masa sekarang.

c. Untuk membesarkan (al-ta'zimi). Contoh: فَأَذْنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ الله (QS.al-Baqaraṭ (2):279). Kata ḥarbin pada ayat tersebut maksudnya adalah perang yang dahsyat atau perang besar.

d. Untuk menunjukkan arti banyak (al-taksīr). Contoh: إِنْ لِنَا (QS. al-Syūrā, (26): 41). Menurut al-Zamakhsyarī, kata ajran pada yang tersebut menunjukkan pahala yang banyak.

e. Terkadang juga menunjukkan al-ta'zīm dan al-taksīr sekaligus. Contoh : وَإِن يُكَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذَّبَتْ رُسُلُ (QS. Fāṭir, (35): 4), maksudnya adalah rasul-rasul yang agung lagi banyak jumlahnya itu.

f. Untuk meremehkan (al-taḥqīr). Contoh: مَنْ أَيِّ شَيْء خَلَقَهُ (QS. 'Abasa, (80): 18), maksudnya adalah dari sesuatu yang

hina dan rendah atau min syai' haqir mahin. 95

g. Untuk menunjukkan sedikit (al-taqlīl). Contoh: وَرَضُوانٌ مِّنَ اللَّه (QS. At-Taubah (9): 72). Kata ridwan pada ayat tersebut adalah keridaan yang sedikit dari Allah itu lebih besar daripada syurga, karena keridaan adalah pangkal segaia kebahagiaan. Contoh lain: وَفِيه شَفَاء للنَّاس (QS. al-Nahl, (16): 69). Ayat tersebut di samping berfungsi sebagai al-taqlīl terkadang pula berfungsi al-ta'zīm.

Menurut Manna' Khalil al-Qaṭṭan, isim nakiraṭ terkadang juga berfungsi untuk menunjukkan satu dan jenis sekaligus. Sebagai contoh firman Allah yang berbunyi: وَاللَّهُ حَلَقَ كُلُّ دَابَّة من

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Abū al-Qāsim Maḥmūd Ibn 'Umat al-Zamakhsyari, al-Kasysyāf 'an Haqāiq al-Tanzīl wa 'Uyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-Tanzīl, Jilid IV, cet. Terakhir, (Mesir: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 1966), h. 562.

<sup>96</sup> Lihat al-Zarkasyi, op.cit., h. 107-109.

ر (QS. al-Nūr, (24): 45). Maksudnya adalah bahwa setiap jenis dari berbagai jenis binatang itu berasal dari suatu macam air dan setiap binatang itu juga berasal dari satu nuṭfaṭ. 97

## 4. Nakirat yang Berarti Umum

Pada pembahasan tentang isim *ma'rifat* disebutkan bahwa salah satu fungsinya adalah untuk menunjukkan pengertian umum. Namun selain *ma'rifat*, *isim nakirat* juga terkadang berarti umum jika berada dalam bentuk *nafy*, *nahy*, *syart*, dan *istifhām*.<sup>98</sup>

Contoh *isim nakiraṭ* yang berbentuk *nafy* di antaranya firman Allah tentang sifat hari kiamat yang terdapat dalam QS. al-Infiṭār, (82): 19; يَوْمُ لاَ تَمْلكُ نَفْسٌ لْنَفْسُ شَيْئاً وَالْأَمْرُ يَوْمَئذ لله Kata nafsu di atas, bersifat umum karena didahului oleh nafy yaitu lā tamliku. Maksudnya adalah sispapun orang berkedudukan sama ditinjau dari segi ketidakmampuannya membantu orang lain. 99 Demikian pula kata syaian, karena di-

<sup>97</sup> Lihat Manna' Khalil al-Qattan, op.cit., h. 200

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Lihat al-Suyūṭi op.cit., h. 196-198; Lihat pula Syekh 'Abd al-Raḥmān Nāṣir al-Sa'di, al-Qawāid al-Hisān li Tafsīr al-Qur'ān, diterjemahkan oleh Marsuni Sasaky dan Mustahab Hasbullah dengan judul: "70 Kaidah Penafsiran Alquran", cet. I. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997), h. 12. Lihat pula Abd Rahman Dahlan, Kaidah-kaidah Penafsiran Al-Quran, cet. I., Bandung: Mizan, 1997, h. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Bantuan yang diberikan seseorang kepada orang lain di akhirat biasa disebut syafa'at. Di kalangan ulama terjadi pro dan kontra tentang adanya syafa'at di akhirat, terutama syafa'ah yang diberikan Nabi Muhammad saw. kepada umatnya. Akan tetapi jika diperhatikan ayat-ayat Alquran yang berbicara tentang syafa'at di akhirat, semuanya berbicara tentang konteks kemahaagungan dan kemahaperkasaan Allah, dan membantah kepercayaan Ahl al-Kitāb dan orang-orang kafir bahwa para pendahulu mereka yang saleh akan memberi syafa'at kepada mereka, sehingga mereka tidak perlu berusaha payah melaksanakan perintah Allah. Jadi ayat-ayat tersebut tidak berbicara tentang keberadaan syafa'at itu sendiri. Mereka yang berpendapat bahwa Nabi Muhammad dapat memberi syafa'at berpegang kepada beberapa hadis tentang hal itu dan beberapa ayat Alquran yang menafikan syafa'at,

nafy-kan, maka ia juga berarti umum. Maksudnya, pada hari kiamat, apa pun tidak dapat diberikan kepada orang lain, baik sesuatu yang berguna ataupun dapat menghindarkan bahaya siksa yang akan menimpa orang lain.

Adapun contoh isim pakirat dalam konteks larangan (nahy) antara lain: وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلا تُشْرِكُواْ به شَيْئًا (QS. al-Nisa, (4): 36). Larangan mempérsekutukan Allah dalam ayat tersebut mencakup segala sesuatu yang mengandung unsur syirik, baik yang berbentuk niat, perkataan, perbuatan, syirik besar, syirik kecil, nyata, dan yang tersembunyi. Yang jelas, seseorang tidak boleh mempersekutukan Allah dalam cara bagaimanapun. 100

Isim nakirat yang berada dalam konteks istifham dapat ditemukan pada firman Allah yang berbunyi: هَلَ مِنْ خَالِق غَيْرُ اللَّه (QS. Fāṭir, (35): 3) Dapat يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاء وَالأَرْضُ لَا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ pula ditambahkan bahwa jika huruf jar mim dihubungkan dengan isim nakirat, maka itu merupakan petunjuk untuk menetapkan pengertian umum. 101

Sedang isim nakirat yang berada dalam konteks syart, dapat dilihat dalam QS. Fatir, (35): 2 dan QS. al-Nahl, (16): 53. Menurut Al-Sa'di bahwa kedua ayat tersebut mencakup seluruh

namun mengecualikan orang-orang yang diberi Allah keizinan untuk memberi syafa'at.

<sup>100</sup> Uraian tentang cakupan pengertian syirik ini dapat dilihat antara lain dalam Ahmad Ibn Taimiyyat dan Muhammad 'Abd al-Wahhab, Majmu' al-Tawhid, (Beirut: Dar al-Fikr, t.th), h. 167 dan seterusnya; Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur'an, Jilid I, (Beirut: Dar al-Syuruq, 1992), h. 48. Djohan Effendi, "Konsep-konsep Teologis", dalam Budi Munawar Rachman (ed), Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, (Jakarta: Yayasan Paramadina, 1995), h. 54.

Lihat Abd. Rahman Dahlan, op.cit. h. 68. Namun jika huruf mim tidak dihubung-kan dengan isim nakirat maka ia akan berfungsi sebagai ibtida al-gayat, tab'id, dan za'idat. Lihat Abu al-Hasan 'Ali Ibn 'Isa al-Rummani al-Nahwi, Kitab al-Ma'ani al-Huruf, cet.II, tahqiq: .Abd al-Fattah Isma'il Syibli, (Mekah: Maktabat al-Tālib al-Jāmi i 1407 H/1986 M), h. 97.

kebaikan yang terdapat pada manusia dan kemuḍaratan yang menimpanya, juga semua kenikmatan yang mendatangkan kesenangan dan penolakan terhadap sesuatu yang tidak disukai. Hanya Allah sajalah yang dapat melakukan hal tersebut. 102

## F. Al-Musykil wa al-Tanāquḍ fi al-Qur'ān

### 1. Pengertiannya

Pembahasan ini serupa dengan istilah mukhtalif al hadis 103 dalam ulumul hadis, tetapi berbeda dengan istilah almutasyabih fi al-Qur'an dalam ulumul Qur'an. Al-Mutasyabih pada dasarnya adalah makna dan maksud suatu ayat Alquran yang tidak dimengerti dan dipahami. Sedangkan al-musykil pada dasarnya dipahami, baik makna maupun maksudnya secara umum. 104 Dengan demikian, ayat-ayat seperti itu tampaknya hanya bertentangan tetapi hakikatnya tidak demikian, karena firinan Allah tidak mungkin bertentangan antara satu ayat dengan ayat lainnya. 105 Ayat-ayat seperti ini telah banyak dibahas oleh ulama, seperti oleh Ibn Qutaibat (w.276 H) dalam

<sup>102</sup> Al-Sa'di, op.cit., h. 13

<sup>103</sup> Ilmu yang membahas tentang hadis yang tampaknya bertentangan, sehingga pertentangan dimaksud dihilangkan atau mempertemukannya sebagai yang dilakukan dalam hadis-hadis yang susah dipahami. Dengan demikian, kesulitannya terangkat dan hakikatnya menjadi jelas. Lihat Muhammad 'Ajjāj al-Khatīb, *Uṣūl al-Ḥadīs 'Ulūmuhū wa Muṣṭalaḥuhū*, (Beirut-Libanon: Dār al-Fikr, 1409/1989), h. 283. Beliau menambahkan bahwa di samping mukhtalif al-hadīs, ia juga bisa disebut musykil al-hadīs, ta 'wīl al-hadīs, dan talfīq al-hadīs.

Jalal al-Din 'Abd al-Raḥman al-Suyūṭi, al-Takhbir fi 'Ilm al-Tafsir, taḥqiq: Fati 'Abd al-Qadir Farid (Kairo: Dar al-Manar, 1406/1986), h. 221.

<sup>105</sup> Al-Suyūṭī, op.cit (al-Itqān) Jilid II. h. 27

kitabnya Ta'wil Musykil al-Qur'an" begitu pula oleh Qutrub (w.206 H) dalam kitabnya Ma'ani al-Qur'an.

### 2. Pandangan al-Suyūtī

Pengetahuan tentang ilmu-ilmu bantu adalah sesuatu hal yang mutlak dalam rangka memahami Alquran. Sehingga kadang-kadang, menurut al-Suyūtī, bagi seorang al-mubtadi' atau pemula yang tidak mempunyai pemahaman tentang ilmuilmu bantu tersebut, menyangka beberapa ayat Alquran saling bertentangan yang pada hakikatnya tidak mungkin demikian. Untuk menghilangkan dugaan seperti itu, maka diperlukan bukti-bukti konkrit, seperti halnya yang dilakukan dalam hadis. Ibn 'Abbas (w.68/687) sebenarnya telah membicarakan hal tersebut, seperti yang dikutip oleh al-Suyū(i106 bahwa ada seorang laki-laki datang kepadanya dan berkata: "Saya melihat sesuatu yang bertentangan di dalam Alquran". Ibn 'Abbas kemudian berkata: "Apakah itu meragukanmu [terhadap ayatayat tersebut, pen]. Laki-laki tersebut menjawab: tidak diragukan tetapi tampaknya bertentangan. Ibn 'Abbas kemudian meminta ditunjukkan ayat-ayat tersebut. Laki-laki itu menunjukkan ayat-ayat dimaksud" sebagai berikut:

Terjemahnya:

"Kemudian tiadalah fitnah mereka, kecuali mengatakan : Demi Allah Tuan kami, tiadalah kami mempersekutukan Allah. (QS. al-An'am, (6): 23).

<sup>106</sup> Lihat ibid. Lihat pula al-Suyūtī, op.cit. (al-Mu'tarak), Jilid I, h.95-96.

Terjemahnya:

"...ingin supaya mereka disamaratakan dengan tanah, dan mereka tidak dapat menyembunyikan [dari Allah] sesuatu kejadianpun" (QS. al-Nisā', (4): 42).

Ibn 'Abbas kemudian menjelaskan bahwasanya orangorang musyrik ketika mereka melihat hari kiamat di mana Allah tidak mengampuni dosa orang-orang yang mempersekutukan-Nya dengan sesuatu, mereka kemudian menyembunyikan kemusyrikan dengan harapan diampuni oleh Allah. Maka ketika itu, Allah menutup mulutnya, sehingga yang berbicara hanyalah tangan dan kaki mereka sesuai apa yang telah mereka lakukan. Pada saat itu orang-orang kafir dan orang yang mendurhakai para rasul ingin supaya disamaratakan dengan tanah dan mereka dapat menyembunyikan dari Allah sesuatu kejadian pun.

Contoh nas-nas yang tampaknya berbeda ditemukan di dalam Alquran. Yang demikian itu kadang-kadang dianggap altikrār (pengulangan) yang mana pengulangan tersebut tidak kembali kepada sesuatu yang sudah ada, tetapi sebenarnya membuat sesuatu yang baru. Ketika nas-nas itu dibandingkan dan diteliti perbedaannya, didapatkan bahwa perbedaan-perbedaan tersebut tidak menunjukkan adanya tanaquḍ (bertolak belakang) dan gumuḍ (arti yang tidak jelas) dalam dalālaṭ al-naṣ, bahkan pendapat yang paling sahih bahwa perbedaan tersebut justru menunjukkan i'jāz. Kisah-kisah

Lihat penjelasannya secara lengkap dalam Muhammad al-Rāzī Fakhr al-Din Ibn Diyā al-Din (selanjutnya disebut sebagai Fakhr al-Rāzī), *Tafsīr al-Fakhr al-Rāzī al-Musytahar bi al-Tafsīr al-Kabīr wa Mafātūh al-Gaib*, Jilid V, cet, III,(Beirut-Libanon: Dār al-Fukr, 1405/1985), h. 107. Lihat pula al-Suyūṭī al-Radī, taḥqīq" Muhammad Ridā al- Kasyif al-Gaṭṭā, (Beirut: t.pn., t.th), h. 323-333.

Lihat Nasr Hāmid Abū Zaid, Mafhum al-Naṣ. Dirāsaṭ fi 'Ulūm Alquran, (Mesir: al-Hai'aṭ al-Miṣriyyaṭ li al-Kitāb, 1993), h. 208.

dalam Alquran umpamanya kadang-kadang berulang dalam surat yang berbeda, tetapi pengulangan itu menunjukkan pada sesuatu yang baru. Sebagai contoh, kisah Nabi Musa as, dengan keluarganya ketika melihat api dalam perjalanan pulang ke Mesir justrudidapatkan di beberapa surat dengan gaya bahasa yang berbeda. Al-Bāqillānī (w.403/1013) mengemukakan contoh ayat-ayat tersebut, yaitu kisah Musa as. melihat api dan berkata kepada keluarganya:

Terjemahnya:

"[Ingatlah] ketika Musa berkata kepada kaumnya: Sesungguhnya aku melihat api. Aku kelak akan membawa kepadamu kabar dari padanya, atau aku membawa kepadamu suluh api supaya kamu dapat berdiang" (QS. al-Naml, (27): 7).

Terjemahnya:

"Ketika ia melihat api, lalu berkatalah ia kepada keluarganya: Tinggalah kamu [di sini], sesungguhnya aku melihat api, mudah-mudahan aku dapat membawa sedikit daripadanya kepedamu atau aku akan mendapat petunjuk di tempat api itu" (QS. Ṭāhā, (20): 10).

Terjemahnya:

"... ia berkata kepada keluarganya: Tunggulah [di sini], sesungguhnya aku melihat api, mudah-mudahan aku dapat membawa suatu berita kepadamu dari [tempat] api itu atau [membawa] sesuluh api, agar kamu dapat menghangatkan badan" (QS. al-Qaṣaṣ (28): 29).

Di sini, Allah mengemukakannya dalam beberapa gaya bahasa yang cukup tinggi, dan mendatangkan kisah dalam beberapa bagian agar mereka mengetahui kelemahan mereka dari berbagai metode. Sehingga Allah berfirman:

فَلْيَأْتُوا بِحَديثِ مِّثْلِهِ إِن كَأْنُوا صَادِقِينَ

Terjemahnya:

"Maka hendaklah mereka mendatangkan kalimat yang semisal Alquran itu jika mereka orang-orang yang benar" (QS. al-Tūr, (52): 34).

Untuk menjadikan Alquran sesuatu yang paling balig untuk melemahkan mereka dan menjadikan keterangan yang paling nyata kepada mereka. Dengan demikian, Allah mengulangi kisah Nabi Musa as. dalam beberapa surat dan dalam berbagai metode fawāṣil (akhir ayat) yang berbeda-beda.

Tidak cukup sampai di sini, yaitu mengungkap adanya yang tampak *ikhtilaf* di antara beberapa nas-nas ayat, tetapi para ulama juga mencoba menafsirkan perbedaan-perbedaan tersebut dengan berpegang kepada anggapan dasar, yaitu meniadakan perbedaan yang disangka bertolak-belakang. Meniadakan perbedaan yang disangka bertolak-belakang tidak

Al-Qadī Abū Bakr al-Baqillani, I jāz Alquran, bi Hāmisy al-Itqān fi Ulūm Alquran li al-Suyūtī, Jilid II, cet.III, (Kairo: Mustafa al-Babī al-Halabi, 1370/1951), h. 57 Lihat pula ibid.h. 208-209

berarti meniadakan perbedaan tersebut dalam zatnya menghilangkan tanaqud (yang bertolak-belakang) yang mungkin disangka perbedaan itu sendiri. Sesungguhnya nas itu sendiri meniadakan dalam dirinya "perbedaan" yang disangka tanaqud.

### 3. Pandangan al-Gazāfi

Dengan persoalan ini, al-Gazālī (w.505/1111) pernah ditanya oleh seseorang seperti yang dikutip oleh al-Zarkasyī (w. 794 H) sebagai berikut:<sup>110</sup>

سئل الغزالي عن معنى قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اخْتِلاَفًا كَثِيراً ﴾ الله فأجاب بما صورته: الإختلاف لفظ مشترك بين معان, وليس المراد نفي اختلاف الناس فيه, بل نفي اختلاف عن ذات القرآن, يقال هذا كلام مختلف, أي: لايشبه أوله آخره في الفصاحة, إذ هو مختلف, أي بعضه يدعوا إلى الدين وبعضه يدعوا إلى الدنيا, أوهومختلف النظم فبعضه على وزن الشعر وبعضه مترحف, وبعضه على أسلوب مخصوص في الجزالة وبعضه على أسلوب يخالفه, وكلام الله تعالى متره عن هذه الإختلافات, فإنه على منهاج واحد في النظم مناسب أوله آخره, وعلى مرتبة واحدة في غاية الفصاحة, فليس يشتمل على الغث والسمين ومسوق لمعنى واحد, وهو دعوة الخلق إلى الله تعالى: وصر فهم عن الدنيا إلى الدين, وكلام الآدميين يتطرق إليه هذه الإختلافات... ولقد كان رسول الله صلى

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Badr al-Din Muḥammad bin 'Abd Allah al-Zarkasyi, op.cit., Jilid II, h. 54-56.

<sup>111</sup> QS. al-Nisa, 4:82

الله عليه وسلم بشرا تختلف أحواله, فلو كان هذا كلامه أوكلام غيره لوحد فيه إحتلاف كثير, فأما احتلاف الناس فهو تباين في آراء الناس لانفس القرآن وكيف يكون هذا المراد, وقد قال تعالى: ﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً ﴾ 112 فقدذكر في القرآن أنه في نفسه غير مختلف, وهو مع هذا سبب لإختلاف الخلق في الضلال والهدى.

Artinya:

"Al-Gazāli ditanya tentang makna firman Allah (... Kalau sekiranya Alquran itu bukan dari sisi Allah, tentulah terdapat perbedaan yang banyak di dalamnya). Maka ia menjawab sebagai berikut: ikhtilaf (perbedaan) adalah lafal musytarak antara beberapa makna, maksudnya bukanlah menghilangkan pertentangan manusia di dalamnya, bahkan menghilangkan berbedaan terhadap zat Alquran. Dikatakan: "Ini adalah ungkapan yang berbedaan". Maksudnya: Awalnya tidak serupa dengan akhirnya dari segi fasahat, dengan demikian dia berbeda. Yaitu sebagian mengajak untuk mengejar agama dan yang sebagaiannya mengajak untuk mengejar dunia. Atau susunanya berbeda, sebagian berbentuk syair sedang yang lainnya hanya bentuk biasa, sebagian dalam gaya bahasa yang khusus hebat, sedangkan yang sebagainya justru menyalahinya. Firman Allah swt bersih dari perbedaan-perbedaan seperti itu, karena Alquran hanya terdiri dari satu minhaj (metode) dalam susunannya, yaitu awalnya munasab (terkait)113 dengan akhirnya, dan

<sup>112</sup> QS. al-Baqarat, 2:26.

Munāsabat secara etimologis dapat diartikan dengan al-muqārabat (kedekatan) atau ittiṣāl al-syai' bi al-syai' (hubungan sesuatu dengan sesuatu yang lain). Lihat Aḥmad bin Fāris bin Zakariyyā, Mu'jam Maqāyīs al-Lugat, Jilid V, (Mesir:Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, t.th), h. 423. dengan demikian, secara terminologis ialah hubungan suatu ayat dengan lainnya dan antara satu surat dengan surat

juga dalam satu martabat (susunan) dari segi fasahat, maka ia tidak mengandung al-gass (kurus) dan al-samin (gemuk). dan menggiring kepada satu makna yaitu pengakuan kepada Allah swt., dan berpaling kepada dunia kepada agama, dan ungkapan al-ādamiyyīn (atheis) menuju kepadanya perbedaanperbedaan ini ...Dan sungguh Rasulullah saw adalah seorang manusia yang keadannya bermacam-macam. Sekiranya ungkapan ini atau ungkapan yang lainnya berasal dari manusia tentu akan didapatkan di dalamnya banyak perbedaan. Adapun perbedaan manusia maka itu saling menjelaskan di antara pandangan-pandangan manusia, bukan pada Alquran itu sendiri. Bagaimana pandangan Alquran tentang hal ini. Dan sungguh Allah swt. telah berfirman: (... Dengan perumpamaan itu banyak orang yang disesatkan Allah dan dengan perumpamaan itu banyak [pula] orang yang diberikan petunjuk ...) maka telah disebutkan dalam Alquran bahwasanya dalam diri Alquran itu tidak ada pertentangan makhluk dalam kesesatan dan petunjuk".

Apa yang dikemukakan oleh al-Gazālī di atas menunjukkan bahwa di antara manusia terjadi pertentangan atau perbedaan dalam menafsirkan dan menakwilkan Alquran. Akan tetapi, nas itu sendiri tidak terdapat pertentangan di dalamnya, baik dari segi nazm (susunan), uslūb (gaya bahasa), dan maḍmūn al-dilālaṭ (kandungan dilalatnya). Perbedaan manusia di seputar nas sebenarnya tergantung pada berbedaan manusia kepada perbedaan nas itu sendiri, yaitu perbedaan yang disangka bertolak-belakang. Sehingga ulama berupaya keras menghilangkan prasangka negatif tersebut. Dari sini muncul pula kesepakatan antara aliran-aliran yang berbeda untuk menghilangkan tanāquḍ dalam Alquran. Menurut Naṣr Ḥāmud

lainnya, antara pembukaan surat dengan akhir surat dan seterusnya. Lihat Ibrāhīm al-Anbārī, al-Mawsū'at al-Qur'āniyyaṭ al-Muyassaraṭ, (t.tp., t. th), h. 175.

bahwa bukanlah penakwilan ayat-ayat mutasyabih 114 mengembalikannya kepada muhkam 115 dari segi hakikatnya, tetapi mencoba menghilangkan prasangka tanaqud terhadap nas-nas yang tampaknya bertentangan. 116 Maksudnya bahwa setiap aliran menerima metode yang menganggap terjadinya perbedaan antara bagian-bagian nas, tetapi perbedaan itu tidak mengarah kepada tanaqud. Pendapat ini tampaknya sejalan dengan pemahaman al-Suyūtī.

Ayat-Ayat Yang dianggap al-Musykil wa al-Tanāquḍ 117
 QS. al-Mu'minūn, (23): 101 dan QS. al-Ṣāffāt, (37): 27,

Terjemahnya:

"Apabiia sangkakala ditiup maka tidaklah ada lagi pertalian nasab di antara mereka pada ahri itu—dan tidak ada pula mereka saling bertanya" (QS. al-Mu'minūn, (23): 101).

Mutasyābih berasal dari kata tasyābaha-yatasyābahu-tasyābuh yang menurut bahasa berarti maššala dan māšala (serupa dan sama) yang biasanya membawa kemiripan yang susah dibedakan antara dua hal. Lihat Louis Ma'lūf, op.cit. (al-Munjid fi al-Lugat), h. 371. Sedangkan secara terminologis ialah ayat yang masih memerlukan keterangan. Lihat Al-Qādī Abū Ya'lā Muhammad bin al-Ĥusain al-Farrā' al-Bagdādī al-Hanbalī, op.cit., h. 684.

Muḥkam secara etimologis berasal dari kata aḥkam yukimu iḥkam mempunyai beberapa arti yang mana pada dasarnya kembali kepada satu hal pokok yaitu al-man'u (pencegahan). Lihat Muḥammad 'Abd al-'Azīm al-Zarqānī, Manāhil al-'Urtān fī 'Ulūm al-Qur'ān, Jilid II, (Beirut: Dār al-Fikr, t. th), h, 270. Sedangkan secara terminologis yaitu ayat yang berdiri sendiri dan tidak memerlukan penjelasan. Lihat ibid (al-Farrā' al-Bagdādī).

<sup>116</sup> Nașr Hāmid Abū Zaid op.cit., h. 210

Lihat al-Suyūţi, op.cit. (al-Itqān), h. 27-30. Lihat pula al-Suyūţi, op.cit (al-Mu'tarak), h. 94-103.

"Sebagian dari mereka menghadap kepada sebagian yang lain saling bertanya" (QS. al-Ṣāffāt, (37): 27).

Dua ayat tersebut tampaknya berbeda, yang pertama menyebutkan bahwa apabila sangkakala sudah ditiup tidak ada lagi saling bertanya antara satu dengan yang lainnya. Sedangkan yang kedua menunjukkan bahwa mereka saling berhadapan dan saling bertanya. Al-Suyūtī berpendapat bahwa kedua ayat itu sama sekali tidak bertentangan. Menurutnya, ayat pertama menjelaskan tentang keadaan manusia setelah sangkakala ditiup untuk yang pertama kalinya di mana semua makhluk, termasuk manusia, meninggal kecuali yang dikehendaki Tuhan. Sedangkan ayat kedua menunjukkan tiupan yang kedua, di mana manusia sudah dibangkitkan untuk menunggu keputusan pengadilan Tuhan. Maka pada saat itu, mereka saling berhadaphadapan dan saling bertanya.

b. QS. Al 'Imran, (3): 59, QS, al-Ḥijr, (15): 26, QS. al-Ṣaffat,
 (37): 11, dan QS. al-Raḥman, (55): 14.

Terjemahnya:

"Sesungguhnya perumpamaan Isa di sisi Allah adalah seperti Adam, Allah menciptakan Adam dari tanah kemudian Allah berfirman kepadanya: "Jadilah", maka jadilah ia" (QS. Āl 'Imrān, (3): 59).

"Dan sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari tanah liat kering dari lumpur hitam yang diberi bentuk" (QS. al-Hijr, (15): 26).

#### Terjemahnya:

"... Sesungguhnya Kami telah menciptakan mereka dari tanah lial" (QS. al-Ṣāffat, (37): 11).

#### Terjemahnya:

"Dia menciptakan manusia dari tanah kering seperti tembikar" (QS. al-Raḥman, (55): 14).

Ayat-ayat di atas tampak bertentangan satu dengan yang lain. Karena ayat-ayat tersebut masing-masing menjelaskan tentang proses penciptaan manusia. Menurut penulis, inilah salah satu bentuk keistimewaan bahasa Alquran yang terkadang berulang di beberapa ayat atau surat yang berbeda, padahal maksudnya sama, yaitu menjelaskan proses reproduksi kejadian manusia. Namun secara lengkap dijelaskan oleh Allah pada awal-awal QS. al-Mu'minūn. Ayat-ayat tersebut juga, menurut penulis, hanya sekedar illustrasi dalam proses penyampaian pesan ajaran keagamaan. Semua illustrasi ayat-ayat di atas mengungkapkan bidang kajian disiplin biologi yang disampaikan untuk menanamkan pesan-pesan akidah, khususnya keimanan kepada Allah sebagai pencipa manusia, serta pesan akhlak agar mereka bersikap baik dalam hidup kemasyarakatan.

c. QS. al-A'raf, (7): 6 dan QS. al-Raḥman, (55): 39.

"Maka sesungguhnya Kami akan menanyai umat-umat yang telah diutus rasul-rasul kepada mereka dan sesungguhnya Kami akan menanyai pula rasul-rasul [Kami] (QS. al-A'raf, (7): 6).

Terjemahnya:

"Pada waktu itu manusia dan jin tidak ditanya tentang dosanya" (QS. al-Rahman, (55): 39).

Menurut al-Suyūtī ayat pertama menjelaskan pertanyaan tentang taudih dan pembenaran terhadap rasul-rasul mereka. Sedangkan ayat yang kedua tidak berbicara tentang syariat agama dan persoalan furu' dalam agama. Ia menambahkan bahwa, di akhirat terdapat beberapa tempat (pos), ada tempat diperlukan pertanyaan, dan di tempat lain tidak.

d. QS. Al 'Imran, (3): 102 dan QS. al-Tagabun, (64): 16.

Terjemahnya:

"Hai orang-orang yang beriman bertakwalah kepada Allah sebenar-benar takwa kepada-Nya...(QS.Al-'Imran,(3): 102).

Terjemahnya:

Maka bertakwalah kamu kepada Allah menurut kesanggupanmu ... 'QS. al-Tagabun, (64): 16).

Menurutnya, ayat yang pertama berhubungan dengan tauhid. Hal itu diperkuat lanjutan ayat tersebut yang memerintahkan kepada manusia agar tidak mati kecuali dalam keadaan berislam. Sedangkan ayat kedua berhubungan dengan al-a'māl (amal-amal) perbuatan.

e. QS. al-Nisā, (4): 3 dan QS. al-Nisā, (4): 129).

Terjemahnya:

"...Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil maka [kawinilah] seorang saja... "(QS. al-Nisā i, (4): 3)

Terjemahnya:

"Dan kamu sekali-kali tidak akan dapat berlaku adil di antara istri-istri [mu], walaupun kamu sangat ingin berlaku demikian..." (QS. al-Nisā, (4): 129).

Menurutnya, ayat pertama berbicara tentang penemuhan hak-ahak sedangkan ayat kedua berbicara tentang al-mayl al-qalbī (kecenderungan hati). Perbedaan-perbedaan yang tampak terlihat pada ayat-ayat tersebut, oleh al-Suyūṭī disebabkan oleh beberapa hal. Di antaranya mungkin karena yang diberitakan lewat beberapa ayat memang terdiri dari beberapa macam dan keadaan. Atau mungkin karena perbedaan tema yang dibicarakan, dan ini yang banyak di lihat pada ayat-ayat di atas.

# G. Al-Tagdim wa al-Ta'khir.

#### 1. Pengertiannya

Al-Taqdim wa al-ta'khir adalah bentuk masdar dari kata قدّم / kerja mazid bi harf (tambahan satu huruf), yakni gaddama dan akhkhara أخر untuk menunjuk arti muta'addi (transitif). هو الذي يقدم الأشيآء و بعضهافي Menurut bahasa, al-tagdim berarti yaitu yang mendahulukan sesuatu dengan sebagiannya بعض pada tempatnya), 118 sedangkan al-ta'khir ialah هو الذي يؤخر yaitu yang mengemudiankan sesuatu) الأشيآء فبعضهاف مواضعها dan sebagiannya pada tempatnya). 119 Pengertian senada dikemukakan oleh Ibrahim Madkur, bahwa al-taqdim adalah mendahulukannya), 120 sebaliknya al-ta'khir adalah mengemudiankannya). 121 Dari dua pengertian bahasa جعله تأخرا tersebut dapat dipahami bahwa al-taqdim adalah suatu (kata) yang berada di depan yang tampaknya seharusnya ditempatkan di belakang, sedangkan al-ta'khīr adalah sesuatu yang berada di belakang yang tampaknya seharusnya berada di depan. Menurut al-Suyūtī terjadinya al-taqdim dan al-ta'khīr dalam bahasa Arab karena tiga hal: 122

a. كون السياق في كل موضع يقتضي ما وقع a (adanya susunan kata pada setiap tempat yang memang seharusnya demikian)

<sup>118</sup> Abū al-Fadl Jamāl al-Dīn Muhammad bin Mukarram bin Manzūr (selanjutnya disebut sebagai Ibn Manzur), Lisan al-'Arab, Jilid XII. Cet. I. (Beirut : Dar al-Fikr, 1410/1990), h. 465.

<sup>119</sup> Ibid, Jilid IV, h. 11-12.

<sup>120</sup> Ibrahim Madkur dkk, op.cit., Jilid II, h. 747

<sup>121</sup> Ibid., Jilid 1, h. 8.

<sup>122</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit., (al-Mu'tarak), Jilid I, h. 171

b. لقصد البداة والختم به للإعتناء بشأنه (tujuan mengawali dan mengakhiri untuk memperlihatkan penekanan terhadap suatu persoalan), seperti firman-Nya

يَوْمَ تَبْيُضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ وَ...

## Terjemahnya:

"Pada hari yang waktu itu ada muka yang putih berseri dan ada [pula] muka yang hitam muram ... '(QS. Āl'Imrān, (3): 106).

c. لقصد التفنن في الفصاحة وإخراج الكلام على عدة أساليب (karena tujuan seni faṣāḥaṭ dan mengemukakan kata dalam berbagai gaya bahasa), seperti firman Allah:

... وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّداً وَقُولُواْ حِطَّةً ...

## Terjemahnya:

"...dan masukilah pintu gerbangnya sambil bersujud, dan katakanlah: Bebaskanlah kami dari dosa ..." (QS. al-Baqarat (2): 58).

... وَقُولُواْ حَطَّةُ وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّداً ...

#### Terjemahnya:

"...dan katakanlah: Bebaskanlah kami dari dosa dan masukilah pintu gerbangnya sambil bersujud..." (QS. al-A'raf, (7): 161).

# 2. Pandangan al-Suyūțī

Al-Suyūtī menjelaskan bahwa al-taqdīm wa al-ta'khīr, khususnya ayat-ayat Alquran, terbagi kepada dua bagian besar: 123

<sup>123</sup> Lihat ibit.,h. 171-173. Lihat pula al-Suyūṭī, op.cit (al-Itqān), h. 13-14.

a. Ayat-ayat tampaknya susah dipahami maknanya tetapi ketika diketahui bahwa ayat-ayat tersebut termasuk dalam persoalan al-taqdīm wa al-ta'khīr, maka maknanya akan menjadi jelas. Di sinilah perlunya seorang mufassir mendalami ilmu al-ma'ānī khususnya dan ilmu balāgah umumnya, karena tanpa menguasai ilmu tersebut maka akan mendapatkan kesulitan dalam menafsirkan ayat-ayat Alquran. Sebagai contoh, al-Suyūṭī mengemukakan beberapa ayat yang termasuk dalam bagian ini, sebagai berikut:

1) QS. al-Tawbat, (9): 55

Terjemahnya:

"Maka janganlah harta benda dan anak-anak mereka menarik hatimu. Sesungguhnya Allah menghendaki dengan [memberi] harta benda dan anak-anak itu untuk menyiksa mereka dalam kehidupan di dunia".

Menurut Ibn Abū Ḥatim dari Qatadaṭ bahwa ayat ini termasuk al-taqdim wa al-ta'khir. Menurutnya, ayaṭ tersebut ditaqdir menjadi: لا تعجبك أموالهم ولا أولادهم في الحياة الدنيا إنما يريد (Janganlah harta benda dan anak-anak mereka menarik hatimu dalam kehidupan di dunia, sesungguhnya Allah menghendaki dengan [memberi] harta dan anak-anak itu untuk menyiksa mereka dalam kehidupan di akhirat".

2. QS. Tāha, (20): 129.

"Dan sekiranya tidak ada ketetapan dari Allah yang telah terdahulu atau tidak ada ajal yang telah ditentukan pasti [azab itu] menimpa mereka".

Menurut Qatadat di taqdir menjadi: ولَولاً كَلِمةٌ وأجل مسمى

3. QS. Al 'Imran, (3): 55;

... إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ ...

Terjemahnya:

"...sesungguhnya Aku akan menyampaikan kamu kepada akhir ajalmu dan mengangkat kepada-Ku..."

di-taqdir menjadi: إِلَى ومتوفيك . Menurut al-Zarqani, mendahulukan kata متوفيك daripada رافعك menurutnya ada dua alasan: المنافعة المنا

- a. المراد بالمتوفى النوم (yang dimaksud dengan kematian adalah tidur), seperti dalam firman Allah: يتوفاكم بالليل (QS.al-An'ām, (6): 60) sehingga maksud ayat dalam surat Al'Imran tersebut adalah: "Sesungguhnya Aku yang menidurkan kamu, kemudian mengangkat kamu kepada-Ku".
- b. إن التاء فى "متوفيك" زائدة (sesungguhnya huruf ta' pada kata متوفيك hanyalah tambahan) yang maksudnya adalah متوفيك (mencukupkan bagimu amalmu).

4. QS. al-Jāsiyat, (45): 23

أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ...

<sup>124</sup> Al-Zarqani, op.cit. Jilid III, h. 286

"Maka pernakah kamu melihat orang yang menjadikan hawa nafsunya sebagai Tuhannya ...".

daripada obyek المعول الثاني / daripada obyek pertama, yaitu antara هواه dan إله

- b. Ayat-ayat yang tidak susah dipahami maknanya, atau menurut istilah al-Suyūṭī disebut sebagai ماليس كذلك [tidak seperti demikian, (yang susah dipahami maknanya)]. Menurut Syams al-Din bin al-Ṣāig (876 H) dalam kitabnya al-Muqaddimaṭ fī Sirr al-Alfaz al-Muqaddamaṭ, seperti yang dikutip oleh al-Suyūṭī bahwa al-taqdīm dalam bahasa Arab mengandung unsur ihtimām (kepentingan), maksudnya mendahulukan suatu kata karena ada penekanan kepentingan. Pendapat ini sejalan dengan pemikiran Sībawaihi dalam al-Kitab. Oleh karena itu, al-Suyūṭī mengemukakan hikmah di balik terjadinya al-taqdīm yang tentunya mengungkapkan unsur ihtimām-nya sebagai berikut:
  - 1) Al-tabarruk, seperti mendahulukan nama Allah dalam berbagai hal, seperti:

Terjemahnya:

"Allah menyatakan bahwasannya tidak ada Tuhan melainkan Dia, Yang menegakkan keadilan, para malaikat dan orang-orang beriman...." (QS. Al 'Imrān, (3): 18).

2. Al-ta'zīm (mengagungkan), seperti:

"Dan barangsiapa yang inentaati Allah dan Rasul-Nya, mereka itu akan bersama-sama dengan orang-orang yang dianugrahi nikmat oleh Allah ..." (QS. al-Nisā, (4): 69).

 Al-tasyrif (memuliakan), seperti mendahulukan alḥurr (orang merdeka) daripada al-'abd (hamba), hidup daripada mati, pendengaran daripada penglihatan, dan sebagainya, seperti;

... الْحُرُّ بالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بالْعَبْد وَالْأُنثَى بالأُنثَى بالأُنثَى

Terjemahnya;

"....orang merdeka dengan orang merdeka, hamba dengan hamba, dan wanita dengan wanita..." (QS.al-Baqarat (2): 178).

Terjemahnya:

"Dia mengeluarkan yang hidup dari yang mati ..." (QS. al-Rūm, (30): 19).

Terjemahnya:

"Allah telah mengunci maii hati dan pendengaran mereka dan penglihatan mereka ditutup..." (QS. al-Baqarat (2): 7)

Aḥmad Aḥmad Badawī tampaknya tidak membedakan ketiga istilah pertama yang digunakan oleh al-Suyūṭī, di mana Badawī tampaknya hanya menyatukan ketiga istilah tersebut (al-tabarruk, al-ta'zīm, dan al-tasyrīf) menjadi satu istilah yaitu syarf al-muqaddam wa 'uluww rutbatih (mendahlukan yang lebih mulia dan yang lebih tinggi tingkatannya). 125

<sup>125</sup> Lihat al-Suyūţī, op.cit., (al-Mu'tarak) h. 116

4. Al-munāsabaṭ (hubungan), apakah hubungan al-mutaqaddim karena sesuai dengan siyāq al-kalām, seperti:

Terjemahnya:

Dan diantara tanda-tanda kekuasaan-Nya, Dia memperlihatkan kepadamu kilat untuk ketahuan dan harapan ..."(QS. al-Rūm, (30): 24).

di mana halilintar terjadi diawali oleh kilat, dan hujan akan turn setelah terjadi beberapa kali kita. Di samping itu, bisa juga aterjadi karena adanya hubungan lafal, seperti:

Terjemahnya:

"Dan sesungguhnya Kami telah mengetahui orang-orang yang terdahulu daripadamu dan sesungguhnya Kami mengetahui pula orang-orang terkemudian" (QS. al-Ḥijr, (15): 24).

 Dorongan dan ajakan untuk melaksanakannya agar tidak menyia-nyiakannya, seperti mendahulukan wasiat daripada utang dalam ayat:

Terjemahnya:

"...[Pembagian-pembagian tersebut] sesudah dipenuhi wasiat yang ia buat atau sudah dibayar utangnya..."(QS. al-Nisā', (4): 11).

padahal dari segi syariat utang lebih diutamakan daripada wasiat.

6. Al-sabaq (mendahulukan) apakah dilihat dari segi waktu penciptaannya, seperti mendahulukan malaikat daripada manusia dalam ayat:

Terjemahnya:

"Allah memilih utusan-utusan [Nya] dari malaikat dan dari manusia..." (QS. al-Ḥajj, (22): 75),

atau dilihat dari segi turunnya, seperti ayat:

Terjemahnya:

"[yaitu] suhuf Ibrahim dan Musa" (QS. al-A'la, (87): 19).

atau dari segi kewajiban dan beban, seperti ayat:

Terjemahnya:

"Hai orang-orang yang beriman, ruku' dan sujudlah kalian ..." (QS. al-Ḥajj, (22): 77).

Adapun firman Allah:

Terjemahnya:

"Ataukah belum diberitakan kepadanya apa yang ada di dalam suhuf Musa. Dan lembaran-lembaran Ibrahim yang selalu menyempurnakan janji" (QS. al-Najm, (53): 36-37).

di mana didahulukan Musa daripada Ibrahim, menurut sebagian ulama karena suhuf Musa lebih menyebar dibanding suhuf Ibrahim. 126 Lain halnya dengan QS. al-A'la, (89): 19, tersebut

<sup>126</sup> Lihat al-Zarkasyi, o.cit., Jilid Iil, h. 280

di mana Allah mendahulukan suhuf Ibrahim daripada suhuf Musa karena memang dilihat dari segi waktu. Sedangkan dalam ayat al-Najm, (53): 36-37, Allah lebih menekankan penyebaran berita yang terdapat di dalam kedua suhuf tersebut. Hal itu menurut penulis ditandai dengan kata yunabba'/ ينتشر yang berarti yuntasyara/ ينتشر

7. Al-sababiyyaut (hubungan sebab), seperti mendahulukan ibadah daripada minta pertolongan, dalam ayat:

Terjemahnya:

"Hanya kepada-Mu kami menyembah dan hanya kepada-Mu kami minta pertolongan" (QS. al-Fatiḥaṭ (1): 5).,

karena ibadah merupakan sebab diberikannya pertolongan. Begitu pula dalam ayat:

Terjemahnya:

"Sesungguhnya Allah cinta kepada orang-orang yang bertaubat dan orang-orang yang bersih" (QS. al-Baqarat, (2): (222).

di mana untuk menjadi bersih agar dicintai Tuhan terlebih dahulu harus bertaubat, dan ini adalah hubungan sebab akibat. 127

8. Al-kasrat (karena banyak), seperti ayat:

<sup>127</sup> Lihat *ibid.* h. 178-179. Lihat pula Aḥmad Aḥmad Badawi *Min Balāqat al-Qur'ān I(Kairo: Dār Naḥḍat, t.th)* h, 178-179.

"Dia-lah yang menciptakan kamu, maka di antara kamu ada yang kafir dan di antaramu ada yang beriman ..." (QS. al-Tagābun, (64): 2),

karena orang kafir jauh lebih banyak daripada orang mukmin. Begitu pula mendahulukan pencuri laki-laki (al-sāriq) daripada pencuri perempuan (al-sāriqat) dalam ayat:

وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا ...

Terjemahnya:

"Laki-laki yang muncul dan perempuan yang mencuri potonglah tangan keduanya..." (QS. al-Māidaṭ (5): 38)

karena al-sariq jauh lebih banyak daripada al-sariqaţ. Tetapi dalam hal perzinahan, pezina perempuan (al-zaniyaţ) didahulu-kan daripada pezina laki-laki (al-zanī) karena al-zaniyaţ jauh lebih banyak daripada al-zanī seperti yang diungkapkan dalam QS. al-Nūr, 24:2. 128

9. Al-taraqqi min al-adna ila al-a'la (anak dari bawah ke atas), seperti ayat:

Terjemahnya:

"Apakah berhala-berhala mempunyai kaki yang dengan itu ia dapat berjalan, atau ia mempunyai tangan yang dengan itu ia dapat memegang dengan keras, atau mempunyai mata dengan itu ia dapat melihat, atau ia mempunyai telinga yang dengan itu ia dapat mendengar..." (QS. al-A'raf, (7): 195).

<sup>128</sup> Lihat ibid (Badawi), h. 115.

10. Al-tadalli min al-a'la ila al-adna (turun dari atas ke bawah), seperti ayat:

Terjemahnya:

"...dan telah Kami tundukkan gunung-gunung dan burungburung semua bertasbih bersama Daud ..." (QS. al-Anbiya', (21): 79).

Menurut al-Zamakhsyari, mendahulukan gunung (al-jibal) daripada burung (al-tairi), karena ketundukan dan tasbih gunung kepada Allah lebih mengherankan dan menunjukkan kepada qudrat Allah karena gunung adalah benda mati, sedangkan burung adalah benda hidup. 129

# H. Al-Zawaid wa al-Nawagis

#### 1. Pengertiannya

Dari berbagai literatur karya al-Suyūtī tidak ditemukan satu karyapun yang khusus membahas tentang al-zawaid wa alnawaqis. Namun tidak berarti bahwa persoalan tersebut tidak disinggung oleh al-Suyūti. Menurut penelitian penulis, alzawaid wa al-nawaqis digolongkan dalam ayat-ayat musytabihat, bukan mutasvābihāt. 130

<sup>129</sup> Al-Zamakhsvari, op.cit., Jilid III, h. 101.

<sup>130</sup> Dalam pembahasan tentang ayat-ayat musytabihat di dalamnya di sebutkan seperti pembahasan tentang muqaddam dan mu'akhkhar, al-nakirat wa alama'rifat, serta al-zawaid wa al-nawaqis. Ayat-ayat seperti itu memang tidak semuanya tergolong mutasyabih sebagai iawan dari muhkam, yakni ayat-ayat yang maknanya memerlukan penjelasan karena terdapat kesamaan. Musytabihat lebih ditekankan pada keserupaan.

Dari segi bahasa, kata al-zawaid adalah bentuk jamak dari al-ziyadat yang makna dasarnya berarti مازاد على الشيئ (yang bertambah terhadap sesuatu), sedang al-nawaqis yang merupakan bentuk jamak dari al-naqiṣat yang makna dasarnya berarti خسّ وقلّ (kurang). Dari dua pengertian dasar di atas dapat dipahami bahwa yang dimaksud al-zawaid adalah kalimat yang mendapat penambahan satu kata atau lebih, sedangkan sebaliknya al-nawaqis adalah kalimat yang mendapat pengurangan kata. Di dalam Alquran, hal tersebut dapat ditemukan di sejumlah ayat, tetapi tidak berarti bahwa penambahan dan pengurangan kata yang terdapat di dalam Alquran dimaksud merusak atau mengurangi keindahan bahasa Alquran. Bahkan dipastikan bahwa khazanah dan uslub Alquran seperti itu membuktikan keistimewaannya dibanding karya-karya makhluk-Nya.

Jadi yang dimaksud dengan al-zawāid dalam Alquran adalah dua ayat atau lebih yang maksudnya sama tetapi satu dari dua ayat tersebut terdapat penambahan atau pengurangan kata, seperti penambahan huruf min/ من. Adapun penambahan satu kata atau lebih, atau pengurangan satu kata atau lebih tidak dimaksud al-zawāqis dalam pembahasan ini. Penambahan dan pengurangan seperti ini justru tidak dibenarkan di dalam Alquran, karena Alquran bersih dari hal seperti itu. Oleh karena itu, barangsiapa yang mengatakan bahwa di dalam Alquran terdapat penambahan dan pengurangan maka ia membatalkan ijma para sahabat yang telah mengumpulkan Alquran dalam satu mushaf, yaitu mushaf 'usmānī.

<sup>131</sup> Ibrāhīm Madkur, op.cit. m.Jilid I, h. 424.

<sup>132</sup> Ibid., Jilid II, h. 983.

## 2. Pandangan al-Suyūtī

Di dalam kitab al-Wajiz disebutkan bahwa ada sekelompok manusia yang berpendapat bahwa mushaf 'usmani yang dibukukan pada periode 'Usman bin 'Affan (w. 35/656) yang disepakati oleh para sahabat Nabi, tidak mencakup semua isi Alguran yang telah diturunkan oleh Allah, karena telah membuang sekitar 500 huruf. 133 Sebagai contoh ditemukan dalam firman Allah:

Terjemahnya:

"Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam kerugian" (QS. al-'Asr, (103): 1-2).

yang menurut golongan ini kata نوائب الدهر sesudah ayat وَالْعَصْرِ telah dibuang, sehingga menurut mereka y ang tersebut begitu pula dalam QS. Yūnus, والعَصْر نوائب الدهر: 10:24 yang menurut mereka telah dibuang sejumlah kata setelah ... كَأَن لُّمْ تَعْنَ بِالأَمْسِ ... Menurut mereka kalimat yang dibuang adalah وماكان الله ليهلكها إلابذنوب أهلها (Allah tidak menghancurkannya kecuali dengan dosa penduduknya).

Di samping telah terjadi pengurangan pada mushaf 'usmani, menurut mereka juga terjadi penambahan sejumlah kata yang dilakukan oleh sejumlah sahabat seperti 'Usman. Sebagai contoh, mereka menuduh 'Usman dan sahabat-sahabat قل هو setelah membuang الواحد الصمد setelah membuang sehingga mereka membaca الله الواحد الصمد bukan قل هو الله أحد .

<sup>133</sup> Abū 'Abd Allah Muhammad bin Ahmad bin Abī Bakr bin Farj al-Andalusi al-Qurtubi, al-Wajīz fī Fadāil al-Kitāb a'-Azīz, tahqīq: 'Alā al-Rāzī, (Kairo: Dār al-Hadis, t.th), h. 235.

Yang demikian ini tidak termasuk dalam pembahasan *al-zawaid* wa al-nawaqis.

Di dalam Alquran ditemukan sejumlah ayat ayang termasuk al-zawāid wa al-nawāqīs. Untuk membahas ayat-ayat tersebut secara keseluruhan tentu tidak mungkin karena keterbatasan tempat dalam tulisan ini. Tetapi untuk menentukan ayat-ayat dimaksud, penulis berpijak pada karya Muḥammad 'Abd al-Raḥīm. 134

Karya al-Suyūṭī yang membahas al-zawāid wa al-nawaqis dalam Alquran adalah Mu'tarak al-Aqrān fī I'jāz al-Qur'ān yang telah di-taḥqīq oleh al-Bajāwī khususnya dalam musytabihāt āyātih. Untuk lebih jelasnya, penulis akan mengemukakan beberapa ayat sebagai contoh untuk mengungkapkan rahasia yang terkandung di dalamnya.

a. QS. al-Baqarat, (2): 35 dan QS. al-A'raf, (7): 19).

Terjemahnya:

"...dan makanlah makanan-makanannya yang banyak lagi baik di mana saja yang kamu sukai..." (QS. al-Baqarat, (2): 35).

<sup>134</sup> Untuk lebih lengkapnya, lihat Muhammad 'Abd al-Rahim, Mu'jizāt wa 'Ajāib min al-Qur'ān al-Karīm, (Beirut: Dār al-Fikr, 1415/1995), h. 243-249. dalam kitab tersebut disebutkan sejumlah 110 ayat yang termasuk al-zawāid wa al-nawāqiś. Namun menurut pengamatan penulis ada sejumlah ayat yang sebenarnya tidak termasuk dalam pembahasan tersebut. Sebagai contoh, penulis menemukan seperti antara QS. al-Naml, (27): 40 dengan QS. Luqmān, (31): 12, QS. al-A'rāf, (7): 118 dengan QS. al-A'rāf, (7): 139, QS. al-Tawbat (9): 87 dengan QS al-Tawbat" (9): 93, di mana dalam ayat-ayat tersebut tidak ditemukan al-Zawāid wa al nawāqiś tetapi hanya perubahan bentuk dari fi'il mādī ke fi'il mudāri', dari bentuk fi'il ke bentuk isim fā'il, dan dari bentuk mabnī majhūl ke mabnī ma'lūm.

... فَكُلاَ مِنْ حَيْثُ شِئْتُمَا ...

Terjemahnya:

"...serta makanlah olehmu berdua [buah-buahan] di mana saja yang kamu sukai..." (QS. al-A'rāf, (7): 19).

Kedua ayat di atas berbicara tentang perintah Tuhan kepada Adam dan Hawa untuk tinggal di dalam syurga dan makan sesuka hatinya yang ada di dalamnya kecuali buah pohon khuldi. Sekalipun kisah dan perintahnya sama tetapi bentuk lafal yang terdapat pada dua ayat tersebut terdapat perbedaan berupa penambahan satu kata dari satu ayat, sedangkan yang lainnya terjadi pengurangan. Di dalam OS. al-Baqarat (2): 35, Allah menggunakan kata メン dengan diawali huruf waw/ , sedangkan dalam QS. al-A'raf (7): 19, digunakan kata فكلا dengan huruf fā / ف Hai tersebut, menurut al-Suyūṭī karena di dalam ayat pertama tersebut yang dimaksudkan dengan al-suknī / الإقامة adalah al-iqāmat / الإقامة (berdiam), sedangkan pada ayat kedua adalah ittikhaz al-maskan/ إنخاذ (mengambil tempat tinggal). Maka ketika menisbatkan firman-Nya dengan وقلنايا آدم, maka ditambahkan huruf wawl yang memberikan petunjuk penggabungan antara berdiam dan makna, sehingga di dalamnya Allah menggunakan غدا, (yang baik), demikian pula Allah menggunakan حيث شئتما karena ia bermakna lebih umum. Sedangkan pada ayat kedua, Allah sehingga ia يأأدم sehingga ia mengantarai dengan fa / ف yang menunjukkan urutan antara makan dan perintah mengambil tempat tinggal, karena makan dikerjakan setelah mengambil tempat tinggal. 135 Di sini

<sup>135</sup> Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, op.cit. (al-Mu'tarak), Jilid I, h. 87.

menunjukkan fungsi kedua huruf tersebut, yang pertama; yaitu huruf waw/ $_{9}$  salah satu fungsinya adalah al-jam\* $^{3136}$  sedangkan yang kedua, yaitu huruf fa/ $_{9}$  salah satu fungsinya adalah al- $tart\bar{i}b$ . $^{137}$ 

b. QS. al-Baqarat (2): 49 dan QS. Ibrāhīm, (14): 6.

Terjemahnya:

"... mereka menyembelih anak-anakmu yang laki-laki ..." (QS. al-Baqarat (2): 49).

Terjemahnya:

"... dan mereka menyembelih anak-anakmu yang laki-laki ...(QS. Ibrāhīm, (14): 6).

Kedua ayat tersebut berbicara tentang peringatan nikmat Tuhan kepada Bai Israil, yaitu umat Nabi Musa as., berupa keselamatan dari perbuatan zalim Fir'aun dan pengikut-pengikutnya. Pada ayat pertama, Tuhan tidak menggunakan huruf waw/y sedangkan pada ayat kedua Allah menggunakan huruf waw/y Menurut al-Suyūṭī, karena pada ayat pertama merupakan ucapan Tuhan kepada Banī Israil, maka tidak disiapkan cobaan kepada mereka sebagai penghormatan terhadap khiṭāb. sedangkan pada ayat kedua adalah peringatan Musa as. kepada kaumnya, maka tidak disiapkan cobaan seperti

<sup>136</sup> Lihat al-Zarkarsyi, op.cit., Jilid IV, h.459.

Lihat Ibn Hisyam al-Ansari, al-Mugni al-Labib 'an Kutub al-A'acib, tahqiq Muhammad Muhy al-Din 'Abd al-Ḥamid, Jilid I, (Beirut: al-Maktabat al-'Asriyyat, 1992) h. 185-185. lihat pula ibid., h. 321.

yang terlihat dalam QS. al-A'raf, (7): 141: يقتلون Yang demikian merupakan bahasa yang sangat menarik yang di dalam ilmu balagah disebut al-iftinan, 138 karena mengingatkan nikmat Tuhan dan siksaan Fir'aun beserta pengikutnya.

Pendapat lain dikemukakan oleh Fakhr al-Razi (w. 604 H) bahwa di dalam QS. al-Baqarat (2): 49 kata يذبحون tidak didahului oleh huruf waw / s karena merupakan penafsiran firman Tuhan sebelumnya, yaitu: سؤ العذاب (sejahat-jahat siksaan), dan di dalam penafsiran sebaiknya tidak digunakan أتابي القوم زيد وعمرو huruf waw. Dia memberikan contoh kalimat (saya didatangi oleh satu kaum, Zaid dan 'Amr). Maksudnya, sebelum kata زيد tidak didahului oleh huruf waw karena merupakan penjelasan terhadap kata القوم. Sedangkan pada ayat kedua, yaitu QS. Ibrāhīm, (14): 6, itu berarti bahwa mereka disiksa bukan dengan al-tażbih (penyembelihan), sedangkan penyembelihan adalah jenis lain dari azab. 139

c. QS. al-Baqarat (2): 23, dan QS . Yūnus, (10): 38.

... فَأْتُواْ بِسُورَة مِّن مِّثْلِهِ...

Terjemahnya:

"...buatlah satu-satu [saja] yang semisal Alguran ..."(QS. al-Bagarat (2): 23).

... فَأَتُواْ بِسُورَةِ مِّثْلِهِ ...

<sup>138</sup> Lihat al-Suyuti, op.cit., h. 37-88. Yang dimaksud dengan al-iftinan adalah (menyatukan antara dua seni yang berbeda) seperti al-gazal (bersemangat) dan al-hamasat (sendau gurau), al-madh (sanjungan) dan al-hija" (menyindir), dan al-ta'ziyat (dua cita) dan al-tahniat (suka cita). Lihat Ahmad al-Hasyimi, op.cit., h. 365-366.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Muḥammad al-Razi Fakhr al-Din bin Diya' al-Din, op.cit., Jilid XIX, h.86.

"... buatlah satu surat seumpamanya..."(QS. Yūnus, (10): 38)

Kedua ayat tersebut berbicara tentang tantangan Tuhan kepada orang-orang yang menganggap Alquran bukan berasal dari tuhan, sehingga Tuhan meminta kepada mereka agar mendatangkan satu surat yang semisal dengan Alquran. Hanya saja dari dua ayat tersebut ada yang disertai min / من dan yang lainnya tidak disertai. Menurut al-Suyūtī, seperti juga umumnya umat Islam, bahwa Muhammad saw. itu adalah seorang yang ummi (buta huruf), ia tidak pernah belajar kepada seseorang dan juga tidak pernah menelaah sebuah kitab, maka Allah berfirman di dalam QS. al-Bagarat (2): 23, seperti yang disebutkan di atas. Artinya, datangkanlah seseorang yang serupa Muhammad yang tidak pernah berguru, tidak pernah menelaah berbagi kitab, dan tidak pernah sibuk menuntut ilmu, dengan suatu surat yang serupa dengan ini. Ketika muncul al-'ajz (kelemahan), maka muncul pula al-mu'jiz (yang melemahkan). Ini tidak menunjukkan bahwa surat ini adalah mukjizat tetapi sebagai indikasi bahwa dengan munculnya surat seperti ini dari manusia seperti Muhammad yang tidak pernah belajar dan tidak pernah menuntut ilmu adalah sebagai mukjizat. Sedangkan dalam QS. Yunus, (10): 38, di atas Allah menjelaskan bahwa surat ini dengan sendirinya adalah mukjizat, maka manusia secara keseluruhan sekalipun belajar, menelaah, dan tafakkur, tidak mungkin mendatngkan satu surat dari surat-surat Alguran. Dengan demikian, dalam surat ini Allah tidak menyertakan huruf min/ , dan tidak ada keraguan bahwa hal ini merupakan susunan yang menakjubkan dalam

menampakkan mukjizat. 140 Quraish Shihab menambahkan bahwa ayat yang disertai min / من di atas di sini diartikan "lebih kurang", sehingga dengan demikian tantangan ini lebih rendah dari tantangan sebelumnya yang menuntut membuat suatu surat tanpa menggunakan kata min/ atau:"lebih kurang". 141

d. QS. al-Baqarat (2): 80 dan QS. Al 'Imran, (3): 24.

Terjemahnya:

"Dan mereka berkata: Kami sekali-kali tidak akan disentuh oleh api neraka, kecuali selama beberapa hari saja..."(QS. al-Bagarat, (2): 80).

Terjemahnya:

"... mereka berkata: Kami tidak akan disentuh oleh api neraka, kecuali beberapa hari yang dapat dihitung..."(QS. Al'Imran, (3): 24.

Lihat al-Suyūtī, op.cit., h. 88. Lihat pula ibid., Jilid XVII, h.101. Menurut al-Zajjaj, kata من مثله mengandung dua pengertian. Pertama, serupa dengan Alquran seperti dalam QS. Hūd, (11): 13. Kedua, berarti من بشر مثله (orang yang serupa Muḥammad) seperti penegasan Tuhan dalam lanjutan surat al-Bagarat (2): 23 Lihat Abu Ishaq Ibrāhīm . وادعوا شهداءكم من دون الله إن كنتم صادقين :tersebut, yaitu bin al-Sirri al-Zajjāj, Ma'ani al-Qur'an wa I'rabuh, Jilid I, cet. I, tahqiq :'Abd. Al-Jalil 'Abduh Syalabi, (Beirut: 'Alam al-Kutub, 1408/1988), h. 100. Pendapat ini tampaknya tidak disepakati oleh para ulama, bahkan pada umumnya mereka berpandangan bahwa 'aud al-damir (tempat kembalinya damir) pada kata من مثله hanya tertuju pada مانز لنا (apa yang Kami turunkan), yaitu Alquran bukan pada عبدنا (hamba Kami), yaitu Muhammad. Lihat misalnya Ismail Haqqi al-Brusawi., Tafsir Ruh al-Bayan, Jilid I, (t.tp., Dar al-Fikr, t.th), h. 79.

Lihat M. Quraish Shihab, Mukjizat Alquran Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah, dan Pemberitaan Gaib, cet.II, (Bandung: Mizan, 1418/ 1997), h. 46.

Yahudi yang senantiasa berpaling dari hukum-hukum Tuhan. Kata معد ودة pada ayat tersebut satu kali dalam bentuk mufrad, yaitu pada surat al-Baqaraṭ (2): 80, sedangkan pada surat Āl 'Imrān, (3): 24, disebut dalam bentuk jamak, padahal keduanya sebagai sifat dari kata أيام yang berbentuk jama' al-taksīr. Dari segi bahasa, ada dua pendapat tentang sifat pada jam'al-taksīr li gair al-'aql. Pendapat pertama, sifat tersebut harus dalam bentuk isim mufrad mu'annas seperti pada ayat pertama. Pendapat kedua, bisa juga dalam bentuk jam'mu'annas sālim li gair al-'aql atau jam'al-taksīr li gair al-'aql seperti ayat kedua. Yang jelas, kedua kaidah tersebut digunakan dalam Alquran, tetapi dalam bahasa Arab yang paling banyak digunakan adalah kaidah pertama.

Dari penggunaan kata ma'dūdaṭ/ معدودة yang berbeda di atas, sebenarnya apa rahasia di balik itu. menurut al-Suyūṭi, karena yang mengungkapkan hal itu, yaitu dari golongan Yahudi, ada dua kelompok. Kelompok pertama, berpendapat bahwa kami akan disiksa dalam neraka hanya tujuh hari seperti perhitungan hari di dunia. Kelompok kedua, berpendapat bahwa kami akan disiksa selama 40 hari seperti jumlah hari ibadah nenek moyang mereka. Maka pada surat al-Baqaraṭ tersebut mengandung makna golongan kedua karena diungkapkan dalam bentuk jam'al-kasraṭ, sedangkan pada surat Āl'Imrān mengandung makna kelompok pertama karena diungkapkan dalam bentuk jam'al-qillaṭ. 143

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Lihat 'Abbās Ḥasan, al-Naḥw al-Wāfi, Jilid IV, cet. III, (Mesir: Dar al-Ma'ārif, t.th)h. 627.

<sup>143</sup> Lihat al-Suyutī op.cit., h. 89

e. QS. al-An'ām, (6): 151, dan QS, al-Isrā', (17): 31.

Terjemahnya:

"...dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena takut kemiskinan. Kami akan memberi rezki kepadamu dan kepada mereka ..." (QS. al-An'ām, (6): 151).

Terjemahnya:

"Dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena takut kemiskinan. kamilah yang akan memberi rezki kepada mereka dan juga kepadamu..." (QS. al-Isrā', (17): 31.

Kedua ayat tersebut tentang larangan membunuh anakanak karena takut pada kemiskinan. Hanya saja gaya bahasa kedua ayat tersebut terdapat perbedaan. Pada ayat pertama dengan menggunakan من sedangkan pada ayat kedua dengan kata خشبة Apa rahasia di balik kedua uslub tersebut.

Menurut al-Suyūṭī, pada ayat pertama adaiah khiṭāb kepada orang-orang fakir, yang maksudnya: Janganlah kamu sekalian membunuh anak-anakmu karena kefakiranmu, sebab Kami yang memberi rezki selama kamu sekalian masih dalam kefakiran. Sedangkan pada ayat kedua adalah khiṭāb kepada orang-orang kaya, yaitu jangan kamu membunuh anak-anak kamu karena takut terhadap kefakiran yang dapat melilit kamu sekalian disebabkan karena mereka (anak-anakmu). <sup>144</sup>Al-Suyūṭī menambahkan bahwa itulah sebabnya pada ayat pertama Allah melanjutkan ayat tersebut dengan أنحن نرزقكم وإياهم, yaitu lebih

<sup>144</sup> Lihat ibid., h. 93

menekankan kepada orang-orang fakir daripada anak-anak mereka, dengan isyarat mendahulukan damīr راولاد (yang kembali kepada الفقر اء (yang kembali kepada الفقر اء) daripada damīr مراولاد (yang kembali kepada عبد kedua, penggunaan ayat tersebut dibalik, yaitu didahulukan damīr اأولاد) karena penekanan Tuhan lebih berat kepada anak-anak, yang secara logika memang dapat menyebabkan kefakiran daripada orang kaya (damīr حراك). 145 Maksudnya, janganlah kamu membunuh anak-anakmu karena takut kepada kefakiran karena Tuhan akan memberi rezki kepada mereka dan juga kepada orang-orang kaya.

f. QS. al-Baqarat (2): 136 dan QS. Al 'Imran, (3): 84.

Terjemahnya:

"...dan apa yang diberikan kepada Musa dan Isa serta apa yang diberikan kepada nabi-nabi dari Tuhan mereka ..." (QS. al-Baqarat, (2): 136).

Terjemahnya:

"...dan apa yang diberikan Musa, Isa dan para nabi dari Tuhan mereka..." (QS. Al 'Imran, (3): 84).

Di dalam bahasa Arab, kata (al-kalimat) yang didahulukan berarti lebih ditekankan daripada kata atau kalimat yang dikemudiankan, sehingga di dalam bahasa Arab dikenal istilah jumlat ismiyyat dan jumlat fi 'liyyat. Sebagai contoh: "Zaid lulus dalam ujian". Di dalam bahasa Arab, ungkapan seperti itu ada dua bentuk, yaitu: Di dalam bahasa Arab, ungkapan seperti itu ada dua bentuk, yaitu: الإستحان (jumlat ismiyyat) dan الإستحان (jumlat fi 'liyyat). Perbedaannya tergantung dari segi penekanannya, jika yang ditekankan si Zaid, maka kalimat tersebut dibuat dalam bentuk kalimat pertama, sedangkan jika yang ditekankan adalah "kelulusannya", maka dibuat dalam bentuk kedua. Oleh karena itu, dalam bahasa Arab dikenal dua sistem, yaitu sistem MD (Menerangkan Diterangkan) dan sistem DM (Diterangkan Menerangkan), berbeda dengan bahasa-bahasa lain yang hanya memakai satu sistem.

Kedua ayat tersebut menjelaskan tentang perintah Tuhan untuk beriman kepada kitab suci yang telah diturunkan kepada para Nabi. Hanya saja dalam konteks ayat tersebut terlihat ada sebelum وما أوتى sebelum kata النبيون, sedangkan yang lain tidak digunakan. Menurut al-Suyūtī, Allah membuang kata tersebut, karena pada ayat sebelumnya yaitu firman Allah:

Terjemahnya:

"Dan [ingatlah] ketika Allah mengambil perjanjian dari para Nabi: "Sungguh apa saja yang Aku berikan kepadamu berupa kitab dan hikmat ..."(QS. Al 'Imran, (3): 81).

Allah telah menggunakannya<sup>146</sup> sekalipun dalam konteks yang berbeda, yaitu من كتاب , tetapi juga berbicara tentang kitab yang télah diturunkan oleh Allah. Sekalipun al-Suyūtī tidak menjelaskan secara terperinci, namun dapat dipahami bahwa Allah tidak mungkin mengulangi kata yang sama yang sudah disebutkan sebelumnya. Ini menunjukkan bahwa Alquran merupakan bahasa yang sunyi dari sifat yang berbelit-belit karena berasal dari Tuhan Yang Maha Fasih.

g. QS. al-Baqarat (2): 160 dan QS. Al-'Imran, (3): 89.

Terjemahnya:

"Kecuali mereka yang telah bertaubat dan mengadakan perbaikan ..."(QS. al-Baqarat, (2): 160).

<sup>146</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit., h. 91.

"Kecuali mereka yang telah bertaubat sesudah itu dan mengadakan perbaikan..." (QS. Āl'Imrān, (3): 89).

Pada ayat pertama, Allah tidak lagi menyebutkan kata من karena pada ayat sebelumnya, yaitu pada QS. *al-Baqarát* (2): 159 Allah telah menyebutkannya, 147 yaitu:

Terjemahnya:

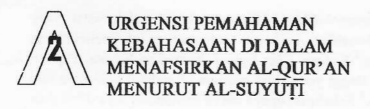
"Sesungguhnya orang-orang yang menyembunyikan apa yang telah Kami turunkan berupa keterangan-keterangan dan petunjuk, setelah Kami menerangkannya kepada manusia dalam al-Kitab..." (QS. al-Baqaraṭ, (2): 159).

Dengan demikian, Tuhan tidak mungkin menggunakannya lagi, karena kalau hal itu terjadi tentu terjadi *iltibās*, <sup>148</sup> sedangkan firman Tuhan mustahil demikian.

<sup>147</sup> Lihat ibid., h.92.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Jamīl Ṣalībā menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan *al-iltibās* ialah: هو الإشكال والشبهة وعدم الوضوح. والأمر إما أن يلتبس على المدرك وإما أن يكون ملتبسا بنفسه لإختلاط عناصره بعضهاببعض.

<sup>(</sup>Yaitu kesulitan, keserupaan, dan ketidakjelasan. Hal tersebut apakah persoalan itu tidak jelas bagi orang yang tahu, atau tidak jelas bagi dirinya sendiri karena adanya percampuran berbagai unsur antara sebagian dengan yang lainnya). Lihat Jamil Salībā, al-Mu'jam al-Falsafī, Jilid I, (Beirut: Dar al-Kutub al-Lubnani, t.th), h. 116.



# A. Perlunya Memahami I'jaz Lugawi di dalam Menafsirkan Alquran

## 1. Pengertiannya

Alquran adalah pembahasan yang cukup menarik dalam kajian Alquran adalah pembahasan mengenai I'jāz lugawī yang terkandung di dalam Alquran. Pembahasan tersebut diakui sangat rumit, apalagi mengingat fungsi utama Alquran sebagai sumber ajaran, bukan sebagai karya yang berisi syair-syair dan prosa. Tetapi Alquran juga disampaikan oleh Allah untuk menjadi bukti kebenaran kerasulan Muḥammad, terutama bagi mereka yang menentang dakwah-dakwahnya. Bukti-bukti tersebut dalam kajian ilmu-ilmu Alquran disebut sebagai mu'jizat.

Kata mu'jizaṭ sudah menjadi bagian dari khazanah bahasa Indonesia. Sedang dalam bahasa Arab sendiri, digunakan istilah i'jāz al-Qur'ān, atau mu'jizaṭ al-Qur'ān. dilihat dari sudut kebahasaan, kata mu'jizaṭ merupakan salah satu bentuk ubahan dari lafal i'jāz yang bermakna melemahkan. Dan i'jāz al-Qur'ān

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pada umumnya ahli bahasa Arab menganggap bahwa di dalam Alquran tidak mengandung syair dan prosa, sekalipun di sebahagian ayat-ayatnya ada yang tampaknya seperti syair dan prosa atau sajak, tetapi itu semua menyalahi aturan-aturan syair dan sajak orang-orang Arab. Untuk selengkapnya, lihat al-Badrāwi Zahrān, Zawāhir Qur'āniyyat fi Daw' al-Dirēsāt al-Luqawiyyat baina al-Qudamā' wa al-Muḥdasīn, (Mesir: Dār al-Ma'ārif, 1993), cet.II, h. 198.

bermakna mengokohkan Alquran sebagai salah satu yang mampu melemahkan berbagai tantangan untuk menciptakan karya sejenis.<sup>2</sup> Sedang i'jaz lugawi bermakna bahasa Alquran yang sangat tinggi yang tidak mampu ditandingi oleh para ahli bahasa Arab. Sekalipun upaya untuk menandinginya dilakukan oleh sekelompok manusia. Dengan demikian, Alquran sebagai mukjizat bermakna bahwa Alquran merupakan sesuatu yang mampu melemahkan tantangan menciptakan karya yang serupa dengannya. Dalam kaitan dengan fungsi kerasulan serta kenabian Muhammad terhadap umatnya, kemukjizatan Alquran tersebut berarti memperlihatkan kebenaran kerasulan dan fungsi kenabiannya serta kitab suci yang dibawanya. Selain itu untuk memperlihatkan kekeliruan bangsa Arab yang menentangnya, karena tantangan yang dilontarkan Allah dalam Alquran tidak dapat mereka layani.4

Mukjizat dimiliki hanya oleh para Nabi sebagai pemberian Allah untuk menghadapi para penantangnya, dan

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lihat Muhammad 'Abd al' Azim al-Zargani, Munahil al-'Irlan fi 'Ulum al-Our'an, Juz II, (Kairo: Dar Ihya,' al-Kutub al 'Arabiyyat t. th), h. 331. sekalipun demikian, ada juga di antara "ahli bahasa" yang menganggap bahwa bahasa Alquran bukanlah mukjizat, karena manusia mampu membuat seperti itu hanya saja Allah mengalihkan kemampuan mereka untuk membuat seperti Alquran. Tokoh utamanya adalah al-Nazzām. Lihat Mahmud bin Hamzat al-Kirmāni, Asrār al-Tikrār Alquran, tafiqiq: 'Abd al-Qadir 'Ata, (Kairo: Dar al-Fadilat t. th.) h 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Di dalam Alquran sendiri, ada tiga bentuk tantangan Allah kepada orang – orang yang ingin menandingi Alquran dari berbagai aspek, terutama dari aspek bahasanya, Pertama, menantang mereka untuk mendatangkan Alquran secara utuh (QS. al-Tur (52): 33-34). Kedua, menantang untuk mendatangkan sepuluh surat saja (QS. Hūd (11): 13). Ketiga, menantang untuk mendatangkan satu surat saja (OS. Yunus (10): 38). Untuk lebih lengkapnya, lihat Waddah al-Khatib, al-Wafiz fi 'Ulum al-Qur'an, cet I, (Syiria: Dar al-'Asama, 1420/1999). h. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sya'ban Muhammad Isma'il, al-Madkhal li Dirasat Alquran wa al-Sunnat wa al-'Ulum al-Islamiyyat (Kairo: Dar al-Ansar, t.th), h. 323.

memperlihatkan kebenaran kerasulan serta kenabiannya, sehingga ajaran yang dibawanya dapat diterima umat manusia, baik pada masa Nabi maupun sesudahnya.

Sebagai mukjizat bagi Muḥammad, Alquran amat luar bisaa, baik mengenai informasi-informasi gaibnya, isyarat-isyarat ilmiahnya, maupun penuangan bahasanya, menurut para ahli bahasa Arab. Semua ini, selain dapat melemahkan para penentang kerasulannya, juga memperlihatkan kebenaran kerasulannya. Muhammad di kalangan masyarakatnya dikenal sebagai orang yang tidak mempunyai tradisi tulis baca, sehingga amat tidak mungkin beliau menciptakan sendiri Alquran itu. sekalipun demikian, masyarakat musyrikin Arab yang menentang kerasulan Muḥammad, masih banyak yang melontarkan pelecehan-pelecehan terhadap Alquran dengan menyebutnya sebagai syair seperti karya mereka sendiri. Muḥammad mereka sebut sebagai penyair yang sesat.<sup>5</sup>

Apa yang dikemukakan di atas menunjukkan bahwa kemukjizatan Alquran bukan terletak pada kekuasaan Allah, tetapi justru karena Alquran sendiri yang mempunyai kekuatan sedemikian rupa, sehingga masyarakat Arab tidak mampu menciptakan karya yang setara. Oleh karenanya, pernyataan orang-orang Mu'tazilah yang menyetarakan Alquran dengan kitab al-Durar karya Ibn al-Muqaffa' adalah pernyataan yang amat keliru dan sesat. Kedua karya tersebut, menurut al-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Badī al-Din Muhammad bin 'Abd Allah al-Zarkasyi, al-Burhān fi 'Ulūm al-Qur'ān, juz II, cet. I, (Beirut: Libanon: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyat, 1408/1988). H. 116. Peristiwa ini digambarkan oleh Allah dalam beberapa ayat, misalnya dalam QS. Tūr (52): 30 yang artinya: "bahkan mereka menyatakan Dia itu adalah penyair yang kami tunggu-tunggu kecelakaan yang akan menimpa dirinya", QS. Sabā' (34): 43: "Dan orang-orang kafir berkata tentang kebenaran tafkala kebenaran itu datang kepada mereka, ini tidak lain hanyalah sihir yang nyata".

Baqillani amat jauh dibandingkan dengan alguran dari berbagai segi.<sup>6</sup> Bahkan menurut penulis tidak dapat dijadikan sebagai bahan perbandingan, karena klasifikasinya sangat jauh.

## 2. Kemukjizatan Alguran

Kalau meneliti karya-karya 'ulum Alquran, para penulis pada umumnya melihat bahwa aspek kemukjizatan Alquran terletak pada susunan kalimatnya yang indah, pemilihan bahasanya yang bagus, serta penempatan kosa katanya yang amat berimbang. Abū Hasan al-Nadawi melihat, kemukjizatan Alguran tidak hanya terletak pada aspek kebahasaannya saja, tetapi juga pada aspek cakupan informasi-informasi keagamaannya yang menyeluruh, dan pengungkapan kisahkisah lama yang tidak hidup dalam cerita-cerita rakyat, dan bahkan tidak semuanya dapat terungkap dalam penelitian sejarah. 7 Sementara itu, Mustafa Mahmud melihat bahwa kemukiizatannya terletak pada pengaruh bacannya dalam lubuk hati para pendengarannya.8

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lihat Sayid Ahmad Sagr (ed) *l'jaz* al-Qur'an li al-Baqillani, (Kairo: Dar al-Ma'ārif, t.th) h. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lihat Abu Hasan al-Nadawi, al-Madkhal ila Dirasat al-Our'aniyyat, (Kairo: Dar al-Salah, 1986), h.34. Pendapat senada juga dikemukakan oleh Ahmad jamal la-'Umri. Bahkan dalam pembahasannya, dia memang khusus membahas tentang aspek kemukjizatan Alquran. Lihat Ahmad Jamal al-'Umri, Mafhum al-I'jaz al-Our'ani hattā al-Qarn al-Sādis al-Hijrī, (Mesir: Dar al-Ma'ārif, t. th), h. 198-206. pemikiran senada juga dikemukakan oleh Mansur Hasbi. Hanya saja dalam pembahasannya dia lebih terkonsentrasi melihat kemukijizatan Alguran dari informasi-informasi tentang alam raya. Lihat Mansur Hasb al-Nabi, al-Kawn wa al-l'jaz al-'llmi fi al-Our'an, cet. II, (Kairo: Dar al-Fikr al-A'rabī, 1416/1996), h. 319-326 dan 389-414.

<sup>8</sup> Lihat Mustafa Mahmud, Alguran, Muhawalat li Fahm 'Asrī (Mesir: Dar al-Ma'arif, t. th), h. 245.

Apa yang dikemukakan di atas membuktikan bahwa masing-masing ulama atau penulis mempunyai pengamatan dan apreasiasi yang berbeda satu sama lain. Dengan demikian, untuk memberikan kesimpulan bentuk-bentuk kemukjizatan Alquran memang agak sulit. Bentuk-bentuk kemukjizatannya seperti keindahan dan ketelitian bahasanya yang mempengaruhi para pembaca dan penyimaknya; penempatan kosa kata yang amat berimbang; berita-berita gaibnya; aspek sejarahnya; aspek penerapan hukumnya; dan ilustrasi ajaran-ajarannya yang memberi isyarat keilmuan. Aspek-aspek inilah, yang di antaranya, dimiliki Alquran, sehingga dapat melemahkan penentang kebenarannya, yang sekaligus juga merupakan buktibukti kebenarannya, serta kebenaran Rasul pembawa ajarannya.

# 3. Kemukjizatan Alquran dari Segi Bahasa

Menghayati keindahan, ketelitian, serta kecermatan pembahasan Alquran tidaklah mudah, terutama bagi bangsa kita yang pada umumnya kurang memiliki apresiasi terhadap sastra Arab. <sup>9</sup> Tetapi kemukjizatan Alguran justru dari segi kebahasaan, selain isi dan ilustrasi-ilustrasinya.

Sejarah memperlihatkan bahwa Alguran diturunkan berdasarkan urutan kejadian dan tidak berdasarkan urutan ayat atau surat yang terlihat dalam mushaf baku. Bahkan ayat-ayat Alquran diturunkan secara sepontan untuk menjawab persoalanpersoalan pelik yang dihadapi Nabi Muhammad. Para peneliti menemukan keajaiban luar bisaa yang dimiliki Alquran, yang sangat mustahil manusia mampu menandinginya. 'Abd al-Razzaq Nawfal ketika meneliti Alquran menemukan

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> M. Quraish Shihab, *Membumikan Alquran*, (Bandung: Mizan, 1992), h 29.

keseimbangan-keseimbangan dalam bilangan kata yang dipergunakan Alquran. Sementara Rasyad Khalifat menemukan konsistensi pemakaian jumlah huruf pembuka surat dalam surat tabg bersangkutan. Sedang al-Rummani (w.384/994), al-Baqillani (w. 403/1013), dan Rasyid Rida (w.1354/1935) melihat sudut keindahan bahasa Alquran yang jauh melebihi keindahan sastra Arab.

Al-Suyūṭī, yang menjadi obyek kajian dalam pembahasan ini hampir sama dengan ketiga tokoh yang disebutkan terakhir. Hanya saja, pembahasan al-Suyūṭū tampaknya jauh lebih luas daripada ketiganya, tetapi sama sekali tidak menyinggung sedikitpun pembahasan *i'jāz Alquran* seperti yang dilakukan oleh 'Abd al-Razzāq Nawfal dan Rasyad Khalīfat. Hal itu, menurut pengamatan penulis, karena kedua tokoh yang disebutkan terakhir adalah tokoh kontemporer dan penemuannya masih dianggap baru. Sedangkan al-Suyūṭī masih tergolong ulama klasik.

# 4. Pjaz Lugawi Menurut al-Suyūti

Adapun karyanya yang membahas khusus tentang *i'jaz al-Qur'an* dapat ditemukan dalam *Mu'tarak al-Aqran fi i'jaz* Alquran yang terdiri dari tiga jilid.

Di dalam kitab tersebut tidak disebutkan secara lebih khusus tentang i'jāz al-lugawi dalam Alquran, sehingga penulis hanya mengangkat beberapa persoalan yang sangat terkait dengan pembahasan. Ada enam pembahasan yang diangkat, yaitu: al-ijās, al-tasybih, al-isti'ārat wa al-majāz, husn al-ta'lif, raw'at al-Qur'ān wa haibatuh, dan sami'al-Qur'ān lā yamujjuh wa lā yamalluh.

## a. Bentuk Kalimat al-ijāz

Yang dimaksud dengan ijas adalah menyederhanakan komposisi kalimat tanpa mengurangi arti. 10 Ini merupakan kekhususan kalimat-kalimat yang terdapat dalam Alquran, yakni ringkas-ringkas tetapi bermakna luas. Penyusunan kalimat seperti ini harus dilakukan dengan cermat sekali. karena jika tidak, peringkasan tersebut bisa menghilasngkan makna yang sebenarnya. Namun kecermatan dalam peringkasan kalimat-kalima Alquran justru membuat para pembaca kagum karena selain indah, makna-makna yang dimaksud juga tercakup secara jelas. 11

Al-Suyūtī dalam pembahasan tentang al-ījaz juga memasukkan al-musawat dan al-itnab sebagai bagian yang tidak terpisahkan dengan al-ijaz.

Menurutnya, cara menyampaikan suatu maksud yang dapat diterima adalah yang memuat inti atau pokok sesuatu. apakah dengan lafal yang panjangnya persis dengan pokok pikirannya, ataukah kurang panjang, tetapi dianggap cukup, ataukah lebih panjang karena dianggap perlu. Yang pertama

<sup>10</sup> Lihat Muhammad Khalf Allah dan Muhammad Zaglūl Salām (cd), Salāsat al-Rasa il fi l'jaz al-Qur'an li al-Rummani wa al-Khattabi wa al-Jurianii. (Kairo: Dar al-Ma'arif, t.th), h. 76. Senada dengan itu, ada juga yang mendefenisikaan al-ijaz sebagai hazî al-fudul wa taqrib al-ba'id (membuang yang tidak penting dan mendekatkan yang jauh). Lihat Mustafa 'Abd al-Salam Abu Syadi, al-Hazf al-Balagi fi al-Our'an al-Karim, (Kairo: Maktabat Alguran, t.th), h. 13.

<sup>11</sup> Itulah sebabnya para ulama memasukkan al-i jaz sebagai salah satu bentuk al-i'jaz al-bayani di dalam Alquran di samping al-taswir dan kesesuaian yang sempurna di antara lafal-lafal Alguran. Lihat 'Abd al-Oadir Rizg al-Tawil. Dirasat fi al-Bayan al-Qurani min al-Wijhat al-Adabiyyat, (Kairo: Dar al-Bayan, t.th), h. 53-59.

dinamai *al-musāwāt*, yang kedua dinamai *al-ījāz*, dan yang ketiga dinamai *al-iṭnāb*. 12

Lebih lanjut al-Suyūṭī menjelaskan bahwa peringkasan komposisi kalimat yang terdapat dalam Alquran mengambil dua bentuk:

#### 1) Ijaz al-Qaşr

Yaitu peringkasan dengan penyederhanaan redaksional tanpa ada penggalan yang terbuang. Penyederhanaan redaksional ini selain formulasinya ringan, pengungkapannya indah. Juga maknanya dapat berkembang; karena kian sarat jumlah kata kian terikat makna. Pola pertama ini juga banyak dipergunakan dalam Alquran, baik dalam bentuk kalimat maupun tema-tema yang diangkatnya. Bentuk penyederhanaan ini antara lain terlihat pada QS. al-Nam (27): 30-31:

Terjemahnya:

"Sesungguhnya surat itu dari Sulaiman dan sesungguhnya [isi]nya: Dengan menyebut nama Allah Yang Maha Pemurah lagi Maha Penyayang. Bahwa janganlah kamu sekalian berlaku sombong terhadapku dan datanglah kepadaku sebagai orang-orang yang berserah diri".

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Lihat al-Suyūṭī, al-Itqān fi 'Ulūm al-Qur'ān, Juz II, (Mesir: Mustafa al-Bābī al-Halabī wa Awlāduh, cet.III.1370/1951), h.53; Lihat pula al-Suyūṭī, Mu'ta:ak al-Aqrān fī l'jāz al-Qur'ān, tahqīq: 'Alī Muḥammad al-Bajāwī, Juz I, (Kairo: Dār al-Fikr al-'Arabī, t.th) h, 293-294.

<sup>13</sup> Lihat ibid. (al-Mu'tarak), h, 295-296.

Komposisi kalimat di atas merupakan suatu rumusan yang cukup padat yang mencerminkan penyederhanaan redaksional secara sempurna, sehingga melahirkan bentuk kalām yang indah namun tetap utuh, karena makna yang dimaksud dapat dipahami dari konteks kalimat secara keseluruhan. Ayat di atas, menurut al-Suyūtī, rumusannya cukup luas, yaitu si alamat (pengirim), surat, dan tujuan (keperluan). 14 Demikian pula ayat dalam QS. al-Bagarat (2): 179:

Terjemahnya:

"Dan dalam qisas itu ada [jaminan kelangsungan] hidup bagimu, hai orang-orang yang berakal, supaya kamu bertakwa.

Menurut al-Suvuti, kalimat dalam ayat tersebut sangat pendek, tetapi maknanya sangat luas. Dalam ayat tersebut, menurut al-Suyūti, memberikan petunjuk bahwa apabila manusia mengetahui kalau ia membunuh ia juga akan dihukum bunuh, maka hal itu mencegah orang melakukan pembunuhan. Olehnya, itu dengan hukuman bunuh sebagai hukum qisas dapat mencegah pembunuhan antara sesama manusia, dan dengan terhindarnya pembunuhan itu berarti di situ terkandung adanya jaminan kehidupan. 15 Pendapat senada juga dikemukakan oleh al-Ourtubi bahwa orang yang memahami hukum qisas maka akan berpikir secara mendalam untuk melakukan pembunuhan. Dengan begitu, aspek kehidupan terkandung di dalamnya. 16

<sup>14</sup> Lihat ibid., h. 296.

<sup>15</sup> Lihat al-Suyūtī, loc.cit (al-itgan)

<sup>16</sup> Lihat Abu 'Abd Allah Muhammad bin Ahmad al-Ansar al-Qurtubi, al-Jami' li Ahkam al-Qur'an, Jilid I, (Beirut: Dar al-Fikr, 1993/1414), h. 239.

2) Ijāz al-Ḥazf

Yang dimaksud dengan istilah di atas adalah membuang penggalan tertentu agar terformulasikan dengan ringan dan indah, dengan tidak mengabaikan arti, karena makna tersebut dapat dipahami dengan baik dari konteks kalimat secara keseluruhan.<sup>17</sup>

Berbeda dengan yang pertama, bentuk yang kedua ini, seperti yang ditulis al-Suyūṭī, harus memenuhi syarat, di antaranya harus ada indikasi yang bersifat halī (keadaan), misalnya قالوا سلام (malaikat) berkata (kepada Ibrāhīm) salamān (selamat) QS. Hūd (11): 69, artinya سلمناسلاما (kami menyampaikan selamat atau semoga keadaanmu selamat). Atau ada indikasi yang bersifat qawlī (ucapan), misalnya قال سلام قوم (Ibrāhīm) menjawab salāmun (selamat) orang-orang yang tidak dikenal), QS. al-Zāriyāt (51): 25. Maksudnya adalah: سلام عليكم أنتم قوم منكرون (selamat kepada kalian, dan kalian adalah orang-orang yang tidak dikenal).

Misal lain dapat ditemukan dalam QS. Yūsuf/ 12:82

Terjemahnya:

"Dan tanyalah [penduduk] negeri yang kami berada di situ, dan kafilah yang kami datang bersamanya, dan sesungguhnya kami adalah orang-orang yang benar".

Ayat ini menceritakan peristiwa yang dialami keluarga Ya'qub, dalam proses penemuan kembali Yusuf yang

Azyumardi Azra (ed), Sejarah dan 'Ulum al-Qur'an, cet. II, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000), h. 118; Lihat pula Mustafa' Abd al-Salam, op.cit., h. 16.

<sup>18</sup> Lihat al-Suyūti, op.cit. (al-Mu'tarak), h.311.

sebelumnya telah diduga meninggal akibat penganiayaan saudara-saudaranya. Kata-kata وَاسْأَلِ القريَة merupakan hasil peringkasan dari وَاسْتُل أهل الْقَرْيَة yang kalau diungkapkan dalam bentuk aslinya terasa berat dan kurang bagus bentuk uslub-nya. Namun penghilangan kata أهل di sini tidak menganggu arti kalimat tersebut, karena secara pembaca dapat memahami bahwa yang dimaksud adalah bertanya kepada penduduk kampung, dan bukan kepada kampung itu sendiri. Pola-pola semacam ini banyak terdapat dalam Alguran.

Kalau diteliti pola-pola ijaz al-hazf yang terdapat dalam Alquran, menurut al-Suyūtī, ditemukan adanya empat macam al-hazf, yang:

- a) Menghilangkan ism (kata benda), misalnya QS. al-Bagarat وفي (dan untuk budak) yang maksudnya وفي الرقابَ 177: [sedekah juga] untuk [biaya] pembahasan] تحرير الرقابَ الرقاب (ism masdar) yang mudaf kepada كرير telah dihilangkan.
- b) Menghilangkan fi'il (kata kerja). Pola ini banyak terjadi pada jawaban pertanyaan, misalnya dalam QS. al-Nahl (16): 30 Apakah yang telah diturunkan oleh) مَاذَا أَنزَل رَبُّكُمْ قَالُوا خَيْرا Tuhanmu? Mereka menjawab: [Allah telah menurunkan] kebaikan). Maksudnya adalah yang diturunkan Tuhanku adalah kehaikan.
- c) Menghilangkan huruf, misainya QS. al-Munafiqun (63): 6: Sama saja bagi) سَوَاء عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفرْ لَهُمْ mereka [apakah] kamu mintakan ampunan atau tidak kamu miniakan bagi mereka). Di situ ada huruf hamzat yang dihilangkan di depan أُسْتَغْفَرْت yang menunjuk pada pertanyaan (apakah).

d) Menghilangkan lebi dari satu kata, misalnya menghilangkan dua mudaf di dalam QS. al-Waqi'at (56): 82; وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَكُذُبُونَ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ [Kamu (mengganti) rezki (yang Allah berikan) dengan mendustakan (Allah)]. Kalimat وتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ makna literalnya (kalian menjadikan rezki kalian) padahal maksudnya وتَجْعَلُونَ بعد شكر رِزْقَكُمْ (kalian menjadikan ganti mensyukuri rezki kalian), sehingga ayat ini diartikan (dan kalian menjadikan ganti dari mensyukuri rezki kalian dengan mendustakan (Allah).

Rasyid Ridā (1354/1535) mengemukakan bahwa penyederhanaan redaksional, apakah dengan meringkas atau menghilangkan kata, juga terjadi dalam pengungkapan tematema ajaran Alquran. Misalnya, pengungkapan tentang doktrindoktrin akidah, norma-norma hukum dan etika, yang menurutnya, kalau diungkapkan secara detail, akan membuat kitab suci Alquran menyerupai buku-buku karya ulama. <sup>20</sup> Lebih jauh kalau pengungkapan redaksi Alquran mengambil bentuk seperti itu, ajaran-ajarannya akan menjadi kaku terhadap interpretasi-interpretasi baru, sehingga menjemukan, dan tidak mustahil akan ditinggalkan para penganut Islam.

#### b. Bentuk-Bentuk Tasybih

Di samping *ijaz*, rumusan redaksi Alquran banyak menggunakan bentuk-bentuk *tasybih*, yang dalam ilmu balagah bisaa diartikan sebagai ungkapan yang memperlihatkan bahwa sesuatu itu sama dengan sesuatu yang lain dalam satu atau

<sup>19</sup> Lihat ibid., h. 323-324.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Lihat Rasyid Ridā, al-Waḥy al-Muḥammadi, (Beirut: al-Maktab al-Islāmi, 1971), h. 142.

beberapa sisi atau sifat.21 Bentuk seperti ini banyak dipergunakan dalam Alquran sebagai upaya mendekatkan penjelasan ajaran-ajarannya melalui illustrasi yang mampu ditangkap indra atau akal manusia. Al-Suyūtī menambahkan bahwa salah satu tujuan tasybih ialah ta'nīs al-nafs (memberi kesenangan atau kemudahan kepada jiwa, atau untuk memudahkan pemahaman) dengan membuat yang samar menjadi jelas, dan mendekatkan yang jauh dengan perumpamaan yang dekat penjelasan.<sup>22</sup> Hanya saja, penulis tidak menemukan ketegasan al-Suyūtī tentang bentuk dan atau kriteria tasybih yang baik untuk digunakan. Padahal, seperti diketahui bahwa yang dianggap sebagai kriteria kebagusan tasybih adalah adanya kemiripan yang jelas antara al-musyabbah dan al-musyabbah bih.

Seperti yang disebutkan di atas bahwa bentuk tasybih dan dalam Alquran cukup banyak dipergunakan oleh Allah, antara lain dalam QS. al-Nur (24): 39,

Terjemahnya:

"Dan orang-orang kafir amal mereka adalah laksana fatamorgana di tanah datar, yang disangka air oleh orangorang dahaga, tetapi apabila didatanginya dia tidak memperoleh apa-apa ...

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ali al-Jarimi dan Mustafa Amin, al-Balagat al-Wadihat, (Jakarta: Jayamurni, 1973), h. 20

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit. (al-Mu'tarak), h. 269; Lihat pula al-Suyūtī, op.cit (al-Itgan), h. 42.

Menurut al-Suyūṭī, ayat tersebut jika dilihat dari pembagian tasybīh-nya ia termasuk dalam kategori memberikan perumpamaan sesuatu yang tidak bisa dijangkau oleh indra dengan sesuatu yang dapat dijangkau oleh indra dengan sesuatu yang dapat dijangkau.<sup>23</sup>

Al-Suyūṭī menambahkan bahwa di dalam ayat ini Allah menjelaskan amal ibadah orang kafir. Untuk menjelasakannya secara aktual, Allah menyamakan sifat amal tersebut dengan sifat fatamorgana, yaitu terlihat seperti ada, padahal tidak ada. Dengan pola ini Allah menjelaskan sesuatu yang konsepsional kepada kehidupan yang aktual agar lebih dipahami para pembaca.<sup>24</sup> Pola seperti ini sekaligus membuat susunan redaksi Alquran jauh lebih indah, sehingga nikmat untuk dibaca, disimak, dan dihayati.

Al-Suyūṭī menambahkan bahwa ada pula poia *tasybīh* yang membuat sesuatu yang tidak dapat dijangkau akal, dengan mudah dapat dipahami. Tujuannya, menurut al-Suyūṭī, adalah untuk menggiurkan atau membuat rindu, atau dalam istilah balagah disebut *li al-tasywiq*. Bentuk seperti ini dapat dilihat dalam QS. *al-Ḥadīd* (57): 21,

Terjemahnya:

"Berlomba-lombalah kamu (dalam mencari) ampunan dari Tuhanmu dan surga yang luasnya seluas langit dan bumi,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Lihat *ibid.*, (al-Mu'tarak), h. 272-273.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Lihat *ibid.*, h. 273

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Lihat ibid; Lihat pula al-Suyūṭī, loc.cit. (al-Itqān)

yang disediakan bagi orang-orang yang beriman kepada Allah dan Rasul-rasul-Nya...

Melalui ayat ini, Allah hendak memperkenalkan surga sebagai tempat kembali orang-orang mukmin yang ingin bertaubat kepada-Nya. Tetapi, sifat-sifat surga tersebut merupakan sesuatu yang tidak dapat ditangkap akal manusia, karena akal manusia bisa bekerja hanya kalau dibantu oleh panca indranya. Maka untuk mendekatkan surga tersebut kepada manusia, Tuhan menyamakannya dengan bumi dan langit yang mudah dipahami dan dijangkau oleh akal pikiran manusia.

Al-Suyūtī lebih jauh menjelaskan bahwa pemakaian tasybih dalam Alguran adakalanya berbentuk tasybih mufrad (tunggal) dan adakalanya tasybih murakkab (ganda). Yang dimaksud tasybih mufrad adalah penyamaan sesuatu dengan sesuatu yang lain karena ada sifat atau unsur kesamaannya, seperti ayat-ayat yang telah disebutkan di atas. Sedang tasybih murakkab adalah bentuk penyamaan sesuatu yang sukar dipahami maksudnya, baik secara nalar maupun empirik, pada sesuatu yang lain yang aktual bagi kehidupan manusia.<sup>26</sup>

Al-Suyūti mengemukakan contoh tasybih murakkab dalam QS Yunus (10): 24:

Terjemahnya:

"Sesungguhnya perumpamaan kehidupan duniawi itu adalah seperti air hujan yang Kami turunkan dari langit......"

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Lihat ibid.(al-Mu'taraki), h. 271. Pendapat yang sama juga dikemukakan oleh Subhi al-Salih, Mabahis fi 'Ulum Alquran, (Beirut: Dar al-Ilm li al-Malayin, t. th), h. 322.

Melalui ayat ini, Allah memberitahu umat manusia bahwa kehidupan dunia ini tidak ubahnya seperti air hujan, yang dapat membawa rahmat bagi manusia, karena dengan air itu tanah kembali subur, tanam-tanaman tumbuh, sehingga manusia dan binatang dapat menikmati hasil-hasilnya. Namun air hujan juga dapat membawa malapetaka bagi manusia, jika menimbulkan banjir dan merusak tanaman tersebut. Demikian pula kehidupan dunia, dapat membawa kepada kebahagiaan akhirat nanti jika dijalani dengan benar, namun akan membawa malapetaka kalau salah manfaatkannya.

Selain pembahasan yang dikemukakan di atas, sebenarnya dalam *al-Mu'tarak* masih cukup banyak pembahasan *al-tasybih* yang dikemukakan oleh al-Suyūṭī.<sup>27</sup> Namun, pembahasan yang dimaksud sudah lumrah dan banyak ditemukan di dalam literatur-literatur balagah,

#### c. Bentuk Majaz

Karya al-Suyūṭī yang membahas tentang majāz dan isti'āraṭ tidak hanya terbatas pada al-Mu'tarak. Di dalam Syarḥ al-Kawkab al-Sāṭī juga disinggung tentang pembahasan tersebut, tetapi tidak terfokus pada i'jāz Alquran, sedang dalam al-Mu'tarak pembahasannya memang khusus membahas segisegi kemukjizatan Alquran.

Dalam *Syarḥ al-Kawkab*, al-Suyūṭī mengemukakan defenisi *majāz* sebagai:

لفظ مستعمل بوشع ثان لعلاقة مع قرينة مانعة عن إرادة ما وضع له أولا

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Untuk lebih jelasnya, lihat al-Suyūtī, op.cit., h. 261-277.

#### Artinya:

Penggunaan lafal bukan pada makna aslinya karena ada 'alaqat (faktor-faktor tertentu) disertai dengan qarinat yang menolak penggunaan lafal aslinya.<sup>28</sup>

Dalam ilmu balagah, majāz antara lain terbagi dua, vaitu majāz 'aqlī dan majāz lugawī. 29 Majāz 'aqlī adalah menyandarkan satu perbuatan kepada sesuatu yang lain, karena ada hubungan antara keduanya, dan ada faktor tertentu yang menuntut pengalihan penyandaraan tersebut. 30 Sedangkan majaz lugawi adalah penggunaan lafal bukan pada makna sebenarnya, karena ada faktor-faktor tertentu yang menghalangi penggunaannya.31

Dari defenisi yang dikemukakan oleh al-Suyūtī di atas tampak jelas bahwa majaz lugawi lebih dekat kepada arti majaz yang sesungguhnya. Sekalipun keduanya disebut sebagai bagian dari majaz, tetapi jika mengacu pada defenisi yang telah dikemukakan sebelumnya terlihat ada perbedaan yang mendasar. Menurut al-Suyūtī, perbedaan mendasar kedua bentuk tersebut ialah terletak pada polanya. Majaz 'agli menyandarkan

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Jalāl al-Dn Abū al-Fadl Abd al-Ramān bin Abī Bakr al-Suyūtī, Syarh al-Kawkab al-Sati' fi Nazm Jam'al-Jawami 'li al-Subki, tahqiq:Muhammad al-Habib bin Muhammad, Juz I, cet I, (Riyad: maktabat Nizar Mustafa al-Baz, 1420/1999), h. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Di samping kedua istilah tersebut, al-Suyūtī juga mempergunakan istilah lain. Menurutnya, majaz 'aqli disebut juga sebagai majaz al-tarkib atau majaz alisnād, sedang majaz lugawī disebut juga sebagai majāz mifrad. Al-Suyūtī, op.cit. (al-Mu'tarak). h. 247-248; Lihat pula 'Abd al-Qahir al-Jurjanji, Asrar al-Balagat, tahqiq: Muhammad 'Abd al-Mun'im Khafaji dan 'Abd al-'Aziz Syaraf, cet.I. (Beirut: Dar al-Jail, 1411/1991), h. 330-331.

<sup>30</sup> Ibid., h.247; Lihat pula 'Alī al-Jārimi dan Mustafā Amīn, op.cit., h. 117.

<sup>31</sup> Ibid., h 248.

satu perbuatan atau keadaan pada subyek yang bukan sebenarnya, sedangkan pada majāz lugawī penggunaan lafal bukan pada tempat yang semestinya. Pola-pola pengungkapan ini tidak mengubah makna, dan para pembaca dapat memahaminya dari konteks bacaan itu sendiri. Pola ini dapat melahirkan ungkapan-ungkapan yang jauh lebih bagus daripada ungkapan hakikinya. Pola-pola ini ternyata digunakan dalam Alquran dalam beberapa tempat.

Seperti diketahui bahwa makna yang direfleksikan dalam majaz tersebut susunan redaksi tetap benar, dan kebenarannya itu dapat dipahami secara wajar oleh pembacanya, namun polapola tersebut tetap memperlihatkan pemakaian kata yang bukan sebenarnya. Sebab itu banyak di antara ulama yang menolak adanya istilah majaz dalam Alquran, karena, menurut, mereka, majaz itu memperlihatkan kebohongan-kebohongan redaksional, padahal Alquran tidak mungkin berdusta. Bangsa Arab sendiri bisa menyusun ungkapan dalam bentuk majaz kalau mereka mengalami kesulitan membuat ungkapan yang hakiki, dan meminjam ungkapan-ungkapan lain yang ada hubungannya. Namun, itu mustahil bagi Allah, menurut mereka yang menentang istilah tersebut.

Al-Suyūṭi salah seorang ulama yang menyetujui adanya istilah pola majāz dalam Alquran. Menurutnya, orang-orang yang mendalami keindahan bahasa Arab dan mendalami

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Lihat *ibid.*, h. 246-247. Hanya saja dalam buku tersebut, al-Suyūṭi tidak menyebutkan siapa-siapa ulama yang menolak istilah *majāz* di dalam Alquran. Tetapi, menurut pengamatan penulis, dan iampaknya sudah pasti yang menolak pandangan seperti ini adalah mereka yang menganut mazhab ak-Zahiri, justru Ibn Taymiyyat di dalam bukunya ai-Imān dan ai-Fatāwā dengan tegas menolak adanya majā dalam Alquran. Menurutnya, tidak mungkin di dalam Alquran ada kata yang digunakan bukan makna sebenarnya, karena ia adalah bahasa Arab fasih lagi jelas.

susunan redaksi Alquran berpandangan bahwa penolakan tersebut kurang tepat. Justru kalau pola majaz itu dikikis dari Alquran, kitab suci ini sedikit banyak akan kehilangan pola-pola komposisi kalimatnya.33 Al-Suvūtī keindahan menambahkan bahwa di antara pola-pola yang bisa terkikis adalah pola al-khazf, al-tawkid, dan sebagainya.

Untuk membuktikan adanya pola-pola majaz di dalam Alquran, para ulama, khususnya mereka yang menekuni keindahan-keindahan komposisi kalimat-kalimat dalam Alguran, memperlihatkan bentuk-bentuk majaz 'aqli seperti dalam OS. al-Oari'at (101): 8-11;

Terjemahnya:

"Dan adapun orang-orang yang ringan timbangan (kebaikan) nya, maka tempat kembalinya adalah neraka Hawiyat. Dan tahukan kamu apakah neraka Hawiyat itu, yaitu api yang panas".

Menurut al-Suyūtī, dalam ayat ini Allah menyandarkan hawiyat yakni neraka yang amat panas, pada kata umm/ yang berarti ibu, bagi setiap orang, termasuk orang-orang kafir. Tetapi dalam hal ini, Allah hendak mendekatkan informasiinformasi keagamaannya itu kepada umat manusia. Oleh karenanya, Allah menggunakan kata-kata umm / أر (ibu) sebagai piniaman kata, agar mereka dapat memahaminya, yakni bahwa ibu, bagi anak-anaknya, merupakan tempat berlindung, melekat, dan ibulah yang memegang anak-anaknya itu. Demikian pula

<sup>33</sup> Lihat ibid., Lihat pula al-Suyūtī, op.cit. (al-Itqān), Juz II, h. 36.

neraka Hawiyat bagi orang-orang yang sedikit amal kebajikannya, terlebih bagi orang-orang kafir.<sup>34</sup>

Adapun bentuk majāz lugawī, Al-Suyūṭī mengemukakan beberapa contoh, baik dalam al-Itqān maupun dalam al-Mu'tarak. Di antara contoh yang dimaksud terdapat dalam QS. al-Baqaraṭ (2): 19,

Terjemahnya:

"... Mereka menyumbat telinganya dengan anak jarinya karena (mendengar suara) petir sebab takut akan mati..."

Menurut al-Suyūṭī, bentuk majāz lugawī di atas adalah iṭlāq ism al-kulli 'alā al-juz', maksudnya yang disebutkan semuanya, padahal yang di maksud hanya sebahagian. Dalam ayat ini, Allah ingin memperlihatkan sikap orang-orang kafir yang sangat resisten terhadap ajaran Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad Saw., bahwa setiap kali mendengar seruan kebenaran, mereka menyumbatkan jari-jarinya (aṣābi'ahum) pada telinga, padahal yang mereka sumbatkan tidak semua jari-jarinya, tetapi hanya ujung jarinya. Allah mengungkapkan peristiwa itu dengan kata-kata يَحْعُلُونَ أَصَابِعُهُمُ dalam rangka memperlihatkan sikap mereka yang amat berlebihan terhadap Nabi Muhammad dan Islam secara keseluruhan. Allah tidak menggunakan kata الأضابع (jari-jari) padahal tidak mungkin menyumbat telinga dengan keseluruhan jari-jari. 36

<sup>34</sup> Lihat ibid., (al-Mu'tarak), h. 248.

<sup>35</sup> Lihat *ibid.*, h. 249.

<sup>36</sup> Lihat al-Suyūṭī, loc.cit (al-Itqān)

Contoh lain firman Allah dalam QS. al-Bagarat (2): 185.

Terjemahnya:

"...karena itu, barangsiapa di antara kamu hadir (di negri tempat tinggalnya) di bulan itu, maka hendaklah ia berpuasa nada bulan itu..."

Dalam ayat ini Allah memerintahkan orang-orang berpuasa sebulan penuh bagi mereka yang tidak dalam perjalanan, yang lamanya sebulan penuh. Kata al-syahri الشَّهُ istilah untuk 30 hari/malam. Padahal umat Islam khususnya diwajibkan berpuasa sebahagian waktu dari 30 hari/malam tersebut, bukan berpuasa tanpa berbuka selama itu.<sup>37</sup>

Kalau kita mengkaji Alquran, sebenarnya masih cukup banyak lagi pola pengungkapan seperti ketiga contoh yang telah dikemukakan di atas. Itu dilakukan Tuhan selain untuk semakin mendekatkan pengertian yang sebenarnya kepada para pembaca, dan lebih merefleksikan makna yang dimaksud, juga dalam rangka melahirkan suatu susunan redaksi Alquran yang jauh lebih indah. Bentuk-bentuk majaz di atas disusun dengan meminjam kata untuk ditempatkan pada posisi yang bukan sebenarnya.38 Dan untuk meneliti lebih banyak lagi ayat yang, menurut al-Suyūtī, termasuk bentuk majāz kita sebaiknya mengkaji lagi karya-karya balagah para ulama.

<sup>37</sup> Lihat al-Suvūtī, loc.cit (al-Mu'tarak)

<sup>38</sup> Karena meminjam kata untuk ditempatkan pada posisi yang bukan sebenarnya, sehingga al-Rummani dan al-Baqillani biasa memberi istilah dengan alisti arat. Sedang yang dimaksud al-isti arat, menurut al-Suyti, ialah meminjam satu kata yang menunjuk kepada suatu (makna) yang dikena [oleh kata itu] untuk dipergunakan pada suatu makna yang tidak dikenal (oleh kata itu). Iihat al-Suyūti, op.cit (al-Itgan), h. 44.

#### d. Keindahan Susunan Kata dan Pola-Pola Kalimatnya

Salah satu keistimewaan bahasa Alquran adalah keindahan susunan katanya dan pola-pola kalimatnya yang amat luar bisaa. Sehingga, menurut Quraish Shihab, untuk menjelasakan keindahan bahasa Alquran adalah sesuatu pekerjaan yang amat sulit, terutama bagi mereka yang tidak memiliki rasa bahasa Arab atau pengetahuan tentang bahasanya. Keluarbisaaan Alquran itu antara lain terlihat dalam konsistensi, kefasihan bahasanya, dan keindahan susunan kalimatnya. Bahkan Alquran amat sempurna dilihat dari semua segi, sehingga tidak mungkin menentukan tingkat keindahan susunannya itu karena tidak ada barometernya. 40

Pandangan di atas tidak dapat dikatakan berlebihan, karena sejak diturunkan sampai hari ini tidak ada seorang manusia pun yang dapat menandinginya. Pandangan ini, menurut Richard Bell, lebih merupakan dogma teologis ketimbang teori linguistik. 41 Menurut Bundar bin al-Ḥusain al-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Lihat M. Quraish Shihab, Mukjizat al-Qur'an Ditinjau dari Aspek Kebahasaan Isyarat Ilmiah, dan Pemberitaan Gaib, cet. II, (Bandung: Mizan, 1997), h. 131

<sup>40</sup> Lihat al-Zarkasyi, op.cit., h. 109.

<sup>41</sup> Lihat W.Montgomery Watt, Richard Bell:Pengantar Quran, diterjemahkan dari judul asli: Bell's Introduction on the Qur'ān, (Jakarta: INIS, 1998), h. 72.Pandang Bell ini merupakan pandangan seorang orientalis yang sangat antipati terhadap Islam. Bell sebenarnya tidak mengetahui kalau semua karya sastra orangorang Arab sama sekali tidak dapat dibandingkan dengan al-Quran, karena Alquran memiliki spesifikasi tersendiri yang berbeda dengan karya sastra mereka. Alquran tidak dapat diukur dengan menggunakan teori'Arūd dan Qawāfi karena ia bukan syair. Dan hal tersebut sebenarnya sudah diakui para ahli sastra Arab sejak Aiquran diturunkan sampai hari ini. Hanya saja, perlu disadari bahwa para orientalis memang memiliki teori dan metodologi ilmiah yang lebih dibanding dengan umat Islam, sehingga segala sesuatu, termasuk kitab suci Alquran, akan diukur dengan teori dan metodologi mereka sendiri. Tetapi, yang menjadi masaiah karena mereka tidak menguasai alat untuk "mengukur" keindahan bahasa Alquran.

Farisi, seorang ilmuwan dan sastrawan besar Persia menyatakan bahwa tingkat kefasihan dan keindahan bahasa Alguran berada di luar jangkauan manusia. Kalau mereka mencoba, bisa-bisa malah sesat. 42 Dan itulah yang terjadi dengan para orientalis.

Apa yang dikemukakan di atas menunjukkan bahwa betapa tinggi kefasihan bahasa dan keindahan susunan kalimatkalimat Alquran. Semua ini merupakan kemukjizatannya, sehingga mereka yang menentang kebenaran Alguran tidak mampu menciptakan karya seperti kitab suci Alguran.

Bagaimana dengan pendapat al-Suyūtī tentang masalah di atas. Menurutnya, Alquran memiliki nilai keindahan bahasa dan susunan kalimat yang sangat tinggi. Nilai keindahan tersebut tidak akan ditemukan kapan dan di mana pun, baik sebelum Alquran diturunkan maupun sesudahnya. Karena Alquran, menurut al-Suyūti, memiliki kekhususan tersendiri, seperti nazm-nya, potongan-potongan kalimatnya, dan sebagainya. 43 Pendapat tersebut senada dengan pendapat yang dikemukakan oleh Ibn 'Atiyyat (w.565) dalam al-Burhan.

Di samping itu, al-Suyūtī juga melihat bahwa keindahan susunan Alquran tersebut karena disusun oleh Tuhan Yang Maha Mengetahui, yang menyusunnya dengan indah. Maksudnya, Allah menempatkan kata demi kata, yang mana penempatan tersebut memberikan makna tersendiri. Bahkan susunan seperti itu justru memberikan pengertian yang cukup luas, di samping adanya keterkaitan antara satu kata dengan kata sebelum dan sesudahnya, antar satu kalimat dengan kalimat yang lain. Sehingga Alquran secara utuh memperlihat-

<sup>42</sup> Lihat al-Zarkasyi, loc.cit.

<sup>43</sup> Lihat al-Zarkasvi, lo.cit

kan keterkaitan makna satu dengan yang lain.<sup>44</sup> Dengan pandangan seperti itu, tampaknya al-Suyūṭī menolak keras pandangan *al-ṣarfaṭ*, yang menurut penganut pendapat ini manusia sebenarnya mampu membuat seperti Alquran, tetapi Allah mengalihkan perhatian mereka yang mampu untuk tidak melakukannya.<sup>45</sup>

Yang pasti menurut al-Suyūṭī, membuat seperti Alquran adalah sesuatu yang tidak mungkin dilakukan oleh siapa pun, termasuk orang Arab sendiri. Dia memberi contoh bagaimana kehebatan para ahli syair dan orator Arab mengolah syair dan pidatonya yang, pada saat didendangkan, sudah dianggap indah, tetapi pada ketika berikutnya mereka justru mengubahnya. Begitu seterusnya. Namun, kitab suci Alquran, tidak ada yang dapat mengubahnya. Bahkan, sekiranya ada satu kata dicabut di dalam Alquran dan meminta kepada para ahli bahasa Arab untuk mengganti satu kata yang lebih indah, menurut al-Suyūṭī, pasti mereka tidak mendapatkan kata yang sama.

Al-Suyūṭī juga berpendapat bahwa kemukjizatan Alquran dari segi bahasanya memang tidak hanya terdapat pada satu atau lebih ayat atau surat, tetapi kemukjizatan dari sudut bahasa tersebut terjadi secara berkesinambungan, dan tidak didapatkan satu antara. <sup>47</sup> Lain halnya dengan ungkapan manusia bisaa, terkadang pada satu ketika dia berbicara fasih, tetapi di waktu yang lain dia hanya berucap yang bisaa tanpa mengandung kefasihan.

<sup>44</sup> Lihat ibit,, h, 27-28.

<sup>45</sup> Lihat al-Zarkasyi, op.cit., h. 107

<sup>46</sup> Lihat op.cit. (al-Mu'tarak), h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Lihat *ibid.*, h. 28-29.

Dari beberapa buku al-Suyuti yang membahas tentang keindahan dan ketelitian bahasa Alguran, tidak ada satu pun yang mengemukakan contoh-contoh. Menurut analisis penulis, hal itu dilakukan sesuai komitmen semula bahwa semua isi Alguran tanpa terkecuali memperlihatkan susunan yang sangat indah. Olehnya itu, kalau ingin melihat keindahan susunan Alguran lihatlah secara keseluruhan ayat-ayat Alguran.

Sekedar mengajukan satu contoh keindahan susunan Alquran, kita melihat bagaimana Allah menguraikan tentang keadaan orang-orang kafir dan orang mukmin ketika diantar oleh para malaikat menuju ke neraka dan surga, seperti yang dikemukakan oleh Ouraish Shihab.

Keadaan orang-orang kafir, sesuai firman Allah dalam QS. al-Zumar (39): 71.

Terjemahnya:

"Orang-orang kafir dibawa ke neraka Jahannam berombongrombongan. Sehingga apabila mereka sampai ke neraka itu dibukakanlah pintu-pintunya dan berkatalah kepada mereka penjaga-penjaganya: "Apakah belum pernah datang kepadamu rasul-rasul di antaramu yang membacakan kepadamu ayatayat Tuhan ...'

Kemudian bandingkan dengan ayat 73 dalam surat yang sama:

## Terjemahnya:

"Dan diantarlah orang-orang yang bertakwa kepada Tuhan mereka ke surga, hingga ketika mereka sampai ke sana pintunya dibuka, dan para penjaganya berkata kepada mereka, "Salam sejahtera untuk kamu semua, berbahagialah dan masuklah ke surga kekal abadi".

Dari dua ayat yang dikemukakan di atas, kita melihat bahwa masing-masing digambarkan dengan kalimat yang serupa kecuali penyebutan nama kelompok mereka, tempat yang mereka huni, serta ucapan malaikat penjaga neraka dan surga. Namun, yang berbeda adalah uraian tentang penghuni surga, yang sepintas bisa dikatakan sebagai hal yang tidak perlu. Perbedaan tersebut adalah penambahan huruf waw/ pada kata intuk penghuni surga, sehingga ayatnya berbunyi disambarkan huruf tersebut tidak terdapat dalam ayat yang menerangkan keadaan penghuni neraka. Menurut Quraish Shihab, huruf waw/ tersebut menggambarkan terbukanya pintu terlebih dahulu sebelum penghuninya datang. Sehingga huruf tersebut memberikan pengertian tersendiri yang tidak terdapat pada uraian tentang penghuni nereka.

## e. Orang yang Mendengarkan Alquran Merasa Takut.

Perasaan takut yang menimpa hati orang-orang yang mendengarkan ayat-ayat Alquran dan begitu pula orang-orang yang membacanya, karena di dalamnya mengandung satu kekuatan dan kejelasan isi dan kandungannya. Rasa takut terhadap Alquran sebenarnya hanya terjadi pada orang-orang yang mendustakannya, sehingga ketika mereka mendengar lantunan ayat-ayat Alquran pendengarannya terasa menjadi

<sup>48</sup> Lihat m. Quraish Shihab, op.cit., h. 132-133.

berat dan rasa kekuatannya menjadi semakin bertambah. 49 Demikian ungkapan al-Suyūtī pada pengantar pembahasan masalah ini. Menurut penulis, perasaan seperti itu terjadi, di samping Alquran menjadi mukjizat bagi kerasulan Nabi Muhammad,50 juga karena susunan bahasa dan makna yang dikandungnya berbeda dari apa yang telah mereka dengar sebelumnya.

Bagi orang-orang yang beriman juga mengalami rasa takut ketika mendengar dan membaca Alquran, tetapi ketika itu hatinya semakin lunak dan imannya semakin bertambah. Hal itu sesuai firman Allah dalam QS, al-Zumar (39): 23.

<sup>49</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit. (al-Mu'tarak), h. 242.

<sup>50</sup> Begitu tinggi nilai-nilai yang terkandung dalam Alquran, maka tidak seorang pun di antara cendekiawan muslim yang berani membantah kalau itu bukan mukjizat. Apa yang terjadi pada diri Nabi Muhammad yang di luar kebiasaan (khariq li al-'adat), sebenarnya itu bukan mukjizat, tetapi sebagai rahmat bagi Nabi dan sebagai inayah bagi para sahabatnya. Mereka berpendapat bahwa satu-satunya mukjizat Nabi Muhammad hanyalah Alquran, karena ia bersifat 'aqli, sedang yang lain tidak bersifat 'aqli. Keluarbiasaan yang terjadi pada diri Nabi Muhammad. menurut mereka, juga telah terjadi pada manusia yang lain selain Nabi, seperti para sufi-sufi Hindu dan para tokoh-tokoh dari berbagai agama. Lihat Fahd bin 'Abd al-Rahman bin Sulaiman al-Rumi. Manhaj al-Madrasat al-'Aqliyyat al-Hadisat fi al Tafsir, Juz Ii, cet III, (Beirut: Muassasat al-Risālat 1407), h. 557. pandangan ini sebenarnya sangat terpengaruh pada pemikiran rasional yang semuanya harus diukur dengan rasio, sehingga pandangan-pandangan seperti ini banyak mendapat tantangan dari kalangan cendekiawan muslim sendiri. Pendapat ini, oleh penulis, dijadikan sebagai penopang yang lebih kuat tentang spesifikasi dan keistimewaan dari berbagai sisi yang ada di dalam Alquran sebagai mukjizat terbesar bagi Nabi, dan terlepas dari perbedaan pendapat tentang sebahagian mukjizat Nabi selain Alguran.

Terjemahnya:

"Allah telah menurunkan perkataan yang paling baik (yaitu) Alquran yang serupa (mutu ayat-ayatnya) lagi berulangulang, gemetar karenanya kulit orang-orang yang takut kepada Tuhannya, kemudian menjadi tenang kulit dan hati mereka di waktu mengingat Allah..."

Dalam ayat ini dijelaskan bahwa orang-orang yang beriman kepada Allah ketika mendengar ayat-ayat Alquran juga merasa takut, tetapi rasa takut tersebut tidak berlangsung terus, karena setelah ia sadar bahwa yang dibacakan itu adalah ayat-ayat Allah, maka hati dan jiwanya menjadi tenang kembali seperti sedia kala.

Ha! ini, menurut al-Suyūṭī, adalah sesuatu yang bersifat khusus bagi orang-orang yang tidak memahami maknanya dan tidak mengetahui penafsirannya. Artinya, tatkala dia mengetahui dan mengerti apa yang dibaca, maka perasannya menjadi tenang. Sebagai contoh, seorang Naṣrani yang lewat pada suatu tempat di dalamnya ada seseorang yang membaca ayat-ayat Alquran, kemudian dia berhentidan menangis. Ia kemudian ditanya: Kenapa menangis? Ia menjawab, aku takut lagi pula susunannya sangat indah.

Perasaan takut ini sebenarnya telah dialami oleh sekelompok manusia, baik pra maupun pasca Islam. Di antara mereka ada yang beriman ada pula yang masih tetap kafir. Sehingga dapat dikatakan bahwa mereka yang menggunakan nalarnya dengan baik, maka ia akan beriman. Sebaliknya kalau tidak, ia tidak akan beriman. Olehnya itu, dapat dibenarkan pandangan skolastik muslim yang menganggap Alquran itu

<sup>51</sup> Lihat al-Suyūţī, loc.cit. (al-Mu'tarak).

sebagai mukjizat yang bersifat 'Aqlī, artinya mengajak orang untuk berpikir menentukan kebenaran yang sejati.

Sejarah telah mencatat bahwa prosentase sahabat-sahabat yang memeluk Islam pada awal perkembangannya, pada umumnya disebabkan oleh pengaruh Alquran. Banyak di antara mereka ketika diajak masuk Islam pada awalnya menolak, tetapi ketika dibacakan ayat-ayat-Nya justru hati mereka menjadi gemetar dan akhirnya menyatakan diri masuk Islam. Sebagai contoh yang terdekat,'Umar bin al-Khaṭṭāb ra. (w. 23 H) sebagai yang dikisahkan dalam sebuah hadis:

حدثنا أبو المغيرة قال: حدثنا صفوان قال: حدثنا شريح بن عبيد قال: قال عمر: خرجت أتعرض رسول الله صى الله عليه وسلم فوجدته قدسبقني إلى المسجد فقمت خلفة فاستفتح سورة الحاقة فجعلت أعجب من تأليف القرآن فقلت: هذا والله شاعر كما قالت قريش فقرأ: (إنه لقول رسول كريم. وماهو بقول شاعر قليلا ما تؤمنون) فوقع في قلبي الإسلام كل موقع. (رواه أحمد)52

Artinya:

Abū al-Mugirat menyampaikan kepada kami, ia berkata: Ṣafwan menyampaikan kepada kami, ia berkata: Syuraih bin 'Ubaid menyampaikan kepada kami (dan) berkata: Umar berkata: Saya keluar mencari Rasulullah Saw., maka saya mendapatinya mendahului aku untuk menuju ke mesjid.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Al-Imam Ahmad bin Hanbal, iMusnad al-Imam Ahmad bin Hanbal, Juz I, h. 17. Hadis tersebut juga dikutip oleh Muhammad bin Ahmad al-Zahabi ketika melacak proses Islamnya 'Umar bin al-Khaṭṭāb al-Din Muhammad bin Ahmad bin 'Usmān al-Zahabi, Siyar A'lām al-Nubalā, al-Siraṭ al-Nabawiyyaṭ tahqiq: Basysyār 'Awwād Ma'rūf, Juz I, cet.II, (Beirut: Muassasaṭ al-Risālat. 1419/1998.

Saya kemudian berdiri di belakangnya, ia (Nabi) kemudian memulai (membaca) surat al-Ḥaqaṭ, maka saya menjadi terkejut (mendengar) susunan Alquran. Saya kemudian berkata: Demi Allah ini adalah syair seperti yang diberitakan oleh orang-orang Quraisy. Ia (Nabi) kemudian membaca; "Sesungguhnya Alquran itu adalah benar-benar wahyu (Allah yang diturunkan kepada) Rasul yang mulia. Dan Alquran itu bukanlah perkataan seorang penyair. Sedikit sekali kamu beriman kepadanya". Maka (mulai saat itu) Islam sudah melekat di dalam hatiku.

Kisah Islamnya 'Umar tersebut sebenarnya lebih banyak dipengaruhi oleh ayat-ayat Alquran yang mana, menurut pengakuan 'Umar sendiri, susunannya sangat indah, yang pada awalnya ia sangka sebagai syair seperti berita yang ia terima sebelumnya.

Apa yang dikemukakan al-Suyūṭī di dalam al-Mu'tarak tentang perasaan takut bagi orang-orang yang mendengar dan yang membaca Alquran adalah untuk membuktikan bahwa Alquran itu memang lain dari kayu manusia bisa. Karena di samping bahasanya yang cukup menawan, iajuga mengandung makna yang langsung menyentuh hati manusia yang paling dalam. Bagaimana kerasnya hati 'Umar bin al-Khaṭṭāb bisa tunduk hanya mendengarakan dua buah ayat-ayat Alquran.

#### f. Pendengar dan Pembaca Merasa Tidak Bosan

Pembahasan ini sebenarnya sangat terkait dengan pembahasan sebelumnya, tentang keindahan susunan Alquran dan ketetapan maknanya. Karena sesuatu yang membosankan sangat terkait dengan cara menyusun dan mengungkapkan katakata. Kalau susunan kata-kata yang didengar dan yang dibaca tidak menarik dan tidak indah, sudah barang tentu pendengar dan pembaca menjadi bosan.

Judul ini tampaknya kontradiktif dengan pembahasan sebelumnya yang menjelaskan sifat takut orang-orang yang mendengar dan yang membaca Alquran. Kalau pembahasan sebelumnya yang menjadi obyek adalah orang-orang yang belum beriman, atau mereka yang sudah beriman, tetapi tidak memahami makna ayat-ayat yang dibacanya, atau orang yang sudah beriman tetapi belum sadar apa yang dibacanya, namun setelah sadar dan mengingat Allah hatinya menjadi tenang. Sedang dalam pembahasan ini tampaknya yang menjadi obyek adalah orang-orang yang beriman dan yang memahami apa yang dibaca atau apa yang didengar.

Menurut al-Suyūṭī, kelompok yang kedua ini semakin banyak membaca Alquran semakin bertambah halawat (nikmat) dan semakin bertambah rasa cintanya kepada Alquran. Di dalamnya terdapat begitu banyak keajaiban, sehingga para ulama tidak pernah merasa puas, lidah mereka selalu ingin membacanya. Sehingga, bangsa jin sendiri merasa tertarik dengan ayat-ayat Alquran,<sup>53</sup> seperti yang terekam di dalam QS. al-Jin (72): 1-2.

Terjemahnya:

"Katakanlah (hai Muhammad): Telah diwahyukan kepadaku bahwasanya: sekumpulan jin telah mendengarkan (Alguran). lalu mereka berkata: Sesungguhnya kami telah mendengar-

<sup>53</sup> Lihat al-Suyūti, op.cit. h.244

kan Alquran yang menakjubkan, (yang) memberi petunjuk kepada jalan yang benar, lalu kami beriman kepadanya. Dan kami sekali-kali tidak akan mempersekutukan seorangpun dengan Tuhan kami"

Ayat di atas memberikan gambaran yang jelas bahwa bukan hanya terbatas pada manusia yang merasakan keajaiban keindahan isi dan kandungan Alquran, tetapi bangsa jin juga merasakannya. Bahkan sekelompok dari mereka menyatakan diri beriman kepada Nabi Muhammad.

Hanya saja di dalam pembahasan al-Suyūṭī tentang perasaan tidak bosan membaca Alquran, sama sekali tidak dijelaskan apa penyebabnya. Tetapi, menurut analisis penulis bahwa kesenangan membaca Alquran memang sangat terkait dengan obyek dan pelakunya. Kalau pelakunya dapat memahami berbagai keistimewaan yang terdapat di dalamnya, maka mereka dipastikan senang dan selalu ingin menelaahnya. Tetapi jika yang membacanya sama sekali tidak mengerti apa yang dibaca dan tidak memiliki zawa (rasa bahasa) Arab, maka jelas akan mengalami kebosanan.

#### Pemahaman Terhadap I'jaz Lugawi di dalam Menafsirkan Alquran

Pembahasan *i'jāz lugawī* di dalam Alquran mendapatkan perhatian yang besar dari al-Suyūṭī. Bentuk-bentuk *i'jāz lugawī* yang dikemukakannya terdiri dari 35 bentuk yang ditulis dalam buku *Mu'tarak al-Aqrān fī i'jāz al-Qur'ān* dalam tiga jilid. Urgensi menguasai *i'jāz al-Qur'ān* dari segi bahasa tersebut sama pentingnya menguasai ilmu-ilmu yang lain yang juga bertujuan menafsirkan Alquran. Karena dengan menguasai dan mengetahui unsur-unsur kemukjizatan Alquran dari segi

bahasanya juga akan lebih mempermudah memahami dan menafsirkannya. Alquran, seperti diketahui, memiliki bahasa paripurna yang tidak tertandingi yang tidak dapat dicerna kecuali oleh orang-orang yang khusus bergelut dengan ilmuilmu Alquran. Oleh karena itu, menguasai i'jaz lugawi di dalam Alquran dapat dikatakan sebagai syarat seorang mufassir. Hanya saja, pada umumnya pembahasan tersebut terkait erat dengan pembahasan balagah, sehingga tidak disebutkan secara khusus sebagai salah satu syarat khusus bagi seorang mufassir. Terlebih lagi karena ilmu ini memang pembahasannya lebih luas yang tidak hanya terbatas pada ilmu balagah.

Seperti disebutkan di atas bahwa karya al-Suyūti yang khusus membahas tentang i'jas lugawi di dalam Alguran adalah al-Mu'tarak fi i'jāz Alguran. Hanya saja penulis melihat adanya ketidakseimbangan pembahasan yang dilakukan oleh al-Suyūţī. Hal tersebut, menurut penulis, karena ia lebih berkonsentrasi di dalam pembahasan tentang penggunaan mufradat (kosa kata) di dalam Alquran yang justru terdiri dari 2/3 isi dan kandungan kitab al-Mu'tarak. Sehingga pembahasan i'jaz lugawi yang lain terkesan beliau tidak memberikan perhatian yang sama dengan pembahasan tentang makna-makna mufradat yang dibahasnya. Akan tetapi, harus disadari bahwa pemahaman yang mendalam terhadap mufradat Alquran akan sangat membantu seseorang untuk memahami dan menafsirkan Alquran.

#### B. Aspek-aspek Kebahasaan di dalam Menafsirkan Alquran

### Bahasa Arab Sebagai Alternatif Utama Memahami dan Menafsirkan Alquran

Pada saat Alquran diturunkan kepada Nabi Muhammad, bahasa Arab sudah sampai pada tingkat kefasihan yang tinggi. Karena, sebelum Alquran diturunkan kondisi bahasa Arab masih sangat alami, asri, dan belum terinfeksi virus "lahn" (gramatical mistake)

Orang Arab mengucapkan bahasanya secara instink dengan fitrah dan kefasihannya tanpa memikirkan kaidah-kaidah gramatika linguistik yang menjadi standar fasih atau tidaknya bahasa mereka. Karena, milliu yang melingkungi mereka belum tercemar, begitu pula skope penggunaannya masih bersifat eksklusif, khusus orang-orang Arab sendiri.

Sebelum Islam datang, bangsa-bangsa di atas bumi ini tidak tertarik terhadap bahasa Arab dari berbagai aspek; kesusastraan, sejarah, dan falsafahnya. Hal itu disebabkan karena bangsa Arab sebelum Islam adalah bangsa yang tertutup. Mereka belum mempunyai status sosial yang tinggi, dan kondisi ekonomi dan politik yang masih rendah, sehingga bangsa-bangsa lain belum tertarik untuk mempelajari bahasa Arab. Apalagi bahasa Arab bukan merupakan bahasa iptek, karena bangsa Arab sendiri adalah bangsa yang belum mengenal sains dan teknologi. Dengan sendirinya bangsabangsa lain merasa tidak mendapatkan faedah dan manfaat untuk mempelajarinya.

Namun, setelah Islam datang dan Alquran turun dengan bahasa Arab sudah mulai terjadi asimilasi antara orang Arab dan non-Arab, seperti Islamnya Bilal (w.20H) dari Habsyi dan Salman al-Fārisī (w.36 H) dari Persi, dan beberapa tokoh Islam lain dari kalangan non-Arab yang mendapatkan posisi penting dalam perkembangan sejarah Islam. Mereka dituntut untuk mengetahui dan mempelajarinya bahasa Arab.

Alquran turun dengan bahasa Arab yang didominasi oleh dialek Quraisy. 54 Ini berarti bahwa dialek yang lain juga dipakai oleh Alquran. Belum ada data statistik yang pasti berapa keseluruhan jumlah dialek dalam bahasa Arab. Yang jelas jumlahnya cukup banyak bertebaran, beraneka ragam dalam bentuk puisi dan prosa, maupun dalam percakapan sehari-hari. Di antaranya ada yang bagus memenuhi standar bahasa fuṣḥā, enak didengar, susunan hurufnya tidak aneh-aneh (garīb), dapat diterima oleh akal, telinga dan perasaan, serta lidah pun tidak berat untuk mengucapkannya. Dialek seperti ini didapatkan di kalangan bangsa-bangsa Arab yang mempunyai peradaban maju, seperti mereka yang hidup di pusat-pusat perkotaan atau dikelilingi oleh oase dan dataran yang subur.

Adapun yang hidup di daerah yang jauh dari sentuhan peradaban terkadang didapati dialek bahasa Arab yang sangat kasar, telinga seakan pecah mendengarnya. Hal ini sangat erat kaitannya dengan milliu di mana mereka hidup, yang mana sebahagian besar dari mereka tergolong Badwi Nomaden (berpindah-pindah tempat).

Salah satu keagungan Alquran adalah menyatukan seluruh dialek-dialek tersebut dan menjadikan bahasa Arab versi Alquran sebagai pemersatu di antara seluruh bangsa dan bahasa Arab. Dengan demikian, Alquran meletakkan tatanan kaidah

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Pandangan tersebut diperkuat oleh al-Asfahani. Sekalipun demikian, juga ditemukan beberapa kosa kata yang dinisbatkan kepada dialek beberapa suku, misalnya Huzail, Qays, Jurhum, Tamim, Himyar, dan sebagainya.

gramatika, morfologis, ponetik, semantik dan unsur kesusastraan yang tinggi .

Secara gamblang dapat dilihat pengaruh transmissi dan impressi Alquran terhadap bahasa Arab sebagai berikut:

Pertama, Alquran memberikan jaminan kontinuitas atau kesinambungan dan validitas bahasa Arab yang akan berlaku sepanjang zaman. Sejarah mencatat banyak umat yang pernah jaya di atas permukaan bumi ini, namun kejayaan mereka pupus ditelan masa bersamaan dengan pupusnya bahasa mereka. Bahasa Pinokio adalah bahasa asli orang Libanon, bahasa Asyuria adalah bahasa asli bangsa Ninoy, dan lain-lain dari bangsa yang pernah jaya. Tetapi, bahasa mereka tidak meninggalkan bekas. Ini disebabkan karena bahasa merupakan gejala interaksi sosial, tunduk terhadap undang-undang perubahan, terkadang posisinya kuat dan terkadang lemah, dan muncul kemudian tenggelam sampai akhirnya hanya mampu menjelma sebagai teks-teks klasik dan manuskrip.

Tetapi, kalau meneliti bahasa Arab sepanjang zaman, sejak Alquran diturunkan sampai waktu yang akan datang ia tetap asli seperti sedia kala. Mungkin penilaian yang dianggap tidak rasional dan tidak logis oleh orang-orang yang tidak percaya kepada Alquran sebagai wahyu Ilahi jika dijawab bahwa hal itu disebabkan karena Alquran adalah bahasa wahyu, dan ia adalah mukjizat bagi Nabi Muhammad Saw., sebagaimana tongkat Nabi Musa as. menjelma menjadi ular sebagai mukjizat baginya, sesuai kondisi sosial waktu itu, di mana masyarakat bani Israil mahir di bidang sihir. Begitu juga mukjizat. Nabi Isa as. dapat menyembuhkan orang sakit, bahkan menghidupkan

orang mati dengan seizin Allah, karena masyarakat di mana beliau diutus sudah mencapai pengetahuan medis yang tinggi. 55

Maka, merupakan konsekuensi logis bila Nabi Muhammad saw. dibekali mukjizat Alquran sekaligus sebagai pedoman hidup dalam menata masyarakat. Karena, masyarakat di mana beliau lahir dan diutus, di tengah-tengah mereka menilai posisi seseorang dari sudut kemampuannya dalam menciptakan bahasa sastra yang tinggi. Maka, Alquran sebagai mukijizat mengajak masyarakat yang mengandalkan pujangga-pujangga mereka untuk menciptakan sastra yang bisa menandingi Alquran, sekalipun secara terbuka mereka mengakui bahwa Alquran walaupun berbahasa Arab tetapi tidak mungkin ia sebagai ciptaan manusia.

Bukan suatu jawaban yang tepat kalau dikatakan bahwa keabadian bahasa Arab disebabkan tantangan zaman. Begitu pula tidak tepat kalau dijawab bahwa keabadian bahasa Arab disebabkan karena ia bahasa kaum yang pernah jaya. Yang tepat ialah bahwa bahasa Arab akan abadi dan kekal disebabkan karena keabadian dan kekekalan Alquran. Dengan ungkapan lain, bahasa Arab mendapat proteksi dari Alguran. Karena subntansi Alquran adalah dasar pijakan Islam dan akar akidah. Sedang sumber proteksinya adalah karena bahasa Arab adalah alternatif yang pertama untuk memahami Alquran dengan pemahaman yang sebenarnya, bukan dengan melalui terjemahannya sebagai jalan untuk mencapai iman yang sejati.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Sekalipun setiap Nabi yang diutus Tuhan dibekali dengan mukjizat, namun mukjizat mereka bersifat material indrawi dan dibatasi oleh tempat dan waktu. Lain halnya dengan mukjizat Nabi Muhammad tidak bersifat material indrawi tetapi dapat dipahami oleh akal, sehingga ia tidak dibatasi oleh suatu tempat atau masa tertentu. Lihat M. Quraish Shihab, op.cit., h. 36; Muhammad Bakr Isma'il, Dirasat fi 'Ulum al-Qur'an cet, II, (kairo: Dar al-Manar, 1419/1999) h. 345.

Kedua, Alquran mengintegrasikan seluruh dialek dalam bahasa Arab menjadi satu dan menjadikan dialek Quraisy sebagai simbol integral.

Ketiga, Alquran menjadikan bahasa Arab sebagai bahasa internasional untuk seluruh pemeluk agama Islam.

Keempat, Alquran menjadikan bahasa Arab sebagai bahasa imtak dan iptek, yang mana sebelumnya hanyalah merupakan bahasa yang terbatas dan terikat pada bakat yang kuat.

Dari sini dapat disimpulkan bahwa betapa pentingnya pemahaman terhadap bahasa Arab dalam rangka mengetahui isi dan kandungan Alquran. Bahasa Arab di sini tidak hanya terbatas pada gramatikanya, tetapi semua ilmu yang terkait dengan bahasa Arab. Itulah sebabnya juga mengapai al-Suyūṭī menganggap bahwa semua ilmu (funun) bahasa Arab dengan segala cabangnya merupakan ilmu atau funun yang paling utama. <sup>56</sup>

Diriwayatkan bahwa seorang Arab Badwi mendengarkan seorang yang membaca firman Allah dalam QS. al-Tawbat (9): 3, ... أَنُّ اللَّهُ بَرِيءٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ... kemudian berkata: Sekiranya Allah berlepas diri dari Rasul-Nya, maka saya juga berlepas diri dari Allah. Pada saat itu, orang yang membaca ayat tersebut dengan salah diantar menghadap ke hadapan 'Umar bin al-Khaṭṭab, kemudian Arab Badwi menceritakan bacaan orang tersebut. Peristiwa ini menyebabkan Umar memerintahkan untuk mengajarkan bahasa Arab. 57

Lihat al-Suyūti, al-Asybāh wa al-Nazāir fi al-Naḥw, Jilid I, (Beirut-Lubnan: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyat t. th), h.5. Pendapat serupa juga dikutip oleh Mustafā al Syak'at, Jalāl al-dīn al-Suyūti, Masīratuhū al-'Ilmiyyat wa Mabāḥisuhū al-Lugawiyyat, (Mesir: Mustafā al Bābī al-Halabī wa Awlāduh, 1401/1981)h. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Lihat Muhammad Yusuf Abi al-Ḥayyan al-Andalusi, Tafsir al-Baḥr al-Muhit juz V, cet II, (Beirut: Dar al-Fikr, 1403-1983), h. 6.

Riwayat di atas menunjukkan bahwa membaca Alguran wajib dengan gramatika yang benar, karena kalau terjadi kesalahan akan berakibat fatal. Bahkan, membawa kepada misunderstanding terhadap pengertian suatu ayat. Atau membawa kepada perpecahan pemikiran dalam meng-istinbat-kan hukum yang ada dalam teks atau nas Alquran.

Membaca Alquran dengan bacaan yang salah mengakibatkan perancuan makna. Di sinilah eksistensi dan urgensi ilmu nahwu dan sharaf bagi setiap pribadi muslim. Ini masih terbatas membaca Alquran. Bagaimana dengan mereka yang ingin menafsirkan Alquran. Jawabannya, tentu mereka seharusnya membekali dirinya dengan berbagai disiplin ilmu terutama disiplin ilmu bahasa Arab.

Pembahasan tentang bahasa Alguran bukan hanya terbatas pada setu unsur atau satu aspek saja, tetapi dari berbagai aspek. Pembahasan terkadang dari segi lafal, uslub atau gaya bahasanya, i'jaz-nya penulisannya, dan juga dari segi tafsir dan syarahnya. Pembahasan-pembahasan seperti ini telah cukup banyak didapatkan di berbagai perpustakaan, terutama pada perpustakaan Islam, baik yang sudah dicetak atau masih dalam bentuk manuskrip. Dari sini muncul pula berbagai disiplin ilmu, seperti qira'at ilmu tajwid, ilmu tafsir, ilmu nāsikh-mansūkh, ilmu garīb Alquran, ilmu i'jaz al-Qur'an, ilmu i'rab al-Qur'an, dan ilmu asbab al-nuzul. Ilmu-ilmu tersebut bisaa disebut dengan 'ulum al-Qur'an. 58 Ilmu-ilmu tersebut juga pada umumnya terkait dengan kajian bahasa dalam Alquran.

<sup>58</sup> Untuk penjelasan lebih rinci, lihat al-Zarqani, op.cit., Juz I, h. 11

# 2. Gerakan Pemahaman Kebahasaan di dalam Menafsirkan Alquran Sebelum al-Suyūṭī

Sebelum lebih lanjut membahas permasalahan pokok dalam pembahasan ini, peneliti akan mengemukakan terlebih dahulu perkembangan gerakan pemahaman kebahasaan di dalam menafsirkan Alquran sebelum al-Suyūṭī. hal ini sangat penting agar nantinya dapat memahami secara jelas yang mana sebenarnya pemikiran al-Suyūṭī yang otentik. Adapun tokohtokoh dan atau ulama yang dimaksud adalah sebagai berikut:

# a. Abū 'Ubaidaṭ (w.209 H)59

Karya Abū 'Ubaidaṭ yang membahas tentang kajian bahasa dalam Alquran adalah Majāz Alquran. Dalam pengantar buku tersebut, Abū 'Ubaidaṭ menyebutkan bahwa Alquran itu diturunkan dalam bahasa Arab yang sangat jelas dengan menunjuk beberapa nas Alquran yang menjelaskan tentang hal itu. selanjutnya, dia juga menjelaskan bahwa ulama-ulama salaf belum ada yang mengkaji Alquran dari segi i'jāznya, karena mereka beranggapan bahwa mereka masih mengetahui atau menguasai i'jāz bahasa mereka termasuk i'jāz dalam Alquran. 60

Tetapi, Abū 'Ubaidat berpendapat lain bahwa kajian tersebut lebih diperuntukkan bagi orang-orang *musta'rabīn* sebagai gambaran perbandingan antara ungkapan atau nas

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Abu 'Ubaidat adalah Ma'mar bin al-Musanna al-Taimi al-Basri al-Nahwi yang lahir pada tahun 110 H. beriepatan hari wafatnya Hasan al-Basri. Menurut al-Mubarrid dia adalah seorang ahli nahwu ang sejajar dengan al-Asma'i. Di antara karyanya adalah Majaz al-Qur'an, Garib al-Hadis, dan Akhbar al-Hujjaj. Beliau meninggal pada tahun 209 H. dalam usia 99 tahun. Untuk lebih jelasnya lihat Syams al-Din Muhammad bin Ahmad bin 'Usman al-Zahabi, op.cit., Juz IX, h.445-447.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Abū 'Uoaidat Ma'mar bin al-Musanna, Majaz Alquran, taḥqiq: Muḥammad Fu'ad Sarkin, Juz I, cet. I, (Mesir: Maktabat al-Khanji, 1954), h.4.

Alquran dengan sastra Arab. 61 Dari sini dapat disimpulkan bahwa Abū 'Ubaidat melihat Alquran itu sebagai nas Arab yang pernah dipakai oleh orang Arab sendiri, baik dalam pergaulan percakapan mereka. Hanya saja Alguran memiliki keutamaan yang lebih dari berbagai segi, seperti żiyadat dan al-khazf, idmar dan ikhtisar, serta taqdim dan ta'khir. olehnya itu. Abu Ubaidat dalam menafsirkan mufradat dan uslub Alquran sangat menekankan pemahaman terhadap bahasa Arab.

Menurut Abū 'Ubaidat seperti yang dikutip oleh Mustafa al-Şawi bahwa yang dimaksud dengan majaz dalam Alguran ialah القرآن في تعبيراتما 62 "jalan yang dilalui oleh Alquran dalam pengungkapannya". Pengertian ini sebenarnya lebih umum dari batasan ulama-ulama balagaț<sup>63</sup>. Dan salah satu ciri Abū 'Ubaidat dalam buku Majāz al-Qur'ān tersebut, seperti penelitian yang dilakukan oleh 'Abd al-Hasyim<sup>64</sup> adalah lebih banyak mengemukakan contoh-contoh atau istisyhad dari syairsyair Arab.

<sup>61</sup> Muhammad Zaglūl Sallam, Asar al-Qur'an fi Tatawwur al-Naqd alArabī, (Mesir: Dar al-Ma'arif, 1961), h.44.

<sup>62</sup> Mustafā al-Ṣawī al-Juwainī, Mażahib fi al-Tafsir, (Iskandariyyat: Mansya'at al-Ma'arif, 1971), h.76.

<sup>63</sup> Menurut ahli balagah, majaz adalah pengunaan lafal bukan pada makna yang sebenarnya, karena ada faktor-faktor tertentu yang menghalangi penggunaannya.

<sup>64</sup> Abd al-Hakim Hasyim adalah salah seorang cendekiawan yang banyak menulis tentang al-Suyūtī dalam bidang 'ulūm al-Qur'an, seperti Mu'tarak al-Agran fi l'jaz al-Qur'an li al-Suvuti : Dirasat Tahlilivvat (Risalah Magister), al-Suvuti wa Juhuduhu fi 'Ulum al-Qur'an (Risalah Doktor) tahun 1412/1991 di Fakultas Adab Universitas Zagaziq di Banha, dan ai-Itqan fi 'Ulum al-Qur'an li al-Suyūti : Dirasat Tahliliyyat. Untuk lebih jelasnya, liha! 'Abd al-Halim Hasyim al-Syarif, al-Suvūti wa Juhuduhu fi 'Ulum al-Our'an, cet. I. (Kairo: al-Sadir li Khidmat al-Tiba'at, 1412/1991), hal. 5.

# b. Al-Farra' (w. 207 H.)65

Karya al-Farra' yang mebahas tentang kajian bahasa dalam Alguran adalah Ma'ani al-Qur'an. didalam buku tersebut ia banyak membahas tentang rahasia-rahasia ungkapanungkapan dalam Alquran, persoalan nahwu dalam Alquran, asbab al-nuzul, qira'at dan berbagai persoalan bahasa dan balagah di dalam Alquran.

Menurut Muhammad Zaglūl, al-Farrā' dalam menghadapi ayat garib ia memulai dengan menafsirkannya, kemudian membahas tentang qira'at ayat yang bersangkutan di samping membenarkan bacaan serta menjelaskan maknanya. Setelah itu, ia kemudian menafsirkannya dengan tinjauan nahwu yang terkadang dibuktikan dengan syair-syair Arab. Jika berhadapan dengan asbab al-nuzul ia hanya mengambil riwayat dari para sahabat dan tabi'in. 66 ini menunjukkan bahwa al-farra' termasuk ulama yang selektif manarima riwayat.

Sebagai contoh ketika ia menafsirkan ayat (فأثرن به نقعا) OS, al-'Adiyat (100): 4 (Maka ia menerbangkan debu) Damīr "ha" dalam ayat ini, oleh al-Farra'ditafsirkan dengan al-Wadi (lembah), padahal tidak disebutkan sebelumnya. Hal itu menurut Mustafa al-Sawi, boleh-boleh saja, karena debu tidak diterbangkan kecuali dari tempat tertentu, seperti lembah. Dan

<sup>65</sup> Al-Farrā' adalah Abū Zakariyyā yahyā bin Ziyād bin 'Abd Allah bin mansur al-Asdi al-Nahwi yang wafat dalam perjalanan haji pada tahun 207 H. dia ahli dalam bidang nahwu, sehingga disejajarkan dengan al-Kisai (imam al-Kūfat fi alnahw) dengan gelar Amin al-Mu'minin fi al-Nahw. Di antara karyanya adalah al-Bahi dan Ma'ani al-Our'an. untuk lebih jelasnya lihat Syams al-Din Muhammad bin Ahmad bin 'Usman al Zahabi, op. cit., Juz X, h. 118-121; Lihat pula Abū Bakar Ahmad bin 'Ali al-khatib al- Bagdadi, Tarikh Bagdad, Juz XIV, (Beirut" Dar al-Fikr, t. th.), h. 151-153.

<sup>66</sup> Lihat Muhammad Zaglūl Sallam, op. cit., h. 51.

jika hal itu diketahui maka tentu di-kinayat-kan ke makna tersebut<sup>67</sup>. Dari sini dapat dipahami bahwa al-Farra dalam menafsirkan ayat-ayat Alquran diwarnai oleh penafsiran bahasa atau nahwu.

# c. Al-Zajjāj (w.311 H).68

Karya al-Zajjaj yang membahas tentang bahasa dalam Alquran adalah Ma'ani Alquran. Di dalam buku tersebut sedikitnya ada dua keistimewaan yang menonjol dalam menafsirkan Alguran, 69 yaitu:

1) Sekalipun orientasi penafsirannya adalah tafsir naqii, tetapi ia tetap memperhatikan penafsiran bahasa. Bahkan terkadang dipersandingkan antara kedua penafsiran tersebut. إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قُولًا ) Şebagai contoh, ketika ia menafsirkan ayat اثقيلا)[Sesungguhnya Kami akan menurunkan kepadamu perkataan yang benar (QS. al-Muzammil (73): 5)]. Menurutnya, yang berat sebenarnya adalah pelaksanaannya, karena segala yang diperintahkan dan yang dilarang oleh Tuhan lebih kepada pelaksanaannya. Sedangkan menurut ahli bahasa itu bisa berarti "perkataan yang mempunyai nilai kebenaran, manfaat, dan penjelasan", seperti ungkapan: هذاكلام رصين "ini adalah ungkapan yang bagus". Dalam penafsiran ini dapat dilihat

<sup>67</sup> Lihat Mustafa al-Sawi al-Juwaini, op.cit., h. 52-53.

<sup>68</sup> Nama lengkapnya adalah Abū Ishāq Ibrāhīm bin Muhammad bin al-Sirrī al-Zajjai al-Bagdadi. Beliau juga ahli dalam bidang nahwu dan bahasa Arab. Di antara karyanya adalah Ma'ani al-Qur'an, Kitab al-'Arud, Kitab al-Isytiqaq, Kitab al-Nawadir, dan sebagainya. Beliau wafat pada tahun 311 H. lihat Syams al-Din Muhammad bin Ahmad bin 'Usman al-Zahabi, op.cit., Juz XIV, h. 360; Lihat pula Tabaqat al-Nahwiyyin, h. 111-112' . Lihat pula Muhammad bin 'Abd al-Rahman al-Magrawi, al-Mufassirun bain al-Ta'wil al-Isbat fi Ayat al-Sifat, Juz IV, Cet.I., (Beirut-Libanon: Muassasat al-Risalat, 1420/2000), h. 1525.

<sup>69</sup> Kedua hal tersebut dijelaskan oleh Mustafa al-Ṣawi, op.cit., h. 95.

bahwa ia senantiasa membuktikannya dengan ungkapanungkapan Arab. Dan ini merupakan salah satu corak tafsirnya.

2) Al-Zajjāj tidak hanya mengemukakan makna ayat saja, tetapi menunjukkan keindahannya sehingga dapat menikmati warna gaya bahasa bayani yang terkandung di dalamnya. Sebagai contoh firman Allah dalam QS. al-Zumar (39): 8; (قُلْ تَمَتَّعْ بكُفْرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّالِ (Katakanlah: Bersenang-senanglah dengan kekafiranmu itu sementara waktu, sesungguhnya kamu termasuk penghuni neraka). Ia berpendapat bahwa ayat ini adalah perintah, sedang maknanya adalah altahdid (menakuti) dan al-wa Id (mengancam).

Dengan demikian dapat dipahami bahwa al-Zajjāj dalam memahami ayat-ayat Alquran, pada umumnya melihat aspek bahasa dan uslub-uslub balagah yang terkandung di dalamnya.

# d. Al-Tabari (w. 310 H)<sup>70</sup>

Karya al-Ṭabarī yang membahas tentang persoalan bahasa dalam Alquran adalah Jāmi' al-Bayān fī Ta'wīl al-Qur'ān. Pada pengantar kitab tersebut, al-Ṭabarī mengemukakan bahwa: "Saya heran terhadap orang yang membaca Alquran sementara ia tidak mengetahui takwilnya, bagaimana ia merasakan lezatnya bacaannyā". Ungkapan ini mengalihkan pandangan kita kepada kewajīban mengetahui mufradāt-mufradāt dan

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Beliau adalah Muhammad bin Jarir bin Yazid bin Kasir Abu Ja'far al-Tabari. Lahir pada tahun 224 H. di Tabaristan dan meninggal pada tahun 310 H. di Bagdad. Di antara karyanya adalah Akhbar al Umam wa tarikhukum, Tafsir al-Tabari, Tahzib al-Asar, dan al-Khafif. Lihat Syams al-Din Muhammad bin Ahmad bin 'Usman al-Zahabi, op.cit., Juz XIV, h. 267-270.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>Lihat Abū Ja'far Muhammad bin Jarir al-Ṭabari, Jami' al-Bayan fi Ta'wil al-Qur'an, Juz I, tahqiq: Maḥmūd Muḥammad Syakir, (Mesir: Dar al-Ma'arif, 1374), h.6.

makna Alquran begitu pula uslūb-uslūb-nya. Hal ini juga menunjukkan bagaimana perhatian al-Tabari terhadap dua segi penafsiran Alquran, yaitu bahasa dan nahwu, sehingga banyak mengemukakan syair-syair Arab sebagaimana al-Tabari juga mengemukakan istisyhad dari hadis-hadis Nabi.

Begitu besar perhatian terhadap kedua bentuk penafsiran tersebut, al-Tabari juga mengemukakan istisyhad dari hadishadis Nabi.

Begitu besar perhatian terhadap kedua bentuk penafsiran tersebut, al-Tabari mengemukakan dalam tafsirnya bahwa: مانبدأبه ... البيان عما في القرآن من المعاني التي من قبلها يدخل اللبس على مانبدأبه ... البيان عما في القرآن من المعاني المعانية العلوم العربية bahwa ilmu-ilmu yang terkait dengan bahasa Arab seperti lugat, nahwu, saraf, dan balagat sangat membantu dalam memahami ayat-ayat Alguran.

Dalam pengantar tafsirnya, al-Tabari juga berbicara tentang bahasa Alquran. Al-Tabari dalam hal ini, menolak pandangan ulama yang berpendapat bahwa di dalam Alguran terdapat bahasa selain bahasa Arab. Hanya saja al-Tabari tidak menolak mentah-mentah. Beliau tampaknya sependapat dengan al-Razi )w.606 H).73 bahwa terdapat beberapa kata yang sebenarnya sesuai bahkan sama antara Arab dengan bahasa-

<sup>72</sup> Ibid., h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Al-Tabari mengemukakan contoh menurut al-Razi bahwa kata كفلين dalam ayat يؤتيكم كفلين من رحمته (niscaya Allah memberikan rahmat-Nya kepadamu dua bagian), QS. al-Hadid (57): 28 berarti نصيبن (dua bagian), yaitu dua bagian dari rahmat Allah. Pertama, dengan Nabi 'Isa as. dan kedua dengan nabi Muhammad saw. Hal ini senada dengan firman Allah: اولتك يؤنون أجرهم مرتين بما (Mereka itu diberi pahala dua kali disebabkan kesabaran mereka). Lihat Muhammad al-Razi Fakhr al-Din bin Diya al-Din, Tafsir al-Fakhr al-Razi, Jilid XV, Juz 29, (Beirut: Dar al-Fikr, 1410/1990) h.248.

bahasa non-Arab, seperti bahasa Persi, Habsyi, dan sebagainya. <sup>74</sup> Pandangan ini sebenarnya pandangan yang moderat karena dapat mempertemukan dua pendapat yang bertentangan.

Lebih lanjut al-Ṭabarī mengemukakan bahwa ayat-ayat mutasyābih di dalam Alquran di samping diketahui oleh Allah dan rasul-Nya, juga dapat diketahui oleh orang yang menguasai bahasa Arab, yang menurut istilah al-Ṭabarī: كل ذي علم بالسان (Orang-orang yang mempunyai pengetahuan bahasa Arab).

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa al-Ṭabarī sangat concern terhadap ilmu-ilmu bahasa Arab di samping ilmu-ilmu Islam lainnya, seperti qira'aṭ hadis, fikih, sejarah, filsafat, dan ilmu arud seperti yang terlihat di dalam tafsirnya. Hal ini juga menunjukkan bahwa al-Ṭabarī merupakan ulama pertama yang menulis tentang 'ulum Alquran dalam pengantar tafsirnya. Hanya saja penulis tidak dapat membuktikan bahwa apakah al-Suyūṭī terpengaruh oleh al-Ṭabarī. Sebab salah satu kitab tafsir al-Suyūṭī yang berjudul Majma' al-Baḥrain wa Maṭla' al-Badrain juga diberi pengantar ulum Alquran yang dikenal dengan judul al-Itqān fi 'Ulum Alquran. Hanya saja sampai sekarang kitab tafsir tersebut belum dicetak.

Apa yang telah dikemukakan di atas memberikan gambaran bahwa pada umumnya ulama-ulama sebelum al-Suyūṭī hanya menulis persoalan-persoalan yang berhubungan dengan ulum Alqurān, yang di dalamnya juga dibahas tentang pemahaman kebahasaan Alqurān, masih bersifat persial dan atau hanya membahas beberapa masalah saja. Schingga dapat dikatakan belum memuaskan para peneliti atau para pembaca. Sebagai contoh dapat dikemukakan seperti: Abū Allah al-Ḥusain

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Lihat al-Ṭabarī, op.cit., h. 15.

al-'Ukbari (w.616 H) dalam Imla' ma Manna bihi al-Rahman min Wujuh al-I'rab wa al-Oira'at fi al-Our'an. 75 Makki bin Abi Tālib al-Oairuwani al- Magribi (w.437 H) dalam I'rab al-Our'an, al-Baqillani (w.403 H) dalam I'jaz al-Qur'an, Ibn Nāqiya. Al-Bagdādī (w.485 H) dalam kitab al-Jama.n fi Tasybīhāt al-Qur'ān, Ibn Abī al-Asbā' (w.654 H) dalam Badī al-Qur'an, Ibn Qayyim al-Jawziyyat (w.751 H), Ibn al-Arabi (w542 H) dalam Ahkam al-Qur'an, Ibn Kasir (w.774 H) dalam Kitāb Fadāil al-Qur'an, dan sebagainya.

Kajian ulum Alquran yang terdapat di dalam kitab-kitab yang telah disebutkan di atas hanya bersifat persial. Yang tampaknya menulis lebih lengkap adalah Ibn al-Anbari (w.328 H) dalam kitab 'Ajāib al-Qur'ān<sup>76</sup> dan al-Zarkasyī (w.794 H) dalam al-Burhan fi 'Ulum al-Qur'an. Kitab yang terakhir ini pebulisnya merangkum karya-karya pendahuluannya tentang ulum Alquran sehingga sehingga mencapai 47 pembahasan. Setiap pembahasan hanya membahas satu pembahasan khusus vang memuat pendapat-pendapat ulama sebelumnya dengan penunjuk rujukannya.

Di dalam kitab ini, al-Zarkasyi mengawali tulisannya dengan menjelaskan bahwa ulum Alquran wajib diteliti, dibahas, dan dipahami secara mendalam. Karena, ia bertujuan

<sup>75</sup> Di antara statemen al-'Ukbari dalam kitab tersebut, ia mengatakan bahwa I'rab pada hakikatnya sangat terkait dengan pemahaman ayat-ayat Alquran. menurutnya, perbedaan i'rab akan menimbulkan perbedaan makna. Lihat Abu al-Baqa' 'Abd Allah al-Husain al-'Ukbari, Imla ma Manna bihi al-Rahman min Wujuh al-i'rāb wa al-Qirā 'at fī al-Qur'an, Juz I, tahqiq: Ibrāhīm 'Utwat Awdat, (Mesir: al-Bābī al-Halibī, 1381 H), h. ~

Hanya saja kitab ini masih dalam bentuk menuskrip yang tersimpan di berbagai perpustakaan Islam di Timur Tengah, di antaranya di Dar al-Kutub al-'Arabiyyat Kairo, Mesir, yang ditulis ulang oleh 'Ali bin Ibrahimtahun 651 H. dengan jumlah 158 awraq, nomor mikro film 20, bab 'ulum al-Our'an.

memberikan pencerahan dalam rangka memahami Alquran. Dengan ulam Alquran akan menarik kita untuk mempelajari Alquran, memahami makna-makna yang terkandung di dalamnya, dan memahami gaya bahasanya. Pembahasan yang luas dan sempurna seperti yang ditulis oleh al-Zarkasyi belum ditulis oleh ulama-ulama pendahuluannya. Bahkan, menurutnya, mereka belum memberikan perhatian maksimal terhadap masalah tersebut. Sehingga, dia berusaha keras untuk menyusunnya agar dapat membantu para *mufassir* dalam rangka memahami hakikat Alquran. Kitab tersebut disamping secara umum membahas tentang ulum Alquran, di dalamnya juga terdapat pembahasan tentang *al-'arabiyyat*. Hal ini memberikan gambaran besar bahwa untuk mendalami Alquran, salah satu hal yang paling mendasar untuk dikuasai adalah bahasa Arab dengan berbagai ilmu yang terkait.

## Aspek-aspek Kebahasaan Yang Urgen di dalam Menafsirkan Alquran

Gambaran di atas dengan jelas menunjukkan bahwa penguasaan terhadap ulum Alquran merupakan syarat yang paling utama dalam menafsirkan Alquran. Karena segala ilmu yang terdapat di dalam ulum Alquran semuanya terkait dengan syarat-syarat ilmiah seorang *mufassir* dalam menafsirkan Alquran. Termasuk di dalamnya bahasa Arab dengan segala ilmu yang ada di dalamnya. Olehnya itu, untuk mengetahui

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Lihat Badr al-Din al-Zarkasyi, op.cit., Juz I, h.3.

<sup>78</sup> Lihat *Ibid.*, h. 9

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Untuk mengetahui lebih lengkap keterkaitan antar al-Quran dengan bahasa Arab, lihat 'Ali Najdi Nasif, Ma'a al-Qur'an al-Karim fi Dirasat Mustalhimat, (Mesir: Dar al-Ma'arif, t.th), h. 47-60.

pemahaman kebahasaan al-Suyuti dalam menafsirkan Alguran tentu dengan sendirinya harus mendalami kitab ulum Alquran yang ditulis oleh al-Suyūtī. Dengan demikian, kita juga dapat melihat di dalam kitab yang akan dibahas juga membahas tentang ulum Alquran yang berkaitan dengan bahasa Arab.

### a. Pembahasan Aspek Lugat

dalam kitab al-Itqan, al-Suyuti mengemukakan beberapa pembahasan yang terkait *lugat* atau bahasa yang dapat membantu pemahaman mufassir dalam menafsirkan Alquran. Pembahasan-pembahasan dimaksud adalah sebagai berikut:

# 1) Garib Alguran 80

Begitu pentingnya ilmu garib Alguran, sehingga al-Suyuti mengingatkan dengan menyebutkan hadis Nabi:

Prab-lah Alguran dan cari tahulah (pelajarilah) kosa katanya yang sulit/asing.

Kata i'rab di sini diartikan oleh al-Suyuti dengan "Ketahuilah makna-makna lafalnya".

Al-Suyūtī juga mengisyaratkan bahwa orang yang membahas tentang garīb al-Qur'an wajib tasabbut (hati-hati dan teliti) dan merujuk kepada kitab-kitab ulama serta tidak berlandaskan pada hal-hal yang diragukan. Karena para sahabat sendiri yang menguasai bahasa Arab yang fasih, dan Alquran diturunkan atas dasar bahasa mereka. Jika ditemukan ada kata

<sup>80</sup> Al-Suyūtī, op.cit., (al-Itgān), Juz I, h. 113.

<sup>81</sup> Ahmad bin Hanbal, op.cit., Juz II, h. 341.

yang tidak diketahui maknanya, mereka harus tawaqquf (berdiam dan mencari tahu).<sup>82</sup>

Al-Suyūṭī juga menjelaskan bahwa mengetahui garīb al-Qur'ān adalah hal yang amat penting dan telah ada dari zaman Ibn'Abbās. Mereka yang mengambil riwayat darinya tentang garīb al-Qur'ān diyakini senadanya ṣaḥīḥ. Ia sendiri menyebutnya tafsir garīb al-Qur'ān dari Ibn 'Abbās yang khusus melalui jalur Ibn Ṭalḥaṭ karena itu jalur yang dianggap paling ṣaḥiḥ. 83 Uraian tersebut berdasarkan urutan surat-surat Alquran.

Sebagaimana halnya Ibn 'Abbās, al-Suyūṭī tampaknya setuju menjelaskan garīb al-Qur'ān dengan syair Arab, karena menurut Ibn 'Abbās, syair itu merupakan catatan atau arsip orang Arab (al-syi'r dīwān al-Arab). Apabila ada lafal Alquran yang tidak jelas, maka hendaklah merujuk kepada arsip tersebut, sehingga kami dapat mengetahui lafal dan makna Alquran berdasarkan syair tersebut.

Sebagai contoh, al-Suyūṭi mengemukakan pertanyaan-pertanyaan yang diajukan oleh Nafi bin al-Azraq, di antaranya tentang makna kata الوسيلة dalam firman-Nya: وابتغوا إليه الوسيلة dalam firman-Nya: وابتغوا إليه الوسيلة 'Abbās menjawab bahwa yang dimaksud dengan kata tersebut adalah الحاجة hajat atau kebutuhan. Nafi' kemudian bertanya lagi, "Apakah orang Arab mengenal kosa kata tersebut? Ibn 'Abbās menjawab, ya! Apakah kamu belum mendengar syair 'Antaraṭ yang berbunyi:85

<sup>82</sup> Lihat al-Suyūṭī, loc.cit

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Lihat ibid., h. 114; Lihat pula 'Abd Allah ibn 'Abbas, taḥqiq: Aḥmad Bulut, Kitab Garib al-Qur'an, cet.I, (Kairo: Maktabat al-Zahra, 1413/1993), h. 36-37.

<sup>84</sup> Lihat Ibid., h.119.

<sup>85</sup>Lihat *Ibid.*, h.120.

Sesungguhnya para lelaki berhajat kepada anda (ditujukan kepada seorang wanita (untuk memboyongmu dalam keadaan bercelak dan berdandan.

Selain al-Suyūtī menjelaskan kosa kata Alguran dengan syair Arab, ia juga terkadang menjelaskannya dengan aqwal alrasūl berupa ucapan-ucapan dan sabda-sabda rasulullah. Hanya saja, penulis melihat al-Suyūtī tidak terlalu menekankan kualitas hadis yang digunakan sebagai syawahid. Sehingga tidak jarang ada hadis yang tidak ditemukan di dalam kitabkitab standar, seperti di dalam al-kutub al-tis'at. Padahal. validitas ungkapan dan sabda Nabi sangat ditekankan di dalam syawahid mufradat yang terdapat di dalam Alguran. Bahkan kalau memungkinkan hadis Nabi tersebut adalah hadis yang diriwayatkan dengan lafal bukan dengan makna. Karena kalau syawahid hadis tersebut berupa riwayat dengan makna saja, maka akan ada kemungkinan ungkapan yang ada bukan ungkapan Nabi, tetapi justru ungkapan rawi hadis. Padahal yang sangat dibutuhkan adalah ucapan Nabi saw, sebagai afşah al-fusahā (orang yang paling fasih).

Berdasarkan uraian di atas diketahui bahwa pemahaman kebahasaan dalam menafsirkan Alquran, misalnya memahami garib al-Qur'an ternyata sangat penting, kerena Alquran mengandung lafal-lafal yang dianggap garīb.

# 2) Dialek lain Selain Dialek Hijaz. 86

Alquran sendiri menegaskan bahwa wahyu yang diturunkan Tuhan disampaikan dalam bahasa Arab yang jelas

<sup>86</sup> Ibid., h. 133

(QS.al-Naḥl (16):103), dan dari penegasan ini para cendekiawan muslim kemudian mengembangkan pandangan bahwa bahasa Alquran adalah ragam bahasa Arab yang paling murni. Tetapi pandangan ini tampaknya dikritik oleh Bell, bahwa pandangan tersebut lebih bersifat dogmatis daripada penelurusan dengan menggunakan teori linguistik.<sup>87</sup> Ungkapan Alquran di atas sebenarnya tidak memberikan penegasan bahwa yang dimaksud ragam bahasa Arab yang paling murni itu adalah ragam Quraisy. Ini bisa dipahami bahwa tidak menutup kemungkinan ada ragam di luar Quraisy, yang sebenarnya masih murni, dan itu justru diserap Alquran.

Al-Suyūṭī adalah seorang cendekiawan yang mendukung adanya ragam bahasa Arab selain ragam Quraisy yang murni yang diserap oleh Alquran. Ia memberi contoh ragam Huzail, Qays, Jurhum, Yaman, Kindah, Tamīm, Ḥimyar, Ṭayyi, Saqīf, Sa'lab, dan lain-lain.<sup>88</sup>

Kata الرحز menurut bahasa berarti azab yang ditimpakan oleh sekelompok syaitan, tetapi menurut ragam/dialek Saqif berarti nikhsaṭ/ غسنة (semacam) kudis. Begitu pula kata الأحقاف menurut dialek Sa'lab berarti kerikil. Kata الأحقاف yang berarti tidak ada gunung, sedang menurut dialek Huzail berarti al-walad (anak).

Dari contoh-contoh yang dikemukakan di atas jelas bahwa al-Suyūṭī tetap mendukung adanya dialek atau ragam selain Quraisy, tetapi itu hanya sedikit. Jadi menurutnya, barangsiapa yang mengatakan bahwa Alquran diturunkan dalam

<sup>87</sup> W. Montgomery Watt, op.cit., h. 72.

<sup>88</sup> Lihat al-Suyūṭi, op.cit .(al-Itqan), h.134.

dialek Quraisy itu berarti bahwa sebahagian besar, tetapi tidak seluruhnya.89

## 3) Al-Mantugat dan al-Mafhumat

Menurut al-Suyūtī, al-mantūq ialah apa (makna) yang ditunjuk oleh lafal yang diucapkan. Sedang al-mafhum ialah apa (makna) yang ditunjuk oleh lafal bukan berdasarkan pengucapan.90

Contoh al-mantuq dapat dilihat dalam QS. al-Bagarat (2): 222:

Terjemahnya:

"...dan janganlah kamu mendekati mereka, sebelum mereka suci..."

Kata مُطْهُرُ diartikan berhenti dari haid karena itu adalah salah satu makna tuhr de (bersih), tuhr juga dipakai dengan arti berwudu dan mandi. Bahkan makna yang kedua ini yang lebih menonjol untuk arti kata tersebut. Demikian juga firman Allah dalam QS. al-Isra'(17): 24,

Terjemahnya:

"...Dan rendahkanlah sayap kehinaan terhadap mereka kedua (ibu bapak) atas dasar rahmah ..."

tersebut mustahil menunjuk kepada makna leterletnya, karena tidak mungkin manusia memiliki sayap, sehingga ayat itu diartikan dengan patuh dan berakhlak mulia.

<sup>89</sup> Lihat *Ibid.*, h. 135:

<sup>90</sup> Lihat ibid.Juz II, h. 31

Untuk mengetahui makna tersebut tentu mufassir harus memahami konsep al-mant uqat

Sebagai diketahui, al-mafhumat dibagi kepada mafhum muwafaqat dan mafhum mukhalafat. Yang dimaksud dengan mathum muwafaqat adalah makna yang sejajar dengan yang diucapkab, misalnya firman Allah dalam QS. al-Isra' (17): 23:

Terjemahnya:

"...maka sekali-kali janganlah kamu berkata uff kepada keduanya dan janganlah kamu membentak mereka berdua..."

Ayat tersebut menunjukkan bahwa haram memukul kepada keduanya, karena itu lebih berat (dari kata uff). Sedang yang dimaksud mafhum mukhalafat ialah makna yang tidak sejajar dengan makna yang diucapkan. Misalnya firman Allah dalam Qs. al-Hujurat (49): 6.

Terjemahnya:

"Hai orang-orang yang beriman jika seorang fasik datang kepada kalian menyampaikan berita maka hendaklah kalian tabayyun (mengecek kebenaran berita itu sebelum percaya)

Mafhum mukhalafat-nya bahwa orang yang tidak fasik (vang datang menyampaikan berita) tidak perlu tabayyun, sehingga berita yang dibawa oleh seorang yang adil wajib diterima 91

<sup>91</sup> Lihat ibid., h. 32.

## b. Pembahasan Aspek Nahwu

### 1) I'rab Alguran

Menurut al-Suyūtī manfaat yang paling besar mengetahui i'rab Alquran adalah untuk mengetahui makna kalimat, karena i'rab tersebut yang membatasi kemungkinan diterimanya berbagai makna. Ia menjelaskan bahwa orang yang melakukan kajian terhadap Alquran harus memperhatikan struktur dan pembentukan kalimatnya, demikian juga kedudukannya apakah ia mubtada, khabar, fa'il, maf'ul atau yang lainnya. Apakah ia sebagai induk kalimat atau anak kalimat dan seterusnya. 92

Al-Suyūti mengemukakan beberapa hal yang perlu diperhatikan bagi orang yang mengkaji Alquran, dan berusaha mengungkap rahasia-rahasia yang terkandung di dalamnya, di antaranya.93

- a) Sebelum meng-i'rab, yang pertama harus memahami lebih dahulu kata yang akan di-i'rab tersebut baik sebagai mufradat (Kosa kata), maupun sebagai murakkab (setelah) tersusun menjadi kalimat). Hal itu dilakukan karena banyak orang yang meng-i'rab melakukan kesalahan karena hanya memperhatikan aspek lafalnya dan belum melihat maknanya.
- b) Hendaknya ia memperhatikan apa yang dikehendaki oleh pola i'rab. Ada yang melakukan kesalahan dalam meng-i'rab misalnya kata Samūd / غُود dalam ayat QS. al-Najm (53): 51; (وَتُمُودُ فَمَا أَبْقي) (dan kaum Samud. maka tidak seorangpun yang ditinggalkannya) dengan mengatakan bahwa kata tersebut berfungsi sebagai maf'ul muqaddam dari kata abqa (obyek yang mendahului 'amil-nya (fi'il-nya). Pendapat

<sup>92</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit. Juz I, h. 179.

<sup>93</sup> Lihat Ibid., h. 179-181.

tersebut salah karena kata yang ada sesudah ma nafiyat/ tersebut tidak dapat menjadi 'amil terhadap kata yang ماالنافية ada sebelumnya. Jadi yang benar, menurut al-Suyūtī, adalah عادا tersebut di-nasb karena ia am'tuf kepada kata عادا yang terdapat pada ayat sebelumnya, yaitu اوأنه أهلك عادا (أوليا) (dan bahwasannya Dia telah membinasakan kaum 'Ad yang pertama).

- c) Hendaknya pengkaji Alquran menghindari hal-hal yang sifatnya da'if (lemah) dan bahasa yang syaz (lemah), 94 dalam hal ini pendapat yang mengatakan bahwa kata ahl / اهرا yang terdapat di dalam ayat QS. al-Ahzab / (33): 33: ليُذهبُ ... ... عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْت... sesungguhnya Allah bermaksud ménghapus dosa dari kamu, wahai ahl al-bait) di nasb karena al-ikhtisas, itu salah. Yang benar, menurut al-Suyūtī, adalah di-nash karena munada (dipanggil), maksudnya huruf nida' yang terbuang sebelumnya.
- d) Mengetahui semua kemungkinan yang dapat dikandung dalam sebuah kata dari segi lahirnya, seperti ayat dalam QS. al-A'la / (87): 1; سُبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى (Sucikanlah nama Tuhanmu Yang Maha Tinggi), kata [Jef di situ bisa sebagai sifat bagi kata رب bisa juga sifat bagi kata إسم
- e) Seorang pengkaji Alquran seharusnya mengetahui mana kata yang asli dan mana kata tambahan, Misalnya ayat dalam QS. al-Baqarat (2): 237; ... إَلا أَن يَعْفُونَ أُوْ يَعْفُو اللَّذي بيكه ...

<sup>94</sup> Khālil 'Usmān al-Sabt juga mengemukakan hal yang sama bahwa seharusnya menghindari penggunaan kata-kata yang syaz karena al-Quran diturunkan dalam bahasa yang fasih. Ia menambahkan bahwa bahasa al-Quran tidak ditolerir kecuali yang sesuai dengan lidah orang Arab yang fasih, sekalipun diakui di dalamnya terdapat satu atau dua kata yang dianggap syāż. Lihat Khalil 'Usmān al-Sabt, Qawa'id al-Tafsir Jam'an wa Dirasat, Juz, I, cet I, (Saudi Arabia: Dar Ibn 'Affan, 1417-1997), h. 239.

(...kecuali jika istri-istrimu itu memaafkan atau dimaafkan...), Ada yang menduga bahwa huruf waw pada kata يعفون adalah damir jam', padahal tidak demikian. Menurutnya, huruf waw tersebut adalah lam fi'il (huruf asli, bukan tambahan), dan nun-nya adalah nun niswat (menunjukan pada banyak perempuan), dan fi'il tersebut adalah fi'il yang ber-wazn Berbeda dengan kata يفعلن yang terdapat dalam QS. aldan maaf kamu)... وأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ للتَّقْوَى ... (dan maaf kamu itu lebih dekat kepada takwa). Huruf waw pada ayat tersebut adalah damīr jam' bukan huruf asli.95

## 2) Kaidah-Kaidah yang Perlu Diketahui Oleh Mufassir

### a) Kaidah Damīr

Damir (kata ganti) adalah satu persoalan yang seharusnya dipahami oleh seorang mufassir, karena ia bertujuan untuk ikhtisar (penyederhanaan)<sup>96</sup> dan ia mesti mempunyai marja' (tempat kembali) yang tersurat dan terletak sebelumnya. Misalnya firman Allah dalam QS. Hūd (11): 42.

... و نَادَى ثُوحٌ ابْنَهُ ...

Terjemahnya:

"...Nabi Nūḥ memanggil anaknya..."

Marja' damīr tersebut kembali pada kata نوح yang tersurat. Tetapi terkadang marja' damir itu tersirat, misalnya firman Allah dalam OS. al-Maidat (5): 8;

... اعْدَلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى ...

<sup>95</sup> Al-Suyūtī, op.cit, h. 56.

<sup>96</sup> Lihat Ibid., h. 186.

"...Berlaku adillah kalian, karena ia lebih dekat pada ketakwaan..."

Pamīr ألعدل pada ayat ini kembali kepada العدل (keadilan) yang terkandung dalam kata إعدلوا . Ada juga marja' ḍamīr yang tidak lagi disebutkan karena sudah diketahui secara pasti, <sup>97</sup> misalnya firman Allah dalam QS, al-Qadr (97): 1;

إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ

Terjemahnya:

"Sesungguhnya Kami menurunkannya [al-Qur'an] pada malam al-qadr."

Damīr pada kata أنزلناه diketahui secara pasti karena adanya kata انزال (turun). Selain itu ada juga marja'-nya itu secara lafzī (teks) terletak sesudah damīr. Misalnya firman Allah dalam QS. Tāhā (20): 67;

فَأُوْجُسَ في تَفْسه حيفةً مُوسَى

Terjemahnya:

"Maka Musa merasa takut dalam hatinya"

Damīr yang terdapat pada kata نَفْسه kembali kepada أَوْسَى yang terletak sesudahnya. Terkadang juga dapat dipahami dari struktur kalimatnya, misalnya firman Allah dalam QS. al-Raḥmān (55): 26.

كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان

<sup>97</sup> Lihat ibid., h. 187.

<sup>98</sup> Lihat ibid

<sup>99</sup> Lihat Ibid

"Semua yang ada di atasnya akan binasa"

Damir yang terdapat pada kata عليها kembali kepada bumi/ dunia (di atas bumi atau dunia).

Di samping itu, al-Suyūtī juga menjelaskan bahwa terkadang disbeutkan dua hal, kemudian damir hanya kembali kepada salah satunya. Kasus seperti ini, bisaanya damir kembali kepada yang kedua, 100 seperti firman Allah dalam OS, al-Bagarat (2): 45;

Terjemahnya:

"Jadikanlah sabar dan salat sebagai penolongmu, dan sesungguhnya ia sungguh berat kecuali bagi orang-orang yang khusyu'".

الصلاة kembali kepada إلما kembali kepada الصلاة (shalat), sehingga maksudnya salat itu sungguh berat.

Al-Suyūtī juga menjelaskan bahwa damīr itu kembali kepada yang lebih dekat. 101 Olehnya itu, di dalam ayat OS. al-An'am (6): 112.

بُعْضِ ...

Terjemahnya:

"Dan demikianlah Kami jadikan bagi tiap-tiap Nabi itu musuh dari syaitan-syaitan manusia dan jin, sebahagian mereka membisikkan kepada sebahagian yang lain..."

<sup>100</sup> Lihat Ibid

<sup>101</sup> Ibid

Maf'ūl (obyek) pertama, yaitu kata شياطين diletakkan sesudah maf'ūl/kedua عَدُوّا agar letaknya lebih dekat kepada damīr, karena damīr tersebut kembali kepadanya. Kecuali kalau muḍāf dan muḍāf ilaih kaidah tersebut tidak berlaku, karena pada dasarnya ia kembali kepada muḍāf dan muḍāf itu kata pokok, sedangkan muḍāf ilaih hanya menerangkan muḍāf. Misalnya firman Allah dalam QS.Ibrāhīm (14): 34.

... وَإِن تُعُدُّواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا ...

Terjemahnya:

"...Sekiranya kalian menghitung nikmat Allah, maka kalian tidak akan bisa menghitungnya..."

Damīr yang terdapat pada kata تُحْصُوهَا kembali pada kata نَحْسَهُ yang muḍāf kepada kata الله Namun, bisa juga kembali kepada muḍāf ilaih, 102 misalnya firman Allah dalam QS. Ghāfir (40): 37.

Terjemahnya:

"... (kata Fira'un) supaya saya dapat melihat Tuhan Musa, dan sesungguhnya saya menduga dia itu dusta..."

Damīr pada kata لأظنه kembali kepada مُوسَى yang berfungsi sebagai muḍāf ilaih.

### b) Kaidah Ifrad dan Jam'

Kaidah ini juga sangat penting dalam pemahaman bahasa Alquran, Al-Suyūṭī mengemukakan contoh-contoh ayat. Misalnya kasus kata الأرض dan الأرض dalam Alquran. Kata الأرض selamanya ditemukan dalam bentuk mufrad, tidak ada

<sup>102</sup> Lihat ibid

dalam bentuk jam' (أرضون) karena, menurut al-Suyūtī, pengucapannya berat. Sedangkan kata السمآء kadang ditemukan dalam bentuk *mufrad*, dan kadang juga dalam bentuk jam<sup>103</sup> Dalam bentuk mufrad, seperti firman Allah dalam dalam OS. al-Zariyat (51): 22.

وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ ...

Terjemahnya:

"dan di atas langit rezki kalian..."

Sedang dalam bentuk jam' terdapat dalam firman Alah QS. al-Hadid (57): 1;

سَبَّحَ للَّه مَا في السَّمَاوَات وَالْأَرْض ...

Teriemahnva:

"Semua yang berada di langit dan yang berada di bumi bertasbih kepada Allah..."-

Di samping itu, al-Suyūtī juga menyebutkan bahwa kata jam' terkadang disandingkan dengan sesama jam' atau mufrad. 104 Yang pertama, misalnya firman Allah dalam OS. Nuh (71): 7.

...وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ ...

Terjemahnya:

"...dan mereka menutupkan bajunya (ke mukanya)..."

Artinya, mereka masing-masing melakukan demikian. sedang jam' yang bergandengan dengan mufrad adalah firman Allah dalam QS. al-Bagarat (2): 184.

<sup>103</sup> Lihat ibid .h. 192.

<sup>104</sup> Lihat Ibid., h. 194.

"...dan wajib bagi orang-orang yang berat menjalankannya (tidak bisaa berpuasa) membayar fidyah, yaitu memberi makan seorang miskin..."

itu berarti bahwa masing-masing orang untuk setiap hari harus memberi makan seorang miskin.

# c) Kaidah Tanya Jawab 105

Al-Suyūṭī menjelaskan bahwa pada dasarnya itu sejalan dengan pertanyaan. Tetapi terkadang juga jawaban pertanyaan tersebut dialihkan kepada hal-hal yang lebih penting. Pengalihan itu dinamai al-uslūb al-ḥakīm. Contoh: kasus seperti ini, al-Sakākī adalah firman Allah dalam QS. al-Baqaraṭ (2): 189:

Terjemahnya:

"Mereka bertanya kepadamu tentang bulan sabit. Katakanlah bulan sabit adalah tanda-tanda waktu bagi manusia dan (bagi ibadah] haji..."

Al-Suyūṭī tidak sependapat dengan pendapat tersebut karena dia melihat bahwa disitu tidak ada peralihan. Menurutnya, yang mereka tanyakan memang mengenai hikmah penciptaan bulan sabit tersebut. 106

Sedangkan contoh pertanyaan yang lebih panjang dari pertanyaan, firman Allah dalam QS. al-An'ām (6): 64.

<sup>105</sup> Lihat Ibid., h. 196-197.

<sup>106</sup> Lihat Ibid., h 196.

"Katakanlah Allah menyelamatkan kamu dari bencana itu dan dari semua kesusahan..."

Ayat tersebut jawaban atas pertanyaan ayat sebelumnya yang berbunyi:

Terjemahnya:

"Katakanlah: Siapa yang menyelamatkan kalian dari bencana di darat dan di laut?.

Contoh jawaban yang lebih ringkas dari pertanyaan, firman Allah QS. Yūnus (10): 15

Terjemahnya:

"...Katakanlah tidak patut bagiku menggantinya ..."

Sebagai jawaban dari firman Allah pada ayat yang sama:

Terjemahnya:

"...(Kami berkata): Datangkanlah Alquran yang lain dari ini atau gantilah dia..."

Jawabannnya hanya mengenai perihal penggantiannya, sedangkan perihal pengadaannya tidak dijawab.

Al-Suyūṭī kemudian menyebutkan bahwa jawaban itu pada dasarnya langsung berhadapan dengan pertanyaan agar sesuai 107 Misalnya QS. Yūsuf (12): 90.

<sup>107</sup> Lihat Ibid., h. 197

# ...أَإِنَّكَ لَأَنتَ بُوسُفُ ...

"...Apakah kamu itu betul Yusuf..."

dijawab dengan: قَالَ أَنَا يُوسُفُ (Dia menjawab: betul saya adalah Yusuf], Dari sini dilihat bahwa kata أَنَّ (saya) merupakan jawaban dari أَنْ (kamu). Al-Suyūṭī menambahkan bahwa terkadang juga (sebahagian) jawaban dibuang karena dapat menyulitkan pemahaman pendengar. Misalnya QS. Yūsuf (10): 34.

Terjemahnya:

"Katakanlah (kepada mereka hai Muhammad): "Adakah di antara makh!uk-makhluk yang kamu sekutukan dengan Tuhan itu, yang dapat memulai menciptakan sesuatu makhluk kemudian ia mengembalikan seperti semula (pada hari kiamat). Katakanlah: Allah jualah yang mulai menciptakan sekalian makhluk Ia mengembalikannya seperti semula (untuk menerima balasan)..."

Menurut al-Suyūṭī, tidak mungkin sebuah ungkapan yang sama menjadi pertanyaan sekaligus jawaban, sehingga dipasti-kan bahwa: قُلِ اللَّهُ يَبْدُأُ الْحَلْقَ ثُمَّ adalah jawaban pertanyaan.

d) Kaidah Penggunaan Ism dan Fi'il

Al-Suyūṭī menjelaskan bahwa penggunaan ism menunjuk pada makna tetap dan terus-menerus. Sedangkan fi'il menunjuk

<sup>108</sup> Lihat ibid.

pada baru dan sementara. Kalau salah satunya diganti dengan yang lainnya maka maknanya sudah lain.

Contoh penggunaan ism, firman Allah dalam QS. al-Kahf (18): 18.

Terjemahnya:

"Dan anjing mereka membujurkan kedua lengannya [di atas goal..."

Sekiranya kata باسط sebagai ism diganti misalnya dengan kata kerja يسط (membentangkan)<sup>109</sup> maka maknanya sudah lain. karena penggunaan kata kerja yang mengindikasikan bahwa anjing itu tidak selamanya membujurkan atau membentangkan lengannya, tetapi dilakukan secara bergantian yakni terkadang dilakukan dan terkadang tidak. Bahkan, bisa jadi lebih sering sikap tersebut tidak dilakukan. Sedangkan makna kata باسط (ism) memberikan pemahaman bahwa sikap tersebut dilakukan secara tetap. 110

Contoh penggunaan fi'il seperti firman Allah dalam OS. Fatir (35): 3.

Terjemahnya:

"Apakah suatu pencipta selain Allah dapat memberikan rezki kepada kalian..."

Sekiranya kata kerja يَرْزُقُكُم (memberi rezki kepada kalian) diganti dengan kata benda (ism) را زقكم (yang memberi

<sup>109</sup> Walaupun terjemahannya sama dalam bahasa Indonesia, tetapi dalam bahasa Arab berbeda.

<sup>110</sup> Lihat op.cit., h. 198

rezki kepada kalian) maka makna kebertahapan rezki yang datangnya sedikit demi sedikit sudah hilang.

### e) Kaidah Maşdar

Menurut al-Suyūṭī, jika suatu kewajiban disampaikan dalam bentuk masdar (verbal noun), maka maṣdar itu marfū. Misalnya QS. al-Baqaraṭ (2): 229.

Terjemahnya:

"...(wajib) rujuk secara baik-baik atau pisah secara baik (pula)..."

Sedangkan jika menunjuk pada yang sunnat, maka masdar tersebut man sub, seperti firman Allah dalam QS.  $H\bar{u}d$  (11): 69.

Ţerjemahnya:

"...(Malaikat) memberi salam (kepada Ibrahim) dan Ibrahim menjawab salam itu..."

Dalam hal ini kata שלט (memberi salam) adalah *manṣūb* hukumnya sunat, sedangkan שלק (menjawab salam) adalah *marfū*'hukumnya adalah wajib.

## f) Kaidah 'Atf

Dalam ilmu nahwu, para ahli nahwu, termasuk al-Suyūṭī, berpendapat bahwa 'aṭf terbagi kepada tiga bagian:<sup>112</sup>

Pertama, 'aṭf terhadap lafal, dan inilah yang umum. Syaratnya adalah 'āmil dapat kembali kepada ma'ṭūf.

<sup>111</sup> Lihat Ibid .h. 199.

<sup>112</sup> Lihat Ibid

Kedua, 'atf terhadap fi'il, seperti firman-Nya dalam OS.  $H\bar{u}d(11)$ : 60.

Terjemahnya:

"dan [selalu] diikutkan kutukan terhadap mereka di dunia ini dan [begitu pula] di hari kiamat..."

selain ia mansūb يوم القيامة selain ia mansūb boleh juga di- 'atf-kan kepada mahl' kata هذه (yakni majrūr) sehingga dibaca ويوم القيامة (dengan mīm berbaris di bawah (majrūr).

Ketiga, 'atf al-tawahhum. 'Atf seperti ini terjadi pada kata majzu.m, seperti dalam QS. al-Munafiqun (63): 10.

Terjemahnya:

"...(Ya Tuhanku), mengapa engkau tidak menangguhkan (kematian)-ku sampai waktu yang dekat, menyebabkan aku dapat bersedekah dan aku termasuk orang-orang yang salih."

Menurut ai-Khalil dan Sibawaih, seperti yang dikutip oleh al-Suyūtī bahwaa kata : Si'atf kepada al-tawahhum (yang dikira-kira atau yang seolah-olah), yakni seolah-olah kata أخرين yang ditempati 'atf juga majzum dengan takwil فأصدق (tundalah [kematian]ku sehingga aku bersedekah), karena antara kalimat لولا أخرتني فأصدق dengan أخرني أصدق maknannya sama.

Itulah sebahagian kaidah nahwu yang dianggap perlu dipahami oleh seorang mufassir dalam menafsirkan kitab suci Tuhan.

### c. Pembahasaan Tentang Balagah

Pembahasan tentang balagah menurut al-Suyūṭī dihimpun dalam bukunya *al-Itqān*. Dalam buku tersebut, ia juga membagi pembahasan balagah kepada tiga bahagian sebagaimana halnya ulama balagah pada umumnya. <sup>113</sup>

Dalam pembahasan ini penulis tidak mungkin mengemukakan secara keseluruhan, karena membutuhkan alokasi tempat yang cukup banyak. Olehnya itu, penulis tidak akan mengadakan pemisahan antara ketiga ilmu yang tercakup di dalamnya.

Dari sekian banyak pembahasannya tentang ilmu ini, penulis hanya akan mengangkat enam di antaranya, yaitu: alḥakikat wa al-majaz, munasabat al-ayat.al-musytabihat, alaqsam fi al-Qur'an, ma'ani al-adawat, dan al-amsal fi alQur'an.

# 1) al-Ḥaqīqaṭ wa al-Majāz 114

Al-Suyūṭī menjelaskan bahwa tidak ada perbedaan di kalangan ulama mengenai keberadaan bentuk hakikat dalam Alquran, yaitu semua lafal yang tetap menunjuk kepada makna aslinya. Sebaliknya, keberadaan bentuk *majāzī* di dalam Alquran diperselisihkan oleh para ulama, di antara mereka ada yang mengingkarinya. Akan tetapi, al-Suyūṭī menolak pendapat

<sup>113</sup> Hanya saja dalam buku tersebut tidak ditulis secara berurut, bahkan kelihatannya, ditulis secara acak, sehingga penentuan pembagian ilmu balagah adalah merupakan hasil kerja penulis dengan mengacu kepada buku yang lain. Bahkan, di dalam buku yang lain karya al-Suyūti, *Qutūt al-Adab min Musāmarāt al-'Arab*, taḥqiq: Muḥammad Ibrāhim Salim, (Kairo: Maktabaṭ Ibn Sinā, t.th), h. 46; al-Suyūti, *al-Kanz al-Madfūn wa al-Falak al-Masyḥūn*, cet. Terakhir, (Mesir: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalibī wa Awlāduh, 1412/1991), h. 106.

<sup>114</sup> Lihat ibid., Juz II, h. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Lihat Maḥāmi Munir Muḥammad Tāhir al-Syawwaf, Tahāfut al-Qirā'at al-Mu'āṣirat cet.I, (Limassol-Cyprus, al-Syawwaf, 1993), h. 382.

tersebut dengan mengatakan bahwa sekiranya bentuk majazi tidak ada dalam Alquran maka hilanglah separuh dari keindahan Alquran, karena ulama itu sepakat bahwa majazi itu lebih balig (menyentuh) daripada bentuk hakiki. Tetapi pembahasan ini tidak akan diperpanjang karena telah dibahas dalam i'jaz lugawi pada pembahasan sebelumnya.

# 2) Munasabat al-Surat wa al-Avat

Karya al-Suyuti yang khusus membahas masalah ini adalah Asrar al-Tanzil yang menghimpun kesesuaian surat dan ayat, dan memuat penjelasan tentang aspek kemukjizatannya. Ia juga telah meringkas bagian pembahasan mengenai kesesuaian surat dalam satu buku yang hanya terdiri atas satu juz yang diberi judul Tanasug al-Durar fi al-Tanasub. 116

Al-Suyūti menjelaskan bahwa ilmu al-munasabat (kesesuaian surat dan ayat) termasuk ilmu yang mulia yang kurang diperhatikan oleh mufassir karena sulitnya. Ia menambahkan bahwa kemampuan mengaitkan antara satu ayat dengan lainnya sehingga menjadi bagaikan satu kalimat atau satu kesatuan yang maknanya terjalin satu sama lain adalah satu ilmu yang besar. Lebih lanjut al-Suyuti mengatakan bahwa ulama yang pertama memunculkan ilmu tersebut adalah Abu Bakr al-Naisābūrī yang salah satu pendapatnya mengatakan bahwa kesesuaian ayat dan surat adalah berdasarkan proses turunnya dan berdasarkan hikmah penyusunannya. 117 Alguran

<sup>116</sup> Hanya saja kedua buku tersebut tidak didapatkan oleh penulis, dan tidak lagi dicetak ulang. Hal itu diketahui penulis mengecek kebenarannya di percetakan Dar al-Babi al-Halbi wa Awladuh di Mesir. Tetapi pembahasannya secara umum dapat dibaca di al-Itgan.

<sup>117</sup> Lihat al-Suyūti., op.cit., h. 108.

berdasarkan yang ada di *lawḥ maḥfūz*, surat dan semua ayatnya disusun berdasarkan *tawqīfī* sebagaimana ketika diturunkan ke *bait al-'izzaṭ*.

Orang yang membahas ilmu ini, ketika menjelaskan satu ayat maka yang pertama-tama harus dijelaskan dari masing-masing ayat itu adalah, apakah ayat itu merupakan ayat sebelumnya atau ia berdiri sendiri. Kalau berdiri sendiri maka bagaimana hubungan kesesuaian dengan ayat sebelumnya. Hal itu tentunya memerlukan pengetahuan yang luas. Demikian juga halnya mengenai surat menuntut adanya hubungan yang sesuai dengan surat sebelumnya.

Al Suyūṭī selanjutnya membahas dalam salah satu pasal mengenai makna munāsabaṭ. Ia menyebutkan bahwa munāsabaṭ menurut bahasa adalah adanya al-musyākalaṭ (permasalahan bersama) dan al-muqārabaṭ (saling berdekatan) yang terdapat dalam ayat-ayat tersebut yang dikembalikan pada satu makna yang mengikat. Tujuannya adalah menunjukkan bahwa bagianbagian kalimat saling melengkapi antara satu dengan lainnya, sehingga keterikatan itu menjadi kuat, dan model susunannya tampak seperti bangunan yang kokoh yang bagian-bagiannya sangat serasi. 118

Tampaknya al-Suyūṭī dalam persoalan ini merujuk kepada pendapat al-Zaktasyī di dalam *al-Burhān*, al-Kirmānī dalam *al-'Ajāib*, dan al-Khūbā di dalam kitab tafsirnya.

## 3) Ayat-Ayat Musytabihāt

Al-Suyūṭī dalam hal ini telah menyusun sebuah buku yang berjudul Qaṭf al-Azhār fī Kasyf al-Asrār.

<sup>118</sup> Lihat ibid., h. 108-109.

Menurut al-Suyūtī, yang dimaksud ayat-ayat musytabihāt adalah ayat yang mengemukakan satu kisah (topik) dalam bentuk yang beragam dan dengan potongan-potongan yang berbeda-beda. 119 Misalnya dalam QS. al-An'am (6): 151.

Terjemahnya:

"...dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena [takut] kemiskinan. Kami akan memberi rezki kepada kalian dan kepada mereka..."

Terjemahnya:

"dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena [takut] kemiskinan. Kami akan memberi rezki kepada mereka dan kepada kamu...."

Dan terkadang juga satu kisah (topik) dalam satu tempat memiliki tambahan di dalamnya, sedangkan di tempat lain tambahan itu tidak ada. Misalnya dalam QS. al-Bagarat (2): 193.

Terjemahnya:

"...(sehingga) agama itu hanya semata-mata untuk Allah..."

dan di dalam QS. al-Anfal (8): 39.

Terjemahnya:

"...dan supaya agama itu seluruhnya semata-mata untuk Allah...'

<sup>119</sup> Lihat Ibid., h. 115

Al-Suyūṭī ketika mengemukakan contoh-contoh tersebut dilanjutkan juga dengan menjelaskan aspek *i'jāz* yang terkandung di dalamnya. Seperti di dalam QS. *al-An'ām* (6): 151 dan QS. *al-Isrā'* (17): 31. Menurut al-Suyūṭī, hal itu karena ayat yang pertama ditujukan kepada orang fakir sehingga tepatnya disbeutkan ("Kami yang memberi rezki kepada kalian" baru dilanjutkan dengan "dan kepada mereka [anak-anak kalian]"). Sedangkan ayat yang kedua ditujukan kepada orang kaya yakni yang takut miskin disebabkan karena anak-anaknya, sehingga tepatnya disebutkan "(Kami) yang memberi makan mereka dan kalian".

## 4) Aqsām dalam Alquran

Menurut al-Suyūṭī, penggunaan qasm dalam Alquran adalah untuk menegaskan dan memperkuat kebenaran suatu berita, lalu dipertanyakan. Kalau demikian untuk apa sumpah Allah? Karena kalau ditujukan kepada orang mukmin maka mereka dapat mempercayai berita dari Allah meskipun tidak disertai dengan sumpah, dan kalau ditujukan kepada orang kafir maka itu juga tidak ada gunanya. Al-Suyūṭī kemudian menjawab sendiri bahwa Alquran itu adalah bahasa Arab yang terbisaa menggunakan sumpah jika ingin memperkuat sesuatu. Dan di dalam Alquran, Allah bersumpah atas nama diri-Nya pada tujuh tempat, diantaranya firman Allah dalam QS. al-Tagābun (64): 7:... بَلَى وَرَبِّي لَتَبْعَنْ ... (... Tidak demikian, Demi Tuhanku, benar-benar kamu akan dibangkitkan...).

<sup>120</sup> Lihat *Ibid.* h. 116.

<sup>121</sup> Lihat ibid., h. 133.

Selebihnya Allah bersumpah atas nama makhluk-Nya, والضحي dan والتين والزيتون, والليل, والصافات: misalnya

Pertanyaan yang mungkin muncul, bagaimana Allah bersumpah dengan makhluk-Nya padahal ada larangan melakukan sumpah selain dengan Allah. Menurutnya. 122

- a) Bahwa sumpah itu dibuang mudaf-nya, seperti sumpah-Nya (Demi pohon tin), itu maksudnya ورب التين (Demi Tuhan tin).
- b) Bahwa orang telah mengagungkan obyek-obyek tersebut dan bisaa bersumpah dengannya, maka Allah menurunkan Alquran dengan mengikuti kebisaaan-kebisaaan tersebut.
- c) Bahwa Allah bersumpah terkadang atas nama diri-Nya sendiri dan terkadang juga atas nama makhluk-Nya, karena makhiuk itu juga mengisyaratkan kepada Penciptanya.

Al-Suyūtī kemudian mengemukakan sumpah Allah dengan Nabi Saw., seperti firman-Nya dalam QS. al-Hijr (15): 72.

لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفي سَكْرَتهمْ يَعْمَهُونَ

Terjemahnya:

"Demi umurmu [Muhammad], sesungguhnya mereka terombang-ambing di dalam kemabukan [kesesatan]"

Al-Suyūtī menjelaskan, bahwa hal itu untuk menunjukkan kepada manusia betapa besar kedudukan dan posisi Nabi di sisi Allah, 123

5) Makna kata-kata tertentu yang perlu diketahui *Mufassir*.

<sup>122</sup> Lihat Ibid., h. 133-134.

<sup>123</sup> Lihat ibid., h. 234.

Yang dimaksud *al-adawāt* oleh al-Suyūṭī ialah hurufhuruf atau yang serupa dengannya dari *ism*, *fi'il*, dan *ḥarf*. 124

Dalam memaknai *al-adawāt* tersebut, al-Suyūṭī juga menggunakan hadis dalam rangka memperkuat pendapatnya. Misalnya ketika berbicara mengenai kata wail / ويل <sup>125</sup> pertamatama ia mengemukakan pendapat al-Aṣma'ī (w.212/828), bahwa kata tersebut adalah berfungsi *li al-taqbīḥ* (memburukkan). Seperti contoh di dalam QS. *al-Anbiya*'(21): 18:

... وَلَكُمُ الْوَيْلُ ممَّا تَصفُونَ

Terjemahnya:

"...dan kecelakaan bagi kalian disebabkan kalian mensifati (Allah dengan sifat-sifat yang tidak layak bagi-Nya)"

Al-Suyūṭī kemudian berkata bahwa kata ويل terkadang juga dipakai untuk makna sedih dan sengsara, misalnya ياويلنا (aduh sengsaranya kami). Al-Suyūṭī mengutip satu hadis Nabi untuk memperkuat pendapatnya sebagai berikut:

حدثنا عبد الله حدثني أبي ثنا أبو المغيرة عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ويحك فحزعت منها فقال لي ياحميراء إن ويحك أو ويسك رحمة فلا تجز عي منها ولكن إحزعي من الويل 126

<sup>124</sup> Lihat ibid., Juz, I, h.145.

Lihat ibid., h. 179; Lihat pula penjelasan kata tersebut dalam Ibn Qutaibat, Ta'wil Musykil al-Qur'an, taḥqiq: Aḥmad Şaqr, cet II, (Kairo: Maktabat Dar al-Turas, 1393/1973), h. 561.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Abū 'Abd Allah Muḥammad bin Muḥammad bin Hanbal, Musnad Ahmad bin Hanbal, Juz IV, (Beirut: Dar al-Fikr, t.th), h. 284.

### Artinya:

"Abd. Allah menyampaikan berita kepada kami, bapak saya menyampaikan berita kepada kami, bapak saya menyampaikan berita kepada saya, Abū al-Mugirat memberikan dari Hisyam bin 'Urwat dari bapaknya dari 'Aisyat ia berkata: Rasulullah berkata kepadaku بكك, maka 'Aisyat sedih karena pernyataan Nabi tersebut. Nabi kemudian berkata: Ya humaira' (wahai si merah delima = salah satu gelar 'Aisyat), sesungguhnya kata ويسك dan kata ويسك, adalah kata-kata yang menunjuk kepada rahmat, jadi janganlah bersedih karenanya, tetapi bersedialah dengan kata wail / (HR. Ahmad). ويل

Kata-kata seperti ini yang dijelaskan maknanya oleh al-Suyūtī, dan dianggap perlu diketahui oleh seorang mufassir umumnya dan tentunya mereka yang ingin memahami ayatayat Alquran, yang jumlahnya mencapai 119 kata. Dan pada penjelasan masing-masing kata itu ia kemukakan pandangan ahli nahwu, lalu disebutkan ayat yang memuat kata tersebut disertai penjelasan aspek qira'at (cara bacanya), kemudian dikemukakan pendapat-pendapat lain yang berkaitan dengan kata itu. setelah itu ia baru mengemukakan pendapatnya sendiri yang dimulai dengan kata qultu / قلت (saya berpendapat), setelah itu ia baru menjelaskan beberapa hal-hal yang berfaedah dan penjelasan serta peringatan.

Hanya saja ada sebahagian kata yang dijelaskan secara panjang lebar dan ada juga yang dijelaskan secara singkat. Misalnya, ketika berbicara tentang kata law / لو (seandainya, sekiranya), 127 ia berbicara panjang lebar. Al-Suyūtī menyebut-

<sup>127</sup> Lihat ibid., h. 157.

kan, umpamanya, bahwa kata itu adalah huruf *syar* untuk masa yang telah berlalu. Berbeda dengan *in / أن (jika)* yang juga menunjukkan pada *synt* (yakni tidak menunjuk untuk masa lalu seperti *law / أو 128* Di samping itu, juga disebutkan perselisihan para ahli nahwu tentang huruf tersebut.

# 6) Al-Amsāl fī al-Qur'ān 129

Menurut 'Izz al-Dīn bin 'Abd al-Salām (w.660 H) bahwa tujuan Allah memberi perumpamaan dalam Alquran adalah sebagai peringatan dan nasehat. Ia juga mengemukakan pernyataan al-Zarkasyī bahwa salah satu hikmah al-amsāl adalah ta'līm al-bayān (mengajarkan suatu penjelasan) dan ini merupakan ciri khas syariat Islam. Demikian juga ia mengutip pendapat al-Zamakhsyarī (w. 538 H) bahwa amsāl berguna untuk menyingkap suatu makna, jika yang diumpamakan itu memiliki kedudukan yang agung, maka perumpamaan itu harus seperti itu juga, dan jika yang diumpamakan itu adalah sesuatu yang hina, maka perumpamaan itu juga harus demikian. <sup>131</sup>

Sedang al-Suyūṭī berpendapat bahwa tujuan perumpamaan yang dipaparkan oleh Alquran adalah untuk menjelaskan keragaman balasan, maka perumpamaan itu mengandung pujian dan celaan, balasan dan siksaan, mengagungkan atau menghinakan sesuatu. Perumpamaan tersebut merupakan anugrah Tuhan

<sup>128</sup> Lihat ibid., h. 154.

<sup>129</sup> Lihat ibid., Juz, II,h. 131-133.

<sup>130</sup> Lihat al-Zarkasyi. op.cit "Juz II, h.63.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>. Lihat al-Zamakhsyari, op.cit., Juz II, h. 189. lihat pula Mustafa al-Şawi al-Juwaini, Manhaj al-Zamkhsyari fi Tafsir al-Qur'an wa Bayan I'jazih, cet.III, (Mesir: Dar al-Ma'arif, t.th), h. 253.

kepada manusia karena di dalamnya terkandung banyak faedah. 132 Misalnya firman-Nya dalam QS. al-Bagarat (2): 17. مَثْلُهُمْ كَمَثَل الَّذي اسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَمَّا أَضَاءت مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بنُورهمْ وَتُرَكَهُمْ في ظُلُمَاتَ لا يُبْصِرُونَ

Terjemahnya:

"Perumpamaan mereka adalah seperti orang-orang yang menyalakan api, maka setelah api itu menerangi sekelilingnya Allah hilangkan cahaya [yang menyinari] mereka, dan membiarkan mereka dalam kegelapan, tidak dapat melihat"

Allah memberi perumpamaan untuk orang munafik, satu perumpamaan dengan api dan satu perumpamaan dengan hujan.

## C. Ilmu-Ilmu Bahasa Yang Diperlukan Seorang Mufassir

Seorang orientalis dalam bukunya yang berjudul Mazahib al-Tafsīr al-Islāmī menyebutkan bahwa hingga akhir abad ke -2 Hijriah kita mendapatkan bukti-bukti yang menunjukkan bahwa pekerjaan menafsirkan Alquran masih dibayang-bayangi oleh perasaan takut dan khawatir. 133 Tampaknya kekhawatiran tersebut karena pada umumnya mereka tidak memiliki ilmuilmu tentangnya, sehingga tidak ada yang dapat diambil dari mereka mengenai Alquran dan juga tidak ada riwayat mereka yang berkaitan dengannya.

<sup>132</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit, h 132. Di antara faedah al-masl dalam al-Quran adalah peringatan, nasehat, dorongan, perumpamaan, teguran, dan ketetapan. Untuk selanjutnya, lihat Ahmad Jamal al-'Umri, Dirasat fi al-Qur'an wa al-Sunnat, cet I, (Mesir: Dar al-Ma'arif, 1982), h. 112.

<sup>133</sup> Lihat Ignaz Goldziher, Mazāhib al-Taſsīr ai-Islāmī, diterjemahkan oleh Dr. 'Abd al-Halim al-Najjar, (Mesir: al-Khanji, 1374), h. 15.

Seseorang tidak boleh dengan serta-merta masuk ke dalam penafsiran Alquran tanpa memiliki bekal ilmu. Baik ilmu yang berkaitan dengan sanad dan asbab al-nuzul, pengetahuan tentang bahasa, maupun pengetahuan tentang maksud dan arti ungkapan.

Adapun orang yang berbicara tentang tafsir dengan memiliki ilmu yang dibutuhkan, baik berupa ilmu bahasa maupun ilmu agama, maka tidak ada kesulitan sebagaimana yang dikemukakan oleh Ibn Kasīr. 134 Oleh karena itu disebutkan bahwa ada sekelompok orang yang menahan diri untuk memberikan penafsiran pada beberapa keadaan, dan pada beberapa keadaan yang lain mereka memberikan penafsiran. Tidak ada pertentangan di antara kedua sikap tersebut. Karena mereka berbicara ketika mereka mengetahuinya. Sebaliknya, mereka akan diam ketika mereka tidak mengetahuinya. Menurut penulis, ini adalah sesuatu yang wajib bagi setiap manusia. Karena, sebagaimana seorang wajib diam terhadap sesuatu yang tidak diketahuinya, maka dia juga wajib berbicara mengenai apa yang ditanyakan dan dia mengetahuinya. Hal tersebut berkaitan dengan sebuah hadis Nabi saw.

حدثنا عبد الله حدثني أبي ثنا أبو كامل ثنا حماد عن علي بن الحكم عن عطاء بن أبي رباح عن أبي هريرة قال, قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من سئل عن علم فكتمه ألجم بلجام من نار يوم القيامة (رواه أحمد)

Lihat al-Hafiz 'Imad al-Din Abu al-Fida'Isma'il bin Kasir al-Qurasyi al-Dimasyqi, Tafsir al-Qur'an al-'Azim, Juz I, (Beirut: 'Alam al-Kutub, 1405/1985) h, 6.

<sup>135</sup> Ahmad bin Ḥanbai, op.cit., Juz II, h. 263.

### Artinya:

'Abd Allah memberitakan kepada kami, bapak saya memberitakan kepadaku, Abū Kāmil memberitakan kepada kami, Ḥammād memberitakan kepada kami, dari 'Alī bin al-Ḥakam dari 'Aṭā' bin Abī Rabāḥ dari Abī Hurairaṭ ia berkata: Rasulullah Saw. bersabda: Barangsiapa yang ditanya tentang satu ilmu [yang ia ketahui], tetapi ia diam tidak menjawab, maka di hari kiamat dia akan dikekang dengan kekangan api neraka. (HR. Aḥmad)

Menafsirkan Alquran sebenarnya sesuatu pekerjaan yang sangat mulia, karena seorang mufassir berusaha untuk memberikan pemahaman terhadap sumber ajaran utama umat Islam. Sekalipun pekerjaan yang sangat mulia, namun bukan pekerjaan yang mudah, karena membutuhkan pendalaman berbagai ilmu yang diperkirakan mampu menembus medan ini tanpa dibekali alat-alat khusus.

Yang demikian itu karena seorang *mufassir* bertujuan untuk menjelaskan firman Allah, artinya sebagai penjelas dan memberikan pemahaman terhadap lafal-lafal Alquran. Dengan demikian, seorang *mufassir* harus menguasai iimu *qira'at* yang tentunya harus didukung oleh ilmu-ilmu lain untuk memahami nas-nas Alquran, seperti bahasa, sharaf, nahwu, dan bayan. <sup>136</sup>

Hal senada juga dikemukakan oleh Ibn Qutaibat (w.276 H) yang mengatakan bahwa seorang *mufassir* harus dibekali dengan ilmu *garīb* dan juga harus menguasai *mutasyābih* dalam Alquran. Bahkan orang Arab sendiri, menurut Ibn Qutaibaat,

Lihat 'Abd al-Wahhab Ḥamudat, al-Qur'an wa 'Ilm al-Nafs, (Mesir: Dar al-Qalam, 1962), h. 58.

tidak semuanya menguasai ilmu-ilmu Bantu tersebut. 137 Menguasai lafal-lafal yang garīb dan mutasyābih bukan pekerjaan yang mudah, karena seseorang harus benar-benar menguasai bahasa Arab, dan harus bisa membedakan yang mana bahasa Arab asli dan bahasa yang diarabkan, atau dalam istilah fiqh al-lugat dikenal istilah al-lugat al-dakhīlat.

Lain halnya dengan Ibn Taimiyyat (w.728 H). Beliau justru menekankan bagi seorang mufassir untuk hafal Alquran. Dari situ kemudian berusaha mengetahui dan mendalami setiap makna ayat yang ada agar mampu menasirkan ayat per ayat. Di samping itu, seorang mufassir juga harus menguasai hadis Nabi Muḥammad saw., karena hadis merupakan syarih Alquran. Kedua hal ini, menurut Ibn Taimiyyat, merupakan syarat yang paling pokok bagi seorang mufassir. Sebagai tambahan informasi bahwa Ibn Taimiyyat merupakan seorang ulama yang menolak penafsiran Alquran dari aspek teologi dan mazhab. Karena, menurutnya, penafsiran dari aspek teologi akan mengandung intervensi pandangan dari luar terhadap Islam. Disamping itu mufassir bisa terbawa arus pertentangan dalam berbagai aiiran dan atau mazhab yang ada, baik mazhab teologi atau mazhab fikih.

Kesulitan menafsirkan Alquran menimbulkan pertanyaan dari al-Aṣfahānī (w. 502 H). Beliau bahkan bertanya apakah bisa orang yang memenuhi syarat ilmiah menafsirkan Alquran. Ada dua jawaban yang bertentangan. *Pertama*, orang yang mempunyai *adab wasī* bisa saja menafsirkan Alquran. *Kedua*,

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Lihat Ibn Qutaibat, Risālat al-Masail wa al-Ajwibat (Kairo: al-Matba'at al-Syarqiyyat, 1323 H), h.8.

<sup>138</sup> Lihat Ibid

<sup>139</sup> Lihat Ibid.

tidak membolehkan manafsirkan Alguran sekalipun dia seorang ilmuan dan adīb. 140 Menurutnya, cukup menerima penjelasan Alquran dari Nabi Saw, dan dari para sahabat yang menyaksikan turunnya Alquran. Namun yang pasti kedua mazhab ini adalah berlebihan dan picik. Bersikap picik terhadap penafsiran Alquran berarti menolak apa yang dibutuhkan di dalam Alquran, sedangkan membolehkan setiap orang untuk menafsirkan Alquran akan menimbulkan percampur-bauran terhadap sumber utama ajaran Islam. Dan penulis yakin ini yang ditakutkan oleh al-Asfahani dan Ibn Taimiyyah.

Dengan dasar ini, sebahagian ulama salaf menjelaskan ana yang dikandung oleh Alquran dan ilmu-ilmu yang dibutuhkan oleh seorang mufassir. Mereka kemudian mencoba menetapkan syarat-syarat mufassir, di antaranya ilmu-ilmu bahasa, ilmu logika, dan ilmu mawhibat. 141 Mereka yang memenuhi syarat tersebut, menurut sebahagian ulama berarti sudah dianggap tidak menafsirkan Alquran dengan pendapat pribadinya. Karena yang dianggap sebagai mufassir bi al-ra'y pada saat itu adalah mereka yang tidak memenuhi syarat-syarat tersebut, sehingga tafsirnya dianggap sebagai prasangka dan prakiraan belaka.

Dengan penjelasan di atas, penulis melihat adanya dua orientasi pemikiran yang berlawanan, yaitu:

<sup>140</sup> Lihat Ibid.

Lihat al-Ragib al-Asfahani, Tafsir al-Asfahani, h. 245. Syarat penguasaan bahasa Arab juga dikemukakan oleh al-Musawi. Dia menambahkan bahwa seorang mufassir senantiasa menggunakan akal pikiran yang jernih karena ia adalah hujiah dari dalam, sedangkan Nabi saw, merupakan hujjah dari luar. Dia menambahkan bahwa seorang mufassir juga wajib berpegang teguh kepada Kitab Allah dan Sunnah Rasui-Nya. Lihat Abu al-Qasim al-Musawi al-Khuli, al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, cet. III, (Beirut-Libanon: Muassasat al-A'lami li al-Matbū'at, 1394/1974) h. 397.

- 1) Orientasi yang menyempitkan berbicara tentang isi dan ayatayat Alquran. Artinya, mereka tidak melarang menafsirkan Alquran tetapi justru jalan yang harus ditempuh sebagai seorang mufassir sangat sulit. Kelompok-kelompok seperti ini terutama dari kalangan sahabat yang menyaksikan langsung turunnya Alquran. Sebagai contoh sahabat Sa'id bin al-Musayyab (w.94 H) jika ditanya tentang tafsir satu ayat, maka jawabannya singkat: إنا لا تقول في القرآن شيئا.
- 2) Orientasi yang berbeda dari yang pertama, di mana mereka membolehkan menafsirkan Alquran jika telah memenuhi syarat sebagai seorang mufassir dan telah memiliki semua alat yang dapat membantu untuk keperluan penafsiran.

Tetapi perubahan pola piker dari orientasai yang melarang kepada membolehkan penassiran Alquran bisa saja terjadi. Katakanlah sebagai contoh Hujjat al-Islām Imām al-Gazālī (w. 1111 M). penulis melihat di dalam iḥyā' 'Ulūm al-Dīn di mana beliau pada mulanya memberikan fatwa agar jangan menassirkan Alquran kecuali ayat-ayat yang diketahui pernah ditassirkan oleh Nabi sendiri. Pandangan ini beliau batalkan sendiri. Hanya saja, menurut al-Gazālī, boleh saja mengistimbat-kan hukum dari Alquran tetapi jangan terlalu berlebihan dan sekedar yang dapat dijangkau oleh akalnya saja. Karena menurutnya, di dalam Alquran mengandung makna yang cukup luas, dan apa yang ditassirkan tidak hanya terbatas sampai di situ. 143

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Ibn Taimiyyat, Muqaddimat Uṣūl al-Tafsir, (Damsyiq: Matbaat al-Turqi, 1936), h.31.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Abū Ḥāmid al-Gazāli, Iḥyā' 'Ulūm al-Din, Juz I, (Kairo-Mesir: al-Bābī al-Ḥalibī wa Awlāduh, t. th)., h. 261.

Hanya saja Amin al-Khuli mengajak untuk berhenti mengutip, khususnya ketika menemukan banyak nas-nas ayat atau hadis yang mendukung suatu ayat, dan atau mengutip pendapat yang justru tidak memperkuat nas-nas yang ada. 144 Ajakan Amin al-Khūli tersebut tidak terlalu berlebihan, karena dia khawatir nas-nas yang ada justru diperdebatkan, sehingga terjadi penambahan yang menyimpang dari maknanya, karena sudah diintervensi oleh berbagai pengetahuan yang bermacammacam. Akibatnya, penafsirannya sudah menyimpang dari kaidah dan terlepas dari ilmu tafsir.

Sebagai contoh yang terdekat kitab tafsir karya al-Razi yang menurut penilaian Abu Hayyan (w. 754 H): كل شيئ إلا di dalamnya terdapat segala sesuatu kecuali tafsir). 145 Kritik yang sama juga dilontarkan oleh Ahmad al-Syirbasi, tetapi tidak langsung menunjuk personnya. 146 Hanya saja, menurut penilaian penulis, pendapat ini terlalu berlebihan

<sup>144</sup> Lihat Amin al-Khūfi, al-Tafsir-Ma'alim Hayatih-Manhajat al-Yawm, (Kairo: Dar al-Ma'arif, 1943), h. 17. Pandandangan ini didukung oleh 'Aisyah 'Abd al-Rahman bint al-Syati yang juga berpandangan bahwa seorang mufassir harus memiliki kapabilitas ilmu tafsir dan berbagai ilmu keislaman lainnya. Beliau memberikan contoh tentang ayat-ayat hukum. Bagaimana bias menafsirkan ayatayat seperti itu kalau tidak mempunyai keahlian dalam bidang hukum. Untuk lebih lengkapnya, lihat 'Aisyah 'Abd al-Rahman bin al-Syati, al-Qur'an wa Qadaya al-Insan, (Mesir: Dar al-Ma'arif, 1999), h. 317.

<sup>145</sup> Lihat 'Abd al-Mafid 'Abd al-Salam al-Muhtasib, Ittijāhāt al-Tafsir fi al-'Asr al-Rahim, terjemah: Moh. Maghfur Wachid dengan judul: "Visi dan Paradigma Tafsir Kontemporer", cet.I, (Bangil: Al-Izzah, 1418/1997), h. 310.

<sup>146</sup> Beliau juga menambahkan bahwa dalam menafsirkan al-Quran mufassir seharusnya mengingat bahwa yang ditafsirkan itu adalah sesuatu nas yang suci dan tidak menafsirkan ayat, karena kepentingan satu orang atau kelompok. Hal ini, menurut penulis, sangat penting karena dengan mengingat yang ditafsirkan itu adalah nas yang suci dari Tuhan, mufassir tidak akan melampaui batas. Untuk lebih lengkapnya pendapat tersebut, lihat Ahmad al-Syirbasi, Oissat al-Tafsir, (Kairo: Dar al-Oalam, 1962), h. 22.

karena di dalam kitab tafsir karya al-Razi tersebut sebenarnya juga membahas tafsir, hanya saja di dalamnya tidak mempunyai corak tertentu seperti halnya ulama-ulama tafsir sebelumnya. Dan ini tampaknya yang dikritisi oleh Abū Ḥayyan.

Penulis juga melihat ulama-ulama terdahulu banyak mempersoalkan kesulitan ilmu tafsir sebagai alat untuk menafsirkan Alquran. Di antara ulama yang mengakui hal itu adalah al-Zamakhsyari (w.538 H) dalam pendahuluan kitab tafsirnya. Dia berpendapat bahwa seorang *mufassir* harus menguasai ilmu tafsir, dan tidak mungkin seseorang mendalami hakikat Alquran kecuali seorang yang menspesialisasikan diri terhadap Alquran. Lebih lanjut al-Zamakhsyari menyebutkan, bahwa ada dua ilmu yang sangat penting untuk hal itu adalah ilmu *ma'ani* dan ilmu bayan. 147

Oleh karena itu, tidak heran jika dalam tafsir *al-Kasysyaf* karya al-Zamakhsyari menafsirkan Alquran dengan pendekatan *ma'ani* dan *bayan*. Hanya saja ketika beliau menafsirkan ayatayat *sifat* tampaknya lebih berat kepada satu golongan tertentu. <sup>148</sup> Dan ini yang banyak dikritisi oleh ulama kemudian.

Lihat Abū al-Qasim Maḥmud bib 'Umar bin Muḥammad al-Zamakhsyari al-Khawarizmi, Tafsir al-Kasysyāf'an Haqaiq al-Tanzil wa 'Uyun al-Aqawil fi Wujuh al- Ta'wil, Juz I, (Mesir: al-Babi al-Halibi wa Awladuh, 1966), h.6.

<sup>148</sup> Karena al-Zamakhsyari seorang tokoh Mu'tazilah, dia tentu lebih berat kepada aliran yang dianutnya. Sebagai contoh ketika menafsirkan ayat tentang *ru'yat* dalam QS. *al-Qiyāmat/* 75:22:23 di mana beliau berpandangan bahwa ayat itu tidak merupakan bukti bahwa Tuhan itu dapat dilihat di hari kiamat. Menurutnya, kalau kata *nāzirat* dalam ayat tersebut diartikan melihat Tuhan ia ragu jangan-jangan kita justru melakukan suatu bid'ah dan memperserupakan. Tuhan dengan makhluknya. Hal itu tiak mungkin karena Tuhan itu bukan materi yang tidak terikat dengan ruang dan waktu. Lihat, *ibid.* Juz IV, h. 192. Lihat pula Muḥammad bin al-Raḥmān al-Magrāwi, *op.cit.*, Juz II, h. 735.

Sekalipun demikian, ulama kemudian mengakui bahwa al-Zamakhsyarī telah meletakkan satu dasar berpijak bagi seorang mufassir. Yaitu keharusan menguasai ilmu bahasa, dan lebih khusus ilmu balagat.

Para ahli bahasa Arab klasik perpandangan bahwa bahasa Arab mempunyai cabang-cabang ilmu yang cukup banyak jumlahnya. Al-Sakaki, misalnya, menamakan ilmu bahasa Arab itu sebagai 'ulum al-adab 149 yang di dalamnya terdapat 12 cabang ilmu, yaitu ilmu al-sarf, al-nahw, al-'arūd, 150 al-qawafi, 151 al-syi'r, al-lugat, al-insyā'. 152 al-bayān, al-ma'anī, al-muḥāḍarat, 153 dan al-isytiqaq. Keduabelas cabang ilmu ini, menurut al-Sakaki sebagai dikutip oleh Badawi Tabanat, mempunyai kaitan erat satu sama lain. Ilmu sarf misalnya, berkaitan erat dengan ilmu al-isytiqaq. Tanpa ilmu ini, ilmu al-sarf tidak akan lengkap. Ilmu al-ma'ani dan al-bayan berkaitan erat dengan prosa dan puisi yang susunannya harus sesuai dengan kondisi dan situasi yang terjadi, sementara penyusun prosa dan puisi tidak akan pernah terlepas dari ilmu al-'arud dan al-qawafi. Keduabelas cabang ilmu ini oleh al-Sakākī secara garis besarnya dibagi

<sup>149</sup> Terdapat berbagai macam istilah yang digunakan oleh para ahli bahasa Arab sebagai nama dari ilmu bahasa Arab. Al-Sakaki, misalnya, menanamkannya dengan 'ulum al-adab, ada yang menamakannya dengan 'ulum al-lugat, dan ada pula yang menamakannya dengan 'ulum al-lisan al-Arabi atau al-'ulum allisaniyyat seperti Ibn Khaldun.

<sup>150</sup> Ilmu al-'arūd ialah pengetahuan tentang bentuk bahagian akhir baris pertama dari bait syair.

<sup>151</sup> Ilmu al-qawafi ialah pengetahuan tentang keadaan huruf terakhir atau kata terakhir dalam bait syair.

<sup>152</sup> Ilmu al-insya ialah pengetahuan cara-cara mengarang yang baik.

<sup>153</sup> Ilmu al-muhādarat ialah pengetahuan tentang tatacara berpidato dan berceramah yang baik.

hanya menjadi empat bahagian besar, yaitu ilmu nahw. sarf. ma'ani, dan bayan. Dan keempat ilmu tersebut menjadi syarat utama dalam menafsirkan Alguran.

Adapun menurut al-Suyūtī, juga telah membicarakan ilmu-ilmu yang dibutuhkan dan wajib dimiliki oleh seorang mufassir agar yang bersangkutan mampu menafsirkan sesuai dengan Kitab Alah sendiri. Persoalan tersebut dibahas di dalam dua kitabnya, yaitu di dalam al-Itaan fi 'Ulum al-Our'an dan al-Takhbir fi 'llm al-Tafsir. Di dalam kitab al-Itqan, ditemukan beberapa judul yang khusus membahas tentang syarat-syarat ilmiah seorang mufassir, seperti: Ma'rifat Syurut al-Mufassir wa Adabuh, Garaib al-Tafsir, dan Tabagat al-Mufassirin. Sedang di dalam kitab yang kedua ditemukan judul seperti: Adab al-Mufassir, Man Yuqbal Tafsiruh wa Man Yuradd, dan Garaib al-Tafsir.

Menurut al-Suyūtī, sebagai seorang mufassir dia harus memenuhi 15 syarat ilmiah. 154 Dari 15 syarat tersebut, delapan di antaranya adalah syarat yang terkait dengan bahasa, 155

<sup>154</sup> Bukan saja seorang mufassir yang harus memenuhi kriteria tersebut, seorang mujtahid, menurut al-Suyūtī, juga harus memiliki kriteria yang sama. Ia bahkan yang terkait dengan bahasa, berkata bahwa untuk berijtihad ia harus seorang ahli tafsir. Lihat al-Suyuti, Taqrir al-Istinad fi Tafsir al-Ijtihad, tahqiq: Fu'ad 'Abd al-Mun'im Ahmad, cet.I, (Iskandariyah: Dar al-Da'wat, 1983) h, 47.

<sup>155</sup> Muhammad Baltāji (Guru Besar dari Fakultas Dar al-Uium, Universitas al-Qahirat) menyebutkan juga beberapa syarat mufassir, namun yang paling diutamakan adalah ilmu-ilmu bahasa Arab. Tetapi dalam menafsirkan al-Quran dalam era sekarang ini, menurutnya, seorang mufassir juga harus dilengkapi ilmuilmu lain, misalnya ilmu falak, kedokteran, kimia, biologi, dan sebagainya. Lihat Muḥammad Baltāji, Dirāsāt fī al-Tafsīr, (Kairo: Maktabat al-Syabāb, 1989), h. 11-15. Pendapat yang mengutamakan bahasa sebagai alat mufassir juga dikemukakan oleh 'Abdidu. Selain harus berpegang kepada syarat dasar penafsiran al-Quran, yaitu menafsirkan ayat dengan hadis dan qawl sahābī, ia juga harus lebih memperhatikan unsur bahasanya. Lihat Hasan Yunus Hasan 'Abidu, Dirasat wa Mabahis fi Tarikh al-Tafsir wa Manahij al-Mufassirin, (Mesir: Markaz al-Kitab li al-Nasyr,t.th), h. 107.

sedangkan sisanya adalah ilmu-ilmu agama yang lain. Adapun delapan ilmu-ilmu bahasa yang merupakan syarat mutlak seorang *mufassir* sebagai berikut:

## 1. 'Ilm al-Lugat

Menurut al-Suyūtī, fungsi ilmu bahasa tersebut adalah untuk mengetahui penjelasan kosa kata semua lafal bahasa Arab dilihat dari segi penggunaannya. Begitu pentingnya ilmu bahasa Arab tersebut dalam menafsirkan Alguran, sehingga al-Suyūtī mengungkapkan bahwa:

Artinya:

"Tidak halal bagi orang yang beriman kepada Allah dan hari akhirat untuk berbicara (menafsirkan) ayat-ayat Allah dalam kitab Allah apabila dia tidak ahli dalam bahasa Arab".

Yang dimaksud dengan ilmu bahasa di sini, menurut al-Suyuti belum termasuk di dalmnya nahwu, saraf, isytiqaq, dan ilmu-ilmu balagah. Akan tetapi masih terbatas pada al-musytarak, al-mutaradif, al-garib, al-ziyadat, al-naqs, al-mufradat al-'ajamiyyat dan sebagainya. Ilmu-ilmu tersebut sangat penting karena ditemukan banyak kasus di dalam Alguran, sehingga al-Suyuti juga memberikan perhatian khusus tentang masalahmasalah tersebut seperti halnya yang telah dibahas pada bab sebelumnya.

Sebagai contoh al-isytirāk, kata al-hudā menurut al-Suyūtī mempunyai 17 bentuk makna, sebagaimana penelitiannya di

<sup>156</sup> Al-Suyūtī, op.cit, (al-Itgan), Juz II, h. 180

dalam Alquran. 157 Ke-17 bentuk tersebut adalah bermakna: al-sabāt (QS. al-Fatihat (1): 6)(مالك المستقيم), al-bayān (QS. al-Fatihat (1): 5) (المدنك على هُدُى مَن رَبِّهِمْ اللهُ اللهُ

Di dalam kitab *al-Ḥāwi* karya al-Suyūṭi, penulis menemukan satu pertanyaan yang terkait dengan *al-'ajamiyyaṭ* di dalam Alquran. Penanya bertanya kepada al-Suyūṭi tentang kata وَعَاداً وَتَمُودَ di dalam QS. *al-Furqān* (25): 38.

وَعَاداً وَتُمُودَ وَأَصْحَابَ الرَّسِّ وَقُرُوناً بَيْنَ ذَلكَ كَثيراً

<sup>157</sup> Ibid., Juz I, h. 142. Lihat pula Yaḥyā bin Sallām, al-Taṣarīf: Tafsīr al-Qur'an mimmā Isytabahat Asmauh wa Taṣarrafat Ma'anīh, tahqīq: Hind Syalabī, (Tunis: al-Syarikat al-Tunisiyyat li al-Tawzī, t.th), h. 96-99. Pembahasan yang lebih khusus tentang al-isytirāk juga dapat dilihat dalam kitab al-Mu'tarak karya al-Suyūtī, op.cit Juz I, h. 514-518.

Terjemahnya:

"Dan Kami [binasakan] kaum 'Ad dan Samud dan penduduk Rass dan banyak lagi generasi-generasi di antara kaumkaum tersebut.

Dia bertanya kenapa kata ثمود diberi baris fathat tanwin. sedang kata tersebut mamnu' min al-sarf karena dua sebab; yaitu karena ajam dan 'alam . Al-Suyūtī menjawab bahwa kata tersebut bukan bentuk kata ajam, tetapi ia adalah kata Arab seperti pendapat al-Jawhari di dalam al-Sihah. Demikian pula, menurut ahli sejarah bahwa kabilah Samud adalah salah satu kabilah Arab, bukan dari kabilah ajam.

Dengan demikian, menurut al-Suyūtī, kata tersebut bisa berubah bentuk dan bisa di-tasrif sebagai halnya kosa kata Arab yang lain. Ini jelas bukan kata ajam melainkan hanya bentuk 'alam. Kemudian, jika dianggap sebagai nama satu kabilah, maka ia mamnu min al-sarf karena muannas dan 'alam. 158

Sedangkan penjelasan dan contoh-contoh yang termasuk dalam bidang ilmu lugah dapat dilihat dalam tulisan ini pada bab yang lalu, yang memang khusus membahas tentang studi bahasa al-Suyuti dalam Alquran.

### 2. Ilmu Nahwu. 159

Dalam menafsirkan Alguran, salah satu ilmu bantu yang sangat penting adalah ilmu nahwu. Bahkan ilmu ini dianggap sebagai tiang semua ilmu-ilmu Arab, juga sebagai undang-

<sup>158</sup> Untuk lebih jelasnya, lihat al-Suyuti, al-Ḥāwī li al-Fatāwā fī al-Fiqh wa 'Ulum al-Qur'an wa al-Hadis wa al-Usul wa al-'Aqaid, tahqiq: Jussam al-Din al-Qudsi Juz II (Mesir: Maktabat al-Qudsi, t.th), h.29-30.

<sup>159</sup> Ilmu nahwu ialah ilmu tentang keadaan baris akhir (i'rāb) kata Arab dalam kalimat. Dari sini kita mengenal, misalnya istilah fa'il, maf'ul, mubtada, khabar, mansūb, marfū, majzūm, majrūr, dammat, tathat, dan kasrat.

undangnya yang paling utama. 160 Seseorang yang mendalami ilmu-ilmu agama tanpa menguasai ilmu ini akan menemukan berbagai kesulitan, karena semuanya tidak akan terlepas dari ilmu ini. Karena ilmu nahwu bertujuan untuk mengetahui perubahan bentuk i'rab161 dalam satu kalimat. Perubahan 'irab tersebut akan mengakibatkan perubahan makna satu kata atau kalimat. Itu pula sebabnya sebahagian ulama menamai ilmu nahwu sebagai ilmu al-i'rab.

Olehnya itu, seorang *mufassir* merupakan suatu kewajiban untuk mengetahui ilmu tersebut, sehingga al-Suvūtī juga menetapkannya sebagai suatu syarat mutlak.

Sebagai contoh, al-Suyūtī pernah ditanya tentang i'rāb firman Allah dalam QS. al-Bagarat (2): 257:

Terjemahnya:

"Allah Pelindung orang-orang yang beriman: Dia mengeluarkan mereka dari kegelapan [kekafiran] kepada cahaya [iman]

Menurut penanya, ayat ini terdiri dari jumlah musta'nifat (mubtada' dan khabar), dan juga bisa berfungsi sebagai hal. Al-Suyūtī diminta untuk menjelaskan sīgat al-hāl secara lengkap. Karena perbedaan dari segi i'rab dari mubtada' dan khabar menjadi junilat haliyyat akan mengakibatkan perbedaan makna dan penafsiran.

<sup>160</sup> Lihat 'Abbas Hasan, al-Nahw al-Wafi, Juz I, cet.V, (Mesir: Dar al-Ma'arif, t. th), h. 1.

<sup>161</sup> Yang diniaksud dengan i rab adalah تغيير في الآخر لعام (perubahan akhir satu kata karena adanya 'amil'). Lihat al-Suyūti, al-Syam'at al-Madiyyat fi 'Ilm al-'Arabiyyat, manuskrip yang tersimpan di Dar al-Kutub, KairoMesir, dengan kode Nahw Taimur, 127 yang terdiri dari delapan waraqaf. h.3

Menurut al-Suyūtī, di dalam kaidah-kaidah bahasa Arab dijelaskan bahwa sahib al-hal dan al-hal serupa dengan mubtada' dan khabar. Sehingga bisa saja sahib al-hal-nya hanya satu, sedangkan al-hal-nya lebih dari satu, sebagaimana mubtada' bisa satu dan khabar-nya lebih dari satu. Dan bisa juga sahib alhal-nya lebih dari satu dan al-hal juga lebih dari satu atau hanya satu.

Persamaan lain antara mubtada khabar dengan jumlat hāliyyat karena keduanya harus punya rābit (pengikat). Dengan demikian, ada tiga bentuk pemahaman kita terhadan ayat di atas, yaitu:

- a) Berfungsi sebagai hal dari damir yang dikandung oleh kata sebagaimana diperkuat oleh Abū Hayyan al-Andalusi ولى dalam kitabnya al-Bahr al-Muhit. 162 Karena sigat & adalah sifat musyabbahat yang di dalamnya mengandung damir alfa'il, sedangkan hal pada umumnya berasal dari fa'il. الله ولى المؤمنين حال إخراجهم :Sehingga ayat tersebut di-taqdir Dalam penjelasan ini . إياهم من الظلمات أوحال كونه مخرجالهم dipahami bahwa yang berfungsi sebagai hal adalah damir dari kata في karena kata tersebut berfungsi sebagai khabar. Sedangkan kaidah nahwu mengatakan bahwa hal itu tidak bisa dari khabar, tetapi dari fa'il dan maf'ul, atau yang mengandung makna keduanya.
- b) Ia juga bisa berfungsi sebagai hal dari ism mawsul karena ia mudaf ilaih dari kata sifat, yaitu 👃 . Kaidah mengatakan bahwa jika yang mudaf berfungsi sebagai 'amil, maka ism mawşūl tersebut berfungsi sebagai maf'ūl. Sehingga jika

<sup>162</sup> Lihat Asir al-Din Abu Hayyan al-Andalusi, al-Bahr al-Muhit, Juz II, cet.II, (Beirut: Dar al-Fikr, 1403/1983), h. 283.

diganti kata ولي (sifat musyabbaḥaṭ) menjadi fi'il, maka maf'ūl-nya akan tampak. Maka dikatakan: الله تول الذين آمنوا berfungsi sebagai maf'ūl dan ḥal dari maf'ūl. Sehingga jika di taqdīr dikatakan: الله ولي المؤمنين حال كوهم عزجين بمدايته من الظلمات مخرجين بمدايته من الظلمات

c) Ia bisa saja berfungsi sebagai *ḥal* dari keduanya secara bersamaan, karena di dalamnya terdapat dua *rābiṭ* (pengikat) Pertama, ḍamīr mustatir dari kata جخر yang berfungsi sebagai fā'il. Kedua, ḍamīr مم dari kata بخر yang berfungsi sebagai maf'ul. Sehingga di-taqdir menjadi الله ولي المؤمنين حال

Perbedaan makna dalam satu ayat tidak terlepas dari perbedaan *i'rāb*, sehingga ilmu nahwu sangat penting untuk dikuasai sebelum menafsirkan Alquran. Bahkan menurut al-Māwardī, perbedaan ulama dalam menetapkan hukum dan perbedaan dalam menakwil satu ayat itu antara lain disebabkan oleh perbedaan dalam *i'rāb*. Bahkan dengan ilmu ini seseorang dapat terhindar dari kesalahan bacaan Alquran. Perbedaan tampaknya sangat sederhana, tetapi, pengaruhnya sangat besar. Perbedaan dalam menentukan posisi suatu kata, misalnya antara *al-fā'il* dan *al-maf'ūl bih* sebenarnya hanya perbedaan huruf atau baris satu kata. Contoh firman Allah dalam QS. *al-Tawbaț* (9): 3"

<sup>163</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit. (al-Ḥāwī), h.9-10

<sup>164</sup> Abū al-Ḥasan 'Alī bin Muhammad bin Ḥabīb al-Mawardī, al-Nakt wa al-'Uyūn fī Ta'wīl al-Qur'ān, taḥqīq: 'Abd al-Maqsūd bin 'Abd al-Rahīm, Juz I, cet.I, (t. tp., Muassasat al-Kutub al-Saqāfiyyat, 1412), h. 192. Hal senada juga dikemukakan oleh al-Syāyi' ketika dia menulis tentang penyebab terjadinya perbedaan para mufassir dalam menafsirkan al-Quran. Lihat Muhammad bin 'Abd al-Rahmān bin Ṣālih al-Syāyi', Asbāb ikhtilāf al-Mufassirīn, cet I, (Riyad: Maktabaṭ al-Ubaikān, 1416/1995), h. 70.

Terjemahnya:

"...bahwa sesungguhnya Allah dan rasul-Nya berlepas diri dari orang-orang musyrikin..."

Akibat kesalahan dalam menetapkan posisi kata ...... dalam ayat ini, dengan baris kasrat misalnya, bisa mengakibatkan orang menjadi "kafir", karena dapat dipahami bahwa Allah berlepas dari orang-orang musyrik dan rasul-Nya.

# 3. Ilmu Saraf165

Al-Suyūtī menganggap ilmu ini sangat penting untuk membantu seorang mufassir dalam menafsirkan Alguran. Menurut al-Suvūtī, dengan ilmu ini seseorang dapat mengetahui pembentukan dan sigat satu kata. Sehingga siapa yang meninggakan ilmu ini, maka ia sebenarnya meninggalkan sesuatu hal yang besar. Karena, satu kata yang mubhamat (yang tidak jelas) bentuknya akan diketahui dengan bantuan ilmu ini. Dan dengan bantuan ilmu ini akan menunjukkan letak kesalahan karena ketidaktahuan tasrif-nya.

Al-Suvuti memberikan satu contoh kesalahan pemahaman dari seorang mufassir karena kesalahan dalam tasrif, yaitu firman Allah dalam QS. al-Isra' (17): 71:

<sup>165</sup> Yaitu suatu ilmu tentang pembentukan kata-kata Arab. Dari pembentukan kata itu kita mengenal istilah fi'il, ism dan harf, maşdar, ism fa'il, ism maf'ul, sifat musyabbahat, dan sebagainya.

Terjemahnya:

"(Ingatlah) suatu hari (yang di hari itu) Kami panggil tiap umat dengan pemimpinnya, dan barangsiapa yang diberikan kitab amalannya di tangan kanannya, maka mereka ini akan membaca kitabnya itu, dan mereka tidak dianiaya sedikitpun".

Kesalahan yang dilakukan oleh *mufassir* tersebut karena kata إمام dalam ayat di atas dianggap sebagai bentuk jamak dari kata أ (ibu). Kesalahan tersebut terjadi karena yang bersangkutan tidak mengetahui taṣrīf-nya. Kata أ dianggap sebagai bentuk *mufrad* dari kata إمام

Dengan demikian, kesalahan taṣrīf akhirnya mengakibat-kan kesalahan penafsiran ayat. Ayat di atas dipahami bahwa pada hari kiamat nanti manusia dipanggil dengan ibu-ibunya, tentu bukan dengan bapak-bapak mereka. Padahal yang benar adalah tiap umat atau manusia akan dipanggil bersama dengan pemimpinnya masing-masing, bukan dengan ibu-ibunya. Dan di dalam tafsir al-Jalālain, al-Suyūṭī menafsirkan kata إمام dengan أينهم karena Nabi itu merupakan pemimpin satu umat.

## 4. Ilmu ai-Isytiqāq

Pembahasan tentang al-isytiqaq oleh al-Suyūṭi dibahas dalam bukunya al-Muzhir fi 'Ulūm al-Lugaṭ wa Anwa'iha dan Naẓm al-Badi fi Madḥ Khair Syafi. Hanya saja dalam buku-

<sup>166</sup> Lihat al-Suyūti, op.cit.( al-Itgan), h. 180-181.

Lihat Jalai al-din al Maḥalfi dan Jalal al-Din al-Suyuṭi, Tatsir al-Jalalain bi Hamisy al-Muṣḥaf al-Syarif bi al Rasm al- Usmani, cet. III, (Kairo: Dar al-Ḥadis, 1419/1999), h. 347.

buku tersebut al-Suyūţī tidak membahasnya dengan kajian ilmu tafsir. Tetapi hanya terkhusus pada persoalan bahasa. 168

Menurut al-Suyūtī, yang dimaksud dengan al-isytiqāq<sup>169</sup> adalah mengambil sigat dari yang lain tetapi makna dan materi aslinya sesuai, begitu pula bentuk penyusunannya, dan kata yang dibentuk tersebut tetap menunjukkan makna aslinya. namun yang berbeda hanya terbatas pada huruf dan bentuk. عليم dan kata ضرب terbentuk dari ضارب dan kata عليم علم dari kata

Ilmu al-istiqaq terdapat kesamaan dengan ilmu saraf. hanya saja isytiqaq ini lebih luas jangkauannya karena di dalamnya terdapat istilah al-isytiqaq al-akbar yang pembahasannya jauh lebih luas. 170

<sup>168</sup> Untuk lebih lengkapnya, lihat al-Suyuti, al-Muzhir fi 'Ulum al-Lugat wa Anwa'iha, Juz I, tahqiq: Muhammad Ahmad Jad al-Mawla Bek dkk., cet III, (Kairo: Dar al-Haram li al-Turas, t.th), h. 345-354; Lihat pula al-Suyūtī, Nazm al-Badī fī Madh Khair Syafi, tahqiq: 'Ali Muhammad Mu'awwad dan 'Adil Ahmad 'Abd al-Mawjud, cet. I, (Syiria: Dar al-Qalam al-; Arabi, 1416/1995), h.98.

<sup>169</sup> Ibid., h. 346.

<sup>170</sup> Perbedaan yang menonjol antara obyek pembahasan kedua ilmu ini, yaitu ilmu al-sarf dan al-isytiqaq kelihatan tidak terlelu tampak, karena keduanya samasama membahas tentang pembentukan kata Arab. Keduanya secara hakiki dapat dibedakan. Ilmu al-sarf hanya membahas pembentukan suatu kata dari satu bentuk ke bentuk yang lain, tanpa memperhatikan perbedaan susunan huruf dan perbedaan maknanya. Sedangkan ilmu al-isytiqaq di samping membahasa tentang perubahan bentuk kata, juga membahas tentang perbedaan susunan huruf antara kata dan perbedaan maknanya. Oleh karena itu, dalam kajian ilmu al-isytiga.q dikenal adanya tiga macam bentuk isytiqaq, yaitu al-isytiqaq al-sagir (isytiqaq 'amm), al-isytiqaq alkabir, dan al-isytiqaq al-akbar. Yang al-sagir yaitu apabila bentuk kedua kata itu sesuai baik dari segi bentuk huruf, maupun susunannya. Misalnya kata - i (bentuk fi'il madi yang antara lain mengandung pengertian "telah memukul) dan kata الفنر ب (adalah bentuk masdar, yang antara lain mengandung pengertian "pukulan"). Yang al-kabir ialah apabila kedua kata sesuai dari segi lafa! dan maknanya, tetapi berbeda dari segi susunan hurufnya. Misalnya جند (juga bentuk fi'il mādī yang berarti "telah menarik") dan الحيد (adalah bentuk masdar dari kata الحيد vang berarti "menarik.

Ilmu ini sangat penting di dalam menafsirkan Alquran. Karena satu ism, menurut al-Suyūṭī, jika isytiqaq-nya berasal dari dua materi yang berbeda, maka akan melahirkan perbedaan makna. Perbedaai contoh kata المسيح apakah ia berasal dari apakah ia berasal dari المسيح atau المسيح . Kedua kata terakhir di atas memungkinkan asal kata tersebut, sehingga untuk menafsirkan kata tersebut seorang mufassir harus terlebih dahulu mengetahui isytiqaqnya. Karena apabila terjadi kesalahan akan berakibat kesalahan penafsiran.

Contoh yang sering dikemukakan oleh para ulama adalah siapa yang dimaksud al-insān sebenarnya menurut konsep Alquran. Olehnya itu, untuk mengetahui hal tersebut tentu sebaiknya kita mengadakan analisis morfologis. Al-insān (yang berarti manusia) ditemukan enam kata yang pernah digunakan dalam Alquran, yaitu al-insān, al-ins, unās, al-nās, anāsī, dan insī,

Secara morfologis menunjukkan bahwa asal kata ini diperselisihkan. Segolongan ahli bahasa Arab berpendapat bahwa kata tersebut berasal dari kata ينسي – ينسي "lupa". Argumentasi yang digunakan adalah bentuk taṣgir dari kata tersebut adalah unaisiyan. Pendapat kedua menyatakan bahwa

tarikan"). Perubahan seperti ini dalam bahasa Arab disebut al-qalb (perubahan tempat huruf). Yang akbar yaitu apabila salah satu huruf yang terdapat dalam kedua kata itu terdapat persamaan makhraj. Misalnya عن (na'aqa) dan المنافق (al-naḥq). Huruf pada kata pertama mempunyai makhraj yang sama dengan huruf pada kata kedua. Untuk lebih lengkapnya, lihat 'Alī 'Abd al-Wāhid Wāfī, Fiqh al-Lugat, cet.V, (t.tp., Lajnat al-Bayān al-'Arabī, 1381/1962), h. 172-178. Lihat pula Şubhī al-Şālih, Dirāsāt fī Fiqh al-Lugat, (Beirut-Libanon: Dār al-'Ilm li al-Malāyain, 1986), h. 186-248. Lihat pula Baḍawī Ṭabānat, al-Bayān al-'Arabī, Dirāsātfī Tatawwur al-Fikrat al-Balāgiyyat 'inda al-'Arab wa manāhijuhā wa Maṣādiruhā al-Kubrā, cet.IV, (Kairo: Maktabat al-Anglo al-Miṣriyyat, 1968), h. 12.

<sup>171</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit., h. 181.

asal kata tersebut adalah insiyan yang berakar pada kata ins/ انس. Pendapat ini menolak pendapat pertama dengan mengatakan bahwa huruf ya' yang terdapat dalam kata unaisiyan adalah huruf tambahan seperti halnya huruf ya dalam kata ruwaijil yang merupakan bentuk tasgir kata rajul 'lakilaki". 172 Pendapat ketiga mengatakan bahwa kata insan berasal dari kata ناس – ينوس yang berakar kata dengan huruf-huruf nūn. waw, dan sin dan bermakna dasar "bergoncang". 173

Apabila ketiga pendapat di atas dilihat berdasarkan kaidah isytiqaq, maka pendapat yang dipandang lebih kuat adalah pendapat kedua, yaitu kata insan berasal dari kata ins yang berakar kata dengan huruf-huruf hamzat nun, dan sin. Hal ini dapat dilihat dari dua segi.

a) Pembentukan kata insan dari akar kata nasiya atau nasa, yang berdasarkan metode isytiqaq asgar tidak diterima sebagai metode pembentukan kata Arab, sedangkan pembentukan kata insan dari ins dikenal dengan metode isytiqaq 'amm atau tasrif. Metode ini disepakati oleh para ulama sebagai kaidah isytiqāq. 174

<sup>172</sup> Lihat Kamal al-Din al-Dumairi, Hayat al-Hayawan al-Kubra, Juz I, (Mesir: 'Abd al-Hamid Ahmad Hanafi, t.th), h.33; Husain Yusuf Musa dan 'Abd al-Fattah al-Saidi, al-Ifsah fi Fiqh al-Lugat, Juz I, (t.tp., Dar al-Fikr al-'Arabi, t.th), h.1338: Abū al-Qāsim Abū al-Husain bin Muhammad al-Rāgib al-Asfahānī, tahqīq: Muhammad Sayyid Kailan, al-Mufradat fi Garib al-Qur'an, (Beirut-Libanon: Dar al-Ma'rifat, t, th), h. 28.

<sup>173</sup> Ibid. (al-Mufradat), h. 509; Ahmad bin Muhammad bin 'Ali al-Mugri al-Fayumi, al-Misbah al-Munir fi Garib al-Syarh al-Kabir li al Ra fi'i, Juz II, (Kairo: Dar al-Fikr, t.th), h. 302.

<sup>174</sup> Muhammad al-Mubarak, Figh al-Lugat wa Khasais al-'Arabiyyat, (Beirut: Dar al-Fikr, 1972), h. 151. disini ditegaskan bahwa unsur-unsur pembentukan kata dan kata yang terbentuk mempunyai hubungan. Unsur-unsur dasar memberi makna pokok dan umum, sedangkan unsur tambahan memberi batasan dan mengkhususkan makna yang umum.

b) Dari sudut etimologis dan leksikal tidak ditemukan adanya hubungan yang nyata antara makna masing-masing kata (nasiya dan nasa) dengan kata insan. Hal ini disebabkan karena secara etimologis yang pertama bermakna "melalaikan atau meninggalkan sesuatu" dan secara leksikal berarti "melupakan, tidak mengingat" kata kedua secara etimologis bermakna "bergoncang dan bolak-balik" dan secara leksikal bermakna "menuntut, bergoyang-goyang, dan bolak-balik".

Lain halnya dengan akar kata *ins* sendiri yang berarti" [keadaan] tampaknya sesuatu" dan "jinak". <sup>179</sup>Kedua arti ini sesuai sifat dan fisik manusia. Sehingga, kalau menafsirkan *alinsan* dengan pengertian ini tentu akan membawa kepada pengertian manusia yang selalu tampak kelihatan dan bersifat jinak. Lain halnya jika ditafsirkan dengan pengertian pertama, tentu membawa kepada manusia yang selalu melupakan janji, yaitu janjinya kepada Tuhan.

## 5. Ilmu al-Bayan

Ilmu al-bayan menurut pengertian umum ialah ucapan yang baik dan benar (yang di dalam istilah ilmu bahasa disebut faṣiḥ) yang merupakan ekspresi dari perasaan, keinginan, dan

Lihat Abū al-Ḥusain Aḥmad bin Faris bin Zakariyya, Mu'jam Maqayis al- Lugat, Jilid II, cet. I, (Beirut-Libanon: Dar al- Kutub al-'Ilmiyyat, 1420/1999), h. 556.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Lihat Abū al-Faḍl Jamāl al-Din Muḥammad bin Mukarram bin Manzūr, Juz XV, Lisān al-ʿArab, (Mesir: Dar Ṣādir dan Beirut: Dar al-Fikr, 1969/1386), h. 322.

<sup>177</sup> Ibn Fāris, op.cit., h.532.

<sup>178</sup> Ibn Manzur, op.cit., Juz VI, h. 245

<sup>179</sup> Ibn Faris, op.cit., Juz I. h.78

pikiran yang terdapat dalam hati seseorang. 180 Sesuatu yang bayan dikatakan fasih, karena sesuatu sudah jelas bagi orang lain, dan kejelasan ini membawa kepada pengertian dan pemahaman yang benar. Pengertian yang dikemukakan di atas kelihatannya sangat berkaitan dengan makna yang dikandung oleh al-bayan, yang jelas, terang, dan benar.

Istilah al-bayan sangat terkenal di kalangan ulma bahasa terutama ahli ilmu al-bayan. Pengertian istilah ilmu al-bayan di kalangan mereka itu tentu berbeda dengan pengertian istilah ilmu al-bayan di kalangan ulama ushul. Al-Jahiz, misalnya, menyatakan bahwa al-bayan adalah kata yang menghimpun segala sesuatu yang dapat menyingkap makna yang terselubung dan membukakan penutupnya sehingga memudahkan orang untuk memahami hakikat makna itu, karena yang menjadi inti suatu persoalan dan tujuan yang ingin dicapai eleh pembicara dan pendengar hanya "memahami" dan memberi pemahaman". Selanjutnya, al-Jahiz berpendapat bahwa ada tiga aspek albayan, yaitu aspek lafal (al-lafz), aspek isyarat (al-isyarat), dan aspek ikatan (al-'aqd).181

Pendapat al-Jahiz di atas sebenarnya senada dengan pengertian yang dikemukakan oleh al-Suyūtī dalam al-Itgan. sebagai berikut:

البيان يعرف خواص تركيب الكلام من حيث إختلافها بحسب وضوح الد لالة وخفائها

<sup>180</sup> Lihat Badawi Taba.nat, op.cit., h.97.

<sup>181</sup> Lihat al-Jahiz, al-Bayan wa al-Tabyin, Juz I, cet I, (Beirut: Maktabat al-Hilal, 1988), h. 81-87.

### Artinya:

Al-Bayan bertujuan untuk mengetahui kekhususan penyusunan kalimat sesuai dengan kejelasan dan kesamaran arti dan makna yang dimaksud. 182

Walaupun di atas telah dikemukakan beberapa pengertian al-bayan, namun pengertian yang dijadikan pegangan di sini tentu pengertian yang digunakan oleh para ulama balagah. Hal ini penting, karena istilah al-bayan dalam istilah ilmu ushul tentu berbeda istilah al-bayan dalam ilmu balagah.

Menurut pengertian istilah, ilmu al-bayan dapat diartikan sebagai suatu ilmu yang mempelajari tentang dasar-dasar kaidah-kaidah yang digunakan untuk menyusun suatu kata dalam berbagai macam cara yang satu sama lain mengandung pengertian yang berbeda-beda dengan maksud menerangkan agar pengertian kata itu menjadi jelas. Pendapat ini senada dengan para ulama balagah, di antaranya al-Suyūṭī. Yang berbeda hanyalah redaksi, tetapi maksud dan tujuannya sama.

Defenisi di atas memberi gambaran bahwa ilmu al-bayan adalah suatu cabang ilmu tertentu dalam rangkaian ilmu-ilmu bahasa Arab dengan obyek kajian tertentu. Ilmu ini menekankan pembahasannya pada penggunaan suatu kata dalam berbagai kalimat untuk memberi kejelasan pengertian yang dikandung oleh kata itu.

Ilmu ini merupakan salah satu ilmu penting dalam bahasa Arab. Begitu penting peranan ilmu ini sehingga para ulama bahasa Arab, baik ulama klasik maupun ulama modern tetap

<sup>182</sup> Al-Suyuti, op.cit., (al-Itgan), h. 181

Lihat Sayyid Aḥmad al-Hasyimi, Jawahir al-Balagat fi al-Ma'ani wa al-Bayan wa al-Badi, cet II, (Beirut: Dar al-Fikr, 1988), h. 244-245.

memasukkan ilmu ini sebagai salah satu cabang dari cabangcabang ilmu bahasa Arab. Begitu pula sebagai salah satu ilmu yang terpenting bagi seorang mufassir dalam menafsirkan Alguran.

Sebagai salah satu penafsiran dengan menggunakan ilmu al-bayan, firman Allah dalam QS. al-Saffat (37): 63-65.

Terjemahnya:

"Sesungguhnya Kami menjadikan pohon zaqqum itu sebagai siksaan bagi orang-orang yang zalim. Sesungguhnya dia adalah sebatang pohon yang keluar dari dasar neraka iahim. Mayangnya seperti kepala-kepala syaitan.

Dalam ayat 65 di atas mengandung uslūb al-tasvbīh. Unsur al-tasybih terdapat dalam ayat itu dapat diuraikan sebagai berikut. Damir ha (ه) yang terdapat dalam kata کان dan merupakan kata ganti kata طلع adalah musyabbah, كأن adalah adat al-tasybih, dan رؤوس الشياطين adalah musyabbah bih, sedangkan wajh al-syabh tidak disebutkan secara eksplisit dalam ayat tersebut. Model tasybih yang digunakan dalam ayat di atas ialah tasybih mursal mujmal. Disebut mursal karena di dalamnya disebutkan adat al-tasybih dan disebut muima / karena di dalamnya tidak disebut waih al-syabh.

Sekalipun al-Suvuti dalam menafsirkan ayat di atas tidak menjelaskan unsur-unsur al-tasybīh, tetapi justru dia menjelaskan unsur yang terbuang dalam ayat tersebut. Seperti dijelaskan sebelumnya bahwa satu unsure al-tasybih yang tidak tampak secara eksplisit dalam ayat di atas, yaitu unsur waih al-syabh. Wajh al-syabh bagi uslūb tasybīh di atas dapat dilihat dari unsure yang sama-sama yang dimiliki oleh *musyabbah* dan *musyabbah bih.* Unsur yang sama itu, oleh al-Suyūṭī, ialah keduanya memiliki bentuk yang menakutkan atau القبيحة المنظر

Ayat-ayat ini masih berkaitan dengan topik pembicaraan pada ayat-ayat sebelumnya. Dalam ayat-ayat sebelumnya Allah menggambarkan keadaan orang-orang mukmin di surga. Di sana nanti mereka mendapat kemenangan dan kenikmatan sebagai pembalasan dari perbuatan baik yang telah mereka lakukan di dunia. Di akhir gambaran itu Allah menyatakan bahwa makanan di surga yang dihidangkan kepada mereka itu jauh lebih baik daripada makanan yang diberikan kepada penghuni-penghuni neraka. Makanan yang diberikan itu adalah buah pohon zaqquin.

Untuk memberi gambaran yang jelas mengenai pohon zaqqum itu, maka dalam ayat-ayat 63-65 Allah menerangkan bahwa pemberian buah pohon zaqqum itu sebagai makanan mereka merupakan satu bagian siksaan. Hal ini disebabkan karena pohon itu pada hakekatnya pohon yang keluar dari dasar neraka jahim. Oleh karena itu, dapat dipahami bahwa setiap orang yang memakan buah pohon zaqqum itu tidak akan merasakan kenikmatan sedikitpun, malah yang mereka dapat hanyalah tambahan siksaan yang amat panas yang masuk ke dalam perut mereka. Pohon ini digambarkan Allah sebagai pohon yang sangat menakutkan dan mengerikan karena mayang pohon itu sama dengan kepala syaitan-syaitan. Dari ketiga ayat ini Allah ingin menyatakan bahwa orang-orang yang mendurhakai Tuhan akan mendapatkan siksaan yang amat pedih, baik yang datang dari luar maupun yang datang dari

<sup>184</sup> Lihat al-Mahalli dan al-Suyūti, op.cit., h. 591.

dalam diri mereka, seperti memakan buah pohon zaggum itu. meskipun yang diberikan kepada mereka adalah buah, tetapi buah-buah itu merupakan buah yang dapat menambah rasa kepedihan siksaan bagi mereka.

#### 6. Ilmu ai-Ma'ani

Secara umum, ilmu al-ma'ani adalah ilmu tentang dasardasar dan kaidah yang berhubungan dengan penyusunan kalimat bahasa Arab yang baik dan benar. Sama halnya dengan ilmu albayan, ilmu al-ma'ani merupakan salah satu dari tiga cabang ilmu balagah, sehingga untuk mengetahui pengertiannya tentu harus mengacu pada defenisi ulama dari ilmu yang bersangkutan.

Menurut al-Suvūtī, ilmu al-ma'anī adalah:

Ilmu e' ma'ani adalah untuk mengetahui kekhususan suatu susunan kalimat sehingga dapat menarik segi maknanya yang tepat. 185

Begitu penting arti ilmu al-ma'ani ini, sehingga oleh al-Suyūti dimaksudkan sebagai salah satu ilmu yang harus dimiliki oleh seorang mufassir. Senada dengan al-Suyūtī, al-Zamakhsyari bahkan mengkhususkan dua ilmu balagah; yaitu ilmu al-ma'ani dan ilmu al-bayan sebagai dua ilmu yang paling pokok di antara sekian ilmu yang diperlukan oleh mufassir. Untuk lebih lengkapnya, berikut ungkapannya:

Kendatipun manusia telah menguasai berbagai jenis ilmu pengetahuan, dan mutu ilmu yang dimilikinya sedemikian tinggi sehingga sanggup menembus berbagai rahasia dan keanehan, namun untuk memenuhi kebutuhan Alguran ilmu-

<sup>185</sup> Al-Suyūtī, loc.cit. (al-Itgan).

ilmu tersebut belumlah memadai. Al-Jahiz dalam Nizam al-Qur'an mengatakan bahwa betapa menonjolnya seorang ahli fikih dalam memberikan fatwa dan menetapkan hukum. betapapun tenarnya seorang ahli teologi Islam karena demikian mahir ia menyusun argumentasi, betapapun hebatnya seorang ahli sejarah dan ahli riwayat sehingga ia lebih mengenal keadaan penduduk negeri lain dibanding penduduk negerinya sendiri, betapapun pandainya seorang guru memberikan pelajaran sehingga melebihi Hasan al-Başrī, betapapun tingginya tingkat ilmu seorang ahli nahwu sehingga menandingi Sibawaihi, betapapun hebatnya seorang ahli ilmu bahasa sehingga mampu menguasai ilmu itu di luar kepala, tetapi tidak seorang dari mereka itu sanggup menembus semua rahasia Alquran dan mampu menyelami hakikat maknannya kecuali setelah benar-benar menguasai dua jenis ilmu yang khusus berkenaan dengan Alquran, yaitu ilmu al-ma'ani dan ilmu al-bayan... 186

#### 7. Ilmu al-Badi'

Salah satu cabang ilmu balagah yang juga sangat penting untuk dikuasai seorang *mufassir* ialah ilmu *al-badī*. Ilmu ini sangat penting artinya bagi seorang *mufassir* karena dengan alat ini ia akan mengetahui keindahan susunan Alquran. Para ulama telah sepakat bahwa salah satu keistimewaan Alquran adalah keindahan susunannya. Keindahan susunan kata dalam bahasa Arab termasuk di dalam Alquran justru yang menjadi pembahasan utama ilmu *al-badī*.

Khusus pembahasan tentang *badi' al-Qur'an*, al-Suyūṭī mengutip satu kitab yang berjudul *badī' al-Qur'an* karya Ibn Abī al-Aṣba'. Di dalamnya dimuat 100 keindahan Alquran,

<sup>186</sup> Al-Zamakhsyari, op.cit., Juz I, h.6.

tetapi al-Suyūti hanya mengambil kurang separuhnya, yaitu hanya sekitar 42 pembahasan. 187 Karena semua pembahasan ini berbicara tentang keindahan Alquran, maka sudah barang tentu seorang mufassir harus menguasainya.

Salah satu pembahasan ilmu al-badi' adalah ilmu al-jinas. vaitu terdapat dua kata yang serupa. Maksudnya, satu kata yang musytarak apabila digunakan untuk menunjuk kepada salah satu maknannya, kemudian digunakan lagi kepada makna yang lain, maka gaya bahasa seperti ini akan menimbulkan pertanyaan dan tentu ingin mengetahui setiap makna yang dikandung. Dalam ilmu balagah, jinas terbagi kepada jinas tamm dan jinas gair tamm. Contoh dari jenis pertama, firman Allah dalam QS. al-Rum (30): 55;

Terjemahnya:

"Dan pada hari terjadinya kiamat, bersumpalah orang-orang yang berdosa: "Mereka tidak berdiam (dalam kubur) melainkan sesaat (saja)"

Berulang dalam bentuk yang sama dengan ساعة makna yang berbeda. Yang pertama bermakna hari kiamat, sedang yang kedua bermakna sesaat. Dari sini dapat dilihat bagaimana pentingnya dua ilmu untuk mengetahui makna yang dikandung dalam ayat ini, yaitu ilmu al-siytirak yang merupakan bagian dari ilmu al-lugat, dan ilmu al-jinas yang merupakan bagian dari ilmu al-badi.

Sedang contoh jenis yang kedua dapat dilihat dari firman Allah dalam OS. al-Suyūţī (26): 79-80;

<sup>187</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit., h. -

Terjemahnya:

"Dan Tuhanku, Yang Dia memberi makan dan minum kepadaku, dan apabila aku sakit, Dialah yang menyembuh-kan aku"

Kata يشفين dan يشفين hanya berbeda titik, yaitu satu fā' dan yang satu qāf. Sedang contoh yang berbeda barisnya, yaitu firman Allah dalam QS.al-Ṣāffāt (37): 72-73:

Terjemahnya:

"Dan sesungguhnya telah Kami utus pemberi-pemberi peringatan (rasul-rasul) di kalangan mereka, Maka perhatikanlah bagaimana kesudahan orang-orang yang diberi peringatan itu"

Kata منذرين dan منذرين hanya berbeda baris. Ini disebut ilmu al-jinas. Selain dua bentuk ini, di dalam al-itqan sebenarnya masih banyak bentuk jinas yang lain yang dikemukakan oleh al-Suyūṭi.

### 8. Ilmu Oira'at

Ilmu qira'at oleh penulis, dimasukkan sebagai salah satu ilmu yang terkait dengan ilmu bahasa yang diperlukan oleh seorang mufassir dalam menafsirkan Alquran. Hal itu, menurut penulis karena persoalan-persoalan yang terdapat di dalamnya sangat terkait dengan persoalan bahasa. Misalnya perbedaan harakat, perbedaan huruf, taqdim dan ta'khir, dan sebagainya yang mengakibatkan perbedaan makna.

Ilmu qira'at ialah ilmu untuk mengetahui cara pengucapan lafal-lafal Alquran, baik yang disepakati maupun yang

diperselisihkan oleh para ahli qira'at, seperti membuang huruf, menetapkan huruf, memberi harakat, memberi tanda sukun, memisahkan huruf, menyambungkan huruf, menggantikan huruf tertentu, dan lain-lain yang diperoleh melalui indra pendengaran. 188

Dari definisi yang dikemukakan di atas tampak bahwa qira'at al-Qur'an itu berasal dari Nabi saw, melalui al-sima' (indra pendengaran), 189 sehingga ada juga ulama yang justru memberikan tambahan bahwa qira'at tersebut juga diperoleh melalui al-naqi (periwayatan). 190

Adapun definisi yang dikemukakan oleh al-Suyuti ternyata cukup ringkas, yaitu ilmu untuk mengetahui cara pengucapan lafal-lafal Alguran. 191

Tampaknya defenisi tersebut hanya terbatas pada lafallafal Alquran yang memiliki perbedaan qira'at. Sementara defenisi pertama yang dikemukakan oleh al-Fadli mendefenisikan dalam lingkup yang lebih luas.

Seperti yang disebutkan dalam pengantar di atas bawah sebab-sebab perbedaan qira'at merupakan persoalan yang terkait dengan persoalan bahasa. Olehnya itu, berikut sebabsebab perbedaan qira'at yang dimaksud:

<sup>188</sup> Lihat 'Abd ai-Hadi al-Fadli, al-Qira'at, al-Qur'aniyyat/Beirut: Dar ai-Majma' al-'Ilm, 1979)h. 63.

<sup>189</sup> Adapun yang dimaksud dengan al-simā' ialah qirā'at al-Qur'ān itu diperoleh dengan cara langsung mendengar dari bacaan Nabi.

<sup>190</sup> Yang dimaksud al-naql adalah diperoleh melalui riwayat yang menyatakan bahwa qira at itu dibacakan di hadapan Nabi saw. kemudian Nabi membenarkannya. Adapun ulama yang menganggap bahwa qira'at juga diperoleh dengan cara riwayat ialah al-Qustalani. Lihat Syihab ai-Din al-Qustalani, Lafaif, al-Isyarat li Funun al-Qur'an, (Kairo: 1.tp., 1972) h. 170.

<sup>191</sup> Lihat al-Suyūtī, op.cit. (al-Itqān), h.

- a) Berbeda harakat atau syakl tanpa adanya perbedaan dalam maksud ataupun bentuk tulisan, misalnya perbedaan antara يضار (manṣub) dengan يضار (marfu') dalam QS. al-Baqaraṭ (2): 283.
- b) Berbeda harakat atau *syakl*, berubah makna, akan tetapi bentuk tulisannya tidak berubah, misalnya perbedaan harakat antara آدم (*manṣūb*).
- c) Berbeda huruf, berbeda makna, tetapi bentuk tulisannya sama, misalnya dalam QS.al-Baqarat (2): 259; kata ننشرها dalam ayat terebut bisa pula dibaca ننشرها sehingga makna ayat tersbeut menjadi:" Dan lihatlah kepada tulang-tulang keledai itu, bagaimana Kami menghidupkannya kemudian Kami menutupnya dengan daging.
- d) Berbeda huruf berbeda tulisan, tetapi tidak berubah makna, misalnya kata العهن dalam QS. al-Qari'aţ (101): 5, juga bisa dibaca الصوف, sehingga bunyi ayatnya: الصوف, sehingga bunyi ayatnya: المنفوش
- e) Berbeda huruf, berbeda bentuk tulisan, dan berbeda makna, misalnya kata طلح (pohon pisang) dalam QS al-Waqi'aṭ (56): 28, bisa dibaca طلع (pemandangan ).
- t) Perbedaan qira'at dalam bentuk taqdim dan ta'khir mendahulukan dan mengemudiankan lafal atau kalimat tertentu dalam susunan suatu ayat Alquran. Misalnya dalam QS. al-Naml (16): 112, di mana dua kata الجوع والخوف bisa dibaca kemudian dan bisa dibelakang.
- g) Perbedaan qira'at dalam bentuk tambahan (ziyadat) dan pengurangan (al-nuqṣan),yaitu penambahan atau pengurangan lafal-lafal tertentu dalam susunan suatu ayat Alquran. Misalnya dalam QS. ai-Tawbat (9): 100, bisa dibaca dengan menambah kata من, sehingga bunyi ayat tersebut

... sedangkan ayat dalam QS. جنات تجرى من تحتها الأنهار... Luqman (31): 26 bisa dibaca dengan mengurangi kata + sehingga bunyi ayat tersebut menjadi: إن الله الغني الحميد

h) Perbedaan qira'at disebabkan adanya perbedaan dialek bahasa dalam pengucapan, misalnya ayat dalam QS. al-Tawbat (9): 58,

وَمنْهُم مَّن يَلْمزُكَ في الصَّدَقَات...

Lafal منهم dalam ayat di atas bisa dibaca tanpa mengidgam-kannya kepada lafal من , sehingga bunyi ayat tersebut 192 ومنهم من يلمزك في الصدقات: menjadi

Apa yang telah dikemukakan di atas berupa perbedaanperbedaan qira'at sangat jelas terkait dengan persoalan bahasa.

Kedelapan ilmu yang dikemukakan di atas adalah merupakan syarat utama bagi seorang mufassir, di samping ilmu-ilmu yang lain. Tetapi menurut penulis, selain ilmu-ilmu tersebut, syair iuga merupakan alat yang tidak kalah pentingnya bagi seorang mufassir, sehingga banyak di antara kitabkitab tafsir yang mengangkat syair sebagai salah satu istisyhad, terutama jika pembahasan itu terkait dengan bahasa Alquran. Hal itu disebabkan karena syair merupakan diwan al-'Arab (catatan [sejarah] orang-orang Arab). 193 Di samping itu, di

Lihat Abd al-Hakim Radi, Nazariyyat al-Lugat fi al-Naqd al-'Arabi, (Mesir: Maktabat al-Khanji, t.th), h. 399-400; Lihat pula Hasanuddin AF, Anatomi al-Our'an: Perbedaan Oira'at dan Pengaruhnya Terhadap Istinbath Hukum dalam al-Our'an, cet.I. (Jakarta: Rajawali Pers, 1995), 124-129, perbedaan-perbedaan bahasa dalam qira'at dengan jelas dikemukakan oleh Ahmad al-Baili, baik dari perbedaan bahasa yaitu ism marfū, ism mansūb, ism mairūr, dan ism mabnī. Juga dari segi perbedaan nahw dan sarf. Untuk lebih jelasnya, lihat Ahmad al-Baili, al-Ikhtilaibain al-Qira'at, cet, I, (Khartoum: al-Dar al-Sudaniyyat dan Beirut: Dar al-Jail, 1408/1988), h. 121-377.

<sup>193</sup> Lihat Mustafa al-Sawi al-Juwaini, al-Nass al-Qur'ani Baina Fahm al-'Ulama' wa Zawqihim, (Iskandariah: Mansya'at al-Ma'arif, t.th.), h. 480.

dalamnya juga terdapat sejumlah hikmat, nasehat, dan tuntunan moral yang dapat membantu para *mufassir* dalam menafsirkan Alquran. Sekalipun demikian, tidak dapat dipungkiri bahwa di dalamnya juga mengandung berita-berita yang jelek, tetapi menurut Nabi ambillah yang baik dan tinggalkan yang jelek. <sup>194</sup>

## D. Peran dan Pengaruh al-Suyūṭī dalam Menafsirkan Alquran

Al-Suyūṭī dianggap sebagai salah seorang cendekiawan muslim yang sangat diperhitungkan pada masanya. Mengapa tidak, ia seorang pakar dalam berbagai ilmu-ilmu keislaman. Hal ini terjadi karena keaktifannya mengikuti dan atau menghadiri forum ilmiah para cendekiawan ternama dari berbagai disiplin ilmu. Di dalam forum tersebut, para cendekiawan saling tukar-menukar pandangan mengenai suatu masalah, dan bahkan tidak jarang terjadi diskusi yang berkepanjangan, sampai terjadi polemik dalam tulisan mereka. Berawal dari situ, ia juga mulai menulis berbagai disiplin ilmu agama, termasuk di dalamnya tafsir dan berbagai ilmu yang terkait dengannya.

Telah dijelaskan sebelumnya bahwa dengan pengetahuan yang mendalam dalam berbagai bidang kebahasaan mengantar-kannya. Untuk sampai kepada tingkat yang tertinggi dalam berbagai bidang keilmuan. Dengan bekal ilmu tersebut, ia dapat dengan mudah menguasai berbagai ilmu agama. Bukan hanya menguasai berbagai macam ilmu yang dimaksud, tetapi ia juga berusaha agar ilmu yang diperoleh dapat diwarisi oleh seluruh

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Muḥammad bin Isma'il al-Bukhari, al-Adab al-Mufrad, taḥqiq: Khalid 'Abd al-Raḥman al-'Akk, cet.I, (BeirutL Dr al-Ma'arifat, 1416/1996), h.234.

lapisan masyarakat Islam, sehingga karya-karyanya memenuhi berbagai perpustakaan Islam di berbagai Negara Islam di dunia.

Khusus tulisannya dalam bidang tafsir dan ilmu yang terkait ditemukan cukup banyak. Ada di antara karyanya yang sampai hari inibelum ditemukan (mafqud), 195 ada yang masih berupa makht utat (manuskrip) yang tersebar di berbagai perpustakaan di dunia dan masih sangat susah dipahami, 196 dan ada pula yang sudah dicetak, tetapi belum di-tahqiq, dan ada pula yang sudah dicetak dan sudah pula di-tahqiq.

## Pengaruh Karya-karya Tafsirnya

Di antara karya-karya tafsir dan yang terkait dengannya yang cukup besar pengaruhnya terhadap para ahli tafsir yang datang kemudian adalah Tafsir al-Jalalain, al-Durr al-Mansur fi al-Tafsīr bi al-Ma'sūr, al-Itgan fī 'Ulum al-Our'an, Mu'tarak al-Agran fi l'jaz al-Qur'an, dan al-Takhbir fi 'Ilm al-Tafsir. Tetapi, dalam pembahasan ini hanya akan melihat pengaruh dua dari lima kitab tafsir yang disebutkan, yaitu: Tafsīr al-Jalālain dan al-Itqan. Dengan alasan bahwa kitab yang pertama

<sup>195</sup> Karya-karya seperti itu diketahui pemah ditulis oleh al-Suvuti karena pengakuannya sendiri ketika ia menulis riawayat hidupnya sendiri dan karya-karya yang lain yang telah ia tulis. Di antara karya-karya tafsir yang dianggap mafaud adalah seperti: Majma' al-Bahrain wa Matla' al-Badrain, Mafatih al-Gaib fi al-Tafsir. al-Kalām 'alā Awwal al-Fath, al-Alfiyat fi al-Qirā'at al-'Asyr, dan sebagainya. Lihat 'Abd al-Al Salim Mukarram, Jalal al-Din al-Suyūti wa Asaruhū fi al-Dirasat al-Lugawiyyat, cet. I, (Beirut: Muassasat al-Risālat, 1409/1989), h. 195-204. Khusus kitab yang pertama tersebut merupakan isi dari al-Itgan, hanya saja sudah dianggap hilang dari peredaran karena sudah tidak tercatat dalam arsip makhtutat.

<sup>196</sup> Karva-karva seperti itu antara lain: Qatf al-Azhar fi Kasyf al-Asrar, al-Azhar al-Faihat 'ala al-Fatihat, Syarh al-Istiazat wa al-Basmalat, Masadir al-Mațali'fi Tanasub al-Maqati' wa al-Mațali', Khamail al-Zahr fi Fadail al-Suwar, dan al-Yad al-Busta fi al-Salat al-Wusta. Ibid.

Berbicara masalah pengaruh al-Suyūṭī dalam menafsirkan Alquran tentu sangat terkait dengan karya-karyanya. Apabila karya-karyanya banyak memberikan respon terhadap masyarakat secara keseluruhan, maka sudah barang tentu karya-karya tersebut sangat berpengaruh. Inilah yang akan ditelusuri oleh penulis apakah benar dari sekian banyak karya al-Suyūṭī. banyak memberikan respon positif dalam perkembangan tafsir pasca al-Suyūṭī. Tetapi tidak berarti bahwa semua karya-karya al-Suyūṭī yang telah disebutkan akan diteliti secara keseluruhan, seperti yang disebutkan di atas.

## 2. Pengaruh Tafsir al-Jalalain

Di antara karya tafsirnya adalah *Tafsīr al-Jalālain*. Sekalipun buku tersebut merupakan karya bersama antara al-Suyūṭī dan gurunya, al-Maḥallī, tetapi untuk menguraikan sejauhmana pengaruhnya di tengah masyarakat pasca al-Suyūṭī tidak menjadi persolan, karena ia juga mempunyai peran yang sama dengan penulis sebelumnya.

Dalam rangka memudahkan Tafsīr al-Jalālain ini para ulama dari berbagai pelosok telah mengadakan studi terhadap karya tersebut. Ada di antara mereka yang khusus men-taqrīr, men-ta'līq, dan ada pula yang hanya memberikan catatan pinggir. Itu berawal, bukan saja pasca al-Suyūṭī, tetapi sejak buku tersebut beredar sampai sekarang ini. Hal tersebut diperoleh informasi setelah mengadakan penelusuran di berbagai perpustakaan yang ada di Cairo, khususnya di perpustakaan al-Azhar dan di Dār al-Kutub. Dari situ diperoleh informasi tentang karva-karya yang khusus membahas buku

tersebut. Di antara karya-karya yang dimaksud adalah sebagai berikut:

- a. Qabs al-Nirain, Hasyiyat 'ala al-Jalalain, karya Syams al-Din Muhammad bin Muhammad al-'Algami. Ia adalah murid langsung al-Suyūtī. Buku tersebut selesai ditulis pada bulan Jumadil Awal 952 H. 197
- b. Al-Kawkabain al-Nirain fi Hall Alfaz al-Jalalain, karya 'Atiyyat al-Ajhūrī al-Darīr al-Svāfī'ī (w. 1190 H). 198
- c Daw' al-Nirain li Fahm Alfaz al-Jalalain, karya al-Syaikh al-Svabini al-Svafi'i al-Asy'ari, salah seorang ulama yang hidup sampai akhir abad ke-12 H. 199
- d. Ourrat al-'Ain 'ala al-Jalalain, karya 'Abd Allah bin Muhammad yang lebih dikenal dengan al-Nabrawi al-Syafi'i. Beliau adalah seorang ulama pada abad ke-13 H.<sup>200</sup>
- e. Maima' al-Bahrain 'ala al-Jalalain, karva Badr al-Din Abu Muhammad bin Muhammad al-Karkhi (w.1006 H). Buku tersebut selesai ditulis pada tahun 981 H.<sup>201</sup>
- f. Al-Jamālain li al-Jalālain, karya Nūr al-Dīn Alī bin Sulţān, vang lebih dikenal dengan nama al-Oari' al-Harwi al-Hanafi (w. 1014 H). Buku tersebut selesai ditulis pada tahun 1004  $H^{202}$

<sup>197</sup> Tersimpan di bagian manuskrip di perpustakaan Universitas al-Azhar. Fihris, Juz I, h. 395.

<sup>198</sup> Ibid., fihris, Juz I, h. 253.

<sup>199</sup> Ibid. fihris, Juz I, h. 255.

<sup>200</sup> Ibid., fihris, Juz. I, h. 281.

<sup>201</sup> Ibid.

<sup>202</sup> Ibid, fihris, Juz, J, h. 259.

tersebut. Di antara karya-karya yang dimaksud adalah sebagai berikut:

- a. Qabs al-Nirain, Hasyiyat 'ala al-Jalalain, karya Syams al-Din Muhammad bin Muhammad al-'Algami. Ia adalah murid langsung al-Suyūtī. Buku tersebut selesai ditulis pada bulan Jumadil Awal 952 H. 197
- b. Al-Kawkabain al-Nīrain fī Hall Alfaz al-Jalalain, karva 'Atiyyat al-Ajhuri al-Darir al-Syāfi'i (w. 1190 H). 198
- c Daw' al-Nirain li Fahm Alfaz al-Jalalain, karya al-Syaikh al-Svabini al-Svafi'i al-Asy'ari, salah seorang ulama yang hidup sampai akhir abad ke-12 H. 199
- d. Ourrat al-'Ain 'ala al-Jalalain, karya 'Abd Allah bin Muhammad yang lebih dikenal dengan al-Nabrawi al-Syafi'i. Beliau adalah seorang ulama pada abad ke-13 H.<sup>200</sup>
- e. Maima' al-Bahrain 'ala al-Jalalain, karva Badr al-Din Abu Muhammad bin Muhammad al-Karkhi (w.1006 H). Buku tersebut selesai ditulis pada tahun 981 H.<sup>201</sup>
- f. Al-Jamālain li al-Jalālain, karya Nūr al-Dīn Alī bin Sultān, vang lebih dikenal dengan nama al-Oari' al-Harwi al-Hanafi (w. 1014 H). Buku tersebut selesai ditulis pada tahun 1004  $H_{\cdot}^{202}$

<sup>197</sup> Tersimpan di bagian manuskrip di perpustakaan Universitas al-Azhar. Fihris, Juz I, h. 395.

<sup>198</sup> Ibid., fihris, Juz I, h. 253.

<sup>199</sup> Ibid. fihris, Juz I, h. 255.

<sup>200</sup> Ibid., fihris, Juz, I, h. 281.

<sup>201</sup> Ibid.

<sup>202</sup> Ibid, fibris, Juz.I, h. 259.

- g. Kasyf al-Muḥibbin 'ala Khairai Tafsir al-Jalalain, karya Sa'd Allah bin Gulam al-Fandi Hari. Ia seorang ulama pada awal abad ke-14 H. Buku tersebut selesai ditulis pada tahun 1306 H.<sup>203</sup>
- h. Futuḥ al-Raḥman Ḥasyiyaṭ 'ala al-Jalalain, karya Muṣtafa bin Sa'ifan. 204
- Ta'līqāt 'alā al-Jalālain lā bin Amsāl al-Hilālain wa al-Kama.lain, karya Faiḍ al-Ḥasan. Ia adalah seorang ulama India yang hidup pada abad ke-13 H.<sup>205</sup>
- Fawaid min al-Kamalain, karya al-Dahlawi dan Mu'in al-Din (w. 905 H).
- k. Al-Kamālain 'alā al-Jalālain, (tidak disebut nama penulisnya).
- 1. Al-Hilailan 'ala al-Jalalain, (tidak disebut nama penulisnya).
- m. *Ḥāsyīyaṭ al-Ṣāwī 'alā al-Jalālain*, karya Aḥmad bin Muḥammad al-Ṣāwī (w.1241 H) di Kairo. Buku tersebut sudah dicetak dipercetakan Būlāq tahun 1295 H.
- n. Hāsyiyat Şugrā 'alā al-Jalālain, karya al-Karkhī.
- o. Al-Futuḥāt al-Ilāhiyyaṭ bi Tawḍih Tafsīr al-Jalālain li al-Daqāiq al-Khafiyyaṭ, karya Sulaimān bin 'Umar al-Ju'ailī al-Sya:fi'ī al-Darīr, yang lebih dikenal dengan nama al-Jumal (w. 1204 H). Inilah catatan pinggir Tafsīr al-Jalālain yang paling terkenal.

Menurut 'Abd al-'Azīm al-Zarqānī dalam mengomentari kitab karya al-Suyūṭī dan al-Maḥallī tersebut bahwa catatan

<sup>203</sup> Ibid., fihris, Juz.I, h.258.

<sup>204</sup> Ibid, fihris, Juz I, h.255.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Dar al-Kutub, Taimur, no. 163

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Telah dicetak di percetakan *Ḥijr* di India pada tahun 1342 H.

pinggir yang paling luas adalah. Hasyiyat al-Jumal. Dan yang sangat mengherankan, menurut al-Zarqani bahwa sebagahian besar ulama ternama dalam bidang tafsir yang datang kemudian lebih memilih kitab *Tafsīr al-Jalālain* sebagai buku pegangan dan sebagai materi pembahasan. Bahkan disingalir al-Syaikh Muhammad 'Abduh, yang dikenal sangat kritis terhadap karyakarya tafsir, justru menjadikan kitab ini sebagai pegangan utama.207

Menurut pengamatan penulis, hal itu sangat logis mengingat sosok Muhammad Abduh yang rasional yang dapat menerima penafsiran mufradat al-Qur'an dalam kitab Tafsīr al-Jalalain. Karena salah satu cirri penafsiran Abduh adalah tafsir bi al-'aqli yang tetap berpegang kepada dasar-dasar Islam. Dan Tafsir al-Jalalain adalah tafsir yang juga lebih bercocok 'aqli disbanding nagli.

### 3. Pengaruh al-Itqan

Selain kitab tafsirnya, kitab 'ulum al-Qur'an ternyata juga banyak memberikan respon positif, baik dari kalangan

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Lihat al-Zarqani, op.cit., Juz II, h. 66-67. Selain karya-karya tersebut sebenarnya cukup banyak juga yang membahas tentang kitab tersebut dari kalangan akademisi, khususnya mahasiswa Universitas al-Azhar, misalnya 'Abd al-Fattah. Khalifat al-Farnawani, al-Imam Jalal al-din al-Suyuti wa Juhuduhu fi al-Tafsir wa 'Ulumiah, (Disertasi tahun 1974). Selain Tafsir al-Jalalain, kitab tafsirnya yang berjudul al-Durr al-Mansur juga telah diteliti oleh salah seorang akademisi dengan judul al-Dakhi! fi Tafsir al-Imam al-Suyūti al-Ma'rūf bi al-Durr al-Mansūr fi al-Tafsir bi al-Ma'sur min Awwal Surat al-Fatihat ila Akhir Surat Al 'Imran, oleh Qasim Muhammad Barakat. (Disertasi Universitas al-Azhar Fakultas Usul al-Dīn). Demikian pula dengan kitabnya yang berjudul Hasviyat 'ala Tafsir al-Baidawi telah diteliti dalam bentuk disertasi oleh salah seorang mahasiswa al-Azhar, Khalid 'Abd al-Rahman dengan judul Hasyiyat al-Hafiz Jalal al-Din al-Suyūtī 'ala Tafsīr al-Qadi al-Baidawi. Dan masih banyak karya ilmiah lainnya yang tidak sempat disebutkan secara keseluruhan

# 2. Gerakan Pemahaman Kebahasaan di dalam Menafsirkan Alquran Sebelum al-Suyūṭī

Sebelum lebih lanjut membahas permasalahan pokok dalam pembahasan ini, peneliti akan mengemukakan terlebih dahulu perkembangan gerakan pemahaman kebahasaan di dalam menafsirkan Alquran sebelum al-Suyūṭi. hal ini sangat penting agar nantinya dapat memahami secara jelas yang mana sebenarnya pemikiran al-Suyūṭi yang otentik. Adapun tokohtokoh dan atau ulama yang dimaksud adalah sebagai berikut:

## a. Abū 'Ubaidat (w.209 H)59

Karya Abū 'Ubaidaṭ yang membahas tentang kajian bahasa dalam Alquran adalah Majāz Alquran. Dalam pengantar buku tersebut, Abū 'Ubaidaṭ menyebutkan bahwa Alquran itu diturunkan dalam bahasa Arab yang sangat jelas dengan menunjuk beberapa nas Alquran yang menjelaskan tentang hal itu. selanjutnya, dia juga menjelaskan bahwa ulama-ulama salaf belum ada yang mengkaji Alquran dari segi i'jāznya, karena mereka beranggapan bahwa mereka masih mengetahui atau menguasai i'jāz bahasa mereka termasuk i'jāz dalam Alquran. 60

Tetapi, Abū 'Ubaidat berpendapat lain bahwa kajian tersebut lebih diperuntukkan bagi orang-orang *musta'rabīn* sebagai gambaran perbandingan antara ungkapan atau nas

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Abu 'Ubaidat adalah Ma'mar bin al-Musanna al-Taimi al-Basri al-Nahwi yang lahir pada tahun 110 H. bertepatan hari wafatnya Hasan al-Basri. Menurut al-Mubarrid dia adalah seorang ahli nahwu ang sejajar dengan al-Asma'i. Di antara karyanya adalah *Majaz al-Qur'ān, Garīb al-Hadīs*, dan *Akhbār al-Hujjāj*. Beliau meninggal pada tahun 209 H. dalam usia 99 tahun. Untuk lebih jelasnya lihat Syams al-Dīa Muhammad bin Ahmad bin 'Usmān al-Zahabī, op.cit., Juz IX, h.445 447.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Abū 'Ubaidat Ma'mar bin al-Musannā, Majāz Alquran, taḥqiq: Muḥammad Fu'ād Sarkin, Juz I, cet. I, (Mesir: Maktabat al-Khanji, 1954), h.4.

buku tentang ulum Alquran. Hanya saja harus diakui bahwa ada yang menulis sebahagian, bahkan ada yang hanya membahas satu pembahasan ulum Alquran.

Di antara ulama yang menulis dan membahas karya al-Suyūṭī dapat dicatat sebagai berikut:

- 1) Kitāb al-Tibyān li Ba'ḍ al-Mabāḥīs al-Muta'alliqaṭ bi al-Qur'ān alā Ṭarīq al-Itqān, karya Ṭāhir al-Jazāirī.
- Manāhil al-'Irfān fi 'Ulūm al-Qur'ān, karya 'Abd al-'Azīm al-Zarqāni.
- Al-Tibyan fi Mabaḥis min 'Ulum al-Qur'an, karya 'Abd al-Wahhab Gazlan.
- 4) Mabāḥīs fī 'Ulum al-Qur'an, karya Şubḥī al-Şāliḥ.
- 5) Al-Qur'an wa 'Ulumuhu fi Misr, karya 'Abd Allah Khuryid.

Adapun kitab yang mengutip aspek-aspek tertentu dalam kitab al- $Itq\bar{a}n$  dalam studi Alquran antara lain:

- 1. Mu'jam Ayat al-Qur'an, yaitu sebuah ensiklopedi hurufhuruf hijaiyyat, karya Ḥusain Naṣṣ ar.
- Kitāb al-Qirā'at al-Qur'āniyyaţ fī Daw' 'Ilm al-Lugaţ al-Ḥadīs, karya 'Abd Ṣabūr Syāhīn.
- I'jāz al-Qur'ān wa al-Balāgaţ al-Nabawiyyaţ, karya Muṣṭafā Ṣādiq al-Rāfi'i.
- 4. Al-Tafsīr al-Bayānī, karya 'Āisyaṭ 'Abd al-Raḥmān bint al-Syātī
- 5. Tārīkh al-Qur'ān karya Ibrāhīm al- Ibyārī. 210

Lihat 'Abd al-Ḥalīm Hāsyim, op.cit., h.284. sedangkan dalam bentuk disertasi, juga oleh penulis menemukan beberapa karya ilmiah yang menulis tentang kitab al-Itqan. Di antara penulis yang membahas tentang ial-Itqan adalah sebagai berikut: Abd al-Rabbih Farhat al-Bardāwī, (Disertasi tahun 1990) dengan judul al-Itqan fi 'Ulūm al-Qur'ān: Ta'fīq Dirāsat min al-Naw' 31 ilā 50, Muhammad Muhammad Aḥmad Ismā'il dengan judul yang sama, dari no. 51-70. dan Sa'id Aḥmad Ḥāfīz Syuraidaḥ dengan judul yang sama dari nomor I -20.

Dari sini dapat kita lihat bahwa tidak sedikit para peneliti pada abad-abad terakhir ini telah mencoba menulis tentang Alquran, sejarah Alquran, ilmu-ilmu dan studi tentang nas-nas Alquran. Dan yang menjadi rujukan utama adalah di antaranya kitab al-Itqan karya al-Suyūṭī tersebut. Ini juga dianggap sebagai pengaruh al-Suyūṭī

Yang jelas bahwa pembahasa ulum Alquran merupakan pembahasan utama bagi para mufassir untuk memahami Alquran, dan hal itu sudah menjadi syarat yang tidak tertulis bagi para ulama klasik, sehingga al-Suyūṭī mengemukakan dalam pendahuluan kitab al-Itqān bahwa "Saya telah menjadikan kitab al-Itqān sebagai pendahuluan kitab tafsir yang besar ini yang saya tulis di dalamnya, dan saya namakan Majma' al-Baḥrain wa Maṭla' al-Baḍrain".

Bahkan begitu menariknya kitab ini, sehingga banyak orientalis yang mencoba mengkajinya, misalnya Theodor Noldeke, penulis buku *Tarīkh al- Qur'an*, Richard Bel, penulis buku *Bell's Introduction to the Qur'an yang* sudah diterjemahkan dalam bahasa Indonesia, dan sebagainya. Hanya saja perlu diperhatikan bahwa karya-karya mereka tentang Alquran terkadang terlalu jauh dan tampaknya ingin disejajarkan dengan karya ilmiah ciptaan manusia. Tetapi dalam buku karya Bell di atas, justru di dalamnya terdapat pujian kepada al-Suyūṭī yang dianggapnya sudah berpikiran lebih maju dibanding dengan cendekiawan muslim lainnya.<sup>211</sup>

Olehnya itu, sudah sewajarnya jika karya al-Suyūţī tersebut menjadi rujukan utama dalam kajian tafsir, agar para *mufassir* betul-betul dapat memahami Alquran dengan

<sup>211</sup> W. Montgomery Watt, op.cit., h. 74.

pemahaman yang baik. Karena di dalam kitab al-Itqan terdapat semua alat untuk menafsirkan Alquran, baik yang terkait dengan bahasa, nahwu, dan balagah.

Sehingga tidaklah berlebihan jika penulis mengatakan bahwa kitab al-Itaan tersebut adalah tempat menimba ilmu yang memuaskan sebagai alat menafsirkan Alquran, baik pada masa klasik maupun pada masa modern. Dari situ akhirnya muncul berbagai tulisan tentang studi-studi Alquran. Dan pemikiran yang cukup baru yaitu munculnya pemikiran tentang aspek-aspek Alguran, misalnya tinjauan Alguran dari aspek kemasyarakatan, aspek sastra, aspek eskatologi, aspek ibadah, aspek ilmiah, dan sebagainya, itu semua bermula dari kajian terhadap ulum Alguran.

216 Urgensi Pemahaman Kebahasaan di dalam Menafsirkan Al-Qur'an ...



### PENUTUP

### A. Kesimpulan

elah dikemukakan bahasa dan kajian menyeluruh menyangkut pemahaman kebahasaan dalam menafsirkan Alquran menurut pandangan al-Suyūți. Berdasarkan seluruh uraian tersebut, akan ditarik kesimpulan kesimpulan, sebagai berikut:

Al-Suyūtī (911/1505) hidup pada akhir pemerintahan Dinasti Mamluk, yaitu pada akhir abad ke-15 M. Sekalipun ia hidup di mana umat Islam mengalami kemunduran dari berbagai aspek kehidupan, al-Suyūtī tetap berkarya dan menulis ratusan judul buku dari berbagai disiplin ilmu. Di antara disiplin ilmu yang ditulisnya ialah lugat (bahasa), ulum Alquran, dan tafsir. Karya-karyanya di bidang bahasa tercatat tidak kurang dari 30 buah judul buku, sedangkan karya ulum Alquran dan tafsir tercata kurang lebih 50 buah judul buku.

Penguasaan terhadap bahasa memberikan pengaruh positif di dalam penafsiran al-Suyūtī terhadap ayat-ayat Alquran. Permasalahan-permasalahan kebahasaan yang dikemukakan di dalam karya-karya kebahasaannya berimplikasi terhadap penafsiran Alguran. Permasalahan al-kiamat al-'ajamiyyat yang dikupas dengan panjang lebar terutama di dalam al-Muhazzab fi ma Waqa'a min al-Mu'arrab menjadi salah satu kajiannya di dalam pembahasan terhadap bahasa Alquran. Bahkan, di dalam menganalisis kosa kata 'ajam di dalam Alquran tersebut, al-Suyūţī terkadang menjelaskan sumber pengambilan kosa kata yang ada. Pandangan dan pendapat al-Suyūṭī tentang kosa kata ajam, menurut penulis, pada umumnya dapat diterima. Tetapi tidak berarti semuanya benar dan dapat diterima tanpa keriktik. Bahkan penulis umpamanya setelah mengidentifikasi kosa kata yang dianggap kosa kata ajam oleh al-Suyūṭī ternyata masih ditemukan perbedaan pendapat di kalangan para ahli bahasa Arab. Penyebabnya, menurut penulis adalah karena para ahli bahasa Arab berbeda pendapat dalam menentukan wilayah Arab yang sebenarnya. Dengan perbedaan penentuan wilayah Arab tersebut tentu akan berdampak pada penentuan kosa kata Arab itu sendiri. Dan ini, menurut penulis yang tidak jelas dalam pengidentifikasian yang dilakukan oleh al-Suyūṭī.

Demikian pula hanya dengan permasalahan al-musytarak al-lafzī fī al-Our'an atau kata-kata homonym di dalam Alguran juga menjadi salah satu pembahasan al-Suyuti. Karya al-Suyuti yang khusus membahas persoalan tersebut adalah Mu'tarak al-Aqran fi I"jaz al-Qur'an, yang ditulis dalam tiga bab. Buku tersebut sudah di-tahqiq oleh 'Ali Muhammad al-Bajawi. Di dalam pembahasana terebut, al-Suyūţī membahas ayat-ayat yang dianggap musytarak, sehingga dalam menafsirkan satu ayat yang mengandung musytarak beliau jelaskan. Kata al-huda umpamanya dihomonimkan dengan lebih dari 10 kata, di antaranya, al-sabat (tetap), al-bayan (penjelasan), al-din (agama), al-iman (iman), dan sebagainya. Pembahasan al-Suyuti tentang al-musytarak tersebut memang dianggap menarik, apalagi penjelasannya disertai dengan syawahid atau bukti-bukti yang jelas. Hanya saja, penulis melihat ketidak konsistenan al-Suyūtī dalam menetapkan kosa kata yang dianggap homonim atau almusytarak. Karena seperti yang dijelaskan sebelumnya bahwa

homonim itu berasal dari makna hakikat, bukan dari makna majas, apalagi kalau kata yang dianggap musytarak tersebut justru hanya berfungsi sebagai bayan (penjelasan). Menurut analisis penulis, hal tersebut justru terlihat dalam identifikasi al-Suvūtī terhadap kosa kata al-musytarak. Sebagai contoh, al-Suyuti menganggap al-maslah li al-amr sebagai homonim dari kata rabb, zulm al-nās sebagai homonim dari kata zulm itu sendiri. Menurut penulis, kedua kata tersebut sama sekali tidak mempunyai makna yang sama, bahkan terkesan sebagai bayan atau penjelasan dari kata yang dimaksud.

Selain kedua permasalahan tersebut di atas, al-Suyuti juga menyoroti permasalahan al-taraduf atau kata-kata yang sinonim. Di dalam karyanya yang berjudul al-Muzhir fi 'Ulum al-Lugat wa Anwa'iha al-Suyūtī membahasnya dengan luas. Menurut al-Suyūti, faktor dominan terjadinya tarāduf disebabkan oleh dua kelompok penutur bahasa yang masing-masing menuturkan kosa kata yang berbeda tetapi mempunyai makna yang sama. Sedangkan pembahasan khusus tentang al-taraduf di dalam Alguran dijelaskan di dalam al-Itqan fi 'Ulum al-Our'an, penguasaan terhadap persoalan al-taraduf tersebut, seperti permasalahan kebahasaan yang lain, juga berimplikasi di dalam menafsirkan Alquran. Al-Suyūţī umpamanya, menafsirkan ayat (لاريب) dengan لاشك فيه dan sebagainya. Akan tetapi, dari dini ia mengingatkan bahwa sekalipun terdapat kosa kata taraduf di dalam Alguran tidak berarti kata yang ada bisa digantikan dengan kata yang lain sekalipun kata tersebut sinonim. Karena penempatan satu kata di dalam Alquran merupakan rahasia Allah swt. Dalam kajian dan penafsiran al-Suyuti terhadap ayat-ayat dan atau kosa kata sinonim ternyata terlihat tidak sepenuh hati. Sebab, sekalipun al-Suyuti

menyebutkan dua kata yang sinonim, al-khawf dan al-khasyyat umpamanya, oleh beliau masih dijelaskan sifat dari masing-masing kosa kata tersebut. Demikian pula antara kata al-syukh dan al-bukhl. Olehnya itu, penulis menganggap benar ungkapan ahli bahasa bahwa اختلاف المعاني على اختلاف المعاني على اختلاف المعاني على اختلاف المعاني على المعاني المعاني على المعاني على المعاني على المعاني على المعاني المعان

Permasalahan kebahasaan yang juga diangkat oleh al-Suyūtī adalah al-garīb fi al-Qur'an. Permasalahan ini mendapat respon yang beragam dari para ulama, baik sebelum maupun sesudah al-Suyūţī.Ia sendiri membahasnya di dalam berbagai bukunya, seperti di dalam kitab al-Tahbīr fī 'Ilm al-Tafsīr, al-Itqan fi 'Ulum al-Qur'an, dan Mu'tarak al-Aqran fi I'jaz al-Qur'an. Ada dua pandangan yang tampaknya bertentangan. Pertama menganggap bahwa karena Alquran diturunkan dalam bahasa Arab juga kepada audience yang berbahasa Arab, maka dengan sendirinya mereka semua paham akan makna yang terkandung di dalamnya. Pendapat kedua melihat bahwa sekalipun Alguran diturunkan dalam bahasa Arab dan kepada masyarakat yang berbahasa Arab, tetapi tingkat kecerdasan mereka berbeda. Sehingga memungkinkan ada di antara ayat yang mereka tidak paham makna yang terkandung di dalamnya. Al-Suyūtī sependapat dengan pendapat yang kedua, tetapi ia menambahkan bahwa al-garib fi al-Qur'an semuanya berasal dari bahasa non-Hijaz. Pandangan al-Suyūtī tersebut, menurut

penulis keliru karena dua hal: pertama, tidak semua al-garīb fi al-Qur'an bukan dari bahasa penduduk Hijaz, hanya pada umumnya. Sebagai contoh, kata hisab yasir dan zulm yang mana keduanya bersumber dari bahasa Hijaz. Kedua, tampaknya al-Suyūţī mengidientikkan Hijaz dengan Arab, sehingga yang bukan Hijaz adalah ajam. Hal tersebut terlihat ketika beliau mengemukakan contoh dari kosa kata yang bukan bersumber dari bahasa Arab asli.

Permasalahan kebahasaan yang diangkat di dalam buku ini tidak hanya terbatas pada empat permasalahan tersebut, hanya saja tidak dikemukakan secara menyeluruh dalam kesimpulan ini. Bahkan di dalam penelitian penulis, penulis masih menemukan sejumlah permasalahan-permasalahan kebahasaan yang bisa berpengaruh terhadap penafsiran Alquran. Dengan penguasaan berbagai permasalahan bahasa Arab merupakan salah satu sebab al-Suyūtī banyak menghasilkan karya, termasuk di antaranya karya tafsir dan ulum Alguran.

Dalam karya tafsirnya, al-Suyūtī terlihat konsern terhadap perlunya pemahaman kebahasaan dalam arti yang seluasluasnya di dalam memahami isi dan kandungan Alquran. Menurutnya, bagaimana mungkin seorang dapat menafsirkan Alquran kalau alat utamanya ia tidak miliki, yaitu penguasaan terhadap bahasa Arab di mana Alquran diturunkan dengan bahasa tersebut. Bahasa Arab yang dimaksud al-Suyūtī tidak hanya terbatas pada ilmu nahwu dan ilmu sharaf saja, tetapi termasuk di dalamnya ilmu al-lugat (philology) dan ilmu balagah. Ilmu-ilmu al-lugat sangat penting untuk mendalami kosa kata bahasa Arab, yang tentu termasuk di dalamnya kosa kata Alquran dari berbagai segi, baik dari segi taraduf, musytarak. garib, dan sebagainya. Ilmu balagah dapat berfungsi mengetahui susunan keindahan bahasa Alquran agar dapat mengetahui makna-makna yang sesungguhnya yang dikehendaki oleh Allah.

Dengan demikian, tidak diragukan lagi bahwa pemahaman kebahasaan al-Suyūṭī memang mewarnai penafsirannya terhadap ayat-ayat Alquran. Syarat-syarat kebahasaan, yang menurut al-Suyūṭī terdiri dari delapan disiplin ilmu harus dipahami dan dikuasai oleh seorang mufassir. Hal tersebut mengingat Alquran diturunkan dengan bahasa Arab, dan bahasa Arab sendiri mendapat proteksi dari Alquran. Karena substansi Alquran adalah dasar pijakan Islam dan akar akidah. Sedangkan sumber proteksinya adalah karena bahasa Arab merupakan alternatif utama memahami dan menafsirkan Alquran dengan pemahaman yang sebenarnya, dan bukan melalui terjemahan untuk mencapai iman yang sebenarnya. Olehnya itu syarat-syarat kebahasaan yang dikemukakan syarat mutlak, mengingat yang akan ditafsirkan adalah kitab suci yang berbahasa Arab.

Menguasai ilmu *lugaț* umpamanya, merupakan keharusan bagi orang *mufassir*, karena di dalam ilmu ini terdapat begitu banyak permasalahan. Salah menentukan satu kosa kata, apakah ia bahasa Arab asli atau bukan, akan berpengaruh terhadap penafsiran. Kata غودا umpamanya di dalam QS. *al-Furqān*, (25): 38 dipertanyakan karena ia diberi syakal tanwin. Padahal di dalam kaidah bahasa, *tanwīn* tidak berlaku pada kosa kata ajam, seperti kata غودا tersebut. Olehnya itu, al-Suyūṭī mengatakan bahwa kata tersebut adalah bukan ajam, tetapi ia adalah kata Arab. Hal tersebut sesuai dengan penelitian sejarah yang memasukkan Samud sebagai salah satu kabilah Arab.

Demikian pula dengan ilmu nahwu. Kesalahan syakal dalam Alquran akan mengakibatkan kesalahan pengertian dan

makna satu ayat. Bahkan, sekiranya yang salah tersebut ayat akidah akan berimplikasi pada kesalahan akidah seseorang. Membaca dengan jār kata بسوله, yang seharusnya marfū' atau mansūb di dalam OS. al-Tawbat (9): 3 akan membawa kepada akidah yang tidak dapat ditolerir. Penerapan seperti ini terlihat jelas di dalam karya-karya tafsir al-Suvuti. Hanya saja yang menjadi kritikan banyak pihak, termasuk penulis karena ternyata karya-karyanya, termasuk di dalamnya karya tafsirnya banyak mengutip secara langsung atau tidak langsung dari para ulama yang ada sebelumnya. Al-Sakhāwī (w. 902/1497) di dalam kitabnya al-Daw'al-Lami' sama sekali tidak mengakui otoritas keilmuannya. Ia antara lain mengatakan bahwa al-Suyūtī telah menciplak karangan ulama sebelumnya, kemudian mengklaimnya sebagai karangannya sendiri. Ia dianggap menciptakan karya Ibn Taimiyyat dalam sebagian karangannya tentang pengharaman ilmu mantic. Dikatakan pula bahwa ia banyak menciplak karya Ibn Hajar al-'Asqalani (w.852/1449) di dalam karya-karya ilmu hadisnya. Hanya saja kalau kita memperhatikan lagi dengan cermat ternyata di dalam karyakarya al-Suyūtī tersebut, beliau dengan jujur mengungkapkan refrensi yang digunakan. Dan pendapat-pendapat para ulama tersebut tidak dinukil begitu saja, tetapi dianalisis. Sehingga, terkadang ia setuju dengan pendapat yang ada, terkadang ditolak dan mengemukakan pendapat yang lain. Dan ini, menurut penulis merupakan sumbangan besar dari al-Suyūtī terhadap pengembangan dunia intelektual pasca beliau.

#### B. Saran - Saran

Upaya untuk memahami isi dan kandungan Alguran telah dilakukan sejak priode awal Islam. Mengingat Alquran

diturunkan dalam bahasa Arab, maka yang menjadi syarat utama seorang yang ingin memahami dan menafsirkan Alquran tentu harus menguasai bahasa Arab dengan berbagai ilmu yang terkait. Hanya saja, dalam era sekarang ini terkadang kita mendapatkan orang-orang yang ahli di dalam satu disiplin ilmu tertentu memberanikan diri menafsirkan Alquran dengan pendekatan ilmu yang mereka miliki, tanpa memiliki syarat-syarat utama yang terlebih dahulu harus dikuasai. Bahkan, ada sebagian umat Islam yang hanya berpedoman pada tafsir-tafsir terjemahan sudah berani menafsirkan Alquran. Olehnya itu, sebagai suatu institusi Islam, pihak IAIN seharusnya mengambil prakarsa untuk meluruskan kesalahan yang mungkin mereka lakukan.

Untuk menjadi seorang mufassir hendaknya memenuhi criteria sebagai sectang mufassir seperti yang telah disebutkan. yaitu dengan menguasai berbagai disiplin ilmu termasuk ilmuilmu kebahasaan. Dan kepada para cendekiawan muslim yang juga berminat menafsirkan Alquran hendaknya menyadari keterbatasannya. Oleh karena itu, apabila mereka ingin melakukan penafsiran terhadap ayat-ayat yang sesuai dengan disiplin ilmu yang mereka kuasai agar supaya mencari rujukan yang sesuai dengan disiplin ilmu yang akan dikaji, dan agar supaya bertanya dan atau berkonsultasi dengan para ulama. Dengan demikian, kemandekan komunikasi antara ulama di satu pihak dan dengan para cendekiawan di pihak lain tidak terjadi. Demikian pula sebaliknya, seorang ahli tafsir yang akan menafsirkan ayat-ayat yang mengandung isyarat-isyarat keilmuan agar supaya bertanya dan berkonsultasi dengan para cendekiawan yang sesuai bidangnya.

Sebagai seorang pemerhati terhadap bahasa Alguran, penulis meminta kepada pihak-pihak yang berkompeten untuk mengadakan buku-buku atau kitab-kitab yang membahas tentang hal itu. karena, salah satu kesulitan yang dialami oleh penulis selama melakukan penelitian dan penulisan buku ini adalah kurangnya literature yang tersedia di perpustakaan IAIN yang membahas tentang hal tersebut. Sebagai solusinya, penulis melihat pentingnya dihidupkan lembali hubungan yang lebih erat dengan lembaga perguruan tinggi di Timur Tengah, atau mungkin mengakses lewat internet informasi buku-buku yang diterbitkan oleh setiap penerbit.

Melalui rekomendasi ini, penulis juga mengharapkan agar apa yang telah kami teliti bisa memberikan sumbangan, nilai tambah, dan konstribusi untuk mengkaji Alquran. Sehingga rahasia-rahasia yang terkandung di dalmnya dapat terungkap sedikit demi sedikit. Dengan demikian, di satu sisi wawasan kita akan bertambah, dan di sisi lain akan mempertebal kepercayaan kita akan kebenaran firman-firman-Nya.

#### DAFTAR PUSTAKA

### Alguran al-Karim

- Alquran dan Terjemahnya, al-Madinat al Munawwarat: Mujamma' Khadim al-Haramayn al-Syarifayn al-Malik Fadh li Tiba'at al-Mushaf al-Syarif, t.th.
- Abi al-Hayyan, Muhammad Yusuf al-Andalusi, Tafsir al-Bahr al-Muhit. juz V, cet II, Beirut: Dar al-Fikr, 1403-1983.
- Abidu, Hasan Yunus Hasan, Dirasat wa Mabahis fi Tarikh al-Tafsir wa Manahij al-Mufassirin, Mesir: Markaz al-Kitab li al-Nasyr,t.th.
- Abū Dawud, Sunan Abī Dawud, Jilid II
- Abū Hayyan, Asīr al-Dīn al-Andalusī, Tafsir al-Baḥr al-Muḥīt, Juz II, cet.II, Beirut: Dar al-Fikr, 1403/1983.
- Abū Syadi, Mustafa 'Abd al-Salam, al-Hazf al-Balagi fi al-Our'an al-Karim, Kairo: Maktabat Alquran, t.th.
- Abu Zahrat, Muhammad, Ibn Taimiyyat Hayatuhu wa Asruhu wa Arauhu wa Fighuhu, Kairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, 1991.
- Abu Zaid, Nașr Hamid, Mashum al-Nas: Dirasat si 'Ulum al-Qur'an, Mesir: al-Hai'at al-Misriyyat li Kitab, 1993.
- Abd al-Hamid, Muhammad Muhy al-Din, Syarh Ibn Agil 'ala Alfiyat Ibn Malik, jilid I, Juz I, Cet.II; Beirut-Libanon: Dar al-Fikr, t.th)
- Abd al-Hay, Abū al-Falah bin 'Ammād al-Hambali, Svadzarat al-Zahab, Juz I; Beirut: al-Maktabat al-Tijari li al-Nasyr, t.th.

- Abd al-Rahim, Muhammad, Mu'jizāt wa 'Ajaib min al-Qur'an al-Karīm, Beirut: Dār al-Fikr, 1415/1995.
- al-Akk, Khalil 'Abd al-Rahman, *Usūl al-Tafsīr wa Qawā'iduh*, cet.II, t. tp., Dār al-Nafāis, 1408 H/1988 M.
- Ali, Syed Ameer *The Spirit of Islam*, t.tp. Indarah-I Adabiyat-i. Delli, 1978.
- -----, Mukhtasar Tarikh al-'Arab wa al-Tamaddun al-Islami, alih bahasa:: Diyaḍ Ra'fat, t.tp, Lajnaṭ al-Ta'iif wa al-Tarjumaṭ wa al-Nasyr, t. th.
- Altwanji, Muhammad, *Mu'jam al-Adawāt al-Nahwiyyat* cet.V, Banggazi, Maktabat Korea, 1974.
- Amin, 'Ali al-Jārimi dan Muştafā, al-Balāgaţ al-Wāḍiḥat, Jakarta: Jayamurni, 1973.
- Amin, Ahmad *Zuhr al-Islam*, Jilid I, cet. IV, Kairo: Maktabat al-Nahdat al-Misriyyat, 1966.
- -----, *Duḥā al-Islām*, Jilid II, cet. VIII, Kairo: Maktabaṭ al-Nahdat al-Miṣriyyaṭ, 1974.
- -----, Fajr al-Islām, cet.XI, Kairo: Maktabaţ al-Nahdaţ al-Mişriyyat,1975.
- al-Anbari, Ibrahim, al-Mawsū'at al-Qur'aniyyaţ al-Muyassaraţ, t.tp., t. th.
- al-Anbari, Kamal al-Din Abu al-Barkat 'Abd al-Rahman bin Muhammad bin 'Ubaid Allah bin Abi Sa'id al-Insaf fi Masail al-Khilaf bain al-Naḥwiyyain: al-Basariyyin wa al-Kufiyyin, Jilid I, Cet II, tahqiq: Muhammad Muhy al-Din 'Abd al-Ḥamīd, Mesir: Matba'aṭ Hijazī, 1953.

- al-Ansari, Abu Muhammad 'Abd Allah Jamal al-Din bin Yusuf bin Ahmad bin 'Abd Allah bin Hisyam, Syarh Limhat al-Badriyyat fi 'Ilm al-'Arabiyyat, Jilid I, cet. I tahqiq: Salh Rawal, (Mesir: Matba'at al-Madani 1982.
- al-Ansari, Ibn Hisyam, al-Mugni al-Labib 'an Kutub al-A'arib, tahqiq Muhammad Muhy al-Din 'Abd al-Hamid', Jilid I. Beirut: al-Maktabat al-'Asriyyat, 1992,
- Arqahdan, Salah al-Din Mukhtasar al-Itgan fi 'Ulum Alguran, (t.tt.,) Dar al-Nafais, t.th.
- al-Asfahani, Abu al-Qasim Abu al-Husain bin Muhammad al-Ragib al-Mufradat fi Garib al-Qur'an, Mesir: Mustafa al-Babī al-Halabī, 1381/1961.
- -, Abū al-Qasim Abū al-Husain bin Muhammad al-Ragib, tahqiq: Muhammad Sayyid Kailan, al-Mufradat fi Garib al-Our'an, Beirut-Libanon: Dar al-Ma'rifat, t, th.
- al-Atabiki, Jamal al-Din Abu al-Mahasin Yusuf bin Taqri Bardi, al-Nujum al-Zahirat, jilid VI, Cet I, Mesir: Matba'at dar al-Kutub al-Misriyyat, t.th.
- al-'Ayid, Ahmad dkk., al-Mu'jam al-Asasi al-Arabi, Tunisia: Larousse, 1989.
- Azra, Azyumardi (ed), Sejarah dan 'Ulum al-Qur'an, cet. II, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000.
- al-Ba'labaki, Rohi, al-Mawrid Qamus 'Arabi Injilizi, cet. IV, (Beirut-Libanon: Dar al-'Ilm li al-Malayain, 1992.
- al-Baqi, Muhammad Fuad'Abd, al-Mu'jam al-Mufahras li Alfaz Alguran al-Karim, cet III, Kairo: Dar al-Hadis, 1411/1991.

- al-Bāqillānī, Al-Qādī Abū Bakr, *I'jāz Alquran, bi Hāmisy al-Itqān fī Ulūm Alquran li al-Suyūṭī*, Jilid II, cet. III, Kairo: Muṣṭafā al-Bābī al-Halabi, 1370/1951.
- Bacharach, Jere L., *A Midle East Studies Handbook*, Cambridge: Cambridge University Press, 1984.
- Badawi, Ahmad, al-Ḥayāti, al-'Aqliyyaṭ fī 'Aṣr al-Hurub al-Salībiyyaṭ, Mesir: Matba'aṭ Nahdaṭ, t.th
- Badr, Ahmad, *Uṣūl al-Baḥs al-'Ilmī wa Manāhijuh*, Libya: al-Maktabaṭ al-Wataniyyaṭ, 1977.
- al-Bagdādī, Abū Bakar Ahmad bin 'Alī al-khaṭib, *Tārīkh* Bagdād, Juz XIV, Beirut" Dār al-Fikr, t. th.
- al-Bagdādī, Ya'qūb bin 'Abdullah al-Hamwī al-Rūmī, Jilid I, Mu'jam al-Udabā, t.tp., Matba'aṭ al-Halabī, t. th.
- -al-Baili, Ahmad, al-Ikhtilāfbain al-Qirā'āt, cet, I, Khartoum: al-Dar al-Sūdaniyyat dan Beirut: Dar al-Jail, 1408/1988.
- al-Bajāwi, Mu'tarak ai-Aqrān fi I'jāz Alqurān, taḥqiq: 'Ali Muhammad al-Bajawi, Kairo: Da.r al-Fikr al-'Arabi, t.th.
- Bakr, Ibn Khallakan Abu al-'Abba Syams al-Dīn Ahmad bin Muhammad bin Abī Wafayāt al-A'yān, Jilid II, taḥqīq: Muhammad Muḥy al-Dīn, Mesir: Matḥa'aṭ al-Sa'adaṭ t. th.
- Baltājī, Muḥammad, *Dirāsāt fī al-Tafsīr*, Kairo: Maktabaṭ al-Syabāb, 1989.
- al-Basrī, Abu Bakr Muḥammad bin al-Husain bin Duraid al-Azdī, *Jumhuraṭ al- Lugaṭ*, Beirut: Dar Ṣādir, t. th.

- Bogdan, Robert dan Steven J. Taylor, Introduction to Qualitative Research Methods, New York: John Wiley and Sons, 1975.
- Bosworth, C. E. The Islamic Dynasties, alih bahasa: Ilyas Hasan dengan judul: Dinasti-dinasti Islam, cet I, Bandung: Mizan, 1413 H/1993 M
- Boulatta, Issa J. "The Rethorical Interpretation of the Ouran: Ijas and Related Topics", dalam Andrew Rippin (ed), Aproaches to The History of The Interpretation of The Quran, Oxford: Clarendon Press, 1988.
- al-Brusawi, Ismail Haqqi, Tafsir Ruh al-Bayan, Jilid I, t.tp., Dar al-Fikr, t.th.
- Būlūt, 'Abd Allah ibn 'Abbās, tahqīq: Ahmad, Kitāb Garīb al-Qur'an, cet. I, Kairo: Maktabat al-Zahra, 1413/1993.
- Bukhari, Abū 'Abd Allah Muhammad bin Isma'il al- Sahih al-Bukhari, juz III, Bandung: Dahlan, t.th
- al-Bukhari, Muhammad bin Isma'il, al-Adab al-Mufrad, tahqiq: Khālid 'Abd al-Rahman al-'Akk, cet. I, BeirutL Dar al-Ma'arifat, 1416/1996.
- al-Bustani, Batrus, Qutr al-Muhit, Juz I, (Beirut: Maktabat Lubnan, t.th.
- ----, Qutr al-Muhīt, jilid II, (Beirut: Maktabat Lubnan, 1961
- ----, Dairat al- Ma'arif, juz X, Beirut : Dar al-Ma'rifat, t.th.
- al-Buti, Muhammad Sa'id Ramadan. Mabahis al-Kitab wa al-Sunnat min 'Iim al-Usul, Damsyik: al-Matba'at al-Ta'awuniyyat, 1394-1395 H/1974-1975 M

- Daif, Syawqi, al-Madaris al-Naḥwiyyat, cet. III, Mesir: Dar al-Ma'arif, 1976.
- Dahlan, Abd Rahman, *Kaidah-kaidah Penafsiran Al-Quran*, cet. I, Bandung: Mizan, 1997.
- Dayf, Syawqī al-Madaris al-Nahwiyyat cet. III, Mesir: Dar al-Ma'arif, 1976.
- al-Dimasyqi, al-Hafiz 'Imad al-Din Abu al-Fida'Isma'il bin Kasir al-Qurasyi *Tafsir al-Qur'an al-'Azim*, Juz I, Beirut: 'Alam al-Kutub, 1405/1985.
- Al-Dimyati, *Ittihaf Fuḍalā' al-Basyar*, Mesir: Dar al-Fikr al-Arabī, t.th.
- al-Dumairi, Kamal al-Din *Ḥayat al-Hayawan al-Kubra*, Juz I,Mesir:'Abd al-Ḥamid Aḥmad Ḥanafi, t.th
- Encyclopedia Britannica, vol 21, London: William Benton Publisher, 1965.
- Ensiklopedi Islam, jilid. IV, Jakarta: PT. Ichtiar Baru van Hoeve, 1993.
- Farukh, "Umar *Tarīkh al-Adab al-'Arabiyyant*, juz III, Beirut: Dār al-'Ilm li al-Malāyain, 1972.
- al-Fadli, 'Abd al-Hadi, al-Qira'at, al-Qur'aniyyat, Beirut: Dar al-Majma' al-'Ilm, 1979.
- al-Fairūzabādī, Majd al-Dīn Muhammad bin Ya'qūb, *al-Qāmūs* al-Muhīt, juz I, Beirut: Muassasat al-Rīsalat 1986.
- al-Fayumi, Ahmad bin Muḥammad bin 'Alī al-Mugrī, al-Miṣbāh al-Munīr fī Garīb al-Syarḥ al-Kabīr li al Ra.fi'ī, Juz II, Kairo: Dār al-Fikr, t.th.

- al-Gazi, al-Najm, al-Kawakib al-Sairat fi A'yan al-Mi'at al-'Asyirat, juz I, tahqiq: Jibrail Jabur, Beirut: Dar al-Afaq al-Jadidat, 1979.
- al-Galayani, Mustafa, Jami' al-Durus al-Arabiyyat. Jilid II, cet XII, Beirut: al-Maktabaţ al-'Aşriyyaţ, 1984.
- -----, Jami' al-Durs al-'Arabiyyat. Jilid I, cet.XXI, Beirut: al-Maktabat al-'Ashriyyat, 1408 H/1987 M.
- ----, al-Durūs al-'Arabiyyat, Jilid III, Beirut: al-Maktabat al-'Asrivyat, 1409/1989.
- Garbal, Muhammad Syafiq, al-Mawsu'at, al-'Arabiyyat al-Muyassarat, al-Qahirat: Dar al-Qalam, 1965), h. 1059.
- al-Gazāli, Abū Hāmid, Ihyā' 'Ulūm al-Dīn, Juz I, Kairo-Mesir: al-Babi al-Halibi wa Awladuh, t. th.
- Goldziher, Ignaz, Mazahib al-Tafsir al-Islami, diterjemahkan oleh Dr. 'Abd al-Halim al-Najjar, Mesir: al-Khanji, 1374.
- Grunebaum, C.E.Von Classical Islam: A History 600 Ad-1358 AD., translated by Katherine Wersonm, Chicago: Alding Publishing Company, 1970.
- Hajar, Syihab al-Din Ahmad bin Muhammad bin 'Ali al-Kattani bin, al-Isabat fi Tamyiz al-Sahabat, juz IV, t.tp., al-Matba'at al-Syarfiyyat t.th.
- Hamadi, Muhammad Dadi, al-Hadis al-Nabawi al-Syarif wa Asaruhū fi al-Dirāsāt al-Lugawiyyat wa al-Nahwiyyat. Cet I, Bagdad: Muassasat al-Risālat al-'Arabiyyat 1402/ 1982.
- al-Hamid, Muhammad Muhy al-Din 'Abd, Syarh Ibn 'Agil 'ala Alfiyat Ibn Malik, Jilid I, Juz I, cet., II, Beirut-Libanon: Dar al-Fikr, t.th.

- Ḥamūdaṭ, 'Abd al-Wahhāb, al-Qur'ān wa 'Ilm al-Nafs, Mesir: Dār al-Qalam, 1962.
- Ḥanbal, Abū 'Abd Allah Muḥammad bin Muḥammad bin, Musnad Aḥmad bin Ḥanbal, Juz IV., Beirut: Dar al-Fikr, t.th.
- al-Ḥanbali, Abū Ya'lā Muhammad bin al-Ḥusain al-Farrā' al-Bagdādi. al-'Uddaṭ fī Ḥsūl al-Fiqh, Jilid II, taḥqīq: Ahmad bin 'Alī Sair al-Mubārakī, Beirut Muassasaṭ al-Risālaṭ, 1400/1980.
- Ḥasan, 'Abbas, al-Naḥw al-Wafī, Jilid I, cet. V, Mesir: Dar al-Ma'arif, t.th.
- Ḥasan, 'Abbas, al-Naḥw al-Wafi, Jilid IV, cet. III, Mesir: Dar al-Ma'arif, t.th.
- Ḥasan, 'Abbas, al-Naḥw al-Wafi, Juz I, cet.V, Mesir: Dar al-Ma'arif; t. th.
- al-Hāsyimī, Aḥmad, al-Qawā'id al-Asāsī li al-Lugaṭ al 'Arabiyyaṭ, Jakarta: Dinamika Berkah Utama, t,th.
- Hāsyimī, Sayyid Aḥmad al- Jawahir al-Balagaṭ fī al-Ma'anī wa al-Bayan wa al-Badī, cet. II, Beirut: Dar al-Fikr, 1988.
- Habīb, Sa'dī Abū. *Hayāt Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī* ma'a al-'Ilm min al-Mahd ilā al-Lahd, cet. I, Damsyiq: Dār al-Manāhil, 1413 H/1993 M.
- Hadi, Sutrisno, *Metodologi Riset*, Jilid I, Yogyakarta: yayasan Penerbit Fakultas Psikologi Umum UGM, 1977.
- al-Hadīsī, Khadījaṭ, *Mawqif al-Nuḥāt min al-Iḥṭijāj bi al-Ḥads al-Syarīf*, Kairo: Dār al-Rasyīd, 1981.

- Hamada, Muhammad Mahir al-Wasaig al-Siyasat wa al-Idariyyat li al-'Aşr al-Mamlūkī, Dirasat wa Nusūs, Beirut: Muassasat al-Risālat, 1980.
- Hamadi, Muhammad Dadi, al-Hadis al-Nabawi al-Syarif wa Asaruhū fi al-Dirāsāt al-Lugawiyyat, wa al-Naḥwiyyat, cet I, Nagdad: Mussaasat al-Matba'at, al-'Arabiyyat, 1402/1981.
- al-Hambali, Abū al-Falah 'Abd al-Hay Ibn al-'Ammad, Svazarāt al-Zahab, Juz I, Beirut: Maktabat al-Tijari li al-Nasyr, t.th.
- al-Hamwi, Ya'qub, Mu'jam al-Buldan, Juz I, Beirut: Dar Sadir, t.th.
- Hamzar, 'Abd al-Latif, al-Harakat al-Fikriyyat fi Misr fi al-'Asrain al-Ayyūbī wa al-Mamlūkī, cet I, Mesir: Dar al-Fikr al-'Arabi, t.th.
- al-Hanaf, Muhammaddin Ilyas, Bada; al-Zahur fi WaqaI' al-Dahur, juz III, tahqiaq: muhammad Mustafa, Kairo: t.tp., 1963.
- Hanbal, Abu 'Abd Allah Muhammad bin Muhammad bin Musnad Ahmad Ibn Hanbal, juz III, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.
- al-Hanbali, 'Abd al-Hay bin al-Ammad, Syazarat al-Zahab fi Akhbar min al-Zahab, Jilid VIII, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.
- -, Syażarāt al- Zahab, Juz I. Beirut: al- maktabat al-Tijārī li al-Nasyr, t.th.
- Hasanuddin AF, Anatomi al-Qur'an: Perbedaan Qira'at dan Pengaruhnya Terhadap Istinbath Hukum dalam al-Qur'an, cet. I, Jakarta: Rajawali Pers, 1995.

- al-Hasyimi, Ahmad, Jawahir al-Baiagat fi al-Ma'ani wa al-Bayan wa al-Badi, cet.XII, Beirut: Dar al-Fikr, 1409/1988.
- Haywood, Jhon A. Arabic Lexicography, cet. II, Leiden: E.J. Brill, 1965.
- Hisyam, Abū Muhammad 'Abd Allah Jamal al-Din bin Yūsuf bin Ahmad bin 'Abd Allah bin Awḍah al-Masalik ila Alfiyat Ibn Malik, Jilid I, cet V, t.tp., t. pn., 1399/1979.
- Hitti, Philip K, *History of The Arabs.*, ten edition, t.tp., Macmillan Student Edition, 1970.
- -----, History of the Arabs, London: Macmullan Student Edition, 1974.
- -----, Capital Cities of The Arab Islam, Minniopolis: University of Minniopolis Press, 1973.
- Hodgson, Marshal G.S., *The Venture of Islam*, Chicago: Chicago University Press, 1974.
- Houstsma, M. TH. A.J, Wensinck, H.A.R.Gibb, W. Heffening, dan E. Levi-Provencal (ed. All), First Encyclopaedia of Islam 1913-1936, vol. VII, Leiden, New York, Kobenhaven, oln: E. J.Brill, 1987.
- Ibn Ahmad, 'Abd al-Jabbar, Syarh al-Usūl al-Khamsat, tahqīq: 'Abd al-Karīm 'Usmān, cet. II, Kairo: Maktabat Wahtabat, 1408 H/1988 M.
- Ibn Hisyam, *Mugnī al-Labib 'an Kutub al-A'ārīb*, Jilid II, taḥqīq: Muhy al-Dīn 'Abd al-Ḥamīd, t.tp., Dār Iḥyā al-Turās al-Arabi, t. th.
- Ibn Jinnī, al-Khaṣāiṣ, Jilid I, cet. II, taḥqīq: Muḥammad 'Alī al-Najjār, Kairo Dār al-Kutub al-Misriyyat, 1376/1956.

- Ibn Khaldun, 'Abd al-Rahman, Muqaddimat al-'Allamat Ibn Khaldun, t. tp., Dar al-Fikr, t.th.
- ----, Muqaddimat Ibn Khaldun, Juz IV, cet. II.tahqiq: 'Abd al-Wahid Wafi, t.tp, Lajnat al Bayan al-'Arabi, t.th.
- Ibn Manzur, Abu al-Fadl Jamal al-Din Muhammad bin Mukarram, Lisan al-'Arab, Jilid XII. Cet. I. Beirut: Dar al-Fikr, 1410/1990.
- -----, Lisan al-'Arab, Juz XV, Mesir: Dar Ṣadir dan Beirut: Dar al-Fikr, 1969/1386.
- Ibn Quțaibat, al-Syi'r wa al-Syu'ara, Mesir: Dar al-Ma'arif, t. th.
- -----, Ta'wii Musykil al-Qur'an, taḥqiq: Aḥmad Ṣaqr, cet. II, Kairo: Maktabat Dar al-Turas, 1393/1973.
- -----, Risālat al-Masail wa al-Ajwibat, Kairo: al-Matba'at al-Syarqiyyat, 1323 H.
- Ibn Taimiyyat, Muqaddimat Uṣūl al-Tafsīr, Damsyiq: Maṭbaat al-Turqi, 1936.
- -----, Muqaddimat fi Usul al-Tafsir, cet, I, Tanta: Dar al-Sahabat li al-Turas, 1409/1988.
- Ibn Taqribardi, Jamal al-Din Abu al-Maḥasin Yusuf, al-Nujum al-Zāhirat fi Mulūk Misr wa al-Qāhirat, juz IV, Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyat, 1963.
- Isma'il, Muhammad Bakr, Dirasat fi 'Ulum al-Qur'an cet, II, kairo: Dar al-Manar, 1419/1999.
- Isma'ii, Sya'ban Muhammad, al-Madkhal li Dirasat Alquran wa al-Sunnat wa al-'Ulum al-Islāmiyyat, Kairo: Dar al-Ansar, t.th.

- Ismail, M. Syuhudi, *Kaedah Kesahihan Hadis, Telaah Kritis* Jakarta: Bulan Bintang, 1988.
- al-Jāḥiz, al-Bayān wa al-Tabyīn, Juz I, cet I, Beirut: Maktabaț al-Hilāl, 1988.
- al-Jurjānjī, 'Abd al-Qāhir, *Asrār al-Balāgat*, taḥqīq: Muhammad 'Abd al-Mun'im Khafājī dan 'Abd al-'Azīz Syaraf, cet.I, Beirut: Dār al-Jail, 1411/1991.
- al-Juwaini, Mustafa al-Ṣawi, al-Nass al-Qur'ani Baina Fahm al-'Ulama' wa Żawqihim, (Iskandariah: Mansya'at al-Ma'arif, t.th.
- -----, *Mażāhib fi al-Tafsir*, Iskandariyyat: Mansya'at al-Ma'ārif, 1971.
- -----, Manhaj al-Zamkhsyarī fī Tafsīr al-Qur'ān wa Bayān I'jāzih, cet. III, Mesir: Dār al-Ma'ārif, t.th.
- Kasyif, Sayyid Isma'il al- Mişr fi 'Ahd al-Ikhsyidiyyin, (Kairo: Matba'at Jam'iyyat, t.th.
- Kahālaṭ, 'Umar Ridā *Mu'jam al-Mu'allifin*, juz V, Damsyiq: al-maktabaṭ al-'Arabiyyaṭ t.th.
- Kerlinger, Fred N. Fondation of Behavioral Research, New York: Holt, Rinehart and Winston, Inc., 1973.
- al-Khatīb, Muhammad 'Ajjāj, *Uṣūl al-Ḥadīs 'Ulūmuhū wa Muṣṭalaḥuhū*, Beirut-Libanon: Dar al-Fikr, 1409/1989.
- al-Khatīb, Waddāh, *al-Wajīz fī 'Ulūm al-Qur'ān*, cet I, Syiria: Dār al-'Aṣamā, 1420/1999.
- al-Khawarizmī, Abū al-Qasim Maḥmūd bib 'Umar bin Muḥammad al-Zamakhsyarī, *Tafsīr al-Kasysyāf'an*

- Haqaiq al-Tanzil wa 'Uyun al-Aqawil fi Wujuh al- Ta'wil. Juz I, Mesir: al-Bābī al-Halibī wa Awlāduh, 1966.
- al-Khūli, Abū al-Qasim al-Mūsawi, al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, cet. III, Beirut-Libanon: Muassasat al-A'lami li al-Matbū'āt, 1394/1974.
- al-Khuli, Amin, al-Tafsir-Ma'alim Hayatih-Manhajat al-Yawm, Kairo: Dar al-Ma'arif, 1943.
- al-Kirmani, Mahmud bin Hamzat, Asrar al-Tikrar Alquran, taḥqiq: 'Abd al-Qadir 'Ata, Kairo: Dar al-Fadilat t. th.
- al-Lahhām, Badī' al-Sayyid, al-Imām al-Hāfīz Jalāl al-Dīn al-Suyūtī wa Juhūduh wa 'Ulūmuh, cet I, Damsyig: Dar Qutaibat, 1415 H/1994 M.
- Ma'lūf, Louis al-Munjid fi al-A'lam, cet. XXX, Beirut: Dar al-Masyria, 1986.
- ----, al-Munjid fi al-Lugat, cet.XXX, Beirut: Dar al-Masyriq 1986.
- ----, al-Munjid fi al-Lugat, cet.XXVII, Beirut: Dar al-Masyrik, 1986.
- ----, al-Munjid fi al-A'lam, cet, XXVII, Beirut: Dar al-Masyriq, 1988.
- Mawardi, Abu al-Hasan 'Ali bin Muhammad bin Habib al- al-Nakt wa al-'Uyun fi Ta'wil al-Qur'an, tahqiq: 'Abd al-Maqsud bin 'Abd al-Ranim, Juz I, cet.I, t.tp., Muassasat al-Kutub al-Sagafiyyat, 1412.
- Madkur, Ibrahim al-Mu'jam al-Wasit, Jilid I, cet.III, Mesir: Maima'al-Lugat al-'Arabiyyat, 1980.

- al-Magrawi, Muhammad bin 'Abd al-Rahman, al-Mufassirun bain al-Ta'wil al-Isbāt fi Ayāt al-Sifāt, Juz IV, Cet.I, Beirut-Libanon: Muassasaṭ al-Risālaṭ, 1420/2000.
- Al-Magrizi, al-Suiūk al-Ma'rifat Duwal al-Mulūk, Jilid I, taḥqīq: Dr. Ziyādat, Mesir: Maṭba'aṭ Dār al-Kutub. t.th.
- -----, al-Khuṭaṭ wa al-Āsār fī Miṣr wa al-Qāhiraṭ wa al-Nail wa mā yata'allaqu bihā min al-Āsār, jilid I, Bulaq: Dār al-Tibā'aṭ al-Miṣriyyaṭ, t. th.
- Maḥmūd, Muṣṭafā, Alquran, Muḥāwalaṭ li Fahm 'Aṣrī, Mesir: Dār al-Ma'ārif, t.th.
- al-Misrī, Abū al-Fadl Jamāl al-Din Muhammad bin al-Mukarram bin Manzūr al-Ifrīqī, *Lisan al-'Arab*, juz I, Beirut: Dār al-Fikr, t. th.
- ai-Mubarak, Muhammad, Fiqh al-Lugat wa Khasais al-'Arabiyyat, Beirut: Dar al-Fikr, 1972.
- al-Mubarrad, Abū al-'Abbās Muḥammad bin Yazīd, Kitāb al-Muqtaḍab, jilid III, tahqīq: Muḥammad 'Abd al-Khāliq 'Udaimat, Kairo: Matābi' al-Ahrām al-Tijrāyyat, 1386 H.
- al-Muḥtasib, 'Abd al-Majīd 'Abd al-Salām, *Ittijāhāt al-Tafsīr fī al-'Aṣr al-Rahīm*, terjemah: Moh. Maghfur Wachid dengan judul: "Visi dan Paradigma Tafsir Kontemporer", cet. I, Bangil: Al-Izzah, 1418/1997.
- Muhammad, Mustafa *I'jām al-A'lām*, (Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyat, 1983.
- al-Mukarram, 'Abd 'Āl Sālim *Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī wa Aṣaruhū fī al- Dirāsāt al-Lugawiyyaṭ*, cet.I, (Beirut: Muassasaṭ al-Risalaṭ, 1409/1989.

- -. al-Madrasat al-Nahwiyyat fi Misr wa al-Syam, cet.I, Beirut: Dar al-Syurug, t.th.
- al-Musanna, Abū 'Ubaidat Ma'mar bin, Majaz Alguran, tahqiq: Muhammad Fu'ad Sarkin, Juz I, cet. I, Mesir: Maktabat al-Khanji, 1954.
- Nasif, 'Ali Najdi, Ma'a al-Qur'an al-Karim fi Dirasat Mustalhimat, Mesir: Dar al-Ma'arif, t.th.
- al-Nabi, Mansur Hasb, al-Kawn wa al-l'iaz al-'llmi fi al-Our'an. cet. II, Kairo: Dar al-Fikr al-A'rabi, 1416/1996.
- al-Nadawi, Abū Hasan, al-Madkhal ila Dirasat al-Qur'aniyyat, Kairo: Dar al-Salah, 1986
- al-Nahwi, Muwaffaq al-Din Ya'isy bin 'Ali bin Ya'isy, Syarh al-Mufassal., Jilid I, Beirut dan Kairo: 'Alam al-Kutub dan Maktabat al-Mutanabbi, t.th.
- al-Nahwi, Abū al-Hasan 'Ali Ibn 'Isa al-Rummani, Kitab al-Ma'ani al-Huruf, cet. II, tahqiq: .Abd al-Fattah Isma'il Svibli, (Mekah: Maktabat al-Talib al-Jami'i 1407 H/1986 M.
- Nasution, Harun, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, jilid I. cet V, Jakarta: UI Press, 1985.
- Ni'mat, Fuad Mulkhas Qawaid al-Lugat al- 'Arabiyyat Jilid L, cet.VII, Mesir: Dar al-Nahdat 1987.
- al-Oattan, Manna, 'Khalil, Mabahis fi'Ulum al-Our'an, Riyad: Mansyurat al-'Asr al-Hadis, 1973.
- al-Ourtubi, Abū 'Abd Allah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakr bin Farj al-Andalusi, al-Wajiz fi Fadail al-Kitab al-Azīz, tahqīq: 'Alā al-Rāzī, Kairo: Dār al-Hadīs, t.th.

- -----, Abū 'Abd Allah Muhammad bin Ahmad al-Ansar, al-Jāmi' li Aḥkām al-Qur'ān, Jilid I, Beirut: Dar al-Fikr, 1993/1414.
- al-Qustalani, Syihab al-Din, Lafaif, al-Isyarat li Funun al-Qur'an, Kairo: t.tp., 1972.
- al-Qusyairī, Abū Hasan Muslim bin al-Hajjāj, Sahīh Muslim, Juz III, Indonesia: Dahlan, t.th.
- Qutb, Sayyid, Fi Zilal Al-Qur'an, Jilid I, Beirut: Dar al-Syuruq, 1992.
- Rādī, 'Abd al-Ḥakīm, Nazariyyaṭ al-Lugaṭ fī al-Naqd al-'Arabi, Mesir: Maktabaṭ al-Khanjī, t.th.
- Rachman, Budi Munawar (ed), Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, Jakarta: Yayasan Paramadina, 1995.
- al-Radī, al-Suyūṭī, taḥqīq, *Muhammad Ridā al- Kasyif al-Gaṭṭā*, Beirut: t.pn., t.th.
- al-Rahīm, Muḥammad 'Abd, Mu'jizāt wa 'Ajāib min al-Qur'ān al-Karīm, Beirut: Dār al-Fikr, 1415/1995.
- al-Rahman, 'Abd al-Jabbar 'Abd, Zakhair al-Turas al-'Arabī wa al-Islamī, juz I, (Başrah: Maṭba'aṭ al-Jami'aṭ al-Baṣraṭ1981.
- al-Razi, Abi al-Husain Ahmad bin Faris bin Zakariyya, *Mu'jam Maqayis al-Lugat*, Jilid II, cet. I, Beirut-Lubnan: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyat, 1420/1999.
- al-Razi, Muhammad Ibn 'Abd al-Qadir, *Mukhtaṣar al-Ṣiḥāh*, Beirut: Maktabaṭ Lubnan, 1988.
- al-Rāzī, Muhammad Fakhr al-Dīn Ibn Diyā al-Dīn, Tafsīr al-Fakhr al-Rāzī al-Musytahar bi al-Tafsīr al-Kabīr wa

- Mafatuh al-Gaib, Jilid V, cet, III, Beirut-Libanon: Dar al-Fukr, 1405/1985.
- -, Tafsīr al-Fakhr al-Rāzī, Jilid XV, Juz 29, Beirut: Dar al-Fikr, 1410/1990.
- Rida, Rasyid, al-Wahy al-Muhammadi, Beirut: al-Maktab al-Islāmī, 1971.
- al-Rumi, Fahd bin 'Abd al-Rahman bin Sulaiman, Manhai al-Madrasat al-'Aqliyyat al-Hadisat fi al Tafsir, Juz Ii, cet III, Beirut: Muassasat al-Risālat 1407.
- al-Sāidī, Husain Yūsuf Mūsā dan 'Abd al-Fattāh, al-Ifsāh fī Figh al-Lugat, Juz I, t.tp., Dar al-Fikr al-'Arabi, t.th
- Ṣalībā, Jamīl, al-Mu'jam al-Falsafī, Jilid I, Beirut: Dar al-Kutub al-Lubnani, t.th.
- ----, al-Mu'jam al-Falsafat, Jilid II, Beirut; Libanon: Dar al-Kutub al-Banani dan Maktabat al-Madrasa, 1982.
- al-Sa'dī, Syekh 'Abd al-Raḥman Naṣir, al-Qawaid al-Hisan li Tafsir al-Qur'an, diterjemahkan oleh Marsuni Sasaky dan Mustahab Hasbullah dengan judul: "70 Kaidah Penafsiran Alguran", cet. I, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997.
- al-Sābūnī, Muhammad, al-Tibyān fī 'Ulūm Algurān, (Makkah al-Mukarramat: t.pn,t,th.
- al-Sabt, Khalil 'Usman, Qawa'id al-Tafsir Jam'an wa Dirasat, Juz, I, cet I, Saudi Arabia: Dar Ibn 'Affan, 1417-1997.
- al-Sakhawi, Syams al-Din Muhammad bin 'Abd al-Rahman, al-Dau'al-Lami'li Ahl al-Qarn al-Tasi, Jilid III, (Beirut: Dar Maktabat al-Hayat, t.th.

- Sa'lab, Abū al-'Abbās Ahmad bin Yahyā, *Maja.lis Sa'lab*, Jilid I, cet. III, Mesir: Dār al-Ma'ārif, 1969.
- Salām, Muhammad Khalf Allah dan Muḥammad Zaglūl (ed), Salāsaṭ al-Rasa.il fī I'jāz al-Qur'ān li al-Rummānī wa al-Khattābī wa al-Jurjānjī, Kairo: Dār al-Ma'ārif, t.th.
- al-Ṣālih, Ṣubhī, *Dirāsāt fī Fiqh al-Lugat*, Beirut-Libanon: Dār al-'Ilm li al-Malāyain, 1986.
- -----, Mabāḥis fī 'Ulūm Alquran, Beirut: Dār al-Ilm li al-Malāyīn, t. th.
- ----, Dirāsāt fī Fīqh al-Lugat, cet. III, (Beirut-Libanon: Dar al-'Ilm li al-Malayain, 1986.
- Salim, Abd Muin Fiqh Siyasah: Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Alquran, cet.I, Jakarta: Rajawali Pers, 1994.
- Sallam, Muḥammad Zaglūl, Asar al-Qur'an fi Taṭawwur al-Naqd alArabi, Mesir: Dar al-Ma'arif, 1961.
- Bin Sallām, Yaḥyā, al-Taṣarīf: Tafsīr al-Qur'an mimmā Isytabahat Asmāuh wa Taṣarrafat Ma'anīh, tahqīq: Hind Syalabī, Tunis: al-Syarikaṭ al-Tunisiyyaṭ li al-Tawzī, t.th.
- Ṣaqr, Sayid Aḥmad (ed) *l'jāz* al-Qur'ān li al-Bāqillāni, Kairo: Dār al-Ma'ārif, t.th.
- Shihab, M. Quraish, *Membumikan Alquran*, Bandung: Mizan, 1992.
- -----, Mukjizat Alquran Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah, dan Pemberitaan Gaib, cet. II, Bandung: Mizan, 1418/1997.
- al-Suyūṭī, Abū al-Faḍl Jalāl al-Dīn 'Abd al-Raḥmān bin al-Kamā Abū Bakr bin Muhammad bin Sābiqal-Khudairī al-

- Asyūti al-Syafi'i, Tadrib al-Rawi fi Syarh Tagrib al-Nawawi, tahqiq: 'Abd al-Wahhab 'Abd al-Latif, cet. III, (Beirut-Libanon: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyat, 1409 H/1989 M.
- ----, al-Hawi li al-Fatawa fi al-Figh wa 'Ulum al-Our'an wa al-Hadis wa al-Usul wa al-'Aqaid, tahqiq: Jussam al-Din al-Qudsi Juz II, Mesir: Maktabat al-Qudsi, t.th.
- ----, Jami' al-Ahādis, al-Jāmi' al-Sugrā wa Zawāiduhū wa aljami' al-Kabīr, juz I, (Beirut-Libanon: Dar al-Fikr, 1414 H/1994 M.
- -----, al-Asybāh wa al-Nazāir fī al-Nahw, Jilid I, Beirut-Lubnan: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyat t. th.
- -----, al-Asybāh wa al-Nazāir fī al-Nahw, Jilid I, tahqiq: 'Abd al-Ra'uf sa'ad, Kairo: Maktabat al-Kulliyat al-Azhariyyat, 1395/1975.
- -----, al-Asybāh wa al-Nazāir al-Fighiyyat, cet.I, Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyat, 1983.
- -----, al-Asybah wa al-Nazar al-Nahwiyyat tahqiq: Ahmad al-Syarif dkk., Damsyiq: Majma' al-Lugat al-'Arabiyyat, 1986.
- ----, al-Difaj 'ala Sahih Muslim. Hajjaj, tahqiq: Badi al-Sayyid al-Lahham, (Karachi: Idarat Alguran wa al-'Ulum al-Islamiyyat 1991.
- ----, al-Durr al-Mansur fi al- Tafsir al-Ma'sur, juz I, cet I, Beirut – Lubnan: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyat 1411/1990.
- -----, al-Igtirah fi Usul al-Naw, tahqiq: Ahmad Muhammad Qasim, cet I, Kairo: Matba'at al-Sa'adat, 1396 H/1976 M.

- -----, al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān, juz I, Beirut: Dar al-Fikr, t.th.
- -----, al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān, Juz II, Mesir: Mustafā al-Bābī al-Halabī wa Awlāduh, cet.III.1370/1951.
- -----, al-Kanz al-Madfūn wa al-Falak al-Masyḥūn, cet. Terakhir, Mesir: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalibī wa Awlāduh, 1412/1991.
- -----, al-Muzhir fi 'Ulum al-Lugat wa Anwa'iha, Jilid I, taḥqiq Muḥammad Aḥmad Jadi al- Nawla Bek dkk., Mesir: Dar Ihya' al-Kutub al-'Arabiyyat, t. th.
- -----, al-Muzhir fi 'Ulum al-Lugat wa Anwa'iha, Juz I, taḥqiq: Muhammad Aḥmad Jad al-Mawla Bek dkk., cet III, Kairo: Dar al-Ḥaram li al-Turas, t.th,
- -----, al-Taḥaddus bi Ni'maṭ Allah, taḥqiq. Elizabeth Mary Sartin, Kairo: al-Matba'aṭ al-'Arabiyyaṭ al-Hadisaṭ, 1972.
- -----, al-Takhbīr fī 'Ilm al-Tafsīr, taḥqiq: Fati 'Abd al-Qādir Farīd, Kairo: Dār al-Manār, 1406/1986.
- -----, Bugyaṭ al-Wu'āt fī Ṭabaqā al-Lugawiyyīn wa al-Nuḥāt, juz I, taḥqīq: Muhammad Abū al-Fadl Ibrāhim, (Mesir: Dār Iḥyā' al-Kutub al-'Arabiyyaṭ, 1384 H/1964 M.
- -----, Bugyaț al-Wu'at, jilid II, cet I, tahqīq: Muhammad Abū al-Fadl Ibrāhīm, Mesir: Matba'aț Isā al-Ḥalabī, 1384/1964.
- -----, Husn al-Muḥāḍaraṭ fī Akhbār Miṣr wa al-Qāhiraṭ. Jilid I, taḥqiq: Muhammad Abū al-Fadl Ibrāhim, Kairo: Dār Iḥyā al-Kutub al-'Arabiyyaṭ, 1967.
- -----, Ham' al-Hawami' Syarh Jam' al-Jawami', juz I, Tahqiq: 'Abd al-Salam Muhamm Harun dan 'Abd al-'Al Salim

- Mukarram, Kuwait: Dar al-Buhus al-'Ilmiyyat, 1394 H/1975 M.
- -----, Ham' al-Hawami' Syarh Jam' al-Jawami, Jilid I, cet I, (Mesir: Matba'at al-Sa'adat, 1327 H.
- -----, Mu'tarak al-Agran fi I'jaz Alguran, Juz I, tahqiq: 'Ali Muhammad al-Bajawi, Kairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, t.th.
- -----, Nazm al-'Uqyan fi A'yan al-'Ayan, tahrir : Philip K. Hitti, New York: al- Matba'at al-Surriyyat 1927.
- -----, Nazm al-Badi fi Madh Khair Syafi, tahqiq: 'Ali Muhammad Mu'awwad dan 'Adil Ahmad 'Abd al-Mawjud, cet. I, Syiria: Dar al-Qalam; Arabi. 1416/1995.
- ----, Qutuf al-Adab min Musamarat al-'Arab, tahqiq: Muhammad Ibrahim Salim, Kairo: Maktabat Ibn Sina. t.th.
- -----, Syarh al-Kawkab al-Sati' fi Nazm Jam'al-Jawami 'li al-Subki, tahqiq: Muhammad al-Habib bin Muhammad, Juz I, cet I, Riyad: Maktabat Nizar Mustafa al-Baz, 1420/1999.
- -----, Syarh al-Qasidat al-Kafiyat fi al-Tasrif, tahqiq: Nasir Husain 'Ali, Damsyig: al-Matba'at al-Ta'awun, 1409 H/1989 M.
- ----, Syarh Sunan al-Nasal, juz I, cet I, Beirut. Libanon: Dar al-Ma'rifat, 1411 H/1991 M.
- -----, Tanwir al-Hawalik Syarh al-Muwatta' Malik, Juz I, Beirut: Dar al-Fikr,t.th.
- -----, Taqrīr al-Istinad fi Tafsīr al-Ijtihad, tahqīq: Fu'ad 'Abd al-Mun'im Ahmad, cet. I, Iskandariyah: Dar al-Da'wat, 1983.

- -----, al-Muzhir fī 'Ulum al-Lugaṭ wa Anwa'iha, Disyarah oleh: Muhammad Jad al-Mawla Bek dkk, Jilid I, (Beirut: al-Maktabaṭ al-'Aṣriyyaṭ, 1408/1987.
- al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn al-Mahallī dan Jalāl al-Dīn, *Tafsīr Alqurān al-'Azīm*, juz II, (Indonesia: Dār Ihyā' al-Kutub al-'Arabiyyaṭ, t.th.
- -----, Tafsīr al-Jalālain bi Hāmisy al-Muṣḥaf al-Syarīf bi al Rasm al-'Usmānī, cet. III, Kairo: Dār al-Ḥadīs, 1419/1999.
- al-Sya'ranī, 'Abd al-Wahhāb, al-Tabaqat al-Şugra, taḥqīq: 'Abd al-Qadir.Ahmad 'Ata, (Kairo: maktabaṭ al-Qahiraṭ 1970.
- al-Syāṭī, 'Aisyah 'Abd al-Rahman bin, al-Qur'an wa Qadaya al-Insan, Mesir: Dar al-Ma'arif, 1999.
- al-Syāṭibī, Abū Ishāq, al-Muwāfaqāt fī Usūl al-Syarī'aṭ, taḥqīq: 'Abd Allah Darrāz, Juz II, cet.II, (Beirut: Dar al-Ma'rifaṭ, 1395 H/1975 M.
- al-Syāyi', Muhammad bin 'Abd al-Rahman bin Ṣālih, *Asbāb Ikhtilāf al-Mufassirīn*, cet I, Riyad: Maktabaṭ al-Ubaikan, 1416/1995.
- al-Syak'at, Mustafa, Jalal al-din al-Suyūṭi, Masiratuhū al-'Ilmiyyat wa Mabāḥisuhū al-Lugawiyyaṭ, Mesir: Mustafa al Babī al-Halabī wa Awlāduh, 1401/1981.
- Syalabi, Ahmad *Mawsū'at, al-Tarīkh al-Islāmī wa al-Haḍārat al-Islāmiyyat*, juz V, (Mesir: Maktabaṭ al-Nahdaṭ al-Misriyyaṭ, 1979.
- -----, Mawsū'at al-Tarīkh al-Islāmī wa al-Ḥaḍāraṭ al-Islāmiyyaṭ, Jilid IV cet VII, (Kairo: Maktabaṭ Nahdat al-Misriyyaṭ, 1984.

- al-Syantanawi, Ahmad dkk (terj), Dairat al-Ma'arif al-Islāmiyyat, Jilid XIII, (Beirut: Dar al-Ma'rifat, t.th.
- Al-Syalabi, Ahmad Mawsu'at, al-Tarikh al-Islami wa al-Hadarat al-Islamiyyat, juz V, Mesir: Maktabat al-Nahdat al-Misriyyat, 1979.
- ----, Ahmad dkk. (terj), Dairat al-Ma'arif al-Islamiyyat, juz XIII, Beirut: Dar al-Ma'rifat, t.th.
- al-Syarif, 'Abd al-Halim Hasyim, al-Suyūti, wa Juhūduhū fi 'Ulum al-Our'an, cet. I. Kairo: al-Sadr al-Khidmat al-Tibā'at, 1421/1991.
- al-Syawwaf, Mahami Munir Muhammad Tahir, Tahafut al-Qira'at al-Mu'asirat, cet.I, Limassol-Cyprus, al-Syawwaf, 1993.
- al-Syirbasi, Ahmad, Qissat al-Tafsir, Kaire: Dar al-Qalam, 1962.
- Tabanat, Badawi, al-Bayan al-'Arabi, Dirasatfi Tatawwur al-Fikrat al-Balagiyyat 'inda al-'Arab wa manahijuha wa Masādiruhā al-Kubrā, cet. IV, Kairo: Maktabat al-Anglo al-Misriyyat, 1968.
- al-Tabari, Abu Ja'far Muhammad bin Jarir, Jami' al-Bayan fi Ta'wil al-Qur'an, Juz I, tahqiq: Mahmud Muhammad Svakir, Mesir: Dar al-Ma'arif, 1374.
- Tawil, 'Abd al-Qadir Rizq al-, Dirasat fi al-Bayan al-Quiani min al-Wijhat al-Adabiyyat, Kairo: Dar al-Bayan, t.th.
- al-Tai, Jamal al-Din Muhammad bin 'Abd Allah bin Malik, Matn al-Alfivat fi Nah wa al-Sarf, (Cirebon-Indonesia: Syirkah wa Mathba'ah, 1975.

- al-Tantawi, Muhammad, Nasy'at al-Nahw wa Tarikh Asyhur al-Nuḥāt, cet V, (t.tp., Dar al-Manar, 1408 H/ 1987 M.
- Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam Indonesia, Jakarta: Djambatan, t.th.
- Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, cet. IV, t.tp, Balai Pustaka, 1995.
- Tunbay, Arnold. al-Dawlat al-Islāmiyyat juz I, terj. Muḥammad Furzat, Damsyiq: Maktabat al-Maṭbū'at al-Islāmiyyat, 1938.
- al-'Ukbarī, Abū al-Baqa' 'Abd Allah al-Husain, *Imlā mā Manna bihī al-Raḥmān min Wujūh al-i'rāb wa al-Qirā 'at fī al-Qur'ān, Juz I*, taḥqiq: Ibrāhīm 'Utwat Awdat, Mesir: al-Bābī al-Ḥalibī, 1381 H.
- al-'Umrī, Aḥmad Jamāl, *Dirāsāt fī al-Qur'ān wa al-Sunnat*, cet. I, Mesir: Dār al-Ma'ārif, 1982.
- -----, Mafhūm al-l'jāz al-Qur'ānī ḥattā al-Qarn al-Sādis al-Hijrī, (Mesir: Dār al-Ma'ārif, t. th.
- Wafi, 'Abd al-Waḥid Fiqh al-Lugaț., cet.V, t.tp., Lajnaț al-Bayan al-'Arabi, 1381/1962
- -----, Fiqh al-Luqat, cet.VIII. (Kairo: Dar Nahdat, t. th.
- Wahhāb, Ahmad Ibn Taimiyyaṭ dan Muhammad 'Abd al-, Majmū' al-Tawhīd, Beirut: Dār al-Fikr, t.th.
- Wajdi, Muhammad Farid Dairaț al-Ma'arif al-Qarn al-'Isyrin, juz III, (Beirut: Dar al-Ma'rifat., 1971.

- Watt, W. Montgomery, Richard Bell:Pengantar Quran, diterjemahkan dari judul asli: Bell's Introduction on the Our'an, Jakarta: INIS, 1998.
- al-Zahabi, Muhammad al-Husain, al-Tafsir wa al-Mufassirun. Juz I, cet II, Mesir: Dar al-Kutub al-Hadisat, 1396 H/1976 M.
- -, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, Jilid I, cet. IV, (Mesir: Maktaba Wahbat 1409/1988.
- ----, 'Umar bin al-Khattab al-Din Muhammad bin Ahmad bin 'Usman, Siyar A'lam al-Nubala, al-Sirat al-Nabawiyyat tahqiq: Basysyar 'Awwad Ma'ruf, Juz I, cet.II, Beirut: Muassasat al-Risālat. 1419/1998.
- al-Zahiri, Abu Muhammad 'Ali bin Hazm al-Andalusi, al-Ihkam fi Usulal- Ahkam, Jilid IV, Kairo: Matba'at al-'Asmat t.th.
- al-Zafz, Muhammad, al-Ta'rif fi Alquran wa al-Hadis, Kairo: t,pn., tth.
- Zahran, al-Badrawi, Zawahir Qur'aniyyat fi Daw' al-Dirasat al-Luqawiyyat baina al-Qudama' wa al-Muhdasin, Mesir: Dar al-Ma'arif, 1993.
- Zaid, Nasr Hamid Abu, Mafhum al-Nas. Dirasat fi 'Ulum Alguran, Mesir: al-Hai'at al-Misriyyat li al-Kitāb, 1993.
- al-Zajjāj. Abū al-Qasim 'Abd al-Rahman bin Ishaq. Kitab al-Jumal fi al-Nahw, cet. II, tahqiq: Tawfiq al-Hamad, Beirut dan Urbud al-Urdun: Muassasat al-Risālat dan Dar al-'Amal, 1405/1985.

- al-Zajjāj, Abū Isḥaq Ibrāhīm bin al-Sirri, *Ma'anī al-Qur'ān wa I'rābuh*, Jilid I, cet. I, taḥqīq :'Abd. Al-Jalīl 'Abduh Syalabī, Beirut: 'Ālam al-Kutub, 1408/1988
- Zakariyyā, Abū al-Ḥusain Aḥmad bin Fāris bin, *Mu'jam Maqāyīs al- Lugat*, Jilid II, cet. I, Beirut-Libanon: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyat, 1420/1999.
- ----, Mu'jam Maqāyīs al-Lugat, Jilid V, Mesir: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, t.th.
- al-Zamakhsyari, Abū al-Qāsim Maḥmūd Ibn 'Umat, al-Kasysyāf 'an Haqāiq al-Tanzīl wa 'Uyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-Tanzīl, Jilid IV, cet. Terakhir, Mesir: Muṣṭafa al-Bābī al-Ḥalabī, 1966.
- al-Zarkali, Khair al-Din, *al-A'lam*, juz III, cet IV, Beirut: Dar al-Ilm li al-Malayain, 1984.
- al-Zarkasyi, Badr al-Din Muhammad bin 'Abd Allah, *al-Burhan fi 'Ulūm al-Qur'ān*, juz II, cet. I, Beirut: Libanon: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyat, 1408/1988.
- -----, al-Burhan fi 'Ulum al-Qur'an, Jilid I, taḥqiq: Muḥammad 'Ali al-Fadl, Mesir: Maṭba'at al-Babi al-Ḥalabi, t.th.
- ----, al-Burhan fī 'Ulum Alquran, Juz II, taḥqiq: Mustafa 'Abd al-Qadir' Ata, t.tp., Dar al-Fikr, 1408 H./1988 M.
- -----, al-Burhān fī 'Ulūm al-Qur'ān, Jilid IV, cet I. tahqīq: Mustafā 'Abd ai-Qādir 'Atā, Beirut: Dār al-Fikr, 1408 H/ 1988 M.
- al-Zarqani, Muhammad 'Abd al-'Azīm Manāhil al-'Irfān fi 'Ulūm Alqurān, Jilid I, Beirut-Libanon: Dar al-Fikr, 1408H/1988 M.

- ----, Manahil al-'Urfan fi 'Ulum al-Qur'an, Jilid II, Beirut: Dar al-Fikr, t. th.
- ----, Manāhil al-'Irfan fi 'Ulum al-Qur'an, Juz II, Kairo: Dar Ihya,' al-Kutub al 'Arabiyyat t. th.
- al-Zubaidi, Abū Bakr Muhammad bin al-Hasan, Tabagat al-Nahwiyyin wa al-Lugawiyyin, cet. I, t.tp., Nasyr Muhammad Sami Amin al-Khanji, 1954.
- al-Zubaidi, Muhammad Mustada, Taj al-'Arus min Jawahir al-Qamus, Jilid I. cet. I, Mesir: al-Matba'at al-Khairiyyat 1306 H.

