

Dr. H. Usman Jasad, S.Ag., M.Pd. tahir di Lassang, 25 April 1972, memiliki aktivitas keseharian sebagai dosen Pada Fakultas. Dakwah dan Komunikasi UIN Alauddin Makassar, Selain itu, aktif juga sebagai muballig dan. Direktur Utama PT. Al-Bayan Permata Ujas 9Ujas Tour) yang bergerak di bidang pelayanan umrah dan haji khusus. Ada beberapa karya ilmiah yang telah ditulis, antara lain: Dakwah di Tengah Pluralitas Apama: Mengkaji Konsep Toleransi dalam Aplikasi Dakwah.

Pengaruh Metode Ceramah dan Metode Diskusi bagi Peningkatan Pengetahuan Agama Para Remaja dalam Proses Dakwah di Kota Makassar. Penerapan Fungsi-fungsi Manajemen dalam Proses Dakwah. Aktivitas Dakwah di Kabupaten Gowa. Relevansi antara Materi-materi Dakwah dengan Kebutuhan Mad'u: Studi Kasus pada Masjid Al-Markar Al-Islamy Makassar. Dakwah dan Tantangan Dunia Global, Pendidikan Seks dalam Perspektif Dakwah, Problematika Dakwah dan Alternatif Pemecahannya, Dakwah dan Dinamika Sosial Umat Islam, Signifikansi Peta Dakwah. Konsep Ummah dalam Perspektif Teori-teori Sosial. Radikalisme Pemikiran Dakwah Hizbut Tahrir, Sejarah dan Problematika Dakwah di Indonesia Timur. Dakwah Kultural versus Dakwah Struktural. Manajemen Konflik dalam Perspektif Dakwah, Dakwah Struktural: Menelaah Ideologi Dakwah KPPSI di Sulawesi Selatan, Dakwah dan Komunikasi Antarbudaya, Dakwah Transformatif: Titik Temu antara Cita Ideal Dakwah dengan Realitas Sosial. Tulisan pada jumal skala internasional, yaitu: Da'wah Islamic Radicalism Stem, The Influence of Lecture and Discussion Methods on Adolescent's Religious Knowledge in the Social Process in Makassar City.

## Sosiologi Dakwah

Kajan buku Sosiologi Dakwah (Perspektif Sosiologi Dinamika Dakwah) ini memberikan pemahaman tentang pendekatan sosiologi dalam menganalisis masalah-masalah dakwah. Dimulai dari pembahasan mengenai pengertian dan kontribusi sosiologi dakwah dan masyarakat dalam perspektif Islam. Teori-teori sosiologi, seperti: teori fungsional struktural, teori konflik, dan teori siklus dijadikan sebagai landasan paradigmatik dalam melihat dinamika dakwah. Dakwah dan perubahan sosial, menjadi kajian lebih lanjut untuk menggambarkan bahwa dakwah selalu berhadupan dengan dinamika sosial yang selalu berubah. Masalah masalah sosial, seperti: pluralitas agama, radikalisme, dan penyimpangan perilaku sosial remaja, menjadi isu aktual yang juga dibahas dalam buku ini. Bagaimana berdaliwah pada masyarakat pedesaan dan perkotaan, menjadi persoalan lain yang selalu menarik untuk diperbincangkan dalam setiap aktivitas dakwah. Karenanya, sebagai panduan dalam melakukan dakwah yang rolevan, terukur, dan sistematis, maka pada bagian akhir dibahas tentang perlunya penyusunan peta dakwah.



Batua Raya No.3 Makassar 90233 Kenari Indah No.2 Yogyakarta 55584 +62812 1313 3800 redaksi@nasmedia.id www.nasmedia.id





Dr. H. Usman Jasad, S.Ag. M.Pd.

# Sosiologi Dakwah

Perspektif Sosiologi terhadap Dinamika Dakwah



# Sosiologi Dakwah

Perspektif Sosiologi terhadap Dinamika Dakwah

#### Sanksi Pelanggaran Hak Cipta

#### UNDANG-UNDANG REPUBLIK INDONESIA NOMOR 28 TAHUN 2014 TENTANG HAK CIPTA

Ketentuan Pidana

- Pasal 113
- Setiap Orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana dimaksud
- dalam Pasal 9 ayat (1) huruf i untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara
- paling lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp100.000.000 (seratus juta rupiah).
- Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta melakukan
- pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf c, huruf d,
- huruf f, dan/atau huruf h untuk Penggunaan Secara
- Komersial dipidana dengan pidana penjara paling
  - lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling
  - banyak Rp500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah).

    3) Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa
    - 3) Setiap Orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta melakukan
    - izin Pencipta atau pemegang Hak Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana
    - dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana dengan pidana penjara
- paling lama 4 (empat) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp1.000.000.000,000 (satu
- miliar rupiah).

  4) Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana

(empat miliar rupiah).

dimaksud pada ayat (3) yang dilakukan dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling lama 10 (sepuluh) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp4.000.000.000,000

Dr. H. Usman Jasad, S.Ag. M.Pd.

EDITOR
Dr Syamsuddin AB,.S.Ag,. M.Pd

# Sosiologi Dakwah

Perspektif Sosiologi terhadap Dinamika Dakwah

> Diterbitkan Oleh **Nas Media Pustaka** Tahun 2022

#### SOSIOLOGI DAKWAH

#### Perspektif Sosiologi terhadap Dinamika Dakwah

Dr. H. Usman Jasad, S.Ag. M.Pd.

Copyright Usman Jasad 2022 All rights reserved

**Editor**: Dr Syamsuddin AB,.S.Ag,. M.Pd

Layout : Muh Taufik
Desain Cover : Muh Taufik
Image Cover : Freepik.com

Cetakan Pertama, Agustus 2022 viii + 114 hlm; 15.5 x 23 cm

#### ISBN 978-623-351-571-9

Diterbitkan oleh Penerbit Nas Media Pustaka PT. Nas Media Indonesia Anggota IKAPI No. 018/SSL/2018

Jl. Batua Raya No. 3, Makassar 90233 Jl. Kenari Indah No. 2, Yogyakarta 55584 Telp. 0812-1313-3800 redaksi@nasmedia.id

www.nasmedia.id Instagram : @nasmedia.id Fanspage : nasmedia.id

Youtube: nasmedia entertainment

Dicetak oleh Percetakan CV. Nas Media Pustaka Isi di luar tanggung jawab percetakan

## KATA PENGANTAR



ا لحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام علي اشرف الانبياء والمرسلين سيدنا ومو لنا محمد و على اله و صحبه اجمعين - اما بعد

Segala puji dan syukur tak terhingga, hanya untuk Allah swt atas segala curahan rahmat, hidayah, dan inayah-Nya kepada yang dikehendaki-Nya. Salawat dan salam untuk Rasulullah saw beserta seluruh keluarga dan sahabat-sahabatnya, dengan harapan semoga keselamatan dan kebahagiaan yang tercurah kepada Rasulullah juga dapat dirasakan oleh para pengikutnya.

Buku ini membahas tentang sosiologi dakwah. Misi dakwah tidak pernah berubah dari masa ke masa. Meskipun demikian, dakwah berhadapan dengan realitas sosial yang selalu berubah dari waktu ke waktu. Karenanya diperlukan kemampuan untuk menciptakan relevansi antara cita ideal dakwah dengan dinamika sosial. Buku ini hadir untuk memenuhi kebutuhan tersebut karena secara khusus membahas sosiologi dakwah. Bagaimana kontribusi sosiologi dalam aplikasi dakwah, bagaimana penerapan teori-teori sosiologi dalam praktik dakwah, bagaimana mendesain dakwah menghadapi perubahan sosial, bagaimana strategi dakwah dalam mengatasi problematika sosial, bagaimana mengoptimalkan dakwah di desa dan kota, serta bagaimana bentuk pendekatan sosiologi dalam penyusunan peta dakwah, secara gamlang akan dipaparkan dalam buku ini.

Buku ini dapat dikatakan sebagai yang pertama dan sekaligus 'pembuka pintu' bagi pengkajian sosiologi dakwah. Dikatakan demikian, karena sebelumnya belum pernah ada buku yang secara khusus membahas tentang sosiologi dakwah. Sebagai kerja ilmiah, tentu di sana-sini terdapat banyak kekurangan yang mengharuskan adanya pengkajian lebih lanjut mengenai tema besar dalam buku ini. Penulis sangat mengharapkan kritik dan saran demi kesempurnaan buku ini.

Semoga buku ini dapat bermanfaat bagi pengembangan keilmuan dan praktik dakwah.

Makassar, Juli 2022

Penulis,

# DAFTAR ISI

| KATA   | PENGANTAR                    | v  |
|--------|------------------------------|----|
| BAB I  |                              |    |
| PENG   | ERTIAN DAN KONTRIBUSI        |    |
| SOSIC  | DLOGI DAKWAH                 | 1  |
| A.     | Pengertian Sosiologi Dakwah  | 1  |
| B.     | Kontribusi Sosiologi Dakwah  | 4  |
| BAB II |                              |    |
| MASY   | ARAKAT DALAM PERSPEKTIF      |    |
| ISLAM  | 1                            | 5  |
| A.     | Individu dan Masyarakat      | 5  |
| B.     | Konsep 'Ummah' dalam Alquran | 6  |
| BAB II | ll                           |    |
| TEOR   | I-TEORI SOSIOLOGI DALAM      |    |
| PERSI  | PEKTIF DAKWAH                | 12 |
| A.     | Teori Fungsional Struktural  | 12 |
| В.     | Teori Konflik                |    |
| C.     | Teori Siklus                 | 24 |
| BAB I  | V                            |    |
| DAKW   | /AH DAN PERUBAHAN SOSIAL     | 28 |
| A.     | Aspek-aspek Perubahan Sosial | 28 |
|        | Fase-fase Perubahan Sosial   |    |

| BAB V | 1                                    |             |
|-------|--------------------------------------|-------------|
| DAKW  | AH DAN PROBLEMATIKA SOSIA            | <b>L</b> 32 |
| A.    | Radikalisme Agama                    | 32          |
| В.    | Konflik Antar-Agama                  | 43          |
| C.    | Penyimpangan Perilaku Seksual Remaja | 67          |
| BAB V | ′ી                                   |             |
| DAKW  | /AH DALAM MASYARAKAT                 |             |
| PEDES | SAAN                                 | 80          |
| A.    | Karakteristik Masyarakat Pedesaan    | 81          |
| B.    | Konsep dan Model Dakwah di Pedesaan  | 85          |
| BAB V | વા                                   |             |
| DAKW  | /AH DALAM MASYARAKAT                 |             |
| PERK  | OTAAN                                | 88          |
| A.    | Karakteristik Masyarakat Perkotaan   | 88          |
| В.    | Konsep dan Model Dakwah di Perkotaan | 90          |
| BAB V | વાા                                  |             |
| PEND  | EKATAN SOSIOLOGI DALAM               |             |
| PENY  | USUNAN PETA DAKWAH                   | 92          |
| A.    | Keharusan Peta Dakwah                | 92          |
| В.    | Manfaat Peta Dakwah                  | 98          |
| C.    | Isi Peta Dakwah                      | 101         |
| D.    | Prosedur Penyusunan Peta Dakwah      | 103         |
| DAFT  | AR PUSTAKA                           | 109         |





# PENGERTIAN DAN KONTRIBUSI SOSIOLOGI DAKWAH

#### A. Pengertian Sosiologi Dakwah

Dalam kehidupan suatu kelompok masyarakat selalu hidup nilai-nilai tertentu untuk menciptakan ketentraman dalam kehidupannya. Harus diakui bahwa nilai-nilai yang diidam-idamkan itu tidak selalu sesuai dengan kenyataan yang ada dalam masyarakat. Ketidaksesuaian antara harapan dan kenyataan ini memaksa para ahli pikir untuk mencari penyebab-penyebabnya dengan jalan mempelajari kenyataan-kenyataan di dalam masyarakat, sehingga timbul berbagai macam teori tentang masyarakat. Lambat laun teori-teori tersebut dipelajari dan dikembangkan secara sistematis dan netral, terlepas dari harapan-harapan pribadi para sarjana yang mempelajarinya dan juga dari penilaian baik atau buruk mengenai gejala-gejala atau unsur yang dijumpai di dalam tubuh masyarakat itu sehingga timbullah ilmu pengetahuan mengenai masyarakat.

Dalam abad ke-19, seorang ahli filsafat Prancis bernama Auguste Comte menulis beberapa buah buku yang berisikan pendekatan-pendekatan umum untuk mempelajari masyarakat. Dia menyarankan agar semua penelitian terhadap masyarakat ditingkatkan menjadi suatu ilmu tentang masyarakat yang berdiri sendiri. Nama yang diberikannya tatkala itu adalah "sosiologi" (1839) yang berasal dari kata Latin socius yang berarti "kawan" dan kata Yunani logos yang berarti "kata" atau "berbicara". Jadi sosiologi berarti berbicara mengenai masyarakat. Selanjutnya Comte berkata bahwa sosiologi harus dibentuk berdasarkan pengamatan dan tidak pada spekulasi--spekulasi perihal keadaan masyarakat. Hasil-hasil observasi tersebut harus disusun secara sistematis dan metodologis, tetapi sayang sekali Comte tidak menjelaskan bagaimana caranya menilai hasil--hasil pengamatan kemasyarakatan tersebut. Lahirnya sosiologi, tercatat pada 1842, tatkala Comte menerbitkan jilid terakhir dari bukunya yang berjudul positive-Philosophy yang tersohor itu.

Sejak Herbert Spencer (Inggris) mengembangkan suatu sistematika penelitian masyarakat dalam bukunya yang berjudul *Principles of Sociology* setengah abad kemudian, istilah sosiologi menjadi lebih populer dan berkat jasa Herbert Spencer pula sosiologi berkembang dengan pesatnya.

Sosiologi jelas merupakan ilmu sosial yang objeknya adalah masyarakat. Masyarakat yang menjadi objek ilmu-ilmu sosial dapat dilihat sebagai sesuatu yang terdiri dari beberapa segi, yang juga menjadi objek ilmu-ilmu sosial lainnya, seperti: ekonomi, politik, ilmu jiwa sosial, sejarah, dan lain sebagainya. Ilmu ekonomi mempelajari usaha-usaha manusia untuk memenuhi kebutuhan materialnya dari bahan-bahan yang terbatas persediaannya. Ilmu politik mempelajari daya upaya untuk memperoleh kekuasaan, usaha mempertahankan kekuasaan, penggunaan kekuasaan dan juga bagaimana

menghambat penggunaan kekuasaan dan lain sebagainya. Ilmu jiwa sosial mempelajari perilaku manusia sebagai individu. Ilmu jiwa menyelidiki tingkat kepandaian seseorang, kemampuan-kemampuannya, perasaan kecewanya, cita-citanya, kebesaran jiwanya, dan sebagainya. Sejarah mempelajari peristiwa-peristiwa yang terjadi pada masa silam. Sosiologi juga memperhatikan masa-masa silam, tetapi sosiologi hanya memperhatikan peristiwa-peristiwa yang merupakan proses-proses kemasyarakatan yang timbul dari hubungan antarmanusia dalam situasi dan kondisi yang berbeda-beda.

Dakwah adalah segala usaha untuk mentrasnformasikan ajaran Islam dalam realitas sosial. Karenanya, dakwah selalu bersentuhan dengan dinamika sosial. Bahkan keberhasilan dakwah dapat dilihat pada kemampuannya dalam memberikan warna dan pengaruh terhadap realitas sosial tersebut.

Berdasarkan pemahaman ini dapat dijelaskan bahwa sosiologi dakwah adalah ilmu yang mempelajari tentang interaksi dan gejala sosial yang berhubungan dengan aktivitas dakwah.

Ruang lingkup sosiologi dakwah dapat dibedakan menjadi dua, yaitu: objek material dan objek formal. Objek material terkait dengan interaksi sosial yang terjadi dalam masyarakat. Mengingat interaksi tersebut masih sangat general karena terkait dengan interaksi di bidang hukum, politik, pendidikan, dan sebagainya, maka diperlukan objek formal untuk membedakan antara sosiologi dakwah dengan sosiologi hukum, sosiologi politik, dan sosiologi pendidikan. Dalam hal ini, objek formal sosiologi dakwah adalah interaksi sosial yang berhubungan dengan aktivitas dakwah. Dalam perspektif ini, dakwah yang dimaksudkan adalah dalam pengertian yang luas, yaitu mencakup dakwah *bi al-lisaan*, *bi al-qalam*, dan *bi al-maal*. Objek formal inilah yang menjadi ruang lingkup sosiologi dakwah.

#### B. Kontribusi Sosiologi Dakwah

Sosiologi memiliki kontribusi yang sangat besar dalam pelaksanaan dakwah. Kontribusi tersebut antara lain sebagai berikut:

- 1. Sebagai alat analisis untuk membaca perkembangan, fenomena, dan dinamika sosial yang terjadi di sekitar pelaksanaan dakwah.
- 2. Memberikan masukan yang aktual dan faktual mengenai realitas sosial dalam penyusunan perencanaan dakwah sehingga aktivitas dakwah tersebut memiliki relevansi dengan kebutuhan masyarakat.
- 3. Membantu untuk memecahkan problematika sosial yang dihadapi dalam pelaksanaan dakwah.

#### **BAB II**

# MASYARAKAT DALAM PERSPEKTIF ISLAM

#### A. Individu dan Masyarakat

Mana yang lebih penting, individu atau masyarakat? Pertanyaan filosofis ini telah menimbulkan berbagai pandangan di kalangan ilmuwan sosiologi dan antropologi. Ada yang menyatakan bahwa sebenarnya yang riil adalah individu, karena masyarakat tidak akan ada tanpa ada individu. Sebagian yang lain berpendapat, bahwa yang riil adalah masyarakat, karena tidak satupun individu yang mampu bertahan hidup tanpa melakukan interaksi sosial.

Terlepas dari mana yang paling riil antara individu atau masyarakat, seorang sarjana Barat, bernama W. Montgomery Watt pernah mengajukan suatu pertanyaan ilmiah, yaitu : "Sesungguhnya manusia, sepanjang sejarah dan di belahan bumi manapun, mereka selalu hidup berkelompok. Persoalannya adalah nama apakah yang seharusnya diberikan kepada kelompok manusia tersebut ?".

Ada beberapa istilah yang diberikan oleh para ilmuwan untuk menandai suatu kelompok manusia. Dalam sosiologi, dikenal bebe-

rapa istilah yang pengertiannya ditujukan pada kelompok manusia, seperti : *nation* (bangsa), *people* (rakyat), *race* (ras), *mass* (massa), *strata* (strata), *clan* (marga), *tribe* (suku), *society* (masyarakat), dan *social class* (kelas sosial).

#### B. Konsep 'Ummah' dalam Alquran

Di dalam al-Qur'an, juga terdapat beberapa istilah untuk menggambarkan nama-nama bagi kelompok manusia itu, seperti : *ummah*, 'asyirah, qawm, syu'ub, qabail, dan sebagainya. Di antara semua istilah al-Qur'an ini, yang paling populer dan sangat akrab dalam kehidupan sehari-hari terutama di Indonesia adalah istilah '*ummah*'.

Dalam Ensiklopedia Indonesia disebutkan bahwa istilah '*um-mat*' yang berasal dari kata '*ummah*' mengandung empat arti, yaitu : *pertama*, mengandung arti bangsa, rakyat, atau kaum yang hidup bersatu padu atas dasar iman; *kedua*, diartikan sebagai penganut suatu agama atau nabi; *ketiga*, khalayak ramai; *keempat*, umum, seluruh umat manusia¹.

Ilmuwan Barat memandang bahwa istilah 'ummah' ditujukan kepada suatu kelompok masyarakat yang dibangun berdasarkan ikatan-ikatan agama atau keyakinan. Perspektif demikian, tampak misalnya dalam pengertian yang dikemukakan oleh W. Montgomery Watt, '...the word ummah came to be more and more restricted to a community with a religious basis'<sup>2</sup>.

Para sarjana Muslim juga telah berusaha untuk memberikan konsepsi yang jelas tentang istilah *ummah*. Manzooruddin Ahmed menyatakan bahwa '*The community is described by the Qur'an as* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hassan Shadily dkk., *Ensiklopedia Indonesia 6*, (Jakarta : Ichtiar Baru – Van Hoeve, 1984), hlm. 3701.

W. Montgomery Watt, *Ideals Factors in the Origin of Islam*, The Islamic Quarterly, II, No. 3, (Oktober, 1955), hlm. 161.

ummah, the members as mu'minun (faithful), the ideology as Islam or submission to One God'<sup>3</sup>. Ismail al-Faruqi, mengartikan kata ummah sebagai sekelompok manusia yang bersifat trans-lokal, trans-rasial, dan trans-politik, yakni tidak terikat oleh batasan-batasan lokal, rasial, dan satuan politik negara. Ali Syariati, menyimpulkan bahwa Islam tidak menganggap hubungan darah, tanah, perkumpulan, pekerjaan, ras, dan indikator sosial lainnya, sebagai ikatan dasar yang suci dalam suatu kelompok manusia. Lalu tali apakah yang dipandang oleh Islam sebagai ikatan yang paling suci? Bagi Syariati, yang menyatukan individu-individu manusia atau ummah itu adalah adanya arah dan tujuan yang sama yang digerakkan oleh suatu kepemimpinan yang sama. Di sinilah Syariati memandang keharusan adanya imamah. Syariati berpendapat, "Tidak ada sebutan ummah tanpa adanya imamah". Sebahagian kalangan menganggap bahwa pandangan Ali Syariati ini tidak netral, karena dibangun berdasarkan ideologi syiah.

Lalu apa sebenarnya yang disebut dengan *ummah* ? Kata ( اُمَّةُ ) *ummah* terambil dari kata (عَمَّ - يَعُا مُّ) '*amma – yaummu*' yang berarti menuju, menumpu, dan meneladani. Dari akar yang sama, lahir antara lain kata (أُمُّ) '*um*' yang berarti ibu dan (إِمَا م) '*imam*' yang maknanya pemimpin, karena keduanya menjadi teladan, tumpuan pandangan, dan harapan anggota masyarakat.

Bernard Lewis, sebagai seorang orientalis, cenderung mengatakan bahwa *ummah* sebenarnya adalah kata pinjaman. Apabila keterangan ini benar, maka hal itu tidak menjadi persoalan, karena al-Qur'an kerap kali memang meminjam istilah-istilah asing atau istilah lokal, tetapi kemudian diberi makna baru yang sarat nilai. Kalau ada kata Ibrani atau Aramaic yang sama pengertiannya dengan akar kata *ummah*, maka hal itu tidak aneh, karena Bangsa Yahudi dan Arab memang tergolong dalam ras yang sama yaitu Bangsa Semit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Manzooruddin Ahmed, *The Islamic Muslim State*, dalam Islamic Studies, Vol. I (Tahun 1962), hlm. 84.

Karena kata *ummah* sudah begitu populer dan banyak digunakan sejak dulu sampai sekarang, maka pengertian secara kebahasaan di atas tentu tidak memadai untuk memahami dinamika sosial yang terjadi dalam penggunaan kata *ummah*. Karenanya, *ummah* sebagai sebuah konsep perlu dikaji dan dipahami secara sistematis, komprehensif, dan mendetail, agar tidak terjadi kerancuan dalam penggunaan kata *ummah* sebagai suatu konsepsi Islam.

Dalam al-Qur'an, istilah *ummah* disebut sebanyak 64 kali dalam 24 surat<sup>4</sup>. Dalam frekuensi sebanyak itu, *ummah* mengandung sejumlah arti, umpamanya bangsa *(nation)*, masyarakat atau kelompok masyarakat *(community)*, agama *(religion)* atau kelompok keagamaan *(religious community)*, waktu *(time)* atau jangka waktu *(term)*, juga pemimpin atau sinonim dengan imam.

Ayat-ayat al-Qur'an yang mengandung kata *ummah* dengan berbagai artinya, ternyata sebagian besar telah turun dalam periode Makkah, walaupun pada tahun-tahun akhir periode ini. Dari 24 surat yang memuatnya, hanya 4 surat saja (yang memuat 11 ayat dan 13 kata *ummah*) yang turun di Madinah. Hampir semua kata *ummah* yang turun di Makkah itu menunjuk pada arti bangsa, bagian dari bangsa atau generasi dalam sejarah<sup>5</sup>.

Sebenarnya, dalam al-Quran tidak ada pembatasan pengertian umat hanya ditujukan pada kelompok manusia, tetapi juga bisa ditujukan untuk kelompok hewan<sup>6</sup>. Dalam QS. Al-An'am [6]: 38 Allah SWT berfirman:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Muhammad Fuad Abdul Baqi, *Mu'jam al-Mufahras li Alfazh Al-Qur'an Al-Karim*, (Dar Al-Fikr, 1981), hlm. 80.

Lihat Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur'an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep Kunci, (Jakarta: Paramadina, 2002), hlm. 486.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 80.

## وَمَا مِن ذَايْهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَنَبِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمْمُ أَمْثَالُكُمُّ مَّا فَرُطَنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمُّ إِلَىٰ رَبِّهِمُ يُخْشَرُونَ

#### Terjemahannya:

'Dan tiadalah binatang-binatang yang ada di bumi dan burung-burung yang terbang dengan kedua sayapnya, melainkan <u>umat-umat</u> (juga) seperti kamu. Tiadalah Kami alpakan sesuatupun di dalam Al Kitab, kemudian kepada Tuhanlah mereka dihimpunkan'.<sup>7</sup>

Rasulullah saw. bersabda: 'Semut (juga) merupakan umat dari umat-umat (Tuhan) (HR. Muslim). Di Hadis lain Nabi bersabda: 'Seandainya anjing-anjing bukan umat dari umat-umat (Tuhan) niscaya saya perintahkan untuk dibunuh (HR. At-Tirmidzi dan An-Nasa'i).

Konsepsi ini seiring dengan pandangan seorang sosiolog bernama R. M. MacIver dalam mendefinisikan 'community' sebagai salah satu istilah sosiologi yang penggunaannya sering diidentikkan dengan kata 'ummah'. Ia menyatakan bahwa:

"Community comes from having lived a life in common; it is a focus of social life, the common living of social beings...All the laws of the cosmos, physical, biological, and psychological, conspire to bring it about that beings who live together shall resemble each other. Wherever men live together the develop in some kind and degree distinctive common characteristics, manners, traditions, modes of speech, etc".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> CD Holy Quran, Keluaran Kelima, Versi 6.50 with Indonesian and English Translation oleh Perusahaan Perangkat Lunak "Sakhr", 1997.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> R. M. MacIver, Community, (London, 1928), hlm. 22.

Para pakar juga berbeda pendapat mengenai jumlah anggota kelompok manusia itu sehingga dapat disebut sebagai *ummah*. Ada yang mengatakan jumlahnya seratus orang dan ada yang menyebutkan empat puluh orang. Namun, kesimpulan yang dapat diambil bahwa, kata *ummah* menggambarkan adanya himpunan atau sekumpulan orang.

Karena kata '*ummah*' merupakan istilah yang sangat erat kaitannya dengan realitas sosial, maka pemahaman terhadap '*ummah*' sebagai suatu konsep perlu didekati secara sosiologis.

Pendekatan sosiologi yang memadai dalam mengkaji konsep 'ummah' belum banyak ditemukan dalam kitab-kitab tafsir. M. Quraish Shihab, sebagai 'pendekar utama' tafsir maudhu'i belum menggunakan pendekatan sosiologi sebagai salah satu 'pisau' analisis dalam membahas kata 'ummah'. M. Dawam Rahardjo telah berusaha untuk mengkaji konsep 'ummah' dalam perspektif sosiologi, tetapi baru sebatas teori kontrak sosial dan teori civil society<sup>10</sup>. Belum ada pembahasan 'ummah' dalam perspektif teori konflik dan teori fungsionalisme struktural.

Padahal, kedua teori ini sangat berpengaruh sebagai teori pamungkas dalam paradigma fakta sosial<sup>11</sup>.

Lihat M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat, (Bandung: Mizan, 1996), hlm. 325-329.

Lihat M. Dawam Rahardjo, loc. cit., hlm. 482-506.

Dalam sosiologi dikenal beberapa paradigma dalam melihat realitas sosial, di antaranya paradigma fakta sosial. Paradigma fakta sosial dirintis oleh Emile Durkheim melalui karyanya *The Rules of Sosiological Method* (1895) dan *Suicide* (1897). Durkheim mengkritik Comte dan Spencer yang menganalisa sosiologi secara filosofis dan psikologis. Menurut Durkheim, pendekatan empiriklah yang harus ditonjolkan dalam sosiologi, karena riset empiris (*social facts*) inilah yang menjadikan sosiologi berdiri sendiri dan membedakannya dengan disiplin ilmu lainnya. Paradigma ini memiliki empat teori utama, yaitu: teori fungsionalisme struktural, teori konflik, teori sistem, dan teori sosiologi makro.

Kedua teori di atas banyak digunakan para sosiolog dalam menganalisis berbagai pola interaksi sosial. Bahkan para ilmuwan Islam pun telah banyak mengadopsi asumsi-asumsi dasar kedua teori ini secara tidak langsung dalam mengembangkan pemikiran Islam.

Ada pandangan yang menyatakan bahwa salah satu perbedaan penggunaan kata *ummah* dengan *qaum* adalah kata *ummah* menggambarkan kelompok manusia yang didasarkan pada ikatan rasa kasih sayang, sedangkan kata *qaum* menggambarkan kelompok manusia yang didasarkan pada ikatan kesukuan dan kebangsaan. Jika konsep *ummah* dan *qaum* ini diletakkan dalam perspektif teori fungsionalisme struktural dan teori konflik, maka baik pada kelompok manusia yang dikategorikan sebagai *ummah* maupun pada kelompok manusia yang dikategorikan sebagai *qaum*, di dalamnya terdapat konflik dan struktur sosial yang memiliki fungsi tertentu.

Pikiran-pikiran sosiologi yang dikemukakan oleh Ibnu Khaldun sebagai seorang sosiolog muslim terkemuka, juga jarang bahkan tidak pernah 'dilibatkan' dalam mendiskusikan konsep 'ummah'. Padahal, teori sejarah yang dikemukakan oleh Ibnu Khaldun sangat relevan dengan konsep ummah dalam al-Qur'an.



# TEORI-TEORI SOSIOLOGI DALAM PERSPEKTIF DAKWAH

#### A. Teori Fungsional Struktural

Parson sebagai salah seorang tokoh teori fungsional modern berpendirian bahwa orang tidak dapat berharap banyak mempelajari perubahan sosial sebelum memahami secara memadai struktur sosial<sup>12</sup>.

Menurut teori ini, masyarakat merupakan suatu sistem sosial yang terdiri atas bagian-bagian atau elemen yang saling berkaitan dan menyatu dalam keseimbangan. Asumsi dasarnya adalah bahwa setiap struktur dalam sistem sosial, fungsional terhadap yang lain<sup>13</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Lihat Talcott Parsons, *The Social System*, (New York: The Free Press, 1951).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> George Ritzer, *Sociology: A Multiple Paradigm Science*, diterjemahkan oleh Alimandan dengan judul 'Sosiologi Ilmu Pengetahuan Berparadigma Ganda', cet. III, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002), hlm. 21.

Teori fungsionalisme struktural memiliki pandangan bahwa realitas sosial itu sama seperti anatomi tubuh manusia. Anatomi tubuh manusia disebut organisme biologis, sedangkan realitas sosial disebut organisme sosial<sup>14</sup>. Dalam anatomi tubuh manusia tidak ada bagian tubuh yang tidak memiliki fungsi, semua bagian tubuh pasti memiliki fungsi. Begitu juga dalam realitas sosial, setiap struktur atau elemen sosial pasti memiliki fungsi. Tidak ada satupun elemen atau struktur sosial yang tidak memiliki fungsi.

Secara ekstrim, teori ini beranggapan bahwa pada tingkat tertentu peperangan, perbudakan, dan kemiskinan itu 'diperlukan' oleh suatu masyarakat. Robert K. Merton melihat bahwa perbudakan itu memiliki fungsi bagi masyarakat Amerika kulit putih, karena sistem perbudakan itu dapat menyediakan tenaga buruh yang murah, memajukan ekonomi pertanian kapas dan menjadi sumber bagi status sosial terhadap kulit putih<sup>15</sup>. Herbert Gans, dalam penelitiannya tentang sistem sosial di Amerika, menyimpulkan bahwa ada lima belas fungsi kemiskinan yang dapat dikategorikan menjadi empat kriteria, yaitu : fungsi ekonomi, fungsi sosial, fungsi kultural, dan fungsi politik<sup>16</sup>.

Teori fungsionalisme struktural berpandangan bahwa individu-individu yang terlibat dalam kolektiva-kolektiva sosial harus meleburkan kepentingan pribadinya demi terpenuhinya kepentingan umum, sebab semua individu dalam suatu kelompok sosial melakukan interaksi secara bersama untuk mencapai suatu tujuan yang

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Lihat Herbert Spencer, *Synthetic Philosophy*, (New York: D. Appleton and Company, 1895).

Lihat Robert K. Merton, *Manifest and Latent Functions'*. On Theoritical Sociology. (New York: The Free Press, 1968), hlm. 73-138.

Herbert Gans, The Positive Functions of Proverty, AJS 78 (1972), hlm. 89-275.

sama<sup>17</sup>. Dengan demikian, teori ini memandang bahwa masyarakat dapat dilihat sebagai suatu sistem yang terdiri dari bagian-bagian yang saling tergantung satu sama lain<sup>18</sup>.

Karena itu, dalam perspektif teori fungsionalisme struktural, masyarakat harus selalu dalam kondisi seimbang dan teratur. Keseimbangan dan keteraturan itu dimaksudkan untuk menciptakan stabilitas sosial. Jika semua struktur sosial yang ada dapat memberikan fungsinya masing-masing, maka masyarakat itu akan menjelma menjadi masyarakat yang ideal. *Check and balance* di antara berbagai struktur sosial sangat berpengaruh dalam mewujudkan masyarakat yang stabil dan teratur.

Dalam pandangan teori fungsionalisme struktural, konflik sosial dalam masyarakat dapat mengganggu stabilitas sosial. Karena terlalu memberikan tekanan kepada keteraturan dalam masyarakat dan mengabaikan konflik dan perubahan sosial, maka secara ideologis teori fungsionalisme struktural termasuk teori yang konservatif. Bahkan, pendekatan fungsional ini dipandang sebagai agen teoritis bagi orang-orang yang menghendaki suatu *status quo* dalam sistem sosial<sup>19</sup>.

Lalu, bagaimana jika teori fungsionalisme struktural ini diletakkan dalam perspektif al-Qur'an. Umat Islam sebagai kelompok masyarakat disebut dalam al-Qur'an sebagai *'ummatan wasathan'* untuk menunjukkan fungsi yang harus dimainkan oleh umat Islam.

Michael S. Kimmel and Charles Stephen, Social and Political Theory: Classical Readings, (Needham Heights: A Pearson Education Company, 1998), hlm. 341.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Margaret M. Poloma, *Contemporary Sociology Theory*, diterjemahkan oleh Yayasan Solidaritas Gadjah Mada (Yasogama) dengan judul 'Sosiologi Kontemporer', (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000), hlm. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Lihat George Ritzer, *loc. cit.*, hlm. 25.

#### Dalam QS. Al-Baqarah [2]: 143 Allah berfirman:

وَكَدَذَاكَ جَدَالُتَكُمُ أُمَّةُ وَسَطًا لِتَكُونُ وَأَشَهَدَآهُ عَلَى النَّاسِ وَيَكُدُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْمَا الْقِبْلَةَ الَّتِس كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِتَعْلَمْ مَن يَقْبِعُ الرَّسُولَ مِقْن يَنظَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيْهُ وَإِن كَانَتُ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى اللَّهِ يَنْ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعِبِعَ إِيمَنتَكُمُ إِنَّ اللَّهَ وِالنَّاسِ لَـرَ دُوكَ رُجِيهُمُ

#### Terjemahannya:

'Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), <u>umat</u> yang adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Dan Kami tidak menetapkan kiblat yang menjadi kiblatmu (sekarang) melainkan agar Kami mengetahui (supaya nyata) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang membelot. Dan sungguh (pemindahan kiblat) itu terasa amat berat, kecuali bagi orang-orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah; dan Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia'. <sup>20</sup>

Ayat di atas menunjukkan bahwa fungsi yang harus dijalankan oleh umat Islam adalah sebagai penengah (wasit) yang mampu berlaku adil terhadap berbagai struktur atau elemen sosial yang ada.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> CD Holy Quran, op. cit.

Dalam QS. Ali 'Imran [3]:110 Allah berfirman:

#### Terjemahannya:

'Kamu adalah <u>umat</u> yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, menyuruh kepada yang ma`ruf, dan mencegah dari yang munkar, dan beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab beriman, tentulah itu lebih baik bagi mereka; di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan mereka adalah orang-orang yang fasik'.<sup>21</sup>

Masyarakat ideal yang digambarkan ayat di atas adalah masyarakat yang berproses menuju nilai-nilai keutamaan yang landasannya adalah iman dalam melaksanakan fungsi 'amar ma'ruf nahi munkar'.

Dalam QS. Ali Imran [3]: 104 Allah berfirman:

#### Terjemahannya:

'Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan <u>umat</u> yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma`ruf dan mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang yang beruntung'.<sup>22</sup>

<sup>22</sup> Ibid.



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> CD Holy Quran, op. cit.

Dalam ayat ini, *ummah* tidak identik dengan masyarakat. *Ummah* di sini menunjuk pada bagian dari masyarakat yang mengemban suatu fungsi tertentu, yaitu tugas '*amar ma'ruf nahi munkar*'. Istilah *ummah* dalam ayat ini dapat diartikan sebagai kelompok tertentu yang mewakili masyarakat.

Dalam sejarah para Nabi, selalu ada beberapa struktur sosial, seperti : *aghniya, al-mala, al-mutrafin,* dan *al-mustad'afin.* Para Nabi datang untuk melakukan pembebasan bagi kelompok *al-mustad'afin* dari tekanan *aghniya* atau *al-mala.* Dalam perspektif teori fungsionalisme struktural, Nabi dipandang sebagai pembebas karena melakukan tugas *amar ma'ruf nahi munkar.* 

Berkaitan dengan asumsi teori fungsionalisme struktural yang memandang realitas sosial sama dengan anatomi tubuh manusia yang digambarkan sebagai organisme sosial, Rasulullah saw. pernah bersabda: 'Orang mukmin yang satu dengan mukmin yang lainnya ibarat satu bangunan di mana yang satu memperkokoh yang lainnya'.

#### B. Teori Konflik

Teori konflik ini dibangun dalam rangka menentang secara langsung teori fungsionalisme struktural. Karena itu, tidak mengherankan apabila proposisi dan asumsi dasar yang diajukan oleh teori konflik bertentangan dengan proposisi dan asumsi dasar yang terdapat dalam teori fungsionalisme struktural.

Kalau menurut teori fungsionalisme struktural masyarakat harus berada dalam kondisi statis atau tepatnya bergerak dalam kondisi keseimbangan, maka menurut teori konflik malah sebaliknya. Masyarakat harus berada dalam proses perubahan yang ditandai oleh pertentangan yang terus menerus di antara unsur-unsurnya. Kalau menurut teori fungsionalisme struktural, setiap elemen sosial mem-

berikan dukungan terhadap stabilitas secara umum, maka teori konflik melihat bahwa setiap elemen sosial memberikan sumbangan terhadap terjadinya konflik sosial.

Teori ini memandang bahwa konflik itu tidak selalu berkonotasi negatif. Konflik bukan merupakan suatu hal yang asing dalam kehidupan manusia, bahkan konflik merupakan gejala yang tak terpisahkan dari kehidupan manusia. Konflik bisa terjadi di mana-mana. Konflik dan pertikaian adalah hal yang tak terhindarkan di dalam tiap kelompok sosial<sup>23</sup>. Coser<sup>24</sup> dan Simmel<sup>25</sup> membuktikan dalam penelitiannya bahwa konflik adalah hal yang wajar dalam suatu hubungan sosial.

Dahrendorf sebagai tokoh utama teori ini, mengemukakan bahwa konflik dapat menuntun masyarakat pada suatu perubahan dan pembangunan, karena dalam situasi konflik setiap elemen sosial terlibat dalam melakukan tindakan-tindakan untuk mengadakan perubahan dalam struktur sosial<sup>26</sup>.

Teori ini menganggap bahwa konflik sosial itu penting, karena memiliki manfaat dalam kehidupan masyarakat. Berghe mengemukakan beberapa fungsi dari konflik sosial dalam kehidupan suatu kelompok manusia, yaitu : pertama, sebagai alat untuk memelihara solidaritas; kedua, membantu menciptakan ikatan aliansi dengan kelompok lain; ketiga, mengaktifkan peranan individu yang semula terisolasi; keempat fungsi komunikasi. Sebelum konflik kelompok ter-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Robby I. Chandra, *Konflik dalam Hidup Sehari-hari*, (Yogyakarta: Kanisius, 2002), hlm. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Lihat L. A. Coser, *Continuities in the Study of Social Conflict*, (New York: The Free Press, 1967).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Lihat G. Simmel, *Conflict and the Web of the Group Affiliations*, terjemahan oleh K.H. Wolff, (New York: The Free Press, 1953).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Lihat Ralp Dahrendorf, Class and Class Conflict in industrial Society, (Stanford: Stanford University Press, 1959).

tentu mungkin tidak mengetahui posisi lawan. Tapi dengan adanya konflik, posisi dan batas antara kelompok menjadi jelas. Individu dan kelompok mengetahui secara pasti di mana mereka berdiri dan karena itu dapat mengambil keputusan lebih baik untuk bertindak dengan lebih tepat<sup>27</sup>.

Konflik memang mengganggu, namun gangguan tersebut dapat membawa keuntungan yang besar, yaitu dapat menjelaskan banyak hal yang tadinya tersamar dan terselubung. Konflik tidak perlu dipandang sebagai hal yang buruk dan mutlak harus dihindarkan. Walaupun pengalaman konflik sering membawa serta perasaan tidak enak, namun pada dasarnya konflik bermanfaat bagi orang-orang yang terlibat di dalamnya<sup>28</sup>.

Bagaimana konflik ini dapat diarahkan atau digunakan sebagai sesuatu yang bermanfaat? William Chang misalnya, dalam melihat konflik etnik dan agama yang terjadi di Indonesia, menyimpulkan bahwa yang dibutuhkan adalah 'manajemen konflik'. Konflik perlu diolah dan diubah menjadi kekuatan seseorang dan masyarakat untuk menciptakan suatu kehidupan baru<sup>29</sup>.

Mengingat pandangan-pandangan teori konflik yang terlalu mengabaikan keteraturan dan stabilitas yang memang ada dalam masyarakat di samping konflik itu sendiri, maka penerapan teori ini membuat masyarakat selalu dalam kondisi tidak aman dari pertikaian dan pertentangan.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Lihat Peter Berger, *Invitation to Sociology*, (New York: Doubleday, 1963).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Lihat Robby I. Chandra, *loc. cit.*, hlm. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> William Chang, Konflik Komunal di Indonesia Saat Ini, (Jakarta: INIS, 2003), hlm. 28.

Lalu, bagaimana al-Qur'an memandang konflik yang diakibatkan oleh perbedaan-perbedaan di antara umat manusia. Dalam QS. Al-Baqarah [2]: 213 Allah SWT berfirman:

كَانَ ٱلنَّانَ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّ مِنَ مُبَيِّدِ مِنَ مُبَيِّدِ مِنَ مُبَيِّدِ مِنَ وَأَسْرَلَ مُعَهِّمُ ٱلْكِحَدِ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمْ بَيْسَنَ ٱلنَّاسِ وَمُسْفِرِينَ وَأَسْرَلَ مُعَهِّمُ ٱلْكِحَدِ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمْ بَيْسَنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوسُوهُ مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَتُهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ بَعْنَهُمُ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ وَامْدُوا لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ جَاءَتُهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ بَعْنَهُمُ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ وَامْدُوا لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ اللَّهُ الَّذِينَ وَامْدُوا لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْمُعْتِيمِ مِنَ آلَا لَهُ اللَّهُ مَنْ يَشَاتُهُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللْمُعْلِمُ اللَّهُ اللْمُعْلَقِيْمِ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعِلَّالَّةُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَقُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

#### Terjemahannya:

'Manusia itu adalah <u>umat</u> yang satu. (Setelah timbul perselisihan), maka Allah mengutus para nabi sebagai pemberi kabar gembira dan pemberi peringatan, dan Allah menurunkan bersama mereka Kitab dengan benar, untuk memberi keputusan di antara manusia tentang perkara yang mereka perselisihkan. Tidaklah berselisih
tentang Kitab itu melainkan orang yang telah didatangkan kepada
mereka Kitab, yaitu setelah datang kepada mereka keterangan-keterangan yang nyata, karena dengki antara mereka sendiri. Maka Allah memberi petunjuk orang-orang yang beriman kepada kebenaran
tentang hal yang mereka perselisihkan itu dengan kehendak-Nya.
Dan Allah selalu memberi petunjuk orang yang dikehendaki-Nya kepada jalan yang lurus'.<sup>30</sup>

<sup>30</sup> CD Holy Quran, op.cit.



Dalam ayat di atas dikatakan bahwa umat manusia itu adalah *ummah* yang satu. Namun, dalam ayat itu juga dikatakan bahwa umat manusia itu berselisih atau melakukan konflik. Karena itulah Allah mengutus para nabi untuk mengurangi implikasi negatif dari konflik tersebut.

Allah SWT. memang tidak menghendaki persatuan mutlak di antara umat manusia, sebab ada maksud tertentu di balik adanya perbedaan-perbedaan di antara umat manusia. Salah satu maksud di balik perbedaan-perbedaan di antara umat manusia dijelaskan dalam QS. Al-Maidah [5]: 48:

وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِتَنِ بِٱلْحَقِّ مُصَوِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَنِ
وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَا الْكُمُ بَيْنَهُ مِنِهَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهُوَآ مَهُمْ عَمَّا
جَاءَكُ مِنْ ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِيرَعَةً وَمِنْهَا جُأَ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ
لَجَعَلَكُمْ أُشَةً وَاحِدَةً وَلَنكِينَ لِيَبُلُوكُمْ فِي مَا قَاتَتَكُمُ مُّ فَأَسْتَبِعُوا لَجَعَلُكُمْ أُشَةً وَاحِدَةً وَلَنكِينَ لِيَبُلُوكُمْ فِي مَا قَاتَتَكُمُ مُّ فَأَسْتَبِعُوا الْخَدِيرَ سِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعَكُمْ جَوِيعًا فَيُتَبِعُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ الْخَدَالُونَ اللَّهِ مَرْجِعَكُمْ جَويعًا فَيُتَبِعُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ اللَّهُ مَرْجِعَتُمْ فِيهِ الْخَنْفُونَ

#### Terjemahannya:

'Dan Kami telah turunkan kepadamu Al Qur'an dengan membawa kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, yaitu kitab-kitab (yang diturunkan sebelumnya) dan batu ujian terhadap kitab-kitab yang lain itu; maka putuskanlah perkara mereka menurut apa yang Allah turunkan dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka dengan meninggalkan kebenaran yang telah datang kepadamu. Untuk tiap-tiap <u>umat</u> di antara kamu, Kami berikan aturan dan jalan yang terang. Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu

dijadikan-Nya satu <u>umat</u> (saja), tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap pemberian-Nya kepadamu, maka berlomba-lombalah berbuat kebajikan. Hanya kepada Allah-lah kembali kamu semuanya, lalu diberitahukan-Nya kepadamu apa yang telah kamu perselisih-kan itu'.<sup>31</sup>

Jadi, maksud di balik perbedaan-perbedaan di antara umat manusia itu adalah agar mereka melakukan *'fastabiqul khaerat*' atau berkompetisi menuju kebajikan. Perbedaan-perbedaan itu memang sengaja diciptakan oleh Tuhan. Hal ini ditegaskan oleh Allah dalam QS. Al-Hujurat [49]: 13:

#### Terjemahannya:

'Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal'. 32

Jadi, kebangsaan dan kesukuan itu menjadi dasar keanekaragaman yang harus mendatangkan manfaat. Keanekaragaman itu dapat mendatangkan manfaat jika umat manusia berpegang teguh kepada ajaran-ajaran agama, sebab agama berfungsi mengingatkan adanya persamaan di antara umat manusia sebagai landasan persahabatan, tolong-menolong, dan persaudaraan.

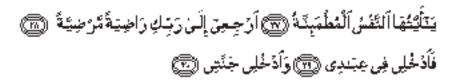
<sup>31</sup> CD Holy Quran, *Ibid*.

<sup>32</sup> CD Holy Quran, *Ibid*.

Dalam kaitannya dengan teori konflik, maka dapat dikatakan bahwa konflik atau perbedaan-perbedaan di antara umat manusia itu dapat mendatangkan manfaat, jika umat manusia itu menjadikan ajaran-ajaran agama sebagai landasan dalam melakukan interaksi sosial.

Jika realitas sosial adalah perwujudan dari realitas 'kedirian' individu, maka dalam setiap individu juga terjadi konflik. Konflik dalam diri individu itu berwujud pada adanya pertentangan-pertentangan antara keinginan hawa nafsu yang dimotori syetan dengan keinginan kalbu yang dibimbing oleh keimanan. Pertarungan antara hawa nafsu duniawi dengan keimanan merupakan konflik dalam diri manusia. Memang, manusia tanpa nafsu tidak akan ada kemajuan. Manusia dapat melakukan karya-karya besar, inovasi, dan kreativitas, karena adanya dorongan hawa nafsu. Sebaliknya, jika manusia terlalu memperturutkan hawa nafsu, maka akan menimbulkan kerusakan. Jadi, manusia tanpa nafsu hidupnya akan monoton, karena tidak ada dorongan untuk beraktivitas. Sebaliknya, manusia yang terlalu memperturutkan hawa nafsu akan menimbulkan sesuatu yang destruktif.

Itulah sebabnya, Islam melalui puasa Ramadhan misalnya, mendidik orang-orang beriman untuk mengendalikan hawa nafsu, bukan untuk menghilangkan hawa nafsu, sebab bukanlah manusia yang tidak memiliki hawa nafsu. Kalau hawa nafsu itu mampu dikendalikan, maka tidak akan menimbulkan sesuatu yang merusak, justru akan menuntun manusia untuk menuju surga. Dalam QS. Al-Fajr [89]: 27-30 Allah SWT. berfirman:



#### Terjemahannya:

'Hai jiwa yang tenang. Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang puas lagi diridhai-Nya. Maka masuklah ke dalam jama'ah hamba-hamba-Ku, dan masuklah ke dalam surga-Ku'.<sup>33</sup>

Kemampuan mengendalikan hawa nafsu ini merupakan salah satu wujud 'manajemen konflik' yang dilakukan untuk menengahi dorongan hawa nafsu dan bisikan iman. Begitu juga dalam realitas sosial, yang diperlukan bukanlah menghapuskan perbedaan atau konflik itu, tetapi bagaimana mengatur dan mengelola perbedaan dan konflik itu sehingga mendatangkan manfaat dalam kehidupan sosial.

#### C. Teori Siklus

Teori ini dikemukakan oleh salah seorang pemikir Islam, yaitu Ibnu Khaldun. Salah satu orisinalitas Ibnu Khaldun dalam sosiologi adalah metode analisis sejarah yang digunakannya. Menurut Khaldun, kajian sejarah adalah kajian kritis tentang berbagai aspek kehidupan manusia masa lampau dan masa sekarang. Untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif, maka diperlukan *'Ilm al-'Umran* (sosiologi atau antropologi) sehingga melahirkan pemahaman dan penulisan sejarah yang obyektif dan bertanggung jawab. Tanpa bantuan ilmu ini, maka kajian sejarah akan memantulkan nuansa yang serba kering dan miskin perspektif. Menurutnya, manusia bukanlah produk nenek moyangnya, tetapi adalah produk kebiasaan-kebiasaan

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> CD Holy Quran, *Ibid*.



sosial. Karena itu, melalui '*Ilm al-'Umran* dapat diketahui formasi sosial dasar munculnya suatu negara serta peradaban bersamaan dengan munculnya hukum-hukum yang mengatur interaksi mereka.

Berdasarkan tesis dan orisinalitas di atas, maka Ibnu Khaldun dipandang sebagai pelopor awal dalam ilmu-ilmu sosial yang empiris dan sistematis, jauh sebelum ilmu itu dikembangkan di Eropa pada abad ke-19. Paradigma fakta sosial yang dikembangkan oleh August Comte dan Emile Durkheim yang sangat berpengaruh dalam kajian sosiologi, sebenarnya telah dikumandangkan lebih awal oleh Ibnu Khaldun.

Pemikiran sosiologi Ibn Khaldun dituangkan dalam kitabnya yang sangat terkenal *al-Muqaddimah*. Dalam karya monumental tersebut, Ibnu Khaldun mengemukakan 'teori siklus' dengan menyatakan bahwa bila kumulasi dosa sejarah (dosa kemewahan, dosa kesombongan, dan dosa kerakusan) tidak dihindari, maka sebuah bangunan kekuasaan tidak punya alternatif lain kecuali hancur. Kehancuran ini akan memberi peluang bagi munculnya bangunan kekuasaan baru. Masyarakat manusia akan senantiasa dihadapkan pada situasi pasang-surut. Hal ini adalah hukum sejarah yang tak terelakkan. Bila lonceng kejatuhan dibunyikan, maka tidak ada kekuatan di permukaan bumi ini yang mampu menolongnya<sup>34</sup>.

Kekuatan 'teori siklus' yang dikemukakan oleh Ibnu Khaldun di atas begitu kuat dan kokoh, karena berdasarkan pengalaman beliau secara empiris yang berpetualang di beberapa negara dan terlibat secara langsung dalam berbagai intrik-intrik politik. Pengalaman empiris itulah yang dijadikan sebagai dasar untuk membangun teori-teorinya. Di samping itu, teori ini memiliki landasan yang kuat dalam al-Qur'an. Dalam QS. Al-Mu'minun [23]: 43 Allah berfirman:

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Lihat Ahmad Syafii Ma'arif, *Ibnu Khaldun dalam Pandangan Barat dan Timur*, (Jakarta: Gema Insani Press, 1992).

## مَا تَسُبِقُ مِنُ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسُتَّخُرُونَ

#### Terjemahannya:

'Tidak (dapat) sesuatu <u>umatpun</u> mendahului ajalnya, dan tidak (dapat pula) mereka terlambat (dari ajalnya itu)'.<sup>35</sup>

Hal senada terdapat dalam QS. al-A'raf [7]: 34, di mana Allah SWT berfirman:

#### Terjemahannya:

'Tiap-tiap <u>umat</u> mempunyai batas waktu; maka apabila telah datang waktunya mereka tidak dapat mengundurkannya barang sesaatpun dan tidak dapat (pula) memajukannya'.<sup>36</sup>

Kebanyakan mufassir menginterpretasikan 'batas waktu' dalam ayat ini berarti batas waktu kejayaan atau keruntuhan suatu bangsa atau peradaban. Kebenaran dari ayat ini dapat disaksikan dalam bentangan sejarah yang panjang. Dalam ayat-ayat al-Qur'an dijelaskan tentang kehancuran bangsa-bangsa atau peradaban terdahulu walaupun sangat kuat. Bangsa-bangsa kuno, seperti : Babilonia, Mesir, Yunani, Romawi, Persia, dan kerajaan-kerajaan yang diperintah oleh berbagai dinasti, telah banyak yang lenyap dari peta politik dan peradaban. Di Indonesia dikenal pula kerajaan besar, seperti Sriwijaya dan Majapahit yang hidup berabad-abad tetapi kemudian runtuh. Sesudah Perang Dunia Pertama dan Kedua, banyak juga ne-

<sup>35</sup> CD Holy Quran, op.cit.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> CD Holy Quran, *Ibid* 

gara dengan identitas tertentu yang lenyap ditelan oleh kekuasaan lain yang lebih besar. Rezim Komunis di Uni Soviet telah mengalami keruntuhannya, sekalipun beberapa tahun sebelumnya kejadian itu tidak bisa dibayangkan, karena Uni Soviet merupakan negara yang sangat kuat dalam bidang politik dan militer. Dalam kasus yang lebih spesifik di Indonesia, kekuasaan Orde Baru yang begitu kokoh dan secara teoritis sulit untuk ditumbangkan, akhirnya runtuh oleh gelombang reformasi.

Berbagai kenyataan sosial di atas menunjukkan bahwa rotasi sejarah yang digambarkan oleh Ibnu Khaldun dalam 'teori siklus' benar-benar terjadi dalam realitas kehidupan umat manusia sepanjang sejarah.

# **BAB IV**

# DAKWAH DAN PERUBAHAN SOSIAL

# A. Aspek-aspek Perubahan Sosial

Ideologi dan tujuan dakwah tidak pernah berubah dari waktu ke waktu. Akan tetapi, dakwah senantiasa berhadapan dengan dinamika sosial yang selalu berubah dari masa ke masa. Perubahan sosial adalah proses sosial yang dialami oleh anggota masyarakat serta semua unsur-unsur budaya dan sistem-sistem sosial, di mana semua tingkat kehidupan masyarakat secara sukarela atau dipengaruhi oleh unsur-unsur eksternal meninggalkan pola-pola kehidupan, budaya, dan sistem sosial lama kemudian menyesuaikan diri atau menggunakan pola-pola kehidupan, budaya, dan sistem sosial yang baru.

Boleh jadi bentuk fisik seseorang tampak modern tetapi pikirannya tradisional, atau sebaliknya. Karenanya dalam pembahasan tentang perubahan sosial disebutkan beberapa aspek yang mengalami perubahan. Perubahan yang dimaksud menyangkut beberapa aspek, yaitu: pola pikir, perilaku, dan materi budaya.

Perubahan pola pikir masyarakat menyangkut persoalan sikap masyarakat terhadap berbagai persoalan sosial dan budaya di seki-

tarnya. Contohnya, sikap terhadap pekerjaan bahwa konsep dan pola pikir lama tentang pekerjaan adalah sektor formal (menjadi pegawai negeri), sehingga konsep pekerjaan dibagi menjadi dua, yaitu sektor formal dan informal. Saat ini terjadi perubahan terhadap konsep kerja lama di mana konsep pekerjaan tidak saja terkait dengan sektor formal (menjadi pegawai negeri sipil), akan tetapi dikonsepkan sebagai sektor yang menghasilkan pendapatan maksimal.

Perubahan perilaku masyarakat menyangkut persoalan perubahan sistem-sistem sosial, di mana masyarakat meninggalkan sistem sosial lama dan menjalankan sistem sosial baru, seperti perubahan ukuran kesejahteraan dari bentuk fisik yang gemuk ke bentuk fisik yang ramping.

Perubahan materi budaya menyangkut perubahan artefak budaya yang digunakan oleh masyarakat, seperti: model pakaian, karya fotografi, karya film, teknologi, dan sebagainya yang terus berubah dari waktu ke waktu menyesuaikan kebutuhan masyarakat.

#### B. Fase-fase Perubahan Sosial

Perubahan sosial terjadi dalam beberapa fase, di mana setiap fase memiliki karakteristik yang berbeda-beda. Fase-fase tersebut secara umum dapat digambarkan sebagai berikut:

Fase pertama: primitif. Pada fase ini manusia hidup secara terisolir dan berpindah-pindah disesuaikan dengan lingkungan alam dan sumber makanan yang tersedia. Manusia pada fase ini hidup dalam kelompok-kelompok kecil dan terpisah dengan kelompok manusia lainnya.

Fase kedua: agrokultural. Pada fase ini manusia mulai menetap di suatu tempat dan bercocok tanam di tempat tersebut. Hal ini dilakukan karena dukungan alam sudah mulai berkuran dan manusia semakin banyak.

Fase ketiga: tradisional. Pada fase ini manusia mulai mengenal istilah 'desa' karena beberapa kelompok kecil masyarakat sudah menetap di suatu tempat dan saling berinteraksi, mengembangkan budaya dan tradisi internal serta membina hubungan dengan masyarakat sekitarnya.

Fase keempat: transisi. Pada fase ini kehidupan desa sudah sangat maju, isolasi kehidupan hampir tidak ditemukan lagi dalam skala luas, transportasi sudah lancar walaupun untuk masyarakat desa tertentu masih menjadi masalah. Secara geografis, masyarakat transisi berada di pinggiran kota serta hidup mereka masih secara tradisional, sistem sosial lama masih silih berganti digunakan dan mengalami penyesuaian dengan hal-hal baru dan inovatif. Karenanya, masyarakat transisi terlihat ambigu atau mendua dalam hal pola pikir dan perilaku, di satu pihak masih menganut sistem tradisional, namun di pihak lain mereka sudah terlihat individualis.

Fase kelima: modern. Pada fase ini kehidupan masyarakat sudah kosmopolitan dengan kehidupan individual yang menonjol, profesionalisme di berbagai bidang dan penghargaan terhadap profesi menjadi kunci hubungan-hubungan sosial di antara elemen masyarakat. Di sisi lain, sekularisme menjadi sangat dominan dalam sistem religi dan kontrol sosial serta sistem kekerabatan mulai diabaikan. Anggota masyarakat hidup dalam sistem yang sudah mekanik, kaku, dan hubungan-hubungan sosial ditentukan berdasarkan kepentingan masing-masing elemen masyarakat. Karena mereka telah berpendidikan, maka masyarakat modern sangat rasional dalam memandang berbagai persoalan.

Fase keenam: postmodern. Pada fase ini masyarakatnya telah memiliki kemapanan finansial. Pola interaksi sosial mereka sudah modern, bahkan sudah melampaui fase modern. Karakteristik masyarakat postmodern dapat digambarkan sebagai berikut:

- a. Memiliki pola hidup nomaden, artinya kehidupan mereka yang terus bergerak dari satu tempat ke tempat lain menyebabkan orang sulit menemukan mereka. Hal ini disebabkan karena kesibukan mereka dengan berbagai usaha dan bisnis, akhirnya mereka bisa saja memiliki rumah di mana-mana di dunia ini.
- b. Manusia postmodern sangat menghargai privasi. Karenanya, kegemaran spesifik mereka menjadi aneh-aneh dan unik.
- c. Kehidupan pribadi yang bebas menyebabkan orang-orang postmodern menjadi sangat sekuler, memiliki pemahaman nilai-nilai sosial yang subjektif dan liberal sehingga cenderung terlihat sangat *mobile* pada seluruh komunitas masyarakat dan agama serta berbagai pandangan politik sekalipun.
- d. Pemahaman orang-orang postmodern yang bebas pula menyebabkan mereka cenderung melakukan gerakan *back to nature*, *back to village*, *back to traditional*, atau bahkan *back to religi*, namun karena pemahaman mereka yang luas tentang persoalan kehidupan, maka 'gerakan kembali' itu memiliki perspektif yang berbeda dengan orang lain yang selama ini sudah dan sedang ada di wilayah tersebut.

Perubahan dalam perspektif dakwah harus berubah dalam arti yang positif, yaitu berubah dari sifat-sifat tercela kepada sifat-sifat terpuji.



# DAKWAH DAN PROBLEMATIKA SOSIAL

## A. Radikalisme Agama

Pasca serangan terhadap World Trade Center (WTC) New York dan markaz Pentagon Washington DC. pada 11 September 2001 menjadikan diskursus radikalisme agama semakin menguat di pentas internasional. Peristiwa tersebut telah mengubah banyak skenario tatanan dunia baru. Meskipun tidak seburuk yang digambarkan oleh Samuel P. Huntington sebagai 'clash of civilitation', namun tragedi kemanusiaan itu sedikit banyak menyebabkan disartikulasi isu-isu kerjasama antara Islam dan Barat. Ada sebagian pengamat memandang bahwa peristiwa 9/11 sebagai bagian dari "benturan peradaban" antara nilai-nilai Barat dan Islam. Menurut mereka, tragedi itu bukan isu fundamentalisme agama atau Islam politik, melainkan konflik esensial antara visi-visi moralitas dan etika yang bersaing. Dalam perspektif ini, tidak mengejutkan bahwa para teroris tidak menyebut tuntutan tertentu, tidak mempunyai sasaran teritorial khu-

sus, dan juga tidak ada yang mengaku bertanggung jawab. Serangan 9/11 semata-mata bertujuan untuk menghantam simbol-simbol dan hegemoni peradaban Barat dengan harapan dapat memberdayakan peradaban Islam.

Sampai saat ini belum ada kesepakatan di antara pengamat Islam tentang istilah yang tepat untuk menggambarkan radikalisme Islam. Hal ini terjadi karena penggunaan istilah radikalisme Islam seringkali bermasalah dan stigmatis karena bermakna pejoratif dengan memberikan gambaran yang buruk, citra negatif, dan menyudutkan orang atau kelompok tertentu yang diidentifikasi sebagai Islam radikal. Di samping itu, fenomena sosial yang terkait dengan radikalisme Islam yang ditemukan oleh masing-masing ilmuwan dan peneliti juga berbeda-beda.

Dalam praktiknya, radikalisme Islam sering diidentikkan dengan istilah-istilah, seperti: 'revivalisme', 'fundamentalisme', dan 'aktivisme'. Stephen Schwartz mengaitkan terorisme dengan gerakan pemurnian Islam yang dilakukan oleh Wahabisme.<sup>37</sup> Emmanuel Sivan menggunakan istilah '*radical Islam*' untuk menggambarkan proses pembangkitan ide-ide Islam abad pertengahan sebagai jalan menuju dunia modern.<sup>38</sup> Sejalan dengan pendapat ini, Youssef M. Choueiri menggunakan istilah 'revivalisme', 'reformisme', dan 'radikalisme' untuk memilah berbagai bentuk gerakan kebangkitan keagamaan dalam Islam.<sup>39</sup> Seyyed Vali Reza lebih memilih menggunakan istilah revivalisme. Menurutnya, istilah ini lebih luas jangkauannya karena pada kenyataannya kemunculan gerakan Islam radikal di

Stephen Schwartz, *The Two Faces of Islam: The House of Sa'ud from Tradition to Terror* (New York: Doubleday, 2002).

Emmanuel Sivan, *Radical Islam: Medieval Theology and Modern Politics* (New Haven: Yale University Press, 1985), x.

Youssef M. Choueiri, *Islamic Fundamentalism* (Boston: Twayne Publishers, 1990).

negara-negara Islam di Timur Tengah dan di Asia tidak semata-mata didorong oleh keinginan untuk menerapkan makna literal dalam teks-teks suci dalam kehidupan nyata, dan tidak hanya sekedar tan-dingan terhadap hegemoni Barat, akan tetapi lebih dari itu bersifat filosofis. 40 John L. Esposito lebih memilih menggunakan istilah revivalisme atau aktivisme Islam karena istilah fundamentalisme terbebani oleh asumsi-asumsi Kristiani dan pelabelan oleh dunia Barat serta mengandung ancaman yang bersifat monolitik. Menurut Esposito, *Islamic revivalism* dan *Islamic activism* lebih ringan bebannya, di samping itu memiliki akar yang kuat dalam tradisi reformasi dan aktivisme sosial dalam Islam. 41

Pandangan yang sangat beragam di atas menunjukkan bahwa fenomena radikalisme Islam harus dilihat secara proporsional. Istilah-istilah tersebut menggambarkan bahwa radikalisme Islam selalu terkait dengan gerakan politik tertentu sehingga Islam radikal sering juga disebut sebagai Islam politik (*political Islam*). Fenomena Islam politik inipun tidak bisa disederhanakan sebagai gerakan anti-Barat karena terdapat dinamika di dalamnya sehingga menuntut penyikapan yang lebih simpatik.<sup>42</sup> Pendekatan proporsional dan simpatik ini misalnya telah dilakukan oleh Haedar Nashir dengan menyebut kelompok Islam radikal sebagai 'gerakan Islam syariat', karena baginya gerakan tersebut tidak boleh hanya dilihat dari luar, tetapi harus dilihat dari dalam dengan memperhatikan faktor keyakinan dan pandangan dunia (*world view*) yang mempengaruhinya.<sup>43</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Seyyed Vali Reza, Mawdudi and the Making of Islamics Revivalism (New York-Oxford: Oxford University Press, 1996), 4.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> John L. Esposito, *Political Islam: Revolution, Radicalism, or Reform?* (London: Lynne Rienner Publishers, 1997).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Sirry, Mun'im A., Membendung Militansi Agama: Iman dan Politik dalam Masyarakat Modern (Jakarta: Erlangga, 2003), 96.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Haedar Nashir, *Gerakan Islam Syariat: Reproduksi Salafiyah Ideologis di Indonesia* (Jakarta: PSAP Muhammadiyah, 2007).

Radikalisme Islam, bukan saja tampak dalam wilayah pragmatisme, tetapi juga dalam bentuk pemikiran dan paham keagamaan. Radikalisme sendiri sebenarnya tidak merupakan masalah sejauh ia hanya dalam bentuk pemikiran, namun ketika radikalisme pemikiran menjelma menjadi gerakan-gerakan radikal dan anarkis maka ia mulai menimbulkan masalah dan patut diwaspadai.

Di tanah air, radikalisme agama menjadi bagian dari realitas Islam kontemporer Indonesia terutama pasca runtuhnya Orde Baru Tahun 1998. Di era reformasi di mana iklim demokrasi semakin terbuka menjadikan kelompok-kelompok Islam radikal memperoleh momentum untuk mengartikulasikan aspirasinya secara lebih terbuka yang sebelumnya mendapat perlakuan secara represif. Munculnya tindakan-tindakan kekerasan di Indonesia yang mengatasnamakan Islam telah melahirkan fenomena sosial yang dapat disebut sebagai radikalisme Islam. Rentetan peristiwa, seperti: pengeboman yang terjadi di Bali (pada 12 Oktober 2002 dan 1 Oktober 2005) dan Hotel JW Marriot Jakarta (pada 5 Agustus 2003 dan 17 Juli 2009)<sup>44</sup>, penghancuran tempat-tempat hiburan dan penjual minuman keras, penutupan dan pembakaran rumah ibadah, kesemuanya mengatasnamakan Islam. Kekerasan dengan menggunakan simbol-simbol Islam ini telah menimbulkan kecemasan berbagai kalangan, baik di kalangan muslim sendiri, maupun di kalangan non-muslim.

Memang, adalah kewajiban muslim untuk menegakkan kebajikan dan melawan kemungkaran ('amar ma'ruf nahî munkar). Namun, penggunaan kekerasan merupakan tindakan kriminal. Bahkan tindakan-tindakan kekerasan dalam menegakkan kebajikan dan menumpas kemungkaran merupakan satu bentuk ketidakadilan dan kezaliman. Meskipun Islam, seperti juga agama-agama lain, tidak

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Diadaptasi dari Harian Kompas.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Azyumardi Azra, Konflik Baru Peradaban: Globalisasi, Pluralitas, & Radikalisme (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002), 81.

dapat mengelakkan diri dari penyebaran misinya yang dipercayai mempunyai kebenaran eksklusif, namun dakwah tidak boleh dijalankan melalui pemaksaan sebab Islam mengakui hak hidup agama-agama lain dan membenarkan para pemeluk agama-agama lain tersebut untuk menjalankan ajaran-ajaran agamanya masing-masing.<sup>46</sup>

Radikalisme agama tentu sangat disesalkan, karena Islam memiliki misi yang luhur untuk menciptakan kedamaian dan keselamatan. Islam dengan wajah yang ramah inilah yang perlu dikembangkan. Karena itu, berbagai usaha telah dilakukan untuk melawan atau menetralisir radikalisme agama. Di tingkat internasional, Barat melawan radikalisme agama dengan menggunakan kekuatan militer. Sejauh ini, penggunaan militerisme belum menunjukkan hasil yang signifikan dalam memerangi terorisme. Kegagalan penggunaan kekuatan militer ini diperparah oleh adanya standar ganda (double standards) Amerika Serikat dan sekutu-sekutunya untuk melakukan ekspansi politik dan ekonomi di berbagai belahan dunia. Hal ini menimbulkan sikap curiga dari kalangan Islam terhadap Amerika Serikat dan sekutu-sekutunya yang bertindak sebagai polisi internasional untuk memperkuat dan memperluas hegemoni Barat. Ketidakadilan Amerika Serikat dan sekutu-sekutunya ini menimbulkan reaksi dari umat Islam, bahkan dapat semakin mempersubur radikalisme Islam.

Di tanah air, usaha untuk melawan radikalisme agama yang dilakukan oleh pemerintah dan kalangan Islam sendiri juga menimbulkan masalah-masalah baru. Langkah-langkah penanganan yang telah dilakukan oleh kalangan internal Islam justru menimbulkan konflik horizontal yang berkepanjangan. Sudah menjadi pemandangan umum, di mana kelompok Islam tertentu yang tidak sepa-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Asep Syaefullah, *Merukunkan Umat Beragama: Studi Pemikiran Tarmizi Taher tentang Kerukunan Umat Beragama* (Jakarta: Grafindo Khazanah Ilmu, 2007).

ham dengan kelompok lain melakukan penutupan secara paksa atas bangunan yang menjadi pusat aktivitas kelompok yang dianggap sesat atau radikal. Di samping itu, pemerintah juga telah mengambil langkah-langkah hukum dengan memenjarakan orang-orang yang dianggap melakukan tindakan-tindakan radikal sebagai pelaku anarkis dan kriminal.

Seberapa jauh efektivitas penanganan terhadap orang atau kelompok yang melakukan radikalisme agama yang telah dilakukan selama ini. Apakah terorisme yang dilawan dengan militerisme dapat menenteramkan dunia? Apakah kekerasan yang dilawan dengan kekerasan akan menyelesaikan masalah? Apakah memenjarakan para pelaku radikalisme agama merupakan tindakan yang tepat? Apakah memvonis mereka sebagai pelaku kriminal dapat menghilangkan bibit-bibit radikalisme agama?

Tampaknya langkah-langkah yang telah ditempuh selama ini baik di tingkat internasional maupun dalam skala nasional bukanlah solusi yang terbaik. Amerika Serikat dan sekutu-sekutunya seharusnya tidak mengedepankan pendekatan power karena bahasa kekuasaan hanya akan mengundang tindakan kontra-produktif yang tidak berpihak pada kemaslahatan umat manusia. Bahasa kekuasaan justru mengantarkan pada kebuntuan artikulatif karena memandang pihak lain sebagai "ancaman". Sejauh ini, bahasa kekuasaan lebih mendominasi hubungan Barat dan Islam, sehingga nyaris mengabaikan kenyataan bahwa tidak semua orang Islam memilih sikap anti Barat sebagaimana tidak semua orang Barat memberi stigma buruk terhadap Islam. Fakta adanya Islam moderat yang mengambil sikap silent majority perlu dikemukakan untuk menjembatani kesenjangan pencitraan Islam di mata orang-orang Barat. Di samping itu, diperlukan usaha-usaha konkrit untuk mengikis misrepresentasi Barat di kalangan kaum muslim sendiri.<sup>47</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Mun'im A. Sirry, Membendung Militansi Agama, 98.

Fawaz A. Gerges menyebut dua pandangan berbeda (conflicting views) yang saling memengaruhi kebijakan luar negeri Amerika Serikat, yakni penafsiran Islam konfrontasionis dan penafsiran Islam akomodasionis. 48 Arus pertama memosisikan Islam sebagai "musuh baru" setelah ambruknya komunisme. Sebagaimana komunis totalitarian, "Islam fundamentalis" juga secara intrinsik anti demokrasi dan sangat anti Barat, sehingga harus menjadi target Barat. Amos Permutter misalnya, menulis bahwa watak Islam bukan saja berlawanan dengan demokrasi, tapi juga memusuhi keseluruhan kultur politik demokratis.<sup>49</sup> Penganut konfrontasionis ini merekomendasikan pemerintahan Amerika Serikat untuk bersikap keras terhadap kelompok Islamis, termasuk imigran muslim di AS sendiri. Mereka menyerukan "Islamists must be battled and defeated" (para Islamis harus diperangi dan dikalahkan)". Mereka juga mendorong pemerintahan AS mendukung rezim-rezim otoriter melawan kelompok--kelompok Islam garis keras, seperti: di Aljazair, Arab Saudi, Mesir, Pakistan, dan Turki. Sebab, manakala kelompok radikal sampai mencapai kekuasaan walaupun dengan cara yang sah, mereka pasti akan membuat kekacauan dan mengganggu stabilitas tatanan dunia.

John Esposito sebagai tokoh terkemuka kelompok akomodasionis menyebutkan bahwa penggambaran Islam secara monolitik (satu kesatuan umat yang suka kekerasan dan teror) sangat berbahaya bagi kebijakan luar negeri AS. Imaginasi Islam monolitik itu telah menyebabkan reduksionisme keagamaan yang memandang konflik politik di dunia Islam sebagai bersifat agama semata yakni pertikaian Islam dengan Kristen. Karena itu, kaum akomodasionis justru mempertanyakan komitmen Barat untuk demokratisasi. Mere-

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Fawaz A. Gerges, America and Political Islam (1999).

Amos Permutter, Wishful Thinking About Islamic Fundamentalism (dimuat dalam Washington Post, edisi 19 Januari 1992).

ka menuduh pemerintahan AS lebih memilih menjadi "polisi dunia" ketimbang secara *genuine* berupaya menegakkan demokrasi.<sup>50</sup>

Di tanah air, pendekatan represif Orde Baru terhadap kelompok Islam radikal misalnya, ternyata tidak menyentuh akar radikalisme agama, buktinya setelah runtuhnya Orde Baru kelompok-kelompok Islam radikal muncul ke permukaan. Karenanya, gerakan radikal di era reformasi ini, meminjam istilah Martin E. Marty dan R. Scott Appleby, dapat dipandang sebagai respons sosial politik yang tertunda (*delayed responses*) terhadap sistem politik yang otoriter pada masa Orde Baru. Memenjarakan dan memberikan hukuman mati bagi para teroris juga hanyalah penyelesaian sesaat di permukaan dari suatu fenomena gunung es. Tidak adanya serangan teroris bukan menjadi barometer keberhasilan pemberantasan terorisme. Organisasi teroris giat bermetamorfosis, berubah bentuk menjadi sel-sel aktif yang menebar paham radikal secara laten. <sup>52</sup>

Ada beberapa solusi yang telah ditawarkan oleh para sarjana Barat dan Muslim untuk menetralisir radikalisme agama. Karen Amstrong dalam "The Battle for God: Fundamentalisme in Judaism, Christianity and Islam" menyebutkan bahwa radikalisme agama dapat dikurangi dengan melakukan pemerataan di bidang ekonomi dan perluasan akses di bidang politik, sehingga setiap kelompok agama dapat mengartikulasikan ideologinya secara normal. Bernard Lewis dalam "What Went Wrong? The Clash between Islam and Modernity in the Middle East" menyebutkan bahwa radikalisme agama

Mun'im A. Sirry, Membendung Militansi Agama, 103.

Martin E. Marty dan R. Scott Appleby, *Fundamentalism Observed* (Chicago: The University of Chicago Press, 1991), 9.

Petrus Reinhard Golose, Deradikalisasi Terorisme: Humanis, Soul Approach dan Menyentuh Akar Rumput (YPKIK: Jakarta, 2009).

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Karen Amstrong, *The Battle for God: Fundamentalisme in Judaism, Christianity and Islam.* Terjemahan oleh Satrio Wahono dkk. (Bandung: Mizan, 2001), x.

dapat dinetralisir dengan menumbuhkan pemahaman moderat terhadap doktrin agama dan sikap demokrat di kalangan pemeluk agama.<sup>54</sup> Sejalan dengan ini, Mun'im A. Sirry dalam "*Membendung Militansi Agama: Iman dan Politik dalam Masyarakat Modern*"<sup>55</sup> telah mencoba memberikan solusi dalam mengatasi radikalisme agama, yaitu dengan jalan demokrasi.

Mark R. Woodward dalam "Indonesian, Islam, and the Prospect for Democracy" menyebutkan bahwa ekstremisme Islam dapat diredam dengan menciptakan tatanan hubungan antarbangsa secara adil. Amerika Serikat dan sekutu-sekutunya misalnya, harus menunjukkan sikap yang netral dalam menangani konflik di dunia Arab, terutama antara Israel dengan Palestina.<sup>56</sup> Hal ini seiring dengan salah satu faktor penyebab munculnya radikalisme Islam, yaitu ketidakadilan Amerika Serikat dalam menangani masalah-masalah di dunia Arab sebagaimana digambarkan oleh Khamami Zada dalam "Islam Radikal: Pergulatan Ormas-Ormas Islam Garis Keras di Indonesia". 57 Dalam konteks Indonesia dan Asia Tenggara, Yunanto dan kawan-kawan dalam "Gerakan Militan Islam di Indonesia dan di Asia Tenggara"58 mencoba memberikan gambaran seputar gerakan militan Laskar Jihad Ahlusunnah Waljama'ah (LJAW), Front Pembela Islam (FPI), Hizbut Tahrir (HT), dan Front Pembela Islam Surakarta (FPIS).

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Bernard Lewis, What Went Wrong? The Clash between Islam and Modernity in the Middle East (London: Weidenfeld & Nicholson, 2002). Lihat juga karya Bernard Lewis lainnya dalam The Political Language of Islam (Chicago: The University of Chicago Press, 1991).

Mun'im A. Sirry, Membendung Militansi Agama.

Mark R. Woodward, 'Indonesian, Islam, and the Prospect for Democracy' (*Jurnal SAIS Review*, No. 2, 2001).

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Khamami Zada, Islam Radikal: Pergulatan Ormas-Ormas Islam Garis Keras di Indonesia (Jakarta: Teraju, 2002).

S. Yunanto (ed.), *Gerakan Militan Islam di Indonesia dan di Asia Tenggara* (Jakarta: Friedrich-Ebert Stiftung, 2003).

Bahtiar Effendy dan Soetrisno Hadi dalam "Agama dan Radikalisme di Indonesia" menegaskan bahwa umat Islam di Indonesia dituntut melakukan perlawanan terhadap segala bentuk aktivitas yang dapat menjurus pada penggunaan kekerasan untuk mewujudkan ambisi politik.<sup>59</sup> Jamhari dan Jajang Jahroni dalam "Gerakan Salafi Radikal di Indonesia" mengemukakan bahwa arus radikalisme Islam di Indonesia dapat dibendung dengan memaksimalkan peran NU dan Muhammadiyah sebagai organisasi Islam terbesar di tanah air sehingga dapat memainkan peranan penting dalam mewarnai dan menentukan arah perkembangan Islam di Indonesia. 60 Azyumardi Azra dalam "Konflik Baru Peradaban: Globalisasi, Pluralitas, dan Radikalisme" menyebutkan bahwa usaha-usaha memerangi terorisme dalam bentuk apa pun seharusnya tidak dilakukan dengan cara-cara kekerasan, sebab pendekatan dan metode kekerasan sering menimbulkan korban dan kerugian orang-orang atau pihak-pihak yang tidak berdosa (innocent people). 61 Petrus Reinhard Golose dalam "Deradikalisasi Terorisme: Humanis, Soul Approach dan Menyentuh Akar Rumput" menawarkan pendekatan dengan melibatkan berbagai pihak untuk memberantas terorisme sampai ke akar-akarnya melalui cara-cara yang manusiawi. 62 Haedar Nashir dalam "Gerakan Islam Syariat: Reproduksi Salafiyah Ideologis di Indonesia" memberikan gambaran komprehensif secara internal dan eksternal mengenai ideologi dan pola gerakan Islam radikal yang disebutnya "gerakan Islam syariat". Yüsuf Qard{awî dalam "al-S{ahwat al--Islāmîyah bayn al-Juhüd wa al-Tat{arruf" menyimpulkan bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Bahtiar Effendy dan Soetrisno Hadi (ed.), *Agama dan Radikalisme di Indonesia* (Jakarta: Nuqtah, 2007), 51.

<sup>60</sup> Jamhari dan Jajang Jahroni, Gerakan Salafi Radikal di Indonesia.

Azyumardi Azra, Konflik Baru Peradaban: Globalisasi, Pluralitas, dan Radikalisme (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002).

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Petrus Reinhard Golose, Deradikalisasi Terorisme.

dalam menghadapi orang atau kelompok yang melakukan tindakan radikal seharusnya ditempuh dengan jalan dakwah.<sup>63</sup>

Jika penanganan terhadap radikalisme agama selama ini tidak menyentuh akar persoalan karena hanya sampai pada permukaan, lalu pendekatan apa yang lebih efektif untuk melawan radikalisme agama? Penyelesaian terhadap implikasi destruktif dari kemajemukan agama dan sosial-budaya tidak harus dengan cara yang mengarah kepada pengingkaran atas kenyataan pluralitas itu sendiri. Menurut Jalaluddin Rakhmat, seseorang tidak boleh mengambil alih wewenang Tuhan untuk menyelesaikan perbedaan dengan cara apapun, termasuk dengan fatwa.<sup>64</sup>

Penulis berkeyakinan bahwa langkah yang paling efektif untuk melawan radikalisme agama adalah pendekatan-pendekatan persuasif dan dialogis melalui dakwah komunikatif. Dakwah komunikatif ini relevan dengan semangat Islam yang menekankan perubahan secara damai, gradual, dan evolutif. Pluralitas agama dan sosial-budaya merupakan bagian dari sunnatullah atau sebagai kenyataan yang telah menjadi kehendak Tuhan.

Pendekatan persuasif menekankan pentingnya kearifan dalam memahami keunikan Islam radikal sebagai sasaran dakwah (mad'ü) sehingga mereka akan secara sukarela melakukan perubahan, baik dalam hal kepercayaan, sikap, maupun perilakunya. Pendekatan dialogis menekankan sikap akomodatif terhadap dinamika sosial dan budaya yang melingkupi kehidupan mad'ü sehingga tercipta relevansi antara cita ideal dakwah dengan realitas sosial.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Yüsuf Qard{awî, al-S{ahwat al-Islāmîyah bayn al-Juhüd wa al-Tat{arruf (Beirut: Mu'assasah al-Risãlah, 2004).

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Jalaluddin Rakhmat, *Islam dan Pluralisme*: Akhlak Qur'an Menyikapi Perbedaan (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2006), 34.

Munculnya tindakan-tindakan radikal yang mengatasnamakan Islam merupakan tantangan bagi kelompok Islam moderat sebagai arus utama dalam membangun keseimbangan di tengah kecenderungan-kecenderungan yang serba ekstrim. Gerakan-gerakan Islam mainstream yang selama ini bertindak sebagai arus tengah (moderat), oleh kelompok Islam radikal dinilai telah gagal menegaskan identitas, posisi, dan orientasi perjuangannya di tengah kuatnya intervensi politik global, liberalisme, dan sekularisme. Meskipun kelompok Islam radikal ini termasuk kelompok yang kecil, tetapi karena sikapnya yang vokal dan militan tentu akan memberi warna terhadap dinamika dan wajah Islam. Perkembangan radikalisme Islam akan sangat terkait dengan seberapa jauh peran Islam moderat dalam memainkan peran dakwahnya yang bersifat alternatif.

Jamhari dan Jajang Jahroni menyebutkan bahwa arus radikalisme Islam dapat dibendung dengan memaksimalkan peran *Nahd-hat al-'Ulamã'* (NU) dan Muhammadiyah sebagai organisasi Islam terbesar di tanah air sehingga dapat memainkan peranan penting dalam mewarnai dan menentukan arah perkembangan Islam di Indonesia.<sup>65</sup> Karena itu, NU dan Muhammadiyah sebagai salah satu kekuatan Islam moderat harus terus melakukan revitalisasi gerakan dakwahnya dalam menyuarakan nilai-nilai keislaman yang inklusif.

### B. Konflik Antar-Agama

Dalam wacana kehidupan bermasyarakat, pluralitas agama sering kali menjadi persoalan sosial yang dapat mengganggu integritas dan stabilitas sosial. Tidak mengherankan bila masih terdapat pandangan negatif terhadap pluralitas agama ini, karena pertimbangan pada implikasi-implikasi destruktif yang ditimbulkannya.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Jamhari dan Jajang Jahroni, *Gerakan Salafi Radikal di Indonesia* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004), 46.

Sesungguhnya masalah pluralitas agama dapat dikatakan sebagai agenda kemanusiaan yang perlu mendapat respons secara arif dan konstruktif. Dikatakan demikian, karena bagaimanapun pluralitas agama merupakan kenyataan sosiologis yang tidak dapat dihindari. Bahkan pluralitas agama merupakan bagian dari *sunnatullah* atau sebagai kenyataan yang telah menjadi kehendak Tuhan. Dengan menyadari hal ini, maka penyelesaian terhadap implikasi destruktif dari kemajemukan agama tidak harus dengan cara yang mengarah kepada pengingkaran atas kenyataan pluralitas agama itu sendiri.

Dalam konteks hubungan antarumat beragama, masalah pluralitas ini menjadi sangat menarik, sebab bagi setiap penganut agama tentu sudah menjadi kewajiban moral baginya untuk menyampaikan dan menyebarkan ajaran agamanya kepada orang lain. Seseorang yang percaya bahwa ajaran-ajaran agama yang diyakininya mampu menuntun umat manusia untuk memperoleh kebahagiaan di dunia dan di akhirat merasa ingin supaya orang lain juga menganut keyakinan yang sama sehingga dapat merasakan kebahagiaan yang serupa. Menafikan pendirian luhur ini justru merupakan sikap ego spiritual dan bertentangan dengan ajaran setiap agama, sebab menyampaikan ajaran agama kepada orang lain merupakan perintah dan bagian penting dalam kehidupan beragama. Setiap penganut agama diwajibkan untuk menyebarkan agamanya kepada orang lain. Hal ini berarti bahwa penyebaran agama pada dasarnya didorong oleh keinginan yang sangat luhur, yakni mengajak orang lain kepada jalan keselamatan. Penyebaran agama merupakan konsekuensi dan bagian integral dari semangat keberagamaan (regiositas).66

Tobroni dan Syamsul Arifin, Islam Pluralisme Budaya dan Politik: Refleksi Teologis Untuk Aksi Keberagamaaaan dan Pendidikan, (Yogyakarta: Sipress, 1994), hlm. 26.



Kewajiban moral ini, bagi seorang muslim terwujud dalam aktivitas dakwah yang bukan hanya ditujukan kepada mereka yang beragama Islam, tetapi juga kepada kelompok non-muslim. Seseorang yang sadar akan ajaran Islam, maka perlu baginya terjun di tengah masyarakat untuk berdakwah, sebab melakukan dakwah merupakan bagian tak terpisahkan dari kesadaran akan Islam.<sup>67</sup>

Mengingat tugas menyampaikan ajaran agama ini terkandung dalam setiap ajaran agama, maka penganut agama lain juga memiliki pendirian yang sama dengan seorang muslim dalam menyebarkan ajaran agamanya. Akibatnya, antara dai dengan penyeru agama lain sering terjadi kesalahpahaman dan sikap saling curiga yang selanjutnya dapat menjadi embrio bagi terciptanya konflik antarumat beragama.

Akhir-akhir ini kerapkali terjadi konflik sosial di berbagai daerah yang disinyalir sebagai 'konflik antarumat beragama'. Beberapa daerah di tanah air, seperti: Ambon, Poso, dan daerah-daerah lainnya sangat rentan terhadap munculnya konflik antarumat beragama. Berdasarkan agama yang dianut, masyarakat Indonesia dapat disebut sebagai masyarakat yang plural, karena masyarakatnya terdiri dari berbagai kelompok penganut agama. Perbedaan agama dan keyakinan ini, pada saat-saat tertentu sering menjadi salah satu faktor pemicu munculnya konflik sosial di tanah air.

Memandang persoalan di atas secara kritis, tentu menjadi suatu tantangan yang harus disikapi secara dewasa oleh setiap penganut agama. Setiap penganut agama harus belajar dari berbagai peristiwa yang berakibat instabilitas dan dis-integrasi sosial yang disebabkan

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Isma'il R. al-Faruqi, *The Hijrah The Necessity of Its Iqamat or Vergegenwarting*, diterjemahkan oleh Badril Saleh dengan judul 'Hakikat Hijrah: Strategi Dakwah Islam Membangun Tatanan Dunia Baru', Cetakan Kedua, (Bandung: Mizan, 1991), hlm. 19.

oleh keterlibatan agama.<sup>68</sup> Haruskah ajaran-ajaran agama yang begitu luhur, pembawa kedamaian dan kebahagiaan, justru menjadi sumber pertentangan, pertumpahan darah, dan keresahan?

Salah satu elemen Islam yang sangat berpengaruh terhadap tingkat toleransi umat Islam dengan kelompok non-Islam adalah aktivitas dakwah. Secara sederhana, dakwah dapat diartikan sebagai aktivitas umat Islam baik secara individual maupun secara kolektif untuk mengajak umat manusia ke dalam sistem Islam. Pengertian dakwah seperti ini telah dibakukan, sehingga keberhasilan dakwah selalu diukur pada kesediaan sasaran dakwah untuk menerima, memeluk, menghayati, dan mengamalkan Islam. Jika pemahaman dakwah seperti ini diletakkan dalam konteks hubungan Islam dengan kelompok non-Islam, maka kecil kemungkinan untuk tidak mengatakan tidak mungkin dapat menciptakan hubungan yang harmonis atau toleransi antarumat beragama. Apakah mendakwahkan Islam selalu identik dengan mengislamkan orang lain? Ataukah manfaat dakwah ini memang harus juga dirasakan oleh kelompok non-Islam tanpa mereka harus memeluk Islam? Karenanya, kita hanya 'wajib' mendakwahkan atau menyampaikan Islam, tetapi kita 'tidak wajib' untuk mengislamkan orang lain. Kalau begitu, model dakwah seperti apakah yang dapat ditawarkan untuk mewujudkan toleransi? Bagaimana mendesain sebuah aktivitas dakwah yang dapat mewujudkan toleransi antarumat beragama tanpa menghilangkan identitas Islam?

Dakwah merupakan bagian tak terpisahkan dari sejarah perkembangan Islam. Ajaran-ajaran Islam yang dianut oleh umat manusia di berbagai belahan dunia merupakan bukti paling konkrit dari aktivitas dakwah yang telah dilakukan selama ini. Signifikansi dakwah ini akan terus berlangsung sampai akhir zaman, sebab dakwah

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> M. Masyhur Amin (ed.), *Moralitas Pembangunan: Perspektif Agama-agama di Indonesia*, Cetakan Pertama, (Surabaya: LKPSM, 1994), hlm. 11.



merupakan usaha sosialisasi dan internalisasi ajaran-ajaran Islam ke dalam berbagai aspek kehidupan umat manusia. Dakwah selalu hadir memberikan solusi terhadap berbagai problem yang dihadapi oleh umat manusia.

Dalam perspektif Islam, segala usaha yang dilakukan untuk membela dan menyebarluaskan ajaran-ajaran Islam dapat dikategorikan sebagai aktivitas dakwah. Dakwah Islam adalah mengajak umat manusia supaya masuk ke dalam jalan Allah (sistem Islam) secara menyeluruh yang dilakukan baik dengan lisan, tulisan, maupun perbuatan sebagai ikhtiar muslim dalam mewujudkan ajaran Islam menjadi kenyataan dalam kehidupan *syahsiyah* (pribadi), *usrah* (keluarga), *jamaah* (kelompok) dan *ummat* (masyarakat).<sup>69</sup>

Kegiatan dakwah ini menduduki tempat dan posisi yang sangat menentukan dalam menjaga eksistensi Islam. Keindahan dan relevansi Islam dengan perkembangan zaman sangat ditentukan oleh kegiatan dakwah.<sup>70</sup> Itulah sebabnya, Alquran menyebut kegiatan dakwah ini dengan *ahsan al-qaul* yang berarti ucapan yang paling baik.<sup>71</sup> Seseorang yang telah mengimani Islam akan terdorong untuk menyampaikan ajaran Islam kepada orang lain. Seorang muslim yang imannya telah mendalam, merasa berbahagia jika hidupnya telah disediakan untuk membela keyakinan itu.<sup>72</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Amrullah Ahmad (ed.), *Dakwah Islam dan Perubahan Sosial*, (Yogyakarta: Prima Duta, 1983), hlm. 16.

Didin Hafidhuddin, Dakwah Aktual, (Jakarta: Gema Insani Press, 1999), hlm. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Lihat **Q. S. Fushshilat [41]:** 33 "Siapakah yang lebih baik perkataannya daripada orang yang menyeru kepada Allah, mengerjakan amal yang saleh dan berkata: "Sesungguhnya aku termasuk orang-orang yang berserah diri?".

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Hamka, *Prinsip dan Kebijaksanaan Dakwah Islam*, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990), hlm. 24.

Dengan kegiatan dakwah inilah pertolongan Allah akan dapat diraih,<sup>73</sup> demikian pula rahmat dan karunia-Nya.<sup>74</sup> Sebaliknya, jika umat Islam meninggalkan kegiatan dakwah ini, maka akan terjadi kerusakan, keberkahan wahyu akan dicabut, dan kezaliman akan merajalela.

Dasar hukum pelaksanaan dakwah ini adalah Alquran dan Hadis. Ada beberapa ayat Alquran yang menunjukkan perintah untuk melaksanakan dakwah ini, antara lain:

Q.S. Ali Imran (3): 104:

#### Terjemahannya:

'Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma'ruf dan mencegah dari yang munkar, merekalah orang-orang yang beruntung'.<sup>75</sup>

Lihat Q. S. al-Hajj [22]: 40-41 "(yaitu) orang-orang yang telah diusir dari kampung halaman mereka tanpa alasan yang benar, kecuali karena mereka berkata: "Tuhan kami hanyalah Allah". Dan sekiranya Allah tiada menolak (keganasan) sebagian manusia dengan sebagian yang lain, tentulah telah dirobohkan biara-biara Nasrani, gereja-gereja, rumah-rumah ibadat orang Yahudi dan masjid-masjid, yang di dalamnya banyak disebut nama Allah. Sesungguhnya Allah pasti menolong orang yang menolong (agama) -Nya. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Kuat lagi Maha Perkasa. (yaitu) orang-orang yang jika Kami teguhkan kedudukan mereka di muka bumi, niscaya mereka mendirikan sembahyang, menunaikan zakat, menyuruh berbuat yang ma`ruf dan mencegah dari perbuatan yang mungkar; dan kepada Allah-lah kembali segala urusan".

Lihat Q. S. at-Taubah [9]: 71 "Dan orang-orang yang beriman, lelaki dan perempuan, sebahagian mereka (adalah) menjadi penolong bagi sebahagian yang lain. Mereka menyuruh (mengerjakan) yang ma`ruf, mencegah dari yang mungkar, mendirikan sembahyang, menunaikan zakat, dan mereka ta`at kepada Allah dan Rasul-Nya. Mereka itu akan diberi rahmat oleh Allah; sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana".

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> CD Holy Quran, Keluaran Kelima, Versi 6.50 with Indonesian and English Translation oleh Perusahaan Perangkat Lunak "Sakhr", 1997.

#### Q.S. Ali Imran (3): 110:

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ

#### Terjemahannya:

'Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, menyuruh kepada yang ma'ruf dan mencegah dari yang munkar dan beriman kepada Allah. Sekiranya ahli kitab beriman tentulah itu lebih baik bagi mereka; di antara mereka ada yang beriman dan kebanyakan mereka adalah orang-orang yang fasik'.<sup>76</sup>

Q.S. At-Taubah (9): 123:

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ

#### Terjemahannya:

'Tidak sepatutnya bagi orang-orang yang mukmin itu pergi semuanya (ke medan perang). Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan kepada kaumnya apabila mereka telah kembali kepadanya, supaya mereka itu dapat menjaga dirinya'.<sup>77</sup>

Dalam ayat-ayat Alquran di atas, terlihat bahwa kegiatan dakwah merupakan kewajiban bagi umat Islam. Dakwah merupakan unsur penting dalam dinamika kehidupan, karena berfungsi sebagai pemandu moral perjalanan hidup umat manusia.

Dakwah dapat dipandang sebagai proses komunikasi sekaligus sebagai proses perubahan sosial. Dakwah disebut sebagai proses komunikasi karena pada tingkat individual, kegiatan dakwah tidak

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> *Ibid*.

<sup>77</sup> *Ibid*.

lain adalah kegiatan komunikasi, yaitu kegiatan penyampaian pesan-pesan dakwah dari komunikator (da'i) kepada komunikan (mad'u) melalui kegiatan tertentu agar terjadi perubahan pada diri mad'u. Dakwah juga merupakan suatu proses perubahan sosial apabila perubahan nilai pada tingkat individu di atas, juga terjadi pada tingkat masyarakat di mana sebagian besar anggota masyarakat bertindak berdasarkan kebenaran dan kebaikan yang terkandung dalam ajaran Islam.<sup>78</sup>

Pluralitas berasal dari kata 'plural' yang berarti jamak. 79 Dalam konteks sosial, pluralitas dapat diartikan sebagai kenyataan sosial yang menunjukkan banyaknya elemen atau kelompok sosial yang saling berinteraksi dan hidup secara bersama. Dengan demikian, 'pluralitas agama' dapat diartikan sebagai kenyataan yang menunjukkan banyaknya kelompok sosial berdasarkan agama yang mereka anut. Pluralitas agama menggambarkan banyaknya kelompok penganut agama yang hidup secara berdampingan dalam suatu kelompok masyarakat.

Pada dasarnya, dakwah Islam memiliki misi rahmatan lil 'alamien. Hal ini berarti bahwa dakwah bukan saja diperuntukkan bagi mereka yang telah memeluk Islam, tetapi juga diperuntukkan kepada seluruh umat manusia termasuk kelompok non-muslim. Karenanya, manfaat dakwah harus dirasakan oleh seluruh umat manusia, tanpa mengharuskan mereka memeluk Islam. Para aktivis dakwah hanya berkewajiban mendakwahkan Islam, tetapi tidak 'wajib' mengislamkan orang lain, karena hidayah Islam hanya diberikan oleh Allah SWT. kepada mereka yang dike-

Abdul Munir Mulkhan, Ideologisasi Gerakan Dakwah: Episod Kehidupan M Natsir dan Azhar Basyir, (Yogyakarta: Sipress, 1996), hlm. 206.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> John M. Echols & Hassan Shadily, *Kamus Inggris-Indonesia*, Cetakan Kedua puluh lima, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2003), hlm. 435.

hendaki-Nya. Jadi, dalam wilayah kebebasan beragama, dakwah tidak boleh memaksa pihak lain untuk menerima dan memeluk Islam, sebab tidak ada paksaan dalam memilih agama. Lain halnya jika seseorang telah memeluk Islam, maka ia harus tunduk dan patuh kepada ajaran-ajaran Islam. Prinsip-prinsip inilah yang harus dijunjung tinggi dalam menjalankan kewajiban berdakwah dalam wilayah kebebasan beragama.

Ada tiga faktor yang dapat menjadi sumber pertikaian antarumat beragama, yaitu: kompetisi yang tidak sehat, ketidakpercayaan kepada pihak lain, dan sikap arogansi. Tiga faktor inilah yang menyebabkan manusia hidup dalam suasana berhadap-hadapan dalam keadaan siaga. Dengan demikian, untuk mengembangkan kerukunan antarumat beragama, maka diperlukan pendekatan dakwah empati. Berdasarkan langkah-langkah komunikasi empati yang dikemukakan oleh Milton J. Bennet, maka dapat dirumuskan pendekatan dakwah empati berupa dakwah *pluralis-dialogal*. Pendekatan dakwah ini akan menghargai dan menempatkan orang lain dalam perspektif *saya*, dan menempatkan *saya* dalam kehadiran orang lain.

Para dai sebagai pelaku dakwah perlu menghindari penafsiran yang keliru terhadap ajaran-ajaran Islam itu sendiri, terutama ajaran agama non-Islam. Kesalahan dalam menginterpretasikan ajaran Islam akan melahirkan tindakan yang tidak sesuai dengan prinsip-prinsip dalam melakukan dakwah empati. Begitu juga kesalahan dalam menafsirkan agama lain akan menjadi batu sandungan dalam mewujudkan kerukunan antarumat beragama. Karenanya, kompetensi dai dalam hal memahami persepsi penganut agama lain amat

M. Amien Rais, Politik Internasional Dewasa Ini, Cetakan Pertama, (Surabaya: Usaha Nasional, 1989), hlm. 25.

dibutuhkan, sebab seorang dai harus menyumbangkan pemahamannya terhadap kepercayaannya sendiri dan sekaligus mengapresiasi secara positif kepercayaan-kepercayaan lainnya.<sup>81</sup>

Frithjof Schuon menyebutkan bahwa secara esoteris (hakikat) pada dasarnya setiap agama sama, bedanya hanya dalam aspek eksoteris (bentuk).82 Hal senada diungkapkan oleh Ibn Taymiyah yang menyimpulkan bahwa agama yang diturunkan oleh Allah SWT. sejak Nabi Adam as. hingga Nabi Muhammad saw., pada dasarnya adalah satu, yakni al-Islam. Kesamaan itu tampak dalam hal agidah, tetapi berbeda dalam hal syari'at. Jadi, dalam hal syari'at terjadi hukum al-nasikh wa al-mansukh, yaitu perubahan dan pembaruan ajaran menuju ke arah penyempurnaan syari'at. Artinya, syariat yang datang merupakan syariat penyempurna terhadap syariat yang telah diturunkan sebelumnya. Itulah sebabnya Ibn Taymiyah menyatakan bahwa orang yang menyimpang dari syari'at Nabi Musa sebelum dinasakh, berarti dia tidak muslim. Dan sebaliknya, siapa saja yang tidak masuk ke dalam syariat Nabi Muhammad saw. setelah ada nasakh terhadap syariat yang turun sebelumnya, maka dia juga tidak tergolong sebagai muslim.83

Pendapat yang dikemukakan oleh Ibn Taymiyah di atas sesuai dengan firman Allah SWT. dalam beberapa ayat Alquran. Hal tersebut dapat dilihat dalam Al-Qur'an sebagai berikut:

W. Montgomery Watt, Islam and Christianity Today: A Contribution to Dialoque, diterjemahkan oleh Eno Syafruddin dengan judul 'Islam dan Kristen Dewasa Ini: Suatu Sumbangan Pemikiran Untuk Dialog', Cetakan Pertama, (Jakarta: Gaya Gramedia Pratama, 1991), hlm. 214.

Frithjof Schuon, *The Trancendent Unity of Religion*, diterjemahkan oleh Safroedin Bahar dengan judul 'Mencari Titik Temu Agama-agama', (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1987), hlm. x.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Lihat Ibn taymiyah, *Iqtidha' al-Sirath al-Mustaqim*, (Beirut-Lubnan: Dar al-Fikr, t.t.).

#### Q.S. al-Baqarah [2]: 132

وَوَصَّى بِهَا إِبْرَ اهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَابَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ

#### Terjemahannya:

'Dan Ibrahim telah mewasiatkan ucapan itu kepada anak-anaknya, demikian pula Ya`qub. (Ibrahim berkata): "Hai anak-anakku! Sesungguhnya Allah telah memilih agama ini bagimu, maka janganlah kamu mati kecuali dalam memeluk agama Islam'.84

Q.S. Ali 'Imran [3]: 33

#### Terjemahannya:

'Sesungguhnya Allah telah memilih Adam, Nuh, keluarga Ibrahim dan keluarga `Imran melebihi segala umat (di masa mereka masing-masing)'.<sup>85</sup>

Q.S. Ali 'Imran [3]: 64

قُلْ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ

#### Terjemahannya:

'Katakanlah: "Hai Ahli Kitab, marilah (berpegang) kepada suatu kalimat (ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara kami dan kamu, bahwa tidak kita sembah kecuali Allah dan tidak kita persekutukan Dia dengan sesuatupun dan tidak (pula) sebagian kita menjadikan sebagian yang lain sebagai tuhan selain Allah. Jika mereka berpaling maka katakanlah kepada mereka: "Saksikanlah, bahwa kami adalah orang-orang yang berserah diri (kepada Allah)".86

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Lihat CD Holy Qur'an, loc. cit.

<sup>85</sup> Ibid.

<sup>86</sup> Ihid.

Q.S. al-Syura [42]: 13

شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّيْنِ مَا وَصَعَى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَقَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ

# Terjemahannya:

'Dia telah mensyari`atkan kamu tentang agama apa yang telah diwasiatkan-Nya kepada Nuh dan apa yang telah Kami wahyukan kepadamu dan apa yang telah Kami wasiatkan kepada Ibrahim, Musa dan Isa yaitu: Tegakkanlah agama dan janganlah kamu berpecah belah tentangnya. Amat berat bagi orang-orang musyrik agama yang kamu seru mereka kepadanya. Allah menarik kepada agama itu orang yang dikehendaki-Nya dan memberi petunjuk kepada (agama) -Nya orang yang kembali (kepada-Nya)'.87

Dalam berkomunikasi dengan penganut agama non-Islam, maka para dai perlu memiliki sikap dasar, yaitu: *pertama*, hilangkan sikap saling curiga yang berlebihan dan jangan menanamkan benih-benih permusuhan dan kebencian; *kedua*, jangan melakukan generalisasi (stereotip) dalam melihat suatu fenomena keagamaan, yakni tindakan atau ucapan seseorang atau kelompok penganut agama tertentu lalu digeneralisasikan sebagai sikap menyeluruh dari penganut agama yang bersangkutan; *ketiga*, kembangkan suasana *positive thinking* (berfikir positif) dengan berusaha memahami dan menghargai keyakinan orang lain.

Mendakwahkah Islam kepada penganut agama lain dimaksudkan untuk memberikan pemahaman yang tepat mengenai diturunkannya wahyu kepada nabi-nabi sebelum Nabi Muhammad saw. dan menjelaskan mengenai esensi kedatangan Islam berdasarkan petunjuk Alquran. Jadi tugas dakwah bagi kelompok non-muslim adalah:

<sup>87</sup> Ibid.



pertama, meluruskan keyakinan mereka yang bertentangan dengan misi kenabian; kedua, memperjernih cara pandang dan sikap mereka terhadap Islam yang sesungguhnya merupakan kelanjutan kebenaran dari wahyu yang pernah diturunkan kepada mereka melalui nabi yang diutus pada masanya. Pewahyuan ajaran-ajaran Islam berarti penegasan ulang mengenai doktrin yang sudah ditegaskan oleh agama-agama yang hadir sebelum kerasulan Muhammad.

Pengakuan Alquran terhadap pluralitas kelompok sosial dan perlunya toleransi tercermin dalam konsep *li ta'arafu* sebagaimana tersebut dalam firman Allah SWT. dalam Q.S. al-Hujurat [49]: 3

#### Terjemahannya:

'Sesungguhnya orang-orang yang merendahkan suaranya di sisi Rasulullah mereka itulah orang-orang yang telah diuji hati mereka oleh Allah untuk bertakwa. Bagi mereka ampunan dan pahala yang besar'.<sup>88</sup>

Ajaran toleransi dalam Alquran bukan saja menyangkut pemenuhan kebutuhan hidup antarkelompok manusia, tetapi juga menyangkut kehidupan keberagamaan. Hal ini dapat ditemukan dalam beberapa ayat al-Qur'an, yaitu:

Q.S. al-Baqarah [2]: 139

قُلْ أَتُحَاجُونَنَا فِي اللَّهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ

#### Terjemahannya:

'Katakanlah: "Apakah kamu memperdebatkan dengan kami tentang Allah, padahal Dia adalah Tuhan kami dan Tuhan kamu;

<sup>88</sup> Lihat CD Holy Qur'an, loc. cit.

bagi kami amalan kami, bagi kamu amalan kamu dan hanya kepada-Nya kami mengikhlaskan hati'.<sup>89</sup>

Q.S. al-Syura [42]: 15

فَلِذَلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلَا تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنْتُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لَا حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَ اِلَيْهِ الْمَصِيرُ

#### Terjemahannya:

'Maka karena itu serulah (mereka kepada agama itu) dan tetaplah sebagaimana diperintahkan kepadamu dan janganlah mengikuti hawa nafsu mereka dan katakanlah: "Aku beriman kepada semua Kitab yang diturunkan Allah dan aku diperintahkan supaya berlaku adil di antara kamu. Allah-lah Tuhan kami dan Tuhan kamu. Bagi kami amal-amal kami dan bagi kamu amal-amal kamu. Tidak ada pertengkaran antara kami dan kamu, Allah mengumpulkan antara kita dan kepada-Nyalah kembali (kita)'.90

Q.S. al-Kafirun [109]: 6

لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ

#### Terjemahannya:

'Untukmulah agamamu, dan untukkulah, agamaku'.91

Ayat-ayat di atas mengakui pluralisme kelompok sosial berdasarkan bahasa, suku bangsa, dan agama. Dalam kaitannya dengan agama, Alquran memberikan ketentuan yang jelas bahwa dalam hal pengamalan ajaran agama masing-masing harus diarahkan kepada penganut masing-masing agama itu sendiri.<sup>92</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> *Ibid.* 

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> *Ibid*.

<sup>91</sup> Ihid

<sup>92</sup> Muhammad Amin Suma, Pluralisme Agama ... op. cit., hlm. 132-133.

Toleransi antarumat beragama yang ditegaskan dalam Alquran adalah toleransi yang tidak mencampuradukkan ajaran agama yang satu dengan ajaran agama yang lain. Hal ini sesuai dengan prinsip dasar dalam penerapan komunikasi empati yang menekankan perlunya mempertahankan identitas sendiri pada saat melakukan komunikasi antarbudaya. Tujuan komunikasi antarbudaya bukanlah untuk meleburkan antara identitas kelompok budaya tertentu dengan kelompok budaya lainnya, melainkan untuk menciptakan *mutual understanding* (saling pengertian) di antara berbagai komunitas budaya yang berbeda itu.

Toleransi seperti inilah yang dipraktikkan oleh Rasulullah saw. sebagaimana terungkap pada salah satu diktum yang ada dalam Piagam Madinah: 'Dan orang-orang Yahudi bekerja sama dengan orang-orang beriman (kaum muslimin) selama mereka tidak memerangi. Dan sesungguhnya Yahudi Banu Auf adalah merupakan satu umat dengan orang-orang mukmin. Bagi orang-orang Yahudi agama mereka, dan bagi orang-orang muslim juga adalah agama mereka. Demikian pula halnya dengan sekutu dan diri masing-masing mereka. Bila di antara mereka (dilindungi untuk) ada yang melakukan aniaya dan berbuat dosa, maka akibatnya akan ditanggung oleh diri dan keluarganya'.94

Di sinilah terletak arti penting dari toleransi antarumat beragama dalam ajaran Islam yang pada satu sisi memberikan kebebasan kepada setiap orang untuk memeluk agama yang dianutnya, tetapi pada sisis lain seorang muslim berkewajiban untuk mempertahankan aqidah Islam yang lurus. <sup>95</sup> Dakwah Islam memang tidak memaksakan aqidah Islam kepada kelompok non-Islam, tetapi pada saat yang

<sup>93</sup> Muhammad Amin Suma, Pluralisme Agama ... loc. cit., hlm. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Ibn Katsir, *al-Sirah al-Nabawiyyah*, (Beirut-Lubnan: Dar al-Fikr, 1411 H./1990 M.), hlm. 322.

<sup>95</sup> Muhammad Amin Suma, Pluralisme Agama ... op. cit., hlm. 137.

sama dakwah bertujuan untuk memperkokoh aqidah Islam. Seruan Nabi Muhammad saw. untuk kembali kepada *kalimatun sawa*' sebagaimana petunjuk Alquran dalam surat Ali 'Imran [3]: 64

### Terjemahannya:

'Katakanlah: "Hai Ahli Kitab, marilah (berpegang) kepada suatu kalimat (ketetapan) yang tidak ada perselisihan antara kami dan kamu, bahwa tidak kita sembah kecuali Allah dan tidak kita persekutukan Dia dengan sesuatupun dan tidak (pula) sebagian kita menjadikan sebagian yang lain sebagai tuhan selain Allah. Jika mereka berpaling maka katakanlah kepada mereka: "Saksikanlah, bahwa kami adalah orang-orang yang berserah diri (kepada Allah)".96

Ayat di atas bertujuan untuk meluruskan aqidah penganut agama selain Islam. *Kalimatun sawa'* merupakan ajakan untuk menyembah Allah SWT. semata-mata dan tidak menyekutukan-Nya dengan sesuatu apapun.

Oleh karena yang menjadi pesan sentral dalam berdakwah adalah doktrin Islam, maka secara otomatis praktik dakwah pun harus menghargai keberadaan agama-agama lain. Dengan demikian, dakwah memiliki prinsip-prinsip toleransi sebagaimana yang digariskan oleh Islam berdasarkan petunjuk Alquran dan perilaku yang telah dicontohkan oleh Nabi Muhammad saw., para sahabat, dan kaum salaf. Dalam perjalanan sejarah dakwah Islam, Thomas W. Arnold menggambarkan orang-orang yang masuk Islam itu adalah semata-mata atas keinsafan sendiri tanpa suatu paksaan. <sup>97</sup> Terjadinya pepe-

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Lihat CD Holy Qur'an, loc. cit

Thomas W. Arnold, *The Preaching of Islam*, diterjemahkan oleh A. Nawawi Rambe dengan judul 'Sejarah Dakwah Islam', Cetakan Kedua, (Jakarta: Widjaya, 1981), hlm. 128.

rangan dalam sejarah Islam lebih bersifat defensif daripada ovensif. Ketika alternatif lain sudah tertutup, maka satu-satunya jalan untuk membela kebenaran adalah berperang. Peperangan itu sendiri masih memegang teguh etika Islam untuk tidak melakukan kesewenang-wenangan kepada mereka yang sudah tidak berdaya.

Sikap toleransi berarti mengakui adanya the right of self determination (hak menentukan nasib sendiri/pribadi) yang merupakan salah satu prinsip dari hak asasi manusia. Toleransi artinya memberikan kesempatan kepada setiap manusia untuk menjalankan keyakinannya atau mengatur hidupnya dan menentukan nasibnya masing-masing, selama pelaksanaan keyakinan itu tidak mengganggu ketertiban umum. Sikap toleransi ini amat dibutuhkan untuk mengembangkan kerukunan antara umat Islam dengan kelompok non-Islam.

Suasana dialogis menggambarkan adanya pergaulan antara pribadi-pribadi yang saling berusaha mengenal pihak lain sebagaimana adanya. Dialog antarumat beragama berarti setiap penganut agama bersedia mengemukakan pengalaman-pengalaman keagama-an mereka yang berakar pada tradisi agama masing-masing. Pengertian-pengertian ini menunjukkan bahwa untuk melakukan dialog demi terwujudnya toleransi antarumat beragama diperlukan sikap dasar, seperti: keterbukaan (inklusif), kesediaan bertukar pikiran dengan orang atau kelompok yang jelas-jelas berbeda, saling mempercayai, dan keinginan untuk membangun kehidupan yang membawa rahmat. Kejujuran dalam mengemukakan ide atau fakta akan sangat membantu bagi semua pihak untuk mengambil keputusan yang bertanggung jawab bagi kepentingan bersama.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> D. Hendropuspito, Sosiologi Agama, Cetakan Kedua, (Yogyakarta: Kanisius, 1994), h. 172.

<sup>99</sup> Seri Dialog Antar-Imaan (Dian), Dialog: Kritik dan Identitas Agama, (Yogyakarta: Dian/Interfidei, tahun I), hlm. xix.

Sesungguhnya sikap toleransi dan inklusif yang digambarkan di atas, sudah sejak lama dipraktikkan dalam aplikasi dakwah. Dalam hal ini, ajaran Islam sebagai inti pesan-pesan dakwah menghargai kemerdekaan setiap orang untuk memeluk dan mengamalkan suatu agama. Islam mengajarkan bahwa setiap orang yang dilahirkan tidak untuk dirampas kemerdekaannya yang telah diberikan oleh Allah. Kemerdekaan yang dimaksud termasuk di dalamnya kemerdekaan dalam beragama. Mandat yang diberikan oleh Allah kepada Nabi Muhammad saw. hanyalah terbatas pada menyampaikan ajaran Islam dan bukan untuk memaksa orang lain untuk memeluk Islam, sebab mandat untuk memberikan hidayah hanya dimiliki oleh Allah semata-mata. 100

Pada masa Rasulullah saw., dakwah Islam yang dijalankan telah menggambarkan sikap toleransi. Di Madinah orang-orang Nasrani dan Yahudi mendapat perlindungan dan perlakuan yang adil. Mereka oleh nabi disebut sebagai golongan *dzimmi*<sup>101</sup>. Perlindungan dan perlakuan yang adil ini menunjukkan bahwa umat Islam memiliki sikap toleransi. <sup>102</sup>

Seluruh nabi dan rasul yang diutus oleh Allah SWT. memiliki missi yang sama, yaitu menyeru umat manusia untuk mentauhid-

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Yunus Ali al-Muhdhar, *Toleransi Kaum Muslimin dan Sikap Musuh-musuh-nya*, Cetakan Pertama, (Surabaya: Bungkul Indah, 1994), hlm. 11-12.

Yang dimaksud dengan golongan dzimmi adalah orang-orang yang mendapat jaminan dan perlindungan dalam masyarakat Islam. Kata dzimmi itu sendiri berarti perjanjian yang disetujui dan dihormati. Golongan dzimmi ini telah terikat suatu perjanjian dengan orang-orang Islam, sehingga mereka memperoleh jaminan keselamatan jiwa dan harta. Orang-orang Islam tidak diperbolehkan melakukan penganiayaan terhadap mereka.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam Sebagai Dasar Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Agama: Sejarah Toleransi dan Intoleransi Agama dan Kepercayaan Sejak Jaman Yunani, (Surabaya: Bina Ilmu, t.th.), hlm. 257.

kan Allah. 103 Olehnya itu, Islam mewajibkan kepada umatnya untuk mengimani kitab-kitab yang telah diturunkan sebelum Alquran dan mengimani rasul-rasul Allah yang datang sebelum Nabi Muhammad saw.. Mengingkari kewajiban ini berarti mengingkari kebenaran ajaran Islam itu sendiri, karena keimanan terhadap kitab suci sebelum Alquran dan rasul-rasul Allah merupakan bagian tak terpisah-kan dari ajaran Islam. Hal ini berarti bahwa sikap toleran terhadap penganut agama lain merupakan konsekuensi teologis dari keya-kinan akan kebenaran Islam. Ajaran agama lain pun sesungguhnya mengajarkan kepada para penganutnya untuk menjalin cinta kasih dan persaudaraan antara sesama manusia. Pada titik inilah toleransi antarumat beragama dapat diwujudkan dalam realitas kehidupan umat manusia.

Sikap toleran ini juga telah dicontohkan oleh kaum *salaf*<sup>104</sup> yang meliputi berbagai bidang, seperti: fiqh, tauhid, dan akhlak yang di dalamnya banyak berbicara tentang persoalan-persoalan kemanu-

Lihat **Q.S. al-Anbiyaa [21]: 25** 'Dan Kami tidak mengutus seorang Rasulpun sebelum kamu, melainkan Kami wahyukan kepadanya: "Bahwasanya tidak ada Tuhan (yang hak) melainkan Aku, maka sembahlah olehmu sekalian akan Aku".

Mengangkat sikap kaum salaf terhadap kelompok non-muslim memiliki nilai yang amat esensial dalam membicarakan masalah dakwah di tengah pluralitas agama, sebab kaum salaf telah berinteraksi dengan berbagai kelompok agama terutama agama yang juga dengan gigih disebarkan oleh para pemeluknya, yaitu agama Kristen. Diangkatnya kaum salaf sebagai contoh dalam hal ini mengingat mereka disepakati sebagai kelompok yang terdekat dengan masa kehidupan Nabi Muhammad saw., maka sangat logis kalau aksi keberagamaannya hampir dapat diyakini sesuai benar dengan praktik kehidupan nabi dalam menjalankan ajaran Islam, sebab mereka mendengar dan melihat langsung praktik-praktik kehidupan nabi. Meskipun terdapat pendapat yang bervariasi dalam mengidentifikasi secara historis masa salaf itu baik menyangkut masa berlakunya maupun profil pribadinya, namun ada semacam kesepakatan umum bahwa masa salaf itu dimulai sejak masa nabi sendiri.

siaan sebagai cerminan Islam yang penuh dengan semangat toleransi. Berbagai data historis telah mengabsahkan pendirian normatif ini terutama dalam praktik pemerintahan Islam yang penuh dengan semangat toleransi. Dalam praktik pemerintahan Islam pada masa lampau diakui adanya kemajemukan sehingga pemerintahan Islam juga memberi manfaat yang besar bagi kelompok non-muslim. Dalam beberapa episode pemerintahan Islam terdapat lima jaminan dasar yang diberikan kepada masyarakat umum, yakni: *pertama*, keselamatan fisik warga masyarakat dari tindakan badani di luar ketentuan hukum; *kedua*, keselamatan keyakinan ajaran masing-masing tanpa ada paksaan untuk berpindah agama; *ketiga*, keselamatan keluarga dan keturunan; *keempat*, keselamatan harta benda dan milik pribadi di luar prosedur hukum; dan *kelima*, keselamatan profesi. 105

Alquran sebagai rujukan utama dalam berdakwah telah memberikan jaminan toleransi antarumat beragama. Baik secara eksplisit maupun implisit, Alquran sangat mengakui heteroginitas umat manusia dari sisinya yang manapun. Apakah itu dari sisi bahasa dan budaya, maupun dari segi kepercayaan dan agama. 106 Bahkan, Alquran tidak hanya memberikan pengakuan, tetapi juga memberikan jaminan kebebasan kepada setiap orang atau kelompok agama tertentu untuk mempertahankan identitas keagamaan mereka dan mengekspresikannya dalam kehidupan.

Berdasarkan landasan filosofis dakwah berupa pemahaman terhadap persepsi penganut agama non-Islam dan pengembangan metode dakwah empati, maka dapat dirumuskan beberapa usaha konkrit dalam mendakwahkan Islam di tengah pluralitas agama. Usaha-usaha ini dapat dipandang sebagai dakwah toleran, sebab se-

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Budi Munawar Rachman (ed.), *Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah*, Cetakan Pertama, (Jakarta: Paramadina, 1994), hlm. 546.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Muhammad Amin Suma, Pluralisme Agama... op.cit., hlm. 7-8.

cara operasional sangat menjunjung tinggi toleransi antarumat beragama. Usaha-usaha tersebut adalah:

#### a. Merumuskan Materi-materi Dakwah Inklusif

Aktivitas dakwah diakui berpengaruh secara signifikan dalam membentuk sikap dan perilaku keagamaan umat Islam. Cara mudah untuk mengidentifikasi pengaruh tersebut adalah dengan melihat tampilan-tampilan Islam pada berbagai komunitas umat Islam. Di beberapa daerah yang dihuni oleh mayoritas umat Islam menunjukkan suatu fenomena bahwa pola keagamaan mereka cenderung berbeda-beda. Meskipun sumber ajarannya sama yaitu doktrin Islam, namun diaktualisasikan berdasarkan karakteristik yang dimiliki oleh komunitas muslim yang bersangkutan. Adanya keanekaragaman karakteristik perilaku keagamaan yang ditampakkan oleh umat Islam sesungguhnya disebabkan oleh pola atau corak dakwah yang mereka terima. Penampakan ajaran-ajaran Islam oleh suatu kelompok masyarakat sangat ditentukan oleh materi dan model dakwah yang mereka terima.

Hubungan kausalitas antara materi dakwah dengan perilaku keagamaan di atas, dapat dijadikan sebagai kerangka pikir untuk mengembangkan wawasan keagamaan inklusif di kalangan umat Islam. Artinya, untuk mewujudkan masyarakat yang toleran, maka diperlukan materi-materi dakwah yang inklusif sehingga dapat melahirkan wawasan keagamaan inklusif di kalangan umat Islam. Corak keagamaan inklusif adalah corak keagamaan yang mengakui adanya perbedaan-perbedaan di antara umat manusia, termasuk perbedaan agama dan keyakinan.

Perbedaan agama dan keyakinan tidak untuk membuat adanya usaha-usaha untuk saling bersengketa antara satu kelompok dengan kelompok lain, melainkan untuk saling menghargai perbedaan-perbedaan tersebut. Karenanya, wawasan keagamaan inklusif ini diyakini dapat menjadi landasan untuk mewujudkan masyarakat muslim yang menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi antarumat beragama.

#### b. Melakukan Dialog Intelektual dan Kultural

Sebagian orang menganggap bahwa melalui proses dialog antarumat beragama berarti mempersiapkan lawan dialog untuk pindah agama. Dakwah Islam seakan-akan sudah dibakukan pengertiannya sebagai usaha untuk mengislamkan orang lain. Manfaat dari dakwah Islam ini memang harus dirasakan juga oleh kelompok non-muslim, tetapi tidak berarti memaksa mereka untuk masuk Islam.

Dialog antarumat beragama diharapkan tidak semata-mata berupa dialog intelektual yang dilakukan dalam bentuk formal yang diselenggarakan di ruangan atau forum-forum ilmiah yang terbatas, tetapi juga dalam bentuk dialog kultural di lapangan di mana setiap penganut agama terlibat secara bersama-sama dalam menyelesaikan persoalan-persoalan sosial yang muncul di tengah masyarakat.

Dialog antar-umat beragama bertujuan untuk saling belajar dan mengenal satu sama lain, bukan untuk membanding-bandingkan dan mencari siapa yang salah dan siapa yang paling benar, sebab dalam perspektif komunikasi antar-budaya disebutkan bahwa dalam hal kepercayaan tidak ada yang salah sepanjang kepercayaan tersebut dilihat dalam perspektif penganut kepercayaan bersangkutan. Sebaliknya, jika suatu kepercayaan dilihat dalam perspektif kepercayaan lain, maka akan terlihat kelemahan dan kekurangan kepercayaan tersebut karena dilihat dalam sudut pandang yang berbeda. Jika dikaji secara seksama, maka terlihat bahwa sesungguhnya setiap ajaran agama memiliki dua unsur pokok, yaitu: unsur doktrin dan metode.<sup>107</sup> Unsur doktrin merupakan nilai-nilai kepercayaan mengenai Tuhan, sedangkan unsur metode berisi cara-cara mendekatkan diri kepada Tuhan.

Dalam melakukan dakwah di tengah pluralitas agama, maka para dai harus mengedepankan unsur doktrin ketika berhadapan dengan penganut agama lain, sebab setiap agama memiliki keyakinan akan kemahakuasaan Tuhan. Jika dakwah mengedepankan unsur metode berupa rumusan-rumusan formalistik ibadah ritual, maka akan terjadi suasana dikotomik, sebab setiap agama pasti memiliki kemasan ibadah ritual yang berbeda-beda yang tidak mungkin dipertemukan.

Meskipun demikian, melalui aktivitas dakwah perintahperintah ibadah ritual dalam Islam harus tetap dipertahankan sebab bersangkut paut dengan identitas Islam. Dalam komunikasi antarbudaya pun disebutkan bahwa kita tidak boleh menghancurkan identitas kita sendiri pada saat melakukan komunikasi empati.

Dewasa ini diperlukan karya-karya nyata dalam kehidupan sosial dari setiap penganut agama sehingga kehadirannya dirasa-kan oleh setiap anggota masyarakat. Dalam kaitan ini, dakwah bukan hanya harus menanamkan kesadaran spiritual, tetapi juga perlu menawarkan program-program nyata berupa pemenuhan kebutuhan hidup duniawi para anggota masyarakat.

Sayyed Hossein Nasr, Ideals and Realities of Islam, diterjemahkan oleh Abdurrahman Wahid dan Hashim Wahid dengan judul 'Islam dalam Cita dan Fakta', Cetakan Pertama, (Jakarta: Leppenas, 1981), hlm. 1. Lebih jauh, Sayyed Hossein Nasr dalam "Theology, Philosophy, and Spirituality", yang diterjemahkan oleh Suharsono dan Jamaluddin MZ. dengan judul 'Intelektual Islam: Teologi, Filsafat, dan Gnosis', Cetakan Pertama, (Yogyakarta: CIIS, 1995), hlm. 11, beliau menjelaskan bahwa setiap agama memiliki dimensi-dimensi intelektual, berupa: teologi, filsafat, dan gnosis.

Pola dakwah yang perlu dikembangkan tidak lagi berorientasi pada dakwah yang semata-mata menyerang pihak lain, melainkan dakwah yang mengajak kepada setiap pemeluk agama untuk melakukan kerjasama dalam menangani persoalan-persoalan kemasyarakatan. Kalau dalam interaksi tersebut terdapat perbedaan-perbedaan, maka akan lebih bijak jika dianggap sebagai perbedaan yang dapat memperkaya perbendaharaan hidup. Melalui dialog konstruktif, seseorang diharapkan memperoleh pengayaan rohani dan intelektual sehingga lebih dewasa dan mantap dalam memeluk agamanya, sekaligus menghargai keyakinan orang lain.

Dalam suasana demikian, dakwah harus diposisikan benar-benar sebagai juru bicara Islam. Untuk itu, seorang dai Islam harus berpenampilan simpatik dan menjadi rahmat bagi seluruh umat manusia. Melalui pola gerakan ini, dakwah Islam dapat berperan dalam memberikan wawasan tauhid bagi umat manusia.

#### c. Membentuk Komunitas Percontohan

Diperlukan program dakwah berupa pembinaan komunitas tertentu sebagai model pengembangan kerukunan antarumat beragama. Program tersebut merupakan pengembangan satu komunitas yang memang diarahkan sebagai kelompok yang dapat hidup harmonis di tengah pluralitas agama. Pemilihan komunitas tersebut didasarkan pada adanya kemajemukan agama yang dipeluk oleh warga masyarakat.

Dalam komunitas tersebut, umat Islam harus diarahkan sebagai *ummatan wasatan* sebagai cita ideal Islam yang harus direalisasikan.<sup>108</sup> Melalui usaha ini, aktivitas dakwah dapat diarahkan untuk membangun basis pemberdayaan umat sehingga

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Taufik Adnan Amal (peny.), *Metode dan Alternatif Neo Modernisme Islam Fazlur Rahman*, Cetakan Kelima, (Bandung: Mizan, 1993), hlm. 114.



memiliki kualitas yang handal. Pemberdayaan tersebut tidak semata-mata ditujukan untuk kepentingan duniawi, tetapi juga bertujuan memberikan kualitas keagamaan kepada umat yang siap mendukung pengembangan kerukunan antarumat beragama.

## C. Penyimpangan Perilaku Seksual Remaja

Selama ini penanganan terhadap pergaulan bebas dan penyimpangan seksual para remaja lebih bersifat *posfilaksis*, yaitu tindakan mengatasi suatu masalah setelah masalah itu terjadi. Untuk membangun masa depan para remaja, yang sebenarnya juga adalah masa depan bangsa dan umat, maka diperlukan upaya preventif berupa pendidikan seks sejak dini sehingga mereka memiliki pemahaman yang benar tentang perilaku seksual yang normal dan sesuai dengan ajaran-ajaran Islam.

Salah satu kendala kultural untuk memberikan pendidikan seks adalah adanya pandangan sebagian masyarakat yang menganggap bahwa seks merupakan persoalaan yang tabu untuk dibicarakan. Kemajuan teknologi di era informasi dan globalisasi sekarang ini telah melahirkan suatu kenyataan bahwa para remaja sesungguhnya telah banyak memperoleh informasi tentang seks justru dengan cara yang tidak proporsional sehingga melahirkan perilaku seksual yang destruktif.

Dewasa ini, masalah seks sudah lebih terbuka dibicarakan oleh anggota masyarakat dibandingkan beberapa generasi sebelumnya. Perubahan ini banyak dipengaruhi oleh kemajuan di bidang informasi dan komunikasi. Akibatnya, berbagai lapisan masyarakat, termasuk kelompok usia muda juga mengkonsumsi informasi mengenai seks. Seringkali informasi yang diperoleh tidak proporsional dan bersifat pornografi. Jika informasi yang kurang tepat tersebut disertai dengan ketidakmampuan para remaja untuk mengontrol do-

rongan seksual dan keinginan untuk bereksperimen, maka dapat menimbulkan penyimpangan seksual.

Berdasarkan kenyataan tersebut di atas, maka dewasa ini telah disadari bahwa pendidikan seks sejak usia remaja merupakan kebutuhan yang sangat mendesak untuk dilakukan seiring dengan kemajuan jaman. Karena itu, dalam upaya preventif untuk menanggulangi penyimpangan perilaku seksual para remaja, maka sejak dini diperlukan pendidikan seksual. Bahkan, sesungguhnya pendidikan seksual bukan saja bagi mereka yang masih remaja atau belum berkeluarga, tetapi juga bagi mereka yang telah berumah tangga.

Dari pemaparan di atas dapat dikemukakan permasalahan-permasalahan, yaitu : *pertama*, bagaimana pandangan Islam tentang pendidikan seks?; *kedua*, bagaimana metode pelaksanaan pendidikan seks dalam perspektif dakwah Islam?

### 1. Seks dalam Pandangan Islam

Dalam perspektif Islam, permasalahan seks bukanlah sesuatu yang tabu untuk dibicarakan. Dalam Alquran, hadis, dan kitab-kitab fiqih ditemukan banyak membicarakan masalah-masalah yang berhubungan dengan seks. Dalam pandangan Islam, persoalan pendidikan seks bukan pada persoalan penting atau tidak penting, tetapi yang menjadi permasalahan adalah : what, when, who, where, dan how. Artinya, masalah-masalah apa yang berkaitan dengan seks yang harus diajarkan, kapan waktunya yang tepat, siapa yang mengerjakannya, di mana tempatnya, dan bagaimana metode penyampaiannya. Dengan demikian, pendekatan religius memiliki peran yang sangat signifikan dalam pendidikan seks.

Menurut ajaran Islam, seks mempunyai makna yang sangat berarti dan bernilai bagi kelangsungan hidup umat manusia.

Walaupun banyak orang menggunakan seks hanya untuk kepentingan material dan pemuas nafsu belaka, tetapi tidaklah harus menjadikan seks sebagai sesuatu yang bersifat negatif. Bagaimanapun, seks harus tetap sebagai sesuatu yang suci, terhormat dan bernilai ibadah.

Kecenderungan untuk menyalurkan nafsu seksual merupakan sesuatu yang manusiawi dan sunnatullah. Jika penyaluran seksual tersebut sesuai dengan ajaran-ajaran agama, maka penyaluran tersebut tergolong suci dan bernilai ibadah. Sebaliknya, jika penyaluran tersebut tidak dikontrol dengan ajaran-ajaran agama, maka akan menimbulkan implikasi destruktif bagi kehidupan manusia. Karenanya, agama memiliki peran yang sangat penting dalam menanggulangi penyalahgunaan seksual.

Sesungguhnya agama Islam memberikan hak kepada manusia untuk menyalurkan syahwat dan kebutuhan biologisnya. Hanya saja Islam mengaturnya dengan rangkaian syariat agar syahwat itu disalurkan berdasarkan akal sehat dan tidak seperti binatang. Karenanya Islam menetapkan pernikahan sebagai pintu halal untuk menyalurkan naluri seksual manusia<sup>109</sup>.

Karenanya, konsep penyucian diri dengan tidak menikah bertentangan dengan fitrah manusia dan ajaran Islam. Untuk itulah, Allah telah menetapkan lembaga keluarga sebagai satu-satunya jalan yang sah untuk menyalurkan dorongan seksual tersebut. Mempertemukan antara laki-laki dengan perempuan sebagai pasangan suami-istri begitu suci sehingga Islam berusaha memelihara dan melindunginya. Ikatan pernikahan harus disahkan dalam perjanjian khusus yang disebut akad nikah. Pada ikatan pernikahan inilah, hak dan tanggung jawab suami-istri

Abdul Ghalib Isa, Aadaabu Lailat al-Zifaaf, diterjemahkan oleh Moh. Suri Sudahri A. dengan judul 'Bisikan Malam Pengantin', cet. I, (Jakarta: Gema Insani Press, 1998), h. 13.

ingin ditegakkan. Dalam naungan pernikahan inilah anak-anak dilahirkan dengan jaminan hukum yang kokoh.

Berbagai istilah yang dipergunakan oleh Al-qur'an dalam menggambarkan dan menjelaskan masalah-masalah yang berkenaan dengan seks. Istilah-istilah tersebut antara lain : ar-rafats, artinya bercumbuan (lihat Q.S. Al-Baqarah [2]: 187), taqrabuhuna, artinya mendekatinya (wanita)(Q.S. Al-Baqarah [2]: 222), hartsun, artinya bercocok tanam (lihat Q.S. Al-Baqarah [2]: 223), lamastumun-nisa, artinya menyentuh perempuan (istri)(lihat Q.S. An-Nisa [4]: 43, Al-Maaidah [5]: 6), taghasyaha, artinya mencampurinya (lihat QS. Al-A'raaf [7]: 189).

Al-qur'an sebagai wahyu Ilahi mengungkapkan tentang karakteristik manusia yang berkaitan dengan seks. Dalam Q.S. Ali Imran (3): 14, Allah swt. Berfirman:

زين للنا س حب الشهوت من النساء ...

#### Terjemahannya:

"Dijadikannya indah pada (pandangan) manusia kecintaan kepada apa-apa yang diingini, yaitu para wanita ..." 110

Dalam Q.S. Al-A'raaf [7]: 189, Allah swt berfirman:

#### Terjemahannya:

"Dialah yang menciptakan kamu dari diri yang satu, dan dari padanya dia menciptakan istrinya agar dia merasa senang kepadanya. Maka setelah dicampurinya, istrinya itu mengandung" <sup>111</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Departemen Agama RI., *Al-Qur'an dan Terjemahannya*, (Surabaya : Mahkota Surabaya, 1989), h. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Lihat *Ibid*, h. 253.

Dalam Q.S. Ar-Ruum [30]: 21, Allah swt. Berfirman:

ومن ايته ان خلق لكم من انفسكم از وجا لتسكنوا اليها وجعل بينكم مودة ورحمة Terjemahannya:

"Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya, diciptakan-Nya untuk kamu pasangan dari diri kamu sendiri supaya kamu tenteram bersamanya, dan dijadikannya cinta dan kasih sayang di antara kamu; sesungguhnya dalam hal yang demikian itu menjadi keterangan bagi kaum yang berpikir"<sup>112</sup>

Nabi Muhammad saw. juga mengajarkan tentang seks sebagai suatu amal kebajikan. Dalam menyebutkan beberapa contoh perbuatan baik, Nabi Berkata: "Dan ketika seseorang melakukan hubungan seks, maka dia dihitung sebagai sedekah". Para sahabat terkejut dan bertanya kepada Nabi: "Bagaimana mungkin salah seorang di antara kami memenuhi dorongan seks dan memperoleh sedekah (pahala)". Kepada mereka Nabi menjawab: "Tidakkah kamu ingat, jika seseorang berbuat hal yang sama padahal di dalam keadaan tidak sah, perbuatan itu dihitung sebagai perbuatan dosa? Tetapi, bila seseorang melakukan perbuatan itu dalam keadaan sah, maka perbuatan itu dihitung sebagai amal shalih". (HR. Muslim).

Hubungan seksual adalah hubungan yang sangat pribadi antara suami-istri dan harus disepakati sebagai hak pribadi-pribadi. Dengan demikian, tidaklah layak mereka membicarakan masalah ini kepada orang lain. Nabi saw. menekankan etika seks ini dengan tandas. Beliau bersabda: "Di antara manusia yang derajatnya paling rendah sebelum hari pengadilan nanti ialah laki-laki yang menggauli istrinya dan istri yang menggauli suaminya, kemudian kedua-duanya membuka rahasianya kepada umum". (HR. Abu Said).

<sup>112</sup> Lihat *Ibid*, h. 644.

Pada masa sekarang seksologi (ilmu yang mempelajari tentang seks) berkembang menjadi disiplin ilmu tersendiri. Masyarakat Barat menyambut baik hadirnya disiplin ilmu ini sehingga hak wanita untuk mencapai kepuasan seksual dalam hubungan seksual mendapat pengakuan sah. Hak akan orgasme adalah salah satu penemuan di antara penemuan mutakhir seksologi dan menjadi tema gerakan-gerakan feminis. Sesungguhnya, empat belas abad yang silam, Islam telah membahas persoalan tersebut melalui sabda Nabi : "Jika seseorang di antara kamu melakukan hubungan seks dengan istrimu, lakukanlah dengan sungguh-sungguh. Jika kamu mencapai kesenangan sebelum dia, kamu jangan terburu-buru sebelum istrimu mencapai kesenangan yang sama". (HR. Anas).

Dalam dinamika sosial dewasa ini, muncul suatu kesadaran bahwa dunia tidak akan terbebas dari segala bencana dan dekadensi moral kecuali melalui cara-cara yang religius. Dalam kaitannya dengan kehidupan seksual, Islam meletakkan segala sesuatu termasuk kehidupan seks dengan proporsi yang sebenarnya dan berusaha membuat kehidupan manusia yang berimbang dan saling menyempurnakan yang dapat mewujudkan makna kemanusiaan yang sebenarnya.

Di tengah masyarakat sering dijumpai adanya perilaku seksual yang menyimpang dan membahayakan kelangsungan hidup umat manusia. Ada beberapa faktor penyebab terjadinya perilaku seksual negatif tersebut, antara lain: pornografi melalui media cetak dan elektronik, busana wanita yang tidak menutup aurat, dibukanya klab-klab malam (bar) baik secara rahasia maupun secara terang-terangan, pengaruh lingkungan dan teman bergaul, dan sebagainya.

Berdasarkan faktor-faktor tersebut di atas, maka ada beberapa solusi yang ditawarkan oleh Islam untuk menanggulangi penyimpangan perilaku seksual, antara lain: kawin pada usia muda, melaksanakan puasa sunnah, menjauhi hal-hal yang dapat membangkitkan birahi seksual ke arah yang negatif, mengisi waktu luang dengan hal-hal yang bermanfaat dan positif, berkawan dengan orang-orang yang shaleh, mempelajari dan mempraktikkan petunjuk-petunjuk kesehatan tentang perilaku seksual yang normal, merasa takut kepada Allah swt. dengan meningkatkan nilai-nilai keimanan dan ketaqwaan.

### 2. Pendidikan Seks dalam Perspektif Dakwah

Pendidikan seks merupakan pendidikan yang mengajarkan dan memberi pengertian tentang masalah-masalah yang menyangkut seks dan perkawinan. Untuk itu, diperlukan metode pendidikan seks yang Islami sehingga melahirkan pemahaman yang benar dan perilaku seksual yang positif. Kurangnya pengetahuan tentang seksualitas dapat menyebabkan seseorang mudah terjerumus ke dalam penyalahgunaan fungsi seksual<sup>113</sup>.

Secara umum, metode pendidikan seks terbagi dalam dua paradigma yang sama-sama ekstrim, yaitu paradigma konservatif dan paradigma liberal. Paradigma konservatif berpandangan bahwa pendidikan seks sebagai sesuatu yang tabu dan tertutup sehingga membuat sebagian manusia mempunyai anggapan bahwa seks adalah sesuatu yang tabu dan terlarang. Paradigma liberal berpandangan bahwa seks adalah sesuatu yang biasa-biasa saja, karenanya siapa saja yang menginginkannya mereka boleh memperoleh pengetahuan seks sebanyak-banyaknya dan mempraktikkan sebebas-bebasnya.

E.C. Natahusada dan Sjaiful Fahmi Daili (ed.), Remaja dan Penyakit Hubungan Seksual, (Jakarta: Fakultas Kedokteran Universitas Indonesia, 1989), h. 23.

Di tengah pertentangan kedua paradigma di atas, Islam berpandangan bahwa seks bukanlah sesuatu yang tabu untuk dibicarakan, namun tata cara pelaksanaannya harus menempuh metode yang Islami sehingga tidak menimbulkan dampak yang tidak diinginkan. Pendidikan seks yang tidak mempertimbangkan nilai-nilai moral maka akan menimbulkan akibat berupa hilangnya ikatan-ikatan sosial dan keluarga yang suci dan terhormat. Akibatnya, muncul penyakit-penyakit ganas dan membahayakan kelangsungan hidup umat manusia.

Dalam Islam, salah satu pendekatan yang cukup ampuh untuk memberikan informasi tentang seks secara sehat dan positif adalah pendekatan dakwah. Dakwah merupakan usaha yang dilakukan untuk membawa umat manusia ke dalam sistem Islam. Karena itu, diperlukan perspektif dakwah dalam membicarakan tentang metode pendidikan seks yang Islami.

Melalui pendekatan dakwah ini, pendidikan seks diharapkan membawa perubahan sasaran dakwah (*mad'u*) dalam aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. Aspek kognitif berkenaan dengan kemampuan intelektual. Aspek afektif berkenaan dengan perkembangan sikap dan perasaan. Aspek psikomotorik menyangkut perkembangan yang mengandung unsur motoris atau perilaku<sup>114</sup>.

Sebagai proses pendidikan, dakwah memiliki tiga unsur dalam pelaksanaannya, yaitu : proses, kandungan, dan penerima<sup>115</sup>. Unsur proses, yaitu unsur yang berkaitan dengan cara-cara

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> M. Hafi Anshari, *Bakat dan Lingkungan dalam Proses Pendidikan*, (Surabaya: Usaha Nasional, 1993), h. 66-67.

Syed Muhammad al-Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of Education, diterjemahkan oleh Haidar Bagir dengan judul 'Konsep Pendidikan dalam Islam', cet. VII, (Bandung: Mizan, 1996), h. 35.

yang digunakan untuk melaksanakan aktivitas dakwah. Karena kedudukan seks di dalam agama Islam adalah sesuatu yang sakral, terhormat dan khusus, maka penyajian informasi tentang seks melalui metode-metode dakwah harus mempertimbangkan kondisi objektif sasaran dakwah yang menerima informasi tersebut.

Kehati-hatian di dalam menyajikan informasi tentang seks sangat diperlukan supaya: *pertama*, tetap memelihara nilai-nilai seks yang positif agar tidak tercemar oleh maksud-maksud yang bertentangan dengan ajaran agama Islam; *kedua*, supaya tidak terjadi kesalahpahaman terhadap seks, yang kemudian memungkinkan terjadinya penyelewengan dan penyalahgunaan dari fungsi dan peranan seks<sup>116</sup>.

Perbedaan karakteristik seseorang menjadikan informasi tentang seks yang harus diberikan juga berbeda. Misalnya, informasi seks secara rinci dan telah menyangkut masalah teknis hanya diberikan kepada mereka yang telah menikah dan menjadi suami-istri, sebab mereka telah berhak untuk melakukan aktivitas seks.

Unsur kandungan berkaitan dengan materi dakwah berupa informasi tentang seks. Unsur penerimaan adalah seseorang atau sekelompok orang yang menjadi sasaran dakwah atau yang menerima informasi tentang seks tersebut. Kedua unsur ini saling terkait dalam pelaksanaan dakwah. Informasi seks tentang apa yang akan disampaikan harus disesuaikan dengan kondisi dan karakteristik sasaran dakwah yang dihadapi.

Dalam memberikan pendidikan seks melalui pendekatan dakwah, maka ada beberapa tingkatan atau tahapan berdasarkan

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Muhammad S. Djarot S. Sensa, *Seks dalam Islam*, cet. I, (Bandung: Sinar Baru, 1993), h. 6.

kondisi objektif sasaran dakwah yang dapat diterapkan sesuai dengan hukum-hukum Allah swt. dan sunnah Rasulullah saw.. Tahapan-tahapan tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut:

#### Tahap Pertama: Umum

Pendidikan seks secara umum diberikan kepada segenap lapisan usia yang telah dianggap layak untuk memperoleh informasi tentang seks. Mereka yang layak memperoleh informasi yang bersifat umum ini adalah bagi laki-laki telah mulai mimpi basah (*ihtilam*), dan bagi perempuan telah mengalami menstruasi (*haidh*).

Materi-materi pendidikan seks yang diberikan pada tingkatan ini bersifat dasar dan umum, tidak menyangkut hal-hal yang berkaitan dengan seks dalam dimensi praktis. Materi-materi tersebut, seperti: makna seks, seks menurut ajaran Islam, kedudukan dan fungsi di dalam masyarakat, risiko penyimpangan perilaku seksual, etika memandang (lihat QS. An-Nuur [24]: 30-31, al-Baqarah [2]: 229), tata cara memasuki rumah atau kamar tidur (lihat QS. An-Nur [24]: 58-59), etika bergaul dengan lawan jenis, dan sebagainya.

## Tahap Kedua: Pra Nikah

Pendidikan seks pra nikah ini ditujukan bagi mereka yang sudah hendak memasuki usia perkawinan. Hal ini dimaksudkan agar mereka memperoleh gambaran mengenai seks yang sebenarnya sehingga mereka benar-benar siap memasuki kehidupan baru melalui pintu pernikahan.

Materi-materi pendidikan seks pada tingkatan ini, seperti : hubungan seks dengan perkawinan (lihat Q.S. An-Nisaa [4] : 22-23, Ar-Rum [30] : 21), kedudukan seks di antara suami-istri

(lihat Q.S. Al-Mu'minuun [23] : 5), tata cara atau kode etik seks, dan sebagainya.

Dalam tahap ini perlu disosialisasikan bahwa perkawinan adalah salah satu kebutuhan pokok bagi manusia. Seseorang yang memiliki nilai moral tentu berkeinginan untuk membangun sebuah rumah tangga. Banyak orang yang mendapatkan kesuksesan dalam menempuh karir setelah melaksanakan perkawinan. Melalui perkawinan, seseorang akan memiliki kekuatan jiwa, sebab ia telah memiliki *partner* yang setia saat menghadapi permasalahan-permasalahan hidup<sup>117</sup>. Hal ini perlu diinformasikan kepada kelompok usia muda agar termotivasi untuk menyalurkan syahwatnya melalui pintu perkawinan.

#### Tahap Ketiga: Rumah Tangga

Pendidikan seks pada tingkatan ini diberikan kepada mereka yang telah berumah tangga atau telah berstatus sebagai suami-istri. Karena dalam tahap ini aktivitas seks secara praktis telah dilakukan, maka pendidikan seks yang diberikan harus bernuansa pada pemeliharaan dan pelestarian rumah tangga melalui kehidupan seks yang normal.

Materi-materi pendidikan seks yang dapat diberikan pada tingkatan ini, seperti : teknik-teknik aktivitas seks (lihat Q.S. Al-Baqarah [2] : 222-223), upaya optimalisasi pemanfaatan seks (lihat QS. Al-Baqarah [2] : 187), metode pemecahan problematika seks dalam rumah tangga, sistem pendidikan seks untuk anak, dan sebagainya.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Nawawi A. M., *Ajaran Islam dalam Rumah Tangga*, (Surabaya : Apollo, t.th.), h. 6-8.

Salah satu hikmah diciptakannya laki-laki dan perempuan adalah agar kedua jenis manusia ini bisa saling memperoleh ketenteraman satu dengan lainnya. Dengan diperolehnya ketenteraman, maka terbukalah bagi keduanya untuk saling membina rasa cinta dan kasih sayang yang telah diciptakan oleh Allah swt. untuk mereka.

Dalam pasangan suami-istri terdapat dorongan kejiwaan yang kuat untuk saling menunjukkan kesetiaan. Akan tetapi, karena adanya sifat egois, keinginan tersebut kadang-kadang sulit untuk terwujud. Dalam menghadapi permasalahan tersebut, maka suami-istri wajib bertaqwa kepada Allah sehingga mereka terus dapat mewujudkan dorongan kejiwaan untuk saling setia dalam membina keluarga sakinah<sup>118</sup>.

Dalam lingkungan rumah tangga, wanita sebagai istri memegang peranan yang sangat penting dalam memberikan pendidikan seks, sebab wanita memiliki tiga fungsi utama, yaitu : di samping sebagai pemberi rasa tenteram dan sumber rasa kasih sayang (lihat Q. S. ar-Rum [30] : 21), juga berfungsi sebagai pendidik bagi anak keturunannya<sup>119</sup>.

Pendidikan seks bukanlah sesuatu yang tabu untuk dibicarakan. Dalam ajaran Islam masalah seks ini banyak dibicarakan dalam Alquran dan hadis. Dari kedua landasan Islam ini diperoleh gambaran bahwa seks adalah sesuatu yang sesuai dengan fitrah manusia yang bernilai sangat suci.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Muhammad Thalib, 20 Rahasia Ikatan Kejiwaan Suami-Istri, cet. I, (Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2001), h. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> M. Sya'rawi, *al-Mar'atu Kamaa Araadahallahu*, diterjemahkan oleh H. Salim Basyarahil dengan judul 'Wanita Harapan Tuhan', cet. XV, (Jakarta: Gema Insani Press, 1995), h. 17-19.

Karena seks adalah sesuatu yang sakral dan istimewa, maka Islam mengajarkan perlunya metode pendidikan seks yang berdasarkan hukum-hukum Allah swt. dan sunnah Nabi, sehingga pendidikan seks itu tidak justru kontra produktif terhadap usaha-usaha penanggulangan penyimpangan perilaku seksual. Salah satu pendekatan yang cukup ampuh untuk memberikan pendidikan seks adalah pendekatan dakwah.

Untuk menghindari dampak negatif dari perilaku seksual yang menyimpang akhir-akhir ini, maka diperlukan upaya-upa-ya preventif dengan melibatkan berbagai komponen masyarakat. Semangat keagamaan yang telah dimiliki oleh masyarakat selama ini harus dijadikan sebagai salah satu kekuatan untuk mencegah terjadinya penyimpangan seksual yang lebih meluas.



## DAKWAH DALAM MASYARAKAT PEDESAAN

Di desa pluralitas budaya dan agama belum terlalu tampak, karena secara turun temurun mereka berasal dari nenek moyang yang sama sehingga mereka cenderung memiliki corak budaya bahkan keyakinan yang sama. Meskipun, di beberapa desa juga telah tampak keragaman agama, budaya, dan paham keagamaan. Hal ini terjadi karena semakin terbukanya desa-desa tersebut terhadap kedatangan orang luar dengan latar belakang agama, suku, dan paham keagamaan yang berbeda. Di samping itu, masyarakat desa juga masih sangat paternalistik yaitu sangat bergantung kepada tokoh adat, tokoh agama, dan tokoh pemerintahan desa.

Masyarakat desa adalah suatu komunitas masyarakat yang hidup dan menetap di wilayah pedesaan. Keberadaan masyarakat desa sering disebut dengan masyarakat yang tradisional, homogen dan tertinggal. Kondisi ini tentu disebabkan oleh rendahnya pengeta-

huan dan keterampilan yang mereka miliki, sehingga telah berdampak kurang baik hampir di semua lini kehidupan sosialnya, seperti rendahnya tingkat pendapatan atau penghasilan artinya kekurangan ilmu pengetahuan dan keterampilan (kebodohan) telah berdampak kepada tingginya angka kemiskinan.

## A. Karakteristik Masyarakat Pedesaan

Desa, kampung atau dusun merupakan area pemukiman yang biasa terletak di daerah dataran tinggi dan jauh dari keramaian kota, dengan mata pencaharian yang relatif sama antar warganya seperti bertani, nelayan dan beternak (lebih mengutamakan potensi alam), dan sangat bersifat toleran dalam arti sangat mementingkan aspek kebersamaan dan kekeluargaan antar sesama warga di desanya. Di bawah ini merupakan beberapa ciri-ciri masyarakat pedesaan yang akan berkaitan erat dengan penggunaan metode dakwah yang efektif di pedesaan. Ciri-ciri masyarakat pedesaan, yakni:<sup>120</sup>

- 1. Letaknya relatif jauh dari kota dan bersifat plural (khusus).
- 2. Lingkungan alam masih besar peranan dan pengaruhnya terhadap kehidupan masyarakat pedesaan
- 3. Mata pencaharian bercorak agraris dan relatif homogen (bertani, beternak, nelayan, dll)
- 4. Corak kehidupan sosialnya bersifat *gemain schaft* (paguyuban dan memiliki community sentiment yang kuat)
- 5. Keadaan penduduk (asal-usul), tingkat ekonomi, pendidikan dan kebudayaannya relatif homogen.
- 6. Interaksi sosial antar warga desa lebih intim dan langgeng serta bersifat familistik

http://scooteris.multiply.com/journal/ciri-ciri masyarakat desa/. Ahad, 9 oktober 2011.

- 7. Memiliki keterikatan yang kuat terhadap tanah kelahirannya dan tradisi-tradisi warisan leluhurnya
- 8. Masyarakat desa sangat menjunjung tinggi prinsip-prinsip kebersamaan / gotong royong kekeluargaan, solidaritas, musyawarah, kerukunan dan keterlibatan sosial.
- 9. Jumlah warganya relatif kecil dengan penguasaan IPTEK relatif rendah, sehingga produksi barang dan jasa relatif juga rendah
- 10. Pembagian kerja dan spesialisasi belum banyak dikenal, sehingga deferensiasi sosial masih sedikit
- 11. Kehidupan sosial budayanya bersifat statis, dan monoton dengan tingkat perkembangan yang lamban.
- 12. Masyarakatnya kurang terbuka, kurang kritis, pasrah terhadap nasib, dan sulit menerima unsur-unsur baru
- 13. Memiliki sistem nilai budaya (aturan moral) yang mengikat dan dipedomani warganya dalam melakukan interaksi sosial. Aturan itu umumnya tidak tertulis
- 14. Penduduk desa bersifat konservatif, tetapi sangat loyal kepada pemimpinnya dan menjunjung tinggi tata nilai dan norma-norma yang berlaku.

Sedangkan Menurut *Landis* ( ilmuan sosiologis), terdapat beberapa karakteristik masyarakat desa yang perlu dipahami, antara lain yaitu:<sup>121</sup>

- 1. Umumnya mereka curiga terhadap orang luar yang masuk
- 2. Para orang tua umumnya otoriter terhadap anak-anaknya
- 3. Cara berfikir dan sikapnya konservatif dan statis
- 4. Mereka amat toleran terhadap nilai-nilai budayanya sendiri, sehingga kurang toleran terhadap budaya lain

<sup>121</sup> Ibid

- 5. Adanya sikap pasrah menerima nasib dan kurang kompetitif
- 6. Memiliki sikap kurang komunikatif dengan kelompok sosial di atasnya.

Seluruh ciri atau karakteristik masyarakat pedesaan di atas sangat berpengaruh terhadap konsep berdakwah di pedesaan. Bagaimana seorang da'i dapat menyesuaikan metode dakwahnya dengan keadaan masyarakat pedesaan yang cenderung menerima sikap pasrah dan kurang komunikatif dengan orang golongan di atasnya (orang kaya). Hal ini akan kami bahas dalam pembahasan kami selanjutnya.

Masyarakat merupakan wahana yang penting dalam ruang lingkup dakwah. Namun demikian, masyarakat sebagai sasaran dakwah merupakan medan yang tidak mudah ditempuh, karena akan menyinggung masalah orang banyak, mengubah pikiran orang banyak bukanlah pekerjaan yang mudah, Jika tidak mengenal lebih jauh siapa dan bagaimana struktur masyarakat dalam aspek kehidupannya. 122

Dengan mengetahui struktur akan klasifikasi masyarakat, maka subjek dakwah dapat membayangkan masyarakat yang mana dihadapi dalam menyampaikan dakwahnya. Struktur masyarakat desa dapat didekati berdasarkan aspek: biologis, pendidikan, dan geografis. Aspek-aspek ini dapat dijelaskan sebagai berikut:

Dari segi biologis, kita dapat membagi struktur masyarakat itu menurut jenis kelamin, perbedaan jenis kelamin, ini membawa perbedaan-perbedaan dan kebiasaan, watak, perasaan dan beberapa tugas kewajiban. Tetapi perbedaan itu sebenarnya bersifat kontemporer, isi mengisi, bantu membantu bukan perbedaan yang berten-

M. Munir, Manajemen Dakwah (Jakarta: Rahmat Semesta, 2006), hlm. 217.

tangan. Aspek biologi dapat pula ditinjau dari suku bangsa. Tiap-tiap bangsa dan suku mempunyai tradisi, watak, sifat, kebudayaan dan nilai kemasyarakatan yang berbeda. Perbedaan-perbedaan ini sebenarnya bukan seluruhnya dikarenakan oleh faktor biologis, tetapi lebih banyak dikarenakan oleh sejarah dan pengalaman bangsa itu sendiri. 123

Dilihat dari segi pendidikan, maka masyarakat dapat kita kategorikan kepada orang yang berpendidikan tinggi, menengah dan rendah. Perbedaan di dalam pendidikan ini membawa perbedaan pula dalam alam pikiran, cita-cita dan kebiasaan hidup.

Orang yang berpendidikan tinggi mempunyai pikiran yang tajam, luas, dan kritis. Mereka tidak mau begitu saja menerima pendapat lingkungan kehidupan yang dicita-citakan, terbatas kepada kebaikan keluarga dan tetangganya. Kebiasaan hidupnya statis dan tradisional.

Orang yang berpendidikan menengah telah biasa berpikir abstrak dan kritis. Tetapi masih terikat kepada kenyataan-kenyataan yang dijumpai dalam daerah gerak hidupnya. Cita-cita telah tinggi, tetapi belum dapat menemukan jalan untuk mencapainya. Kebiasaan hidupnya tidak tradisional lagi dan dapat mengikuti perkembangan. 124

Secara geografis, masyarakat itu dapat kita golongkan kepada masyarakat desa dan masyarakat kota. Antara keduanya terdapat perbedaan yang besar, baik mengenai cara hidupnya adat kebiasaan maupun alam pikiran atau tingkat pengetahuannya. Masyarakat desa mempunyai rasa kekeluargaan yang sangat tebal, rasa persatuan, percaya mempercayai, semangat gotong-royong dan tolong-meno-

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Ibid. Hal 218



<sup>123</sup> Ibid

long. Penduduknya lebih homogen, lebih banyak persamaannya dan kadang-kadang hanya terdiri dari beberapa kesatuan keluarga, cara hidupnya masih sederhana begitu juga alam pikiran dan tingkat pengetahuannya. Lembaga-lembaga kemasyarakatan seperti lembaga keagamaan, pendidikan, ekonomi, organisasi-organisasi kemasyarakatan dan sebagainya masih belum begitu luas seperti di kota. Masyarakat kota penduduknya lebih heterogen, terdiri dari berbagai suku bangsa, cara hidupnya lebih mewah, materialistik dan lebih menitikberatkan kepentingan perorangan, alam pikirannya luas, tingkatan pengetahuannya lebih tinggi, dan lembaga-lembaganya lebih ruwet dan luas. 125

## B. Konsep dan Model Dakwah di Pedesaan

Berdasarkan kenyataan sosiologis di atas, maka teori dakwah yang cocok diterapkan adalah teori 'citra da'i' dan teori 'medan dakwah'. Dalam teori citra da'i disebutkan bahwa kredibilitas da'i sangat mempengaruhi tingkat penerimaan mad'u terhadap pesan-pesan dakwah. Karena itu, di suatu desa ketika pemuka adatnya sudah menerima dakwah maka masyarakat lain pun akan melakukan hal yang sama. Dalam teori medan dakwah disebutkan perlunya ada usaha untuk mengidentifikasi struktur sosial mad'u lebih dulu kemudian mendekati struktur-struktur sosial tersebut supaya bersedia menerima dan mengamalkan ajaran-ajaran Islam.

Karena masyarakat desa sangat bergantung kepada keadaan alam dan lingkungan, maka mereka cenderung percaya kepada hal-hal yang bersifat mistik. Dalam konteks ini, maka materi dakwah yang relevan adalah materi-materi tasawuf.

Keberadaan dakwah dapat di pandang sebagai suatu metode atau pendekatan yang sangat efektif dalam melakukan pembangunan

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Ibid.

dan pengembangan masyarakat, upaya dalam dakwah dalam rangka meningkatkan kesejahteraan dan kemampuan masyarakat desa baik kemampuan ekonomi maupun peningkatan pemahaman terhadap ajaran islam lebih efektif dilaksanakan melalui pendekatan dakwah bil-lisan dan bil-hal.

Setelah kami teliti dengan melihat ciri-ciri keadaan kemasyarakatan di pedesaan dengan menggunakan contoh Desa Lengkese di atas, ada beberapa karakteristik dakwah di daerah pedesaan antara lain yaitu:

- Metode dakwah yang biasa dilakukan di pedesaan biasanya secara langsung misalnya dengan pengajian, tabliq akbar dan face to face, hal ini disebabkan karena waktu dan rutinitas yang dilakukan orang pedesaan relatif masih rendah atau masih banyak waktu kosong serta sikap individualismenya masih rendah. Dan menjadikan masjid atau musholah sebagai tempat utama dalam berdakwah serta pesantren sebagai tempat utama untuk pendidikan anaknya.
- 2. Dari aspek seorang da'i biasanya cenderung lebih bersifat aktif dalam hal penyampaian materi dakwahnya, hal ini karena sifat mad'u nya yang pasif dan mudah menerima bukan kritikal sehingga dengan sikap aktif membuat mad'u mudah menerima apa saja yang disampaikan oleh da'i.
- 3. Materi dakwah di pedesaan biasanya lebih bersifat agamis contohnya seperti: ibadah, fikih, akhlak dan muamalah. Masyarakat pedesaan tidak begitu suka dengan materi dakwah yang disangkutpautkan dengan ilmu teknologi ataupun politik negara.
- 4. Citra da'i menjadi hal yang sangat penting dalam menyampaikan dakwah di pedesaan dibandingkan dengan isi dakwah itu sendiri karena sifat masyarakat desa yang sangat menghargai orang-orang yang berilmu dan jiwa sosialitasnya yang tinggi.

Masyarakat di pedesaan lebih menyukai dakwah yang sesuai dengan tradisi mereka yang telah ada artinya tidak mudah untuk menerima pemahaman baru yang berbeda dengan pemahaman islam yang telah ada di desa tersebut.

Berdakwah yang merupakan hal terpenting dalam menjalankan ajaran agama haruslah berjalan seefektif mungkin. Untuk melihat efektifitas berdakwah, pendakwah selayaknya mengetahui segala aspek yang mendukung berjalannya dakwah yang efektif terutama dalam aspek keadaan sosial kemasyarakatan. Karena seperti keadaan sosial di perkotaan sangat berbeda dengan keadaan sosial di masyarakat pedesaan yang menjadikan metode, materi dan sifat pendakwah pun harus berbeda menyesuaikan kondisi masyarakat yang ada.

Untuk dakwah di pedesaan dilihat dari aspek ciri-ciri masyarakat, keadaan sosial masyarakatnya dapat disimpulkan bahwa dakwah di daerah pedesaan yang efektif haruslah: menggunakan metode intrapersonal (langsung) dalam menyampaikan dakwahnya, materi dakwah harus bersifat agamis seperti masalah ibadah, fikih dan akhlak, mengutamakan citra da'i, da'i harus bersifat aktif namun tetap mempunyai jiwa sosial yang tinggi dan dakwah harus bersifat informatif persuasif bukan yang hanya bersifat informatif saja sehingga aspek ilmu dan perbuatannya bisa dapat dilakukan oleh masyarakat desa.



## DAKWAH DALAM MASYARAKAT PERKOTAAN

Masyarakat kota memiliki ciri: rasional, profesional, dan individualis. Dakwah harus berfungsi sebagai 'penyaring' dalam menyeleksi nilai atau sistem sosial tertentu. Sebagai contoh, masyarakat Jepang itu memiliki 'mesin pencerna' kemodernan sehingga meskipun mereka modern tetap berpegang teguh kepada nilai-nilai samurai. Di perkotaan juga sudah mulai bergeser dari pola modern ke pola postmodern.

## A. Karakteristik Masyarakat Perkotaan

Ciri-ciri masyarakat perkotaan dapat dijelaskan sebagai berikut:

1. Teknologisasi kehidupan, yaitu masyarakat yang semua urusan dan kegiatan harus dikerjakan menurut tekniknya masing-masing yang cenderung sudah baku (*standernized*) pola kehidupan yang teknologis membawa konsekuensi nilai yaitu makin dominan-

nya pertimbangan efisiensi, produktivitas (fizik) dan yang sejenis yang umumnya menggambarkan suatu ciri-ciri materialistik. Pertanyaan yang timbul dalam masyarakat teknologis. Interpretasi nilai agama yang bagaimana dapat kita tawarkan masyarakat teknologis tersebut? Inilah pertanyaan—pertanyaan "pekerjaan rumah" bagi umat islam yang selama ini belum secara serius dikerjakan.

- 2. Kecenderungan perilaku masyarakat yang makin "fungsional". Yang dimaksudkan masyarakat fungsional adalah masyarakat yang masing-masing warganya sekadar menjalankan fungsinya dalam semua aspek kehidupan. Hubungan sosial hanya terjadi kerana adanya kegunaan atau fungsi tersebut, ertinya hubungan an antara manusia lebih diwarnai oleh motif-motif kepentingan (fungsional) yang biasanya berkonotasi fisik material. Dalam masyarakat yang demikian, nilai–nilai agama kurang mendapat (pasaran) kerana dianggap tidak fungsional. Persoalan langsung bagi kita ialah bagaimana kita dapat menyebarkan islam dan kemudian menawarkan ke tengah masyarakat sedemikian rupa sehingga menjadi sesuatu yang "fungsional" yang dibutuhkan.
- 3. Masyarakat padat informasi. Dengan makin berkembangnya teknologi informasi, maka masuknya masyarakat dalam era informasi merupakan hal yang tak terelakkan. Ada beberapa hal yang berkenaan dengan masyarakat informasi ini, yang perlu diperhatikan dalam mengembangkan dakwah Islamiah. Pertama, makin sentralnya kedudukan informasi pada pelbagai aspek kehidupan. Informasi merupakan (komoditas) atau "zodal" ekonomi, politik ataupun sosial. Mereka yang menguasai informasi bererti kelompok yang "menguasai" kehidupan. Hal yang demikian juga bersangkutan dengan bidang dakwah. Konsekuensi yang perlu kita fikirkan ialah makin pentingnya kedudukan "dialog informasi"

sebagai salah satu bentuk dakwah dengan pensyarikatan. Kedua, masuknya era informasi bererti makin mudahnya berbagai tata nilai dan budaya asing memasuki masyarakat kita. Kecenderungan yang ada ialah makin berkembangnya tata materialistik, hedonistik, rasionalistik, sekularistik dan sebagainya, yang pada hakikatnya merupakan permasalahan dakwah yang harus dihadapi.

- 4. Kehidupan yang makin sistemik dan terbuka. Salah satu ciri masyarakat moden ialah sepenuhnya berjalan dan diatur oleh sistem dinamika. Kehidupan sosial kita diatur oleh sistem, bukan diatur oleh orang lain Selanjutnya sistem yang mengatur tersebut tidak hanya bersifat lokal, nasional atau regional, akan tetapi juga bersifat global. Dalam masyarakat yang demikian, maka masyarakat di pelbagai negara menjadi suatu masyarakat yang "terbuka" terhadap= pengaruh luar dari mana pun. Di masa mendatang, pelbagai kekuatan asing (baik kekuatan sosial, politik, ekonomi, teknologi, maupun budaya) akan ikut menentukan bagaimana dinamika masyarakat kita berlangsung
- 5. Individualisasi kehidupan beragama. Dalam konsep modenisasi tersebut memang agama tidak menduduki lagi peranan yang layak atau bahkan tersisih. Kalaupun agama dilakukan, sematamata masalah individu belaka, agama dipandang hanya menyangkut masalah ruhaniah (transcendental) saja, sedang terhadap kehidupan menyangkut sehari-hari agama tidak lagi mempunyai kompeten untuk mengatur.

## B. Konsep dan Model Dakwah di Perkotaan

Menghadapi masyarakat kota, maka pesan dakwah harus dikemas sebaik mungkin dan mencakup berbagai aspek kehidupan. Dakwah di kota harus rasional karena masyarakatnya cenderung berpikir

kritis. Dakwah di kota juga harus lebih dinamis dan memanfaatkan berbagai media sebab pola perilaku masyarakat kota yang dinamis. Pemanfaatan media dan teknologi modern merupakan suatu keharusan jika ingin menjadikan dakwah sebagai salah satu elemen yang memberikan pengaruh signifikan.

Secara metodologis, dakwah di kota harus diaplikasikan dengan mengedepankan pendekatan dialog daripada bersifat doktrin. Dengan dialog maka masalah-masalah aktual yang dihadapi oleh masyarakat kota akan terungkap dan dicarikan solusi yang lebih konstruktif.



# PENDEKATAN SOSIOLOGI DALAM PENYUSUNAN PETA DAKWAH

#### A. Keharusan Peta Dakwah

Keberhasilan dakwah bukan diukur melalui gelak tawa, tepuk tangan, dan ratap tangis para pendengarnya. Kesuksesan dakwah dapat dilihat pada bekas (atsar) yang ditinggalkan dalam pikiran, sikap, dan tingkah laku audiens. Keberhasilan dakwah dapat dicapai dengan memilih metode dan materi dakwah yang relevan dengan kebutuhan audiens.

Mendakwahkan Islam berarti memberikan jawaban Islam terhadap masalah-masalah yang dihadapi oleh audiens. Tidak mungkin menyelesaikan masalah yang dihadapi oleh audiens jika tidak diketahui dengan jelas permasalahan yang sedang mereka hadapi. Karenanya, dakwah yang baik adalah dakwah yang "tidak berbisik kepada orang tuli atau tersenyum kepada orang buta". Dakwah

yang baik adalah dakwah yang bersifat aktual, faktual, mengandung 'human interest', dan menyentuh perasaan audiens.

Satu metode dakwah yang diterapkan untuk semua sasaran dakwah yang berbeda-beda karakternya akan melahirkan kegiatan dakwah yang monoton dan membosankan. Dakwah yang tidak sesuai dengan kondisi dan kebutuhan audiens, akan melahirkan *gap* antara tujuan dakwah di satu pihak dan problematika umat di pihak lain. Adanya *gap* antara tujuan dakwah sebagai 'das sein' dengan kebutuhan audiens sebagai 'das sollen' dapat melahirkan kenyataan di mana dakwah berjalan secara monoton dan audiens tetap bergumul dengan kemaksiatan.

Dalam praktik dakwah, sering dijumpai adanya kasus di mana materi-materi dakwah yang disampaikan tidak sesuai dengan kebutuhan audiens. Tidak jarang, aktivitas dakwah tertentu justru menimbulkan sikap antipati dari audiens. Akibatnya, aktivitas dakwah tersebut tidak membawa perubahan apapun baik secara individual maupun secara kolektif.

Untuk mengatasi permasalahan di atas, maka sebelum berdakwah para dai harus mengetahui kondisi audiens dan keadaan sosialbudaya yang melingkupinya. Pengetahuan tentang kondisi objektif audiens ini akan menjadikan materi dan metode dakwah yang dipilih memiliki relevansi dengan kebutuhan audiens.

Oleh karena audiens yang menjadi sasaran dakwah itu bermacam-macam karakternya, maka sebelum berdakwah diperlukan informasi yang akurat mengenai permasalahan dan apa sesungguhnya yang dibutuhkan oleh audiens. Perbedaan karakter audiens membuat dakwah juga harus berbeda dari segi metode dan prioritas materimateri yang disampaikan.

Gambaran obyektif tentang audiens dan lingkungan yang mengitarinya sangat diperlukan sebelum melakukan dakwah, karena

informasi tersebut akan dijadikan sebagai *data base* dalam merumuskan program-program dakwah yang relevan. Data dan informasi mengenai audiens ini harus dikumpulkan dalam satu format yang disebut dengan 'peta dakwah'.

Persoalannya kemudian adalah bagaimana menyusun peta dakwah berdasarkan kebutuhan audiens? Hal inilah yang mendasari penulis bermaksud melakukan telaah ilmiah dengan topik "Peta Dakwah (Analisis tentang Relevansi Dakwah dengan Kebutuhan Audiens)". Kajian ini diharapkan menjadi kontribusi dalam menyusun peta dakwah di Indonesia sebagai kebutuhan yang sangat mendesak sehingga dakwah dapat memberikan solusi yang tepat terhadap permasalahan-permasalahan umat.

Dakwah di samping digerakkan oleh nilai normatif yang bersifat absolut, juga berhadapan dengan kenyataan sosial yang justru bersifat relatif. Di satu sisi dakwah berhubungan dengan ajaran-ajaran Islam yang mengandung kebenaran yang pasti, namun di sisi lain dakwah juga bertalian dengan realitas kehidupan manusia yang senantiasa berubah dari waktu ke waktu. Dengan demikian, berbicara tentang dakwah artinya berbicara tentang kebenaran Islam yang absolut sebagai inti pesan dakwah dan kenyataan hidup manusia yang relatif sebagai sasaran dakwah (audiens). Kedua unsur ini perlu mendapatkan perhatian yang seimbang sehingga dakwah dapat berfungsi sebagai pemberi arah dalam kehidupan umat manusia.

Dalam kegiatan dakwah berbagai permasalahan yang menyangkut audiens perlu mendapatkan konsiderasi yang tepat. Setiap kelompok masyarakat yang berbeda selalu memiliki ciri-ciri khusus yang menuntut kepada metode pendekatan dakwah yang berbeda pula antara satu dengan yang lainnya.

Ada beberapa model atau metode komunikasi yang dapat digunakan untuk melihat hubungan antara media dengan audiens<sup>126</sup>. Model dan metode tersebut memiliki kekuatan ilmiah yang telah teruji melalui berbagai percobaan dan penelitian. Model dan metode tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut:

#### a. The Effects Model (Model Pengaruh)

Model ini menjelaskan tentang pengaruh media terhadap audiens. Dalam model ini dikenal ada dua aliran, yaitu: Frankfurt School dan Behaviourist. Aliran Frankfurt School menjelaskan tentang penggunaan radio dan film sebagai media propaganda untuk mencapai tujuan fasisme Jerman.

Aliran *Behaviourist* berpandangan bahwa media mempengaruhi perilaku audiens. B. F. Skinner adalah tokoh aliran *behaviourists* yang paling terkenal. Ia menjelaskan bahwa semua perilaku dapat dijelaskan hanya berdasarkan garis keturunan (*genetic*) seseorang.

Dalam aliran *behaviourist* juga dikenal hasil penelitian yang sangat fenomenal yang dilakukan oleh Pavlov. Pavlov melakukan percobaan dalam laboratorium binatang yang dihuni oleh beberapa ekor anjing. Ketika anjing-anjing itu diberi makan disertai dengan suara bell, hingga akhirnya anjing-anjing itu mengeluarkan air liur ketika mendengar suara bell, dengan atau tanpa makanan.

Dengan jelas, percobaan dalam laboratorium binatang ini menunjukkan bahwa perilaku anjing-anjing itu dapat dimodifikasi. Para ilmuwan melakukan berbagai eksperimen untuk mela-

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Bagian ini merupakan *summary* dari karya Gill Baranston & Roy Stafford, *The Media Student's Book*, (London: Routledge, 2003), hlm. 148-181.

kukan hal yang sama terhadap manusia, tentu dengan cara yang berbeda. Beberapa peneliti media menemukan adanya persamaan antara percobaan Pavlov dengan 'pengulangan pesan' (repeat messages) atau 'penguatan' (reinforcement) dalam televisi dan pengaruhnya terhadap audiens.

Bandura dan Walters (1963), melakukan penelitian yang disebutnya dengan 'Bobo doll experiment'. Hasil penelitiannya menunjukkan bahwa anak-anak menonton film yang mempertunjukkan aksi-aksi yang sangat egresif terhadap sebuah boneka Bobo. Aksi kejam itu, kemudian direkam oleh anak. Jika, setelah menonton film itu anak dibiarkan tanpa bimbingan, maka akibatnya anak akan meniru perilaku kejam tersebut. Dalam kaitan ini, media dapat dikatakan telah membantu memperluas perilaku kejam melalui film.

Sebenarnya, pengaruh media terhadap audiens tidak dapat langsung disamakan dengan hasil percobaan terhadap anjing-anjing yang ada dalam laboratorium binatang. Terdapat beberapa aspek pada diri manusia yang perlu dikaji lebih jauh. Aspek-aspek tersebut, antara lain: *pertama*, para psikolog kognitif menyatakan bahwa media itu berpengaruh terhadap anak yang aktif dan bukan pada anak yang passif. Jadi, penafsiran terhadap isi media sangat dipengaruhi oleh pengetahuan dan pengalaman (*knowledge and experience*); *kedua*, pengaruh menonton televisi tidak dapat dijadikan sebagai ukuran untuk menggambarkan perilaku manusia secara keseluruhan.

### b. The Uses and Gratifications Model

Model ini pertama kali diterapkan di Amerika pada Tahun 1940. Model ini pada umumnya dihubungkan dengan penggunaan media televisi. Pendekatan yang dipakai dalam menerapkan

model ini adalah 'pendekatan psikologi sosial' (socio-psychological approaches). Pendekatan ini digunakan untuk melihat hubungan antara audiens dengan media.

Model ini menjelaskan bahwa kebutuhan audiens terhadap media berhubungan dengan kepuasan. Kebutuhan dan kepuasan tersebut dapat dikelompokkan ke dalam berbagai kategori, seperti: kognitif (cognitive), afektif (affective), melepaskan ketegangan (tension release), personal integratif (personal integrative), sosial integratif (social integrative), dan sebagainya.

Audiens ingin memperoleh kepuasan melalui programprogram yang ditawarkan oleh media. Dengan demikian, pemenuhan kepuasan ini dapat dijadikan sebagai dasar atau peluang bagi media untuk mendesain berbagai program yang sesuai dengan kebutuhan audiens.

Kepuasan kognitif audiens dicapai melalui proses belajar (learning). Dalam kaitan ini, media menjadi wadah bagi audiens untuk belajar tentang berbagai hal. Kepuasan afektif berkaitan dengan kepuasan yang bersifat emosional (emotional satisfaction). Kebutuhan ini akan membentuk sikap audiens berdasarkan informasi yang mereka terima dari media. Kebutuhan untuk melepaskan ketegangan (relaxation) juga menjadi peluang bagi media untuk mendesain berbagai program hiburan yang dapat melepaskan ketegangan audiens. Audiens juga ingin mengekspresikan identitas dirinya melalui media (help with issues of personal identity). Karena itu, dalam media juga tersedia berbagai program di mana audiens dapat menemukan identitas dirinya dan mengekspresikan kecenderungan-kecenderungan mereka. Kebutuhan lain yang sangat penting adalah kebutuhan untuk mengekspresikan identitas sosial audiens (help with issues of social identity). Kebutuhan ini dapat dipenuhi oleh media dengan menyediakan berbagai liputan tentang berbagai komunitas atau kelompok sosial yang dapat mewakili pikiran dan perasaan audiens.

Eksistensi media sangat dipengaruhi oleh kemampuannya dalam memenuhi kepuasan dan kebutuhan audiens. Audiens menjadi titik sentral dalam menentukan corak informasi dan program yang akan dipublikasikan.

Dalam *The Uses and Gratifications Model* dijelaskan perlunya pendekatan psikologi sosial (socio-psychological aproaches) dalam usaha mengetahui kebutuhan audiens. Berdasarkan teori tersebut, maka dalam berdakwah diperlukan pendekatan yang tidak hanya bertumpu pada ajaran Islam sebagai pesan dakwah, tetapi juga berusaha memahami kebutuhan atau permasalahan yang dialami audiens untuk selanjutnya dicarikan solusi melalui aktivitas dakwah. Pendekatan dakwah seperti ini diyakini dapat menjawab berbagai problem keummatan sekaligus mampu mewujudnyatakan cita ideal Islam ke dalam berbagai aspek kehidupan umat.

### B. Manfaat Peta Dakwah

Peta dakwah adalah gambaran (deskripsi) menyeluruh tentang berbagai komponen yang terlibat dalam proses dakwah. 127 Peta dakwah merupakan gambaran sistematis dan terinci tentang subyek, obyek, dan kondisi geografi di mana dakwah itu dilakukan. Data dan informasi dalam peta dakwah disajikan dalam bentuk tabel dan grafik, sehingga keseluruhan subyek, obyek, dan medan dakwah dapat dengan mudah dipahami dan diidentifikasi masalah-masalah dakwahnya.

Said Tuhuleley, Seluk Beluk Peta Dakwah. Makalah dalam Pelatihan Pelatih Muballighah 'Aisyiyah Tingkat Nasional Regional III di Gedung BPG Makassar tanggal, 27-29 Juli 2003, hlm. 4.

Peta dakwah ini memiliki kontribusi yang sangat signifikan bagi keberhasilan dakwah. Manfaat peta dakwah ini dapat dijelaskan sebagai berikut:

## 1. Mengetahui Kondisi Objektif Audiens dan Lingkungan Sosialnya

Efektifitas dakwah dapat diukur melalui tingkat keberhasilan dakwah dalam mencapai tingkat *out put* yang sesuai dengan tujuan yang telah ditetapkan, yaitu terbentuknya kondisi yang lebih Islami. Untuk mencapai tingkat efektivitas tersebut, maka diperlukan metode dakwah yang tepat dan sesuai dengan situasi sosial yang terjadi, sebab situasi sosial besar pengaruhnya dalam membentuk sikap dan tingkah laku manusia. Situasi sosial tertentu memberikan pengaruh terhadap cara orang bertingkah laku dan mengambil sikap tertentu. Untuk itu, pelaksanaan dakwah harus dapat menilai dan menimbang situasi sosial tersebut. Lingkungan sosial memberikan rangsangan-rangsangan tertentu dalam membentuk watak dan kepribadian seseorang, pembentukan norma-norma, bahkan pengembangan kepribadian itu hanya mungkin berada dalam situasi sosial.

Kegiatan-kegiatan dakwah perlu mempertimbangkan kondisi sosial-budaya audiens untuk menyesuaikan metodenya dengan realitas yang ada.<sup>128</sup> Peta dakwah berfungsi untuk mengetahui kondisi objektif sasaran dakwah dan dinamika sosial yang mengitarinya. Dengan peta dakwah, dapat diketahui dengan jelas sasaran dakwah yang sedang dihadapi dan dinamika sosial yang sedang berlangsung.

Muhammad Husain Fadhlullah, Uslub ad-Da'wah fi al-Qur'an, diterjemahkan oleh Tarmana Ahmad Qosim dengan judul 'Metodologi Dakwah dalam Al-Qur'an', (Jakarta: Pt. Lantera Basritama, 1997), h. 20.

#### 2. Menciptakan Relevansi Dakwah dengan Kebutuhan Audiens

Sering ditemukan di lapangan, kegiatan-kegiatan dakwah yang dilaksanakan tidak mencapai hasil yang maksimal, karena para pelaksana dakwah tidak mempertimbangkan kondisi objektif sasaran dakwah. Hal ini merupakan usaha yang kurang bijaksana, karena menganggap sasaran dakwah sebagai barang yang tidak mempunyai kemauan.<sup>129</sup>

Untuk mengantisipasi permasalahan dakwah ini, maka perlu disusun stratifikasi sasaran dakwah berdasarkan: tingkat usia, tingkat pendidikan, status sosial-ekonomi, lapangan pekerjaan, keadaan tempat tinggal, dan lain sebagainya. Seringkali aktivitas dakwah hanya berfokus pada pemahaman Islam sebagai pesan dakwah dan mengabaikan berbagai faktor yang terkait dengan sasaran dakwah. Kenyataan ini tentu melahirkan keadaan yang paradoksal antara keinginan dakwah dengan kebutuhan sasaran dakwah. Dalam berbagai kasus, dakwah dirasakan tidak memberikan jawaban yang memuaskan terhadap berbagai problem keummatan. Kurangnya pemahaman para aktivis dakwah mengenai kondisi objektif dan subjektif audiens telah menjadikan aktivitas dakwah yang dilakukan tidak mampu menyentuh dan memberikan solusi alternatif atas problem yang sedang dialami oleh umat.

Karena itu, diperlukan data dan informasi yang komprehensif tentang audiens sehingga menjadi dasar dalam merumuskan dakwah yang relevan dengan kebutuhan audiens. Dalam peta dakwah terungkap secara faktual dan komprehensif mengenai kondisi objektif dan subjektif audiens. Berdasarkan data yang termuat dalam peta dakwah, dapat dirumuskan metode dan

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Nasruddin Harahap dkk. (ed.), *Dakwah Pembangunan*, (Yogyakarta: DPD Golongan Karya Tingkat I Propinsi DIY, 1992), h. 44-45.



materi dakwah yang tepat untuk setiap sasaran dakwah. Setiap kelompok sasaran dakwah tentu memiliki tingkat pengetahuan yang berbeda. Karenanya, harus dipilih materi-materi dakwah yang sesuai dengan tingkat pengetahuan mereka. Audiens juga memiliki latar belakang sosial yang berbeda, sehingga diperlukan model atau metode dakwah yang dapat mereka terima.

Peta dakwah berfungsi sebagai bank data yang dapat dijadikan sebagai dasar untuk merumuskan metode dan materi dakwah yang sesuai dengan tingkat pengetahuan dan latar belakang sosial audiens. Dengan tersedianya berbagai informasi dan data mengenai audiens dalam peta dakwah, maka akan memudahkan para aktivis dakwah untuk merumuskan strategi dakwah yang relevan dengan jenis problema yang sedang dihadapi oleh umat. Dengan demikian, akan terjadi titik temu antara tujuan dakwah dengan kebutuhan umat.

#### C. Isi Peta Dakwah

Ada dua komponen pokok yang akan dimuat dalam peta dakwah, yaitu: *pertama*, komponen yang berkaitan dengan keadaan umat Islam sebagai sasaran dakwah (audiens); *kedua*, komponen yang berkaitan dengan proses pelaksanaan dakwah. Cakupan kedua komponen ini sesuai dengan wilayah penelitian Ilmu Dakwah yang mencakup: subyek dakwah, materi dakwah, metode dakwah, media dakwah, objek dakwah, sejarah dakwah, efek dakwah, tujuan dakwah, dan gambaran wilayah dakwah.

Laboratorium Dakwah Yayasan Shalahuddin Yogyakarta, Buku Panduan Workshop Komputasi Peta Dakwah. Yogyakarta: Laboratorium Dakwah Yayasan Shalahuddi, 1992, hlm. 7.

Wardi Bachtiar, Metodologi Penelitian Ilmu Dakwah. Jakarta: Logos, 1997, hlm. 32-42.

Berdasarkan pembagian di atas, maka isi peta dakwah dapat diklasifikasikan ke dalam tiga komponen data, yaitu: data sosial umat Islam, data individual *mad'u* (audiens), dan data aktivitas dakwah. Secara rinci, ketiga data ini dapat digambarkan sebagai berikut:

#### Data Sosial Umat Islam

Komponen yang berkaitan dengan keadaan sosial umat Islam terdiri atas: tingkat sosial ekonomi, tingkat pendidikan, pekerjaan pokok dan sampingan, religiusitas/keberagamaan, integrasi sosial, dan mobilitas sosial.

#### Data Individual (Audiens)

Hal-hal yang berkaitan dengan audiens yang perlu dimasukkan ke dalam peta dakwah adalah: umur, tingkat pengetahuan, sikap terhadap agama, dan jenis kelamin.<sup>132</sup>

Kebutuhan manusia sebagai sasaran dakwah baik sebagai makhluk individu maupun sebagai makhluk sosial di atas harus menjadi perhatian bagi para dai, sebab keberhasilan dakwah dapat diukur melalui pengetahuan, sikap dan perilaku obyek dakwah. Manusia sebagai obyek dakwah dapat dikelompokkan secara psikologis dan sosiologis.

Secara psikologis manusia memiliki beberapa aspek, yaitu: sifat-sifat kepribadian (personality traits), intelegensia, pengetahuan (knowledge), keterampilan (skill), nilai-nilai (values), dan peranan (roles). Secara sosiologis manusia dapat dibedakan atas beberapa aspek, yaitu: nilai-nilai, adat dan tradisi, pengetahuan, keterampilan, bahasa (language), dan milik kebendaan (material possesions).

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Mahfudh Syamsul Hadi MR., dkk., K. H. Zainuddin MZ. Figur Da'i Berjuta Umat, (Surabaya: Karunia, 1994), h. 83.



Manusia sebagai makhluk individu memiliki tiga macam kebutuhan yang harus dipenuhi secara seimbang, yaitu: kebutuhan kebendaan (materi), kebutuhan kejiwaan (spiritual), dan kebutuhan kemasyarakatan (sosial). Sebagai makhluk sosial, manusia terikat oleh tiga dimensi pokok, yaitu: dimensi kultural (kebudayaan dan peradaban), dimensi struktural (bentuk bangunan hubungan sosial), dan dimensi normatif (tata krama dalam pergaulan hidup sosial).

#### Data Aktivitas Dakwah

Komponen yang berkaitan dengan aktivitas dakwah terdiri atas: aktivitas lembaga-lembaga dakwah, keadaan muballigh/aktivis dakwah, metode dakwah yang digunakan, materi dakwah yang digunakan, dan prasarana dakwah yang tersedia.

## D. Prosedur Penyusunan Peta Dakwah

Untuk menghasilkan peta dakwah, maka ada beberapa tahapan yang harus ditempuh, yaitu:

## Tahap Pertama: Penelitian Dakwah

Untuk mengetahui kondisi objektif medan dakwah dan berbagai faktor yang terkait di dalamnya, maka diperlukan adanya kegiatan penelitian dakwah. Komponen-komponen yang menjadi isi peta dakwah akan dijadikan sebagai objek penelitian.

Model-model penelitian dakwah yang dapat dikembangkan dalam rangka penyusunan peta dakwah ini adalah: *pertama*, penelitian deskriptif, yaitu penelitian yang memberikan gambaran tentang objek dakwah; *kedua*, penelitian eksploratif, yaitu penelitian yang bertujuan untuk melakukan penjelajahan terhadap masalah-masalah dakwah yang sedang berkembang; *ketiga*, penelitian eksperimen, yaitu penelitian yang bertujuan untuk melakukan uji coba terhadap berbagai instrumen dakwah (metode dakwah, materi dakwah, alat dakwah, dan sebagainya).

Pendekatan etnografi merupakan pendekatan yang sangat efektif untuk memperoleh gambaran yang jelas tentang komunitas dakwah. Pendekatan etnografi yang bersifat *partisipatory* dalam penelitian merupakan prasyarat mutlak untuk menyusun peta dakwah. Melalui pendekatan etnografi inilah akan terungkap berbagai gejala sosial yang berkaitan dengan kehidupan audiens sebagai sasaran dakwah.

Guna menghasilkan sebuah bentuk penelitian etnografis, seorang peneliti harus melakukan pemetaan, yakni pemetaan atas wacana sosial. Untuk melakukan pemetaan, peneliti harus berlama-lama tinggal di suatu tempat, berbicara dengan orang-orang yang tinggal di situ dan mengamati kebiasaan mereka. Hal ini dimaksudkan agar peneliti memperoleh gambaran yang lengkap (*multi-faceted*) dan komprehensif tentang komunitas yang diteliti. Gambaran ini bisa mencakup sejarah, agama, politik, ekonomi, dan lingkungan dari komunitas itu. <sup>133</sup>

Setiap penelitian dakwah akan mengungkap permasalahan baru yang belum ditemukan sebelumnya, sebab gejala sosial itu sendiri sesungguhnya jauh lebih kompleks dari gejala alam yang bersifat fisik. Dalam gejala sosial tersebut masih tersisa demikian banyak masalah yang belum terungkap. <sup>134</sup> Karenanya, penelitian dalam rangka penyusunan peta dakwah harus dilakukan berulang kali dan tidak menganggap peta dakwah yang telah

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Sanapiah Faisal, *Format-format Penelitian Sosial*: *Dasar-dasar dan Aplika-si*. Jakarta: Rajawali Pers, 1995, hlm. 15.



<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> M. Antonius Birowo, *Metode Penelitian Komunikasi: Teori dan Aplikasi*, Cetakan Pertama, (Yogyakarta: Gitanyali, 2004), hlm. 105.

dihasilkan telah final. Akan selalu muncul fenomena baru yang berkaitan dengan kehidupan umat yang memerlukan pengkajian dan penelitian lebih lanjut untuk penyusunan peta dakwah yang lebih mutakhir.

Secara umum, langkah-langkah yang harus dilakukan dalam kegiatan penelitian ini adalah: *pertama*, pembuatan rencana penelitian; *kedua*, pelaksanaan penelitian; dan *ketiga*, pengolahan dan laporan hasil penelitian.

Pembuatan rencana penelitian merupakan pijakan awal dalam melakukan suatu penelitian dakwah. Karenanya, dalam rancangan penelitian ini harus termuat: latar belakang dan rumusan masalah, kerangka teoritis (konseptual), dan pemilihan metodologi penelitian.

Pelaksanaan penelitian dilakukan berdasarkan karakteristik peta dakwah yang ingin diwujudkan. Melalui proses penelitian akan diperoleh data primer dan data sekunder baik secara kualitatif maupun kuantitatif. Berkaitan dengan pelaksanaan penelitian ini, maka ada beberapa komponen metodologi penelitian yang perlu diperhatikan, yaitu:

## 1. Penetapan Populasi dan Sampel

Populasi penelitian ini adalah daerah-daerah yang terletak dalam wilayah peta dakwah. Fokus penelitian ini adalah komponen-komponen yang terlibat dalam proses dakwah pada daerah-daerah yang ditetapkan sebagai wilayah peta dakwah. Dari populasi inilah ditetapkan sampel penelitian dengan menggunakan teknik-teknik, seperti: pertama, teknik pengambilan sampel purposif (purposial sampling), yaitu teknik yang digunakan untuk menetapkan daerah-daerah yang akan dijadikan sebagai obyek peneli-

tian. Penetapan daerah-daerah tersebut berdasarkan kriteria atau pertimbangan tertentu yang relevan dengan tujuan penelitian ini; *kedua*, teknik pengambilan sampel quota (quota sampling), yaitu teknik yang digunakan untuk mendapatkan gambaran pendapat umum (public opinion polls) dari umat Islam yang berada di daerah peta dakwah tentang variabel-variabel tertentu yang berkaitan dengan proses pelaksanaan dakwah. Tiap-tiap daerah akan diberikan quota sesuai dengan jenis data dan informasi yang akan dikumpulkan. Karenanya masing-masing daerah akan memiliki jumlah quota yang berbeda-beda.

## 2. Teknik Pengumpulan Data

Untuk mengumpulkan data yang dibutuhkan dalam penelitian ini, dapat ditempuh beberapa cara, seperti: pertama, dokumentasi, yaitu studi dokumentasi terhadap: buku-buku, laporan-laporan penelitian, dan literatur-literatur lain yang relevan dengan obyek penelitian; kedua, observasi, yaitu dengan melakukan pengamatan secara langsung terhadap obyek penelitian untuk memperoleh gambaran nyata terhadap gejala-gejala yang terjadi di lapangan guna mendukung secara obyektif penyusunan peta dakwah; ketiga, wawancara, yaitu mengajukan pertanyaan kepada sumber data (informan) untuk mendapatkan informasi secara jelas dan mendalam tentang hal-hal yang diperlukan dan berhubungan dengan tujuan penelitian; keempat, angket, yaitu menyebarkan pertanyaan-pertanyaan dalam bentuk angket tertulis kepada informan yang berada di daerah-daerah yang menjadi obyek penelitian; kelima, FGD (Focus Group Discussion), yaitu metode yang digunakan untuk mengumpulkan data melalui target group secara *participatory* dengan mengadakan diskusi tentang hal-hal yang berkaitan dengan problematika dakwah. Kelompok yang dipilih untuk melakukan diskusi ini adalah kelompok-kelompok pengajian (majelis taklim) yang ada di daerah yang secara rutin dan aktif melakukan kegiatan-kegiatan dakwah.

#### 3. Teknik Analisis Data

Analisis data yang pergunakan adalah analisis kualitatif dan kuantitatif yang bertujuan untuk memberikan gambaran tentang kondisi objektif umat Islam dan aktivitas dakwah. Dalam kaitan ini, informasi dan data yang telah terkumpul selanjutnya dianalisis secara deskriptifkualitatif. Untuk memudahkan teknik analisis ini, maka data dan informasi tersebut juga dijelaskan dalam bentuk persentase dan tabulasi.

## Tahap Kedua: Laporan Penelitian

Pada tahap ini, peneliti merampungkan dan melakukan kategorisasi terhadap data dan informasi yang diperoleh dari lapangan. Selanjutnya data dan informasi tersebut dijadikan sebagai bahan untuk menyusun laporan penelitian.

## Tahap Ketiga: Penyusunan Peta Dakwah

Laporan penelitian tersebut selanjutnya dibuat dalam bentuk grafik, tabel, daftar, dan bentuk-bentuk lainnya yang sesuai dengan kebutuhan. Tabel, grafik, analisis masalah, dan identifikasi inilah yang menjadi muatan atau isi peta dakwah.

Posisi audiens sebagai sasaran dakwah perlu mendapatkan perhatian yang serius. Permasalahan, kebutuhan, dan kondisi so-

sial mereka harus diketahui dengan jelas sehingga dapat dicarikan solusi yang tepat melalui dakwah.

Peta dakwah merupakan jawaban konkrit untuk mengetahui permasalahan, kebutuhan, dan kondisi objektif audiens. Berdasarkan data dan informasi yang tersedia dalam peta dakwah dapat dirumuskan materi dan metode dakwah yang relevan dengan kebutuhan dan permasalahan umat.

Mengingat besarnya fungsi dan manfaat peta dakwah dalam melakukan pembinaan dan pengembangan umat, maka para aktivis dakwah dan lembaga-lembaga dakwah harus bekerja secara serius untuk segera membuat peta dakwah di Indonesia, minimal pada daerah-daerah yang akan dijadikan sebagai sasaran dakwah dan percontohan pengembangan masyarakat Islam.

Penelitian menjadi prasyarat mutlak untuk menyusun peta dakwah. Tidak mungkin menyusun peta dakwah yang bermutu tanpa penelitian yang akurat dan sistematis. Model-model penelitian dakwah yang dapat diterapkan untuk mengumpulkan data dan informasi tentang sasaran dakwah dan lingkungan sosialnya adalah: model deskriptif, eksploratif, dan eksperimen. Pendekatan etnografi juga menjadi salah satu pendekatan yang cukup ampuh untuk memperoleh gambaran yang komprehensif mengenai audiens dan lingkungan sosialnya.

# DAFTAR PUSTAKA

- Ahmad, Amrullah Ahmad (ed.), *Dakwah Islam dan Perubahan Sosial*, (Yogyakarta: Prima Duta, 1983).
- Al-Faruqi, Isma'il R., *The Hijrah The Necessity of Its Iqamat or Vergegenwarting*, diterjemehkan oleh Badril Saleh dengan judul 'Hakikat Hijrah: Strategi Dakwah Islam Membangun Tatanan Dunia Baru', Cetakan Kedua, (Bandung: Mizan, 1991).
- Arnold, Thomas W., *The Preaching of Islam*, diterjemahkan oleh A. Nawawi Rambe dengan judul 'Sejarah Dakwah Islam', Cetakan Kedua, (Jakarta: Widjaya, 1981).
- Al-Muhdhar, Yunus Ali, *Toleransi Kaum Muslimin dan Sikap Musuh-musuhnya*, Cetakan Pertama, (Surabaya: Bungkul Indah, 1994).
- Amin, M. Masyhur (ed.), *Moralitas Pembangunan: Perspektif Agama-agama di Indonesia*, Cetakan Pertama, (Surabaya: LKPSM, 1994).
- Abda, Slamet Muhaemin, *Prinsip-prinsip Metodologi Dakwah*, (Surabaya: Usaha Nasional, 1994).
- Afkar, *Islam Pribumi: Menolak Arabisme Mencari Islam Indonesia*, (Jakarta: LAKPESDAM NU, Edisi No. 14 Tahun 2003).

- Anshari, M. Hafi, *Pemahaman dan Pengamalan Dakwah*, (Surabaya: Al-Ikhlas, 1993).
- Bennet, Milton J., "Mengatasi Kaidah Emas: Simpati dan Empat", dalam Dedy Mulyana & Jalaluddin Rakhmat (ed.), Komunikasi Antarbudaya: Panduan Berkomunikasi dengan Orang-orang Berbeda Budaya, Cetakan Kesembilan, (Bandung: Rosdakarya, 2005).
- Baranston, Gill & Roy Stafford, *The Media Student's Book*, (London: Routledge, 2003).
- Birowo, M. Antonius, *Metode Penelitian Komunikasi: Teori dan Aplikasi*, Cetakan Pertama, (Yogyakarta: Gitanyali, 2004).
- Bachtiar, Wardi, *Metodologi Penelitian Ilmu Dakwah*. Jakarta : Logos, 1997.
- CD Holy Quran, Keluaran Kelima, Versi 6.50 with Indonesian and English Translation oleh Perusahaan Perangkat Lunak "Sakhr", 1997.
- Faisal, Sanapiah, Format-format Penelitian Sosial: Dasar-dasar dan Aplikasi. Jakarta: Rajawali Pers, 1995.
- Fadhlullah, Muhammad Husain, *Uslub ad-Da'wah fi al-Qur'an*, diterjemahkan oleh Tarmana Ahmad Qosim dengan judul 'Metodologi Dakwah dalam Al-Qur'an', (Jakarta: Pt. Lantera Basritama, 1997).
- Harahap, Nasruddin dkk. (ed.), *Dakwah Pembangunan*, (Yogyakarta: DPD Golongan Karya Tingkat I Propinsi DIY, 1992).
- Hadi MR., Mahfudh Syamsul dkk., K. H. Zainuddin MZ. Figur Da'i Berjuta Umat, (Surabaya: Karunia, 1994).

- Hafidhuddin, Didin, *Dakwah Aktual*, (Jakarta: Gema Insani Press, 1999)
- Hamka, *Prinsip dan Kebijaksanaan Dakwah Islam*, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990).
- Ibn Katsir, Abi al-Fida' Muhammad bin Isma'il, *al-Sirat al-Nabawiyyah*, (Beirut-Lubnan: Dar al-Fikr, 1411 H./1990 M.)
- Ibn Taymiyah, Syaikh al-Islam, *Iqtidha' al-Sirath al-Mustaqim*, (Beirut-Lubnan: Dar al-Fikr, t.t.).
- Munir, M. & Wahyu Ilahi, *Manajemen Dakwah*, (Jakarta: Kencana, 2006).
- Mulkhan, Abdul Munir, Ideologisasi Gerakan Dakwah: Episod Kehidupan M Natsir dan Azhar Basyir, (Yogyakarta: Sipress, 1996).
- Masy'ari, Anwar, *Butir-butir Problematika Dakwah Islamiyah*, (Surabaya: Bina Ilmu, 1993).
- Machfoeld, A., Filsafat Da'wah: Ilmu Da'wah dan Penerapannya, (Jakarta: Bulan Bintang, 1975).
- Munsyi, Abdul Kadir, *Metode Diskusi dalam Da'wah*, (Surabaya: Al-Ikhlas, 1981).
- Nasr, Sayyed Hossein, *Ideals and Realities of Islam*, diterjemahkan oleh Abdurrahman Wahid dan Hashim Wahid dengan judul 'Islam dalam Cita dan Fakta', Cetakan Pertama, (Jakarta: Leppenas, 1981).
- \_\_\_\_\_\_, "Theology, Philosophy, and Sprituality", yang diterjemahkan oleh Suharsono dan Jamaluddin MZ. dengan judul 'Intelektual Islam: Teologi, Filsafat, dan Gnosis', Cetakan Pertama, (Yogyakarta: CIIS, 1995).

- Laboratorium Dakwah Yayasan Shalahuddin Yogyakarta, *Buku Panduan Workshop Komputasi Peta Dakwah*. Yogyakarta: Laboratorium Dakwah Yayasan Shalahuddi, 1992.
- Pratiknya, Ahmad Watik (ed.), *Islam dan Dakwah: Pergumulan antara Nilai dan Realitas*, (Yogyakarta: Majlis Tabligh Pimpinan Pusat Muhammadiyah, 1988).
- Razak, Nasaruddin, *Metodologi Dakwah*, (Semarang: Toha Putra, 1976).
- Rachman, Budi Munawar (ed.), Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, Cetakan Pertama, (Jakarta: Paramadina, 1994).
- Razak, Nasaruddin, *Metodologi Dakwah*, (Semarang: Toha Putra, 1976).
- Rais, M. Amien, *Politik Internasional Dewasa Ini*, Cetakan Pertama, (Surabaya: Usaha Nasional, 1989).
- Shihab, M. Quraish, *Membumikan Al-Qur'an: Peran dan Fungsi Al-Qur'an dalam Kehidupan Masyarakat*, (Bandung: Mizan, 1997).
- Seri Dialog Antar-Imaan (Dian), *Dialog: Kritik dan Identitas Agama*, (Yogyakarta: Dian/Interfidei, tahun I).
- Schuon, Frithjof, *The Trancendent Unity of Religion*, diterjemahkan oleh Safroedin Bahar dengan judul 'Mencari Titik Temu Agama-Agama', (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1987).
- Syahrastani, Abi al-Fath Muhammad 'Abd al-Karim ibn Abi Bakar Ahmad, *al-Milal wa al-Nihal*, (Beirut-Lubnan: t.t.).
- Samovar, Larry A. dkk., *Understanding Intercultural Communication*, (Belmont-California: Wadsworth Publishing Company, 1985).

- Shaleh, Abd. Rosyad, *Manajemen Da'wah Islam*, (Jakarta: Bulan Bintang, 1977).
- Suma, Muhammad Amin, *Pluralisme Agama Menurut Al-Qur'an: Telaah Aqidah dan Syari'ah*, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001).
- Tobroni dan Syamsul Arifin, Islam Pluralisme Budaya dan Politik: Refleksi Teologis Untuk Aksi Keberagamaaaan dan Pendidikan, (Yogyakarta: Sipress, 1994).
- Tim Penyusun, Ensiklopedi al-Qur'an Kajian Kosa Kata dan Tafsirnya, (Jakarta: Yayasan Bimantara, 1997).
- Thaha, Idris, *Dakwah dan Politik "Da'i Berjuta Umat"*, (Bandung: Mizan, 1997).
- Tasmara, Toto, Komunikasi Dakwah, (Jakarta: Gaya Gramedia, 1987).
- Tuhuleley, Said, *Seluk Beluk Peta Dakwah*. Makalah dalam Pelatihan Pelatih Muballighah 'Aisyiyah Tingkat Nasional Regional III di Gedung BPG Makassar tanggal, 27-29 Juli 2003.
- Yakan, Fathi, *Kaifa Nad'u Ila al-Islam*, diterjemahkan oleh Chadidjah Nasution dengan judul 'Menuju Kepada Islam', (Jakarta: Bulan Bintang, 1987).
- 'Ulwan, Abdullah Nashih, *Hurriyah al-I'tiqad fi Syari'ah al-Islamiyah*, diterjemahkan oleh Kathur Suardi dengan judul 'Sikap Islam Terhadap Non-Muslim', Cetakan Kedua, (Jakarta: Al-Kautsar, 1993).
- Umar Hasyim, Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam Sebagai Dasar Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Agama: Sejarah Toleransi dan Intoleransi Agama dan Kepercayaan Sejak Jaman Yunani, (Surabaya: Bina Ilmu, t.th.).

Watt, W. Montgomery, Islam and Christianity Today: A Contribution to Dialoque, diterjemahkan oleh Eno Syafruddin dengan judul 'Islam dan Kristen Dewasa Ini: Suatu Sumbangan Pemikiran Untuk Dialog', Cetakan Pertama, (Jakarta: Gaya Gramedia Pratama, 1991).