# Komparasi Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf terhadap Al- yatu al- ifat



Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Magister dalam Bidang Ilmu al-Qur'an dan Tafsir pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar



Abdul Rahman NIM: 80600217002

PASCASARJANA UIN ALAUDDIN MAKASSAR 2021

# PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Abdul Rahman

NIM : 80600217002

Tempat, Tgl. Lahir : Bone/Cenrana 07 September 1979

Konsentrasi : Ilmu al-Qur'an dan Tafsir (IQT)

Program : Pascasarjana

Alamat : Perumahan Grand Dumais Blok E3 No 3

Judul : Komparasi Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf tentang Al- yatu

al- ifat

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa tesis ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika dikemudian hari terbukti ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, maka tesis dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Makassar, 26 Juli 2021

UNIVERSITAS ISLAMPenulis,

MAKASSAR

<u>Abdul Rahman</u> Nim: 80600217002

# **DAFTAR ISI**

| JUDU | JL           |                                                                                                                                                                                                | i                                                        |
|------|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| PERN | IYA'         | TAAN KEASLIAN TESIS                                                                                                                                                                            | ii                                                       |
| PENC | SESA         | AHAN                                                                                                                                                                                           | iii                                                      |
| KATA | A PE         | NGANTAR                                                                                                                                                                                        | iv                                                       |
| DAFT | AR           | ISI                                                                                                                                                                                            | v                                                        |
| PEDC | )MA          | N TRANSLITERASI DAN SINGKATAN                                                                                                                                                                  | vi                                                       |
| ABST | RAI          | K                                                                                                                                                                                              | vii                                                      |
| BAB  | I            | PENDAHULUAN                                                                                                                                                                                    | 1                                                        |
|      |              | A. Latar Belakang Masalah B. Rumusan Masalah C. Pengertian Judul D. Kajian Pustaka E. Kerangka Teoretis F. Metodologi Penelitian G. Tujuan dan Kegunaan Penelitian                             | 24                                                       |
| BAB  | II           | ULAMA SALAF DAN ULAMA KHALAF                                                                                                                                                                   | 29                                                       |
|      |              | A. Pengertian Salaf B. Periodesasi Salaf C. Pengertian Khalaf D. Karakteristik Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf                                                                         | 32<br>29<br>42<br>42                                     |
| BAB  | Ш            | WUJUD AL- YATU AL- IFAT DALAM AL-QUR'AN                                                                                                                                                        | 58                                                       |
|      |              | A. Ayat-ayat Sifat dalam Al-Qur'an ISLAM NEGERI B. Identifikasi Ayat-ayat Sifat C. LAFAL ISTAWA D. LAFAL J A E. LAFAL FAUQ F. LAFAL JANB G. LAFAL WAJH H. LAFAL AIN I. LAFAL YAD J. LAFAL NAFS | 42<br>44<br>63<br>68<br>71<br>75<br>77<br>83<br>84<br>86 |
| BAB  | IV           | KOMPARASI PENAFSIRAN ULAMA SALAF DAN ULAMA KHALAF TENTANG AL- YATU AL- IFAT                                                                                                                    | 88                                                       |
|      |              | A. Penafsiran Ulama Salaf B. Penafsiran Ulama Khalaf C. Perbedaan Penafsiran D. Persamaan Penafsiran                                                                                           | 90<br>98<br>105<br>111                                   |
| BAB  | $\mathbf{V}$ | PENUTUP                                                                                                                                                                                        | 115                                                      |
|      |              | A. Kesimpulan B. Implikasi Penelitian                                                                                                                                                          | 115<br>117                                               |
| DAFT | CAR          | PUSTAKA                                                                                                                                                                                        | 118                                                      |

# PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

# A. Transliterasi Arab-Latin

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat pada tabel berikut:

# 1. Konsonan

| Huruf Arab | Nama         | Huruf Latin            | Keterangan                  |
|------------|--------------|------------------------|-----------------------------|
| 1 Alif     |              | Tidak dilambangkan     | Tidak dilambangkan          |
| ب          | Ва           | B (b)                  | Be                          |
| ت          | Ta           | T(t)                   | Te                          |
| ث          | а            | ()                     | Es (dengan titik di atas)   |
| 7          | Jim          | J(j)                   | Je                          |
| 7          | a            |                        | H (dengan titik di bawah)   |
| خ          | Kha          | Kh (kh)                | Ka dan ha                   |
| د          | Dal          | D(d)                   | De                          |
| ذ          | al           |                        | zet (dengan titik di atas)  |
| )          | Ra           | R(r)                   | Er                          |
| j          | Zai          | Z(z)                   | Zet                         |
| س          | Sin          | S(s)                   | Es                          |
| ش          | Syin         | Sy (sy)                | Es dan ye                   |
| ص          | ad           | ()                     | Es (dengan titik di bawah)  |
| ض          | ad U         | NIVERSITAS(IS)LAM NEGE | RDe (dengan titik di bawah) |
| ط          | $a \wedge 1$ |                        | Te (dengan titik di bawah)  |
| ظ          | а            | LAUDU                  | Zet (dengan titik di bawah) |
| ع          | 'Ain         | AKASSA                 | Apostrof terbalik           |
| غ          | Gain         | $G\left( g\right)$     | Ge                          |
| ف          | Fa           | F (f)                  | Ef                          |
| ق          | Qaf          | $Q\left(q ight)$       | Qi                          |
| ك          | Kaf          | K(k)                   | Ka                          |
| J          | Lam          | $L\left( l\right)$     | El                          |
| م          | Mim          | $M\left( m\right)$     | Em                          |
| ن          | Nun          | $N\left( m\right)$     | En                          |
| <u> </u>   | Wau          | W(w)                   | We                          |
| ۵          | На           | $H\left( h\right)$     | Ha                          |
| ç          | Hamzah       | ,                      | Apostrof                    |
| ي          | Ya           | Y(y)                   | Ye                          |

Huruf hamzah (5) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apapun, namun jika terletak di tengah atau diakhir kata, maka ditulis dengan tanda apostrof (').

# 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia ("a", 'i' dan "u"), terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama   | Huruf Latin |
|-------|--------|-------------|
| í     | Fat ah | A           |
| 1     | Kasrah |             |
| 3     | ammah  |             |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda | Nama UNIHURUITEAtin LAM Contoh Keterangar  | 1 |
|-------|--------------------------------------------|---|
| ىي    | Fat ah dan Ya ا کیف Kaifa                  |   |
| ىَوْ  | Fat ah dan Wau M A lau A S S مُوْلًا Haula |   |

# 3. Maddah

Maddah atau vokal panjang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat<br>dan Huruf | Nama          | Huruf<br>dan Tanda | Contoh      | Keterangan |
|----------------------|---------------|--------------------|-------------|------------|
| ا                    | Fat ah dan ya |                    | مَاتَ/رَمَى | M ta/ram   |
| ی                    | Kasrah dan ya |                    | قیْلَ       | Q la       |
| ىُو                  | ammah dan wau |                    | يَمُوْتُ    | Yam tu     |

# 4. T' Marb ah

Transliterasi untuk t ' marb ah ( $\frac{7}{6}$ ) ada dua, yaitu: t ' marb ah yang hidup atau mendapat harakat fat ah, kasrah dan ammah, transliterasinya adalah "t". Sedang t ' marb ah yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah "h".

Kalau pada kata yang berakhir dengan t 'marb ah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan dari kedua kata itu terpisah, maka t 'marb ah itu ditransliterasikan dengan "h".

# Contoh sebagai berikut:

| Arab                    | Latin                |
|-------------------------|----------------------|
| رَوْضَةُ الأَطْفَال     | Rau ah al-a f l      |
| المَديْنَةُ الفَضيْلَةُ | al-Mad nah al-fa lah |
| الحكْمَةُ               | al- ikmah            |

# 5. Syadda (Tasydid)

Syaddah atau  $tasyd\ d$  yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda  $tasyd\ d$  ( $\degree$ ) dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda).

Contoh sebagai berikut:

| Arab      | Latin K  | ASSAR |
|-----------|----------|-------|
| رَبَّنا   | Rabban   |       |
| نَجَّيْنا | Najjain  |       |
| الحَقُّ   | al- aqq  |       |
| نعم       | Nu''ima  |       |
| عدُوُّ    | 'Aduwwun |       |

Jika huruf خى ber $tasyd\ d$  pada akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf yang berbaris tasrah (قى), maka ia ditransliterasikan seperti huruf tashadah menjadi "".

# Contoh sebagai berikut:

| Arab      | Latin                              |
|-----------|------------------------------------|
| عَليُّ    | 'Al (bukan 'Aliyy atau 'Aly)       |
| عَرَبِيٌّ | 'Arab (bukan 'Arabiyy atau 'Araby) |

# 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf (alif l m ma'r fah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, "al-" baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiyyah maupun huruf qamariyyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar"-".

# Contoh sebagai berikut:

| Arab      | Latin                      |
|-----------|----------------------------|
| الشَّمْسُ | al-Syams (bukan asy-syams) |
| البلَادُ  | UNIVERSITAS ISLAM NEGERI   |

# 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf *hamzah* (\*) menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi *hamzah* hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan karena dalam tulisan Arab ia berupa *alif*.

# Contoh sebagai berikut:

| Arab         | Latin    |
|--------------|----------|
| تَأْمُرُوْنَ | Ta'mur n |
| شيع          | Syai'    |

| أُمرْتُ   | Umirtu  |
|-----------|---------|
| النَّوْعُ | Al-Nau' |

# 8. Laf al-Jal lah

Lafaz *jal lah* (Allah) yang didahului partikel seperti huruf *jarr* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *mu filaih* (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf *hamzah*.

Contoh sebagai berikut:

| Arab       | Latin    |
|------------|----------|
| ديْنُ الله | D null h |
| با لله     | Bill h   |

Adapun *t* ' *mar ah* pada akhir kata yang disandarkan kepada lafaz *al-jal lah*, ditranliterasi dengan huruf "*t*".

Contoh sebagai berikut:

| Arab                 |     | Latin     |       |  |
|----------------------|-----|-----------|-------|--|
| هُمْ فيْ رَحْمَةالله | Hum | ef ra mat | ill h |  |

# 9. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Kata atau kalimat familiar; yang sudah sering digunakan dalam tulisan bahasa Indonesia, tidak perlu ditulis dengan ketentuan transliterasi di atas. Misalnya kata al-Qur'an (dari *al-Qur' n*), hadis (dari *ad*), salat (dari *al h*), alhamdulillah (dari *al- amdulill h*), rasulullah (dari *ras lull h*) dan lain-lain. Yang ditransliterasikan hanya istilah Arab yang belum menjadi bagian dari perbendaharaan Bahasa Indonesia dan nama orang yang berkebangsaan Arab.

Namun, apabila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasi secara utuh. Contoh *al-Qur' n al-kar m*.

# 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf capital (*all caps*), dalam trasliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan penggunaan huruf capital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf capital, misalnya digunakan untuk menuliskan huruf awal nama nama diri (orang, tempat, bulat) dan huuf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap adalah huruf awal dari nama diri tersebut, bukan huruf awal pada kata sandang. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang dudahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK dan DR).

Contoh sebagai berikut:

Wa m Mu ammadan ill ras l

Inna awwala baitin wu i'a linn si lalla bi Bakkata mub rakan

Syahru Rama n al-la unzila f h al-Qur' n

Na r mid Ab Zaid

Ab Na r al-Far b

Al-Gaz 1

Al-Munq z min al- al 1

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibn (anak dari) dan Ab (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

MAKASSAR

Contoh sebagai berikut:

Ab al-Wal d Mu ammad Ibn Rusyd, ditulis menjadi: Ibn Rusyd, Ab al-Wal d Mu ammad (bukan: Rusyd, Ab al-Wal d Mu ammad Ibn).

Na r mid Ab Zaid, ditulis menjadi: Ab Zaid, Na r mid (bukan: Zaid, Na r mid Ab ).

# B. Daftar Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah sebagai berikut:

swt.  $= Sub \quad nahu wa ta' la$ 

saw. = allall hu 'alaihi wa sallam

a.s. = 'Alaihi al-sal m

H = Hijriah

M = Masehi

SM = Sebelum Masehi

1. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat tahun

QS .../...: ... = QS Al-F ti a /1: 7 (Qur'an Surah al-F ti ah/surah ke-1: ayat ke-7.

HR = Hadis Riwayat

Jil. = Jilid

Vol. = Volume

Untuk karya ilmiah berbahasa Arab, terdapat beberapa singkatan sebagai berikut:

MAKASSAR

صفحة : ص

بدون مكان : دم

صلى الله عليه وسلم : صلعم

طبعة: ط

بدون ناشر: دن

اَلَى اخرها : الخ

جَزْءِ : ج

### KATA PENGANTAR

Puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Allah SWT, karena pertolongan dan perkenaan-Nyalah sehingga tesis ini dapat diselesaikan dengan baik dan sukses. Salam dan taslim atas junjungan Nabi kitaMuhammad SAW. Sang teladan yang mulia dan agung bagi umat manusia.

Dalam penyeleseian tesis ini, adalah tidak terlepas dari berbagai kalangan yang turut membantu dan memotivasi penulis baik secara langsung maupun tidak langsung sehingga tesis ini dapat terselesaikan. Oleh karena itu melalui lembaran ini kami haturkan banyak terima kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya kepada

- 1. Kedua Orang tua penulis (H.M.Tawil dan Hj.St.Sahirah), yang telah mengasuh, mendidik dan membesarkan serta memberikan dukungan dan DOA sehingga memudahkan langkah untuk menyelesaikan tulisan ini.
- 2. Kepada istriku,(Ully Auliya) yang telah memberi dukungan serta segala fasilitas yang penulis butuhkan selama ini, mulai dari awal sampai tesis ini selesai
- 3. Bapak Rektor UIN Alauddin Makassar Prof. Drs. Hamdan Juhannis, MA., Ph.D. seluruh jajaran kampus UIN Alauddin Makassar
- 4. Bapak Prof. Dr. H. M. Ghalib M, M.A.sebagai Direktur Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang telah membina pascasarjana sebagai tempat penulis secara formal mendapatkan berbagai ilmu pengetahuan
- 5. Bapak Dr. Muh Sadik Sabry, M.Ag selaku Kepala Program Studi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir dan Ibu Sekretaris Program Studi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir UIN Alauddin Makassar atas jasanya membimbing mahasiswa prodi ilmu al-Qur'an dan tafsir termasuk penulis

- 6. Bapak Dr. Muh Sadik Sabry, M.Ag, selaku Promotor/ Pembimbing I dalam penelitian ini yang cukup santun membimbing penulis dalam menyelesaikan tesis ini sehingga dapat terselesaikan dengan baik, semua itu berkat petunjuk, bimbingan dan arahan arahannya.
- 7. Bapak Dr. H. Andi Aderus, Lc., MA selaku Koppromotor/ Pembimbing II yang sangat baik yang telah membimbing penulis dalam menyelesaikan tesis ini sehingga dapat terselesaikan dengan baik, semua itu berkat petunjuk, bimbingan dan arahan arahannya.
- 8. Bapak Dr. Muhsin Mahfudz, M.Th.I dan Ibu Dr. Sohrah, M.Ag Selaku Penguji Sidang Munaqasyah
- Segenap dosen UIN Alauddin Makassar pada umumnya prodi ilmu al-Qur'an dan tafsir pada khususnya yang telah membekali Ilmu kepada penulis. Begitu juga para pegawai administrasi yang telah banyak berjasa dan membantu penulis dalam menyelesaikan tugas-tugas administarasi AM NEGERI
- 10. Pimpinan dan segenap karyawan Perpustakaan UIN Alauddin Makassar dan Perpustakaan Al-Markaz Al-Islami atas kesediannya meminjamkan buku-buku kepada penulis.
- 11. Teman-teman seperjuangan yang banyak memberikan bantuannya dalam penyeleseian tesis ini, Mansur Taswin, Dzal Anzar dan yang lain yang belum sempat kami sebut namanya yang selalu memotivasi penulis sehingga tesis ini dapat terselesaikan.

Tak lupa kepada semuanya, penulis mengucapkan permohonan maaf jika dalam penyusunan tesis ini banyak terdapat hal-hal yang mungkin saja kurang berkenan, dan penulis rasakan tulisan ini sangat jauh dari kata sempurna, kritik dan saran yang sifatnya konstruktif sangat penulis harapkan.

Demikian tulisan ini penulis persembahkan dengan segala kerendahan hati, semoga memiliki arti bagi pengembangan khasanah intelektual Islam. Semoga amal ikhlas kita mendapatkan ridha dan pahala yang berlipat ganda disisi Allah SWT, Amin Ya Rabbal Alamin.

Wababillahi Taufiq Wassa'adah Wassalamu Alaikum Wr. Wb.

Makassar, 26 Juli 2021 Penulis

Abdul Rahman Nim 80600217002

ALAUDDIN MAKASSAR

#### ABSTRAK

Nama : Abdul Rahman

NIM : 80600217002

Judul Tesis : Komparasi Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf terhadap al- yatu al-

Sifat

Pokok masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana komparasi penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf terhadap *al- yatu al-Sifat*. Adapun sub masalah yang dipecahkan dalam penelitian ini adalah : 1) Bagaimana hakikat *al- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an. 2) bagaimana wujud *al- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an dan 3) Bagaimana penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf terhadap *al- yatu al-Sifat* dalam al-Qur'an. Sedangkan tujuan penelitian ini adalah : 1) untuk mengetahui hakikat hakikat *al- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an, 2) untuk mengetahui wujud *al- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an dan 3) untuk mengetahui penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf terhadap *al- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an.

Untuk menjawab permasalahan diatas, penulis menggunakan tiga jenis pendekatan, yaitu pendekatan tafsir, pendekatan histori dan pendekatan teologis. Penelitian ini tergolong penelitian kepustakaan (*library research*), karena itu semua sumber data berasal dari bahan-bahan tertulis yang telah dipublikasikan baik dalam bentuk buku, jurnal, majalah dan sebagainya. Penelitian ini mengambil metode kualitatif *deskriptif* yaitu penelitian yang akan memberikan gambaran secara sistematis, cermat dan akurat dan mempunyai relevansi dengan masalah yang dibahas, kemudian mengulas dan menyimpulkannya.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa perbedaan penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf terhadap al- yatu al-Vifat. Al-Ayatu Al-Sifat adalah ayat-ayat diantara ayatayat mutasy bih t yang berbicara tentan sifat-sifat Tuhan.. Bentuk -bentuk lafal Al-Ayatu Al-Sifat dalam al-Qur'an yang menjadi objek kajian penulis dalam tesis ini diataranya: lafal "istiw (bersemayam)", "J 'a (datang)", "Fauq (di atas )" Janbun (sisi)" " Wajhun (wajah)", ""Ainun (mata), Yadun (tangan)", dan " Nafs (diri)" yang dibangsakan atau dijadikan sifat Jizim Allah. Kata-kata ini menunjukkan keadaan, tempat, dan anggota yang layak bagi makhluk yang baharu.al-Perbedaan diantara keduanya berdasar pada Q.S Imran/3:7, sehingga yang membolehkan penakwilan dalam menafsirkan ayat-ayat adalah wawu ataf وَالرَّ سِحُونَ فِي ٱلْعِلْمِ adalah wawu ataf sementara yang lain menganggap bahwa huruf wawu itu adalah wawu isti'naf (Mubtada') Berangkat dari sinilah muncul silang pendapat dikalangan ulama. Menurut Ibnu Abbas dan Mujahid (dari kalangan sahabat) berpendapat bahwa manusia dapat mengetahui arti dan takwil ayat-ayat *mutasy bih t*. Mereka ini beralasan bahwa lafaz الرسخون di *a af* kan kepada lafaz 🕷 menurut mereka jika hanya Allah yang mengetahui dan tidak melimpahkan kepada manusia (Ulama) yang mendalam ilmunya tentang ayat-ayat mutasy bih t baik tentang pengertian maupun takwil berarti mereka sama saja dengan orang awam.

Adapun temuan penulis dalam penelitian ini bahwa dalam memahami ayat-ayat mutasyabihat diantaranya al- yatu al- ifat diperlukan dua metode untuk mengambil sebuah kesimpulan yaitu pertama manggunakan metode tafwid dengan cara penafsiran ulama salaf menyerahkan makna sepenuhnya kepada Allah swt tanpa perlu mempertanyakan, kedua menggunakan metode takwil yang menakwilkan ayat sifat ke dalam sebuah tafsiran yang layak bagi Allah. Mereka juga terbagi dua; kelompok yang menakwilkan kepada sifat sam'iyyah yangi tidak diketahui secara spesifik, sebagai tambahan atas sifat yang diketahui secara spesifik. Hal ini misalnya diwakili oleh Abu Hasan alAsy'ari. Selanjutnya ada kelompok yang menakwilkan kepada sifat atau makna yang diketahui secara spesifik. Sebuah kata yang makna literalnya mustahil bagi Allah ditakwilkan ke dalam makna lain yang masih ditolelir oleh cakupan makna kata bersangkutan dan layak bagi Allah dalam pandangan akal dan syariat. Kelompok ini diwakili Ibn Burh n. Ketiga, Kelompok Moderat (al-Mutawassi n) sebagaimana diwakili Ibn Daq q al-' d yang menyatakan jika takwil tidak terlalu jauh dari cakupan makna kata, maka ia tak mengapa, akan tetapi jika takwil jauh dari cakupan makna kata bersangkutan, ia memilih cara salaf



### BAB I

### PENDAHULUAN

### A. Latar Belakang Masalah

Allah SWT menurunkan al-Qur'an kepada Rasulnya Muhammad SAW dan memerintahkan kepadanya untuk meyampaikan dan menjelaskan kepada manusia. Al-Qur'an salah satu ayatnya memperkenalkan diri sebagai *hudan* atau petunjuk bagi ummat manusia dan pembeda antara yang *haq* dan yang *batil*, juga menjadi pemberi peringatan bagi semesta alam. Allah menggariskan bagi makhluknya aqidah yang benar dan prinsip prinsip yang lurus dalam ayat-ayat yang tegas keterangannya dan jelas ciri-cirinya. la menetapkan bagi mereka pokok-pokok agama untak menyelamatkan aqidah mereka dan menerangkan jalan yang lurus yang harus mereka tempuh. Ayat-ayat tersebut adalah *ummu al-Kitab* yang tidak di perselisihkan lagi pemahamannya

Ayat-ayat yang ada dalam al-Qur'an adakalanya berbentuk lafaz, ungkapan, dan uslub (gaya bahasa) yang berbeda tetapi artinya tetap satu, sudah jelas maksudnya sehingga tidak menimbulkan kekeliruan bagi orang yang membacanya.<sup>2</sup> ayat-ayat itu adalah ayat-ayat muhkamat. Disamping ayat -ayat yang sudah jelas tersebut, ada lagi ayat-ayat al-Qur'an yang bersifat umum dan samar-samar yang menimbulkan keraguan bagi yang membacanya sehingga ayat yang seperti ini menimbulkan ijtihad bagi para mujtahid untuk dapat

 $<sup>^1</sup>$  Manna Khalil al-Qa $\,$ an, Mab $\tilde{a}$ his f $\,^\prime$ Ul $\hat{u}$ m al-Qur'an, diterjamahkan oleh Mudz $\,$ kir AS, Studi ilmu-ilmu al-Qur'an (Cet: VI Bogor Pustaka Litera Antar Nusa. 2001) h. 302

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Manna Khalil al-Qa an, Mab $\tilde{a}$ his f 'Ul $\hat{u}$ m al-Qur'an, h. 302

mengembalikan kepada makna yag jelas dan tegas.<sup>3</sup> ayat-ayat itu adalah ayat-ayat *mutasy bih.* Kita dapat mengatakan semua ayat al-Qur'an adalah *muhkam*, kalau yang kita maksud dengan *muhkam* itu adalah kuat, kokoh, rapih, indah susunannya dan sama sekali tidak mengandung kelemahan baik dalam hal lafaz-lafaznya, rangkaian kalimatnya maupun maknanya. Berdasarkan firman Allah swt didalam QS H d/11: 1

# Terjemahnya:

Alif lãm rã, (inilah) suatu kitab yang ayat-ayatnya disusun dengan rapi serta dijelaskan secara terperinci, yang diturunkan dari sisi (Allah) Yang Maha Bijaksana lagi Maha Tahu $^4$ 

Al-Qur'an dapat pula dikatakan bahwa semua ayat-ayatnya *mutasyãbih* kalau itu dimaksudkan sebagai "kesamaan" ayat-ayatnya dalam hal *balagah* dan *i'jaz* serta dalam hal kesukaran membedakan mana bagian-bagian al-Qur'an yang lebih utama.

Berdasarkan firman Allah swt didalam QS al-Zumar/39: 23

ٱللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِتَبًا مُّتَشَّبِهَا مَّتَانِيَ تَقَشَّبِي ثَقَشَّبِي مِنْ مَنْ يَثَاءً وَمَن يَحْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ دُلِكَ هُدَى ٱللهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءً وَمَن يُحْلِل ٱللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ دُلِكَ هُدَى ٱللهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءً وَمَن يُحْلِل ٱللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ دُلِكَ هُدَى ٱللهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءً وَمَن يُحْلِل ٱللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ ع

Allah telah menurunkan perkataan yang paling baik (yaitu) al-Qur'an yang serupa (mutu ayat-ayatnya) lagi berulang-ulang, gemetar karenanya kulit orang-orang yang takut kepada Tuhannya, kemudian menjadi tenang kulit dan hati mereka di waktu mengingat Allah. Itulah petunjuk Allah, dengan kitab itu Dia menunjuki siapa yang dikehendaki-Nya. Dan barangsiapa yang disesatkan Allah, niscaya tak ada baginya seorang pun yang dapat memberi petunjuk<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Manna Khalil al-Qa an, Mab $\tilde{a}$ his f 'Ul $\hat{u}$ m al-Qur'an h. 303

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya. Diterjemahkan Yayasan Penyelenggara Penterjemah Al-Quran (Penerbit Sinar Baru Algensindo Bandung : 2011) h. 429

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Kementrian Agama RI, Algur'an dan Terjamahnya, h. 967

Salah satu maksud berulang-ulang disini adalah hukum-hukum, pelajaran dan kisah-kisah itu diulang-ulang menyebutnya dalam al-Qur'an supaya lebih kuat pengaruhnya dan lebih meresap. Sebahagian ahli tafsir mengatakan bahwa maksudnya itu ialah bahwa ayat-ayat al-Qur'an itu diulang-ulang membacanya seperti tersebut dalam muqaddimah surat al-F tihah.<sup>6</sup> Abd Rahman Ibn Zaid Ibn Aslam mengatakan bahwa *ma an* (berulang-ulang) ialah diulang-ulang kisah mengenai Musa as, Saleh as, H d as, dan para Nabi lainnya disebutkan secara berulang-ulang didalam al-Qur'an diberbagai tempat yang cukup banyak.

Kitapun dapat juga mengatakan bahwa sebahagian ayat-ayat al-Qur'an *mutasyãbih* dan sebahagiannya ayat al-Qur'an *muhkam* sebagaimana yang terdapat didalam firman Allah swt pada Q.S Ãli Imrãn/3: 7

Terjemahnya:

Dialah yang menurunkan al-Kitab (al-Quran) kepada kamu. Di antara (isi)nya ada ayat-ayat yang *muhkamāt*, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyābihāt*. <sup>7</sup>

Dari ayat diatas menegaskan bahwa ayat-ayat al-Qur'an sebahagian *muhkamãt* dan sebahagian *mutasyãbihãt*. Sehingga ketiga ayat ini bisa menimbulkan pemahaman yang kontradiktif/bertentangan. Karena itu Ibn Hab b al-Naisãbûri mengemukakan tiga pendapat tentang masalah ini, pertama berpendapat bahwa ayat-ayat al-Qur'an seluruhnya *muhkam* dimaksudkan dengan *muhkamnya* al-Qur'an adalah kesempurnaannya dan tidak adanya pertentangan atara ayat-ayatnya. Kedua berpendapat bahwa al-Qur'an seluruhnya

3

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Drs. Muhammad Sadik Sabri, M.Ag, *Melacak Pola Interpretasi Ayat-Ayat Mutasy bih t dalam al-Qur'an (Kajian atas Ayat-Ayat Tajassum)*, (Cet I 2011 Alauddin Press), h. 3

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Teriamahnya, h. 94

*mutasyãbih*, maksud ayat-ayatnya *mutasyãbih* adalah menjelaskan segi kesamaan ayat-ayat al-Qur'an dalam kebenaran, kebaikan, dan kemukjizatannya. Ketiga berpendapat bahwa sebagian ayat al-Qur'an *muhkam* dan lainnya *mutasyãbih* dan pendapat ini yang diikuti oleh penulis.

Ayat-ayat yang jelas dan terang maknaya tidak penulis tidak bahas karena bila kita membacanya sudah dapat dipahami kandungannya. Akan tetapi yang menjadi pokok pembahasan penulis adalah ayat-ayat *mutasyābihāt* yang masih memerlukan penjelasan lebih dalam. Menurut al-Zarqani ayat-ayat *mutasyābihāt* dapat dibagi tiga macam:

1. Ayat-ayat yang seluruh manusia tidak dapat sampai kepada maksudnya, seperti pengetahuan tentang zat Allah dan hakikat sifat-sifat-Nya, pengetahuan tentang waktu kiamat dan hal-hal gaib lainnya. Allah berfirman Q.S al-An'am/6: 59

Terjemahnya;

Dan pada sisi Allah-lah kunci-kunci semua yang ghaib; tidak ada yang mengetahuinya kecuali Dia sendiri, dan Dia mengetahui apa yang di daratan dan di lautan, dan tiada sehelai daun pun yang gugur melainkan Dia mengetahuinya (pula), dan tidak jatuh sebutir biji-pun dalam kegelapan bumi, dan tidak sesuatu yang basah atau yang kering, melainkan tertulis dalam kitab yang nyata (Lauh Mahfudz)<sup>8</sup>

Didalam QS Luqman/31: 34

Terjemahnya:

Sesungguhnya Allah, hanya pada sisi-Nya sajalah pengetahuan tentang Hari Kiamat; dan Dialah Yang menurunkan hujan, dan mengetahui apa yang ada dalam

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 261

rahim. Dan tiada seorangpun yang dapat mengetahui (dengan pasti) apa yang akan diusahakannya besok. Dan tiada seorangpun yang dapat mengetahui di bumi mana dia akan mati. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal<sup>9</sup>.

2. Ayat-ayat yang setiap orang bisa mengetahui maksudnya melalui penelitian dan pengkajian, seperti ayat-ayat *mutasyãbihãt* yang kesamarannya timbul akibat ringkas, panjang, urutan, dan seumpamanya, Allah berfirman Q.S al-Nisã/4:3

Terjemahnya:

Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil terhadap (hak-hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu mengawininya), maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi: dua, tiga atau empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil, maka (kawinilah) seorang saja, atau budak-budak yang kamu miliki. Yang demikian itu adalah lebih dekat kepada tidak berbuat aniaya<sup>10</sup>.

Maksud ayat ini tidak jelas dan ketidak jelasannya timbul karena lafalnya yang ringkas. Kalimat asalnya berbunyi:

Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil terhadap (hak-hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu mengawininya) <u>sekiranya kamu kawini</u>, maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi...

3. Ayat-ayat *mutasyãbihãt* yang maksudnya dapat diketahui oleh para ulama tertentu dan bukan semua ulama. Maksud yang demikian adalah makna-makna yang tinggi yang memenuhi hati orang-orang yang jernih jiwanya dan *mujtahid*. Dalam pengertian yang sama, Al-Raghib al-A fahani memberikan penjelasan yang mirip. Menurut dia *mutasyãbih* terbagi tiga jenis, yaitu jenis yang tidak ada jalan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 856

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 149

mengetahuinya, seperti waktu kiamat, keluarnya *dabbah* (binatang), dan sebagainya. Jenis yang dapat diketahui oleh manusia seperti lafaz-lafaz yang ganjil (*gharib*) dan hukum yang tertutup, dan jenis yang hanya diketahui oleh ulama tertentu yang sudah mendapat ilmu . jenis terakhir inilah yang diisyaratkan Nabi dengan doanya bagi Ibn Abbas:

Terjemahnya:

"Ya Tuhanku, Jadikanlah dia seorang yang paham dalam Agama dan ajarkanlah kepadanya takwil<sup>12</sup>

Akan tetapi yang menjadi titik terpentingnya adalah pada permasalahan mutasyābihat apakah ayat tersebut dapat dimengerti arti dan maknanya oleh manusia melalui takwil atau hanya diketahui oleh Allah swt. Dalam perdebatan pada tulisan ini bertujuan untuk mengkaji penyebab penafsiran ulama berbeda pendapat dalam memahami ayat mutasyābihat. Pangkal perbedaan pendapat itu bermuara pada cara menjelaskan universitas islam negeri

Terjemahnya:

"Padahal tidak ada yang mengetahui ta'wilnya melainkan Allah. dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang  $mutasy\ bih\ t$ "  $t^{13}$ 

 $^{11}$  Drs. Ramli Abdul Wahid, M.A, 'Ul  $\,m$  al-Qur'an (Cet. II Jakarta PT Raja Grafindo Persada 1994), h. 89

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Drs. Rosihan Anwar, M.Ag, 'Ul mal-Qur'an (Cet. I CV Pustaka Setia Bandung 2000) h. 131

Sumber perbedaan pendapat ini berpangkal pada masalah waqaf dalam kalimat wa al-r sikh na f al-ilmi di athaf kan pada lafaz Allah, sementara lafaz yaq l na sebagai hal. Ini artinya bahwa ayat-ayat mutasy bih pun diketahui orang orang yang mendalam ilmunya. Atau apakah ungkapan wa al-r sikh na f al-'ilmi sebagai mubtada sedangkan lafaz yaq l na sebagai khabar? Ini artinya bahwa ayat ayat mutasy bih itu hanya diketahui Allah, sedangkan orang-orang yang mendalam ilmunya hanya mengimaninya.

Ada sedikit ulama yang berpihak pada penjelasan gramatikal pertama, diantaranya adalah Mujahid (W. 104 H) yang diperolehnya dari Ibn Abbas, Ibn al-Mundzir mengeluarkan sebuah riwayat dari Mujahid, dari Ibn Abbas, mengenai Q.S li Imr n/3: 7 itu. Ibn 'Abbas lalu berkata, "Aku di antara orang yang mengetahui takwilnya, Imam al-Nawawi pun termasuk dalam kelompok ini. Di dalam syarah muslim, ia berkata, "Pendapat inilah yang paling sahih karena tidak mungkin Allah mengkhitabi hamba-hamba-Nya dengan uraian yang tidak ada jalan untuk mengetahuinya. Ulama lain yang masuk ke dalam kelompok ini adalah Abu Hasan Al-Asy'ari dan Abu Ishaq Al-Syirasi (w. 476 H). Al-Syirasi berkata, "Tidak ada satu ayat pun yang maksudnya hanya diketahui Allah. Para ulama sesungguhnya juga mengetahuinya. Jika tidak, apa bedanya mereka dengan orang awam." Sebagian besar sahabat, tabi'in dan generasi sesudahnya, terutama kalangan Ahlusunnah, berpihak pada penjelasan gramatikal yang kedua. Ini pula yang merupakan riwayat paling sahih dari Ibn Abbas. Al-Suy ti mengatakan bahwa validitas pendapat kelompok kedua diperkuat oleh riwayat-riwayat berikut ini:

<sup>13</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 94

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Drs. Rosihan Anwar, *Ulûmu al-Qur'an* (Cet; Bandung: CV Pustaka Setia 2000)h. 128

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Drs. Rosihan Anwar, *Ulûmu al-Qur'an*, h. 128

1. Riwayat yang dikeluarkan Abd al-Razzaq dalam tafsirnya dan Al-Hakim dalam *Mastadrak*-nya dari Ibn Abbas. Ketika membaca surat Q.S li Imr n/3: 7 Ibn Abbas memperlihatkan bahwa huruf *wau* pada ungkapan *wa al-r sikh na* berfungsi sebagai *isti'naf* (tanda kalimat baru). Riwayat ini, walaupun tidak didukung salah satu ragam *qir 'ah*, tetapi derajatnya serendah-rendahnya adalah *khabar* dengan sanad *shah h* yang berasal dari Turjuman al-Qur'an (julukan Ibn Abbas). Oleh karena itu, pendapat ini harus didahulukan daripada pendapat selainnya. Pendapat ini didukung pula kenyataan bahwa Q.S li Imr n/3: 7 mencela orang-orang yang memanfaatkan ayat-ayat *mutasy bih* untuk menuruti hawa nafsunya dengan mengatakan hatinya ada kecenderungan pada kesesatan" dan "menimbulkan finah." Sebagai bandingannya, Allah memuji orang-orang yang menyerahkan sepenuhnya pengetahuan tentang ayat-ayat *mutasy bih* kepada-Nya sebagaimana Allah pun telah memuji orang-orang yang mengimani kegaiban. <sup>16</sup>

Salah satu bagian dari pembahasan kajian *mutasy bih* adalah ayat-ayat yang berkaitan dengan sifat dan perihal Allah Swt yang dinamakan dengan ayat-ayat sifat ( *y t al- ifat* atau *mutasy bih al- ifat*). Menurut al-Zarq n , tema ini telah mengundang banyak perdebatan di kalangan para ulama, baik di zaman dahulu sampai masa belakangan, bahkan tak jarang beberapa fitnah terjadi karena perbedaan tersebut. <sup>17</sup> Dalam pemetaan al-Zarq n , terdapat tiga mazhab utama di kalangan para ulama terkait penafsiran ayat-ayat sifat: Pertama, *Kelompok Salaf* yang juga dikenal dengan *al-Ma hab al-Mufawwi ah* yang

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Drs. Rosihan Anwar, *Ulûmu al-Qur'an*, h. 129

 $<sup>^{17}</sup>$  'Abd al-'A m al-Zarq n <br/>,  $Man\ hi\ al-'Irfan\ f$  ' $Ul\ m\ al-Qur$ 'an, (Beirut: D <br/>r al-Kitab al-Arabiyyah,1995), Jilid II, h. 225-226

menyerahkan makna ayat tersebut kepada Allah setelah mensucikan Allah dari perkaraperkara yang mustahil pada Allah Swt. *Kedua, Kelompok Khalaf* yang juga dikenal sebagai 
al-Ma hab al-Mu'awwilah yang menakwilkan ayat sifat ke dalam sebuah tafsiran yang 
layak bagi Allah. Mereka juga terbagi dua; kelompok yang menakwilkan kepada sifat 
sam'iyyah yang tidak diketahui secara spesifik, sebagai tambahan atas sifat yang diketahui 
secara spesifik. Hal ini misalnya diwakili oleh Abu Hasan al-Asy'ari. Selanjutnya ada 
kelompok yang menakwilkan kepada sifat atau makna yang diketahui secara spesifik. 
Sebuah kata yang makna literalnya mustahil bagi Allah ditakwilkan ke dalam makna lain 
yang masih ditolelir oleh cakupan makna kata bersangkutan dan layak bagi Allah dalam 
pandangan akal dan syariat. Kelompok ini diwakili Ibn Burh n. Ketiga, Kelompok Moderat 
(al-Mutawassi n) sebagaimana diwakili Ibn Daq q al-' d yang menyatakan jika takwil tidak 
terlalu jauh dari cakupan makna kata, maka ia tak mengapa, akan tetapi jika takwil jauh 
dari cakupan makna kata bersangkutan, ia memilih cara salaf.

Sehubungan dengan persoalan ini, penulis memfokuskan pada persoalan khusus tentang ayat-ayat *muta yabihāt* yang menyangkut sifat-sifat Allah yang memberi prasangka *tasyb h* apakah ayat-ayat sifat tersebut membutuhkan sebuah takwil untuk mengetahui maknanya atau sama sekali tidak membutuhkan takwil dikarenakan ada asumsi yang menyatakan bahwa takwil terhadap ayat-ayat sifat yang memberi prasangka *tasyb h* merupakan *tahrif* terhadap ayat-ayat al-Quran. Ayat-ayat tentang sifat Tuhan yang dalam istilah Al-Suyûti *" yatu al- ifat* dan dalam istilah Subhi al-Shalih *Mutasyãbih al- ifat*.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Muhammad bin Shalih al-Utsaimin, *Syarh al-"Aqidah al-Wasithiyyah*, (Saudi:D r Ibn al-Jauzi, 2000), jilid I h. 90

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ahmad Syadali dan Ahmad Rof'i, *'Ulûm al-Qur'an* (Cet II, Bandsng CV PustakaSetia 2000) h. 209

Ayat-ayat yang masuk dalam kategori ini banyak seperti ayat yang didalamnya terdapat kata *yad* (tangan), *a'in* (mata), *wajh* (wajah), dan sebagainya<sup>20</sup>. Salah satu ayat yang sering diungkap oleh para ulama yaitu Q.S. aha /20:5

Terjemahnya:

"Yaitu Allah yang maha pemurah yang bersemayam di atas Arsy".<sup>21</sup>

Dalam ayat ini terdapat lafaz "istawa" pada ayat tersebut yang diartikan "bersemayam. Kata ini menunjukkan tempat yang layak bagi makhluk yang baharu. Karena dalam ayat tersebut kata ini dibangsakan kepada Allah swt yang qadim (absolut), maka sulit dipahami maksud yang sebenarnya. Makna literal lafaz istaw pada ayat di atas adalah "bersemayam" yang jika dimaknai demikian menjadi sebuah hal yang mustahil bagi Tuhan, dengan alasan keserupaan dengan makhluk-Nya. Kelompok salaf akan menyerahkan makna kata tersebut kepada Allah yang lebih mengetahui akan maksudnya, mengingat tidak adanya dalil untuk menentukan makna tersebut. Sedangkan Kelompok khalaf akan mentakwilkan kata ini. Menurut mereka tidak mungkin Allah menyampaikan wahyu kepada hamba-Nya dengan sesuatu yang tidak mereka pahami. Kelompok Asy 'irah menakwilkan kata tersebut secara tidak spesifik dengan mengatakan bahwa ayat tersebut mengabarkan bahwa Allah memiliki sebuah sifat sam'iyyah yang tidak diketahui secara spesifik yang disebut dengan sifat al-istaw . Sedangkan kelompok belakangan (muta'akhkhir n) menakwilkan kata ini dengan al-ist l' (menguasai) dan al-qahr

 $<sup>^{20}</sup>$ Muhammad 'Abd al-A $\,$ m Al-Zarqãn ,  $Man\tilde{a}hil$  al-Irfãn F $\,$  'Ulûm al-Qur'an, h. 225-226

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Kementrian Agama RI, al-Qur'an dan Terjamahnya, h..313

(menundukkan), karena dua makna ini masih tercakup dalam alternatif makna kata istawa. Ayat-ayat tersebut dikelompokkan sebagai ayat-ayat *mutasy bih* tentang sifat Tuhan.<sup>22</sup>

Para ulama berbeda pendapat tentang apakah arti ayat-ayat *mutasyābih al- ifat* ini dapat diketahui maknanya oleh manusia dengan jalan takwil, atau hanya mengimaninya saja dan menyerahkan sepenuhnya kepada Allah swt untuk menjawab pertanyaan itu akan dijelaskan pada bab selanjutnya dalam tulisan tesis ini.

Berbicara tentang ayat-ayat *mutasyãbih* yang berkaitan dengan sifat-sifat Tuhan, masih tetap merupakan topik yang relevan dan menarik. Bahkan karena masalah ini pula ulama-ulama tafsir terus memacu diri untuk menyelami dan menyingkap apa-apa yang menjadi rahasia di balik ayat-ayat *mutasyãbih* itu yang membahas tentang sifat-sifat Allah.

Berdasarkan pada pembahasan tersebut , maka penulis beralasan memilih topik pembahasan itu karena masih menjadi salah satu persoalan '  $l\hat{u}m$  al-Qur'an yang masih diperdebatkan sampai saat ini tentang pentakwilan ayat-ayat mutasy bih t khususnya dalam konteks ayat-ayat sifat yang memberi prasangka tasyb h. Telaah dan perdebatan diseputar masalah ini telah banyak mengisi lembaran khazanah keilmuan Islam. Perdebatan itu tidak saja melibatkan sarjana-sarjana muslim bahkan sarjana-sarjana barat pun ikut mewarnainya.  $^{23}$ 

Dengan demikian, pembahasan dalam topik ini bertujuan untuk dapat memberikan kontribusi pemahaman dan pengetahuan dengan judul **Komparasi Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf terhadap** *Al- yatu al-* **if** *at* dengan dibarengi dalil-dalil dan argumentasi yang dapat menambah wawasan pemikiran yang menyangkut kandungan isi

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ahmad Syadali dan Ahmad Rof'i, 'Ulûm al-Our'an) h. 211

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Drs. Rosihan Anwar, M.Ag, 'Ul m al-Qur'an, h. 209

al-Qur'an. Sehingga apa yang menjadi maksud dari ayat tersebut dapat diuraikan dan dipahami dengan benar.

### B. Rumusan dan Batasan Masalah

Berangkat dari deskripsi latar belakang pemikiran, dan untuk menghindari bias atau bahkan salah dalam memahami tesis ini, maka penulis hanya akan berkutat pada persoalan *Al- yatu al- ifat* yang di ungkap oleh al-Qur'an dan menjadi *mainstream* dalam tulisan ini, kalaupun terjadi perkembangan atau pembengkakan pembahasan dalam wacana tersebut, hanya akan disinggung bila terkait dan dapat mendukung tema yang sedang kami geluti. Untuk menjadi kajian mudah dan sederhana untuk dipahami, penulis memberikan rumusan dan pokok masalah sebagai pembatasan yaitu, **Komparasi Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf terhadap** *Al-Ãyatu al- ifat*, dan adapun sub masalahnya adalah sebagai berikut:

### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

- 1. Bagaimana hakikat *al-yatu al- ifat* dalam al-Qur'an
- 2. Bagaimana wujud al- yatu al- ifat dalam al-Qur'an
- 3. Bagaimana Komparasi Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf terhadap *al- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an

# C. Pengertian Judul

Tesis ini berjudul " Komparasi Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf terhadap Al- yatu al- ifat

Dalam judul tesis ini terdapat beberapa kata yang menurut penulis sangat penting untuk dijelaskan pengertiannya. Agar tidak terjebak pada pembahasan lain sehingga terjadi kerancuan dan kesimpangsiuran dalam pembahasan selanjutnya. Berikut penulis menjelaskan pengertian kata-kata yang dianggap penting sebagai berikut:

- 1. Komparasi menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia adalah kata kerja yang artinya perbandingan<sup>24</sup>. Adapun dalam pendekatan ilmu al-Qur'an dikenal dengan istilah *Muqaran*. Metode tafsir *muqaran* adalah menjelaskan ayat-ayat al-Qur'an dengan merujuk pada penjelasan-penjelasan para mufassir.<sup>25</sup> *Muqãran* atau komparasi mempunyai pengertian yang lebih luas yaitu membandingkan ayat-ayat al-Qur'an yang berbicara tentang tema tertentu atau membandingkan ayat-ayat al-Qur'an dengan hadist-hadist Nabi termasuk dengan hadis-hadis yang makna tekstualnya tampak kontradiktif dengan al-Qur'an atau dengan kajian-kajian lainnya<sup>26</sup>
- 2. Penafsiran adalah berasal dari kata tafs r' yang mendapat awalan "pe" dan berakhiran "an" yang menunjukkan suatu keterangan atau penjelasan tentang ayat-ayat al-Qur'an atau kitab suci lainnya sehingga lebih jelas maksudnya. Kata tafsir secara harfiah berasal dari bahasa Arab dan merupakan bentuk masdar dari kata kerja *fassara*. Kata kerja ini berakar dari huruf *fa, sin* dan *ra*. Akar kata ini memiliki makna pokok yaitu

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Kamus Besar Bahasa Indonesia, Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa DIKBUD Edisi IV (PT Gramedia Pustaka Utama 2008) h. 719

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Dr. Abdul Hayyan Al-Farmawi, *Metode Tafs r Maudhu'I* (Cet II penerbit Pustaka setia bandung, 2002), h. 39

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Dr. Abdul Hayyan Al Farmawi, *Metode Tafsir Maudhu'I*, h. 39

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Kamus Besar Bahasa Indonesia, h. 501

keadaan sesuatu yang jelas dan perbuatan menjelaskan sesuatu. 28 Pengarang kiab Lisan al-Arab, mengartikannya secara ringkas dengan kata Kasyf al-Muga a yang bararti penjelasan dari suatu hal yang masih tertutup.<sup>29</sup> Adapun tafsir menurut istilah, sebagaimana didefinisikan oleh Abu Hayyan ialah Ilmu yang membahas tentang cara pengucapan lafadz-lafadz al-Qur'an tentang petunjuk-petunjuk, hukum-hukumnya baik ketika berdiri sendiri maupun ketika tersusun dan makna-makna yang di mungkinkan baginya ketika tersusun serta hal-hal lain yang melengkapinya'. Sedangkan menurut Al-Zarkasi adalah tafsir yaitu ilmu untuk memahami kitabullah yang diturunkan kepada Muhammad saw, menjelaskan makna-maknanya serta mengeluarkan hukurn dan hikmanya. Maka *ulama tafsir* adalah orang-orang yang mengetahui secara jelas tentang semua aspek yang berhubungan dengan penafsiran al-Quran, mulai sejarah turun al-Quran, sebab-sebab turunnya, qirãat, kaidah-kaidah tafsir, dan hukum-hukumnya baik ketika berdiri sendiri maupun ketika tersusun dan makna-maknanya. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

3. Ulama adalah bentuk jamak dari kata 'alima yang terambil dari akar kata yang berarti mengetahui secara jelas, karena itu semua kata yang terbentuk oleh huruf-huruf 'ain, lam, dan mim, selalu menunjuk kepada kejelasan, seperti ( ) alam yang berarti bendera, ( ) alam / alam raya atau mahluk yang memiliki rasa dan atau

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Abi al-Husain Ahmad Ibn F ris Ibn Zakariya, Maq yis al-Lughah (Juz IV ; Mesir Mustafa al-Babi al-Halabi, 1970), h. 504

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Abu al-Fadh 'il Jamal al D n Muhammad Ibn Manzhur, Lisan al-Arab (Beirut: Dar al- Shadir, tth), h. 55

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Manna Khalil al-Qa an, Mab $\tilde{a}$ his F Ul $\hat{u}$ m al-Qur'an, h. 456-457

kecerdasan, ( ) alamah alamat.<sup>31</sup> Adapun menurut ahir Ibn Asyûr menulis bahwa yang dimaksud dengan ulama adalah orang-orang yang mengetahui tentang Allah dan Syariat.<sup>32</sup> aba aba'i menulis bahwa mereka itu adalah yang mengenal Allah swt dengan nama-nama, sifat-sifat dan perbuatan-Nya, pengenalan yang bersifat sempurna sehingga hati mereka menjadi tenang dan keraguan serta kegelisahan menjadi sirnah, dan nampak pula dampaknya dalam kegiatan mereka sehingga amal mereka membenarkan ucapan mereka.

4. Salaf secara etimologi adalah berasal dari kata salafa-yaslufu-salafun, artinya telah lalu. 33 contoh salafu al-sai (sesuatu yang telah lewat) dengan kata lain Mad artinya yang telah berlalu, seperti salafa fulan (seseorang telah berlalu) atau juga taqaddama. Kata salaf juga bermakna al-mutaqaddimu, dengan kata lain mu'tabaran mutaqadiman (orang-orang yang terdahulu yang telah memberikan pelajaran) seperti dalam Q.S al-Zukhr f/43: 56

فَجَعَلْنَهُمْ سَلْقًا وَمَثَلًا لِللَّاخِرِينَ ( ) UNIVERSITAS ISLAM NEGER

Terjemahnya:

mya: ALAUDUN
MAKASSAR

"Dan Kami jadikan mereka sebagai pelajaran dan contoh bagi orang-orang yang kemudian.<sup>34</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah pesan, kesan dan keserasian al-Qur'an (Cet. Pemulang, Ciputat, Tangerang; Penerbit Lentera Hati 2005) h. 466

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> M. Quraish Shihab, Tafs r al-Misbah pesan, kesan dan keserasian al-Qur'an h. 466

<sup>33 &</sup>quot;Salaf", https://id.wikipedia.org/wiki/Salaf (10 Juli 2021

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, h. 1037

Hal senada juga dalam Kamus al-Munawwir, kata "salaf" mengandung arti kullu m taqaddama min aba'ik (sesuatu yang terdahulu dari nenek moyang, leluhur) yang berarti orang yang lebih dulu, lafaz ini mempunyai lawan kata "khalaf", sedangkan al-salif merupakan isim fa'il dari salaf yang artinya telah lewat atau yang dahulu atau juga *al-mutaqadimu*, yang mendahului, juga bermakna lain *al-zikru* yang telah disebut/dikatakan dahulu. Jadi, segala sesuatu apabila dinisbatkan kepada kata"salaf", maka ia mengandung makna lampau. Dari pengertian di atas, muncul pula istilah salafiyah yang diturunkan dari akar kata Arab salaf, "mendahului". Al-Qur'an menggunakan kata salaf untuk merujuk masa lalu QS. Al-Maidah/5: 95, QS. Al-Anfal/8: 38. Dalam leksikon Arab, salaf adalah leluhur yang saleh (al-salaf al-saleh), dan seorang salafi adalah orang yang mengambil al-Qur'an dan Sunnah sebagai satusatunya sumber untuk peraturan agama. Istilah salafiyah sering dipertukarkan dengan islah (reformasi) dan tajd d (pembaruan), yang merupakan konsep fundamental bagi pandangan Islam. Namun, bagi sebagian orang, istilah ini berkonotasi reaksi dan kekacauan, akibat dari ketaatan salafiyah yang ketat pada al-Qur'an dan Sunnah serta pengagungannya terhadap masa lalu. Ketika yang disebutkan salaf maka yang dimaksud pertama kali adalah para sahabat. Adapun selain mereka itu ikut serta dalam makna salaf ini, yaitu orang-orang yang mengikuti mereka. Artinya, bila mereka mengikuti para sahabat maka disebut salafiyy n, yaitu orang-orang yang mengikuti al-Salaf al- alih

5. *Khalaf* adalah kata khalaf ini biasanya digunakan untuk merujuk generasi para ulama yang lahir setelah abad ke III H atau pasca priode *abi'u al- abi' n* 

- 6. Ayat adalah secara etimologi berarti alamat atau tanda, sedangkan secara terminologi berarti beberapa kalimat yang merupakan kesatuan maksud sebagian dari surah dalam kitab suci al-Qur'an. Sedangkan menurut ilmu tafsir beberapa jumlah atau susunan perkataan yang mempunyai permulaan dan penghabisan yang dihitung sebagai suatu bahagian dari surat Dalam pada itu ada yang mengatakan, bahwa arti ayat ialah segolongan kecil dari al-Qur'an yang berdiri sendiri, putus dari yang sebelumnya dan dari yang sesudahnya.
- 7. *ifat*. Kata yang sudah baku dalam ejaan Bahasa Indonesia yaitu **SIFAT**. Menurut kamus besara Bahasa Indonesia pusat Bahasa **SIFAT** adalah ciri khas yang ada pada suatu benda atau tabiat, ciri-ciri dan watak.<sup>37</sup> Adapun sifat menurut Ibn F ris sebagaimana yang dinukil oleh 'Alaw ibn 'Abd al-Qadir maknanya adalah perkara yang tetap pada sesuatu.<sup>38</sup>Maksud penulis al- ifat disini adalah sifat-sifat Allah swt pada ayat-ayat *mutasyābihāt* yang menyangkut tentang sifat-sifat Tuhan, seperti Allah memiliki tangan, wajah, mata, dll si Am NEGERI

# ALAUDDIN

### D. Kajian Pustaka

Sejauh eksplorasi dan penjelajahan penulis terhadap beberapa literature yang membincangkan persoalan tentang *Al- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an, maka dalam

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Kamus Besar Bahasa Indonesia, h. 837

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> T. Muhammad Hasbi al-Shiddiq , Sejarah dan Pengantar Imu Alqur an (Cet XIV Jakarta ; Bulan Bintang 1992) h. 60

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Kamus Besar Bahasa Indonesia, h. 1302

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> 'Alawi ibn 'Abd al-Q dir al-Saqq f, *ifat Allah 'Azza Wa Jallah al-W ridah F al-Kit b wa al-Sunnah*, (Saudi : D r al Hijrah, 2005), h. 19

penulisan tesis ini beberapa buku yang kami jadikan sebagai rujukan baik berupa kitab tafsir, buku, skripsi, tesis dan jurnal yang membahas tentang ayat-ayat sifat adalah:

- 1. Buku yang ditulis oleh Dr. H. Sadik Sabri, M.Ag yang berjudul *Melacak Pola Interpretasi Ayat-ayat Mutasy bih t dalam al-Qur'an (Kajian atas Ayat-ayat Tajassum)*, buku ini akan menjadi salah satu buku utama dalam penyususnan tesis ini. Dalam buku tersebut memulai penjelasan tentang konsep *muhkam* dan *mutasy bih* dalam al-Qur'an dan menguraikan juga berbedaan pendapat ulama tentang definisi baik secara bahasa maupun secara istilah. Penulis juga mengemukakan tentang kategorisasi ayat-ayat *mutasy bih* yang pastinya hanya diketahui oleh Allah swt seperti hari kiamat, ayat-ayat antropomorfis ( *yatu al- ifat*) dan kelompok *al-hur f al-muqa a'ah*. Didalam bab empat dikemukakan juga tentang persepsi mazhab tentang ayat-ayat *mutasy bih t* yang melahirkan gagasan penafsiran yang berbeda antara kaum muslimin. Penafsiran yang berbeda itu kemudian membentuk mazhab-mazhab penafsiran yang pada intinya terbagi dalam empat kelompok besar yaitu Filosof, Mu'tazilah, Sunni dan Syiah
- 2. Karya ilmiah Halimah B. Tafw d Method in Understanding Mutasyābihat Verses,
  Jurnal Study Ilmu-ilmu Alquran dan Hadis, vol. 21 Nomor 2, Juli 2020, dalam
  tulisan tesebut penulis memaparkan tentang metode dalam memahami makna ayatayat mutasy bih t dan secara khusus menganalisa penafsiran para ulama dan
  metode yang digunakannya. Dalam jurnal tersebut penulis menjelaskan bahwa para
  ulama menggunakan dua metode pertama yaitu metode tafwid yaitu mereka yang
  cenderung memahami huruf waw sebagai waw al-istin f berfungsi sebagai mubtada
  yang merupakan kalimat baru konotasinya menyerahkan maknanya kepada Allah

swt, orang-orang yang mendalam ilmunya mereka mengimani pengikutnya disebut al-Mufawwidah. Metode kedua yaitu mereka yang cenderung untuk memahami huruf waw sebagai waw ataf pada penggalan ayat wa al r sikh na f al ilmi (Q.S li Imran/ 3:7) yang menghubungkan kalimat sebelumnya, konotasinya Allah mengetahui maknanya dan orang-orang yang mendalam ilmunya. Penulis juga mengemukakan tentag ayat-ayat tentang sifat Allah , hari kiamat, sifat jism misalnya wajah Allah, tangan Allah, dan anggota tubuh lainnya tidak dapat diperiksa dengan menggunakan teori ilmiah, juga bukan waktu hari penghakiman yang merupakan rahasia Allah. Meskipun para ulama mencoba untuk mempelajari artinya dengan menggunakan metode ta'wil tetapi hasilnya bukan kebenaran mutlak, mereka hanya menemukan makna majaz, bukan arti esensi.

3. Karya ilmiah Miatul Qudsia, Muhammad Faisal Haq, *Pengaruh Wahabisme dalam Tafsir Ayat-ayat Tajsim, Tasyb h dan Tawassul pada karya al-Usaimin*, QOF: Jurnal Studi al-Qur'an dan Tafsir Yolung A. Number 2, 2020. Dalam penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bentuk *tajsim* dan *tasyb h* dalam tafsiran Syekh lih al-Usaimin disimpulkan bahwa pengikut wahabi berpegang teguh pada pa yang ditentukan oleh Muhammad bin Abdul Wahab. Salah satunya yaitu dilarangnya berbuat *tams l*, yakni penyerupaan Allah terhadap mahluknya. Pelarangan ini sangat berdasar sebab jika terjerumus pada pentamsilan maka akan mudah melakukan pentajziman dan pentasybihan. Dalam jurnal tersebut penulis menemukan bahwa al-Usaimin justru melakukan pentajsiman dan pentasybihan dalam ayat surat Q.S al-Rahman/ 55:27, Q.S H d/ 11:37, Q.S al-M idah/ 5:64, Q.S al-Sy ra/ 42:11, penafsiran Syekh lih al-Usaimin yang berkaitan dengan ayat-ayat *tajzim* dan

tasyb h baik itu dikarya tafsir atau pun non tafsirnya. Menurutnya Allah mempunyai wajah, tangan, serta kedua mata. Sedangkan dalam hal tawassul menurut al-Usaimin, orang-orang yang berpendapat maksud dari wasilah adalah wali atau nabi atau yang berdudukan seperti nabi dan wali, merupakan pendapat yang menyimpang dan bathil

# E. Kerangka Teoritis

Dikalangan ulama tafsir terdapat perbedaan pendapat mengenai ayat-ayat mutasy bih t ini, apakah ayat itu dapat diketahui artinya atau takwilnya atau tidak, kemudian mengenai perbedaan apakah manusia berhak mengetahui maksud yang tersembunyi itu atau hanya Allah saja yang tahu. Perbedaan pendapat dikalangan para ulama ini pada intinya berawal dari pemahaman Q.S. li 'Imran/ 3:7 dari ayat itu para ulama berbeda pendapat yang berawal dari lafaz ما الرَّسِخُونَ فِي ٱلنَّاعِلَ مُ . permasalahannya UNIVERSITAS ISLAM NEGERI apakah lafaz itu di-ataf-kan dengan lafaz atau lafaz atau lafaz معمد المبتدأ) itu merupakan mubtada' (مبتدأ)

Berangkat dari sinilah muncul silang pendapat dikalangan ulama. Menurut Ibn Abbas dan Mujahid (dari kalangan sahabat) berpendapat bahwa manusia dapat mengetahui arti dan takwil ayat-ayat *mutasy bih t*. Mereka ini beralasan lafaz (اَلَرْسِحُونَ) di-*ataf*-kan kepada lafaz شَّهُ menurut mereka jika hanya Allah yang mengetahui dan tidak melimpahkan kepada manusia (ulama) yang mendalami ilmunya tentang ayat-ayat *mutasy bih t* baik

tentang pengertian maupun takwil berarti mereka sama saja dengan orang awam. Pendapat ini didukung pula oleh Hasan al-Asy'ari. Melihat pendapat dari ulama ini, penulis berpendapat bahwa alasan mereka sangat logis sebab jika hanya Allah saja yang mengetahui maksus ayat-ayat *mutasy bih* dalam al-Qur'an tentu saja al-Qur'an itu akan kering maknanya serta tidak menjadi rahmat bagi alam semesta. Hal ini disebabkan karena banya ayat-ayat *mutasy bih* yang diungkap dalam al-Quran.

Walaupun ada ulama yang mengatakan bahwa ayat-ayat *mutasy bih* itu dapat ditakwilkan oleh manusia, namun menurut sebahagian besar ulama berpendapat bahwa ayat-ayat *mutasy bih* itu tidak dapat diketahui oleh seorang pun kecuali Allah. Menurut ulama ini kita sebagai ciptaan Allah tidak perlu mencari-cari takwil tentang ayat-ayat *mutasy bih*, tetapi kita harus menyerahkan persoalnnya kepada Allah semata.

Ayat-ayat *mutasy bih t* para ulama membagi dalam tiga bagian diantaranya:

- 1. Ayat yang sama sekali tidak diketahui hakikatnya oleh manusia, seperti waktu tibanya hari kiamat.
- 2. Ayat yang dapat diketahui oleh manusia dengan menggunakan berbagai sarana terutama kemampuan akal pikiran
- 3. Ayat yang khusus hanya dapat diketahui maknanya oleh orang-orang yang ilmunya dalam dan tidak dapat diketahui oleh orang-orang selain mereka.
  - Sedangkan *Al- yatu al-* ifat atau ayat-ayat tentang sifat-sifat Tuhan yang menjadi pokok pembahasan penulis dalam tesis ini dikalangan para ulama terdapat perbedaan dan dibagi dalam dua mazhab diantaranya

#### a. Mazhab Salaf

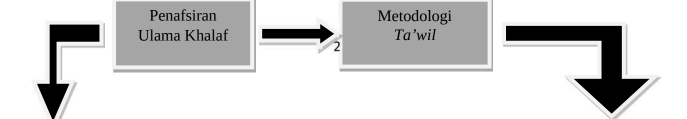
Kelompok ini mempercayai dan mengimani ayat-ayat (tentang sifat-sifat) *mutasy bih* itu dan menyerahkan hakikatnya kepada Allah. Mereka tetap mensucikan Allah dari makna-makna lahir yang mustahil atau tidak mungkin bagi Allah. Dan mereka mengimaninya sebagaimana diterangkan dalam al-Qur'an serta menyerahkan urusan hakikat sebenarnya hanya kepada Allah.

#### b. Mazhab Khalaf

Kelompok ini adalah kelompok ulama yang menakwilkan lafaz yang makna lahirya itu mustahil kepada makna yang lain yang sesuai dengan zat Allah. Kelompok ini lebih dikenal dengan nama *muawwilah* atau mazhab takwil. Kelompok ini juga berpendapat perlunya menakwilkan ayat-ayat mutasyabihat yang menyakut sifat-sifat Tuhan sehingga melahirkan arti yang bisa dipahami. Seperti kata "istiwa" ditakwilkan dengan makna keluhuran yang abstark, berupa pengendalian Allah terhadap alam ini tanpa merasa kepayahan.

Pokok-pokok pikiran seperti yang dipaparkan dapat digambarkan dalam bentuk bagan menjadi kerangka teoritis tentang penafsiran *Al- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an sebagai berikut :

# Skema Kerangka Pikir





#### **UNIVERSITAS ISLAM NEGERI**

# F. Metodologi Penelitian

Untuk menganalisis obyek penelitian tersebut, maka penulis akan mengemukakan metodologi yang digunakan dalam tahap-tahap penelitian ini yang meliputi:

#### 1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian ini adalah deskriptif analitis dan termasuk penelitian kepustakaan (*library research*), karena itu semua sumber data berasal dari bahan-bahan tertulis yang telah dipublikasikan baik dalam bentuk buku, jurnal, majalah, dan sebagainya. Penelitian ini mengambil metode kualitatif *deskriptif* yaitu penelitian yang akan memberikan

gambaran secara sistematis, cermat dan akurat berkaitan dengan perbandingan penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf tentan *yatu al- ifat* dalam al-Quran.

#### 2. Jenis Pendekataan

Pada penelitian ini penulis menggunakan jenis pendekatan multi disipliner yaitu:

#### a. Pendekatan Tafsir

Pendekatan tafsir merupakan cara yang ditempuh oleh mufassir dalam mengungkap makna-makna al-Qur'an, yang oleh Abdullah Saeed dibagi ke dalam lima bentuk, yaitu: pendekatan berbasis linguistik, pendekatan berbasis nalar-logika, pendekatan berbasis riwayat, pendekatan berbasis tasawuf, serta pendekatan kontekstual. Metode penafsiran al-Qur'an merupakan cara yang digunakan penafsir untuk menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an, antara lain *ijmali, tahlili, muqarin* dan *maudhu'i*. Di samping itu, juga ada ragam corak kecenderungan dalam penafsiran al-Qur'an, seperti corak lughawi, sufi, fikih, filsafat, sosial dan lain-lain. Menurut Abdullah Said, secara alamiah, banyak hal yang tumpang tindih dalam pemetaan di atas, yang kemudian memunculkan pertanyaan mana yang lebih dominan dalam satu karya tafsir al-Qur'an. Menurutnya, pemetaan ini disuguhkan hanya untuk kepentingan analisis saja.

#### b. Pendekatan Histori

Pendekatan ini digunakan untuk menganalisis ayat-ayat al-Qur'an yang terkait dengan tempat, waktu objek dan kronologis ayat itu diturunkan. Pendekatan sejarah mengutamakan orentasi pemahaman atau penafsiran terhadap fakta sejarah, sejarah tersebut berperan sebagai metode analisis.

#### c. Pendekatan Teologis

Pendekatan ini digunakan untuk menganalisis ayat-ayat al-Qur'an yang terkait sifat-sifat Tuhan dan pendekatan ini cenderung kepada normative atau subjektif.

#### 3. Pengumpulan Data dan Sumber Data

Kegiatan pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah bersifat kajian kepustakaan (*library research*). Artinya semua data untuk keperluan penulisan tesis ini dilakukan melalui bahan-bahan tertulis yang telah dipublikasikan dalam bentuk buku, majalah, artikel dan sebagainya.

Disamping itu penelitian ini bersifat deskriptif. Maka peneliti akan mengkaji dan menelaah dari berbagai sumber yang representatif dan sangat erat kaitannya dengan pembahasan. Kajian kepustakaan menggunakan dua macam sumber yaitu sumber primer dan sumber sekunder.

Data primer yang dimaksud data penelitian ini adalah al-Qur'an dan Kitab Tafsir al-Qur'an al-Kar m dan kitab-kitab 'ul m al-Qur'an. Sedangkan data sekunder adalah beberapa kitab tafsir yang memberi ruang lebih banyak dalam membahas kajian tentang ayat-ayat mutasy bih t khusunya ayat-ayat yang berbicara tentang sifat-sifat Allah dan buku-buku ataupun karya ilmia dalam bentuk jurnal ataupun artikel yang ada hubungannya dengan judul tesis ini.

Adapun teknik kutipan yang digunakan dalam penulisan tesis ini sebagai berikut:

- a. Kutipan Langsung yaitu mengutip langsung dari sumber dengan tidak mengalami perubahan
- Kutipan tidak langsung yaitu mengambil inti bacaan, kemudian mengalihkan ke dalam redaksi.
- c. Analisis yaitu menganalisa hal-hal yang berhubungan dengan inti permasalahan

#### 4. Metode Pengolahan dan Analisis Data

Data yang diperoleh dapat dijadikan sebagai bahasan yang akurat, maka penulis menggunakan metode pengolahan data dan analisis data sebagai berikut:

- a. *Deduktif*, yakni menganalisis data yang bersifat umum untuk sampai kepada kesimpulan yang bersifat khusus.
- b. *Induktif*, yakni menganalisis data yang bersifat khusus untuk memperoleh rumusan yang bersifat umum.
- c. *Komparatif*, yakni membandingkan data yang satu dengan data yang lain, berfungsi untuk memperoleh data yang lcbih akurat dan lebih kuat argumentasinya.

#### F. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Berangkat dari rumasan dan Batasan masalah yang telah dikemukakan, maka tujuan dan kegunaan penelitian ini sebagai berikut:

# 1. Tujuan penelitian UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

- a. Untuk mengetahui bagaimana hakikat *l- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an
- b. Untuk mengetahui bagaimana wujud *l- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an
- c. Untuk mengetahui penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf tentang *l- yatu al- ifat* dalam al-Qur'an

#### 2. Kegunaan Penelitian

Adapun kegunaan penelitian tesis ini mengandung kegunaan sebagai berikut:

#### a. Kegunaan Ilmiah

Penelitian ini diharapkan akan dapat memberikan kontribusi pemikiran mengenai penafsiran ayat-ayat al-Qur;an yang berkaitan tentang *Al- yatu al- ifat* dalam pandangan

ulama salaf dan ulama khalaf dan dapat menambah khasanah intelektual dalam perkembangan ilmu pengetahuan pada umumnya dan ilmu -ilmu al-Quran dan tafsir pada khususnya.

Harapan ini muncul sebagai cerminan dari tanggung jawab penulis untuk ikut serta memikirkan upaya peningkatan kecerdasan intelektual pada setiap pribadi Muslim. Karya ilmiah ini juga diharapkan dapat mendorong para peneliti berikutnya untuk melakukan upaya penelitian lain sehingga akan terbangun sebuah tradisi ilmiah secara berkelanjutan, baik bersifat perorangan maupun kolektif

#### b. Kegunaan Praktis

- Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi sumbangan pemikiran dalam upaya melakukan persepsi yang keliru terhadap penafsira tentang Al- yatu al- ifat dalam pandangan ulama salaf dan ulama khalaf
- 2. Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai tambahan informasi bagi pemerhati kajian ilmu-ilmu al-Qur'an dan tafsirsi AM NEGERI

# **ALAUDDIN**

# G. Garis-Garis Besar isi Tesis AKASSAR

Secara garis besarnya, Penulis akan memberikan gambaran secara umum dari pokok pembahasan dalam penulisan tesis. Sehingga dapat memudahkan para pembaca dalam mengikuti dan memahami garis besar isi dari penelitian, adapun sistematika penulisan tesis ini adalah sebagai berikut:

Bab Pertama merupakan pendahuluan yang berisi tentang latar belakang masalah, rumusan masalah, tujuan dan pemanfaatan penelitian, kajian pustaka, kerangka teori, metode penelitian dan sistematika penulisan

Bab Kedua merupakan bab yang membahas tentang seputar ulama salaf dan ulama khalaf dan priodesasinya dan karakteristik penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf

Bab ketiga membahas bagaimana wujud al- *yatu al- ifat* dalam al-Qur'an dan beberapa bentuk-bentuk teks diantaranya term *Istaw* (bersemayam), Term *J a* (datang), Term *Fauq* (diatas), Term *Janb* (sisi, arah), Term *Wajh* (wajah), Term 'Ain (mata), Term *Yad* (tangan), Term *Nafs* (diri)

Bab Keempat membahas tentang bagaimana komparasi penfasiran ulama salaf dan ulama khalaf terhadap *al- yatu al- ifat* bagaimana persamaan dan perbedaan

Bab Kelima merupakan akhir rangkaian pembahasan yang berupa kesimpulan dari hasil penelitian serta saran-saran yang akan diberikan sebagai penunjang.



#### **BAB II**

#### ULAMA SALAF DAN ULAMA KHALAF

#### A. Pengertian Ulama Salaf

Salaf secara etimologi berasal dari lafaz *salafa yaslufu salfan*, contoh *salafu al-sai* (sesuatu yang telah lewat)<sup>1</sup> dengan kata lain *Mad* artinya yang telah berlalu, seperti *salafa fulan* seseorang telah berlalu atau juga *taqaddama*. Kata salaf juga bermakna *al-mutaqaddimu*, dengan kata lain *mu'tabaran mutaqadiman* (orang-orang yang terdahulu yang telah memberikan pelajaran) seperti firman Allah dalam Q.S Al-Zukhruf/43: 56

فَجَعَلْنَهُمْ سَلَقًا وَمَثَلًا لِللَّخِرِينَ

#### Terjemahannya:

Dan Kami jadikan mereka sebagai pelajaran dan contoh bagi orang-orang yang kemudian<sup>2</sup>.

Dalam Kamus al-Munawwir, kata "salaf" mengandung arti kullu m taqaddama min aba'ik (sesuatu yang terdahulu dari nenek moyang, leluhur) yang berarti orang yang lebih dulu³, lafaz ini mempunyai lawan kata "khalaf", sedangkan al-salif merupakan isim fa'il dari salaf yang artinya telah lewat atau yang dahulu atau juga al-mutaqadim n, yang mendahului, juga bermakna lain al-zikru yang telah disebut/dikatakan dahulu. Jadi, segala sesuatu apabila dinisbatkan kepada kata "salaf", maka ia mengandung makna lampau. Dari pengertian di atas, muncul pula istilah salafiyah yang diturunkan dari akar kata Arab salaf,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Salaf", https://id.wikipedia.org/wiki/Salaf (10 Juli 2021

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahan, h. 493

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Yazid Bin Abdul Qadir Jawas, *Syarah Aqidah Ahlus Sunnah Wa al-Jam 'ah*, Jakarta, Pustaka Imam al-Syafi'ī, 2017, h, 34

"mendahului". Al-Qur'an menggunakan kata salaf untuk merujuk masa lalu berdasarkan firman Allah QS. Al-Maidah/5: 95.

#### Terjemahannya:

...Allah telah memaafkan apa yang telah lalu, Dan barangsiapa kembali mengerjakannya niscaya Allah akan menyiksanya. Dan Allah Maha Perkasa yang memiliki kekuasaan untuk menyiksa...<sup>4</sup>

QS. Al-Anfal [8]: 38).

#### Terjemahannya:

Katakanlah kepada orang-orang yang kafir itu (Abu Sofyan dan kawan-kawannya), Jika mereka berhenti niscaya Allah akan mengampuni dosa-dosa mereka yang telah lalu, dan jika mereka Kembali lagi (memerangi Nabi) sungguh berlaku sunnah Allah terhadap orang-orang dahulu (dibinasakan)<sup>5</sup>

Dalam leksikon Arab, *salaf* adalah leluhur yang saleh (*al-salaf al-salih*), dan seorang salafi adalah orang yang mengambil al-Qur'an dan Sunnah sebagai satu-satunya sumber untuk peraturan agama. Istilah *salafiyah* sering dipertukarkan dengan *islah* (reformasi) dan *tajd d* (pembaruan), yang merupakan konsep fundamental bagi pandangan Islam. Namun, bagi sebagian orang, istilah ini berkonotasi reaksi dan kekacauan, akibat dari ketaatan *salafiyah* yang ketat pada al-Qur'an dan Sunnah serta pengagungannya terhadap masa lalu.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kementerian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, h. 123

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahan, h. 181

Sedangkan *salaf* secara terminologi, mayoritas ulama berpendapat bahwa ulama *salaf* adalah mereka yang hidup pada tiga abad pertama tahun Hijriyah. Abad pertama disebut periode Sahabat, abad kedua disebut periode *Tabi'* n, dan periode ketiga disebut *Tabi'i al-Tabi'* n. Hal ini, didasarkan pada hadis Rasulullah SAW

#### Terjemahannya:

...Sebaik-baiknya masa (*qarn*) adalah masaku, kemudian masa sesudahnya, kemudian masa sesudahnya". <sup>6</sup>

Pendapat yang lebih kuat, satu (*qarn*) dimaknai dengan 100 tahun. Berdasarkan hadis di atas, yang dimaksud *salaf* yaitu ulama yang hidup pada tiga ratus tahun pertama Hijriyah, mereka adalah *ahli fiqih*, *ahli hadis*, *ahli ilmu ushul*, dan *mufassirun*. Kemudian ulama pasca tiga ratus tahun pertama Hijriyah dinamakan "*khalaf*". Muhammad ibn Ibrahim ibn UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
Sa'dullah ibn Jama'ah dalam kitabnya idah al-Dahil senada dengan pendapat di atas. Ia mengatakan, bahwa *salaf* adalah mereka para ulama yang berkompeten dan mewarisi kebenaran mengenai ilmu-ilmu agama, pengetahuan dan akidah dari Nabi saw. Mereka adalah komunitas ulama yang terpilih pada tiga abad pertama Hijriyah atau sampai pada masa tadwin Hadis resmi. Periode ini, menurut Hasbi Al-Ṣiddiqī dalam sejarah hadis disebut "*Asr al-Wahyi wa al-Takw n*" (masa turunnya wahyu dan pembentukan masyarakat

 $<sup>^6</sup>$ Yahyâ ibn Syarf al-Nawâwî,  $Syarh\ Shahîh\ Muslim,$ Dâr al-Kutub al-Ilmiyyah, Beirut, 2000, Juz XVI. h. 72.

Muhammad ibn Ibrâhîm ibn Sa'dullâh ibn Jamâ'ah, Îdhâh al-Dalîl Fî Qath'i Hujaj Ahl alTa'thîl Dâr Iqrâ, Damaskus, 2005, hlm. 59, 'Abdullâh al-Harari, Al-Syarh al-Qawîm fî Hall Alfâzh al-Shirât al-Mustaqîm, Dâr al-Masyâri', Beirut, 2004. h. 197.

Islam). Pada saat inilah lahir berupa sabda (aqwal), perbuatan (afal), dan penetapan (taqrir) Nabi yang berfungsi menerangkan al-Qur'an dalam rangka menegakkan dan membentuk syari'at Islam. Sedangkan Emad Eldin Shahin berpendapat, bahwa yang disebut generasi salaf masih kontroversial; namun, mayoritas ulama sepakat bahwa salaf terdiri atas tiga generasi pertama Muslim. Hal ini membentang tiga abad dan mencakup para sahabat Nabi. Sahabat yang berakhir Malik ibn Anas (w. 91 H/710 M atau 93/712); pengikut mereka, Tabi' n (180/796); dan generasi setelahnya, Tabi' i al-Tabi' n (241/855). Ahmad ibn Hanbal (164-241/780-855) dianggap sebagai orang yang terakhir dari generasi salaf. generasi ini dipandang tinggi oleh kaum Muslim selanjutnya, atas persahabatan dan kedekatan mereka dengan masa Nabi, juga atas pemahaman serta praktik keislaman mereka yang murni, serta kontribusinya bagi Islam. Definisi kronologis salaf tidak cukup untuk menjelaskan istilah ini sepenuhnya. salaf tidak terbatas pada kelompok atau era tertentu. Kaum Muslim mengakui para ulama yang menonjol setelah masa itu dan tokoh-tokoh independen sebagai generasi salaf, termasuk Abu Hamid al-Ghazali (w. 1111), Ibn Taimiyah (w. 1328), Ibn Qayyim al-Jauziyah (w. 1350), Muhammad ibn 'Abd al-Wahhab (w. 1792) dan lainnya. Lebih dari itu, pandangan anggota generasi Muslim berubah seiring waktu dalam menanggapi tantangan yang dihadapi oleh komunitas Islam karena dedikasinya bagi reformasi dan kebangkitan terus ada.

#### B. Periodisasi Salaf

#### 1. Periode Sahabat

Periode ini adalah periode seratus tahun pertama Hijriyah, masa ini boleh dikatakan sebagai periode primordial, sebab para sahabat menerima langsung doktrindoktrin dari Nabi, serta masa pembentukan syariat. Nabi Muhammad merupakan figur

sentral yang mempunyai otoritas tunggal dalam masalah keagamaan, para sahabat menerima semua ajaran langsung dari Nabi "sistem talaqqi", yang mempunyai konsep keagamaan yang sangat mulia dan terpilih sebagai umat yang terbaik. Pada masa Nabi, nampaknya tidak ada sahabat yang berani menafsirkan al-Qur'an, karena beliau masih berada di tengah-tengah mereka. Sejak al-Qur'an diturunkan kepada Nabi Muhammad saw telah melakukan penafsiran dalam pengertian yang sederhana, yakni memahami dan menjelaskan al-Qur'an kepada para sahabat. Beliau adalah the first interpreter (orang yang pertama menguraikan al-Qur'an dan menjelaskan kepada umatnya). Pada masa ini Nabi juga melarang para sahabat untuk menulis selain al-Qur'an karena takut tercampur dengan tulisan-tulisan yang lain. Sebagaimana dalam hadis yang diriwayatkan Imam Muslim:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

لقرأن فليمحه (رواه مسلم)

Terjemahannya:

Jangan kamu tulis sesuatu dariku selain al-Qur'an, dan barang siapa yang telah menulis dariku selain al-Qur'an, maka hendaklah dihapuskan.(H.R. Muslim).<sup>8</sup>

Nabi menjelaskan dan menafsirkan al-Qur'an dengan bentuk sunnah *fi'liyah* dan juga dalam bentuk sunnah *taqririyah*. Salah satu kelebihan tafsir pada masa Nabi, selalu dibantu oleh wahyu, sehingga jika ada kekeliruan terhadap ijtihad Nabi yang terkait dengan persoalan syari'at, wahyu lain akan turun untuk memberikan teguran dan koreksi. Namun hal ini tidak berarti bahwa seluruh kandungan makna al-Qur'an secara detail sudah

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> https://islam.nu.or.id/post/read/127313/benarkah-nabi-melarang-para-sahabat-menulis-hadits-

dijelaskan oleh Nabi, sebab banyak ayat al-Qur'an yang belum sempat dijelaskan oleh Nabi sebelum beliau kembali kehariba'an Allah Swt. Dan ini secara tidak langsung merupakan tugas generasi berikutnya untuk memberikan penjelasan dari apa yang mereka pahami mengenai al-Qur'an. Dari kalangan sahabat, orang yang pertama kali berbicara mengenai tafsir adalah Maulana Amir al-Mu'minīn 'Ali bin Abi Ţalib (18 SH - 40 H). Menurut al-Syarbasyi ia termasuk sahabat yang kompeten dalam bidang ta'wil, sehingga Rasulullah menyebutnya dengan "Madinatu al-ilm". Ia memahami al-Qur'an yang diturunkan dengan tujuh huruf, dan setiap huruf mempunyai makna yang tersurat dan tersirat. Kemudian 'Abdullah ibn 'Abbas (3 SH-68 H) menempati posisi kedua di bidang tafsir setelah 'Ali ibn Abi Talib dengan mengemukakan hampir separuh hadis-hadis yang disandarkan kepada Nabi. Posisi ketiga adalah 'Abdullah ibn Mas'ud, ia mempunyai kedudukan yang tinggi di kalangan mufassirin, sehingga ia menempati urutan kedua dalam banyaknya meriwayatkan hadis Nabi. Posisi selanjutnya, Ubai bin Ka'ab salah seorang dari empat sahabat Nabi yang menghimpun ayat-ayat al-Qur'an pada masa Nabi SAW. Ahli tafsir di kalangan para sahabat yang terkenal luas ada sepuluh orang, empat orang Khulafa al-Rasyidun, yakni Abu Bakar al-Şiddiq, Umar bin Khattab, Usman bin Affan, dan 'Ali bin Abi Ţalib. Selain mereka terkenal juga nama-nama: 'Abdullah bin Masud, Ibnu 'Abbas, Ubay bin Ka'ab, Zaid bin Sabit, Abu Musa Asy'ari dan 'Abdullah bin Zubair. Di antara empat orang Khulafa al-Rasyidūn, yang paling banyak disebut-sebut para ahli riwayat adalah 'Ali bin Abi Talib. Adapun riwayat tiga orang khalifah lainnya-mengenai soal tafsir-sangat jarang, mungkin karena mereka ia wafat lebih dulu. Sumber utama penafsiran sahabat adalah al-Qur'an sendiri, al-Qur'an adalah ibarat jalinan kalung di mana yang satu dengan yang lainnya saling terkait dan menjelaskan. Maka di lingkungan sahabat muncul adagium

bahwa al-Qur'an yufassiru ba'duh ba'dan. Metode tersebut merupakan satu cara yang ada dalam tafsir bil al-ma'sūr. Cara yang dipakai dalam metode ini adalah dengan membawa sesuatu ayat yang mutasy bih kepada yang muhkam t, ayat yang mujmal (global) kepada sesuatu yang *mubayyan* (rinci), yang *mutlaq* kepada yang *muqayyad*, yang *am* kepada yang khas untuk mendapatkan penjelasannya. Penafsiran ini cukup kompeten, terlebih mereka ketika menta'wil ayat-ayat *mutasy bih t* dengan membawanya kepada yang *muhkam t*. Di antara tokoh-tokoh mufassir masa sahabat, adalah 'Abdullah ibn 'Abbas atau yang populer dengan Ibnu 'Abbas ia dikenal sebagai salah seorang sahabat yang ahli di bidang tafsir al-Qur'an. Tidak berlebihan jika kemudian ia diberi gelar tarjuman al-Qur'an atau penafsir al-Qur'an. Selain kedalamannya dalam ilmu tafsir, ia juga dikenal sebagai peletak dasar-dasar ilmu tafsir. Kelebihan lain 'Abdullah ibnu 'Abbas, yaitu keahliannya dalam mengetahui berbagai makna-makna kata dalam al-Qur'an, yang oleh ibnu 'Abbas berhasil dilacak pemakainnya hingga pada puisi-puisi pra Islam. Ibnu 'Abbas juga menguasai ilmu-ilmu lainnya, seperti ilmu bahasa, fiqih, sya'ir sejarah orang orang Arab dan ilmu Hadis. Di lingkungan para sahabat sendiri, ketika terjadi perbedaan pendapat di antara mereka dalam memahami al-Qur'an, mereka selalu mencari dan bertanya kepadanya. Jadi, kemampuan Ibnu 'Abbas dalam penafsiran al-Qur'an tidak diragukan lagi. Kemampuan beliau dalam menafsirkan al-Qur'an diyakini merupakan berkah atas do'a yang dipanjatkan oleh Rasulullah untuknya:"semoga Ibnu 'Abbas menjadi ahli agama, pandai dalam menta'wil al-Qur'an dan menjadi hamba yang shaleh". , sehingga penafsiran Ibnu 'Abbas menjadi sebuah tafsir yang cukup representatif dan menjadi rujukan bagi para sahabat waktu itu, juga para ulama tafsir berikutnya. Akan tetapi banyak orang melebihkan periwayat mengenai Ibn 'Abbas, sementara di sisi lain ada di antara mereka yang merendahkan dan

meremehkan ucapan-ucapannya, sehingga Imam Syafi'i sendiri mengatakan: "Tafsir yang benar dari Ibn 'Abbas hanya setara seratus hadis". Di luar sepuluh orang tersebut di atas, terdapat nama-nama lain di kalangan para sahabat Nabi yang turut ambil bagian dalam penafsiran al-Qur'an, mereka adalah Abu Hurairah, Anas ibn Malik, 'Abdullah bin Umar, Jabir bin 'Abdullah dan Ummul-Mu'minin A'isyah. Tetapi tafsir yang diriwayatkan dari mereka relatif sedikit dibanding sepuluh mufassir di atas. Menurut al-Zahabi, riwayat-riwayat tentang penafsiran Ibn 'Abbas sendiri telah disusun oleh Abu Tahir ibn Ya'qub al-Fairuz Abadi. Ia telah berhasil menghimpun atau mengumpulkan dan melakukan sistematika terhadap tafsir yang dinisbatkan kepada Ibn Abbas dengan judul "Tanwir al-Miqbas min Tafsir Ibn 'Abbas" dengan metode tafsir periwayatan.

#### 2. Periode Tabi'in

Pasca sahabat, penafsiran terus berlangsung pada generasi setelahnya, yaitu generasi *Tabi'* n yang notabene murid-murid sahabat Nabi banyak dari mereka yang menjadi ahli tafsir. Kebanyakan mereka terkonsentrasi di kota-kota, di mana sahabat-sahabat tersebut bertempat. Seperti Said ibn Jubair, Mujahid ibn Jabir dan Ikrimah yang berada di Makkah karena berguru kepada sahabat 'Abdullah ibn 'Abbas yang berada di sana. Di Madinah ada Muhammad bin Ka'ab dan Zaid bin Aslam yang berguru kepada sahabat Ubay bin Ka'ab. Sementara di Irak ada al-Hasan al-Basri dan Amir al-Salabi yang berguru kepada sahabat 'Abdullah bin Mas'ud. Gabungan antara penafsiran al-Qur'an dengan hadis-hadis Nabi, perkataan para sahabat dan *Tabi'* n inilah yang kemudian dikenal atau dikelompokkan sebagai *tafsir bi al-Ma'sur*. Mengenai mereka di atas, Ibnu Taimiyah mengatakan: "yang paling banyak mengetahui soal tafsir ialah orang-orang Makkah, karena mereka itu sahabat-sahabat Ibn 'Abbas, seperti: Mujahid, 'Ata bin Abi Rayyah, Ikrimah

Maula Ibnu 'Abbas, Said ibn Jubair, Tawus dan lain-lain. Demikian juga mereka yang berada di Kufah (Iraq), yaitu sahabat-sahabat 'Abdullah bin Mas'ud. Sedangkan di Madinah, seperti Zaid ibn Aslam yang menurunkan ilmunya kepada anaknya sendiri, 'Abdurrahman ibn Zaid dan kepada muridnya, yaitu Malik ibn Anas". Adapun di kalangan generasi Tabi'in menurut Ahmad al-Syirbasyi muncul beberapa ulama ahli tafsir, lalu mereka banyak meriwayatkan hadis-hadis Nabi SAW dalam penafsiran al-Qur'an. Di antara mereka adalah: Al-Dahak ibn Muzalim (w. 120 H), Atiyah ibn Sa'ad al-Aufi (w. 111 H), Ismail bin Abd al-Rahman al-Sadi (w. 146 H), Asbat bin Nasar, Muhammad bin Said al-Kalabi (w. 146 H), Muhammad bin Marwan al-Sidi al-Saghir, Muqatil bin Sulaiman al-Azdi al-Kurasani (w. 150 H), 'Abu Khalid 'Abd al-Malik bin 'Abd al-Aziz bin Juraizi, dan lain-lain. Pada masa Tabi'n telah mulai dilaksanakan kodifikasi kitab tafsir serta pengklasifikasian secara teratur sesuai dengan masa penyusunan. Kitab tafsir pertama ialah tulisan Sa'id bin Jubair (w. 64 H), setelah itu Abu Muhammad bin Ismail bin 'Abd al-Rahman al-Kufi, yang terkenal dengan nama al-Sidi (w. 127 H). Kemudian tafsirnya Muhammad bin Sa'id al-Kalbi (w. 146) dengan tafsirnya "al-Kabir", dan masih banyak lagi karya tafsir yang lahir pada masa Tabi'n. John Wansbrough seorang pengkaji karya tafsir klasik berpendapat, bahwa sebenarnya berbagai karya tafsir tertulis mulai bermunculan minimal sejak Abad ke-2 H, meskipun sulit dideteksi mengenai jenis tafsir yang berkembang pada masa itu, serta sulit menentukan kitab tafsir mana yang dipandang lebih tua. Dalam hal itu Wansbrough mengkalisifikasikan berbagai kitab tafsir pra-Tabari ke dalam lima jenis (tipe) yaitu: haggadic (naratif) halakhic (legal), masoretic (tekstual), rhetoric (retorika), dan alleggorical (simbolis). Dalam pengklasifikasian ini Wansbrough menggunakan kriteria stylistic (gaya penafsiran) dan functional (kegunaan, fungsi) dari

tafsir tersebut yang kemudian dikolaborasikan antara keduanya. Meskipun rentetan kesejarahan (Historical sequence) dari klasifikasi Wansbrough ini masih diperdebatkan secara luas, akan tetapi kategorisasi tersebut menunjukkan suatu bentuk keilmuan yang kuat, fungsional, mempersatukan dan sangat bermanfa'at. Penelitian Wansbrough hanya mencakup berbagai kitab tafsir sebelum munculnya karya al-Tabari yang disusun abad ke-1 dan ke-2 hijriyah, yang meliputi berbagai karya seperti Tafsir karya Muqatil ibn Sulaiman (w. 767 M), Fada'il al-Qur'an karya Abu Ubaid (w. 838 M), Tafsir karya 'Abd al-Razzaq Musytabih t al-Qur'an karya al-Kisa'i (w. 804), Tafsir karya Mujahid al-Jabbar, Tafsir karya Sufyan al-Sauri, Ma' ni al-Qur'an karya al-Farra'(w. 822 M), dan Tafsir Khams Mi'ah al-Ayah karya Muqatil bin Sulaiman dan lain-lain. Dari berbagai kitab tafsir tersebut, kitab yang termasuk jenis tafsir haggadic (naratif) adalah tafsir al-Qur'an karya Muqatil bin Sulaiman, di mana tafsir tersebut berusaha memberikan uraian tentang qissah (narasi, cerita) yang secara khusus menekankan aspek hikmah dan etika yang terkandung dalam berbagai cerita tersebut. Sebagai bahan cerita dalam penafsiran diambil dari cerita-cerita rakyat Timur Dekat seperti rakyat Bizantium, Persia, Paris, dan khususnya cerita di lingkup Yahudi Kristen. Dan kitab yang termasuk jenis tafsir halakhic (legal) yaitu tafsir Khams Mi'ah al-Ayah karya lain dari Muqatil ibn Sulaiman di mana tafsir ini berisi berbagai topik seperti keimanan, peribadatan, kasih sayang, puasa, haji, hutang piutang dan lain-lain. Jenis tafsir ini mulai agak rumit dan teknis karena dikembangkan metode untuk menentukan kronologi wahyu Islami serta analisa atas hukum legalnya. Jenis Tafsir ini menjadi pelopor lahirnya al-Tafsir al-Ahkam yang kemudian dikembangkan oleh al-Jassas (w. 981 M) dengan karyanya Ahkam al-Qur'an, kemudian al-Qurtubi (w. 1272 M) dengan karyanya al-Jami Li Ahkam al-Qur'an. Kemudian dari jenis tafsir Masoretic (tekstual) meliputi kitab Ma'ani al-Our'an karya al-Farra', Fadail al-Our'an karya Abu Ubaid, Musytabih t al-Qur'an karya al-Kisa'i, dan kitab al-Wujuh al-Nazair karya Muqatil ibn Sulaiman yang lain. Aktivitas dalam tafsir jenis ini berkutat pada berbagai penjelasan tentang berbagai aspek leksikon dalam ragam bacaan berbagai ayat al-Qur'an. Pada era modern tafsir jenis ini kemudian dikembangkan oleh 'Ali al-Sabuni dalam karyanya Safwat al-Tafasir. Sedangkan jenis tafsir rhetoric (retorika) terlihat dalam kitab tafsir majaz al-Qur'an karya Abu Ubaidah (w. 824 M) dan Ta'wil al-Muskil al-Qur'an karya bin Qutaibah (w. 889 M) di mana perhatian terpusat pada nilai sastra al-Qur'an yang ditempatkan di luar batas-batas prosa dan puisi Arab. Dan jenis allegorical (metaforis, simbolis) terlihat dalam karya tafsir sufistik karya Sahl al-Tusturi (w. 896 M), di mana jenis tafsir ini mengungkapkan maksud simbolis al-Qur'an yang mengangkat makna zahir dan batin sebuah ayat al-Qur'an. Dengan munculnya para mufassir pada masa Tabi'in tidak dikhawatirkan lagi tercampurnya antara al-Qur'an dan Hadis, sehingga tidak menimbulkan kesamaran tentang al-Qur'an dan Hadis. Hal ini, karena al-Qur'an sebagai tasyri' yang pertama telah dibukukan, maka hadis pun yang berfungsi sebagai interpretasi al-Qur'an, secara otomatis harus dibukukan pula. Sehingga pada masa ini pula selain mereka terkonsentrasi pada al-Qur'an dan tafsir, sebagian para Muhaddisun mereka sudah aktif dalam pemeliharaan, penulisan dan pengumpulan Hadis. Kemudian ditingkatkan dengan adanya pen-tadwin-an hadis diselenggarakan untuk tujuan pemeliharaan Syari'at. Hal ini sebagaimana telah dinashkan dalam al-Qur'an pada QS al-Hijr/15: 9.

إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لَنَا ٱلدِّكر وَ إِنَّا لَهُ لَخُفِظُونَ

#### Terjemahannya:

Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan al-Dzikr (al-Qur'an) dan sesungguhnya Kami ( pulalah) yang memeliharanya.<sup>9</sup>

#### 3. Periode Tabi'i al-Tabi' n

Periode Tabi'i al-Tabi' n (generasi ketiga Kaum Muslimin) meneruskan ilmu yang mereka terima dari kaum Tabi' n. Mereka mengumpulkan semua pendapat dan penafsiran al-Qur'an yang dikemukakan oleh para ulama terdahulunya (masa sahabat dan *Tabi'in*) seperti yang dilakukan Sufyan ibn Uyainah, Waki bin al-Jarrah, Syu'bah bin al-Hajjaj, Yazid bin Harun, 'Abd al- Hamid dan lain-lain. Kitab-kitab tafsir yang mereka tulis pada umumnya memuat pendapat-pendapat apa yang dikatakan oleh para sahabat Nabi dan kaum Tabi'n. Di samping itu juga ada yang menafsirkan seluruh isi al-Qur'an, juga yang menafsirkan sebagian saja (satu juz), ada juga yang menafsirkan satu surat bahkan satu atau beberapa ayat khusus, seperti ayat-ayat yang berkaitan dengan hukum. Semua pendapat dan penafsiran yang dituangkan ke dalam kitab kitab tafsir, merupakan pembuka jalan bagi Ibnu Jarir at-Tabari dalam penafsiran al-Qur'an. Al-Tabari, dalam kitab tafsirnya menyebutkan beberapa segi tafsir riwayat, ia menyajikan pula sanad-sanad hadis dan menyusunnya secara serasi serta berurutan dan ia mengungkapkan pula tentang ketetapan nas-nas yang diperselisihkan tentang sanadnya. Sedangkan metode yang dipergunakan dalam menafsirkan al-Qur'an: pertama, Ia memberikan landasan al-Qur'an tentang periwayatan suatu nas dari Nabi dengan mempergunakan bahasa Arab upaya memahami makna suatu kalimat yang tidak ada keterangan tafsirnya dari Asar (hadis) yang sahih. Syair-syair Arab, kisah israiliyat juga dijadikan pedoman untuk mengukur ketepatan

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, h.

pemahaman mengenai suatu lafaz dalam al-Qur'an dan Hadis. Tetapi ia terikat dengan prinsip-prinsip dasar yang tidak boleh bertentangan dengan hadis mausuq dan sahih. Kedua, ia tidak menggunakan metode makna majazi (metaforis) dan lebih mengutamakan pemahaman makna-makna dari segi pengertian kata-kata (lafaz). Pasca Tabari, penafsiran al-Qur'an mengalami perkembangan yang cukup pesat yang ditandai dengan munculnya berbagai kitab tafsir seperti Ta'wilat Ahl al-Sunnah karya Abu Mansur al-Maturidi (w. 944 M), Bahr al-Ulum karya Abu Lais al-Samarqandi (w. 983 M), dan al-Kasyf al-Bayan an Tafsir al-Qur'an karya S|a'labi (w. 1035 M), di mana mereka merupakan para mufasir abad ke-4 dan ke-5 Hijriyah yang menunjukan bahwa "tafsir Tradisional" telah terbentuk. Pada masa ini juga mulai terbentuk sub kajian khusus dalam al-Qur'an yang berkaitan dengan 'Ulum al-Qur'an khususnya yang berkaitan dengan sebab-sebab pewahyuan atau Asbab al-Nuz l dengan karyanya al-Wahīdi (w.1075 M) dan disempurnakan oleh al-Suyūti (w. 1505 M) dalam karyanya Lubab al-Nuq 1f Asbab al-Nuz 1. Ketika kitab tafsir pada masa Tabi'i al-Tabi'n sudah terkodifikasi, muncul beragam corak penafsiran al-Qur'an dengan berbagai permasalahannnya, hal ini telah mengundang perhatian banyak pengkaji penafsiran untuk menelaah berbagai corak penafsiran tersebut, sehingga muncul pengklasifikasian mazhab-mazhab (sekte-sekte) tafsir pada generasi awal (salaf). Abdul Mustaqim merinci sebab-sebab munculnya mazhab-mazhab tafsir, yang secara umum dibagi menjadi dua faktor: pertama, faktor internal (al-aw mil al-dakhil), faktor Internal dipicu oleh beberapa sebab: (i) Kondisi objektif teks al-Qur'an yang memungkinkan untuk dibaca secara beragam, karena al-Qur'an mempunyai berbagai versi bacaan yang dikenal sab'atu al-ahruf. (ii) Kondisi objektif dari kata-kata (kalimah) yang memungkinkan untuk ditafsirkan secara beragam. Seperti ayat-ayat mutasy bih t yang dita'wil dari berbagai segi

sehingga mempunyai banyak arti. (iii) Adanya ambiguitas makna dalam al-Qur'an, yang disebabkan adanya kata-kata *musytarak*, seperti kata *al-Quru* (dapat bermakna suci, dan dapat pula haid). Sedangkan faktor eksternal (*al-aw mil al-khariyyah*) adalah faktor-faktor yang berada di luar teks al-Qur'an, yaitu kondisi subyektif mufassir, seperti kondisi sosio-kultural, politik, prejudice-prejudice (pra-anggapan) yang melingkupi mufassir (reader).

#### C. Pengertian Ulama Khalaf

Ulama Khalaf adalah secara harfiah berarti pengganti,dibelakang, atau dapat juga yang ditinggalkan. Prof. Dr. Muhammad Rawwas Qal'ah ji menyatakan bahwa ulama khalaf berarti ulama pasca *tabi'al-tabi' n.* Kata *khalaf* biasanya di gunakan untuk merujuk para ulama yang lahir setelah abad ke-III H dengan karakteristik yang bertolak belakang dengan yang dimiliki salaf. Karakteristik yang paling menonjol dari *khalaf* adalah penakwilan terhadap sifat-sifat Tuhan yang serupa dengan makhluk pada pengertian yang sesuai dengan ketinggian dan kesucian-Nya.Dengan konotasi seperti ini, maka para ulama seperti Ibn Hazm (wafat 1064 M), sal-Ghazali (wafat 1111 M), as-Sarahsi (wafat 1112 M), ar-Razi(wafat 1228 M), Ibn Qudamah (wafat 1242 M), an-Nawawi (wafat 1277 M), Ibn Taimiyah (wafat 1328), Ibn Hajar al-Asqalani (wafat 1474 M), dan sebagainya, adalah termasuk dalam kategori ulama khalaf. 10

# D. Karakteristik Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf terhadap *al-Ayatu Al-Sifat*.

#### 1. Penafsiran Salaf tentang Ayat-Ayat Sifat Allah

<sup>10</sup>Pengertian salaf dan khalaf | Lembaga Dakwah Adjhis (wordpress.com)

Pendapat ulama Salaf tentang sifat-sifat Allah mereka mengimani ayat-ayat tentang sifat Allah Swt tanpa melakukan *takw l, ta'til, dan tasyb h* Ayat-ayat sifat Allah Swt, mereka mengimani dan tidak menanyakan *kaifiyah* (caranya), ataupun bentuknya, mereka melakukan *tafwidh ilallah* yaitu menyerahkan sepenuhnya hanya kepada Allah Swt sendiri. Mereka menyucikan Allah Swt dari pengertian-pengertian lahir yang *mustahil* bagi Allah Swt dan mengimani sebagaimana yang di terangkan dalam Al-Qur'an. <sup>11</sup>Dan berikut contoh-contoh pendapat ulama Salaf tentang ayat- ayat sifat Allah.

Ucapan Abu Bakar Ash-Shiddiq ketika meninggalnya Nabi " siapa yang menyembah Muhammad Saw maka sesungguhnya beliau telah meninggal, dan siapa yang menyembah *dzat* yang di langit , maka sesungguhnya dia maha hidup lagi tidak pernah mati". <sup>12</sup>

Imam Abu Hanifah berkata dinukil dari kitab *Al-Fiqh Al-Abshath*:" kita mensifati Allah Swt sebagaimana Allah Swt mensifati dirinya sendiri. Allah Swt adalah *Esa, dzat* UNIVERSITAS ISLAM NEGERI yang padanya para hamba memohon, tidak melahirkan, dan tidak dilahirkan, dan tidak ada yang menyamainya. Allah juga maha hidup, berkuasa, melihat, dan mengetahui. "Tangan Allah di atas tangan-tangan mereka yang menyatakan janji setia kepada Rasul. Tangan

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Rosihon Anwar, 'Ulum al-Our'an, h. 127

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Diriwayatkan Oleh Al-Darimi dengan Sanad Shahih dan Al-Bukhari dalam Tarikhnya, dari Hadits Nafi' Dari Ibnu Umar, Lihat Adz-Dzahabi, *Al Arasy Singgasana Allah*, h. 598-599

Allah Swt tidak seperti tangan makhluknya. Wajah Allah Swt tidak seperti wajah-wajah makhluknya. <sup>13</sup>

Dalam ungkapan yang lain Imam Abu Hanifah juga berkata'' Allah juga memiliki tangan, wajah, dan diri seperti disebutkan oleh Allah Swt dalam Al-Qur'an. Maka apa disebutkan oleh Allah Swt tentang wajah, tangan, dan diri menunjukan bahwa Allah Swt mempunyai sifat yang tidak boleh direka-reka bentuknya. Dan juga tidak boleh disebutkan bahwa tangan Allah Swt artinya kekuasaannya dan nikmatnya, karena karena hal tersebut meniadakan sifat-sifat Allah Swt, sebagaimana pendapat yang dipegang ahli Qadar dan golongan Mu'tazilah.<sup>14</sup>

Dalam kitab *Fiqhul Akbar* Abu Hanifa berkata" Allah Swt mempunyai tangan, wajah, *nafs* seperti yang dinyatakan dalam Al-Qur'an, dan Allah Swt tidak mengingkaran penyebutan nama sifat itu dalam Al-Qur'an, semua itu adalah sifat- sifat yang tidak bisa dikatakan bagaimananya (*bila kaifa*), dan tidak pula dikatakan tangan Allah Swt itu adalah UNIVERSITAS ISLAM NEGERI kekuasaan atau nikmatnya, sebab apabila dikatakan seperti itu maka itu adalah sikap pembatalan sifat Allah Swt, dan ini adalah perbuatan Qadariyah dan Mu'tazilah.<sup>15</sup>

#### 2. Penafsiran Khalaf tentang Ayat-Ayat Sifat Allah

#### 1. Mu'tazilah

#### a. Sejarah Ringkas

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Muhammad bin Abdurrahman Al-Khumais, Aqidah Imam Empat, Diterjemahkan, Ali Mustafa Yaqub, Distributor Direktorat Bidang Penerbitan Riset Ilmiah Departemen Agama, Wakaf, Dakwah dan Bimbingan Islam, Saudi Arabiah, 1343 H, Hlm, 17

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Muhammad bin Abdurrahman Al-Khumais, Aqidah Imam Empat., h. 17-18

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Rosihon Anwar, *ulum Al-Qur'an...*, Hlm, 127

Mu'tazilah muncul ketika terjadinya perdebatan para ulama tentang pelaku dosa besar terjadi ketika muncul perdebatan panjang antara Khawarij dan Murjiah, tentang pendapat mereka tentang status pelaku dosa besar, muncul tokoh Washil bin Atha tampil dengan pendapatnya sendiri yang berbeda dengan pendapat kedua kelompok sebelumnya. Washil bin Ata mengemukakan pendapatnya ini dihadapan gurunya yaitu Hasan al-Basri, lalu Washil bin Ata spontan disebut Mu'tazilah.

Washil bin Aṭa mengemukakan pendapatnya kepada gurunya Hasan al-Basri bahwa para pelaku dosa besar tidak di neraka ataupun di surga namun ditempatkan disuatu tempat diantara dua tempat yang disebut *al-manzilatu baina al-manzilata n*, mereka berpendapat bahwa pelaku dosa besar tidak *kafir* tidak mukmin, lalu Washil bin Aṭa keluar dari *majelis* gurunya, lalu Hasan al-Basri kontan bereaksi seraya berkata : *I'tazala 'anna Washil*. Sejak itu Washil dan pengikutnya disebut dengan Mu'tazilah.

Menurut versi al-Baghdadi bahwa Washil dan temannya 'Amr bin 'Ubaid diusir oleh Hasan al-Basri dari majelisnya, karena mereka membicarakan masalah *qadar* dan pelaku dosa besar. Keduanya meninggalkan *majelis* Hasan al-Basri, mereka beserta para pengikutnya disebut kaum Mu'tazilah.<sup>16</sup>

Menurut versi lainnya bahwa suatu ketika Qatadah bin Da'amah masuk ke *masjid* basrah dan menuju majelis Amr bin Ubaid yang diduganya majelis Hasan al-Basri, setelah mengetahui majelis yang didatanginya bukan majelis Hasan al-Basri, lalu Qatadah mengatakan bahwa kaum ini adalah kaum Mu'tazilah . julukan Mu'tazilah berasal dari ide

\_

 $<sup>^{16}</sup>$ Suryan A.Jamrah, Studi Ilmu Kalam, Jakarta, PT Kharisma Putra Utama, 2015, h, 127

mereka yang mengadakan istilah *al-manzilatu baina al- manzilatain* meraka mengasingkan pelaku dosa besar.

Ada juga yang mengatakan bahwa sebab mereka dipanggil Mu'tazilah karena mereka mengasingkan diri dari masyarakat sebab pada asalnya adalah penganut Syi'ah yang patah hati akibat menyerahnya khilafah Hasan bin Ali bin Abi Thalib kepada Khalafah Muawiyah dari bani Umayyah. Menurut teori baru yang dikemukakan Ahmad Amin bahwa julukan Mu'tazilah sudah digunakan sebelum kejadian antara Washil bin Atha dan gurunya, yaitu ketika terjadi pertikaian politik yang terjadi pada masa khalifah Ustman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib. Teori ini berdasarkan *riwayat* at-Thabari. Dan Ahmad Amin juga yang mengatakan dalam bukunya *Fajar Islam*, bahwa yang mulamula memberikan nama Mu'tazillah adalah orang-orang Yahudi karena kesamaan mereka dengan orang-orang *Pharisee* tentang masalah konsep Tuhan. Mengan pagan mengatakan dalam bakunyan mengatakan dalam bakunyan pagan pagan orang-orang *Pharisee* tentang masalah konsep Tuhan.

# b. Pendapat Mu'tazilah tentang Ayat-Ayat Sifat Allah UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Mu'tazilah memiliki lima dasar utama yang disebut *al-Ushul al-Khamsa* yaitu *Al-Tauhid, Al-Adl, Al-Wa'ad Wa Al-Wa'd, Al-Manzilatu Baina Al-Manzilata n, dan Al-Amr bi Al-Ma'ruf Wa Al-Nahy An Al-Munkar.* dalam kajian al-Tauhid terdapat pendapat mereka tentang sifat-sifat Allah. Mu'tazilah termasuk kelompok yang meniadakan sifat Allah (ta'til) atau Mua'tillah mereka berupaya memelihara kemurnian tauhid dengan prinsip altanzih. Menurut Mu'tazilah ayat-ayat tentang sifat jisim Allah harus ditakwil seperti melihat ditakwil jadi menunggu rahmat, tangan ditafsirkan menjadi kekuasaan atau nikmat

<sup>18</sup> Ahmad Hanafi, *Teologi Islam*, Jakarta, PT Bulan Bintang, 2001, h. 65

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Zainuddin, *Ilmu Tauhid Lengkap*, Solo, PT Rineka Cipta, 1992, h, 52

dan lain sebagainya berikut pendapat tokoh tafsir beraliran Mu'tazilah yang terkenal Zamaksyari dalam tafsirnya.

Kelompok yang sepemikiran dengan Mu'tazilah dalam masalah sifat Allah adalah Jahmiyah mereka para pengikut Jahm bin Shafwan, Khawarij, para Filosof, baik Filsafat Murni, maupun Bathiniyah Isma'iliyah Qaramithah seperti Ibnu Sina ataupun Filsafat Sufi Ittihadiyah seperti Ibnu Arabi, Ibnu Sab'in dan Anbu Faridh.<sup>19</sup>

#### 2. Golongan Pertengahan

#### a. Al-Asy'ariyah

#### 1. Sejarah singkat

Paham kelompok Asy'ariyah didirikan oleh Abu al-Hasan al-Asy'ari nama lengkap Beliau adalah Abu al-Hasan 'Aliy bin Ismaa'īl bin Abi Bisyr Ishāq bin Sālim bin Ismaa'īl bin 'Abdillah bin Muusaa bin Amir kota Bashrah, Bilaal bin Abi Burdah bin Shahabat Rasulullah shallallaahu 'alaihi wa sallam, Abu Muusaa 'Abdullah bin Qais bin Hadlaar Al-Asy'ariy Al-Yamaaniy Al-Bashriy. Ibnu 'Asaakir membawakan riwayat dengan sanadnya sampai Abu Bakr Al-Wazaan bahwa Abul-Hasan lahir pada tahun 260 H. Akan tetapi, ada ulama lain yang mengatakan tahun 270 H. Wafat pada tahun 324 H, sebagaimana dikatakan Ibnu Hazm.

Abul-Hasan telah menghabiskan banyak umurnya tenggelam dalam ilmu Kalam, dan menjadi tokohnya, dengan mengikuti *madzhab* Mu'tazillah, dia tenggelam didalam

47

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Al-Zahabi, *Al-Arasy Singgasana Allah*, h. 67

aliran Mu'tazillah selama 40 tahun lamanya.<sup>20</sup> Akan tetapi Allah Swt telah memberikan kepadanya hidayah sehingga rujuk kepada *madzhab Ahlus- Sunnah* dan melaziminya. Bahkan setelah itu, beliau sangat aktif memberikan bantahan-bantahan kepada *ma hab* yang telah ditinggalkannya itu.

Ibnu Katsīr rahimahulah berkata : "Sesungguhnya Al-Asy'arī dulunya seorang Mu'taziliy, lalu bertaubat di kota Bashrah di atas mimbar. Kemudian ia menampakkan kekeliruan dan kebobrokan Mu'tazilah"<sup>21</sup>

Abul-Hasan Al-Asy'arī mengambil ilmu Kalam dari gurunya, Abu 'Aliy Al-Jubaaiy, pentolah Mu'tazilah. Lalu ia meninggalkannya disebabkan mimpi yang ia lihat. Kemudian ia rujuk dari Mu'tazilah dan menampakkan hal itu secara terang- terangan. Ia naik ke atas mimbar Bashrah di hari Jum'at dan menyeru dengan suara yang lantang: "Barangsiapa yang mengenalku, sungguh ia telah mengenalku. Dan barangsiapa yang belum mengenalku, maka aku adalah Fulaan bin Fulaan. Dulu aku pernah berkata Al-Qur'an itu makhluk, Allah tidak bisa dilihat di akhirat dengan penglihatan mata, dan manusia menciptakan perbuatan mereka sendiri. Sekarang aku bertaubat dari 'aqidah Mu'tazillah dan (bahkan) membantah Mu'tazillah". Kemudian ia mulai membantah Mu'tazillah dan menulis buku-buku tentangnya.

Berkata Ibnu Katsir : 'Disebutkan bahwa Abul-Hasan mempunyai tiga keadaan (fase).

<sup>20</sup> Al-Zahabi, *Al-Arasy Singgasana Allah*, h.50.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ibnu Katsir, *Al-Bid yah Wa al-Nih yah*, Diterjemahkan, Abu Ihsan Al-Asyari, Jakarta, Dār al Haq, 2014, Jilid 11, h. 187.

Fase Pertama, fase Mu'tazilah yang telah ia tinggalkan secara total.

Fase Kedua, menetapkan sifat 'Aqliyyah Allah, yaitu : Al-Hay h (Hidup), Al-'Ilm (Mengetahui), Al-Qudrah (Berkuasa), Al-Ir dah (Berkehendak), Al-Sam' (Mendengar), Al-Bashar (Melihat), dan Al-Kalaam (Berkata-kata). Namun ia men- ta'wil sifat khabariyyah seperti Al-Wajh (Wajah), Al-Yadain (Dua Tangan), Al- Qadam (Kaki), As-Saaq (Betis), dan yang semisalnya.

Fase Ketiga, menetapkan seluruh sifat Allah tanpa takyif, tasybiih, dan membiarkannya menurut metode/manhaj Salaf. Dan itulah jalan yang ditempuhnya dalam Al-Ib nah yang merupakan tulisannya terakhir kali.

#### b. Pandangan Asy'ariyah tentang Ayat-Ayat Sifat Allah

Dalam golongan Asy'ariyah setelah zaman imam Abu Hasan al-Asy'ari terbentuk tiga kelompok dalam memahami ayat-ayat tentang sifat Allah Swt:

- a. Kelompok Al-Baqillani kelompok ini dalam memahami ayat-ayat sifat Allah Swt
  UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
  lebih condong kearah Mu'tazillah yaitu meniadakan sifat bagi Allah Swt.<sup>22</sup>
- b. Kelompok Al-Juwaini kelompok ini dalam memahami ayat-ayat sifat Allah Swt dengan *metode takwil* seperti di*nukil* dalam terhadap pendapat Juwaini bahwa menurutnya tangan tuhan harus diartikan kekuasaan tuhan, mata tuhan harus diartikan dengan penglihatan tuhan dan wajah tuhan harus diartikan dengan *wujud* tuhan.
- c. Al-Ghazali seorang tokoh yang mngembalikan pemikirannya kepada imam Asy'ari yaitu memahami ayat-ayat sifat Allah Swt dengan *literal* atau menurut *harfiah*.

49

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Suryan A.Jamrah, *Studi Ilmu Kalam.*, h, 158

Namun tetap berupaya menghindari *tasybih*, *tajsim*, maupun *anthoropomorphisme* dengan istilah *bila kaifa*. Menurutnya, Allah Swt mempunyai muka, tangan, dan mata seperti yang dikemukakan oleh beberapa ayat Al-Qur'an tanpa harus mempertanyakan dan menjelaskan bagaimana *hakikat*nya ( *la yukayyaf wa la yuhad*).<sup>23</sup>

Dalam ini Ouraish shihab ketika menafsirkan surah Shad ayat 75 tentang makna ayat ''khalaqtu bi yadayya/ ku ciptakan dengan kedua tanganku" beliau lebih mencondongkan untuk mentakwil ayat ini beliau berkata diperbincangkan maknanya oleh para ulama, ada yang mengambil jalan pintas, lantas berkata bahwa ada sifat khusus yang disandang Allah dengan nama itu sambil menegaskan bahwa Allah maha suci dari segala sifat keberadaan/jasmani dan keserupaan dengan makhluk, ada juga yang memahami kata dan penggunaan bentuk dual sekedar arti kekuasaan, mengimformasikan bertapa kekuasaannya itu. Ada lagi yang berpendapat bahwa maksud dengan kedua tangan adalah anugerah duniawi dan ukhrawi yang di limpahkannya kepada manusia atau sebagai isyarat tentang kejadian manusia dari dua unsur utama, yakni debu tanah dan juga *ruh ilahi*. Kemudian beliau mengutakan menurut beliau pendapat yang lebih memuaskan adalah memahami kata tersebut sebagai isyarat tentang bertapa manusia memeroleh penanganan khusus dan penghormatan dari sisi Allah. Dari ini pula sehingga ayat ini tidak menggunakan bentuk tunggal untuk kata tangan tetapi bentuk dual, yakni yadayya/kedua tangannya. 24 beliau menafsirkan ayat dalam surah Al-Rahman ayat 27 pada

\_

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Suryan A.Jamrah, *Studi Ilmu Kalam*, h. 156

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, Jakarta, Lentera Hati, 2007, h. 419

kata *wajhu rabbika/ wajah tuhanmu* dengan diartikan sebagai zat atau diri sesuatu, dan itulah menurut ulama dewasa ini makna kalimat wajah tuhanmu.<sup>25</sup>

Dalam hal ini Imam Syaukani lebih memilih tawaquf tidak menguatkan pendapat satu sama lain beliau hanya memaparkan pendapat para ulama terhadapnya sebagaimana di nukil dalam kitab tafsirnya ketika menafsirkan makna kedua tangan ' menurutnya ada yang mengatakan maksud tangan disini adalah shillahnya sebagai kiasan seperti firmannya ''dan tetap kekal wajah tuhanmu (QS.Ar-Rahman.27) pendapat lain mengatakan bahwa maksudnya adalah kekuasaan dan pendapat lain menyebutkan, bentuk tatsniyah (kata berbilang dua) yakni kata dengan kedua tanganku untuk menunjukkan bahwa itu tidak bermakna kekuatan dan kekuasaan, tapi menunjukan bahwa itu adalah termasuk diantara sifat-sifat Allah Swt.<sup>26</sup>

Dalam hal ini pendapat aliran Asy'ariyah hampir sama dengan pemikiran Maturidiyah yaitu para pengikut Abu Manshur Al Maturudi wafat tahun 333 H, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI pemikirannya sangat mirif dengan aliran Asy'ariyah Muta'akhirin.<sup>27</sup>

# MAKASSAR

#### b. Ibnu Taimiyyah

1. Sejarah Singkat

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, Jakarta, Lentera Hati, 2007, h, 298.

 $<sup>^{26}</sup>$  Muhammad Asy-Syaukani,  $Fathul\ Qodir$ , Diterjemahkan, Amin Hamzah, Besus Hidayat Amin, Jakarta, Pustaka Azam, 2012, h. 624

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Al-Zahabi, *Al-Arasy Singgasana Allah*, h.63

Beliau adalah Syaikhul Islam Al Imam Ahmad bin Abdul Halim bin Abd al-Salam bin Abdullah bin Muhammad bin Al Khadr bin Muhammad bin Al Khadr bin Ali bin Abdullah bin Taimiyyah Al Harani al-Dimasqi. Nama Kunyah beliau adalah Abul 'Abbas. Beliau lahir didaerah Haron pada tanggal 12 Rabi'ul awwal 661 H, ada yang menyatakan diwilayah Haman, wilayah Irak.<sup>28</sup> beliau adalah pelopor dakwah salafiyah, beliau berusaha mengembalikan pemikiran dan manhaj umat Islam kepada generasi awal yaitu para Sahabat, Tabiin dan Tabiit tabiin.

## 2. Pendapat Ibnu Taimiyah tentang Ayat-Ayat Sifat Allah

Pendapat beliau tentang ayat-ayat sifat Allah beliau condong kepada pemahaman ulama Salaf yaitu mengimani tanpa *mentakwil, ta'til, tasybih* dan lain- lain ,beliau mengimani Allah punya kedua tangan, kedua mata, wajah, bersemayam dan lain-lain tanpa menanyakan *kaifiyyah*-nya atau *hakikat*nya. Menurut keyakinan mereka tentang masalah *tauhid asma' wa sifat*, bahwa Allah Swt memiliki nama dan sifat yang ditetapkan oleh AlUNIVERSITAS ISLAM NEGERI
Qur'an atau Hadist Rasulullah Saw, harus diimani seperti apa adanya tanpa perlu pen*takwil*an. <sup>29</sup>

<sup>28</sup> Salihun A. Nasir, *Pemikiran Kalam (Teologi Islam) Sejarah, Ajaran Dan Pemikiran*, Jakarta, Rajawali Pers, 2012, h. 279

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Abdul Mun'im Kholil, Dkk, *Ensiklopedi Sekte Hitam Putih Aliran Dan Gerakan Islam Kontemporer*, Sidoarjo, Bina Aswaja, 2014, h. 53-53

Paham Salaf yang disebarkan Ibnu Taimiyah ini, tidak melakukan *takwil* terhadap ayat-ayat *mutasyabihat* dan mereka melakukan *tafwidh* seperti tangan Allah Swt sama sekali tidak sama dengan manusia pendapat mereka diantara *ta'til* dan *tasybih*. 30

Diantara ulama-ulama yang mengikuti jejak beliau adalah murid-muridnya salah satunya Imam Ibnu Qoyim Al-Jauzi dan imam-imam negeri *Haramain* berikut pendapat mereka:

Ibnu Qayyim dalam tafsirnya berkata" Pujian di dunia dan di akhirat hanya layak diberikan kepada at yang memiliki sifat-sifat kesempurnaan dan keagungan, yang karena itu dia layak dipuji. Oleh karena itulah orang-orang Salaf menamakan kitab-kitab yang mereka susun tentang Al-Sunnah dan penetapan sifat-sifat Allah, ketinggian-Nya atas makhluk-Nya, kalam dan pembicaraan-Nya, dengan "Kitab Tauhid". Penafian sifat-sifat itu, pengingkaran dan pengufurannya merupakan pengingkaran terhadap Allah Swt Yang Maha Pencipta. Tauhid-Nya ialah menetapkan sifat-sifat kesempurnaan dan membebaskan-UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Nya dari penyerupaan dan kekurangan. Sementara golongan Mu'thilah menjadikan pengingkaran sifat dan pengguguran penciptanya sebagai tauhid. Mereka juga menjadikan penetapannya bagi Allah Swt sebagai penyerupaan dan penitisan. Mereka menamakan sesuatu yang batil dengan sebutan kebenaran, karena kesenangan kepadanya dan sebagai hiasan yang mereka buat-buat.<sup>31</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Salihun A. Nasir, *Pemikiran Kalam (Teologi Islam) Sejarah*, *Ajaran Dan Pemikiran*, h. 284

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Ibnu Qoyim, *Tafsir Ibnu Qoyim Tafsir Ayat-Ayat Pilihan*, Diterjemahkan, Kathur Suhardi, Jakarta, Dār al-Falah, 2002, h. 27-28

Syaikh Fu'ad Abdul Aziz Al-Syalhūb mengatakan dalam bukunya'' maka kita menetapkan sifat-sifat Allah Swt dan nama-namanya yang *husna* sesuai dengan ketinggiannya secara sempurna,. Dan tidak kita menetapakan bagi Allah semua yang disebutkan di dalam kitabnya dan Hadits yang *shahih* dari Rasulullah Saw. Kemudian kita tidak menolak, menanyakan tata caranya, mempermisalkan atau mengubah dan men*takwil* sesuatu pun dari sifat-sifat dan nama-namanya yang *husna*. 32

Syaikh Muhammad bin Shalih Al-Uşaimin berkata tauhid *asma' wa sif t* yaitu mengesakan Allah Swt dalam nama-nama dan sifat-sifatnya yang ada dalam kitabnya dan Sunnah Rasul-nya. *Tauhid* ini terwujud dengan menetapkan apa yang ia tetapkan dan meniadakan apa yang ia tiadakan tanpa memalingkan (baik makna maupun *lafaz*), tanpa menolak (nama dan sifat Allah *Ta'ala*) dan tidak menanyakan *kaifiyah*nya, dan tidak pula menyamakannya dengan makhluknya.<sup>78</sup>

#### 3. Mujassimah dan Musyabbihah

#### 1. Sejarah Singkat

ALAUDDIN

Pada umumnya *Mujassimah* atau *Musyabbihah* tidaklah memiliki kelompok-kelompok seperti kelompok-kelompok aliran dalam islam *Murjiah, Syi'ah, Khawarij*, dan lain- lain, pada dasarnya mereka yang berfaham *Mujassimah* atau *Musyabbihah* adalah orang per orang atau individu yang memunculkan sebuah pemikiran yang menyimpang dan membedakan pendapatnya dari *firqah-firqah* sebelumnya, sedangkan sejarah munculnya pemikiran Mujasimah atau Musyabihah dilakukan oleh orang-orang Yahudi dan Nasrani

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Fu'ad Abdul Aziz Asy-Syalhub, *Aqidah dan Murni Solusi Problematika Umat*, Diterjemahkan, Abu Abdurrahman, Malang, Nurul Qalb, 2008, h. 18

yang mereka memunculkan pemikiran Allah mempunyai anak, kikir, letih, seorang laki-laki dan lain-lain.<sup>33</sup> Sebagaimana yang dijelaskan Allah Swt dalam firmannya Q.S al-Māidah/5:

وَقَالَتِ ٱللَّهِ هُودُ وَٱلنَّصَارَىٰ نَحْنُ أَبْتُؤُا ٱللَّهِ وَأَحِبُّوهُ ...

#### Terjemahannya:

Orang-orang Yahudi dan Nasrani mengatakan: "Kami ini adalah anak-anak Allah dan kekasih-kekasih-Nya...<sup>34</sup>

Orang-orang Yahudi mengatakan tangan Allah terbelenggu dalam firmannya Q.S al-

Māidah/5: 64

وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَعْلُولَةً غُلَّتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَان يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءً وَلَيْزِيدَنَّ كَثِيرًا مِّنْهُمُ ٱلْعَدُوةَ وَٱلْبَعْضَاءَ إِلَىٰ وَلَيْزِيدَنَّ كَثِيرًا مِّنْهُمُ ٱلْعَدُوةَ وَٱلْبَعْضَاءَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقَيْمَةِ كُلُمَا أَوْقَدُواْ نَازًا لِلْحَرْبِ ٱطْفَأَهَا ٱللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَاذَا وَٱللهُ لَا يُحِبُّ لَمُقْسِدِينَ الْمُقْسِدِينَ

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Terjemahannya:

Orang-orang Yahudi berkata: "Tangan Allah terbelenggu", sebenarnya tangan merekalah yang dibelenggu dan merekalah yang dilaknat disebabkan apa yang telah mereka katakan itu. (Tidak demikian), tetapi kedua-dua tangan Allah terbuka; Dia menafkahkan sebagaimana Dia kehendaki. Dan Al Quran yang diturunkan kepadamu dari Tuhanmu sungguh-sungguh akan menambah kedurhakaan dan kekafiran bagi kebanyakan di antara mereka. Dan Kami telah timbulkan permusuhan dan kebencian di antara mereka sampai hari kiamat. Setiap mereka menyalakan api peperangan Allah memadamkannya dan mereka berbuat

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Arfah Nurhaya, *Al-Dakhil Dalam Tafsir*, h. 12

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Kementerian Agama RI, Al-Our'an dan Teriemahan, h. 111

kerusakan dimuka bumi dan Allah tidak menyukai orang-orang yang membuat kerusakan.<sup>35</sup>

Orang-orang Nasrani menyatakan Allah Swt adalah tuhan bapak yang berarti laki- laki:

Golongan *Musyabbihah* golongan yang berpendapat " tangan Allah Swt seperti tanganku, kakinya seperti kakiku, penglihatnnya seperti penglihatanku dan ini ucapan telah disinggung oleh para ulama Salaf seperti Zaid bin Harun, Ahmad bin Hambal, Ishaq bin Rahawaih dan lain-lain.<sup>36</sup>

Yang peretama kali membicarakan tentang *tasybih* adalah kelompok- kelompok Syiah, ucapan-ucapan *tasyb h* semuanya dikabarkan berasal dari imam- imam Syi'ah terdahulu diantara pendahulu Syi'ah dari golongan Al-Bayaniyah Syiah *radikal* pengikut Bayan bin Sam'ah Al-Tamimi yang pernah mengatakan bahwa Allah Swt itu berbentuk manusia, dan sesungguhnya dia akan binasa seluruhnya kecuali wajahnya. <sup>37</sup> Golongan Mughiriyah mereka adalah Sahabat Mughirahbin Said, ia pernah berkata bahwa ia adalah Nabi, dan bahwa ia adalah nama Allah yang maha besar, dan sesembahan mereka adalah seorang laki-laki dari cahaya diatas kepalanya ada mahkota" dan kelompok Hisyamiyah dan Jawaribiyah yang pernah mengatakan menyifati sesembahannya, bahwa dia memiliki semua anggota tubuh manusia kecuali jenggot dan kemaluan.

Kemudian diantara golongan Mujasimah yaitu golongan Sufi Ekstrem diantara pendapat mereka, memungkinkan Allah untuk merangkul, bersentuhan, duduk-duduk didunia. Dan diantara mereka ada yang mengatakan Allah memiliki anggota-anggota tubuh

<sup>37</sup> Al-Zahabi, Al-Arasy Singgasana Allah, h. 125

\_

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahan, h. 118

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Al-Zahabi, Al-Arasy Singgasana Allah, h. 123

daging, darah dalam bentuk manusia, dan dia memiliki anggotaseperti yang dimiliki manusia.<sup>38</sup>

## 2. Pendapat Mujasimah terhadap Sifat-Sifat Allah.

Orang-orang yang berpemikiran *jisim* atau *tasybih* adalah orang-orang yang menyamakan Allah dengan makhluk seperti Allah mempunyai tangan, kaki, mata, mulut dan lain-lain sesuai dengan nama pemahaman mereka yaitu *jisim* atau jasad dan *tasybih* (penyerupaan).



<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Al-Zahabi, Al-Arasy Singgasana Allah, h. 131

#### **BAB III**

#### WUJUD Al- YATU AL- IFAT DALAM AL-QUR'AN

#### A. Ayat-ayat ifat dalam Al-Qur'an

Salah satu tema yang paling kontroversial dalam sejarah penafsiran al-Qur'an adalah tafsir atas ayat-ayat yang memuat keterangan sifat-sifat Allah. Hal ini dikarenakan ia secara langsung berurusan dengan prinsip-prinsip terkait dasar keyakinan akidah Islam. Dalam khazanah Ilmu Tafsir, hal ini bertolak dari titik pembahasan terkait dua status ayat al-Qur'an; *muhk m* dan *mutasy bih*. Para ulama banyak memberikan pengertian terhadap dua istilah ini. Di antaranya yang populer adalah bahwa *muhk m* merupakan suatu kata yang memiliki indikasi makna yang jelas, tidak menerima nasakh, dan sebagai ayat yang hanya memiliki satu alternatif pemaknaan. Sedangkan *mutasy bih* merupakan suatu kata yang memiliki indikasi makna yang samar, dan memuat beberapa kemungkinan pemaknaan. Salah satu bagian dari pembahasan kajian *mutasy bih* adalah ayat-ayat yang berkaitan dengan sifat dan perihal Allah Swt yang dinamakan dengan ayat-ayat sifat ( *y tu al- if t* atau *mutasy bih al- if t*). Menurut al-Zarq n , tema ini telah mengundang banyak perdebatan di kalangan para ulama, baik di zaman dahulu bahkan sampai masa belakangan, bahkan tak jarang beberapa fitnah terjadi karena perbedaan tersebut.<sup>2</sup>

Dalam pemetaan al-Zarq n, terdapat tiga ma hab utama di kalangan para ulama terkait penafsiran ayat-ayat sifat: Pertama, *Kelompok Salaf* yang juga dikenal dengan al-*Ma hab al-Mufawwi ah* yang menyerahkan makna ayat tersebut kepada Allah setelah

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muhammad 'Abd al-A m Al-Zarq n, Man hil al-Irf n f 'Ul m al-Our' n, h, 215

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Muhammad 'Abd al-A m Al-Zarq n, Man hil al-Irf n f 'Ul m al-Our' n, h, 226

mensucikan Allah dari perkara-perkara yang mustahil pada Allah Swt. Kedua, *Kelompok Khalaf* yang juga dikenal sebagai *al-Ma hab al-Mu'awwilah* yang menakwilkan ayat sifat ke dalam sebuah tafsiran yang layak bagi Allah. Mereka juga terbagi dua; kelompok yang menakwilkan kepada sifat sam'iyyah yang tidak diketahui secara spesifik, sebagai tambahan atas sifat yang diketahui secara spesifik. Hal ini misalnya diwakili oleh Abu Hasan al-Asy'ari. Selanjutnya ada kelompok yang menakwilkan kepada sifat atau makna yang diketahui secara spesifik. Sebuah kata yang makna literalnya mustahil bagi Allah ditakwilkan ke dalam makna lain yang masih ditolelir oleh cakupan makna kata bersangkutan dan layak bagi Allah dalam pandangan akal dan syariat. Kelompok ini diwakili Ibn Burh n. Ketiga, *Kelompok Moderat (al-Mutawassi n)* sebagaimana diwakili Ibn Daq q al-' d yang menyatakan jika takwil tidak terlalu jauh dari cakupan makna kata, maka ia tak mengapa, akan tetapi jika takwil jauh dari cakupan makna kata bersangkutan, ia memilih cara salaf.<sup>3</sup> Di antara contoh ayat-ayat sifat yang terpopuler adalah QS. aha: 5



Terjemahnya:

"(yaitu) Tuhan yang Maha Pemurah yang bersemayam di atas Arsy.<sup>4</sup>

Makna literal lafaz *istaw* pada ayat di atas adalah "bersemayam" yang jika dimaknai demikian menjadi sebuah hal yang mustahil bagi Tuhan, dengan alasan keserupaan dengan makhluk-Nya. *Kelompok salaf* akan menyerahkan makna kata tersebut kepada Allah yang lebih mengetahui akan maksudnya, mengingat tidak adanya dalil untuk menentukan makna tersebut. Sedangkan *Kelompok khalaf* akan mentakwilkan kata ini.

<sup>3</sup> Muhammad 'Abd al-A m Al-Zarq n , *Man hil al-Irf n f 'Ul m al-Qur' n*, h. 228

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 623

Menurut mereka tidak mungkin Allah menyampaikan wahyu kepada hamba-Nya dengan sesuatu yang tidak mereka pahami. Kelompok Asy 'irah menakwilkan kata tersebut secara tidak spesifik dengan mengatakan bahwa ayat tersebut mengabarkan bahwa Allah memiliki sebuah *sifat sam'iyyah* yang tidak diketahui secara spesifik yang disebut dengan *sifat alistiw*. Sedangkan kelompok belakangan (*muta'akhkhirin*) menakwilkan kata ini dengan *alist l* ' (menguasai) dan *al-Qahr* (menundukkan), karena dua makna ini masih tercakup dalam alternatif makna kata istawa.<sup>5</sup>

#### B. Identifikasi Ayat-Ayat Sifat

Ayat-ayat yang berkaitan dengan sifat Tuhan adalah sekelompok ayat yang disepakati oleh para ulama masuk dalam wilayah mutasy bih. Ayat-ayat ini pulalah yang selalu mewarnai pergolakan pemikiran para ulama dan selalu menjadi sumber polemik dalam memberi makna yang sepadan. Ayat-ayat sifat adalah salah satu bagian dari ayat-ayat mutasy bih t yang merupakan salah satu dari sekian ayat (tanda-tanda) kekuasaan Allah yang sampai sekarang menjadi pembahasan menarik untuk dikaji. Perlu diketahui bahwasannya sifat-sifat Allah banyak diperdebatkan oleh para mufassir adalah perdebatan tentang ayat-ayat sifat yang memberi prasangka tasybh, apakah ayat tersebut harus dipahami secara zahir ataukah harus ditakwil. Penulis akan membahas ayat-ayat tersebut yang di mana ayat ini jika tidak dipahami dengan metode-metode tertentu akan mengalami keganjalan. Seperti, Yad All h yang artinya tangan Allah. Jika dipahami secara bahasa saja ini akan membuat orang berpikir bahwa Allah memiliki tangan seperti halnya manusia memiliki tangan. Sedangkan pemahaman seperti ini bertolak belakang dengan konsensus ummat Islam bahwasanya Allah Maha Suci dari sifat-sifat makhluknya. Oleh karena itu

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Muhammad 'Abd al-A m Al-Zarq n, *Man hil al-Irf n f 'Ul m al-Our' n*, h. 229

terdapat banyak perbedaan pendapat para pakar tafsir dalam memahami ayat-ayat tersebut Adapun yang menjadi objek kajian pada ayat-ayat *mutasy bih t* tentang ayat-ayat sifat *tajsim* Tuhan. Berikut lafal dan ayat-ayat yang masuk didalam kategori sifat samiiyyah dan *tajsim* Tuhan tersebut antara lain :

#### a. Lafal Istaw QS aha/20: 5

ٱلرَّحْمَٰنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ( )

Terjemahnya:

"(yaitu) Tuhan yang Maha Pemurah yang bersemayam di atas Arsy.<sup>6</sup>

b. Lafal J 'a QS al-Fajr/89: 22



وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ()

Terjemahnya:

"Dan datanglah Tuhanmu; sedang malaikat berbaris-baris.<sup>7</sup>

c. Lafal Fauq QS al-An'am/6: 18

وَ هُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِةً وَهُوَ ٱلْمَكِيمُ اللهَ اللهِ UNIVERSIT (S IS) LAألهُ فَرَقُ وَهُوَ ٱللهُ

Terjemahnya:

Dan dialah yang berkauasa atas sekalian hamba-humba-Nya. dan dialah yang Maha Bijaksana lagi Maha Mengetahui.<sup>8</sup>

MAKASSAR

d. Lafal Janbun QS al-Zumar/39: 56

أَن تَقُولَ نَقْسٌ لِحَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّخِرِينَ ( )

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 623

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 1329

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 250

#### Terjemahnya:

"Supaya jangan ada orang yang mengatakan: "Amat besar penyesalanku atas kelalaianku dalam (menunaikan kewajiban) terhadap Allah, sedang Aku Sesungguhnya termasuk orang-orang yang memperolok-olokkan(agama Allah).9

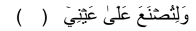
e. Lafal Wajah QS al-Rahm n/55: 27

Terjemahnya:

"Dan tetap kekal Dzat Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan kemuliaan.<sup>10</sup>

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

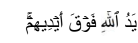
f. Lafal 'Ain QS aha/20: 39



Terjemahnya:

..Dan supaya kamu diasuh atas mata-Ku..<sup>11</sup>

g. Lafal Yadun QS al-Fath/48: 10



Terjemahannya:

..Tangan Allah di atas tangan mereka.. 125 A R

h. Lafal Nafs QS li-'Imran/3: 28

وَيُحَدِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَقْسَةٌ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ( )

Terjemahnya:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 974

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 1138

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 628

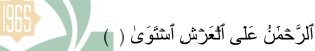
<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 1081

.. Dan Allah memperingatkan kamı terhadap diri-Nya...<sup>13</sup>

Dalam ayat-ayat ini terdapat beberapa kata yang disifati oleh Allah swt seperti kata "bersemayam", "datang", "di atas "sisi" "wajah", "mata, tangan", dan "diri" yang dibangsakan atau dijadikan sifat Jizim Allah. Kata-kata ini menunjukkan keadaan, tempat, dan anggota yang layak bagi makhluk yang baharu. Karena dalam ayat-ayat tersebut kata-kata ini dibangsakan kepada Allah yang qad m (absolute), maka sulit dipahami maksud yang sebenarnya.

# A. LAFAL ISTAWA (ٱسْتُوَى) BERSEMAYAM

Q. S. aha(20):5)



Terjemahnya:

"Yaitu Tuhan yang Maha Pemurah yang bersemayam di atas Arsy." 14

Lafal *istawa* ayat di atas adalah lafal yang *mutasy bih*. Akar kata ini adalah *sin, waw*, dan *ya*. Artinya dasarnya adalah kokoh dan lurus, rata dan menguasai. Secara leksikal lafaz ini berarti bertahta, kepemilikan dan pelindung sesuatu. Mu ammad 'Ali al-Shauk n dalam tafsirnya Fat al-Qad r juga mempunyai pandangan yang sama dengan pandangan Al-Sa'di dan juga al-Shinq t, dia mengatakan tentang ayat ini bahwa, para ulama telah berbeda pendapat dalam menafsirkan ayat ini bahkan terpecah menjadi empat belas pendapat; akan tetapi yang paling tepat adalah pendapat yang sesuai dengan pandangan *Salaf al-Salih*, yaitu beristiwa di atas '*Arsy* tanpa menanyakan bagaimana cara

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 100

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 623

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ibrahim Anis, *Al-Muj'am al-Washith*, Juz I (Cet. I Kairo: Al-Maktabah al Islamiyah, 1972), h. 434

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Ibrahim Anis, *Al-Muj'am al-Washith*, h. 434

beristiwa-Nya, akan tetapi menyakini beristiwa sesuai dengan keagungan-Nya serta mensucikan dari sesuatu yang tidak layak untuk-Nya seperti menyamakan dengan makhluk-Nya, dan istiwa dalam bahasa Arab artinya tinggi dan menetap. 'Arsy secara bahasa artinya singgasana khusus milik raja, adapun secara istilah dalam pembahasan ini adalah singga sana yang mana yang Maha Agung dan Maha Pengasih berada di atasnya. 'Arsy ini adalah makhluk yang paling besar dan 'Arsy ini disifati oleh dengan 'A m ('Arsy yang besar)<sup>17</sup>, Kar m (Arsy yang mulia)<sup>18</sup> dan Maj d ('Arsy yang agung).

Di dalam al-Qur'an padanan kata ini selalu dikuti oleh 'ala al-Arsy. Dengan padanan ini al-Qur'an menggunakannya sebanyak 6 kali, masing-masing pada (QS al- A raf /17: 54), (QS Yunus/10: 3), (QS al-Ra'd/13: 2), (QS al-Furqan/125: 59), (QS al-Sajadah/32: 4) dan (QS al-Had d/57: 4). Satu padanan lain yang diungkap oleh al-Qur'an adalah 'al al-Arsy istaw yang hanya sekali digunakan yaitu pada QS aha/20: 5. Apabila masing-masing ayat tersebut diperhatikan dan dengan menggunakan teknik munasabah antara ayat sebelumnya dan sesudahnya, hampir seluruh ayat-ayat dimaksud mengungkap kebesaran dan keagungan Tuhan di dalam mencipta, khususnya tentang langit dan bumi.

Kata istaw di kenal oleh bahasa, "Kaifiyah / cara-Nya melakukan istawa tidak diketahui, mempercayainya adalah wajib dan menanyakanya adalah bid'ah. Demikian ucapan Imam Malik ketika makna kata tersebut ditanyakan maknanya dengan mengalihkan

ان تَوَلُوْا فَقُلْ حَسْنِيَ ﴾ لا أَلَهُ الا ''Arsy di sifati dengan al-A m sebagaimana dalam QS al-Taubah/9: 129: "كَا لَهُ اللهُ اللهُ

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Al-'Arsy disifati dengan al-Kar m sebagaimana dalam QS al-Mu'min n/23: 116: گفل من القالم المنالخ المنالخ المنالخ المنالغ المنالخ المنالخ المنالخ المنالخ المنالخ المنالخ المنالخ المنالغ المنالخ المنالخ المنالخ المنالخ المنالخ المنالخ المنالخ المنالغ المنالخ المنال

makna kata *istaw* . Penggalan ayat ini bagaikan menegaskan tentang kekuasaan Allah SWT. Dari makna dasarnya, yaitu bersemayam ke makna majazi yaitu "berkuasa" dan dengan demikian dalam mengatur dan mengendalikan alam raya, tetapi tentu saja hal tersebut sesuai dengan kebesaran dan kesucian-Nya dari segala sifat kekurangan atau kemahlukannya

*Istaw* mengandung makna beragam, yakni dapat bermakna bersemayam atau duduk, tapi dapat pula bermakna kekuasan (*al-Qudrah*). Maka makna pertama tidak mungkin atau mustahil bagi Allah, karena bertentangan dengan ayat *muhkam t* pada Q.S. Al-Sy r /42:11

#### Terjemahnya:

Tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia, dan Dialah yang Maha Mendengar dan Melihat.<sup>19</sup>

Ibn Ka r mengatakan bahwa tidak serupa dengan makhluk, karena makhluk itu berpasang-pasangan sedangkan Diri-Nya Esa, yang semua makhluk bersandar dan butuh pada-Nya. Dia adalah Allah yang tidak ada satu makhlukpun yang sama dengan-Nya. <sup>20</sup> Lafal "Laisa kamislih syaiun" ini memberikan faidah bahwa tidak serupa dengan sesuatu apapun, dan lafal "wa huwa al-Sam 'u al-Ba r" ini memberikan faidah bahwa sifat tidak boleh di palingkan maknanya pada makna yang lain atau bahkan dihilangkan hanya karena seperti sifat makhluk-Nya.

 $^{20}$  A mad Mu ammad Sh kir, 'Umdatu al-Tafs r Muhkta ar Tafs r al-Qur'an al-'A m, (al-Mansurah: Dar al-Wafa, 1425), h. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 1015

Ayat ini meniadakan persamaan dan persekutuan antara Allah dengan makhluk, segala sesuatu yang menjadi kekhususan makhluk adalah hal yang negatif bagi Allah, berbeda dengan hal-hal yang mensifati Allah dan juga mensifati hamba sesuai dengan kelayakannya seperti ilmu, qudrah, rahmah dan lain sebagainya, semua ini bukan satu hal negatif bahkan termasuk sifat yang ditetapkan untuk Allah yang tidak disamakan dengan seorangpun dari hamba, bahkan apa yang telah ciptakan di surga berupa makanan, minuman, pakaian tidak sama dengan apa yang ada di dunia walaupun sama dalam penamaan, padahal keduanya adalah makhluk. Maka *al-Khalik* lebih jauh perbedaannya dengan makhluk. <sup>21</sup> Dari pembahasan ini sangat jelas bahwa Allah telah menyatakan bahwa diri-Nya berbeda dengan makhluk-Nya Persamaan nama sifat sama sekali tidak memastikan persamaan hakekat, hal ini berbeda-beda sesuai kapada apa sifat itu disandarkan.

Adapun dalam pandangan al-Zamakhsyari dalam tafsimya yaitu *al Kasysy f*, dalam menafsirkan *yatu al- ifat*, dia mengemukakan bahwa kaum mu'tasilah percaya akan kesucian Tuhan. Menurutnya, karena Tuhan bersifat immateri maka tidaklah dapat dikatakan bahwa Tuhan mempunyai sifat-sifat jasmani Tuhan menurut mereka tidak dapat mempunyai badan materi dan oleh karena itu tidak mempunyai sifat-sifat jasmani. Karena itu ayat-ayat al-Qur'an yang menggambarkan bahwa Allah mempunyai sifat-sifat jasmani

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Mu ammad Jam l al-D n al-Q sim, *Tafs r al-Q simi/ Ma sin al-Taw l,* (Beir t: D r al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1424 H), h. 571.

harus diberi interpretasi lain. Seperti lafa *Istawa*, ia memberikan ma'na kinaya bahwa *istaw* disitu bermakna singgasana, tahta.<sup>22</sup>

Al-Shing dalam tafsirnya A w al-Bay n mempunyai penafsiran yang sangat bagus dalam masalah sifat ini, dia mengatakan tentang ayat ini bahwa ayat ini termasuk ke dalam ayat-ayat yang menerangkan sifat Allah, seperti "Tangan di atas tangan mereka" (al-Fath:10) dan lain sebagainya; ayat seperti ini tidak dimengerti oleh banyak manusia sehingga kebanyakan mereka tersesat, sebagian mereka memilih jalan ta' l (menghilangkan sifat ini dari ) dan sebagian mereka memilih jalan *tasyb h* (menyerupakan dengan makhluk) -Maha suci dari apa yang mereka yakini- padahal telah menjelaskan sifat-sifat-Nya dengan penjelasan yang sangat jelas dan tidak meninggalkan kesulitan sedikitpun untuk memahami sifat-sifat-Nya. Kesimpulan dari ini semua yaitu bahwa yang tepat dalam memahami ayatayat sifat yaitu terdiri dari dua perkara: pertama, Tidak menyerupakan dengan sifat-sifat makhluk-Nya; kedua, mengimani semua sifat Allah yang disebutkan dalam al-Qur'an dan al-Sunnah. Kaidah ini menjadi sangat penting karena tidak ada yang mengetahui kecuali Allah, bahkan pun berfirman "apakah kalian lebih mengetahui ataukah ?" (QS al-Baqarah/2:140), dan tidak ada yang lebih mengetahui setelah kecuali Rasulullah yang tidak berkata kecuali dengan tuntunan wahyu dari (QS al-Najm/53: 3-4); dan siapa saja yang menghilangkan satu sifat dari sifat-sifat yang telah ditetapkan oleh di dalam kitab-Nya atau yang telah ditetapkan oleh Rasul-Nya dengan anggapan bahwa sifat itu tidak layak disandarkan pada maka dia telah menjadikan dirinya seolah-oleh lebih tahu tentang dari itu sendiri dan dari Rasul-Nya, dan ini jelas kedustaan yang besar. Sehingga yang tertepat

-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Al-Zanakhsyari, *Tafsir al-Kasysyaf, juz IV* (Mesir; Mustafa al-Bab al-Halabi wa Auladuh,1392 H/1972 M), h, 46

dalam hal ini yaitu mensifati sebagaimana telah mensifati diri-Nya dengan tidak menyerupakan-Nya dengan makhluk.

Dalam terjemah al-Qur'an Kementrian Agama Republik Indonesia dinyatakan bahwa kata "Bersemayam di atas 'Arsy" ialah satu sifat yang wajib kita imani, sesuai dengan kebesaran dan kesucian-Nya. Ini menunjukan bahwa terjemah seperti ini sesuai dengan aqidah yang diyakini oleh Al-Sa'd di atas ketika menafsirkan ayat istaw, yaitu dengan memberikan makna dzahir serta mengimaninya tanpa menyamakan antara sifat khalik dan sifat makhluk. Arsy oleh atas 'Arsy menunjukan bahwa Dia berada di atas dan ayat ini saling menguatkan dengan pembahasan bahwa berada di atas bukan di manamana. Dalam hal ini Al-Sa'd sama dengan al-Shinq t yang meyakini bahwa berada di atas 'Arsy dan keberadaan di atas 'Arsy sama sekali tidak menunjukan bahwa butuh terhadap 'Arsy atau tempat lainnya, bahkan sebaliknya semua mahkluklah yang membutuhkan.

# 

Terjemahnya:

"Dan datanglah Tuhanmu dan malaikat berbaris-baris". 24

Lafal J 'a Rabbuka hanya sekali diungkap di dalam al-Qur'an, menurut makna leksikal lafaz ini bermakna datang, sama dengan arti at ( ). Lafal tersebut dikaitkan dengan Tuhan karenanya seakan- akan ada kesan bahwa datangnya Tuhan sama dengan apa

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 476

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 593

yang biasa dilakoni oleh manusia dalam kehidupan kesehariannya. Tetapi apabila lafal ini dikaitkan dengan manusia, maka ayat-ayat J 'a tersebut dapat dirujuk kepada kedatangan Nabi Musa as (QS Al-A'raf /7: 143), kedatangan saudara Yusuf as (QS Yusuf/12: 72), kedatangan Nabi Lu as (QS Al-Hijr/15: 61), kedatangan Nabi Sulaiman as (QS Al-Naml/27: 36), kedatangan Nabi Isa as (QS Al-Zukhruf /143: 63), dan kedatangan kaum Fir'aun (QS Al-Qamar/54: 41). Sauda kedatangan Nabi Isa as (QS Al-Zukhruf /143: 63), dan kedatangan kaum Fir'aun (QS Al-Qamar/54: 41).

Tetapi apabila lafal itu dikaitkan dengan manusia, maka ayat-ayat tersebut dirujuk misalnya pada : Datangnya Musa as seperti yang tertera pada QS al-'Ar f/ 7: 143

وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَلنِي وَلَكِن ٱنظُرْ إِلَى النَّوْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

## Terjemahnya:

Dan tatkala Musa datang untuk (munajat dengan kami) pada waktu yang telah kami tentukan dan Tuhan berfirman (langsung) kepadanya, berkatalah Musa," Ya Tuhanku tampakkanlah (diri engkau) kepadaku agar aku dapat melihat Engkau."Tuhan berfirman, "Kamu sekali-kali tidak sanggup melihat-Ku tetapi melihatlah ke bukit itu, maka jika ia tetap ditempatnya (sebagai sediakala), niscaya kamu dapat melihat-Ku." Tatkala Tuhannya menampakkan diri pada gunung itu, kejadian itu menjadikan gunung itu hancur luluh, dan Musa pun jatuh pingsan.maka setelah Musa sadar kembali , dia berkata," Maha suci Engkau, aku bertobat kepada engkau dan aku orang yang pertama-tama beriman. <sup>27</sup>

Maka menurut Ibn Ka ir dalam tafsirnya bahwa makna huruf *lan* dalam ayat ini menyulitkan analisis kebanyakan ulama tafsir mengingat pada asalnya huruf lan diletakkan untuk menunjukkan makna *tabid* (selamanya). Karena itulah orang-orang Mu'tazilah

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Drs. Muhammad Sadik Sabri, M.Ag, *Melacak Pola Interpretasi Ayat-Ayat Mutasy bih t dalam al-Qur'an (Kajian atas Ayat-Ayat Tajassum)*, h. 81

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Ibrahim Anis, *al-Mu'jam al-Was* h. 149

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 206

berpendapat bahwa melihat zat Allah merupakan hal yang mustahil di dunia dan di akhirat nanti. Tetapi pendapat ini sangat lemah mengingat banyak hadis mutawatirdari Rasulullah saw yang menyatakan bahwa orang-orang mu'min dapat melihat Allah diakhirat nanti.

Ayat yang lalu melukiskan bahwa apabila bumi dengan mudah dihantamkan berturut-turut dengan hantaman yang besar sehingga meluluhkan segala sesuatu, dan datanglah Tuhanmu wahai Nabi Muhammad atau wahai manusia, dalam bentuknya yang sesuai dengan keagungan dan kesucian-Nya atau hadirlah ketetapan-Nya serta nampaklah dengan jelas kuasa dan keagungan-Nya; sedang malaikat berbaris-baris sesuai dengan kedudukan dan tugas-tugasnya, dan pada hari itu di datangkanlah yakni diperlihatkan neraka jahannam dengan aneka kengerian dan siksanya; dan pada hari yakni saat terjadinya peristiwa-peristiwa itu, ingatlah manusia yakni sadarlah ia tentang apa yang telah dilalaikan. Tetapi untuk apa tidak berguna lagi baginya mengingat kesadaran itu, karna saat itu adalah saat menuai, sedang saat menanam telah berlalu. Sedang pengulangan kata ( ) barisan mengisyaratkan banyaknya shaf malaikat, yang berbaris di tempat penghimpun seluruh makhluk di padang mahsyar itu.<sup>28</sup>

Sedangkan menurut al-Razi dalam memahami ayat ini, ia memberikan beberapa aspek penafsiran di antaranya:<sup>29</sup>

- Telah dalang perintah Tuhanmu unik menghitung dan menghukum.
- Telah datang paksaan Tuhanmu (sebagaimana dikatakan bahwa pasukan Bani Umayyah telah datang artinya paksaan mereka).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> M. Quraish Shibab, *Tafs r al-Mizb h, Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an Vol XV* (Cet.I; Jakarta: Lentera Hati, 2000), h. 254-255.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Fakhruddin al-Razi, *Tafsir al-kabir*, *Jilid XVI* (Beirut: Libanon: D r al-Ilmiyah, 1990), h.158-159

 Telah datang kejelasan Tuhanmu. Karena yang dimaksud disini adalah peristiwa pada hari kiamat. Dan pada hari itu akan nampak semua keagungan dan kejelasan ayat-ayat Allah. Maka yang dimaksud kedatangan Allah disini adalah untuk mengagungkan dan memuliakan ayat-ayat Allah.<sup>30</sup>

Sedangkan pandangan al-Zamakhsyari dalam tafsimya ia memahami bahwa lafaz "j'a "disini yang terdapat dalam Q.S.al-Fajr/89: 22 yang artinya datang Lafaz tersebut diberinya makna penampakan kekuasaan dan penguasaannya, bukan dalam arti gerak dan berpindah seperti apa yang biasa dilakukan oleh manusia.<sup>31</sup>

a. QS Al-An' m/6: 18

Terjemahnya:

Dan dialah yang berkauasa atas sekalian hamba-humba-Nya. dan dialah yang Maha Bijaksana lagi Maha Mengetahui. "32 GERI"

Setelah menjelaskan bahwa tidak satu pun yang dapat mengalangi kehendakNya, melalui ayat ini dijelaskan mengapa hakikat itu demikian adanya; yaitu Dialah Penguasa atas semua hamba-hamba-Nya. Semua kehendak-Nya berlaku, sedang kehendak hamba-hamba-Nya yang tidak sejalan dengan kehendak-Nya tidak mungkin terlaksana. Kendati demikian, apa yang dilakukan-Nya bukanlah kesewenang-wenangan, tetapi tindakan yang penuh hikmah kebijaksanaan, karena Dialah Yang Maha Bijaksana, sehingga apapun

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Fakhruddin al-Razi, *Tafsir al-kabir*, (Beirut: Libanon: D r al-Ilmiyah, 1990), h.159

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Al-Zanakhsyari, *Tafsir al-Kasysyaf*, h. 253

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Kementrian Agama, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, h. 250

kehendak-Nya selalu mendatangkan manfaat atau menampik mudharat, dan semua itu berdasar pengetahuan-Nya yang

menyeluruh karena Dia Maha Mengetahui.

Sebenarnya kata (عارية) al-Qahir tidak tepat diartikan Penguasa, seperti terjemahan di atas. Keterbatasan bahasa Indonesia atau pengalihan bahasa mengantar kita untuk menerjemahkan demikian, padahal maknanya tidak sepenuhnya demikian. Kata ini terambil dari kata (عنه) qahara, dari segi bahasa berarti menjinakkan, menundukkan untuk mencapai tujuannya, atau mencegah lawan mencapai tujuannya serta merendahkannya. Allah SWT. sebagai al-Q hir adalah Dia yang membungkam orang kafir dengan kejelasan tanda-tanda kebedaran-Nya, menekuk lutut para pembangkang dengan kekuasaan-Nya, menjinakkan hati para pencinta-Nya sehingga bergembira menanti di depan pintu rahman-Nya, menundukkan panas dengan dingin, mengalahkan besi dengan api, memadamkan api dengan air, menghilangkan gelap dengan terang. Menjeritkan manusia akibat kelaparan, tidak memberdayakannya dengan tidur dam kantuk, memberinya yang ia tidak inginkan dan menghalanginya dari apa yang ia dambakan.

Allah SWT bersifat *al-O hir* terhadap seluruh makhluk;

Allah SWT bersifat *al-Q hir* terhadap seluruh makhluk; Bukankah alam raya ditundukkan-Nya? Langit dan bumi tidak diberinya kesempatan memilih Datanglah kamu berdua, suka atau tidak! QS Fushilal/41: 11, demikian firman-Nya kepada langit dan bumi sebelum selesai proses penciptaanya. Namun demikian, ayat di atas menckankan bahwa sifat Allah ini ditujukan kepada (عباده) *'ib dih* /hamba-hamba-Nya. Kata (عباده) *dih /hamba-hamba-Nya.* 

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ahmad Warson al-Munawwir, Kamus al-Munawwir, h. 1116

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mizbah*, h. 40

merupakan bentuk jamak dari kata (عَبَدَ) abada / hamba tidak digunakan kecuali kepada makhluk hidup dan memiliki kehendak. Ini wajar karena dalam logika manusia menundukkarn yang berkehendak, walaupun di sisi Allah tidak ada kata "lebih mudah" atau "lebih sulit", dan bila semua yang berkehendak telah mampu ditundukkan, maka pasti yang tidak berkehendak demikian pula adanya.

Anda boleh bertanya, mengapa itu dilakukan-Nya? Salah satu jawaban yang dapat diketengahkan, adalah karena ada kemaslahatan makhluk yang hendak dipenuhi-Nya serta ada tujuan penciptaan yang dirancang untuk dicapai. Kami menciptakan langit dan bumi serta apa yang berada di antara keduanya untuk bermain-main. Kami tidak menciplakannya kecuali dengan hak (untuk tujuan yang hak) tetapi kebanyakan mereka (manusia) tidak mengetahu Demikian penegasan Nya dalam Q.S. Al-Dukhan/44:38-30. Untuk mencapai tujuan yang hak itulah Allah SWT. bersifat qahir, yakni menjinakkan, menaklukkan, dan memaksakan. Allah SWT. menundukkan dan mengendalikan hamba-hamban-Nya, yakni makhluk-makhluk-Nya yang memiliki kehendak walau pada saat yang sama Yang Maha Kuasa itu memberi mereka kebebasan dalam batas-batas tertentu. Kebebasan tersebut tidak MAKASSAR mungkin membelokkan tujuan penciptaan, karena itu mereka semua harus berada di bawah kendali penundukan-Nya. Kalau ada tindakan salah satu di antara mereka yang hampir membelokkan tujuan penciptaan, maka pasti Allah akan "turun tangan mencegahnya. Perhatikanlah, bagaimana manusia berupaya membasmi nyamuk dengan berbagai cara, namun langkah sebelum manusia sampai kepada tahap

merusak ekosistem, Allah menciptakan nyamuk-nyamuk baru yang lain agar mampu berkembang biak. Demikian sekelumit makna ayat di atas.<sup>35</sup>

#### b. Q S Al-An' m/6: 61

Terjemahnya:

Dan dialah yang mempunyai kekuasaan tertinggi di atas semua hamba-Nya, dan diutus-Nya kepadamu malaikat-malaikai penjaga, sehinggu apabila datang kematian kepada salah seorang di antara kamu, ia diwafatkan oleh malaikat-malaikat kami, dan malaikat malaika kami u tidak melalaikan kewajibannya. 36

Pada ayat sebelumnya Allah menjelaskan perkara kematian dan kembali kepada Allah untuk dihisab dan pembalasan, selanjutnya Allah menerangkan kekuasaan-Nya terhadap para hamba, dan pengutusan para pengawas untuk mencatat segala perbuatannya. Allah Ta'alah kuasa alas makhluknya dengan kekuasaan dan kekuataan-Nya. Dia tidak seperti tuhan-tuhan yang dikuasai, seperti berhala-berhala dan patung-patung. Dia juga mengutus para malaikat pengawas yang selalu mengintai kalian di waktu siang dan malam. Di samping mencatat segala amal perbuatan kalian, mereka tidak berlebihan di dalam mengawas dan mencatatnya, tidak pula menyia-nyiakan meski sedikit.<sup>37</sup>

#### D. LAFAL JANB (جَنْب) ARAH, SISI.

**Q. S. Al-Zumar /39:56** 

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mizbah*, h. 40

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Kementrian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan, h. 261

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mizbah*, h. 507

أن تَقُولَ نَقَسٌ يُحَسَّرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّخِرِينَ ( )
Terjemahnya:

"Supaya jangan ada orang yang mengatakan: "Amat besar penyesalanku atas kelalaianku dalam (menunaikan kewajiban) terhadap Allah, sedang Aku Sesungguhnya termasuk orang-orang yang memperolok-olokkan(agama Allah).<sup>38</sup>

Kata (فَرَطْتُ) farra tu terambil dari kata (فَرَطْتُ) farra a yaitu mengabaikan/melalaikan sesuatu yang mestinya dikerjakan sehingga berlalu waktunya. Kata ( ) janb pada mulanya bermakna sisi kiri atau kanan badan. Makna ini kemudian menjadi arah. Yang

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Kementrian Agama, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, h. 465

dimaksud dengan (جَنْبِ الله) janb Allah adalah apa yang harus dirujuk oleh manusia kepada Allah dalam interaksinya yang dirangkum oleh ketaatan dan pengabdian kepada-Nya semata. Dengan demikian kalimat di atas mengandung makna mengabaikan ketaatan kepada Allah. Ayat di atas merekam secara berturut-turut liga macam ucapan para pendurhaka yang telah menyesal kesemuanya di hari kemudian. la disusun sedemikian rupa sehingga menggamburkan gejolak hati yang menyesal itu, bahwa akan disusun sesuai perurutan pengucapan di hari kemudian nanti. Pertama, yaitu Amat besar penyesalanku atas kelalaianku terhadap Allah sedang aku sesungguhnya termasuk pengolok-olok Ini diucapkannya sebaga tanda penyesalan ketika ia sadar tentang kehadiran kiamat dan bahrwa hari itu adalah hari pemabalasan. Di tempat lain Allah menjelaskan di mana kalimat serupa mereka ucapkan. Allah berfirman. (Q.S.al An'am/7:31

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Terjemahannya

"Sehingga apabila kiamat datang kepada mereka dengan tiba-tiba. mereka berkata: "Alangkah besarnya penyesalan kami terhadap kelalaian kami tentang kiamat itu.<sup>39</sup>

#### E. LAFAL WAJH (&) WAJAH

a. QS Al Qa a /28: 88

وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلْهًا ءَاخَرَ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَّ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَةً لَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ

Terjemahnya:

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Kementrian Agama, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, h. 254

"Janganlah kamu sembah di samping (memyembah) Allah, Tuhan apapun yang lain tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia. tiap-tiap sesuatu pasti binasa, kecuali Allah bagi-Nyalah segala penentuan, dan Hanya kepada-Nyalah kamu dikembalikan. 40

Kata (ﷺ) wajh digunakan untuk mengambarkan sesuatu yang menghadapi anda atau berkaitan dengan Anda. Wajah sesuatu adalah yang nampak darinya. manusia adalah separuh bagian depan dari kepalanya. Kata wajah biasa juga digunakan dalam arti totalitas sesuatu atau dzatnya. <sup>41</sup> Ini karena dengan melihat wajah - walau seluruh badan tertutup - Anda dapat mengenal siapa dia. Sebaliknya, walau semua badan terbuka tetapi bila wajah tertutup, maka Anda tidak dapat atau sangat sulit mengetahui identitas yang bersangkutan. <sup>42</sup>

Setiap kata mempunyai tiga rukun, yaitu: lafadz, arti dan hakekat. Lafadz kata yang sama bisa mempunyai arti yang sama dalam hal bahasa, tetapi mempunyai hakekat yang berbeda, tergantung pada zat si empunya kata tersebut. Contohnya kata "Kepala" ini dihubungkan kepada dua pemilik yang berbeda pula. Misalnya: *kepala sekolah* dan *kepala macan*. Lafadz keduanya adalah k-e-p-a-l-a, dalam bahasa pun mempunyai arti yang sama, yaitu zat yang diikuti oleh bagian yang lainnya. Tetapi hakekat keduanya jauh sekali. Contol lainnya *kaki meja* dan *kaki sapi*, wajah bumi dan wajah manusia, dan lain sebagainya. Kata-kata ini walaupun sama ejaannya dan juga maknanya akan tetapi hakekatnya berbeda. Ini antar makhluk, maka bagaimana antara makhluk dan khalik jelas akan sangat berbeda sekali walaupun sama lafadznya. <sup>43</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Kementrian Agama, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, h. 818

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Abu al-Husain Ahmad bin F ris bin Zakariyah, *Mu'jam al-Muqyis al-Lugah*, (Cet 1; Beirut: D r al-Fikr, 1994), h. 1083

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Muhammad Abdul Halim, *Memahami al-Qur'an; Pendekaian Gaya dan Tema*, diterjemahkan dari edisi bahasa Inggris, *Understanding Qur'an: Themes and Style*, (Penerjemah Rofik Suhud (Cet. I; Bandung, Marjah, 1999), h. 147

aba ab 'i mengemukakan dua kemungkinan makna untuk kata *wajah-*Nya, Pertama, sebagai sesuatu yang menghadapi Anda. Dalam hal "*wajah Allah*" ia adalah sifatsifat Allah yang terpuji, yang dengannya Allah menerima permohonan hamba-hamba-Nya dan yang kepadanya makhluk-Nya megarah, seperti sifat Hidup, Ilmu, Qudrat Pendengaran, Penglihatan dan juga sifat-sifat Fi'il (perbuatan)-Nya, seperti Penciptaan, Penganugrahan rezeki, Penganugerahan hidup dan mati, Pencurahan rahmat, Pemberian pengampunan dan lain-lain. Demikian juga bukti- bukti yang menunjukkan diri-Nya. Yang kedua, dalam arti dzat Allah SWT.

Adapun menurut al-Zamakhsyari dalam tafsirnya bahwa lafaz *wajah* dalam QS al-Rahm n/55 : 27 tidak mesti diartikan *wajah*. Lafaz *wajah* ini harus diberi interpretasi lain. Kalau tidak, akan muncul kecenderungan untuk menyamakan Tuhan dengan manusia, sesuatu yang menurut al-Zamakdisyari mustahil terjadi. Karena lafaz wajh yang arti literalnya adalah muka harus diartikan sebagai esensi (Zat).<sup>44</sup>

Kata ( المالة ) halik akar kata ( المالة ) halaka yang dari segi penggunaan al-Qur'an dapat mengandung beberapa arti, antara lain hilang dan punahnya sesutu. Ia juga dapat berarti "hilangnya sesuatu pada diri seseorang wataupun masih ada pula selainnya", sebagaimana ia dapat berari kematian. Kata ( المالة ) pada ayat di atas dapat mengandung beberapa kemungkinan arti. <sup>45</sup> Jika kita memahami kata wajah sebagaimana pengertian pertama yang disebut di atas, maka firman-Nya: ( المالة على المالة على المالة ) tiap-tiap sesuatu binasa kecuali wajah-Nya, berarti segala sesuatu lenyap dan binasa pada dzatnya. Tidak memiliki hakkat kecuali apa yang berada pada sisi Allah yang merupakan limpahan dari-Nya. Adapun yang tidak

<sup>44</sup>Al-Zamakhsyari, *Tafšir al-Kasysyaf, juz IV*,h. 46

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Ahmad Warson al-Munawwir, Kamus al-Munawwir, h.1513

dinisbahkan/disandarkan kepadan-Nya, maka itu tidak lain kecuali wahm yang lahir dari seseorang atau fatamorgana yang muncul dari khayalan, misalnya berhala- berhala. Ia tidak memiliki substansi kecuali bahwa dia batu atau kayu atau baja. Adapun bahwa dia pemelihara, atau tuhan-tuhan, atau pemberi manfaat dan mudharat dan lain-lain, maka itu semua tidak lain kecuali nama-nama yang diucapkan oleh penyembah-penyembahnya. "manusia" misalnya, tidak memiliki hakekat kecuali apa yang dilimpahkan Allah kepada dirinya berupa jasmani dan rohani serta sifat-sifat kesempurnaan dan yang kesemuanya bersumber dari Allah SWT. Adapun yang lahir dari kehidupan bermasyarakat seperti kekuatan, kekuasan, kedudukan, harta benda kemuliaan, anak-anak m aka semua adalah fatamorgana yang akan binasa serta harapan kosong belaka. Demikian juga hal-hal yang lain. Tidak ada yang hakekat kecuali apa yang dilimpabkan Allah berkat kemurahan-Nya, seperti rahmat, rezeki, keutamaan dan ihsan. Dengan demikian tulis Thabathaba'i, hakekat yang mantap dalam kenyataan, yang tidak binasa dan lenyap dari segala sesuati, adalah sifat-Nya yang mulia. Dan bukti-bukti yang menunjuk sifat-sifat itu, dan semuanya tetap lagi mantap tidak binasa karena kekekalan dzat Yang Maha Suci itu. 46

Apabila kata wajah diartikan dzat Allah, maka yang dimaksud dengan penggalan ayat itu adalah bahwa segala wujud selain Allah bersifat "mumkin. Yakni bisa wujud dan bisa juga tidak wujud Kalau dia wujud, maka wujudnya disebabkan oleh Allah SWT. Dengan demikian, yang "mumkin pada hakekatnya adalah sesuatu yang halik yakni tiada. Yang tidak disentuh oleh ketiadaan hanya dzat Allah semata-mata.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> M Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah*, h. 428

Kata *halik* ada juga yang memahaminya mengandung makna akan, yakni belum sekarang. Pemahaman ini berdasar patron kata halik yang oleh pakar-pakar bahasa dinamai ism fa il/active participle. Jika demikian itu maknanya, maka maksud penggalan ayat ini adalah segala sesuatu akan dibiarkan meninggalkan tempatnya dan kembali kepada-Nya, dan kembali kepada-Nya, kecuali sifat-sifat Nya yang mulia Yang merupakan sumber curahan anugcrah-Nya, dan yang terus-menerus tercurahkan Tanpa akhir dan kecuali diri-Nya. Tidak ada kepunahan pada dzal-Nya tidak juga akan terputus sifat-sifat yang mengantar kepada tercurahkan aneka anugerah. Tidak ada sesuaiu pun yang demikian itu sifat-Nya kecuali Allah swt. Ini kalau yang dimaksud dengan kata *wajah* adalah sifat-sifat-Nya yang mulia. Sedang kalau dzat-Nya, maka yang dimaksud adalah segala sesuatu akan dihadapi oleh kebinasan dan kepunahan dengan cara kembali kepada Allah swt, kecuali dzat-Nya Yang Maha Suci yang tidak disentuh oleh kepunahan.

Dengan makna seperti yang dikemukakan di atas, aba aba'i menampik "keberatan" sementara orang yang menyatakan bahwa ayat ini bersifat umum, yang mengandung arti kebinasaan segala sesuatu, padahal surga, neraka dan singgasana Ilahi tidak akan binasa setelah wujudnya. Itu tertampi karena yang dimaksud dengan kebinasaan adalah perubahan wujud serta kembali kepada Allah atau yang diistilahkan dengan perpindahan dari dunia ke akhirat. Dan ini tentu saja bagian wujudnya bermula ini lalu kembali ke sana bukan wujud ukhrawi seperti surga dan neraka.

Demikian, surah ini ditutup dengan melukiskan bahwa segala sesuatu akan binasa harta, kedudukan, kekuasan, dunia dan segala penghuninya bahkan alam raya dan segala isinya. Baik yang kita ketahui maupun tidak. Dan yang tinggal hanya Allah swt. Kepada-Nya segala sesuatu akan kembali dan tiada tempat berlindung kecuali Allah semata.<sup>28</sup>

b. QS. Al-An' m/6: 52

Terjemahnya:

"Dan janganlah kamu mengusir orang-orang yang menyeru Allahnya di pagi dan petang hari, sedang mereka menghendaki wajahNya...

Kementrian Agama Republik Indonesia menerjemahkan kata "Wajah" dalam ayat ini sebagai "keridaan ", sepertinya ini bertentangan dengan makna tafsiriyah yang diyakini oleh al-Sa'd , sebab Al-Sa'd di dalam ayat ini tidak menafsirkan *al-Wajah* dengan al-Rida, Al-Sa'd tetap menafsirkan *al-Wajah* dengan *al-Wajah*, sehingga diyakini bahwa metode aqidah yang dimilikinya dalam masalah Nama dan Sifat Allah adalah mensifati sebagaimana yang sifat untuk dirinya tanpa merubah pada makna lain. Dari sini bisa diketahui bahwa Kementrian Agama sepertinya tidak konsisten dalam meniti manhaj aqidah *al-Asm wa if t*, sehingga terkadang menta'wil dan terkadang tidak menta'wil UNIVERSITAS ISLAM NEGERI seperti ketika menerjemahkan kata *istiw* .<sup>47</sup>

MAKASSAR

b. QS. Al-Rahm n/55: 27

Terjemahnya

" Dan tetap kekal Dzat Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan kemuliaan." 48

 $<sup>^{47}</sup>$ 'Abd al-Ra $\,$ m $\,$ n Al-Sa'd ,  $Tais\;r\;al\text{-}Kar\;m\;al\text{-}Ra\;m\;n\;f\;Tafs\;r\;Kal\;m\;al\text{-}Mann\;n},$  (Bair t: D $\,$ r Ibn Hazm, 1424 H), h. 235.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Kementrian Agama, *Al-Our'an dan Terjemahan*, h. 532

Al-Sya'bi berkata, "kalau telah engkau baca ayat *kullu man 'alaih f n*", hendaklah teruskan kepada "wa yabq wajhu rabbika ul jal li wa al-ikr m", jangan hentikan setengah jalan, bahwa semuanya yang ada di dunia ini semua akan fana, akan habis, sedang yang kekal hanya Allah saja. Dialah yang Maha Agung dan Maha Mulia, yang mesti ditaati bukan didurhakai, yang wajib dituruti bukan diingkari, yang hidup semuanya akan mati. Setelah mati akan berbangkit dan akan diperiksa dengan seksama segala amal yang telah dikerjakan.<sup>49</sup>

"wajhu Rabbika" adalah Zat Tuhanu". Artinya ialah bahwa tidak ada yang kekal di alam jagad raya ini kecuali Zat Tuhanmu Yang Maha Mulia. Karena Dialah Yarg Maha Hidup dan tiada mati buat selama-lamanya. Qatadhah berkata: Allah swt, memberitahukan tentang apa yang Dia ciptakan, kemudian Dia memberiahukan pula bahwa semua itu akan binasa. Dalam doa yang ma'sur kita baca, "Hai Tuhan Yang Maha Hidup, wahai Tuhan Yang Maha Tegak, wahai Pencipta langit dan bunia wahai Tuhan yang mempunyai keagungan dan segala kebesaran, tiada Tuhan melainkan Engkau. Dengan rahmat-Mu kami memohon pertolongan. Perbaikilah untuk kami keadaan kami seluruhnya, dan janganlah Engkau serahkan kami kepada diri kami sendiri sekejap mati pun, maupun kepada seseorang di antara makhluk-Mu."

#### F. LAFAL (عَرْن) MATA

Q.S. aha/20:39.

<sup>49</sup> Hamka, *Tafsir al-Azhar* Jakarta, h.7083

أَن ٱقْذِفِيهِ فِي ٱلتَّابُوتِ فَٱقْذِفِيهِ فِي ٱلْيَمِّ فَلْيُلْقِهِ ٱلْيَمُّ بِٱلسَّاحِل يَأْخُذَهُ عَدُو ّ لِي وَعَدُو لَهُ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِّي وَلِثُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ( )

Terjemahnya:

Yaitu: Letakkanlah ia (Musa) didalam peti, Kemudian lemparkanlah ia ke sungai (Nil), Maka pasti sungai itu membawanya ke tepi, supaya diambil oleh (Fir'aun) musuh-Ku dan musuhnya.dan Aku telah melimpahkan kepadamu kasih sayang yang datang dari-Ku dan supaya kamu diasuh di bawah pengawasan- Ku.<sup>50</sup>

Di ujung ayat 39 di atas telah difirmankan oleh Allah: "Dan supaya dibentuklah dirimu dihadapan mataku sendiri." Disebut dalam ayat ini " li tusna'a 'al artikan dibentuk, dibikin, dibuat. Tegasnya dibentuk oleh Tuhan Raja memerintahkan membunuh anak-anak Bani Israil, tetapi Tuan sendiri yang mentaqdirkan anak itu (Musa a.s) ke dalam pangkuan Fir'aun, ke dalam istananya yang mewah, dan ibu kandungnya pula vang menyusukannya.<sup>51</sup>

Sehingga tidak masuk ke dalam dirinya, atau tidaklah dia dibesarkan dengan air susu orang lain, sampai dia dewasa dalam istana itu menjadi anak emas, anak angkat, anak kesayangan dari permaisuri sendiri. Alangkah ajaibnya kehendak Tuhan. Padahal ibu kandungnya yang mengasuhnya, tegasnya bahwa anak yang ditakuti akan meruntuhkan kekuasaannya itu, Fir'aun sendiri yang mengasuhnya sampai dewasa.<sup>52</sup>

## G. LAFAL YAD (پَدُ TANGAN

#### a. QS Al-Maidah/I5I: 64

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Kementrian Agama, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, h.

<sup>51</sup> Hamka, *Tafsir al-Azhar*, h. 4424 52 Hamka, *Tafsir al-Azhar*, h. 4424

وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللهِ مَعْلُولَةً غُلَثَ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطْتَان يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءً وَلَيَزِيدَنَ كَثِيرًا مِّنهُم مَّا أُنزِلَ النِيْكَ مِن رَّبِّكَ طُعْيَنًا وَكُقْرًا وَٱلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَذَوةَ وَٱلْبَعْضَاءَ إلَىٰ وَلَيَزِيدَنَ كَثِيرًا مِّنْهُمُ ٱلْعَذَوةَ وَٱلْبَعْضَاءَ إلَىٰ يَوْمِ ٱلْقَيْمَةِ كُلُمَا أَوْقَدُوا نَازًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا ٱللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَاذًا وَٱللهُ لَا يُحِبُ لَيُحِبُ اللهُ لَلْمُقْسِدِينَ ( )

## Terjemahnya

Orang-orang Yahudi berkata: "Tangan Allah terbelenggu". Sebenarnya tangan merekalah yang dibelenggu dan merekalah yang dila'nat disebabkan apa yang telah mereka katakan itu. (Tidak demikian), tetapi kedua-dua tangan Allah terbuka; dia menafkahkan sebagaimana dia kehendaki... <sup>53</sup>

Kata (قر) yad/tangan dalam fiman-Nya: (هَ اللهُ مَثَالِهُ ) tangan Allah terbelenggu, tidak mustahil dipahami orang-orang Yahudi secara hakiki, karena tidak jarang mereka melukiskan Tuhan dalam bentuk manusia bahkan tidak jarang mereka menyifatinya dengan sifat-sifat manusia yang kuat.<sup>54</sup>

#### **UNIVERSITAS ISLAM NEGERI**

Para ulama berbeda pendapat tentang makna kata-kata yang mengesankan keserupaan Allah dengan makhluk-Nya, seperti kata tangan Allah dalam ayat ini. Ada yang diam tidak menjelaskannya sambil berkata, "hanya Allah yang mengetahui artinya", ada juga yang berusaha menjelaskannya dengan berkata Allah memang mempunyai tangan, tetapi tidak serupa dengan tangan makhluk-Nya." Adalagi yang memahami kata tangan dalam pengertian Majasi yang memahami dengan konteks pembicaraan. Dalam hal ini, sekali bermakna anugrah, di kali lain bermakna kekuasaan dan Qudrah, dan kerajaan. <sup>55</sup>Dalam

84

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahan, h. 229

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> M. Quraish Shibab, *Tafs r al-Mizb h Vol III*, h. 146

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> M. Ouraish Shibab, Tafs r al-Mizb h Vol III, h. 147

konteks ayat di atas mereka memahami kata tangan dalam arti augrah-Nya. Betapa pun perbedaan itu, namun sernua sepakat bahwa tangan di maksud bukanlah tangan yang serupa dengan makhluk, karena tiada sesuatu pun - walau dalam imajinasi - yang serupa dengan Allah bahkan yang serupa dengan serupa-Nya pun tidak ada(*laisa ka mitslih sya*).

#### b. Q.S. Al-Fath/48: 10

#### Terjemahanya:

Sesungguhnya mereka berjanji setia kepada Allah. Tangan Allah di atas tangan mereka, Maka barangsiapa yang melanggar janjinya niscaya akibat ia melanggar janji itu akan menimpa dirinya sendiri dan barangsiapa menepati janjinya kepada Allah Maka Allah akan memberinya pahala yang besar. <sup>56</sup>

Menurut Hamka dalam tafsirnya (Tafsir al-Azhar) memahami bahwa: "Tangan Allah di atas tangan mereka" Artinya ialah bahwa tangan mereka semuanya menjadi kuat dan teguh, sebab mereka ditating dan direstui oleh/Tangan Allah SWT, atau oleh kekuatan Allah <sup>57</sup>

H. LAFAL NAFS (نفس), Diri MAKASSAR

QS li 'Imran/3: 28

لَا يَتَخِذِ ٱلْمُوْمِنُونَ ٱلْكُفِرِينَ أُولِيَاءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَقْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللهِ فِي شَيْءٍ اللهَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

Terjemahnya:

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Kementrian Agama, Al\_Qur'an dan Terjemahan, h.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Hamka, *Tafsir al-Azhar*, h. 6767

"Janganlah orang-orang mukmin mengambil orang-orang kafir menjadi wali dengan meninggalkan orang-orang mukmin. barang siapa berbuat demikian, niscaya lepaslah ia dari pertolongan Allah, kecuali Karena (siasat memelihara diri dari sesuatu yang ditakuti dari mereka dan Allah memperingatkan kamu terhadap diri (siksa)-Nya dan hanya kepada Allah kembali (mu).<sup>58</sup>

Menurut Quraish Shihab dalam tafsimya, tentang potongan ayat di atas "Wa yuhassirukumu Allahu nafsah " yang artinya "Allah memperingatkan kamu dari diri-Nya" yakni diri-Nya di sini ia maknai siksa-Nya. Menurut beliau memang siksan-Nya tidak disebut di sini, sebagaimana sebelum ini kata kewalian tidak juga disebut dalam rangkaian kalimat "niscaya ia tidak dengan Allah sedikit pun." Itu untuk menekankan bahwa siksa tersebut sungguh berat dan pedih. Seakan-akan ayat ini menyatakan bahwa yang menangani hal ini adalah Allah sendiri secara langsung, tidak mendelegasikannya kepada yang lain ini tidak sulit karena hanya kepada Allalh tempat kembali segala sesuatu. Kemudian dalam tafsir al-Azhar ia memahami ayat ini bahwa Allah swt, memberi peringatan dengan keras; bahwa persoalan tentang Taqiyah<sup>59</sup> janganlah dipandang remeh. Jangan sampai sikap tagiyah itn dijadikan 'tempat lari' untuk melepaskan diri dari pada tanggung jawab menghadapi lawan. Hendaklah takut dan jangan sekali - kali lupa bahwa diri Allah Ta' ala MAKASSAR senantiasa ada, senantiasa mengawast dan melihat sifat terjang yang kau lakukan. Karena kalau taqiyah itu akan membawa agama Allah jadi lemah, bukanlah dia taqiyah lebih menjelaskan pula,

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Kementrian Agama, Al\_Qur'an dan Terjemahan, h.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Taqiyah adalah bersikap lemah lembea kepada musuh, yang merupakan satu kedudukan dan menyerah, karena musuh itulebih kuat, kepala selalu terangguk-angguk merupakan setuju, padahal hati bukan setuju. Mulut senantiasa tersenyum sehingga musuh yang kafif menyangka bahwa si mukmin tunduk, padahal hatinya bukan tunduk. Untuk lebih jelasnya baca Hamka, *Tafsir al Azhar*:(Cet. IX; Singapura: Pusitaka Nasional PTE LTD, 2003), h. 6768

bahwa baik di waktu kamu sedang kuat, lalu menolak kerja sama dengan musuh yang akan melemahkan agamamu, atau sedang lemah sehingga terpaksa kamu mengambil sikap taqiyah, namun ingatlah: "Dan kepada Allah-lah tujuan kamu."



#### **BAB IV**

## Komparasi Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf

#### terhadap Al- yatu al- ifat

Ayat-ayat *mutasy bihat* itu berbagai macam sebab dan bentuknya. Dikalangan ulama tafsir terdapat persamaan dan perbedaan pendapat mengenai ayat-ayat *mutasy bih t* ini. Apakah ayat itu dapat diketahui artinya atau takwilnya atau tidak, kemudian mengenai perbedaan apakah manusia berhak mengetahui maksud yang tersembunyi itu atau hanya Allah yang tahu. Perbedaan pendapat dikalangan para ulama ini pada intinya berawal dari pemahaman QS Ãli Imrãn/3: 7

هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتْبَ مِنْهُ ءَالِيْتٌ مُّ حَكَمَٰتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتْبِ وَأَخَرُ مُتَشَلِهَ لَ فَأَمَّا ٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَلَبُهُ مِنْهُ ٱلْتَغَاءَ ٱلْفِتَدَةِ وَٱلْتِيْغَاءَ تَأُويلِكُ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلَا ٱللهُ اللهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهَ كُلِّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَدَكَّرُ إِلَّا أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

#### Terjemahnya:

Dialah yang menurunkan al-Kitab (al-Quran) kepada kamu. Di antara (isi)nya ada ayat-ayat yang *muhkamãt*, itulah pokok-pokok isi Al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyãbihãt*. Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat yang *mutasyãbihãt* daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari ta'wilnya, padahal tidak ada yang mengetahui ta'wilnya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyãbihãt*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal.<sup>1</sup>

Dari ayat diatas para ulama berbeda pendapat yang berawal dari lafaz وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْحِلْمِ permasalahannya apakah lafaz itu di-a af-kan dengan lafaz اللهُ , atau lafaz وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ itu merupakan mubtada' (مُثِنَّدَاً)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 94

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Drs Abu Anwar, M.Ag, 'Ul m al-Qur'an Sebuah Pengantar, h. 82

Berangkat dari sinilah muncul silang pendapat dikalangan ulama. Menurut Ibn Abbas dan Mujahid (dari kalangan sahabat) berpendapat bahwa manusia dapat mengetahui arti dan takwil ayat-ayat mutasy bih t. Mereka ini beralasan bahwa lafaz idi da af kan kepada lafaz menurut mereka jika hanya Allah yang mengetahui dan tidak melimpahkan kepada manusia (Ulama) yang mendalam ilmunya tentang ayat-ayat mutasy bih t baik tentang pengertian maupun takwil berarti mereka sama saja dengan orang awam. Pendapat ini didukung pula oleh Hasan al Asy'ari. Melihat pendapat dari ulama ini penulis berpendapat bahwa alasan mereka sangat logis sebab jika hanya Allah saja yang mengetahui maksud ayat ayat mutasy bih dalam al-Qur'an tentu saja al-Qur'an itu akan kering maknanya serta tidak menjadi rahmat bagi semesta alam. Hal ini disebabkan karena banyaknya ayat-ayat mutasy bih yang diungkapkan dalam al-Qur'an.

Apabila ditelurusi pendapat para ulama berkenaan dengan ayat ayat *mutasy bih t* yang menyangkut sifat sifat Tuhan, maka tentunya akan dipertanyakan: Apakah maksud ayat-ayat tersebut dapat diketahui maknanya oleh manusia atau tidak ? atau bagaimana perbandingan penafsiran ulama dalam memahami ayat-ayat tersebut sehingga dapat ditarik sebuah kesimpulan bahwa ayat-ayat tersebut bisa dipahami melalui takwil atau diserahkan sepenuhnya kepada Allah swt makna dan takwilnya untuk menjawab pertanyaan itu Subhi al-Şalih membedakan kedalam dua kelompok besar yaitu menerimanya tanpa 'takwil' kelompok ini disebut kelompok salaf atau kelompok *al-Mufawwidah* dan kelompok

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Subbi al-Salin, Mab hits F 'Ul m al-Our'an, h 373

menerimanya dengan 'takwil' kelompok ini disebut kelompok khalaf $^4$  atau kelompok al-Muawwilah

#### A. Penafsiran Ulama Salaf (Mazhab al-Mufawwidah)

Dalam kepustkaan Islam sering disebut perkataan *al-salaf al-salih*, yang berarti orang saleh yang terdahulu atau yang sudah lewat. *al-Salaf al- alih*,ialah orang-orang muslim yang hidup sejak zaman Nabi Muhammad saw sampai abad ke-3 H. mereka terdiri dari para sahabat, tabi'in, tabi' al-tabi'in, dan atba' al-tabi'in. perhitungan seperti ini mengingat sabda Nabi Muhammad saw:

#### Terjemahnya:

"Sebaik-baiknya abad adalah abadku ini, kemudian abad berikutnya,dan abad berikutnya.<sup>5</sup>

Jika abad-abad tersebut dihitung, maka yang pertama adalah masa sahabat Nabi Muhammad saw seperti, Abu Bakar al-Şiddĭq, Umar bin Khattab, Usman bin Affan, Ali bin MAKASAR.

Abi Ṭalib, dan sahabat Nabi yang lainnya; yang kedua masa tabi'in, dan tabi' al-tabi'īn, seperti Ibnu Musayyab, Hasan al-Basri, lais, Abu Hanifah (Imam Hanafi dan Imam Malik; dan ketiga adalah masa *atba'a al-tabi' n*, seperti Imam Syāfī'i, Imam Hanbali, Imam Bukhari, Imam Muslim, dan pengarang kitab hadis enam (*kutub al-sittah*) dan lainnya. Walaupun perkataan salaf itu sendiri digunakan dalam beberapa ayat al-Qur'an, namun

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Drs. Ramli Abdul Wahid, M.A, 'Ul m al-Qur'an, h. 91

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Abu Abdillah Muhammad bin Ismail al-Bukhari, ahih al-Bukhari...No Hadis 2458

penggunaan kata salaf, sebagaimana dipakai dalam istilah sekarang ini, sulit ditemukan sejarah terjadinya secara tepat. Sedangkan menurut para ulama ada beberapa pengertian tentang *Salaf* yaitu menurut Ar-Raghib Al-Ashfahani dalam kitabnya *Al-Mufrod t f Ghorib al- Qur'an* mengatakan makna *Salaf* secara bahasa adalah orang-orang yang telah lalu berdasarkan firman Allah dalam surah Al-Zukhruf/43: 56

#### Terjemahnya:

Dan Kami jadikan mereka sebagai pelajaran dan contoh bagi orang-orang yang kemudian <sup>6</sup>

Sedangkan menurut Fairuzabadi, *Salaf* adalah semua orang yang mendahuluimu dari nenek moyangmu atau kerabatmu. <sup>7</sup> Jadi *Salaf* secara bahasa adalah orang-orang yang terdahulu. Sedangkan menurut istilah *Salaf* adalah *generasi* Sahabat, *Tabi n* dan *T bi'u al-t bi' n*, seperti di *nukil* dari perkataan Ibn Hajar dalam kitabnya *fathul b ri* bahwa perkataan *Salaf* adalah orang-orang dari kalangan Sahabat dan setelahnya. Jadi jika ditarik kesimpulan bahwa *Salaf* adalah orang-orang dimasa- masa islam pertama yaitu para Sahabat, Tabiin, dan Tabiit Tabiin (orang-orang yang mengikuti Tabiin).

Memang para toko ulama yang menganjurkan agar ummat Islam meniru ajaran salaf, Ibnu Taimiyah misalnya dalam tulisan-tulisannya sering menyebut kata-kata salaf, ia menganjurkan ummat islam agar mengikuti dan menerapkan ajaran salaf dalam kehidupan agamanya karena pola hidup ajaran salaf adalah pola hidup yang sudah terbentuk oleh al-Qur'an dan sunnah Rasulullah saw. Parameter kehidupan mereka adalah al-Qur'an dan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahan, h. 493

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Amru Abdul Mun'in Salim, *Al-Albani dan Manhaj salaf*, Jakarta, Najla Press, 2003, h. 15

sunnah semata dalam berbagai bidang kehidupan, sehingga merekalah yang menjadi panutan ideal setiap muslim. Dan begitupula ketika kita perhadapkan dengan ayat-ayat tentang sifat Tuhan mereka hanya mempercayai dan mengimani sifat-sifat *mutsy bih t* itu dan menyerahkan hakikatnya kepada Allah sendiri. Mereka mensucikan Allah dari pengertian-pengertian lahir yang mustahil ini bagi Allah dan mengimaninya sebagaimana yang diterangkan al-Qur'an serta menyerahkan urusan mengetahui hekekatnya kepada Allah sendiri. Karena mereka menyerahkan urusan mengetahui hakekat maksud ayat-ayat ini kepada Allah, mereka disebut pula *mazhab mufawwidah* atau *tafwidh*.

Dalam kitab *al-Aqidah al-Wasi iyah*, Ibn Taimiyah mengungkapkan bahwa diantara bentuk iman pada Allah swt yaitu beriman pada sifat Allah swt yang telah disifatkan oleh Diri-Nya sendiri dalam kitabnya dan yang disifati oleh Rasul-Nya Muhammad saw tanpa *tahrif*, tanpa *ta'wil*, tanpa *takyif* dan *tam il*.<sup>8</sup>

Ketika Imam Malik ditanya tentang makna istiwa, dia lalu berkata:



\*\*Al-Ta rf\* maknanya merubah, dan berpaling dari sesuatu, dan ta rf\* ini ada dua macam; pertama tahrīf lafzī, yaitu berpaling dari satu lafadz pada lafadz yang lainnya, baik dengan menambah kalimat, atau huruf atau bahkan menguranginya, atau merubah harakat seperti merubah kata istaw dengan istaul dalam firman "al-Ra m n 'al al-Arsyi istaw ". Yang ke dua ta rf\* maknawi yaitu berpaling dari makna hakiki menuju makna lain seperti perkataan sebagian kelompok bid'ah sesungguhnya makna al-raḥmān yaitu keinginan untuk memberi nikmat, dan makna al-ga ab adalah keinginan balas dendam. Adapun makna al-ta't l secara bahasa adalah melepas, dan secara istilah bermakna menghilangkan sifat dari Ta'ala; adapun perbedaan antara al-ta rf\* dan al-ta't l: ta rf\* adalah menghilangkan makna ṣaḥīḥ yang terdapat dalam naṣ dan diganti dengan makna yang lain yang tidak ṣaḥīḥ; sedangkan ta't l yaitu menghilangkan makna ṣaḥīḥ tanpa mengganti dengan makna yang lainnya, sebagaimana kaum mufawwidah (kaum yang menyerahkan seluruh makna dari sifat pada ); sehingga setiap ta rf\* adalah ta't l dan tidak setiap ta't l bermakna ta rf. Kemudian makna al-Taky f, yaitu menentukan bagaimananya sifat ; lalu makna al-Tam l adalah menyerupakan sifat dengan sifat makhluk-Nya, seperti mengatakan Tangan seperti tangan manusia dll. Lihat Ṣāliḥ Ibn Fauzān Ibn 'Abd Allāh al-Fauzān, Syarh al-'Aqīdah al-Wāsiṭiyyah, (Riyād: Maktabah al-Ma'ārif, 1419), 14-15

#### Terjemahnya:

"Istiwa' itu maklum, caranya tidak diketahui, mempertanyakan bid'ah (mengadaada), saya duga engkau ini orang jahat keluarkan kamulah orang ini dari majelis saya.<sup>9</sup>

Maksudnya, makna lahir dari kata "istiwa" jelas diketahui oleh setiap orang akan tetapi, pengertian yang demikian membawa kepada tasyb h (penyerupaan Tuhan dengan sesuatu) yang mustahil bagi Allah. Karena itu, bagaimana cara istiwa' di sisi Allah tidak diketahui. Selanjutnya, mempertanyakannya untuk mengetahui maksud yang sebenarnya menurut syari'at dipandang bid'ah (mengada-ada). Kemudian ia menambahkan juga bahwa sebenarnya Allah dan Rasul-nya tidak mencelah orang-orang yang merenungkan makna dibalik ungkapan-ungkapan ayat-ayat mutsy bih t kecuali jika dilakukan dengan maksud menimbulkan perpecahan dan mencari-cari interpretasinya yang tidak masuk akal. Begitupula Rābi'ah al-Rayyĭ (135H=753M)<sup>10</sup> ditanya tentang firman Allah swt Q.S Ţaha/



Terjemahannya:

(Yaitu) Tuhan Yang Maha Pemurah. Yang bersemayam di atas 'Arsy. 11

Ia katakan "Bagaimana Dia bersemayam? Ia Menjawab : "Bersemayam tidak diketahui, tetapi bagaimana- Nya tidak bisa dipikirkan. Risalah datang dari Allah, rasul harus menyampaikan pada gilirannya kita harus membenarkan". Murid beliau Malik bin

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> M. Hasbi al-Şiddiqĭ, *Ilmu-Ilmu Al-Qur'an*, *Media-Media Pokok dalam Menafsirkan Al-Qur'an*, (Cet. III Jakarta:Bulan Bintang, 1993), h. 171

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Subbi al-Şalin, Mab hits F 'Ul m al-Qur'an, h 284

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 856

Anas (178H = 795M), juga ditanya tentang persoalan yang sama ia juga menjawab dengan nada yang sama:" Bersemayam tidak diketahui, bagaimananya tidak bisa dipikirkan.

Inilah sistem penafsiran yang diterapkan oleh *Mazhab Salaf* pada umumnya terhadap ayat-ayat *mutasy bihat*. Dalam menerapkan sistem ini, mereka mempunyai dua argumen, yaitu argumen agli dan argumen nagli. Argumen aqli adalah bahwa menentukan maksud dari ayat-ayat *mutasy bihat* hanyalah berdasarkan kaidah-kaidah kebahasaan dan penggunaanya dikalangan bangsa Arab. Penentuan ini hanya dapat menghasilkan ketentuan yang bersifat *anni* (tidak pasti). Sedangkan sifat-sifat Allah termasuk masalah akidah yang dasarnya tidak cukup dengan argumen yang *anni* (tidak pasti). Lantaran dasar yang *qath i* (pasti) tidak diperoleh, maka kita *tawaqquf* (tidak memutuskan) dan menyerahkan ketentuan maksudnya kepada Allah Yang Maha Mengetahui dan Maha Mengenal.

Adapun dalam argumen *naglí*, mereka mengemukakan beberapa hadits dan atsar sahabat di antaranya:

a. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
 عَنْ عَائِشةَ قَالَتْ : تَلاَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هَذِهِ الْأَيةَ (هُوَ الَّذِيْ أَنْزَلَ
 عَلَيْكَ الْكِتَابَ الِى قَوْلِهِ أُولُوالأَلْبَابِ) قَلَت : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :
 فَأَذَا رَأَيْتَ اللَّهُ فَاحْذَرْهُمْ

Terjemahnya:

"Dari Aisyah, ia berkata: "Rasul SAW membaca ayat: "Ialah yang menurunkan al-Kitab (al-Qur'an) kepadamu" - Sampai kepada - "orang - orang yang berakal" ;berkata ia: "Rasul SAW berkata: "Jika engkau melihat orang orang yang mengikuti ayat-ayat yang *mutasy bih t* daripadanya maka mereka itulah orang-orang disebutkan Allah, maka hati-hatilah terhadap mereka. Dikeluarkan oleh al-Bukhari dan Muslim dan lain keduanya)

b.

مِنْ حَدِيْثِ عَمَرِو بْنِ شُعَيْبِ عَنْ أَبْيهِ عَنْ جَدِّهِ عَنْ رَسُوْلِ اللّهِ صَلَىَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : اَنَّ الْقُرْآنَ يَنْزِلُ لِيُكَدِّبَ تَعُضُّهُ بَعْضًا فَمَا عَرَفْتُمْ مِنْهُ فَاعْمَلُوا بِهِ وَمَا تَشَابَهَ فَامِنُوْا

به //

# Terjemahnya:

"Dari (Amar Ibn Syu'aib dari ayahnya dari kakeknya dari Rasul SAW, ia bersabda.: "Sesungguhrya Al-Qur'an tidak diturunkan agar sebagiannya mendustakan sebagian yang lainnya; apa yang kamu ketahui daripadanya maka amalkanlah dan apa yang *mutasy bih* maka hendaklah kamu meyakininya." (dikeluarkan oleh mirdawaih)

c.

عَنْ سُلْيَمَانَ بِنْ يَسَارِ اَنَّ رَجُلاً يُقَالُ لَهُ صِيْعُ قَدَمَ الْمَدِيْنَةِ فَجَعَلَ يَسَالَ عَنْ مُتَشَابِهِ الْقُرْآنَ فَارْسَلَ الِيهِ عُمَرُ وَقَدَا عَدَلُهُ عَرَاجِيْنَ النَّحْلَ فَقَالَ : مَنْ اَنْتَ، قَالَ : أَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنْ صَبِيغِ فَأَخَذَ عُمَرُ عَرِجُوْنَا مِنْ تَلَكَ الْعَراجِيْنَ فَضَرْبَهُ حَتَّى دَمَى رَأْسَهُ وَفِي رِوايَةِ اللَّهِ بْنْ صَبِيغِ فَأَخَذَ عُمَرُ عَرِجُوْنَا مِنْ تَلَكَ الْعَراجِيْنَ فَضَرْبَهُ حَتَّى دَمَى رَأْسَهُ وَفِي رِوايَةِ عِنْدَهُ فَضَرَبَهُ بِالْجَرِيْدِ حَتَّى بَرَكَ ظَهْرِه دَبَرة ثُمَّ تَرْكُهُ حَتَّى بَرَا فَدَعَابِهِ لِيعُوْدَ فَقَالَ اِنْ كُنْتَ عَنْدَهُ فَضَرَبَهُ بِالْجَرِيْدِ حَتَّى بَرَكَ ظَهْرِه دَبَرة ثُمَّ تَرْكُهُ حَتَى بَرَا فَدَعَابِهِ لِيعُوْدَ فَقَالَ اِنْ كُنْتَ تَرْيُدُهُ فَضَرَبَهُ بِالْجَرِيْدِ حَتَّى بَرَكَ ظَهْرِه دَبَرة ثُمَّ تَرُكُهُ حَتَى بَرَا فَدَعَابِهِ لِيعُوْدَ فَقَالَ اِنْ كُنْتَ تَرَيْدُ قَتْلَى فَاقْتُلَنِي قَتْلاً جَمِيْلاً فَاذَنَ لَهُ إِلَى آرْضِه وَكَتَبَ إِلَى أَبِي مُوسَ الأَشْعَرى لَيْ أَيْ مُوسَ الأَشْعَرى لَهُ إِلَى الْمُسْلِمِيْنَ

# Terjemahnya:

"Dari Sulaiman Ibn Yasar bahwa seorang laki-laki bernama Ibn Shubaigh datang ke Madinah, kemudian bertanya tentang *mutasya bih* dalam al-Qur'an. maka Umar datang seraya menyediakan sebatang pelepah korma untuk (memukul) orang tersebut, Umar bertanya: "Siapakah Engkau?" Ia menjawab: "Saya adalah Abdullah Ibn Shubaigh. Kemudian, Umar mengambil pelepah korma dan

memukulkanmya hingga kepalanya berdarah. Dalam riwayat lain dikatakan: Kemudian Umar memukulnya dengan pelepah korma hingga membiarkan belakangnya terluka; kemudian ia meninggalkannya hingga sembuh; kemudian ia (Umar) memanggilnya kembali; maka orang itu berkata: "Jika engkau hendak membunuhku maka bunuhlah aku dengan cara yang baik." Maka ia membolehkannya untuk pulang ke negerinya. Kemudian, Umar menulis kepada Abu Musa al-Asy'ari agar tak seorang pun dari kaum muslimin yang bergaul dengannya." (Dikeluargan oleh Al-Darimi).

Menurut Al-Suyūti, inilah yang menjadi pendapat kebanyakan sahabat, tabi'in, tabi'i al tabi'in, dan orang-orang sesudah mereka, khususnya Ahlu sunnah. Pandangan ini adalah riwayat yang paling sahih dari Ibn Abbas. Kesahíhan ini juga didukung oleh riwayat tentang qirāat Ibnu Abbas:

# Terjemahannya:

"Dan tidak mengetahui takwilnya kecuali Allah dan berkata orang-orang yang mendalam ilmunya: "Kami mempercayai". (Dikeluarkan oleh Abd al Razzaq dalam tafsirnya dan Al-Hakim dalam Mustadraknya).

Ini menunjukan bahwa waw ( ) isti n-f (permulaan). Di samping itu, ayat tersebut juga mencela orang-orang yang mengjkuti ayat-ayat mutasy bih t dan memeriksa mereka kangan yang mempunyai kecenderungan kepada kesesatan dan mencari fitnah. Sebaliknya ayat yag sama memuji orang-orang yang menyerahkan pengetahuan tentang itu kepada Allah. Dari Muhammad Ibn al-Hasan, ia berkata: "Seluruh ahli fiqih dari Timur sampai Barat sepakat meyakini sifat-sifat Allah tanpa penafsiran (penakwilan) dan tasyb h (penyerupaan)." Ibn al-Shalih berkata: "Cara inilah yang ditempuh oleh para pendahulu dan pemuka-pemuka umat, dipilih oleh para imam fiqih dan pemimpin-pemimpin umat, dan

\_

 $<sup>^{12}</sup>$  Jalal al-Din al-Suyūti,  $al\mbox{-}Itq\ nf\ 'Ul\ m\ al\mbox{-}Qur'an, h.\ 3\mbox{-}4$ 

para imam hadits juga mengajarkan pendapat ini. Dan tidak seorang pun dari ulama kalam dari sahabat kita yang mengelak dan keberatan dengan pendapat ini.<sup>13</sup>

Metode ulama salaf dalam memahami ayat-ayat *mutasy bih t* mengenai sifat Allah dengan menggunakan metode tafwid, taslim (menyerahkan) maknanya. Dalam menyerahkan makna, bukanlah makna literal yang dimaksudkan, tetapi dengan mengalihkan makna tekstualnya. Metode ini disebut juga dengan metode ta'wil ijmali (mengalihkan makna secara global). Makna tekstual dari ayat mutasy bih t tentang sifat Allah bagi ulama salaf adalah hal yang mustahil diterapkan pada Tuhan, sehingga untuk mensucikan sifat Allah, harus dita'wil dari makna-makna sifat yang dimiliki mahluk-Nya. Hal ini juga supaya tidak mengurangi sifat kekuasaan Tuhan, dan biasanya mereka memberi statemen dengan ungkapan-ungkapan tafwidnya, seperti امروها کما جاء ت بلا کیف atau ungkapan tafw d, tasl m lainnya seperti . نؤ من بها بلا كيف ولامعنى. Terhadap pemahaman ayat-ayat yang dikategorikan *Mutasy bih t* tentang sifat Allah, ulama salaf juga menerapkan metode ta'wil tafsili (ta'wil dengan menentukan maknanya). yaitu dengan mengalihkan makna zahir lafaz kepada makna majazi (metaforis). Hal ini juga sebagai penetapannya dalam mensucikan makna sifat Allah dari sifat-sifat yang dimiliki mahluk-Nya. Karena memahami secara tekstual terhadap ayat-ayat mutasy bih t tentang sifat oleh ulama salaf dinilai sebagai tasyb h (penyerupaan sifat Tuhan dengan mahluk). Ulama salaf dalam menerapakan metode ta'wil tafsili (ta'wil dengan menentukan maknanya) dengan menetapkan makna yang sesuai dengan sifat-sifat yang dimiliki Tuhan, sehingga dari ta'wil yang diterapkan tidak menghilangkan makna yang bertalian dengan esensinya. Seperti lafaz

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Jalal al-Din al-Suyūti, al-Itq nf 'Ul m al-Qur'an, h. 6

al-Yad dita'wil dengan al-Qudrah (kekuasaan) atau al-Ahd (perjanjian), lafaz istawa dita'wil dengan al-Qahr (menundukan) atau istaula (menguasai) dan sebagainya. Ulama salaf dalam menerapkan metode ta'wil tafsili dengan mempertimbangkan konteks ayat dengan melihat setting historis dan juga menggunakan metode munasabah (korelasi) dengan ayat-ayat yang lain, sehingga dalam menggali makna ayat-ayat mutasy bih t mengenai sifat Allah tidak membawa pemahaman yang parsial dan orsinalitas makna teks tidak diabaikan. Seperti ketika menta'wil lafaz "جاء" (Q.S. al-Fajr/ 89:22 menghubungkan dengan ayat yang makna secara literal sama, yaitu lafaz "أكت " (Q.S. al-Nahl /16: 33). Ulama salaf menetapkan ta'wilnya dengan mengalihkan pengertian Allah di sini kepada "para pembawa perintah-Nya", dan penggunaan lafaz tersebut sebagai bentuk penyebutan malaikat Jibril sebagai pembawa wahyu.

Penafsiran ulama tafsir yang bercorak *ma'sur* hampir seluruhnya masih menganut dan mengikuti alur pemikiran penafsiran yang dibangun Asy'ari. Al-Tabari misalnya ketika menafsirkan lafal المعربة mengatakan bahwa Tuhan datang tetapi kedatangannya harus bergerak (*al-Harakah*) dan berpindah (*al-Intiqal*) dari satu tempat ketempat yang lain. 14

## B. Penafsiran Ulama Khalaf (Mazhab Muawwilah)

Setelah selesi masa salaf muncul masa Khalaf, yang berarti masa pengganti atau kemudian. Ulama pada masa ini disebut Ulama Khalaf Perbedaan antara Salaf dan Khalaf sering tampak pada masalah-masalah akidah dan penafsiran al-Qur'an. Untuk kedua masa ini dalam bidang fiqih para ulama menggunakan istilah *mutaqaddimin* (terdahulu) dan

 $<sup>^{14}</sup>$  Drs. Muhammad Sadik Sabri, M.Ag, Melacak Pola Interpretasi Ayat-Ayat Mutasy bih t dalam al-Qur'an (Kajian atas Ayat-Ayat Tajassum),h. 170

mutakhirin (kemudian). Masa Khalaf ini di mulai sekitar abad ke-3 H berakhir pada abad ke-4 H. Pada waktu ini sudah mulai perubahan sikap ulama dalam menghadapi ayat-ayat mutasyäbihat. Pada saat itu sedikit pun tidak boleh ditanyakan, apalagi mendiskusikannya maka pada priode khalaf ini, ulama mulai sedikit toleran dan berlapang dada dalam menghadapi pemikiran- pemikiran yang tumbuh berkenaan dengan pemahamaan ayat-ayat mutasyäbihat tersebut, namun sebagian besar mereka masih tetap memegangi pendapat lama yang menolak setiap upaya interpretasi terhadap ayat-ayat mutasyäbihat dalam bentuk apapun. yaitu ulama yang menakwilkan lafal yang makna lahirnya mustahil kepada makna yang lain dengan zat Allah.

Karena itu mereka disebut para muawwilah atau Mazhab Takwil. Mereka memaknakan istawa' dengan ketinggian yang abstrak, berupa pengendalian Allah terhadap alam ini tanpa merasa kepayahan. Kedatangan Allah diartikan dengan kedatangan perintahnya, Allah berada di atas hamba-Nya dengan Allah Maha Tinggi, bukan berada di suatu tempat, "sisi" dengan siksa. Demikian sistem penafsiran ayat-ayat mutasy bih t yang ditempuh oleh ulama Khalaf. Semua lafal yang mengandung makna "cinta" "murka", dan "malu" bagi Allah ditakwil dengan makna majaz yang terdekat. Mereka berkata:

## Terjemahannya

Setiap sifat yang makna hakikatnya mustahil bagi Allah ditafsirkan (*ditakwilkan*) dengan kelazimannya."

Imam Fakhruddin berkata: "Semua sifat-sifat kejiwaan, yaitu kasih sayang gembira, suka, murka, malu, tipu daya, dan ejekan mempunyai makna permulaan dan makna akhir. Misalnya murka awalnya merupakan gejolak darah hati dan akhinya keinginan membuat mudarat terhadap orang yang dimurkai. Maka lafal marah atau murka pada hak Allah tidak diartikan dengan makna awalnya berupa gejolak darah hati, tetapi dengan tujuannya yang berupa kehendak membuat mudarat.<sup>11</sup>

Mazhab ini juga mempunyai argumen *aqli* dan *naqli* berupa *a ar* sahabat. Menurut mereka, suatu hal yang harus dilakukan adalah memalingkan lafal dari keadaan kehampaan yang mengakibatkan kebingungan manusia karena membiarkan lafal terlantar tak bermakna. Selama mungkin menakwilkan kalam Allah dengan makna benar, maka nalar mengharuskan untuk melakukannya. Lebih lanjut, Mazhab ini mempertanyakan; apakah mungkin ada dalam al-Qur'an sesuatu yang tidak kita ketahui maknanya? Secara *naqli*, mereka mengemukakan beberapa atsar sahabat diantaranya:

## Terjemahannya:

Dari Ibn Abbas teniang firman Alluh: "Dan tidak mengetahui takwilnya kecuali Allah dan orang-orang yang mendalam ilmunya"; berkata Ibnu Abbas, Saya adalah di antara orang yang mengetahui takwilnya." (Diriwayatkan oleh Ibn al-Munzir)

## Terjemahannya:

Dari al-Dahhak berkaia ia: "Orang-orang yang mendalam ilmumya mengetahui takwilnya. Sekiranya mereka tidak mengetahuinya, niscaya mereka tidak mengetahui nasikh dari mansukhnya, halalnya dari haramnya, dan muhkam dari *mutasy bihnya*." (Diriwcyatkan oleh Ibn Abi Hatim).

Meskipun pada mulanya, pendapat ini tidak dapat diterima oleh para ulama termasuk *Ahlu Sunnah Wa al-Jama'ah*, <sup>15</sup> kemudian ternyata sebagian *Ahlu Sunnah* menganutnya. Ibn Burhan dan Imam al-Nawawi memilih mazhab takwil ini. Dalam Syarah Muslim. Imam al-Nawawi berkata:

"Sesungguhnya pendapat inilah yang paling berat karena sulit (diterima akal) bahwa Allah menyeru hambanya dengan sesuatu yang tidak mungkin bagi seorang pun dari makhluk-Nya dapat memahaminya." <sup>16</sup>

Sedangkan Imam al-Haramain (w. 478 H).<sup>17</sup> pada mulannya banyak menggunakan takwil dan kemudian kembali kepada mazhab Salaf. Di samping kedua mazhab ini masib ada pendapat ketiga. Sebagaimana yang dikemukakan Al-Suyūti bahwa Ibn Daqiq al-'ld mengemukakan pendapat bahwa jika takwil itu dekat dari bahasa Arab maka tidak dipungkiri dan jika takwil itu jauh maka kita *tawwaqquf* (tidak memutuskannya). Kita meyakini maknanya menurut cara yang dimaksudkan serta mensucikan Tuhan dari sesuatu yang tidak baik bagi-Nya. Sesuatu yang maknanya dari lafa-lafal tersebut ini nyata dan

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Yang dimaksud *Ahlu sunnah Wa al-jama* 'ah ialah mayoritas ulama dan umat Islam yang berpegang kepada sunnah (perkataan, perbuatan, persetujuan) nabi Muhammad disamping berpegang kepada kitab suci al-Quran. Lihat, Harun Nasution, *Ensiklopedia Islam Indonesia*, (Jakarta: Djambatan, 1992), hal. 76

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Jalaluddin al-Suyūti, *al-Itq n F 'Ul m al-Our'an*, Juz II, h. 2-3

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Imam al-Haramain adalah 'Abdul Mali bin Abu Abdillah bin Yusuf bin al-Muhammad Juwaini al-Syafi'i al-Iraqi Abu-Mā'ali. la adalah guru Imam al-Ghazali dan termasuk sahabat Imam Syaf'i yang paling mendalam ilmunya, ia wafat 47 H. Untuk lebih jelasnya lihat Subhi al-Shali Terjemahnya, h. 403

dapat dipahami dari percakapan orang Arab kita terima yang demikian tanpa tafagguh, seperti firman Allah Q.S. Al- Zumar/39:56

# Terjemahnya:

supaya jangan ada orang yang mengatakan: "Amat besar penyesalanku atas kelalaianku dalam (menunaikan kewajiban) terhadap Allah, sedang aku sesungguhnya termasuk orang-orang yang memperolok-olokkan (agama). 18

Menurut dia, "sisi Allah" diartikan dengan hak Allah. Tampaknya ketiga pendapat di atas masing-masing mempunyai dasar dan bila dipahami secara lebih kritis ketiganya dapat dikompromikan. Setiap orang percaya bahwa makna yang diambil dari hasil penakwilan dan penafsiran bukanlah makna yang pasti bagi lafal-lafal ayat mutasy bih t. Tidak seorang pun yang dapat menjamin babwa itulah makna yang sebenamya dan secara pasti dimaksudkan oleh Allah. Jika inilah makna yang diserahkan kepada Tuhan untuk mengetahuinya dan ia saja yang mengetahuinnya, makna semua pihak akan dapat menerimanya. Ulama Khalaf juga tidak memastikan penakwilan mereka sebagai makna yang pasti bagi ayat-ayat tersebut. Karena itu takwil dan penafsiran yang mereka berikan juga bervariasi, tidak selamanya sama antara seorang dengan yang lainnya. Misalnya tentang kata: (diri) pada QS Āli 'Imran/3: 28

لَا يَتَخِذِ ٱلْمُوْمِنُونَ ٱلْكُفِرِينَ أُولِيَاءَ مِن دُونِ ٱلْمُوْمِنِينُ وَمَن يَقَعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَتَقُوا مِنْهُمْ ثَقَلُةٌ وَيُحَدِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَقْسَةٌ وَ إِلَى ٱللَّهِ ٱلْمُصِيرُ

Terjemahnya:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjamahnya, h. 465

Janganlah orang-orang beriman menjadikan orang kafir sebagai pemimpin melainkan orang-orang beriman. Barangsiapa berbuat demikian niscaya dia tidak akan memperoleh apa pun dari Allah. Kecuali karena (siasat) menjaga diri dari sesuatu yang kamu takuti dari mereka. Dan Allah memperingatkan kamu akan diri(siksa)-Nya dan hanya kepada Allah tempat kembali.<sup>19</sup>

ditemukan berbagai penakwilan ulama, seperti 'siksa-Nya', 'kepada-Nya', 'hakikat wujud', zat dan ghaib'.

Dengan demikian mereka berarti tidak mendakwakan bahwa mereka mengetahui hakikat maknanya. Mereka hanya berusaha menakwilkan dan menafsirkan ayat-ayat yang menyangkut sifat-sifat Tuhan sesuai dengan kemampuan mereka sehingga dapat memenuhi tuntutan akal mereka sebagai orang-orang beriman. Mereka berupaya menakwil dan menafsirkan ayat-ayat yang menyangkut sifat-sifat Tuhan dan tidak memaksakan diri untuk menakwilkan hal-hal yang gaib seperti tentang hari kiamat dan "d bbah" (binatang yang akan keluar sebagai tanda dekat kiamat).

Uraian di atas menunjukkan bahwa secara teoritis pendapat-pendapat tersebut bisa dikompromikan, dan secara praktis penerapan Mazhab Khalaf lebih dapat memenuhi tuntutan kebutuhan intelektual yang semakin hari semakin berkembang dan kritis. Sebaliknya, Mażhab Salaf tetap sesuai bagi masyarakat yang secara intelektual tidak menuntut penakwilan ayat-ayat *mutasyabihat*. Bahkan, yang demikian lebih menenangkan keyakinan mereka terhadap al-Qur'an. sejalan dengan ini, para ulama menyebutkan bahwa Mażhab Salaf dikatakan lebih aman karena tidak dikhawatirkan jatuh ke dalam penafsiran dan penakwilan yang menurut Tuhan salah. Mazhab Khalaf dikatakan lebih selamat karena

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 53

dapat mempertahankan pendapatnya dengan argumen *aqli*. Kemudian, dengan melihat kondisi kritis dewasa ini, maka Mazhab Khalaf atau Mazhab Takwil inilah yang lebih tepat diterapkan dalam menafsirkan ayat-ayat *mutasy bih t* dengan mengikuti ketentuan-ketentuan takwil yang dikenal dalam Ilmu Tafsir.

Adapun sebab timbulnya perbedaan mazhab di atas, maka pada dasarnya kembali kepada dua masalah. Pertama, masalah pemahaman ayat: "...dan orang-orang yang mendalam ilmunya..." (Q.S. Āli Imran/3: 7), disambungkan kepada kalimat sebelumnya (ma'thuf) atau tidak? Dalam pada itu, terdapat pula beberapa hadits dan ar sahabat yang mencela orang-orang yang membicarakan ayat-ayat mutasy bih t karena hal yang demikian dianggap sebagai masalah yang hanya diketahui oleh Allah dan ā ar yang menunjukkan maksud sebaliknya, sebagaimana telah dipaparkan terdahulu. Keduanya adalah permasalahan apakah mungkin sebagian ayat al-Qur'an tidak diketahui sama sekali atau diketahui hanya oleh orang-orang yang mendalam ilmunya? Menurut ulama Salaf, boleh saja sebagian ayat al-Qur'an tidak diketahui oleh manusia. Sedangkan menurut ulama Khalaf, hal yang demikian tidak mungkin terjadi. Setidaknya ayat itu dapat dipahami oleh ulama tertentu.<sup>20</sup>

Pendapat *ulama Khalaf* ini bertambah jelas ketika ayat 7 dari surat Āli Imran tersebut di atas dipahami dalam konteks sebab turunnya. Para mufassir meriwayatkan bahwa ayat ini dan sekitar delapan puluh ayat sesudahnya turun menyangkut hal orangorang Kristen Najran. Enam puluh orang dari mereka telah datang menemui Rasul dan menjelaskan serta mengemukakan argumen tentang trinitas dan ketuhanan Isa al-Masih karena diciptakan tidak menurut hukum kebiasaan yang dikenal dalam Proses kelahiran

 $^{20}$  Jalaluddin al-Suyūti,  $al\mbox{-}Itq\,$  n  $F\,$  'Ul $\,m$   $al\mbox{-}Qur'an,$  Juz II, h. 6

manusia. Mereka juga mengemukakan argumen dengan mu'jizat yang berlaku pada diri Isa dan keterangan al-Qur'an sendiri. Sehubungan dengan peristiwa ini ayat-ayat tersebut diturunkan oleh Allah.<sup>21</sup>

Sebab turun ayat ini menunjukkan bahwa orang-orang Kristen Najran telah mengambil kata-kata mutasy bih dalam al-Qur'an, seperti مُورُوحٌ مِنْهُ وَرُوحٌ مِنْهُ وَرُوحٌ مِنْهُ وَرُوحٌ مِنْهُ menjadi argument atas ketuhanan Isa dan trinitas tanpa memperhatikan ayat-ayat muhkam t yang menguatkan keesaan Allah dan kemahasucian-Nya dari keadaan mempunyai anak dan sekutu. Ayat-ayat tersebut diturunkan untuk menolak keyakinan mereka dan cara mereka mengambil sebagian ayat-ayat mutasy bih mengandung banyak kemungkinan makna. Karena itu, ayat-ayat seperti ini tidak boleh dipahami secara berdiri sendiri. Untuk memahaminya secara benar harus melalui petunjuk ayat- ayat muhkam t. Selanjutnya, keterangan ini menunjukkan bahwa ayat-ayat mutasyābihāt dapat dipahami dengan merujuk kandungan ayat-ayat muhkam t.

## C. Perbedaan Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf

Ada tiga metodologi yang digunakan oleh para ulama dalam memahami ayat-ayat dan hadits tentang sifat, yaitu *tafwidh*, *itsbat* dan *ta'wil*. Mayoritas ulama salaf dalam memahami ayat-ayat dan hadits tentang sifat Allah meggunakan metodologi *tafwidh*, yaitu tidak melakukan penafsiran apapun terhadap teks-teks tersebut, namun mencukupkan diri dengan penetapan sifat-sifat yang telah Allah tetapkan bagi Dzat-Nya, serta mensucikan Allah dari segala kekurangan dan penyerupaan terhadap hal-hal yang baru. Hal tersebut

 $^{21}$ Sayyid Rasyid Ridha,  $Tafsir\ al ext{-}Manar$ , Jilid II (Kairo: Maktabah al-Qahirah, t th), h. 161

105

dilakukan dengan cara mengikuti metode *ta'wil ijmali*<sup>22</sup>terhadap teks-teks tersebut dan menyerahkan pengetahuan maksud yang sebenarnya kepada Allah Subhanahu wa Ta'ala.<sup>23</sup> Biasanya mereka menggunakan bahasa "tidak tenggelam", "tidak menafsirkan", "diam terhadap sifat-sifat tersebut", <sup>24</sup> dan "bacaannya adalah tafsirnya".<sup>25</sup>

Mayoritas ulama salaf dengan mengikuti metodologi tafwidh atau ta'wil ijmali, tidak mengartikan kata istiwa' dalam ayat di atas dengan bersemayam dan bertempat di 'Arasy. Dan tidak pula mengartikan datang dan turunnya Tuhan dalam ayat dan hadits tersebut dengan datang atau turun seperti halaya makhluk yang berpindah dan bergerak dari suatu tempat ke tempat yang lain. Ulama salaf berpandangan bahwa kata istiwa', datang dan turun dalam ayat-ayat tersebut memiliki makna-makna tersendiri yang hanya diketahui oleh Allah dan tidak mengandung penyerupaan sifat-sifat Allah dengan sifat-sifat makhluk-Nya.<sup>26</sup>

Al-Lalika'i meriwayatkan dari Muhammad bin al-Hasan, sahabat Abu Hanifah, dia UNIVERSITAS ISLAM NEGERI berkata,"Seluruh ahli fikih yang ada di timur dan barat sepakat tentang kewajiban beriman kepada Al-Qur'an dan hadits-hadits shahih tentang sifat Allah, tanpa harus menafsirkan,

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> *Ta'wil ijmali* adalah tafsir yang bersifat umum, artinya mengalihkan maksud teks-teks yang mutasyabihat tersebut dari makna literalnya, tanpa memberikan maksud yang pasti terhadapnya, dengan menyerahkan pengetahuan maksud yang sebenarnya kepada Allah swt.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Muhammad Sa'id Ramadhan al-Buthi,1997, *Kubra al-Yaqiniyyat al-Kauniyyah*, Damaskus: Dār al-Fikr, h. 138

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Al-Qaradhawi, 2009, *Akidah Salaf dan Khalaf* (terj) cet. Kedua, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, h. 80

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Al-Oaradhawi, 2009, *Akidah Salaf dan Khalaf*, h. 80

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Abdullah al-Harari, 2007, *Al-Maq lat al-Sunniyyah f Kasyf Dhal lat Ahmad bin Taimiyyah*, Beirut: Dār al-Masyari', h. 122.

menggambarkan dan menyerupakan. Barangsiapa yang melakukan penafsiran, dia telah keluar dari ajaran Nabi dan jamaah. Sebenarnya, mereka tidak memberikan penyifatan dan melakukan penafsiran, tetapi memberikan fatwa dari al-Qur'an dan as-Sunnah untuk kemudian diam—dari fatwa tersebut.<sup>27</sup>

Hasan al-Banna berkata, "Adapun ulama salaf ri wanullah 'alaihim mengatakan: 'Kita wajib beriman terhadap ayat-ayat dan hadits-hadits seperti apa adanya, dan menyerahkan maksudnya pada kehendak Allah.' Mereka menetapkan sifat Al-Yad, Al-'Ain, Al-Istiwa', Adh-Dhahk, At-Ta'ajjub dan seterusnya (untuk Allah). Semua ini memiliki makna yang tanpa bisa kita kenali, dan kita serahkan kepada Allah untuk mengetahui persisnya."28

Al-Shaukani (w. 1250 H) juga mengikuti mazhab salaf yang berpendapat bahwa sifat-sifat Allah yang ada dalam Al-Qur'an harus diterima apa adanya tanpa takwil. Ketika menjelaskan ayat tentang Allah bersemayam di atas arsy (QS al-A'raf ayat 54), al-Syaukani UNIVERSITAS ISLAM NEGERI berkata,"Sesungguhnya para ulama telah berbeda pendapat tentang makna ayat ini sehingga terdapat empat belas pendapat, yang paling benar dan paling dekat dengan yang seharusnya adalah pendapat salaf, yaitu Allah istiwa' tanpa diketahui caranya, sesuai dengan yang patut bagi-Nya serta dan dengan menafikan yang tidak patut bagi-Nya."<sup>29</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Ibnu Taimiyyah, *Majmu' al-Fatawa*, 4/4,5 dan Ibnu Qudamah, *Risalah at-Tanzih*, h. 18-19.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Jum'ah Amin Abdul Aziz, 2005, Pemikiran Hasan Al-Banna dalam Akidah dan Hadits, penerjemah: Shofiyullah Mukhlas, cet. Kesatu, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, h. 85-86, 90.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Zainuddin, 2009, *Al-Shaukani dan Kitab Na lu Al-Aut r*, jurnal Islamia, Vol. V No. 1 hal. 67.

Ibnu Qudamah al-Maqdisī di dalam kitabnya, *Lum'atu al- l'tiqad*, mengatakan bahwa semua sifat Ar-Rahman yang ada di dalam Al-Qur'an dan hadits shahih wajib diimani dan diterima serta tidak diperbolehkan mengetahui maknanya dengan menolaknya, menakwilkannya, menyerupakannya dan mempersonifikasikannya. Sifat-sifat tersebut wajib kita tetapkan secara lafadz, dan tidak mencari-cari maknanya. Kita kembalikan pengetahuan tentangnya kepada yang mengucapkannya. Tindakan seperti itu sesuai dengan apa yang dilakukan oleh *ar-rasikhina f al- 'Ilmi* yang mendapat pujian dari Allah.<sup>30</sup>

Ibnu Qudamah juga mencuplik pandangan Imam Abu Abdillah Ahmad bin Muhammad bin Hambal *radliyallahu janhu* tentang sabda Nabi Muhammad saw: 'Sesungguhnya Allah turun ke langit bumi', 'Sesungguhnya Allah akan dilihat di hari kiamat', dan hadits-hadits lain yang serupa dengannya. Imam Ahmad menjawab: "Kami beriman dan membenarkannya, tidak ada cara dan tidak ada makna. Kami tidak menolaknya sedikitpun. Kami yakin bahwa sesuatu yang dibawa Rasul pasti benar. Kami tidak menolak apa yang dibawa Nabi saw dan kami tidak menyifati Allah melebihi apa yang Allah telah memberi sifat pada diri-Nya tanpa batasan. Tidak ada sesuatu pun yang menyerupai Allah. Dan Dia Maha Mendengar dan Maha Mengetahui. (Q.S. Asy-Syura: 11)."

Ketika membahas tentang ayat-ayat sifat yang *mutasy bih t*, dalam al-Itqan, As-Suyuthi berkata,"Jumhur Ahlu Sunnah —di antaranya kaum salaf- dan ahli hadits berpendapat untuk mengimani ayat-ayat sifat dan menyerahkan maknanya kepada Allah.

 $^{30}$  Muhammad Shalih al-'Uṣaimin, <br/>, $Syarh\ Lum'atu\ al-I'tiq\ d$ , Riyaḍ: Maktabah Thabariyyah 1992, h. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Muhammad Shalih al-'Uṣaimin, Syarh Lum'atu al-I'tiq d, h. 35

Dengan tetap menyucikan Allah, ayat-ayat tersebut tidak boleh ditafsirkan. Sebagian ahlu sunnah ada yang berpendapat untuk menakwil dengan sifat yang layak bagi Allah. Pendapat ini adalah pendapat kaum khalaf. Imam al-Haramain pernah berpendapat seperti ini, tetapi dia meralat pendapatnya tersebut. Ibnu Shalah berkata, 'Pendapat inilah yang dilakukan oleh generasi pertama umat. Dan dengan cara inilah para ahli fikih berpendapat. Juga pendapat ini, adalah pendapat para ahli hadits. Tidak ada ahli kalam yang menolak pendapat seperti ini.''<sup>32</sup>

Pendapat di atas dikomentari oleh Syaikh Mar'i dalam *Aq w l Al-Tsiq t*, "Saya berpendapat bahwa pendapat di atas adalah pendapat yang paling tepat. Kita bisa mendapatkan setiap golongan yang melakukan takwil akan menyalahkan golongan yang lain. Mereka membuat argumentasi bahwa pendapat merekalah yang paling benar. Mereka meyakini bahwa golongan merekalah yang benar sedangkan golongan yang lain adalah salah. Hal tersebut sangat jelas terlihat ketika kita membaca pendapat-pendapat para ahli kalam dan tasawuf.<sup>33</sup>

Itulah metodologi tafwidh yang digunakan oleh mayoritas ulama salaf, yaitu tidak mengartikan sifat-sifat Allah, menjauhi penafsirannya, dan menyerahkan maknanya kepada Allah. Dengan kata lain, Allah yang lebih tahu dengan arti ayat-ayat sifat tersebut. Mereka tidak menafsirkan ayat-ayat sifat Allah dengan tetap berpegang bahwa Allah adalah Maha Suci dari segala keserupaan dengan makhluk-Nya. Berbeda dengan metodologi tafwidh,

<sup>32</sup> Al-Suyūti, *Al-Itqan F 'Ulum al-Qur'an*, h. 2-7.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Al-Qaradhawi, 2009, *Akidah Salaf dan Khalaf* (terj) cet. kedua, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, h. 56.

adalah metodologi itsbat. Yaitu membiarkan sifat-sifat itu dalam arti literal dengan meniadakan cara dan penyerupaan. Metodologi ini dipopulerkan oleh Ibnu Taimiyyah dan madrasahnya.<sup>34</sup>

Dalam karyanya yang berjudul "Shaid Al-Khathir," seorang ahli fikih, sejarawan, dai, kritikus dan pembaru, yaitu Ibnul Jauzi (w. 597 H), mendorong tentang pentingnya itsbat bagi masyarakat awam. Dalam pembahasan yang panjang, dia telah menjelaskan faedah hal tersebut bagi iman dan akhlak.

Sedangkan mayoritas ulama khalaf memahami ayat dan hadits tentang sifat Allah menggunakan metodologi *ta'wil* yaitu mengalihkan pengertian teks-teks yang mutasyābihāt dari makna-makna literalnya dan meletakkan maksud-maksudnya dalam satu bingkai pengertian yang sejalan dan seiring dengan teks-teks lain yang muhkamat yang memastikan kesucian Allah dari arah, tempat dan anggota tubuh seperti makhluk-Nya. Oleh karena itu, mereka menafsirkan *istawa*' dengan kekuasaan Allah, menafsirkan tangan Allah dengan universitas ISLAM NEGERI kekuatan dan kedermawanan, menafsirkan *'ain* (mata) dengan pertolongan (*inayah*) dan pemeliharaan (*ri'ayah*), menafsirkan dua jari-jari dalam hadits "Bayi seorang mukmin berada di antara dua jari-jari Tuhan" dengan kehendak (Iradah) dan kekuasaan (Qudrah) Allah dan lain sebagainya. 35

### D. Persamaan Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf

<sup>34</sup> Al-Qaradhawi, 2009, *Akidah Salaf dan Khalaf*, h. 46-52

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Muhammad Sa'id Ramadhan al-Buṭi, *Kubra al-Yaqiniyyat al-Kauniyyah*, Damaskus: Dār al-Fikr 1997,, h. 140.

Apabila diamati dengan seksama, sebenarnya antara pendapat salaf (methode *tafwidh*) dengan pendapat khalaf (metode *ta'wil*) memiliki kesamaan, yaitu<sup>36</sup>:

*Pertama*, sama-sama mensucikan Allah dari segala keserupaan dengan makhluk-Nya. Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman:

# Terjemahannya:

Tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia, dan Dia-lah Yang Maha Mendengar lagi Maha Melihat.<sup>37</sup>

Ayat ini menegaskan kesucian Allah yang bersifat mutlak dari menyerupai apapun, sehingga ayat-ayat dan hadits-hadits lain yang mutasyabihat dan mengesankan bahwa Allah menyerupai makhluk-Nya harus dikembalikan maksudnya terhadap ayat ini, karena ayat ini kedudukannya muhkamat.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

*Kedua*, mereka sepakat bahwa arti literal lafazh-lafazh tersebut bukanlah arti sebenarnya. Ini berkaitan dengan kesepakatan mereka untuk menafikan keserupaan Allah.

*Ketiga*, kedua madzhab sepakat bahwa lafazh-lafazh tersebut digunakan tiada lain untuk menjelaskan hal yang ada di dalam hati atau yang ada di bawah intuisi dan ada hubungannya dengan ahli bahasa. Meskipun sangat luas, hakekat bahasa tidak akan bisa

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Yusuf al-Qaradhawi, 2006, *Akidah Salaf dan Khalaf*, penerjemah: Arif Munandar Riswanto, cet. I, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, , h.38; *Majmu'ah Rasa'il Al-Imam Asy-Syahid Hasan Al-Banna*, h. 408-418; Abdullah al-Harari, 2007, *al-Maqallat al-Sunniyyah f Kasyf Dlalalat Ahmad bin Taimiyyah*, Beirut: Dar al-Masyari', h. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Kementrerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahan, h.

diketahui artinya oleh orang yang tidak mengetahuinya. Dan hakekat yang berkaitan dengan Dzat Allah berkaitan dengan hal ini. Bahasa sangat terbatas untuk menjelaskan tentang hakekat tersebut. Dengan demikian, membatasi arti dari bahasa tersebut adalah sebuah penyesatan.

DR. Yusuf al-Qaradhawi mengatakan bahwa polemik di antara dua manhaj atau dua madzhab tidak harus mengafirkan salah satu di antara keduanya. Dengan kata lain, menghukumi bahwa mereka telah melakukan jenis kekufuran terbesar yang mengakibatkan keluar dari agama Islam. Padahal, saling mengafirkan dan mengeluarkan mereka dari agama Islam tidak bisa diterima oleh hati dan akal orang yang berilmu. Karena mereka seluruhnya beriman kepada Tuhan, Rasul, Kitab Suci, manhaj dan kiblat yang satu. Menurutnya, polemik dalam permasalahan ini juga tidak perlu menyebabkan untuk menuduh dosa, fasik, dan bid'ah. Hal yang paling jauh, polemik yang terjadi adalah polemik antara yang benar dan yang keliru, atau yang benar dan yang lebih benar.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Bagaimana mungkin seorang ilmuwan yang mumpuni berani untuk memfasikkan, menuduh dosa atau membid'ahkan ulama umat. Padahal mereka-lah yang memikul syari'at, membela akidah dan melawan musuh-musuh dakwah. Sepanjang hayatnya, mereka hidup sebagai da'i, pembaru, ulama dan pelaksana ajaran Islam. Seperti al-Baqillani, al-Isfirayini, al-Maturidi, al-Ghazali, ar-Razi, Ibnu Abdissalam, ibnu al-Id, ar-Rafi'i, an-Nawawi, Ibnul Hammam, az-Zarkasyi, al-Iraqi, Ibnu Hajar, as-Suyuthi, dan orang-orang mumpuni lainnya yang menguasai ilmu akidah serta syari'at. Ketika melakukan takwil, mereka tidak keluar

dari kaidah-kaidah bahasa Arab. Sebelum mereka ada para Sahabat yang juga melakukan takwil, tafwidh, dan itsbat. Seperti Ibnu Mas'ud, Ibnu 'Abbas, dan lain-lain. <sup>38</sup>

Ibnu Taymiyyah dan Ibnul Qoyyim juga berpendapat untuk tidak menuduh dosa, memfasikkan (fasik dalam ta'wil), atau menyesatkan orang-orang yang melakukan ta'wil. Menurut Ibnu Taymiyyah, yang menjadi polemik dan ditentang oleh kaum salaf adalah ta'wil kelompok jahmiyyah dan pengetahuan manusia yang bisa mengetahui cara ayat-ayat sifat tersebut.<sup>39</sup>

Imam al-Khathabi dalam Ma'alim as-Sunannya, mengatakan bahwa orang yang melakukan ta'wil tidak keluar dari agama, meskipun ta'wilnya salah. Demikian juga menurut Imam Al-Ghazali, kesalahan dalam melakukan ta'wil tidak menyebabkan pada kekafiran, karena masih terjaga di bawah lindungan kalimat syahadat. Nash menetapkan bahwa yang menyebabkan seseorang menjadi kafir adalah ketika dia mendustakan Rasulullah shollallahu 'alaihi wa sallam. Dan orang yang salah dalam UNIVERSITAS ISLAM NEGERI melakukan ta'wil bukanlah orang yang mendustakan Rasulullah. 40 Dr. Yusuf al-Qardlawi mengatakan, mereka tidak mengingkari hadits shahih. Akan tetapi penerimaan mereka ini wujud dalam bentuk penakwilan hadits disesuaikan dengan cara-cara ekspresi bahasa Arab, termasuk analogi, majaz, sindiran, perumpamaan, dan lainnya. Apakah penakwilan semacam ini benar atau tidak, ini sudah merupakan masalah tersendiri yang tidak ada kaitannya lagi dengan persoalan penetapan masalah aqidah melalui hadits. Bahkan pendukung pendapat ini mengatakan dengan tegas:"Saya menerima hadits itu dan

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Yusuf al-Qaradhawi, 2006, Akidah Salaf dan Khalaf, h. 222-223.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Yusuf al-Oaradhawi, 2006, Akidah Salaf dan Khalaf, h. 223.

<sup>40</sup> Al-Ghazali, Al-Iqtishad fi al-I'tiqad,, h. 306.

mengakui juga konsekuensinya. Akan pengertian hadits ini bagi saya ialah begini dan begitu." <sup>41</sup>

Menurut Imam Ghazali, sosok manusia yang paling bersih dan jauh dari ranah ta'wil adalah Imam Ahmad Ibn Hambal (emoga kasih Allah selalu terlimpah untuknya).

Namun, ternyata Imam Hambal terpaksa melakukan takwil.

Hasan al-Banna berkata,"Saya melihat Imam an-Nawawi memiliki pendapat yang mampu mendekatkan jarak khilaf antar kedua pendapat ini, sehingga memungkinkan kita untuk tidak terus berdebat dan bertentangan. Terlebih mereka telah memberi batasan dirinya bahwa menakwil seperti ini boleh selama tidak bertentangan dengan kaidah-kaidah agama.

Imam Ar-Razi dalam kitabnya 'Asas at-Tagdis berkata:

"Ketika kita memperbolehkan penakwilan, kita harus siap menyibukkan diri secara sukarela merinci beberapa penakwilan yang dimaksudkan. Jika kita memilih untuk tidak boleh menakwilkan, kita menyerahkan pengetahuan ini kembali kepada Allah. Ini adalah kaidah umum yang perlu menjadi rujukan pada setiap ayat-ayat dan hadits-hadits mutasyabihat. Hanya dari Allah kita berharap pertolongan."

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Al-Oardlawi, , *Figih Peradaban*, Surabaya: Dunia Ilmu 1997, h. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Jum'ah Amin Abdul Aziz, 2005, *Pemikiran Hasan Al-Banna dalam Akidah dan Hadits*, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, hal. 97.

#### **BAB V**

## **PENUTUP**

## A. Kesimpulan

Telah dikemukakan bahasan dan kajian komparasi penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf tentang *Al- yatu al ifat*. Berdasarkan uraian tersebut maka dapat ditarik beberapa kesimpulan sebagai berikut:

- 1. Al- yatu al ifat sebagai bagian dari ayat-ayat mutasy bihat yang berkaitan tentang sifat Tuhan atau sifat tajs m Tuhan yang ada dalam al-Qur'an. Ayat-ayat ini pulalah yang selalu mewarnai pergolakan pemikiran para ulama dan selalu menjadi sumber polemik dalam memberi makna yang sepadan
- 2. Wujud *al- yatu al- ifat* dalam al-Qur;an diantaranya : seperti lafal lafal "*istiw* (bersemayam)", "J 'a (datang)", "Fauq (di atas )" Janbun (sisi)" " Wajhun (wajah)", ""Ainun (mata), Yadun (tangan)", dan "Nafs (diri)"" yang dibangsakan atau dijadikan sifat Allah. Kata-kata ini menunjukkan keadaan, tempat, dan anggota yang layak bagi makhluk yang baharu
- 3. Komparasi penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf yang berbeda terhadap *Alyatu al ifat* pada intinya bergerak dalam wilayah mazhab-mazhab tersebut. Sehingga penulis dalam kesimpulannya membagi kedalam dua mazhab yaitu *Mazhab Salaf* dan *Mazhab Khalaf*.
  - a. *Metode Ulama Salaf* dalam memahami ayat-ayat *mutasy bih t* mengenai sifat Allah dengan menggunakan metode *tafw d, tasl m* (menyerahkan) maknanya. Dalam menyerahkan makna, bukanlah makna literal yang

disebut juga dengan metode Ta'w l Ijm li (mengalihkan makna secara global). Makna tekstual dari ayat mutasy bih t tentang sifat Allah bagi ulama salaf adalah hal yang mustahil diterapkan pada Tuhan, sehingga untuk mensucikan sifat Allah, harus dita'wil dari makna-makna sifat yang dimiliki mahluk-Nya. Hal ini juga supaya tidak mengurangi sifat kekuasaan Tuhan, dan biasanya mereka memberi statemen dengan ungkapan-ungkapan tafwidnya, seperti نؤمن بها بلا كيف و لا معنى atau ungkapan tafw d tasl m lainnya seperti

Terhadap pemahaman ayat-ayat yang dikategorikan *Mutasy bihat* tentang sifat Tuhan, ulama salaf juga menerapkan metode ta'wil tafsili (ta;wil dengan menetukan maknanya) yaitu dengan mengalihkan makna zahir lafal kepada makna majazi (metaforis). Hal ini juga sebagai penetapannya dalam mensucikan makna sifat Allah dari sifat-sifat yang dimiliki mahluk -Nya. Karena memahami secara tekstual terhadap ayat-ayat mutasy bihat tentang sifat-sifat Allah oleh ulama salap dinilai sebagai *tasybih* (penyerupaan sifat Tuhan dengan mahluknya).

b. Adapun *Mazhab Khalaf* mereka membolehkan penakwilan terhadap ayatayat *mutasy bih t*, mazhab ini terbagi kedalam dua kelompok yaitu : pertama menakwilkan ayat-ayat *mutasy bih t* yang diantaranya berbicara sifat-sifat Tuhan diterima tanpa diketahui maksudnya secara pasti. Kedua menakwilkan ayat-ayat mutasyabihat itu sesuai dengan makna atau sifat-sifat yang dipahami oleh manusia

- c. Penulis memahami bahwa ada kesamaan penafsiran ulama salaf dan ulama khalaf dalam memahami al- yatu al-Sifat pada wilaya sifat tajsim Tuhan
- 4. Persamaan dan Perbedaannya Penafsiran Ulama Salaf dan Ulama Khalaf

#### Persamaan:

- a. Sama-sama mensucikan Allah dari segala keserupaan dengan makhluk Nya. Allah Subhanahu wa Ta'ala
- b. Ulama Salaf dan Khalaf sepakat bahwa arti literal lafazh-lafazh tersebut bukanlah arti sebenarnya. Ini berkaitan dengan kesepakatan mereka untuk menafikan keserupaan Allah
- c. Kedua mazhab sepakat bahwa lafazh-lafazh tersebut digunakan tiada lain untuk menjelaskan hal yang ada di dalam hati atau yang ada di bawah intuisi dan ada hubungannya dengan ahli bahasa. Meskipun sangat luas, hakekat bahasa tidak akan bisa diketahui artinya oleh orang yang tidak mengetahuinya. INERSITAS ISLAM NEGERI

# Perbedaan: A A

a. Ada tiga metodologi yang digunakan oleh para ulama dalam memahami ayat-ayat dan hadits tentang sifat, yaitu *tafwidh, itsbat* dan *ta'wil*. Mayoritas ulama salaf dalam memahami ayat-ayat dan hadits tentang sifat Allah meggunakan metodologi *tafwidh*, yaitu tidak melakukan penafsiran apapun terhadap teks-teks tersebut, namun mencukupkan diri dengan penetapan sifat-sifat yang telah Allah tetapkan bagi Dzat-Nya, serta mensucikan Allah dari segala kekurangan dan penyerupaan terhadap hal-hal yang baru. Hal tersebut dilakukan dengan cara

mengikuti metode *ta'wil ijmali* terhadap teks-teks tersebut dan menyerahkan pengetahuan maksud yang sebenarnya kepada Allah Subhanahu wa Ta'ala. Biasanya mereka menggunakan bahasa "tidak tenggelam", "tidak menafsirkan", "diam terhadap sifat-sifat tersebut", dan "bacaannya adalah tafsirnya"

b. Sedangkan mayoritas ulama khalaf memahami ayat dan hadits tentang sifat Allah menggunakan metodologi ta'wil yaitu mengalihkan pengertian teks-teks yang mutasy bih t dari makna-makna literalnya dan meletakkan maksud-maksudnya dalam satu bingkai pengertian yang sejalan dan seiring dengan teks-teks lain yang muhkamat yang memastikan kesucian Allah dari arah, tempat dan anggota tubuh seperti makhluk-Nya. Oleh karena itu, mereka menafsirkan istawa' dengan kekuasaan Allah, menafsirkan tangan Allah dengan kekuatan dan kedermawanan, menafsirkan 'ain (mata) dengan pertolongan (inayah) dan pemeliharaan (ri'ayah), menafsirkan dua jari-jari dalam hadits "Bayi seorang mukmin berada di antara dua jari-jari Tuhan" dengan kehendak (Iradah) dan kekuasaan (Qudrah) Allah dan lain sebagainya.

#### B. Saran

Adapun saran yang dapat disampaikan sebagai penulis berkaitan dengan penjelasan tesis ini sebagai berikut :

 Kajian mengenai ayat-ayat mutasy bih t yang menjadi pembahasan dalam tesis ini merupakan sebuah bentuk upaya yang dilakukan penulis. Namun pengkajian mengenai yatu al ifat membutuhkan kajian yang mendalam mengingat pokok

- bahasan yang ada didalamnya cukup luas. Olehnya itu, peningkatan frekuensi dan keseriusan pengkajian harus lebih ditingkatkan
- 2. Pembahasan mengenai *Al- yatu al ifat* dalam cakupan pembahsan ayat-ayat *mutasy bih t* merupakan hal yang sangat penting mengingat masih terhitung jarang yang mau memberikan ruang untuk mengkaji lebih jauh khsusnya mahasiswa jurusan Ilmu al-Qur'an dan Tafsir. Olehnya itu sebagai bahan pertimbangan bagi rekan-rekan mahasiswa untuk mengkaji ayat-ayat *mutasy bih t* lehih mendalam lagi sebagai tanggung jawab sebagai akademisi baik secara tidak langsung dalam memberikan buah pemikiran untuk lebih mengembangkan Ilmu al-Qur'an dan Tafsir dimasa yang akan datang.



#### DAFTAR PUSTAKA

- Kementrian Agama RI, Alqur'an dan Terjamahnya. Diterjemahkan Yayasan Penyelenggara Penterjemah Alquran (Penerbit Sinar Baru Algensindo Bandung : 2011)
- Anwar, Drs. Abu M.Ag, 'Ul m al-Qur'an Sebuah Pengantar, (cet. I 2002. Media Grafika)
- Anwar, Drs. Rosihan, *Ulûmu al-Qur'an* (Cet; Bandung: CV Pustaka Setia 2000)
- Anís, Ibrahim. al-Mu'jam al-Was, Juz I (Istambul: al-Maktabah al-Islamiyah, th.)
- Al-Asfahani, Al-Ragib, Mu'jam Mufrad t al-Qur'an, (Beirut: D r al-Fikr, tth.)
- Al-Farmawi, Dr. Abdul Hayyan, al-Bid yah f al-Tafs r al-Maudhui' Dir sa Minhajiyyah

  Maudhu'iyyah, diterjemahkan oleh Rosihan Anwar dengan judul Metode Tafsir

  Maudhu'i dan Cara penerapannya (Cet. I Bandung CV Pustaka Setia 2002)
- Halim , Muhammad Abdul, *Memahami al-Qur'an; Pendekaian Gaya dan Tema*, diterjemahkan dari edisi bahasa Inggris, *Understanding Qur'an: Themes and Style*, (Penerjemah Rofik Suhud (Cet. I; Bandung, Marjah, 1999)

MAKASSAR

- Hamka, Tafsir al-Azhar Jalarta: Penerbit Pustaka Panjimas Cet. I Jilid IX 1982
- Al-Husain, Abi Ahmad Ibn Faris Ibn Zakariya, *Magayis al-Lughah* (Juz IV; Mesir Mustafa al-Babi al-Halabi, 1970)
- Kamus Besar Bahasa Indonesia, Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa DIKBUD (Edisi II Balai Pustaka 2008)

- Ibn Zakariya, Abi al-Husain Ahmad Ibn F ris *Maq yis al-Lughah* (Juz IV; Mesir Mustafa al-Babi al-Halabi, 1970)
- Ismail, Muhammad al-Bakr *Dir sat F 'Ulûm al-Qur'an*, (cet I D r al-Man r, 1991)
- Ibn Manzhur, Abu al-Fadh 'il Jamal al Din Muhammad, *Lisan al-Arab* (Beirut : D r al-Shadir, tth
- Al-Munawwir, Ahmad Warson, , *Kamus Arab Indonesia* (Cet XIV; Surabaya: Penerbit Pustaka Progressif 1997)
- Madkour, Ibrahim, F al-Falsafah al-Islamiyyah: Manhaj Wa Tatbiqu al-Juz al Sani.

  Diterjemahkan oleh Yusdian Wahyudi Asmin dengan judul, Aliran Dan Teori filsafat Islam, (Cet, II, Jakarta: Penerbit Bumi Aksara, 2004).
- Nawawi, Rifat Syaugi dan M.Ali Hasan, *Pengantar lmu Tafsir* (Cet I; Jakarta Bulan Bintang, 1998).
- Al-Qa an, Manna Khalil, *Mabahis fi Ulum al-Qur an*, diterjamahkan oleh Mudzakir AS, Studi ilmu-ilmu al-Qur'an (Cct. VI: Bogor; Pustaka Litera Antar Nusa, 2001)
- Al-Razi, Fakhruddin. *Tafsir al-kabir, Jilid XVI* (Beirut: Libanon: D r al-Ilmiyah, 1990)
- Ridha, Sayyid Rasyid Tafsir al-Manar, Jilid II (Kairo: Maktabah al-Qahirah, t th), h. 161
- Sabri, Drs. Muhammad Sadik M.Ag, Melacak Pola Interpretasi Ayat-Ayat Mutasy bih t dalam al-Qur'an (Kajian atas Ayat-Ayat Tajassum), (Cet I 2011 Alauddin Press)
- al-Saqq f, 'Alawi ibn 'Abd al-Q dir ifat Allah 'Azza Wa Jallah al-W ridah F al-Kit b wa al-Sunnah, (Saudi : D r al Hijrah, 2005)

- Shihab, M. Quraish. *Tafsir al Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Quran* (jilid XI; Jakarta: Lentera Hati 2002)
- Al-Suyuti, Jalaluddin. *Al-Itq n F 'Ulûm al-Qur'an*, (Beirût, D r al-Fikr, tth)
- Syadali, Ahmad dan Ahmad Rofi'i, *Ulûm al-Quran*, (Cet II; Bandung: CV Pustaka Setia 2000)
- Al-Shiddieqy, Tengku Muhammad Hasbi, *Sejarah dan Pengantar Ilmu al-Qur an* (Cet XIV:Jakarta; Bulan Bintang 1992)
- ................., Ilmu-Ilmu al-Qur'an; Media-Media Pokok dalam Menafsirkan al-Qur'ar, (Cet. II; Jakarta: Bulan Bintang, 1993
- Al- alih, Subhi, *Mab hi F Ulûm al-Quran*, di terjamahkan oleh Tim Pustaka Firdaus dengan Judul *Membahas Ilmu-Ilmu Al-Quran* (Cet IX; Jakarta Penerbit Pustaka Firdaus 2004
- A1-Syat bi, al-Muw fagat f Ush l al-Ahk m, Juz III (Bir t: D r al-Fikr, t.th).
- AI- aba aba'iy, *Al-Qur'an F al-Islam*, diterjemahkan oleh A. Malik Madani dan Hamim llyas dengan judul *Mengungkap Rahasi al-Qur'an* (Ce. VII, Bndung Mizan, 1994)
- Al-U aimin, Muhammad bin Shalih. *Syarh al-"Aqidah al-Wasi iyyah*, (Saudi:D r Ibn al-Jauzi, 2000), jilid I
- Wahid, Drs. Ramli Abdul. *Ulûm al-Quran* (Cet IV; Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2002)
- Al-Zarqãn, Muhammad 'Abd al-A m. Manãhil al-Irfãn F 'Ulûm al-Qur'an, Jilid II

Zainu, Muhammad Jamil *Kayfa Nafham al-Qur'an*, diterjamahkan oleh Salafuddin Aj dengan judul *Bagaimana Memahami al-Qur'an*, (Cet 1; Jakarta : Pustaka al-Kautsar, 1995).

Al-Zanakhsyari, *Tafsir al-Kasysyaf*, juz IV ( Mesir; Mustafa al-Bab al-Halabi wa Auladuh,1392 H/ 1972 M), h. 46

