# EKSISTENSI SUNNAH TARKIYAH DALAM FIQH ISLAM



### Tesis

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Magister dalam Bidang Syariah/Hukum Islam pada Program Pascasarjana UIN Alauddin

Makassar

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Oleh: ZUBAIR RAHMAN SAENDE MAKASSAR

PASCASARJANA UNIVERSITAS
ISLAM NEGERI (UIN) ALAUDDIN
MAKASSAR
2021

### PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan bawah ini:

Nama : Zubair Rahman Saende

NIM : 80100219037

Tempat/Tgl. Lahir : Longkoga Barat, 02 Juli 1987

Jur/Prodi/Konsentrasi : Syariah Hukum Islam

Fakultas/Program : Pascasarjana

Alamat : Jln. Yompo Dg. Naba, Tombolo, Kec. Somba Opu

Kab. Gowa, Sulawesi Selatan.

Judul : Eksistensi Sunnah Tarkiyah dalam Fiqh Islam.

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa tesis ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa tesis ini merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka tesis dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Gowa, 11 Oktober 2021

Penyusun,

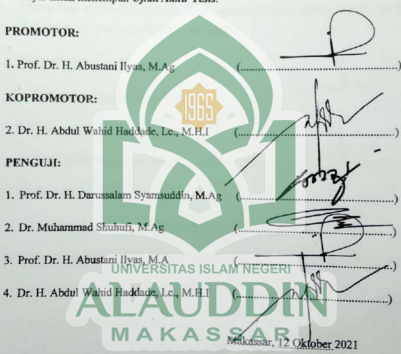
UNIVERSITAS ISLAM NEGER

Zubair Rahman Saende

NIM: 80100219037

### PERSETUJUAN TESIS

Tesis dengan judul "Eksistensi Sunnah Tarkiyah Dalam Fiqh Islam", yang disasun oleh Saudara Zubair Rahman Saende, NIM: 89160219037, telah diseminarkan dalam Seminar Hasil Penelitian Tesis yang diselenggarakan pada hari Rabu, 15 September 2021 Masehi, bertepatan dengan tanggal 8 Safar 1443 Hijriah, memandang bahwa tesis tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah dan dapat disetujui untuk menempuh Ujian Akhir Tesis.



iii

Diketahui oleh: Direktur Pascasarjana

Prof. Dr. H.M.Galib, M.A. NIP. 19591001 198703 1 004

#### **KATA PENGANTAR**

# بسم الله الرحمن الرحيم

إِنّ الْحَمْدَ للهِ خَمْدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَعْيْنُهُ وَنَسْتَعْيْنُهُ وَنَسْتَعْيْنُهُ وَنَسْتَعْيْنُهُ وَنَسْتَعْيْنُهُ وَنَسْتَعْيْنُهُ وَنَسْتَعْيْنُهُ وَنَسْتَعْيْنُهُ وَنَسْتَعْيْنُهُ وَمَنْ يُضْلِلْ فَلاَ هَادِيَ لَهُ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاّ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاّ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاّ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنّ مَنْ يَهْدِهِ اللّهُ وَمَنْ سَارَ عَلَى غَيْجِهِ القَوِيْمِ مُحَمِّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَمَنْ سَارَ عَلَى غَيْجِهِ القَوِيْمِ وَحَمَّا إِلَى الصِّرَاطِ المُسْتَقِيْمِ إِلَى يَوْمِ الدِيْنِ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا وَدَعَا إِلَى الصِّرَاطِ المُسْتَقِيْمِ إِلَى يَوْمِ الدِيْنِ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا اللهُمَّ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ مَا يَنْفَعُنَا، وَانْفُعَنَا عِلَمْ عَلَمْتَنَا، وَزِدْنَا عِلْماً، وَأَرْنَا الْحَقَّ حَقًا وَارْزُقْنَا ابْبَاعِل وَارْزُقْنَا اجْتِنَابَهُ وَأَرْنَا الْبَاطِلَ بَاطِلاً وَارْزُقْنَا اجْتِنَابَهُ

Amma ba'du...

Puji syukur kehadirat Allah swt karena berkat rahmat, taufik dan hidayah- Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini dengan judul "Eksistensi Sunnah Tarkiyah dalam Fiqh Islam" untuk diajukan guna memenuhi syarat dalam menyelesaikan pendidikan pada Program Studi Dirasah Islamiyah Kosentrasi Syariah/Hukum Islam Pascasarjana UIN Alauddin Makassar. Shalawat dan salam senantiasa tercurahkan kepada baginda Nabi besar Muhammad saw beserta keluarga, sahabat dan para pengikutnya yang istiqamah sampai hari kiamat.

Penulisan tesis ini banyak terdapat kendala dan hambatan yang dialami, akan tetapi alhamdulillah dengan pertolongan Allah swt. kemudian memaksimalkan usaha dan optimisme peneliti yang didorong oleh kerja keras serta dukungan dari berbagai pihak, sehingga penulisan tesis ini dapat terselesaikan. Oleh karena itu, sepatutnya ucapan terima kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya kepada berbagai pihak yang turut memberikan andil, baik secara langsung ataupun tidak, moral maupun material. Untuk maksud tersebut, peneliti menyampaikan penghargaan dan ucapan terima kasih yang setinggi-tingginya kepada yang terhormat:

1. Ayahanda Ajir Saende dan Ibunda Sunartin Karim (*al-Marhumah*) semoga Allah swt. merahmatinya. Telah berjuang merawat, membesarkan serta mencari nafkah, mengasuh, dan membimbing serta doa yang senantiasa dipanjatkan, demi keberkahan dan kesuksesan bagi anak-anaknya. Sehingga peneliti dapat menyelesaikan kuliah magister (S-2). Tiada kata-kata yang layak peneliti

- cantumkan untuk mengemukakan penghargaan dan jasa mereka berdua. Tanpa do'a restu keduanya penelti tidak akan mungkin mampu menyelesaikan tesis ini, peneliti hanya dapat mendo'akan semoga Ayahanda senantiasa diberikan hidayah oleh Allah swt. rahmat, berkah, serta kesehatan. Dan kepada Ibunda yang telah wafat semoga allah swt. meluaskan kuburnya, merima amal ibadahnya, melindunginya dari adzab kubur dan mengampuni dosa-dosa dan semoga allah swt. pertemukan kembali di Surga-Nya. Amin.
- Prof. Drs. H. Hamdan Juhannis, MA., Ph.D. selaku Rektor UIN Alauddin Makassar yang telah berusaha mengembangkan dan menjadikan kampus UIN Alauddin Makassar menjadi kampus yang bertauhid, berakhlak mulia dan berbudi pekerti luhur.
- 3. Direktur Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, Prof. Dr. H. M. Ghalib M, MA. Wakil Direktur Dr. H. Andi Aderus, Lc., MA. Ketua Program Studi Dirasah Islamiyah Dr. Indo Santalia, dan Sekretaris Dr. Laode Ismail, M.Th.I, telah bersungguh-sungguh mengabdikan ilmunya demi peningkatan kualitas spritual dan intelektual UIN Alauddin Makassar sebagai perguruan tinggi yang terdepan dalam membangun peradaban Islam.
- 4. Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag selaku promotor dan Dr. H. Abdul Wahid Haddade, Lc., M.H.I. selaku kopromotor, yang senantiasa memberikan bimbingan, arahan dan saran sehingga tesis ini dapat terwujud. Semoga rahmat dan hidayah- Nya senantiasa tercurah kepada mereka serta ilmunya diberkahi oleh allah swt.
- 5. Prof. Dr. H. Darussalam Syamsuddin, M.Ag dan Dr. H. Muhammad Shuhufi, M.Ag selaku penguji yang telah meluangkan waktunya, serta memberikan gagasan dan arahan demi perbaikan tesis ini. Semoga rahmat dan hidayah-Nya senantiasa tercurah kepada mereka serta ilmunya diberkahi oleh allah swt.
- 6. Para guru besar dan segenap dosen yang telah memberikan ilmu dan bimbingannya ilmiahnya selama masa studi, serta para karyawan Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang telah memberikan pelayanan yang baik untuk

kelancaran penyelesaian studi ini.

- 7. Rekan-rekan mahasiswa pada konsentrasi Syariah/Hukum Islam pascasarjana UIN Alauddin Makassar.
- 8. Penghargaan yang teristimewa kepada istri tercinta Nur Lela Launan yang telah mendampingi, memberikan semangat, doa, motivasi, dan kasih sayang.

Upaya penulisan tesis ini telah dilakukan secara cermat, oleh karena itu saran dan kritikan dari pembaca juga sangat diharapkan. Akhirnya, kepada Allah swt. saya memohon rahmat dan magfirah-Nya semoga amal ibadah ini mendapat pahala dan berkah dari-Nya serta bermanfaat bagi yang lainnya.



# **DAFTAR ISI**

| JUDU | L            |                                                        | i     |
|------|--------------|--------------------------------------------------------|-------|
| PERN | YA'          | ΓAAN KEASLIAN TESIS                                    | ii    |
| PENC | SES <i>A</i> | AHAN                                                   | iii   |
| KATA | A PE         | NGANTAR                                                | iv    |
| DAFI | AR           | ISI                                                    | vii   |
| PEDC | MA           | N TRANSLITERASI                                        | ix    |
| ABST | RAI          | K                                                      | xv    |
| BAB  | I            | PENDAHULUAN                                            | 1-61  |
|      | A.           | Latar Belakang                                         | 1     |
|      | B.           | Rumusan Masalah                                        | 18    |
|      | C.           | Definisi Operasional.                                  | 19    |
|      | D.           | Kajian Pustaka                                         | 21    |
|      | E.           | Kerangka Teoretis.                                     | 27    |
|      | F.           | Metodologi Penelitian.                                 | 57    |
|      | G.           | Tujuan dan Kegunaan Penelitian.                        | 59    |
|      | H.           | Garis Besar Isi Tesisversitas Islam negeri             | 60    |
| BAB  | II           | SUNNAH DAN BID'AH DALAM FIQH ISLAM 6                   | 2-126 |
|      | A.           | Pengertian Sunnah                                      | 62    |
|      | B.           | Kedudukan Sunnah dalam Islam                           | 68    |
|      | C.           | Af'alu al-Nabiy ( Perbuatan Nabi saw.).                | 69    |
|      | D.           | Macam-Macam Sunnah.                                    | 71    |
|      | E.           | Pengertian Bid'ah                                      | 77    |
|      | F.           | Hadits-Hadits Nabi saw. Tentang Bid'ah.                | 86    |
|      | G.           | Bahaya Bid'ah Dalam Agama                              | 93    |
|      | H.           | Cara Mengenal Bid'ah.                                  | 95    |
|      | I.           | Kaidah-Kaidah Bid'ah.                                  | 98    |
|      | J.           | Adakah Bid'ah Hasanah?                                 | 104   |
|      | K.           | Persamaan dan Perbedaan antara Bid'ah dan Al-Mashlahah |       |
|      |              | Al-Mursalah                                            | 117   |

| L. Macam-Macam Bid'ah.                                               | 124   |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| BAB III <i>Al-TARK</i> DAN <i>SUNNAH TARKIYAH</i> DALAM FIQH ISLAM12 | 7-161 |
| A. Pengertian al-Tark                                                | 127   |
| B. Pengertian Sunnah Tarkiyah                                        | 131   |
| C. Kaidah-Kaidah Memahami Sunnah Tarkiyah                            | 133   |
| D. Melanggar Sunnah Tarkiyah Berarti Terjatuh Dalam Kebid'ahan       | 136   |
| E. Macam-Macam al-Tark                                               | 145   |
| F. Dhawabith (Batasan-Batasan) Sunnah Tarkiyah.                      | 154   |
| G. Sunnah Tarkiyah Dibangun Di atas Tiga Muqaddimah                  | 156   |
| H. Cara Mengetahui Sunnah Tarkiyah                                   | 157   |
| BAB IV ANALISIS IMPLIKASI MAKNA SUNNAH TARKIYAH TERHA                | ADAP  |
| BEBERAPA MASALAH FURU'IYAH16                                         | 2-239 |
| A. Periode Nabi saw.                                                 | 162   |
| B. Periode Sahabat                                                   | 178   |
| C. Periode Para Ulama                                                | 208   |
| BAB V PENUTUP24                                                      | 0-242 |
| A. Kesimpulan.                                                       | 240   |
| B. Implikasi Penelitian                                              | 241   |
| DAFTAR PUSTAKA                                                       | 243   |



# PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

### A. Transliterasi Arab-Latin.

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat pada tabel berikut:

### 1. Konsonan.

| Huruf<br>Arab | Nama       | Huruf Latin          | Nama                        |
|---------------|------------|----------------------|-----------------------------|
| 1             | alif       | tidak dilambangkan   | tidak dilambangkan          |
| ب             | ba         | b                    | be                          |
| ت             | ta         | t                    | te                          |
| ث             | sa         | Ś                    | es (dengan titik di atas)   |
| <b>E</b>      | jim        | / j                  | je                          |
| ح             | ḥа         | h h                  | ha (dengan titik di bawah)  |
| <u>خ</u><br>غ | kha        | kh                   | ka dan ha                   |
|               | dal        | d lill               | de                          |
| ذ             | żal        | Ż                    | zet (dengan titik di atas)  |
| ر             | ra         | r                    | er                          |
| ز             | zai        | Z                    | zet                         |
| س             | sin        | S                    | es                          |
| m             | syin       | sy                   | es dan ye                   |
| ص             | șad        | Ş                    | es (dengan titik di bawah)  |
| ض             | ḍad        | ġ                    | de (dengan titik di bawah)  |
| ط             | ţa .       | /t>                  | te (dengan titik di bawah)  |
| ظ             | <b></b> za | UNIVERSIŽAS ISLAM NE | zet (dengan titik di bawah) |
| ع             | 'ain       |                      | apostrof terbalik           |
| ع<br>غ<br>ف   | gain       |                      | ge                          |
|               | fa         | MAKIASSA             | ef                          |
| ق             | qaf        | q                    | qi                          |
| ك             | kaf        | k                    | ka                          |
| J             | lam        | 1                    | el                          |
| م             | mim        | m                    | Em                          |
| ن             | nun        | n                    | En                          |
| و             | wau        | W                    | We                          |
| _&            | ha         | h                    | На                          |
| ۶             | hamzah     | ,                    | apostrof                    |
| ی             | ya         | y                    | Ye                          |

Hamzah (\*) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda apostrof (').

### 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama   | Huruf Latin | Nama |
|-------|--------|-------------|------|
| ĺ     | fatḥah | a           | a    |
| Ì     | Kasrah | i           | I    |
| İ     | ḍammah | u           | U    |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda | Nama           | Huruf Latin | Nama    |
|-------|----------------|-------------|---------|
| ئى    | fatḥah dan yā' | ai          | a dan i |
| ٷ     | fatḥah dan wau | au          | u dan u |

Contoh:

: kaifa

ا هُوْلَ : haula

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

### 3. Maddah

*Maddah* atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan | Nama                     | Huruf dan Tanda | Nama                   |
|-------------|--------------------------|-----------------|------------------------|
| Huruf       |                          |                 |                        |
| ۱ س ً ی     | fatḥah dan alif atau yā' | ā               | a dan garis di<br>atas |
| ی           | kasrah dan yā'           | ī               | i dan garis di atas    |
| ئو          | <i>ḍammah</i> dan wau    | ū               | u dan garis di<br>atas |

Contoh:

: māta عَاثَ

ramā: رَمَى

: qīla قِيْلَ

yamūtu : يَمُوْثُ

### 4. Ta' marbūţah

Transliterasi untuk  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  ada dua, yaitu:  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  yang hidup atau mendapat harakat fathah, kasrah, dan dammah, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  itu ditransliterasikan dengan ha (h).

Contoh:

raudah al-atfāl : رُوْضَةُ الأَطْفَالِ

: al-madīnah al-fāḍilah

: al-hikmah

### 5. Syaddah (Tasydīd)

Syaddah atau tasydīd yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydīd ( - ), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

#### Contoh:

: rabbanā

najjainā : نَجَّيْناَ

al-ḥaqq : ٱلْحَقُّ ُ

nu''ima نُعِّمَ

: 'aduwwun

Jika huruf عن ber-*tasydid* di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf *kasrah* (رـــــــــــــــــــــ), maka ia ditransliterasi seperti huruf *maddah* menjadi ī.

#### Contoh:

: 'Alī (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

: 'Arabī (bukan 'Arabiyy atau 'Araby) عَرَبيُّ

### 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf  $\cup$  (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf qamariyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

### Contoh:

: al-syamsu (bukan asy-syamsu)

: al-zalzalah (bukan az-zalzalah)

al-falsafah : أَلْفَلْسَفَة

: al-bilādu

### 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

Contoh:

: ta'murūna تَأْمُرُوْنَ

' al-nau: اَلنَّوْغُ

syai'un :

umirtu : أُمِرْتُ

### 8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi tersebut di atas. Misalnya, kata al-Qur'an (dari *al-Qur'ān*), alhamdulillah, dan munaqasyah. Namun,

bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasi secara utuh.

Contoh:

Fī Zilāl al-Qur'ān

Al-Sunnah qabl al-tadwīn

### 9. Lafz al-Jalālah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf *jarr* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *muḍāf ilaih* (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah.

Contoh:

billāh بِاللهِ billāh دِيْنُ اللهِ

Adapun *tā' marbūṭah* di akhir kata yang disandarkan kepada *lafz al-jalālah*, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

### 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (*All Caps*), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR). Contoh:

Wa mā Muhammadun illā rasūl

Inna awwala baitin wudi 'a linnāsi lallazī bi Bakkata mubārakan

Syahru Ramaḍān al-lażī unzila fīhi al-Qur'ān

Nașīr al-Dīn al-Tūsī

Abū Nasr al-Farābī

Al-Gazālī

Al-Munqiż min al-Palāl

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abū (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contoh:

Abū al-Walīd Muḥammad ibnu Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad Ibnu)

Naṣr Ḥāmid Abū Zaīd, ditulis menjadi: Abū Zaīd, Naṣr Ḥāmid (bukan: Zaīd, Naṣr Ḥāmid Abū)

### B. Daftar Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

swt. =  $subhanah\bar{u}$  wa taʻala

saw. = sallallāhu 'alaihi wa sallam

a.s. = 'alaihi al-salām

r.a. = radiallahu 'anhu (bagi sabahat laki-laki)

r.ha. = radiallahu 'anha (bagi sahabiyah perempuan)

rah. = rahmtullah 'alaihi

H = Hijrah ALAUDDI

M = Masehi M A K A S S A

SM = Sebelum Masehi

1. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat tahun

 $QS \dots / \dots : 4 = QS al-Baqarah/2: 4 atau QS Āli 'Imrān/3: 4$ 

HR = Hadis Riwayat

Untuk karya ilmiah berahasa Arab, terdapat beberapa singkatan sebagai berikut:

الى اخرها/الى اخره = الخ

جزء = ج بدون ناشر = دن

بدون مكان = دم

صلى الله عليه و سلم = صلعكم

طبعة = ط

# تجريد البحث

اسم الطالب : زبير رحمن سايندي

رقم القيد : 80100219031

القسم : الشريعة الإسلامية

موضوع الرسالة: ثبوت السنة التركيّة في الفقه الإسلامي

احتوت هذه الرسالة ثلاث مشكلات البحث وهي: (أولاً) ما ماهية السنة التركية في الفقه الإسلامي؟ (ثانيًا) ما الدليل على حجية السنة التركية في الفقه الإسلامي؟ (ثالثاً) ما هي آثار السنة التركية في المسائل الفقهية الفروعية؟

تهدف هذه الرسالة المتواضعة إلى: (أولاً) أنها تهدف إلى معرفة مفهوم السنة التركية. (ثانياً) أنها تكشف الحجج على وجود السنة التركية في بعض المسائل الفقهية الفروعية.

المنهج المستخدم في هذا البحث هو المنهج الوصفي النوعي من خلال النظرية الشرعية. وتشتمل مصادر البيانات الأولية في هذه الرسالة التي تم الحصول عليها من خلال كتب العلماء المتقدمين والعلماء المعاصرين التي أقرت وجود السنة التركية. وتشتمل أيضا مصادر البيانات الفرعية التي تم الحصول عليها من الصحيفات والمجلات والكتب المتعلقة بالسنة التركية. فكانت العملية تعتمد علي جمع البيانات من الكتب العلمية أو ما نسميه بالبحث المكتبي. ثم تمت دراسة البيانات بشكل شامل باستخدام طريقة تحليلية وهي تحليل محتوى البحث.

فنتائج البحث أظهرت: (أولاً) أن السنة التركية أمر تركه الرسول صلى الله عليه وسلم. لأسباب تستدعي ذالك الترك مع عدم مانع من فعله. وكان ترك النبي لا يخلو من اعتبار. وبناء على ذلك صارت السنة التركية فعل من أفعاله بشرطين: وهما أن هناك دافع للقيام بذلك الفعل ولا يوجد مانع من الموانع لذلك الفعل. وإذا تحقق هذان الشرطان فإنه يدخل في مفهوم السنة التركية بحيث إذا كان العمل بنية التقرب لله تعالى يقع الفاعل في دائرة البدعة. أما إذا انتفى الشرطان فلايدخل في مفهوم السنة التركية وكان فعله ليس من العملية البدعة الشرعية بل تندرج تحتنطاق المصلحة المرسلة. (ثانيًا) قرر أن السنة التاركية دليل في استنباط الأحكام وحجة في الفقه الإسلامي وهي مبنية على الكتاب والسنة وإجاع الصحابة والتابعين وتابعي التابعين ومن تبعهم من العلماء. (ثالثاً) أن مفهوم السنة التركية يظهر في بعض المسائل الفقهية الفروعية سواء كان في عهد النبي صلى الله عليه وسلم أو في غيره. كان موقف الرسول في الصحابة الذين الصحابة التي لم يفعلها الرسول من قبل ثم سكت عنه أو اتفق عليه صار ذالك سنة تقريرية لأن ذلك العهد كان عهد تشريع وفي الفترة التي نزل فيها القرآن الكريم. فجائت فترة الصحابة اتفقوا فيها على جعل السنة التركة كالأدلة في استنباط الأحكام بناء على ما تركه النبي. ثم اتفق العلماء بعد الصحابة اتفقوا فيها على جعل السنة التركة كالأدلة في استنباط الأحكام بناء على ما تركه النبي. ثم اتفق العلماء بعد الصحابة على أن السنة التركية حجة.

أما الآثار المترتبة على هذه الدراسةأن هناك أمل للباحثين في الشريعة الإسلامية، لا سيما المتعلقة بالسنة التركة والسنة النبوية. يجب أن يكون هناك جمد مشترك لدراسة وبيان مسئلة على ثبوت السنة التركية وجواز الإستدلال بها بحيث لاتقع المجتمع في الخطء حول أشياء لم يفعلها رسول الله صلى الله عليه وسلم.

#### ABSTRACT

Name: Zubair Rahman Saende

ID: 80100219037

Title :Sunnah Tarkiyah's Inclusion in Islamic Fiqh.

This study addressed three issues: (1) What was the nature of the meaning of sunnah tarkiyah in Islamic fiqh? (2) How was sunnah tarkiyah justified in Islamic fiqh? (3) What were the implications of the sunnah tarkiyah definition for certain furu'iyah issues? The objectives of this research were as follows: (1) to ascertain the essence of the meaning of sunnah tarkiyyah; (2) to ascertain the structure of arguments for the existence of sunnah tarkiyyah; and (3) to ascertain and analyze the implications of the meaning of sunnah tarkiyyah on some furu'iyah issues.

This research was a qualitative study using a syar'i approach. The primary data for this study came from classical and contemporary scholars' works that mentioned the existence of sunnah tarkiyah. At the same time, secondary data were gathered from journals and books on the subject of sunnah tarkiyah's existence. The method of data collection was through the use of library materials or library research. The data was then thoroughly examined using an analytical technique known as content analysis.

This study discovered that: (1) Sunnah tarkiyah was something the Prophet left behind. Although there were compelling reasons to do so (al-Muqtadi) and no impediment to doing so (Intifa'u al-Mawani), the Prophet did not leave it out of consideration for the rights of others. Thus, the sunnah tarkiyah was founded on the actions of Allah's Messenger. with two conditions: there must be a reason or impetus for doing so, and there must be no impediments to doing so. If these two conditions were met, the practice was included in the sunnah tarkiyah rules, which meant that if a practice was carried out with the intention of tagarrub ila Allah (coming closer to Allah), the perpetrator committed heresy. (2) In Islamic figh, the argumentation for sunnah tarkiyah was based on the Qur'an and Sunnah, friend consensus, tabi'in, and tabi'ut tabi'in, and followed by scholars who had determined that sunnah tarkiyah could be used as evidence in determining the law. (3) The implications of the meaning of sunnah tarkiyah on several furu'iyyah issues, particularly during the Prophet's lifetime. Specifically, the Prophet's attitude toward companions who engaged in worship practices was inconsistent with the Prophet's teachings. The Prophet then refuted the practice and explained it. As for the companions' practice, the Prophet never did. The Prophet was then silenced or agreed. The practice then became sunnah taqririyah, as the era of sharia (al-Qur'an) was still ascending at the time. Then came the companions' period, during which they agreed to make the sunnah tarkiyah as evidence for establishing the law against something left by the Prophet. Additionally, the consensus of scholars following the companions that the sunnah of tarkiyah was proof.

There was hope for Islamic law reviewers at the implication stage, particularly those who dealt with the Prophet's sunnah. There must have been a concerted effort to study and formulate the issue of the sunnah tarkiyah's existence so that there was no misunderstanding in society about actions that were not performed by the Messenger of Allah.

#### **ABSTRAK**

Nama : Zubair Rahman Saende

NIM : 80100219037

Judul Tesis : Eksistensi *Sunnah Tarkiyah* Dalam Fiqh Islam.

Ada tiga rumusan masalah dalam penelitian ini, yaitu: (1) Bagaimana hakikat makna sunnah tarkiyah dalam fiqh Islam? (2) Bagaimana bangunan argumentasi sunnah tarkiyah dalam fiqh Islam? (3) Bagaimana implikasi makna sunnah tarkiyah terhadap beberapa masalah furu'iyah? Adapun tujuan dari penelitian ini adalah (1) Untuk dapat menemukan hakikat makna sunnah tarkiyyah; (2) Untuk dapat menemukan bangunan argumentasi eksistensi sunnah tarkiyyah; (3) Untuk dapat menemukan serta menganalisis implikasi makna sunnah tarkiyah terhadap beberapa masalah furu'iyah.

Jenis Penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan syar'i. Data primer pada penelitian ini diperoleh dari kitab-kitab para ulama klasik dan ulama kontemporer yang menyebutkan eksistensi *sunnah tarkiyah*. Sedangkan data sekunder diperoleh dari jurnal dan buku-buku yang berkaitan dengan eksistensi *sunnah tarkiyah*. Metode pengumpulan data berdasarkan bahan-bahan kepustakaan atau *library research*. Kemudian data tersebut dikaji secara komprehensif dengan menggunakan metode analisis yaitu *content analysis* (analisa isi).

Penelitian ini menemukan bahwa: (1) Sunnah tarkiyah adalah sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. meskipun ada alasan yang menuntutnya untuk melakukannya (al-Muqtadi) dan tidak ada halangan untuk melakukannya (Intifa'u al-Mawani), dan Nabi saw. meninggalkannya bukan karena mempertimbangkan hak orang lain. Jadi *sunnah tarkiyah* ditetapkan pada perbuatan yang tinggalkan oleh Rasulullah saw. dengan dua syarat: ada motivasi atau pendorong untuk melakasanakannya dan tidak ada penghalang untuk melakukannya. Jika terpenuhi dua syarat tersebut maka masuk dalam kaidah sunnah tarkiyah, sehingga apabila suatu amalan dikerjakan dengan niat tagarrub ila Allah (mendekatakan diri kepada Allah) maka pelakunya terjatuh dalam kebid'ahan. Sebaliknya apabila meninggalkan amalan-amalan yang ditinggalkan oleh Nabi saw, dan para sahabatnya merupakan sunnah tarkiyah yang apabila ditinggalkan maka pelakunya mendapatkan pahala di sisi Allah swt. Akan tapi, jika tidak terpenuhi syaratnya maka tidak masuk dalam kaidah sunnah tarkiyah dan melalukannya tidak termasuk bid'ah syar'iyyah, tetapi termasuk al-mashlahah al-mursalah. (2) Bangunan argumentasi sunnah tarkiyah dalam fiqh Islam dibangun di atas al-Qur'an dan Sunnah, Ijmak para sahabat, para tabi'in, tabi'ut tabi'in dan diikuti ulama setelah mereka menetapkan bahwa sunnah tarkiyah dapat dijadikan hujjah dalam menetapkan hukum. (3) Implikasi makna sunnah tarkiyah terhadap beberapa masalah furu'iyyah yaitu pada periode Nabi saw. yaitu sikap Nabi saw. terhadap para sahabat yang melakukan sesuatu yang berkaitan dengan ibadah yang tidak sesuai dengan tata cara yang diajarkan oleh Nabi saw. maka Nabi saw. menolak amalan tersebut kemudian menjelaskannya. Adapun amalan para sahabat yang tidak pernah dilakukan oleh Nabi saw. kemudian didiamkan atau disepakati oleh Nabi saw. maka amalan tersebut menjadi sunnah tagririyah, karena waktu itu zaman pensyariatan (al-Qur'an masih turun). Kemudian periode para sahabat yaitu mereka berijmak menjadikan sunnah tarkiyah sebagai hujjah dalam menetapkan hukum terhadap sesuatu yang tinggalkan oleh Nabi saw. kemudian juga kesepakatan ulama setelah para sahabat bahwa sunnah tarkiyah adalah hujjah.

Pada tahap implikasi, harapan bagi para pengkaji hukum Islam terutama yang berkaitan dengan sunnah-sunnah Nabi saw. khususnya *sunnah tarkiyah* harus ada upaya bersama untuk mengkaji dan merumuskan permasalahan eksistensi *sunnah tarkiyah* sehingga tidak terjadi kesalahpahaman di dalam masyarakat tentang hal-hal yang tidak dikerjakan oleh Rasulullah saw.

#### BAB I

#### **PENDAHULUAN**

### A. Latar Belakang

Di antara nikmat terbesar yang dikaruniakan kepada umat ini adalah kesempurnaan ajaran Islam. Sebelum Rasulullah saw. wafat, Allah swt. telah menyempurnakan agama ini bagi Nabi saw. dan meridhainya bagi umat Nabi saw.

Pada waktu Rasulullah saw. menunaikan haji Wada', yaitu haji perpisahan, Allah swt. menurunkan satu ayat yang menegaskan perihal telah sempurnanya agama ini.

Sebagaimana Allah swt. berfirman dalam QS. al-Māidah/ 5: 3

### Terjemahnya:

Pada hari ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku cukupkan nikmat-Ku bagimu, dan telah Aku ridhai Islam sebagai agamamu.<sup>2</sup>

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 

Ibnu Abbas menafsirkan ayat tersebut:

قَالَ: أَخْبَرَ اللَّهُ نَبِيَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْمُؤْمِنِينَ أَنَّهُ قَدْ أَكْمَلَ لَهُمُ الْإِيمَانَ فَلَا يُخْبَرُ اللَّهُ نَبِيَهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْمُؤْمِنِينَ أَنَّهُ قَدْ أَكْمُلُ لَهُمُ اللَّهُ عَلَّ يَخْبُهُ فَلَا يُنْقِصُهُ أَبَدًا, وَقَدْ رَضِيَهُ اللَّهُ فَلَا يَسْخَطُهُ أَبَدًا،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sebagaimana pernyataan Ibn Katsīr :

<sup>&</sup>quot;Ini merupakan anugerah Allah swt. yang terbesar bagi umat ini, yang mana Allah swt. telah menyempurnakan agama bagi mereka, sehingga mereka tidak membutuhkan agama selainnya, dan tidak butuh kepada nabi yang lain selain Nabi mereka, *semoga shalawat Allah dan Salam-Nya terlimpah kepada mereka*. Oleh karena itu, Allah swt. menjadikan pula beliau sebagai penutup para Nabi dan Allah mengutusnya untuk kalangan manusia dan jin. Tidak ada yang halal, kecuali yang dihalalkannya dan tidak ada yang haram, kecuali yang diharamkannya. Dan tidak ada ada ajaran agama kecuali yang disyari'atkannya." Lihat Abu al-Fidā' Ismāīl bin Umar bin Katsīr al-Qurasyī al-Bashrī al-Dimasyqī, *Tafsīr al-Qur'an al-Azhīm*, Tahqīq Sāmī bin Muhammad Salamah, Juz.III (Cet.II; Dār Taibah, 1420 H), h. 26

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan, (Bandung: al-Qosbah, 2020), h. 107

#### Artinya:

Ibnu Abbas berkata, Allah swt. mengabarkan kepada Rasulullah saw. dan orang-orang yang beriman bahwa pilar-pilar keimanan mereka telah disempurnakan hingga tidak membutuhkan tambahan lagi, untuk selamanya. Allah pun telah menyempurnkan ajaran agama itu sempurna, jangan dikurangi (selamanya). Jika Allah swt. meridhainya, maka jangan ada yang murka dengan ajaran Islam (selamanya).

Sesungguhnya Allah swt. telah memerintahkan setiap muslim agar mengambil apa yang diperintahkan Rasulullah saw. dan meninggalkan apa yang Nabi saw. larang.

Demikian juga Allah swt. menyatakan bahwa barang siapa yang mentaati Rasulullah saw berarti ia pula telah mentaati-Nya. Begitu banyak *nash-nash* yang menunjukkan bagaimana semestinya sikap seorang muslim menempatkan sunnah Rasulullah saw. yaitu wajib mengambilnya dan menjadikan sunnah tersebut sebagai pedoman dalam melangkah dan melakukan ketaatan kepada Allah swt.

Siapa pun dari umat Nabi saw. yang berupaya untuk senantiasa istiqamah mengikuti dan mentaati Nabi saw. dengan ikhlas serta menjadikannya sebagai suri teladan dalam kehidupan sehari-hari, maka sungguh ia akan mendapatkan sekian banyak keutamaan yang dijanjikan oleh Allah swt. dan Rasul-Nya.

Menurut 'Abdul Wahhāb Khallāf ketika menjelaskan posisi sunnah dalam Islam:

أَجْمَعَ الْمُسْلِمُوْنَ عَلَى أَنَّ مَا صَدَرَعَنْ رَسُوْلِ اللهِ مِنْ قَوْلٍ أَوْ فِعْلِ أَوْ تَقْرِيْرٍ، وَكَانَ مَقْصُوْدًابِهِ التَشْرِيْعُ وَالْإِقْتِدَاءُ، وَثُقِلَ إِلَيْنَا بِسَنَدٍ صَحِيْحٍ يُفِيْدُ القَطْعَ أَوْ الظَّنَّ الرَاجِحَ بِصِدْقِهِ يَكُوْنُ حُجَّةً عَلَى المسلمِيْن، وَمَصْدَرًا تَشْرِيْعِيًّا يَسْتَنْبِطُ مِنْهُ الْمُجْتَهِدُوْنَ الْأَحْكَامَ الوَارِدَةَ فِيْ هَذِهِ السُّنَنِ تَكُوْنُ الأَحْكَامَ الوَارِدَةَ فِيْ هَذِهِ السُّنَنِ تَكُوْنُ مَعَ الأَحْكَامِ الوَارِدَة فِيْ هَذِهِ السُّنَنِ تَكُوْنُ مَعَ الأَحْكَامِ الوَارِدَة فِيْ هَذِهِ السُّنَنِ تَكُونُ مَعَ الأَحْكَامِ الوَارِدَة فِي القُرْآنِ قَانُونًا وَاجِبُ الإِنِّبَاعُ

Artinya:

"Ijmak kaum muslimin (baca: ulama) bahwa segala yang bersumber dari Rasulullah saw. entah itu berupa ucapan, tindakan dan *taqrir* (persetujuan), yang di maksudkan untuk penetapan syari'at dan meneladani beliau, yang sampai kepada kita dengan sanad yang *shahih*, secara *qath'iy* dan *zhanniy* (yang lebih mendekati kepada kebenaran), merupakan hujjah bagi kaum muslimin, sumber pensyari'atan yang para ulama mujtahid dengannya mengambil *istimbat* hukum syara' bagi perbuatan *mukallaf* (mereka yang terbebani syari'at). Kaum muslimin pula telah ijmak bahwa hukum-hukum yang terdapat dalam sunnah itu bersama dengan hukum-hukum yang terdapat

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Muhammad bin Jarīr bin Katsīr bin Ghalib al-Amalī, *Tafsīr al-Thabarī*, Tahqīq Abdullāh bin Abd al-Muhsin al-Turkī, Juz.VIII, (Cet.I; Dār Hijr, 1422), h. 80

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Abdul Wahhāb Khallāf, 'Ilm Uṣūl al-Figh (Qāhirah: Dār al-Hadīś 1423 H), h. 41

dalam al-Qur'an merupakan *qhanun*( undang-undang) yang wajib untuk diikuti."

Ketahuilah, bahwasanya perbuatan Nabi saw. termasuk rujukan dalam penetapan hukum syar'i, apabila Nabi saw. mengerjakan perbuatan tersebut dalam rangka pensyariatan. Demikian juga, apa yang Nabi saw. tinggalkan pun menjadi rujukan dalam pensyariatan. Hal ini ditegaskan oleh para ulama. Di antaranya, Walīd bin Rāsyid al-Sua'idān dalam kitabnya  $Talq\bar{\imath}h$  al- $Afh\bar{a}m$  al-'Aliyyah bi Syarh al- $Qaw\bar{a}'id$  al-Fiqhiyyah, Walīd menyebutkan kaidah fiqhiyyah dalam masalah ibadah:

"Setiap perbuatan yang sebabnya ada di zaman Nabi saw. namun Nabi saw. tidak mengerjakan perbuatan tersebut, maka yang disyari'atkan adalah meninggalkan perbuatan (yang tidak dilakukan tersebut)."

Kaidah ini menjelaskan bahwa perbuatan yang seharusnya bisa dan mudah dikerjakan oleh Nabi saw. namun Nabi saw. tidak melakukannya tanpa unsur paksaan, maka seorang muslim juga harus meninggalkan perbuatan itu dalam rangka beribadah kepada Allah swt. Karena apabila perbuatan tersebut disyariatkan tentu Nabi saw. tidak meninggalkannya.<sup>6</sup>

Sesungguhnya Nabi saw. telah menyampaikan syariat kepada umatnya dengan tuntas, jelas dan terang. Allah swt. juga telah menyempurnakan agama ini dengan perantaraan Nabi-Nya. Sehingga tidak ada satu kebaikan pun kecuali Nabi saw. telah menunjukkannya, dan tidak ada satu keburukan pun kecuali Nabi saw. telah memperingatkan umat darinya. Oleh karena itu, tindakan Nabi saw. meninggalkan suatu perbuatan itu juga merupakan salah satu bentuk pensyariatan sebagaimana tindakan Nabi saw. mengerjakan sesuatu. Sebagaimana mengikuti Nabi saw. dalam

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Walīd bin Rāsyid al-Su'aidān, *Talqīh al-Afhām al-'Aliyyah bi Syarh al-Qawā'id al-Fiqhiyyah*. Tahqīq Sulaimān bin Fahd al-'Audah. (Riyādh: t.p.t.th), h.25

 $<sup>^6</sup>$  Walīd bin Rāsyid al-Su'aidān,  $Talq\bar{\imath}h$ al-Afhām al-'Aliyyah bi Syarh al-Qawā'id al-Fiqhiyyah,...h. 25

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hal ini diperkuat oleh hadits Nabi saw :

Tidaklah aku tinggalkan sesuatu pun dari perintah-perintah Allah swt kepada kalian, melaikan telah aku perintahkan kepada kalian. Begitu pula tidaklah aku tinggalkan sesuatu pun dari larangan -larangan Allah swt kepada kalian melainkan telah aku larang darinya. (HR.Imam al-Syāfi'ī dalam kitab *Badā'iu al-Minan*)

perbuatan, maka seorang muslim juga mencontoh Nabi saw. dengan meninggalkan apa yang Nabi saw. tinggalkan, terutama perbuatan yang Nabi saw. mampu mengerjakannya namun ternyata Nabi saw. tinggalkan padahal tidak ada yang menghalangi Nabi saw. dari melakukannya, karena Nabi saw. adalah suri teladan dan pemimpin umat Islam.<sup>8</sup>

Sebaimana firman Allah swt. dalam QS. al-Ahzab/ 33:21) لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا

### Terjemahnya:

"Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah swt. dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak menyebut Allah swt."

Menurut Abdurrahmān bin Nāshir al-Sa'dī ketika menafsirkan ayat tersebut, Ia berkata:

فَالأُسْوَةُ الْحَسَنَةُ فِي الرَّسُوْلِ صلى الله عليه وسلم فَإِنَّ المِتَأْسِيَّ بِهِ سَالِكُ الطَّرِيْقَ المُؤْصِلَ إِلَى كَرَامَةِ اللهِ، وَهُوَ الصِرَاطُ المُسْتَقِيْمُ 10

### Terjemahnya:

"Maka keteladanan yang baik itu ada pada diri Rasulullah saw. Sesungguhnya orang yang mengikuti Nabi saw. telah menempuh jalan yang mengantarkan kepada kemuliaan di sisi Allah swtl dan itulah jalan yang lurus."

Lebih lanjut, Walīd bin Rāsyid al-Su'aidān menjelaskan kaidah tersebut di atas dengan memberikan contoh yaitu sebagian orang menyatakan tentang disyariatkannya dzikir jama'i, yaitu dzikir yang dilakukan bersama-sama dengan satu suara. Jika diperhatikan, amalan tersebut termasuk amalan yang ada sebabnya di zaman Nabi yaitu Nabi saw. dan para sahabat melaksanakan shalat berjamaah kemudian berdzikir setelahnya. Namun, tidak pernah dinukil bahwa Nabi saw. memerintahkan para Sahabat untuk berdzikir secara bersama-sama dengan satu suara. Sekiranya perbuatan

 $<sup>^8</sup>$  Walīd bin Rāsyid al-Su'aidān,  $Talq\bar{\imath}h$ al-Afhām al-'Aliyyah bi Syarh al-Qawā'id al-Fiqhiyyah,...h. 25

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 420

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Abdurrahman bin Nashir as-Sa'di, *Taisir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan*, (Cet. I; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1423 H), h. 776.

tersebut termasuk amal ibadah yang disyari'atkan tentu Nabi saw. mengerjakan dan memerintahkannya. Tatkala Nabi saw. tidak mengerjakannya, ini menunjukkan bahwa amalan tersebut tidak termasuk ibadah yang disyariatkan.<sup>11</sup>

Menurut peneliti dengan contoh di atas, maka substansi kaidah tersebut telah menjadi jelas, intinya ketika seseorang mendapati suatu amalan yang diklaim sebagai amalan yang bisa mendekatkan diri kepada Allah swt. maka hendaklah seorang muslim melihat apakah ada dalil amalan tersebut pernah dilakukan oleh Nabi saw.? Jika Nabi saw. pernah melakukannya atau memerintahkannya, maka amalan tersebut dianjurkan untuk diamalkan. Akan tetapi, jika ternyata tidak ada dalil secara *sharih* Nabi saw. pernah melakukannya atau memerintahkannya padahal sebab pendorong di zaman Nabi saw. tersebut ada, maka hal itu menunjukkan bahwa yang disyariatkan adalah meninggalkan amalan tersebut.

Namun, banyak di antara kaum muslimin yang membatasi makna keteladanan terhadap Nabi saw. hanya terbatas pada masalah-masalah akhlaq, sunnah-sunnah, dan ritual ibadah yang dikerjakan oleh Nabi saw. saja. Padahal, syari'at juga menuntut umat Islam untuk meninggalkan segala sesuatu yang tidak dikerjakan oleh Nabi saw. dalam urusan agama ini. Inilah makna keteladanan yang lebih sempurna, mencakup sunnah fi'liyah dan juga sunnah tarkiyah. 12

Allah swt. telah menetapkan bahwa keselamatan dan petunjuk ke jalan yang benar hanya bisa didapatkan dengan cara mengikuti al-Qur'an dan sunnah. Sunnah memiliki beberapa jenis. Salah satunya adalah *sunnah tarkiyah*. Sesuatu yang

MAKASSAR

 $<sup>^{11}</sup>$  Walīd bin Rāsyid al-Su'aidān,  $Talq\bar{\imath}h$ al-Afhām al-'Aliyyah bi Syarh al-Qawā'id al-Fiqhiyyah,...h. 25

 $<sup>^{12}</sup>$  Hal ini ditesgaskan oleh Ali bin Hasan al-Halabi dalam kitabnya, *Ilmu Ushūl al-Bida'* beliau berkata:

<sup>&</sup>quot;Maka termasuk dari kesempurnaan dalam mengikuti (*ittiba'*) kepada sunnah Rasulullah saw. adalah dengan cara meninggalkan apa yang ditinggalkan oleh beliau, dan juga mengerjakan (sebatas) apa yang telah beliau dikerjakan (contohkan). Bila hal ini dilanggar, maka akan terbuka lebar pintu kebid'ahan, mudah-mudahan Allah swt melindungi kita dari hal itu. Lihat Ali bin Hasan al-Halabi, *Ilmu Ushūl al-Bida'* (Cet. I; Riyādh: Dār al-Rāyah, 1413H), h.110-111

ditinggalkan oleh Nabi saw. dan pada waktu itu ada faktor-faktor yang mendorong beliau untuk melakukannya (tetapi Nabi saw. memilih tidak melakukannya) menunjukkan bahwa sesuatu itu tidak disyari'atkan dan (oleh karena itu) tidak boleh dijadikan sebagai amal ibadah. Ini disepakati seluruh ulama syari'ah. Bahkan sebagian pakar usul fiqh, seperti Imam Syathibi al-Maliki menegaskan bahwa hal ini termasuk salah satu cara untuk mengetahui *maqashid al-syari'ah* (tujuan-tujuan syari'ah).<sup>13</sup>

Sebagaimana Allah swt. berfirman dalam QS. al-A'raaf/7:158

Terjemahnya:

"Dan ikutilah dia, supaya kamu mendapat petunjuk." 14

Para ulama menafsirkan ayat tersebut, Katakanlah wahai Rasul, "Wahai manusia! Sesungguhnya aku adalah utusan Allah yang diutus kepada kalian semua, baik bangsa Arab maupun 'Ajam (non-Arab). (Allah adalah satu-satunya Rabb) yang memiliki kerajaan langit dan bumi. Tidak ada tuhan yang berhak disembah selain Dia Subhānahu. Dia lah yang menghidupkan makhluk-makhluk yang mati dan mematikan makhluk-makhluk yang hidup. Maka berimanlah kalian wahai manusia kepada Allah. Dan berimanlah kalian kepada Muhammad saw. seorang Nabi yang tidak bisa membaca dan menulis. Dia datang dengan membawa wahyu yang diwahyukan oleh Rabb kepadanya. Ia beriman kepada Allah dan beriman kepada kitab suci yang diturunkan kepadanya serta kitab suci yang diturunkan kepada nabi-nabi sebelumnya tanpa membedakan satu sama lain. Ikutilah ajaran yang dibawanya dari Rabbnya dan konsistenlah beramal dengan apa yang diperintahkan kepada kalian dari ketaatan kepada Allah swt. semoga kalian diberikan taufik kepada jalan yang lurus." <sup>15</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*, terj Najib Junaidi, *Sunnah Tarkiyah*, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), (Jakarta: Sukses Publishing, 2015), h. 21

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Kementerian Agama, Al-Our'an dan Terjemahan,...h. 170

 $<sup>^{15}</sup>$  'Abdullah bin 'Abdul Muhsin al-Turkī, *al-Tafsīr al-Muyassar*, (Mesir: Dār al-Islām, 2012 M), h.170

Mengikuti itu tidak hanya mengikuti hal-hal yang dilakukan tetapi juga mengikuti (dalam meninggalkan) hal-hal yang ditinggalkan. Banyak sekali kutipan dari ulama besar yang menegaskan bahwa hal (mengikuti hal-hal yang ditinggalkan) itu adalah bagian dari sunnah. Mereka juga menegaskan bahwa sunnah jenis ini merupakan sumber hukum syar'i yang diakui. Maka dengan cara inilah seorang muslim dapat mengetahui kebid'ahan sejumlah amal perbuatan yang dilakukan oleh kelompok yang berusaha mendekatkan diri kepada Allah swt. dengan cara melakukan amalan-amalan yang ditinggalkan oleh Nabi saw. dan tidak Nabi saw. lakukan, padahal ada tuntutan untuk melakukannya. 16

Sebagaimana diketahui sunnah menurut para ulama usul fiqh meliputi ucapan, perbuatan dan ketetapan. Sedangkan ulama hadits menambahkan sifat fisik dan akhlak. Jadi, menurut para ulama hadits istilah sunnah memiliki makna yang lebih luas, karena memiliki perhatian lebih terhadap periwatan hadits. Sebagian ahli usul fiqh seperti al-Baidhowi mendefinisikan sunnah sebagai ucapan dan perbuatan Rasulullah saw. Dia tidak menyebut ketetapan karena sudah termasuk di dalam perbuatan. Sebab, menetapkan berarti menahan diri dari penolakan. Menahan diri adalah suatu jenis perbuatan. Sebagian ulama usul fiqh berpendapat bahwa sunnah tarkiyah adalah perbuatan. Di antara ulama yang berpendapat seperti itu, Imam Al-Nawawi, dan Imam Ibnu al-Najjar. Namun sebagian ulama yang lain menganggap sunnah tarkiyah sebagai bagian dari sunnah fi'liyah, sunnah qauliyah dan sunnah taqrīriyah.<sup>17</sup>

Sejauh pengamatan dan penelusuran peneliti tatkala mengkaji tentang eksistensi *sunnah tarkiyah* sebagai sebuah istilah, maka peneliti belum menemukan istilah *sunnah tarkiyah* dari zaman Nabi saw. sahabat dan *tabi'in*. Akan tetapi, apabila seorang muslim mengkaji lebih dalam eksistensi *sunnah tarkiyah* sebagai sebuah

Yahya bin Ibrahīm Khalīl, Sunnah Tarkiyah, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), terj. Najib Junaidi,..h. 22

 $<sup>^{17}</sup>$ Yahya bin Ibrahīm Khalīl, Sunnah Tarkiyah, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), terj. Najib Junaidi,..h. 55

ajaran yang diajarkan Nabi saw. kepada para sahabat, maka eksistensi *sunnah tarkiyah* telah dipraktikkan oleh Nabi saw. para sahabat dan tabi'in kemudian dilanjutkan oleh para ulama setelahnya.

Di antara ulama kontemporer yang menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai *hujjah* yaitu al-Alban<sup>I</sup>, Ia mengatakan:

"Para ulama peneliti (*muhaqqiq*) menetapkan bahwa setiap amalan yang dianggap ibadah, tetapi tidak pernah disyari'atkan Nabi saw. kepada kita, baik dengan ucapan maupun perbuatan, maka amalan itu menyelisihi sunnah. Karena sunnah terbagi dua: *sunnah fi'liyah* dan *sunnah tarkiyah*." Dan juga Ibadah yang ditinggalkan dan tidak dipraktikkan oleh Rasulullah saw. apa pun jenisnya, maka kita pun diperintahkan untuk meninggalkannya." <sup>18</sup>

'Ali Hasan al-Halabi mengatakan bahwa kaidah *sunnah tarkiyah* disarikan dari beberapa dalil. Salah satunya hadits tentang tiga sahabat yang keliru dalam memahami konteks ibadah Nabi saw.<sup>19</sup>



Muhammad Nashiruddin al-Albanī, *Hajjatun Nabi*, (Cet.VII; Beirūt: al-Maktab al-Islamī,1405 H), h.100-101 dan Mizan Qudsiyah, *Kaidah-Kaidah Penting Mengamalkan Sunnah*,(Cet.III, Jakarta: Pustaka Imam al-Syāfi'ī, 2013M), h. 60

19 أَخْبَرَنَا حُمْيْدُ بْنُ أَبِي حُمْيْدِ الطَّوِيلُ، أَنَّهُ سَمِعَ أَنِسَ بْنَ مَالِكَ رَضِي اللهُ عَنْهُ، يَقُولُ: جَاءَ ثَلاَتَةُ رَهُطِ إِلَى بُيُوتِ أَنْوَاجِ النَّيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَخُمْ تَقَالُوهَا، فَقَالُوا: وَأَيْنَ خُنُ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَخُمْ تَقَالُوهَا، فَقَالُوا: وَأَيْنَ خُنُ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَلَا أَخْدُو اللّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ ذَبِّهِ وَمَا تَأْخُرُ: أَنَّا أَصُومُ الدَّهُمَ وَلاَ أَفْطِرُ، وَقَالَ آخَةً أَنَّا أَعْتَرُلُ النِّيْمَاءُ فَلاَ آتَرَةً إِنَّهُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهَ إِنِي لَا خُسَلَكُمْ لِلّهِ وَآتَقَاكُمْ لَهُ، لَكِنِي أَصُومُ وَأَفْطِرُ، وَأُصَلِّي وَأَرْقُدُ، وَلَا لَيْسَاءَ، فَمَا لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهَ إِنِي لَأَخْشَاكُمْ لِلّهِ وَآتَقَاكُمْ لَهُ، لَكِنِي أَصُومُ وَأُفْطِرُ، وَأُصَلِّي وَأَرْقُدُ، وَاللّهُ عَلَيْهُ وَمُولُ اللّهُ عَلَيْهِ وَمَلْمَ اللهُ عَلَيْهِ وَمَالًمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَمَالًمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَمَالَمُ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَمَلْمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَمَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللللّهُ عَلَيْتُنَا عَلَمُ اللّهُ عَلَيْلُوا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ

### Artinya:

MAKASSAR

Telah mengabarkan kepada kami Humaid bin Abi Humaid al-Thawil, bahwasanya dia mendengar Anas bin Malik berkata: Tiga orang Sahabat datang ke rumah istri-istri Nabi, mereka bertanya tentang ibadahnya Rasulullah saw. Setelah mendapat penjelasan, maka mereka merasa bahwa ibadah mereka tidak ada apa-apanya dibandingkan dengan ibadahnya Rasulullah saw, sehingga mereka berkata: "apa harganya ibadah kita bila dibandingkan dengan ibadahnya Nabi saw, padahal dosa beliau yang lalu dan yang akan datang telah diampuni Allah!

Lantas, salah seorang dari mereka berkata: "Aku akan shalat sepanjang malam, selamanya." Yang kedua mengatakan:

"Aku akan terus berpuasa sepanjang tahun dan tidak akan berbuka, selamanya." Adapun yang ketiga mengatakan:

"Aku akan menjauhi wanita dan tidak menikah, selamanya." Mendengar tentang sikap ketiga Sahabat itu, Rasulullah pun datang lalu berkata:

"Benarkah kalian yang berkata begini dan begitu? Ketahuilah, demi Allah, akulah hamba yang paling takut dan paling bertakwa kepada-Nya. Kendati demikian, aku puasa dan berbuka, aku shalat malam dan tidur, dan aku pun menikahi wanita. Barang siapa tidak menyukai sunnahku (yang seperti itu), maka ia bukan termasuk golonganku.(Hadits *Muttafaq 'Alaihi*)

Di dalam hadits tersebut, secara jelas menggambarkan bahwa tiga orang sahabat itu, melakukan ibadah yang disyariatkan secara asal, tetapi dengan tata cara (*kaifiyat*) yang tidak dicontohkan Nabi saw.

Menurut hukum asalnya, shalat malam dan berpuasa (sunnah), dan menikah adalah disyariatkan. Akan tetapi, karena *kaifiyat* (tata cara) yang dipakai ketiganya ditinggalkan (tidak dipraktikkan) oleh Nabi saw. tidak pernah dicontohkan, maka beliau pun mengingkari dan menolak ibadah mereka. Penolakan Nabi saw. terhadap cara beribadah tiga sahabat itu merupakan pembenaran terhadap sabdanya yang lain:

Telah mengabarkan kepadaku (al-Qasim bin Muhammad) Aisyah bahwasanya Rasulullah saw. bersabda: Barang siapa mengerjakan suatu amalan yang tidak ada perintahnya dari kami maka (amalnya) ditolak. (HR. Muslim).

Jadi suatu amalan yang menurut hukum asal disyariatkan namun pelaksanaannya tidak mengikuti petunjuk dan perintah Nabi saw. maka amal itu tidak diterima. Hadits tersebut sekaligus mengingatkan bahwa sekadar niat yang baik tidak cukup dalam beramal, karena ia tidak serta-merta menjadikan suatu amalan menjadi baik dan diterima di sisi Allah swt. tetapi juga harus sesuai dengan cara yang diajarkan oleh Rasulullah. Oleh karena itu, pada akhir pengingkarannya Nabi saw. mengatakan: "Barang siapa tidak menyukai sunnahku, ia bukan golonganku.<sup>21</sup>

Perlu peneliti tegaskan bahwa yang dimaksud sunnah dalam hadits ini bukanlah sunnah menurut ulama fiqh. Al-Hafidz Ibnu Hajar berkata:

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Muslim bin Hajjaj Abu al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī,*al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Baqī, Juz. III, (Beirūt: Dār Ihyā' al-Turāts al-Arabī, t.th). h.1343

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Mizan Qudsiyah, Kaidah-Kaidah Penting Mengamalkan Sunnah,..h. 63

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abu Al-Fadl al-Asqalanī, *Fathu al-Barī Syarh Shahīh al-Bukharī*, Juz.IX, (Beirūt: Dār al-Ma'rifah, 1379 H), h. 105

#### Artinya:

"Yang dimaksud sunnah di sini (dalam hadits tersebut) ialah jalan dan cara, bukan lawan dari arti kata wajib. Tidak menyukai sesuatu berarti berpaling darinya kepada sesuatu yang lain. Jadi, makna hadits ini adalah: "Barang siapa meninggalkan jalanku dan mengambil jalan yang lain maka ia bukan termasuk golonganku."

Sumber hukum Islam dalam kajian usul fiqh di kenal dengan istilah *mashādir* al-ahkām ( مصادر الأحكام ), yang sebelumnya disebut adillatu al-ahkām ( أدلة ) atau adillatu al-syarī'ah ( الأحكام ).23

Kata *al-adillah* ( الادليل ) merupakan jamak dari kata dalil ( الدليل ) yang menurut bahasa berarti: petunjuk kepada sesuatu dalam lingkup yang luas baik materiel maupun yang non materiel. Sedang menurut istilah, dalil ialah sesuatu yang dapat menyampaikan kepada pandangan yang benar dan tepat untuk menentukan hukum syar'i yang bersifat amaliah dengan jalan *qath'iy* maupun *zhanniy*.<sup>24</sup> Artinya dalil itu dapat menjadi penunjuk dan mengatur kepada bagaimana melaksanakan sesuatu amalan syar'i dengan cara yang tepat dan benar.

Al-Adillah ada dua macam. Pertama, satu kelompok dalil yang disepakati oleh semua jumhur ulama yang digunakan sebagai dasar dan sumber dalam menetapkan suatu amaliah dan perbuatan (adillah al-ahkam al-muttafaq 'alaiha). Kedua, kelompok dalil lainnya di mana hal itu para jumhur ulama berbeda sikapnya dan masih diperselisihkan (adillah al-ahkam al-mukhtalaf fiha). Kelompok dalil kedua ini merupakan basis dalam menemukan hukum; dan sebagian fuqaha' mengakui dan sebagian fuqaha' tidak menggunakannya bahkan terdapat pihak yang menolaknya. Kelompok dalil yang telah disepakati, yaitu al-Qur'an, sunnah, ijmak dan qiyas. Sedangkan dalil yang masih diperselisihkan terdiri atas: al-maslahah al-mursalah, al-'urf/al-'ādah, saddu al-dzarāh, Istihsān, istishāb, syar'u man qablanā, dan mazhab sahābī/qaul al-sahābi. Al-adillah al-syar'iyyah dalam konteks ini adalah sinonim

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ini termasuk istilah baru di kalangan ahli hukum Islam (fiqh), sebab muncul baru pada akhir abad ke XIV H atau pertengahan abad XX M. Lihat M. Ma'shum Zein, *Menguasai Ilmu Ushul Fiqhi*, Cet. I, (Yogyakarta:Pustaka Pesantren,2016), h. 59

 $<sup>^{24}</sup>$  Abdul Wahhāb Khallāf, *Ilm Usūl al- Fiqh* (Jakarta:al-Majelis al- A'la al- Indonesia li al-Dakwah,1972), 20

dengan *adilah al-ahkām, ushūl al-ahkām, al-mashādir al-tashrī'iyyah li al-ahkām,* yakni sumber-sumber hukum dalam Islam.<sup>25</sup>

Kemudian apabila umat Islam mengkaji perkembangan kajian usul fiqh kontemporer, salah satu di antaranya, kitab *Ma'alim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jama'ah*, karya Muhammad Husain al-Jizanī. Al-Jizanī sebagai ulama yang hidup pada era milineal ini, merupakan sosok ulama yang kemudian mengembangkan konsep *sunnah tarkiyah* sebagai metode dalam menetapkan hukum.

Muhammad Husain al-Jizānī membahas konsep sunnah tarkiyah pada pasal yang kedua (adillah al-ahkām al-muttafaq 'alaihā ) dalil-dalil yang disepakati dalam menetapkan hukum adalah al-Qur'an, sunnah, ijma', qiyas. Sunnah tarkiyah masuk dalam pembahasan dalil yang kedua yaitu sunnah, al-Jizanī menjelaskan kehujjahan sunnah terbagi menjadi lima, pertama kehujjahan sunnah secara umum, kedua, kehujjahan sunnah Istiqlaliyah, ketiga, kehujjahan Af'ālu al-Rasūl, keempat, kehujjahan sunnah taqrīriyah, kelima, kehujjahan sunnah tarkiyah. Al-Jizanī di dalam membahas kehujjahan sunnah tarkiyah, menukil riwayat dari para sahabat tentang eksistensi sunnah tarkiyah, kemudian menjelaskan syarat-syarat sunnah tarkiyah dapat dijadikan hujjah, dan kesimpulan sunnah tarkiyah.

Namun tidak cukup sampai disitu, Muhammad Husain al-Jizānī kemudian menulis risalah kecil yang berjudul "Sunnah al-Tark wa Dalālatuhā 'Ala al-Ahkām al-Syar'iyyah".<sup>27</sup> Di dalam risalah tersebut, al-Jizānī menjelaskan secara luas dan mendalam, hal ini yang kemudian menurut peneliti, menunjukkan semakin kuat dalil

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Abdul Wahhāb Khallāf, *Ilm Usūl al- Fiqh*,...h. 21

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Muhammad bin Husain al-Jizanī, *Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jama'ah*, (Cet.XII; Damman: Dār Ibnu al-Jauzī, 1436 H), h. 117-133

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Menurut peneliti, kitab *Sunnah al-Tark wa Dalālatuha 'Ala al-Ahkām al-Syar'iyyah*, minimal menjadi tambahan informasi bagi kalangan yang menolak *kehujjahan sunnah tarkiyah*, khsusnya para pendukung 'Abdullāh bin Muḥammad bin Ṣiddiq al-Ghumārī, dan mati-matian membela argumentasi beliau apalagi bertaqlid buta, kemudian tidak mau mengkaji atau membandingkan dengan ulama yang tidak sejalan dan seirama dengan pemahaman al-Ghumari, terlebih lagi kalau ada klaim 'kamilah pengikut ahli sunnah wa al-Jama'ah atau merasa paling benar '', tapi karena ini masalah *khilafiyah ijtihādiyah*, maka perlu penulis tegaskan bahwasanya, agama ini dibangun di atas ilmu, berdalil dengan al-Qur'an dan al-Sunnah berdasarkan pemahaman salaf shalih, inilah istilah yang kemudian disalah pahami oleh sebagian kaum muslimin.

dan keyakinan al-Jizaniy tentang *kehujjahan sunnah tarkiyah*, karena dalam *muqaddimah*, al-Jizaniy menjelaskan sebab menulis risalah tersebut, yaitu berdasarkan hasil telaah dan kajian yang mendalam terhadap perkataan para ulama diantaranya, Imam Badruddin al-Zarkasyi dalam kitabnya *al-Bahru al-Muhīth*, Ibnu Taimiyah, Ibnu al-Qayyim, al-Syāthibī, Muhammad al-'Urūsiy Abdul Qadir, Muhammad Sulaiman al-Asyqar.<sup>28</sup>

Lebih lanjut, Muhammad Husain al-Jizanī mengatakan sunnah tarkiyah merupakan bagian dari al-sunnah al-muthahirah, dan hujjah mu'tabarah. Al-Jizanī dalam menjelaskan sunnah tarkiyah agar mudah memahaminya yaitu pertama-tama al-Jizanī membagi tark Nabi saw. menjadi lima bagian: Pertama, al-Tark al-Jibilī atau al-'Adī. Kedua, al-Tark al-Khas bihi. Ketiga, al-Tark al-Mashalahī. Kempat, al-Tark Bayanī atau al-Tark al-Tasyri'ī. Kelima, al-Tark li 'Adami al-Qudrah. Setelah itu al-Jizanī menjadikan al-Tark Bayanī atau al-Tark al-Tasyrī'ī sebagai sinonim dari sunnah tarkiyah.<sup>29</sup>

Kemudian al-Jizanī mendefinisikan *al-Tark Bayanī* atau *al-Tark al-Tasyrī'ī* (sunnah tarkiyah) yaitu:

Artinya:

Nabi saw. meninggalkan suatu perbuatan bersamaan dengan adanya faktor yang menuntut mengerjakan perbuatan tersebut sebagai bentuk syari'at bagi umatnya.

Oleh karena itu, apabila suatu perbuatan yang ditinggalkan oleh Rasulullah saw. menunjukkan keharaman hal tersebut, maka ketika itu, wajib meninggalkan apa yang ditinggalkan oleh Rasulullah saw. Hanya saja, hal ini tidak belaku secara

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Lihat kitab *Sunnah al-Tark wa Dalālatuha 'Ala al-Ahkām al-Syar'iyyah*. Beliau menjelaskan secara detail *al-Tark* dan *Sunnah tarkiyah* dari berbagai sudut pembahasan, baik itu dari sisi hakikatnya, *kehujjahannya*, pengaruhnya, hubunganya dengan *mashlahah mursalah*, dampaknya dan lain-lain.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Muhammad bin Husain al-Jizanī, *Sunnah al-Tark wa Dalālatuha 'ala al-Ahkām al-Syar'iyyah*.(Cet.1; Damman : Dār Ibnu al-Jauzī,1431 H), h. 31-33

 $<sup>^{30}</sup>$  Muhammad bin Husain al-Jizanī, Sunnah al-Tark wa Dalālatuha 'ala al-Ahkām al-Syar'iyyah,...h. 38

mutlak, sebab hanya sekedar meninggalkan suatu perbuatan tidaklah menunjukkan keharaman hal tersebut. Akan tetapi, perbuatan tersebut menjadi haram, tatkala pada hal tersebut ada *qarīnah* (indikasi) yang menunjukkan atas keharamannya.<sup>31</sup> Contohnya Nabi saw. shalat 'Ied tanpa dikumandangkan adzan dan iqamah dan Rasulullah saw. meninggalkan perayaan Maulid Nabi saw.<sup>32</sup>

Al-Jizānī berdalil dengan pernyataan para sahabat secara *sharīh* terkait shalat 'Ied yang riwayat ini dikeluarkan oleh Imam Abu Daud dalam sunannya dan dishahihkan oleh Imam al-Nawawī dalam *Majmu* 'nya :<sup>33</sup>

### Artinya:

Dari Ibnu 'Abbas r.a. bahwasanya Rasulullah saw. shalat 'Ied tanpa dikumandangkan adzan dan iqomah. (HR. Abu Daud)

Menurut peneliti, hal inilah yang kemudian membedakan antara kitab usul fiqh karya ulama sebelumnya, dengan kitab usul fiqh karya ulama kontemporer yang ditulis oleh Muhammad Husain al-Jizānī, kalau yang sebelumnya, peneliti belum menemukan pembahasan secara khusus tentang sunnah tarkiyah. Akan tetapi, apabila mengkaji lebih dalam studi perkembangan usul fiqh karya ulama kontemporer, maka pasti akan menemukan pembahasan secara khusus tentang konsep sunnah tarkiyah sehingganya peneliti mendukung dan mempertahankan kehujjahan konsep sunnah tarkiyah ini.

Namun demikian rumusan al-Jizanī tentang *sunnah tarkiyah* ini masih didiskusikan oleh banyak ilmuan muslim, ada yang setuju dengan konsep al-Jizanī

 $<sup>^{31}</sup>$  Muhammad bin Husain al-Jizanī, Sunnah al-Tark wa Dalālatuhā 'ala al-Ahkāmī al-Syar'iyyah,...h. 57

 $<sup>^{32}</sup>$  Muhammad bin Husain al-Jizanī, Sunnah al-Tark wa Dalālatuhā 'ala al-Ahkāmī al-Syar'iyyah,...h. 33

 $<sup>^{33}</sup>$  Muhammad bin Husain al-Jizanī, Ma'alim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jama'ah,...h. 129

 $<sup>^{34}</sup>$  Abu Daud Sulaimān bin Asy'ats al-Sijistānī, Sunan Abu Daud, Tahqīq Muhammad Muhyiddin Abdu Al-Hamīd, Juz. I, ( Dār al-Fikr,t.th ),h. 298

dengan alasan bahwa *sunnah tarkiyah* dapat mengantisipasi agar umat Islam tidak terjerumus ke dalam bid'ah atau kepada suatu amalan yang tidak disyari'atkan dan dicontohkan oleh Rasulullah saw. Ada juga yang kurang setuju, bahkan secara tegas mengatakan *sunnah tarkiyah* tidak dapat dijadikan *hujjah* dalam menetapkan hukum dengan alasan bahwa penetapan *sunnah tarkiyah* adalah monopoli kaum salafi wahabi dan hanyalah pendapat mereka yang suka mengada-ada. Banyak di antara mereka yang merujuk kepada kitab "*Husnu al-Tafahhum wa al-Darki fi Mas'alatit Tarki*", karya Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddiq al-Ghumārī sehingga mereka tetap saja melaksanakan amalan-amalan yang belum pernah dilakukan oleh Nabi saw. dan dikategorikan sebagai *sunnah tarkiyah*.

Al-Ghumārī dalam kitabnya tersebut, tatkala membahas *sunnah tarkiyah* menggunakan istilah *tark* Nabi saw. Kemudian al-Ghumārī mendefinisikan *tark* Nabi saw. yaitu:

Suatu amalan yang ditinggalkan dan tidak dilakukan Nabi saw. atau ditinggalkan oleh *salafus shalīh*, tanpa adanya hadits atau atsar yang melarang amalan yang ditinggalkan tersebut yang menunjukkan perbuatan tersebut haram atau makruh.

Meninggalkan suatu amalan saja tanpa disertai *nash* lain yang menunjukkan bahwa hal tersebut terlarang, bukanlah hujjah yang melarang sesuatu tersebut, meskipun pada akhirnya memang meninggalkan sesuatu tersebut ternyata disyari'atkan. Ada dua hal yang perlu diperhatikan dari kasus ini: *Pertama*, sesuatu yang ditinggalkan tersebut dilarang, namun pelarangan ini bukan karena sesuatu tersebut ditinggalkan (*al-tark*). *Kedua*, ada dalil lain yang menunjukkan sesuatu tersebut dilarang.<sup>37</sup>

14

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>https://salafytobat.wordpress.com/category/dalil-shahih-bolehnya-mengkhususkan-amalibadah-pada-hari-hari-tertentu/. D<u>i</u>akses 2 Desember 2020.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddiq al-Ghumārī, Ḥusn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark (Cet. 1; Cairo:Maktabah al-Qāḥirah, 1423 H/2002 M), h. 9

 $<sup>^{37}</sup>$  Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddiq al-Ghumārī, Ḥusn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark...h.  $11\,$ 

Oleh karena itu, Abdullāh bin Muḥammad bin Ṣiddiq al-Ghumārī secara tegas mengatakan dalam *muqaddimah* kitabnya menolak *kehujjahan sunnah tarkiyah*. Di antara dalil yang al-Ghumārī sebutkan adalah firman Allah swt. QS. al-Hasyr/ 29 : 7

Terjemahnya:

"Apa yang diberikan Rasulullah saw. bagimu terimalah, dan apa yang dilarangnya bagimu maka tinggalkanlah."

Kemudian apabila membaca karya ilmiah peneliti belakangan, mereka mengatakan bahwa *sunnah tarkiyah* tidak dapat dijadikan *hujjah* dengan alasan "perkembangan ajaran Islam yang begitu pesatnya sehingga mengakibatkan banyak terjadi hal-hal baru yang tidak pernah terjadi dan dialami oleh Nabi dan tiga abad setelah Nabi saw. ditambah lagi dengan terjadinya asimilasi antara Islam dan budaya baru menyebabkan banyaknya perubahan dan tambahan-tambahan di dalam ajaran Islam. Karena realita selalu berkembang sedangkan teks tidak."

Menurut peneliti setelah membaca dan mengkaji beberapa karya ilmiah ataupun jurnal yang menolak *kehujjahan sunnah tarkiyah*, pada hakikatnya mereka

<sup>39</sup> Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddiq al-Ghumārī, Ḥusn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark,...h. 12 dan 28

 $<sup>^{38}</sup>$  Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddiq al-Ghumārī, Ḥusn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark,...h. 12

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Azhar Amrullah Hafizh, *Konsep al-Tark dalam Ushul Fiqh dan Implikasinya Terhadap Beberapa Masalah Furu'iyah.* Tesis.Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2017. h. 4

mengikuti pemahman Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddiq al-Ghumārī dalam kitabnya "Ḥusn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark" hal ini terlihat dari definisi tark Nabi saw. sampai pada kesimpulan hukum bahwa sunnah tarkiyah tidak dapat dijadikan hujjah dalam menetapkan hukum.

Demikian *ikhtilaf* para ulama dalam memahami eksistensi *sunnah tarkiyah* dan dalil yang mereka gunakan, sampai zaman sekarang masih terjadi *ikhtilaf* dan belum ada titik temu yang bisa mendamaikan atau memberikan solusi terbaik tentang *ikhtilaf* yang terjadi di kalangan mereka karena setiap kelompok menganggap dalilnya yang paling kuat dan paling paling benar, bahkan di antara mereka terutama di zaman sekarang ini, ada kelompok yang ekstrim (*mutasyaddid*) mudah membid'ahkan dan menyesat-nyesatkan suatu amalan dengan dalil amalan tersebut tidak dilakukan oleh Nabi saw. Kemudian ada juga kelompok yang bermudah-mudahan (*mutasahil*) dalam melakukan suatu amalan, walaupun amalan tersebut tidak ada dalil yang *sharih* yang menjadi landasan amalan tersebut. Maka dalam hal ini seorang harus bersikap adil, ilmiah dalam menyampaikan dalil dan saling toleransi dalam menyikapi perbedaan pendapat yang terjadi di antara para ulama apalagi kalau perbedaan itu dalam masalah *khilafiyah ijtihadiyah*.

Maka dalam hal ini Nabi saw. menegaskan dengan sabdanya:

Artinya:

Dari Amr Ibn al-Ash r.a. dia mendengar Rasulullah saw. bersabda, "Apabila salah seorang hakim telah ijtihad (berusaha mencarikebenaran) lalu dia benar maka dia meraih dua pahala, dan jika berhukum berdasarkan ijtihad lalu salah maka dia mendapat satu pahala." (HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hadits ini menunjukkan tentang adanya khilaf yang boleh. Sebab, pandangan mujtahid dan pemahaman mereka tentu berbeda-beda, sehingga pasti terjadi

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*. Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz.IX, (Cet.I,Thūqun Najah, 1422 H), h.108

perbedaan dan perselisihan dalampenetapan hukum. Ibnu Taimiyah mengatakan, "Jelaslah bahwa mujtahid, sekalipun salah, dia meraih satu pahala karena kesungguhannya. Kesalahannya diampuni, karena benar dalam semua hukum itu mustahil atau sulit sekali adanya.<sup>42</sup>

Hal ini ditegaskan pula oleh Imam Malik bin Anas berkata:

"Setiap orang boleh diambil atau ditolak perkataannya, kecuali pemilik kuburan ini (Nabi saw)"

Intinya peneliti menegaskan bahwa amanah ilmiah yang menjadi prinsip etika penulisan karya ilmiah. Secara sederhana, amanah ilmiah yang dimaksud yaitu yang dijelaskan para ulama dengan rumusan:

### Artinya:

Apabila engkau mengutip, maka kutiplah dengan benar, atau mengklaim sesuatu maka datangkanlah dalilnya (argumentasinya)

Dan sikap seorang muslim mau menerima kebenaran dari mana saja kebenaran itu datang, hal ini sebagaimana yang diwasiatkan oleh Abdullah bin Mas'ud r.a.

#### Artinya:

Barang siapa yang datang kepadamu membawa kebenaran, maka terimalah ia meskipun ia adalah orang yang amat dibenci lagi jauh. Dan barang siapa yang datang kepadamu membawa kebatilan, maka tolaklah ia meskipun ia adalah orang yang amat dicintai lagi dekat.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Ahmad bin Abdul Halīm Abu al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Majmu' al-Fatāwa*. Tahqīq Abdurrahman bin Muhammad bin Qāsim. Juz.XX, (Saudi Arabiyah: Majma' al-Malik, 1416 H), h. 252

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Syamsuddin Abū al-Khair Muhammad bin Abdurrahmān bin Muhammad al-Sakhawī, *al-Magāsidal-Hasanah*. Tahqīq Muhammad 'Utsmān al-Khasyat, Cet.I, (Beirūt: 1405 H/1985 M), h. 513

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>'Alawi bin Abdul Qadir dkk, *al-Mausū'ah al-Aqdiyah*, Juz. I (Mauqi' al-Durari al-Sanniyah 'ala Internet,1433 H), h.119

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Muhammad bin al-Husain bin Muhammad al-Husain al-Armawī, *Raudah al-Umarā' wa Dauhah al-Wuzarā'*.Cet. I, (Riyādh: Maktabah al-'Ubaikān, 1430 H/2009 M), h. 53

Dari latar belakang inilah, peneliti termotivasi untuk mengkaji lebih luas dan mendalam tentang eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam kajian usul fiqh kontemporer, dengan alasan bahwa *sunnah tarkiyah* bagian dari sunnah Nabi saw. Sunnah merupakan penjelas bagi al-Qur'an dan al-Qur'an tidak dapat dipahami dengan baik dan tepat tanpa al-sunnah, ini dari satu sisi. Dari sisi lain, *sunnah tarkiyah* ini dapat digunakan untuk menutup terbukanya pintu kebid'ahan dan men-*takhshish* (mengkhususkan) beberapa dalil umum yang dijadikan pegangan oleh para penganjur bid'ah.

Kemudian alasan yang lain, *sunnah tarkiyah* sangat mendukung penguatan sunnah Nabi saw. mengandung penjelasan tentang kesempurnaan syari'at Islam dari segala aspek sehingganya tidak seorang pun yang berhak menambahnya atau menguranginya dan kebanyakan kaum muslimin tidak mengetahui perihal bagian sunnah Nabi yaitu *sunnah tarkiyah* dan hal yang terpenting juga yaitu terjadi khilaf di antara ulama kontemporer dalam memahami *kehujjahan sunnah tarkiyah* sehingga menjadi jelas dan terang dalil yang kuat dan bisa dijadikan hujjah.

Oleh karena itu, agar tidak terjadi salah paham atau gagal paham dalam memahami eksistensi *sunnah tarkiyyah*, peneliti mengkaji dalam bentuk tesis dengan mengambil sebuah judul: **Eksistensi** *Sunnah Tarkiyah* dalam **Fiqh Islam.** 

#### B. Rumusan Masalah.

Dari penjelasan di atas, dapat dirumuskan sebuah masalah yang sangat mendasar yaitu "Bagaimana eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam fiqh Islam?

Agar pembahasan lebih terfokus pada pokok masalah yang diteliti, maka dapat dijabarkan pada beberapa sub masalah sebagai berikut:

- 1. Bagaimana hakikat makna sunnah tarkiyah dalam fiqh Islam?
- 2. Bagaimana bangunan argumentasi *sunnah tarkiyah* dalam fiqh Islam?
- 3. Bagaimana implikasi makna *sunnah tarkiyah* terhadap beberapa masalah *furu'iyah*?

#### C. Definisi Operasional dan Ruang lingkup Pembahasan.

### 1. Pengertian Judul

Agar terhindar dari pemahaman dan penafsiran yang keliru dalam memahami subtansi dari judul tesis ini, maka peneliti perlu menjelaskan pengertian terhadap variabel-variabel yang terdapat dalam judul tesis ini "Eksistensi *Sunnah Tarkiyah* dalam Fiqh Islam."

### a) Eksistensi.

Di dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, eksistensi adalah hal berada; keberadaan. 46 terdiri dari hakikat, wujud, dampak dan hikmah

### b) Sunnah Tarkiyah

Sa'ad Yūsuf Abū Aziz mendefinisikan *sunnah tarkiyah*, adalah perbuatan yang ditinggalkan oleh Nabi saw. meski terdapat alasan dan tuntutan, serta tidak ada hal yang menghalanginya untuk mengerjakan perbuatan tersebut.<sup>47</sup>

Contohnya. Nabi saw. shalat 'Ied tanpa dikumandangkan adzan dan igomah.

### c) Fiqh Islam.

Fiqh secara bahasa artinya pemahaman mendalam ( تقهم ) yang membutuhkan adanya potensi akal<sup>48</sup>, Sebagaimana firman Allah swt. dalam QS. al-Taubah/ 9:122

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

#### Terjemahnya:

28

Mengapa tidak pergi tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama.<sup>49</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> https://kbbi .web.id/ eksistensi.html. Diakses tanggal 28 Mei 2021

 $<sup>^{\</sup>rm 47}$ Sa'ad Yūsuf Abū Aziz,  $Buku\ Pintar\ Sunnah\ dan\ Bid'ah,$  (Pustaka al-Kautsar,2006 M ), h.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Louis Ma'luf, *al-Munjid fi al-Lughah wa al-A'lam*, (Beirūt: Maktabah Dār al-Fikr, 1986 M), h. 591. Atau Muhammad bin Ali bin Muhammad al-Syaukānī, *Irsyād al-Fukhūl Ila Tahqīq al-Haqq min Ilm al-Ushūl*, (Beirūt: Dār al-Fikr, t.th), h. 3

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 206

Sedangkan fiqh menurut istilah, <sup>50</sup> sebagaimana yang dikemukakan oleh para ahli hukum Islam (*fuqahā* '), ialah:

Fiqh adalah ilmu yang menjelaskan hukum-hukum syara' yang berkaitan dengan perbuatan (praktis) manusia yang digali dari dalil-dalilnya yang terperinci.

Selanjutnya, ulama lain mengatakan bahwa fiqh ialah:

Fiqh adalah himpunan hukum-hukum syara' tentang perbuatan (praktis manusia) yang diperoleh dari dalil-dalilnya yang terperinci.

Dari dua definisi di atas dapat dipahami bahwa definisi pertama memandang fiqh sebagai suatu ilmu yang di dalamnya menjelaskan masalah hukum, sedangkang definisi kedua memandang fiqh sebagai suatu hukum. Ada kemiripan pengertian fiqh sebagai suatu ilmu dan fiqh sebagai suatu hukum. Artinya, ketika ia dipandang sebagai ilmu maka dalam penyajiannya



19

20

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Pada awalnya fiqh diartikan sebagai " suatu pengetahuan yang di dalamnya mencakup seluruh ajaran keagamaan, baik yang berhubungan dengan ushuliyah (aqidah) maupun *furu'iyyah* (amaliah praktis), sehingga istilah fiqh identik dengan pengertian syari'ah, yang meliputi hukum akidah, amaliah dan akhlak. Akan tetapi dalam perkembangan selanjutnya, mengingat banyaknya jumlah pemeluk Islam dari berbagai bangsa dan munculnya berbagai macam persoalan yang memerlukan fatwa hukum, maka istilah fiqh dipakai khusus untuk amaliah praktis yang diperolah melalui dalil-dalil syara' yang terperinci. Lihat Muhammad Sallam Madkur, *al-Madkhal fi al-Fiqh al-Islām*, (Qāhirah: Maktabah al-Nahdhah al-'Arabiyah, 1960 M), h. 41-42

 $<sup>^{51}</sup>$  Muhammad Farid Nashir, *Mabāhits al-'Ibādah fī al-Islamī*, (Qāhirah: Mathba'ah al-Ausat wa al-Tajlid, 1990 M), h. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Wahbah al-Zuhailī, *Ushūl al-Fiqh al-Islamī*, Juz. I, (Cet. III, Beirūt: Dār al-Fikr,1989 M), h.

diungkapkan secara *deskriptif deduktif*,<sup>53</sup> akan tetapi ia sebagai suatu hukum, maka penyajiannya diungkapkan secara *analisis induktif*.<sup>54</sup>

Kemudian dalam perkembangannya, istilah *fiqh* sering dirangkaikan dengan kata "*al-Islam*" sehingga menjadi *al-fiqh al-Islam*, yang diterjemahkan sebagai "hukum Islam", atau dengan istlah lain, seperti *al-syar'iyyah al-Islamiyah* atau *al-hukm al-Islam*. 55

## 2. Ruang Lingkup Pembahasan

Secara substansi kaidah *sunnah tarkiyah* sudah ada di zaman Rasulullah saw. sahabat dan tabi'in, hanya saja istilah *sunnah tarkiyah* baru dipopulerkan oleh ulama kontemporer.

Adapun ruang lingkup penelitian ini hanya terbatas pada eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam fiqh Islam. Peneliti mengkaji bangunan argumentasi *sunnah tarkiyah* dan implikasi makna dari *sunnah tarkiyah* terhadap masalah *furu'iyyah* dan analisis yang digunakan adalah analisis konten.

## D. Kajian Pustaka

Sejauh penelitian peneliti, belum menemukan kitab para ulama *mutaqaddimin* yang secara khusus membahas tentang *al-tark* secara tersendiri di dalam kajian usul fiqh. Akan tetapi tidak bisa dinafikan secara umum, tidak adanya kitab yang membahas secara khusus, kemudian mengambil kesimpulan bahwa *al-tark* ini tidak ada pembahasannya dalam kitab para ulama. Sebenarnya ada pembahasan *al-tark* ini , hanya saja para ulama menyebutkan hanya berupa isyarat <sup>56</sup> karena menurut mereka

وَلَكِنَّا نَتَّبِعُ السُّنَّةَ فِعْلًا أَوْ تَرْكًا

Artinya:

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Sebab analisis datanya tidak keluar dari lingkup *simple* dan sifatnya deduktif sebab berdasarkan teori atau konsep yang bersifat umum atau *kulli* yang diaplikasikan untuk menjelaskan seperangkat data atau menunjukkan kompasari atau hubungan antara seperangkat data yang satu dan seperangkat data yang lain. Lihat Bambang Sunggono, *Methodelogi Penelitian Hukum*, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), h. 38-39

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Sebab analisis datanya mengarah pada populasi dan sifatnya *infrensial* (*takhiri*) yang berdasarkan data *simple* yang sudah digeneralisasikan menuju data populasi. Lihat Bambang Sunggono, *Methodelogi Penelitian Hukum*,..h. 38-39

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> M. Ma'shum Zein. *Menguasai Ilmu Ushul Fiqhi*,...h. 29

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Misalnya Imam Syāfi'ī mengatakan:

al-tark adalah suatu perbuatan dan itulah yang berjalan dikalangan mereka, para ulama menyinggung tark Nabi di sela-sela pembahasan al-'af'alu (perbuatan-perbuatan Nabi saw).

Namun ada juga ulama yang merinci pembahasan *al-tark*, tidak hanya sekedar mengisyaratkannya, diantaranya, Ibnu Hazm (w. 465 H) dalam kitabnya *al-Ihkām fī Ushūl al-Ahkām*.<sup>57</sup> Kemudian al-Sam'anī (w. 489 H) dalam kitabnya *Qawāthi'u al-Adillah*.<sup>58</sup> Dan al-Amidī (w. 631H) dalam kitabnya, *al-Ihkām fī Ushūl al-Ahkām*.<sup>59</sup> Dan Badruddin al-Zarkasyī (w. 794 H) dalam kitabnya *al-Bahru al-Muhīth*.<sup>60</sup>

Kemudian Imam al-Shan'anī termotivasi untuk mencari alasan tentang pandangan para ulama ushul yang membagi sunnah Nabi saw. berupa perkataan, perbuatan dan *taqrir*, dan pembagian ini yang banyak disebutkan para ulama usul, dan tidak menyebutkan *al-tark*, sebab *al-tark* termasuk perbuatan karena *al-tark* adalah *al-kaff* (menahan) dan menahan merupakan suatu jenis perbuatan. <sup>61</sup>

Ada juga para ulama yang merinci dan membahas secara mendalam tentang *al-tark* ini, misalnya Ibnu Taimiyah,(w. 728 H), dalam kitabnya, *Majmū' al-Fatāwā*,<sup>62</sup>

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Akan tetapi kami hannyalah mengikuti sunnah, dengan cara mengamalkan apa yang dicontohkan oleh Rasulullah saw dan meninggalkan apa yang beliau tinggalkan.

Lihat nukilan dalam kitab *Fathul Barī* (III: 475) ketika al-Hafizh Ibn Hajar mensyarah Bab مَنْ كَا الرُّكْنَيْنِ الْيَمَانِيَيْنِ).Para ulama yang berpendapat untuk tidak menyentuh kecuali dua rukun ka'bah (Hajar Aswad dan Rukun Yamani). Lihat Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abu Al-Fadl al-Asqalanī, *Fathu al-Bārī Syarh Shahīh al-Bukhārī*, Juz. III, (Beirūt: Dār al-Ma'rifah, 1379 H), h. 475

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Abu Muhammad 'Ali bin Ahmad bin Sa'īd bin Hazm al-Andalusī al-Qurthubī al-Zhāhirī, *al-Ihkām fī Ushūl al-Ahkām,* Juz. I, (Cet.I; Qāhirah: Dār al-Hadīts,1404 H), h. 28

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Manshur bin Muhammad bin Abdul Jabbār bin Ahmad al-Marwazī al-Sam'anī, *Qawāthi'u al-Adillah fī al-Ushūl*, Tahqīq Muhammad Hasan Muhammad Ismā'il al-Syāfi'ī, Juz. I, (Cet.I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah,1418 H), h. 311

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Ali bin Abu Ali bin Muhammad bin Sālim al-Tsa'labī al-Amidī, *al-Ihkām fī Ushūl al-Ahkām*, Tahqīq Sayyid al-Jumailī, Juz. I, (Cet. I; Beirūt: Dār al-Kitab al-'Arabī,1404 H), h. 227

 $<sup>^{60}</sup>$  Badruddin Muhammad bin Abdullah bin Buhadir al-Zarkasyī, al-Bahru al-Muhīth fī Ushūl al-Fiqh, Juz.III, (Beirūt:Dār al-Kutub al'Ilmiyah, 1421 H), h. 260

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Muhammad bin Ismā'il al-Amir al-Shan'anī, *Ijābah al-Sāil Syarh Bughyatuh al-Amalī*, Tahqīq Hasan bin Ahmad dan Hasan Muhammad al-Ahdal, (Cet. I; Beirūt: Muassasah al-Risālah, 1986 M), h. 81

 $<sup>^{62}</sup>$  Ahmad bin Abdul Halīm Abu al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Majmū' al-Fatāwā*, Tahqīq Abdurrahman bin Muhammad bin Qāsim. Juz. XXVI,...h.172

dan Ibnu al-Qayyim, (w. 852 H), dalam kitabnya, *I'lām al-Muwāqi'in*, <sup>63</sup> dan Syāthibī (w. 890 H) dalam kitabnya, *al-Muwafaqāt*. <sup>64</sup>

Lebih lanjut dari kalangan ulama *mutākhirīn*, diantaranya, al-Mardawī (w.885 H), dalam kitabnya, *al-Tahbīr Syarh al-Tahrīr*,<sup>65</sup> dan Ibnu al-Najjār (w. 972 H) dalam kitabnya, *Syarh al-Kaukab al-Munir*,<sup>66</sup> dan al-Syaukānī (w.1250 H) dalam kitabnya *Irsyād al-Fuhūl ilā Tahqīq al-Haqq Min 'Ilm al-Ushūl*.<sup>67</sup>

Ada beberapa penelitian yang menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai objek kajian utamanya dari kalangan ulama kontemporer yang peneliti ketahui di antaranya, disertasi doktoral di Universitas Ummu Durman yang ditulis oleh Syekh Dr. Yahya bin Ibrahim Khalil "Al-Sunnah al-Tarkiyah: Mafhūmuhā, Hujjiayatuhā, Atsaratuhā, Al-Asilatu Al-Wāridah 'Alaihā." Khalīl menggunakan istilah sunnah tarkiyah dalam kajiannya, Menurut peneliti khalil sangat baik mendeskripsikan sunnah tarkiyah, dalil-dalil syar'i dan contoh-contoh sunnah tarkiyah ini dalam berbagai masalah akidah dan syari'ah. Khalīl juga mengutip pernyataan para ulama mujtahid, baik dari para imam empat madzhab yang populer maupun ulama-ulama besar lainnya. Di samping itu Khalīl juga mencatat sejumlah sanggahan dan syubhat yang ada dan memberikan bantahannya.

Disertasi karya Syekh Dr. Muhammad Sulaiman al-Asyqar yang akhirnya memberikannya gelar doktor dari Universitas al-Azhar jurusan usul fiqh "Af'āl al-

63 Muhammad bin Abu Bakar bin Ayyub bin Sa'ad Syamsuddin bin Qayyim al-Jauziyah, *I'lām al-Muwaqi'in 'an Rabb al-'Alamīn*. Tahqīq Thāha Abdu al-Ra'uf Sa'ad, Juz. II, (Qāhirah: Maktabah al-Kulliyah al-Azharī, 1388 H), h. 389

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Ibrahim bin Musa bin Muhammad al-Lakhamī al-Ghurnatī al-Syāthibī, *al-Muwafaqāt*, Tahqīq Abū Ubaidah Masyhūr bin Hasan Alu Salmān, Juz. IV, (Cet.I; Dār Ibn Affān, 1417 H), h. 423

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> 'Alāuddin Abu al-Hasan 'Ali bin Sulaimān al-Mardawī al-Dimasyqī al-Shalihī al-Hanbalī, *al-Tahbīr Syarh al-Tahrīr fī Ushūl al-Fiqh*, Tahqīq Abdurrahman al-Jibrin, 'Audh al-Qarnī dan Ahmad al-Sirah, Juz.III (Cet.I; Riyādh: Maktabah al-Rusyd,1421H), h. 1432

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Muhammad bin Ahmad bin Abdul Aziz bin Ali al-Futuhī, *Syarah al-Kaukab al-Munīr*, Tahqīq Muhammad al-Zuhailī dan Naziyah Hammad, Juz. II, (Cet.II; Maktabah al-'Ubaikān, 1418H), h.165

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Muhammad bin 'Ali bin Muhammad bin 'Abdullah al-Syaukānī, *Irsyād al-Fuhūl ilā Tahqīq al-Haq Min 'Ilm al-Ushūl*, Tahqīq Ahmad Uzwu 'Ināyah, Juz. I, (Cet.I; Dār al-Kitab al-'Arabī,1419H), h.119

Rasūl wa Dalālatuha 'Alā al-Ahkām al-Syar'iyah". Disertasi yang akhirnya diterbitkan oleh Muassasah al-Risālah, al-Asyqar membahas al-tark dan mengklasifikasikannya termasuk pekerjaan yang tidak jelas, (al-af'āl ghair al-sarīhah). Al-Asyqar membahas al-tark dengan sangat detail. Ia menjelaskan definisi, lalu apakah al-tark dapat menjelaskan sesuatu atau tidak, dan lain sebagainya.

Disertasi doktoral di Universitas Islam Madinah jurusan Ushūl Fiqh. Karya Syekh Dr. Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani. "Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Al-Sunnah wa al-Jama'ah". Disertasi yang akhirnya diterbitkan olah Dar Ibnu al-Jauzī, Al-Jizanī sangat baik dalam mendeskripsikan tentang sunnah tarkiyah, pembagian sunnah, kehujjahan sunnah, kehujjahan perbuatan Nabi saw. pembagian perbuatan Nabi saw. kehujjahan sunnah tarkiyah, syarat menjadikan sunnah tarkiyah sebagai hujjah, kedudukan sunnah tarkiyah dan bangunan sunnah tarkiyah.

Kitab karya Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizanī. "Sunnah al-Tark wa Dalālatuha 'Alā al-Ahkām al-Syar'iyah". Dalam bukunya ini al-Jizanī mengupas Sunnah al-Tark dari berbagai dimensi baik itu hakikatnya, kehujjahannya, dan dampaknya.

Tesis karya Muhammad Rubhi Muhammad Mallah yang memberikannya gelar Master dari Fakultas Dirasah Ulya Universitas al-Najah al-Wataniyah di Nablus Palestina "al-Tark 'Inda al-Ushūliyyīn'". Dalam tesisnya tersebut, Mallah membahas definisi al-tark dan pembagiannya, al-tark menurut ahli sufi, dan dampak dari perbedaan dalam mengerjakan al-tark atas pendapat ahli fiqh.

Kitab karya Mutawallī al-Barājiliī. Diterbitkan oleh Dār al-Salafiyah "*Dirāsah*  $f\bar{\imath}$  *Ushūl al-Fiqh Mashādir al-Tasyrī*'. Mutawally membahas *sunnah tarkiyah* secara detail, kemudian mengutip pendapat para ulama dan membawakan dalil-dalil *sunnah tarkiyah*.

Kitab karya Abdullah bin Yūsuf al-Judayyi' "*Taisīr Ilmu Ushūl Al-Fiqh*. Al-Judayyi" sanagat baik dalam menjelaskan pengertian sunnah, pembagiannya dan kaidah *sunnah tarkiyah*.

Kitab karya Syekh Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddīq al-Ghumārī, diterbitkan oleh Maktabah al-Qāhirah, 1423 H/2002 M. "Husn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark". Pada dasarnya kitab "Husn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark" merupakan bagian dari kitab" Itafan al-Shun'ah fi Tahaji Ma'nā al-Bid'ah" al-Ghumārī dalam kitab tersebut membahas tark Nabi secara khusus pada bagian terakhir. Pada kitab tersebut, al-Ghumārī menjelaskan pengertian tark Nabi saw. dan menjelaskan kemungkinan-kemungkinan mengapa Nabi saw. meninggalkan suatu amalan. Akan tetapi, al-Ghumārī sangat minim dalam mengungkapkan dalil yang sharīh dari al-Qur'an dan Sunnah serta pemahaman para sahabat, tābi'īn dan tābi'ut tābi'īn dalam memahami tark Nabi saw. dan al-tark menurut al-Ghumārī tidak menunjukan atas keharaman, melainkan kebolehan. al-tark juga bukanlah hujjah dalam menetapkan sebuah hukum. al-Ghumārī berargumen bahwa dalam menetapkan hukum harus ada dalil larangannya secara khusus. al-Ghumārī sangat berbeda dengan beberapa penelitian sebelumnya, baik dari sisi mendefinisikan tark Nabi saw. sampai kepada implikasi hukum tark Nabi saw., kesimpulannya al-Ghumārī membolehkan semua amalan yang tidak pernah dikerjakan oleh Nabi saw. sehingga tidaklah berlebihan kalau dikatakan kitab al-Ghumārī tersebut menjadi rujukan utama oleh kalangan peneliti Mu'āshirīn (kontemporer). Di antara yang menonjol dalam mengikuti pemahaman al-Ghumārī yaitu Dr. 'Isā bin Abdullāh bin Muhammad bin Manī' al-Huamairī dalam kitabnya " al-Bid'ah al-Hasanah Ashlun Min Ushūl al-Tasyrī'. Demikian juga Wahbī Sulaimān Ghawajī al-Albanī dalam kitanya " Kalimatun 'Ilmiyahtun Hadiatun fī al-Bid'ah wa Ahkāmihā.

Adapun karya ilmiah dalam bahasa Indonesia seperti *Konsep al-Tark dalam Ushul Fiqh dan Implikasinya Terhadap Beberapa Masalah Furu'iyah.*" Tesis yang ditulis oleh Azhar Amrullah Hafizh. Kesimpulan dari tesis ini, menjelaskan bahwa ada dua model implikasi dari *al-tark* yaitu penetapan dan penolakan. Hal ini berdasarkan bahwa *al-tark* tidak dianggap sebagai sumber pengambilan *istimbāt* hukum di dalam kajian usul fiqh, dan jika *al-tark* berdiri sendiri tanpa ada indikator eksternal yang melingkupinya, maka ia hanya menetapkan satu hukum saja yaitu

kebolehan. Dan menurut peneliti, tesis ini dalam pembahasannya mengikuti pemahaman al-Ghumārī, karena penulis tesis ini, mengikuti definisi *al-tark* yang dibuat oleh Abdullāh al-Ghumārī.<sup>68</sup> Sehingga hasil kesimpulannya sama dengan al-Ghumārī.

Kemudian jurnal yang berjudul " *Rekontruksi Akibat Hukum Atas Sikap Nabi saw.Yang meninggalkan Suatu Amalan Tertentu (Tark al-Nabi).*" Jurnal yang ditulis oleh Bakhrul Huda. Kesimpulannya, *al-tark* Nabi saw. tidak dapat dijadikan sebagai metode penetapan hukum dan tidak akan menimbulkan hukum apa pun sampai ada sumber hukum lainnya yang dapat menguatkan eksistensinya yang mengharamkan, memakruhkan atau membolehkannya. Menurut peneliti, kesimpulan penulis jurnal ini dibangun di atas dasar pemahaman Abdullāh al-Ghumārī, karena beliau mensyaratkan harus ada dalil yang tegas melarang amalan atau perbuatan tersebut.<sup>69</sup>

Selanjutnya jurnal yang berjudul " *Bid'ah dan al-Tark dalam Hukum Islam :* Satu Penelitian Awal." Jurnal yang ditulis oleh Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar, Saadan Man dan Mohd Hafiz Jamaluddin. Kesimpulannya, tidak terdapat perbedaan yang jelas antara bid'ah dan *al-tark*, karena kedua-duanya mencakup perkara yang tidak dilakukan oleh Rasulullah saw. Namun disebabkan banyak hadits yang melarang amalan bid'ah, tetapi tidak terdapat satu dalil atau kaidah yang menyatakan *al-tark* itu menunjukkan hukum haram. maka perlu dibedakan antara istilah-istilah, *bid'ah hasanah*, *bid'ah dhalah dan al-tark*. Al-tark tidak boleh dijadikan sandaran di dalam menetapkan suatu hukum, melainkan dijelaskan sebab terjadinya *al-tark*. <sup>70</sup> Menurut penulis tentang *al-tark* dari kesimpulan di atas, perlu ditegaskan bahwa *al-tark* bisa dijadikan sandaran dalam menetapkan suatu hukum, apabila Nabi saw. meninggalkan suatu perbuatan sebagai bentuk *tasyrī*' kepada umatnya.

-

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Azhar Amrullah Hafizh, *Konsep al-Tark dalam Ushul Fiqh dan Implikasinya Terhadap Beberapa Masalah Furu'iyah. Tesis.*Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2017.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Bakhrul Huda, *Rekontruksi Akibat Hukum Atas Sikap Nabi saw.Yang meninggalkan Suatu Amalan Tertentu (Tark al-Nabi, Al-Qanun: Jurnal Pemikiran dan Pembaharuan Hukum Islam*,20.1 (2017):147-180.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar, Saadan Man dan Mohd Hafiz Jamaluddin. *Bid'ah dan al-Tark dalam Hukum Islam : Satu Penelitian Awal.*" Jurnal Syari'ah .26.3 (2018):383-404

Adapun penelitian ini lebih dalam memfokuskan pengkajiannya kepada eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam fiqh Islam, peneliti ingin mengkaji dalil dan hujjahnya, serta implikasi hukum terhadap beberapa masalah *furū'iyyah*. Peneliti ingin mengungkap sejauh mana eksistensi *sunnah tarkiyah* dapat menjadi hujjah dalam menetapkan hukum. Semua ini akan dijadikan paparan dan pembahasan dalam tesis ini.

## E. Kerangka Teoretis

Menurut Abdul Mustaqim, dalam sebuah penelitian kerangka teori sangat dibutuhkan, hal ini untuk membantu untuk memecahkan masalah dan mengidentifikasi masalah yang hendak diteliti. Kerangka teori diperlukan untuk memperlihatkan ukuran-ukuran atau kriteria yang dijadikan dasar untuk membuktikan sesuatu.<sup>71</sup>

Dalam menyusun tesis ini, peneliti harus melakukan kajian literatur terlebih dahulu guna mengetahui dan menelaah sumber-sumber pustaka yang relevan dengan objek penelitian. Kajian literatur yang baik menjadi persyaratan yang wajib bagi setiap penelitian karya ilmiah, baik untuk penjabaran, mempertajam permasalahan, merumuskan hipotesis, merumuskan konsep-konsep, menentukan dasar-dasar yang dipergunakan dalam mengumpulkan data, analisa data maupun dalam menafsirkan data. Dengan kata lain bahwa kajian pustaka atau literatur-literatur yang relevan dengan penelitian penulis, digunakan sebagai landasan dan kerangka acuan dalam melaksanakan penelitian.

Untuk dapat mengetahui eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam fiqh Islam, perlu untuk terlebih dahulu mengetahui penjelasan teori *sunnah tarkiyah* terutama dari al-Qur'an, hadits Rasulullah saw. ijma' para sahabat., *tabi'in*, dan *tabiut tabi'in*<sup>73</sup> dan para ulama di antaranya:

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Abdul Mustaqim, *Epistemologi Tafsir Kontemporer*, (Yogyakarta: LKIS, 2012),h.20

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Moh. Kasiran, *Metodologi Penelitian* (Cet. I; Malang: UIN-Malang, 2008 M), h. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Merekalah yang dinamakan dengan istilah *al-salaf al-shalīh*. '*al-Salaf*' artinya mereka yang telah berlalu. Sedangkan kata '*al-shalīh*' artinya baik. Maka '*al-salafus al-shālih*' maknanya secara bahasa ialah setiap orang baik yang telah mendahului kita. Sedangkan secara istilah, maknanya ialah tiga generasi pertama dari umat ini, yang meliputi para sahabat, *tābi'īn*, dan *tābi'ut tābi'īn*.

### 1. Dalil Al-Qur'an

Adapun dalil sunnah tarkiyah firman Allah swt. dalam QS. al-Ahzāb/ 33: 21 لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا

# Terjemahnya:

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak menyebut Allah swt.<sup>74</sup>

Para ulama *Ushūliyyūn* (ahli usul fiqh) berargumen dengan ayat ini atas kehujjahan perbuatan Rasulullah. Dan bahwa hukum asalnya, umat Islam itu bersuri teladan kepadanya dalam semua hukum, kecuali ada dalil syar'i yang mengecualikan kekhususan Nabi saw. Keteladanan itu ada dua macam: keteladanan yang baik dan keteladanan yang buruk. Keteladanan yang baik ada pada Rasulullah. Orang yang meneladani Nabi saw. berarti menelusuri jalan yang dapat mengantarkannya kepada kemuliaan Allah swt., yaitu jalan yang lurus. Sedangkan bersuri teladan kepada selain Nabi saw., apabila menyalahi Nabi saw., maka itulah teladan yang buruk. Seperti perkataan kaum musrikin saat mereka diseru oleh para Rasul untuk meneladani mereka, "Sesungguhnya kami mendapati bapak-bapak kami menganut suatu agama, dan sesungguhnya kami orang-orang yang mendapat petunjuk dengan (mengikuti) jejak mereka." (QS. Al-Zukhruf/ 43 : 22). Suri teladan yang baik ini hanya akan ditelusuri dan diikuti oleh orang yang menginginkan Allah dan Hari akhir. Hal itu terjadi karena iman yang dimilikinya, rasa takut kepada Allah dan mengharapkan pahala kepada-Nya, takut akan siksa-Nya yang semuanya mendorongnya untuk meneladani Rasulullah.<sup>75</sup>

Sebagaimana ditegaskan dalam hadits Nabi saw dari sahabat Abdullāh bin Mas'ūd berkata, Nabi bersabda:

Sebaik-baik manusia ialah mereka yang hidup di zamanku, kemudian yang datang setelah mereka, kemudian yang datang setelahnya lagi. (HR.al-Bukhārī dan Muslim)

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Kementerian Agama, *Al-Our'an* dan *Terjemahan,...*h. 420

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Abdurrahman bin Nāshir al-Sa'dī, *Taisīr al-Karīm al-Rahmān fī Tafsīr Kalām al-Mannān*,...h. 776

Mengenai arti sikap meneladani Rasulullah saw. (*al-ta'assī*) dapat dikemukakan bahwa sikap dalam arti aktif dan bisa pula dalam arti pasif. Sikap meneladani dalam arti aktif maksudnya, setiap muslim melakukan perbuatan yang telah dilakukan oleh Rasulullah saw. atas dasar dikehendakinya perbuatan itu oleh beliau dan cara yang ditempuh olehnya. Sikap meneladani dalam arti pasif maksudnya, setiap muslim meninggalkan perbuatan yang telah ditinggalkan oleh Rasulullah (*sunnah tarkiyah*) atas dasar tidak dikehendakinya perbuatan itu dan cara yang ditempuh olehnya. <sup>76</sup>

### 2. Dalil Hadits.

Dalil eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam hadits Nabi saw. dari Anas bin Malik meriwayatkan :

أَخْبَرَنَا مُمَيْدُ بْنُ أَبِي مُمَيْدِ الطَّوِيلُ، أَنَّهُ شَمِّعُ أَنسَ بْنَ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ: جَاءَ ثَلاَثَةُ رَهْطٍ إِلَى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ صَلَّى الللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَسْأَلُونَ عَنْ عِبَادَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَثُّمْ تَقَالُوهَا، فَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ قَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ قَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْا أَصُومُ الدَّهْرَ وَلا أَفْطِرُ، وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَعْتَزِلُ أَسِلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللهِ وَأَنْقُدُمُ لَهُ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللهِ وَأَنْقُدُهُ لَكُ لَكُولِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللهُ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ إِلِي لَا خَشَاكُمْ اللهِ وَأَنْقُاكُمْ لَهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولُولُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

Telah mengabarkan kepada kami Humaid bin Abi Humaid al-Thawil, bahwasanya dia mendengar Anas bin Malik r.a. berkata: Tiga orang Sahabat datang ke rumah istri-istri Nabi, mereka bertanya tentang ibadahnya Rasulullah saw. Setelah mendapat penjelasan, maka mereka merasa bahwa ibadah mereka tidak ada apa-apanya dibandingkan dengan ibadahnya Rasulullah saw. sehingga mereka berkata: "apa harganya ibadah kita bila dibandingkan dengan ibadahnya Nabi saw, padahal dosa beliau yang lalu dan yang akan datang telah diampuni Allah!

Lantas, salah seorang dari mereka berkata: "Aku akan shalat sepanjang malam, selamanya." Yang kedua mengatakan:

<sup>76</sup> Muhmmad Sulaiman al-Asyqar, *Af'āl al-Rasūl wa Dalālatuhā 'alā al-Ahkām al-Syar'iyyah*, Juz.I (Cet.V; Beirūt: Maktabah al-Risālah, 1417 H/199 M), h. 274

<sup>77</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz.VII,...h. 2

"Aku akan terus berpuasa sepanjang tahun dan tidak akan berbuka, selamanya." Adapun yang ketiga mengatakan:

"Aku akan menjauhi wanita dan tidak menikah, selamanya." Mendengar tentang sikap ketiga Sahabat itu, Rasulullah pun datang lalu berkata:

"Benarkah kalian yang berkata begini dan begitu? Ketahuilah, demi Allah, akulah hamba yang paling takut dan paling bertakwa kepada-Nya. Kendati demikian, aku puasa dan berbuka, aku shalat malam dan tidur, dan aku pun menikahi wanita. Barang siapa tidak menyukai sunnahku (yang seperti itu), maka ia bukan termasuk golonganku. (HR. *Muttafaqun 'Alaihi*)

Hadits ini secara jelas menggambarkan bahwa tiga orang sahabat tersebut melakukan ibadah yang disyariatkan secara asal, tetapi dengan cara yang tidak dicontohkan Nabi saw.

Menurut peneliti, hukum asal shalat malam dan berpuasa (sunnah), dan menikah adalah disyariatkan di dalam Islam. Akan tetapi, *kaifiyat* (tata cara) yang digunakan tiga orang sahabat tersebut, ditinggalkan (tidak dipraktikkan) oleh Nabi saw. dan tidak pernah dicontohkan, maka beliau pun mengingkari dan menolak ibadah mereka. Penolakan Nabi saw. terhadap cara beribadah tiga orang sahabat itu, merupakan pembenaran terhadap sabdanya yang lain:

Artinya:

Telah mengabarkan kepadaku (al-Qasim bin Muhammad) Aisyah r.ha. bahwasanya Rasulullah saw. bersabda: Barang siapa mengamalkan suatu perbuatan yang tidak ada perintah dari kami maka (amalnya) ditolak. (HR. Muslim).

Jadi suatu amalan yang menurut hukum asal disyariatkan namun pelaksanaannya tidak mengikuti petunjuk dan perintah Nabi saw. maka amal itu tidak diterima. Hadits ini sekaligus mengingatkan bahwa sekadar niat yang baik tidak cukup dalam beramal. Karena ia tidak serta-merta menjadikan suatu amalan menjadi baik dan diterima di sisi Allah swt. tetapi juga harus sesuai dengan cara yang diajarkan oleh Rasulullah saw. Oleh karena itu, pada akhir pengingkarannya Nabi saw. mengatakan: "Barang siapa tidak menyukai sunnahku, ia bukan golonganku."

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. III,...h.1343

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Mizan Qudsiyah, Kaidah-Kaidah Penting Mengamalkan Sunnah,...h. 63

Menurut peneliti dari penjelasan al-Qur'an dan Hadits di atas, para ulama kemudian merumuskan kaidah dalam masalah ibadah agar ibadah sah dan diterima di sisi Allah swt.

#### a. Kaidah Landasan Ibadah

Menurut Abdurrahman bin Nāshir al-Sa'dī dalam kitabnya "al-Qawā'id wa al-Ushūl al-Jāmi'ah wa al-Furūq wa al-Taqāsim al-Badī'ah al-Nāfi'ah'', Ia mengatakan:

## Artinya:

Syariat (Islam) dibangun di atas dua usul/pondasi: ikhlas kepada yang disembah (Allah swt.) dan mengikuti Rasulullah saw.

Kemudian Walīd bin Rāsyid al-Su'aidān daļam kitabnya,"*Talqīh al-Afhām al-'Aliyyah bi Syarh al-Qawā'id al-Fiqhiyyah*", Walīd menyebutkan kaidah *fiqhiyyah* daļam masalah ibadah:

### Artinya:

Tidak akan diterima suatu ibadah kecuali dilandasi dengan keikhlasan dan mengikuti Rasulullah saw.

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 

Selanjutnya, Imam Ahmad dan para *fuqahā*' ahli hadits, Imam al-Syāfi'ī termasuk di dalamnya berkata:

MAKASSAR

#### Artinya:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Abdurrahman bin Nashir al-Sa'dī, *al-Qawā'id wa al-Ushūl al-Jāmi'ah wa al-Furūq wa al-Taqāsim al-Badī'ah al-Nāfi'ah*, Tahqīq Khālid bin 'Ali bin Muhammad al-Musyaiqī, (Maktabah Ibn Sa'diy, t.th), h. 37

 $<sup>^{81}</sup>$  Walīd bin Rāsyid al-Su'aidān,  $Talq\bar{\imath}h$ al-Afhām al-Aliyyah bi Syarh al-Qawā'id al-Fiqhiyyah,...h. 53

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Ahmad bin Abdul Halim Abū al-Abbas Ibnu Taimiyah, *al-Qawā'id al-Nūrāniyah al-Fiqliyah*, Tahqiq Ahmad bin Muhammad al-Khalil, Juz. I, (Saudi 'Arabiyah: Dar Ibn Al-Jauziyah,1422 H), h.164 dan Ahmad bin Abdul Halīm Abu al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Majmū' al-Fatāwā*, Tahqīq Abdurrahman bin Muhammad bin Qāsim. Juz.29,...h.17

"Hukum asal ibadah adalah *tawqīf* (diam sampai ada dalil), maka tidak ada syariat dari ibadah tersebut, kecuali apa yang di syariatkan oleh Allah swt."

Ibadah merupakan *tauqifiyah*, yaitu tidak ada satu ibadah pun yang disyariatkan kecuali berdasarkan al-Qur'an, Sunnah dan Ijmak para Sahabat, sehingga Ibnu Katsir mengatakan:

Artinya:

"Dan *ahlu al-sunnah wal Jama'ah* mereka mengatakan: Semua perbuatan dan perkataan yang tidak ada ketetapan dari para sahabat adalah bid'ah karena seandainya itu baik, pasti mereka telah mendahului kita melakukan hal tersebut, sesungguhnya mereka sedikit pun tidak pernah meninggalkan kebaikan, kecuali sungguh mereka bersegera terhadapnya."

Oleh karena itu, seluruh praktik ibadah yang tidak disyariatkan Allah swt. dan Rasul-Nya serta tidak dipraktikkan oleh para sahabat, maka termaksud bid'ah *mardudah* (bid'ah yang tertolak). 84 Sebagaimana sabda Nabi saw.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Artinya:

Dari Aisyah r.ha. berkata, Rasulullah saw. bersabda: "Barangsiapa yang membuat perkara baru dalam agama, maka ia tertolak." (HR. al-Bukhārī).

Maksudnya, amalnya tidak diterima, pelakunya berdosa dan berada dalam kesesatan yang nyata. Sebab, amal itu termaksud kemaksiatan bukan ketaatan meskipun dipandang sebagian besar manusia baik dan telah menyebar di tengah masyarakat. Maka, hendaklah setiap muslim beribadah dengan ajaran yang telah disyariatkan dan beramal sesuai ajaran dari al-Qur'an dan Sunnah, serta tidak

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Abu al-Fidā' Ismā'il bin Umar bin Katsīr al-Qurasyi al-Dimasyqī, *Tafsīr al-Qur'an al-'Azhīm*, Tahqīq Sāmī bin Muhammad Salamah, Juz.VII,..h. 278

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Zainal Abidin bin Syamsuddin, *Akidah Muslim*,(*Landasan Pokok Ahli Sunnah waal-Jama'ah*) Cet. I, ( Jakarta Timur: Pustaka Imam Bonjol, 2014),h. 247

<sup>85</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, Shahīh al-Bukhārī,...h. 5

membuat kebid'ahan dalam ajaran agama meskipun dianggap baik oleh kebanyakan orang, karena semua perkara bid'ah merupakan kesesatan.<sup>86</sup>

Bahkan hal ini ditegaskan oleh Imam Malik bin Anas r.a. berkata:

## Artinya:

"Barang siapa yang membuat bid'ah di dalam Islam yang ia menganggap sebagai bid'ah hasanah, maka sesungguhnya ia telah menuduh bahwa Muhammad saw. telah berkhianat di dalam (menyampaikan) risalah. Karena, sesungguhnya Allah telah berfirman: "Pada hari ini Aku telah sempurnakan bagi kamu Agama kamu." Maka, apa yang tidak menjadi agama pada hari itu, niscaya tidak akan menjadi Agama pada hari ini."

Alangkah bagusnya perkataan Imam Malik di atas yang menunjukkan betapa tingginya fiqih (pemahaman) beliau. Bahwa, apa saja yang tidak menjadi bagian agama pada hari itu (yakni ketika turunya ayat di atas), pasti tidak menjadi bagian agama pada hari ini. Yakni, segala sesuatu yang tidak masuk ke dalam ajaran Islam pada hari itu, pasti akan menjadi ajaran Islam pada hari ini. Perkataan Imam Malik di atas juga menunjukkan, bahwa *bid'ah hasanah* (bid'ah yang baik) tidak ada di dalam Islam. Karena senua bid'ah di dalam Islam sesat. \*\*



b. Makna dan Cakupan Ibadah.

Ibadah merupakan salah satu tujuan penciptaan manusia. Allah swt. telah memberitakan kepada manusia bahwa Dia menciptakan jin dan manusia hanya untuk beribadah kepada-Nya. Allah swt. berfirman dalam QS. Adz-Dzariyat/51:56

-

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Zainal Abidin bin Syamsuddin, *Akidah Muslim*,(*Landasan Pokok Ahli Sunnah wa al-Jama'ah*),...h. 247

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Ibrahīm bin Musā bin Muhammad al-Lakhamī al-Ghurnathī al-Syāthibī, *al-I'tishām*. Tahqīq Sulaim bin 'Ied al-Hilalī, Juz.I (Cet. I, Saudi: Dār Ibn 'Affān,1412H/1992M), h. 64

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*, Cet. IX, (Jakarta: Mu'awiyah bin Abi Sufyan, 2018 M), h. 67

### Terjemahnya:

Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka beribadah kepada-Ku.<sup>89</sup>

Dan untuk merealisasikan tujuan tersebut, diutuslah para rasul dan kitab-kitab diturunkan. Orang yang betul-betul beriman kepada Allah swt. tentu akan berlombalomba dalam beribadah kepada Allah swt. akan tetapi, karena ketidaktahuan tentang pengertian atau jenis-jenis ibadah, sebagian manusia hanya fokus terhadap ibadah tertentu saja, misalnya shalat, zakat, atau puasa. Padahal, jenis-jenis ibadah sangatlah banyak.

Luasnya cakupan ibadah dapat lihat dari definisi ibadah yang dijelaskan oleh para ulama.

### 1. Definisi Ibadah

Ibadah secara bahasa berasal dari kata bahasa Arab yaitu "abida - ya'budu'abdan - 'ibādatan" yang berarti taat, tunduk, patuh dan merendahkan diri. Kesemua
pengertian itu mempunyai makna yang berdekatan. Seseorang yang tunduk, patuh dan
merendahkan diri dihadapan yang disembah disebut "ābid" (yang beribadah). 90

Menurut Ibnu Sayyidah Ibadah secara bahasa adalah التذليل artinya kerendahan, seperti perkataan bangsa Arab, "طريق معبد" artinya jalan yang merendah karena diinjak oleh telapak kaki. Dan menurut al-Jauhariy Ibadah adalah الخضوع و التذلل ketundukan atau kepatuhan dan kerendahan, dan ibadah adalah ketaatan.

Sedangkan, ibadah secara istilah, para ulama telah menjelaskannya dengan ungkapan yang berbeda-beda, namun intinya sama.

90 A Rahman Ritonga Zainuddin. Fiqh Ibadah ,(Jakarta:Gaya Media Pratama, 1997 M), h. 1

<sup>89</sup> Kementerian Agama, Al-Our'an dan Terjemahan,...h. 523

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Abdullāh bin Abdul 'Aziz bin Hammādah al-Jibrin, *Tahdzīb Tashīl al-'Aqīdah al-Islāmiyyah*, Cet. I, (Riyādh: Fahrasah Maktabah al-Malik Fahd al-Wathaniyah Atsna al-Nasyr, 1425 H), h. 38

Sebagaimana penjelasan Ibnu Taimiyah (w. 728 H):

## Artinya:

"Ibadah adalah suatu istilah yang mencakup semua yang Allah cintai dan Allah ridhai, baik berupa ucapan atau perbuatan, yang lahir (tampak, bisa dilihat) maupun yang batin (tidak tampak, tidak bisa dilihat)."

Penjelasan Imam Ibnu Taimiyah ini mencakup seluruh jenis ibadah dalam agama Islam.

## 2. Cakupan Ibadah.

Para ulama menjelaskan bahwa secara garis besar, ibadah dalam agama Islam mencakup *ibadah mahdhah* dan *ibadah ghairu mahdhah*.

a) Ibadah Mahdhah (العبادت المحضة) هي عبادات من عبادات من أصل مشروعيتها، والتي دل الدليل من النصوص أو غيرها على تحريم صرفها لغيرالله تعالى 93

## Artinya:

Ibadah mahdhah adalah perbuatan-perbuatan dan perkataan-perkataan yang asalnya memang merupakan ibadah, berdasarkan nash atau lainnya yang menunjukkan perkataan dan perbuatan tersebut haram dipersembahkan kepada selain Allah swt.

Ibadah mahdhah ini mencakup hal-hal sebagai berikut:

Pertama, Ibadah hati (ibadah galbiyah) yaitu keyakinan dan amalan.

Ibadah hati yang terbagi menjadi dua bagian: <sup>94</sup> S A R

1) *Qaulul qalbi* (perkataan hati), dan dinamakan *i'tiqad* (keyakinan, kepercayaan). Yaitu keyakinan bahwa tidak ada *Rabb* (Pencipta, Pemilik, Penguasa) selain Allâh, dan bahwa tidak ada seorangpun yang berhak diibadahi selain Dia, mempercayai seluruh nama-Nya dan sifat-Nya,

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Taqyuddin Abu al-'Abbas Ahmad bin 'Abdul Halīm bin 'Abdussalam bin 'Abdullāh bin Abu al-Qāsim bin Muhammad bin Taimiyah al-Harānī al-Hanbalī, *al-'Ubūdiyah*, Tahqīq Muhammad Zuhair al-Syāwisy, Cet.VII, (Beirūt: al-Maktabah al-Islāmiyah, 1426 H/2005 M), h. 44

 $<sup>^{93}</sup>$  Abdullāh bin Abdul 'Azīz bin Hammādah al-Jibrin,  $Tahdz\bar{\imath}b$   $Tash\bar{\imath}l$  al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...h. 38

 $<sup>^{94}</sup>$  Abdullāh bin Abdul 'Azīz bin Hammādah al-Jibrin,  $\it Tahdz \bar{\imath}b$   $\it Tash \bar{\imath}l$   $\it al-'Aq \bar{\imath}dah$   $\it al-Isl \bar{a}miyyah,...h.$  39

mempercayai para malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, para Rasul-Nya, hari Akhir, taqdir baik dan buruk, dan lainnya.

2) 'Amalul qalbi (amalan hati), di antaranya ikhlas, mencintai Allah swt. mengharapkan pahala-Nya, takut terhadap siksa-Nya, tawakkal kepada-Nya, bersabar melaksanakan perintah-Nya dan meninggalkan larangan-Nya dan lainnya.

*Kedua*, Ibadah perkataan atau lisan (*Ibadah Qauliyah*)<sup>95</sup>

Di antaranya adalah mengucapkan kalimat tauhid, membaca al-Qur'an, berdzikir kepada Allah dengan membaca tasbih, tahmid, dan lainnya, berdakwah untuk beribadah kepada Allah, mengajarkan ilmu syari'at, dan lainnya.

Ketiga, Ibadah badan (Ibadah badaniyah). 96

Di antaranya adalah melaksankan shalat, bersujud, berpuasa, haji, thawaf, jihad, belajar ilmu syari'at, dan lainnya.

Keempat, Ibadah harta (ibadah maliyah).97

Di antaranya adalah membayar zakat, shadaqah, menyembelih kurban, dan lainnya.

Di antara kaidah yang masyhūr yang dijadikan dalil oleh para ulama dalam tata cara (kaifiah) ibadah mahdhah yaitu, الأَصْلُ فِي العِبَادَاتِ التَّحْرِيُّمِ 88 MAKASSAR

Artinya:

"Hukum asal ibadah adalah haram (sampai adanya dalil)." Sebagaimana juga kaidah yang *masyhūr*,

<sup>95</sup> Abdullāh bin Abdul 'Azīz bin Hammādah al-Jibrin, Tahdzīb Tashīl al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...h. 39

<sup>96</sup> Abdullāh bin Abdul 'Aziz bin Hammādah al-Jibrin, Tahdzīb Tashīl al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...h. 39

<sup>97</sup> Abdullāh bin Abdul 'Aziz bin Hammādah al-Jibrin, Tahdzīb Tashīl al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...h. 39

<sup>98</sup> Sa'ād bin Nāshir bin Abdul Azīz al- Syatsarī, Syarh al-Manzhūmah al-Sa'diyah fī al-Qowā'id al-Fiqhiyyah, (Cet. II, Riyādh: Dār Isybiliyah, 1426 H/2005 M), h. 90

#### Artinya:

"Hukum asal semua ibadah adalah haram, hingga ada dalil yang menunjukkan kebolehannya." <sup>99</sup>

"(Dengan kaidah di atas) tidak boleh seseorang beribadah kepada Allah dengan suatu ibadah kecuali jika ada dalil dari syariat yang menunjukkan ibadah tersebut diperintahkan, sehingga tidak boleh bagi setiap muslim membuat-buat suatu ibadah baru dengan maksud beribadah pada Allah dengannya. Bisa jadi ibadah yang direka-reka itu murni baru atau sudah ada tetapi dibuatlah tata cara yang baru yang tidak dituntunkan dalam Islam, atau bisa jadi ibadah tersebut dikhususkan pada waktu dan tempat tertentu. Ini semua tidak dituntunkan dan diharamkan." 100

Selanjutnya, Imam Ibnul Qayyim rah. menyebutkan kaidah dalam beribadah:

Artinya:

Asal dari peribadatan adalah batal, sampai adanya dalil yang menunjukkan perintahnya.

Maka, menjalankan ibadah khusus dengan keyakinan khusus juga, tanpa adanya dalil yang menunjukkan itu, adalah perbuatan bid'ah dalam agama. Seperti keyakinan, jika Anda melakukan ini, maka akan begini, bacalah ini dengan mengharapkan ini, dan semisalnya, tetapi tidak memiliki dalil maka hal ini tertolak.

Intinya peneliti tegaskan, bahwa ketika seorang mengerjakan ibadah, maka tidak boleh dia bertanya adakah dalil larangannya? pertanyaan seperti ini banyak tersebar sehingga kalau tidak ada dalil larangannya, maka mereka melakukannya. Akan tetapi, justru dia harus bertanya adakah perintah agama yang memerintahkan ibadah tersebut? Baik itu perintah wajib atau sunnah.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Duski Ibrahīm, *Kaidah-kaidah fiqih* (*al-Qawā'id al-Fiqhiyah*), Cet. I, (Pelembang: CV. Amanah, 2019M), h. 62

 $<sup>^{100}</sup>$  Sa'ād bin Nāshir bin Abdul Azīz al-Syatsarī, Syarh al-Manzhūmah al-Sa'diyah fī al-Qowā'id al-Fiqhiyyah,...h. 90

<sup>101</sup> Muhammad bin Abū Bakr bin Ayyūb bin Sa'd Syamsuddin Ibnu Qayyim al-Jauziyah, *I'lām al-Muwaqi'īn Al-Rabbial-'Alamīn*. Tahqīq Muhammad Abdus Salam Ibrahīm, Juz. 1, (Cet. I, Beirūt: Dār al-Kutub al'Ilmiyah, 1411 H/1991 M), h. 259

Dalil yang dijadikan hujjah menerangkan kaidah di atas adalah dalil-dalil yang menerangkan tercelanya perbuatan bid'ah. Bid'ah adalah amalan yang tidak dituntunkan dalam Islam, yang tidak ada pendukung dalil. Bid'ah yang tercela adalah dalam perkara agama, bukan dalam urusan dunia.

Di antara dalil kaidah adalah firman Allah swt. dalam QS. al-Syuraa/ 26 : 21 أَمْ لَهُمْ شُرِكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ

# Terjemahnya:

"Apakah mereka mempunyai sembahan-sembahan selain Allah yang mensyariatkan untuk mereka agama yang tidak diizinkan Allah ?<sup>102</sup>

Juga didukung dengan hadits 'Aisyah, Nabi saw. bersabda,

## Artinya:

Dari Aisyah r.ha. berkata Rasulullah saw. bersabda: "Barang siapa membuat suatu perkara baru dalam agama kami ini yang tidak ada asalnya, maka perkara tersebut tertolak." (HR. *Muttafaqun 'Alaihi*)

Begitu juga hadits Aisyah r.ha. Nabi saw. bersabda,

## Artinya:

Telah mengabarkan kepadaku (al-Qasim bin Muhammad) Aisyah r.ha. bahwasanya Rasulullah saw. bersabda: "Barang siapa melakukan suatu amalan yang bukan ajaran kami, maka amalan tersebut tertolak." (HR. Muslim)

Begitu pula dalam hadits al-'Irbādh bin Sariyah r.a. disebutkan bahwa Nabi saw. bersabda:

أُوْصِيْكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًا، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيْرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ المُهْدِيِّينِ الرَّاشِدِيْنَ، تَمَسَّكُوْا بِهَا

<sup>102</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 485

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairiy al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. V, (Beirūt: Dār Ihyā' al-Jīl,1334H), h. 132

<sup>104</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairiy al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz.III,...h. 63

وَعَضُّوْا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُوْرِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةُ.رواه أبو داود 105

#### Artinya:

Aku wasiatkan supaya selalu bertakwa kepada Allah swt. serta tetap mendengar dan taati pemimpin walaupun yang memerintah kalian adalah seorang budak dari Habasyah. Sesungguhnya barang siapa di antara kalian yang hidup setelah aku, akan melihat banyak perselisihan. Oleh karena itu, peganglah sunahku dan sunah *Khulafā' al-Rāsyidin* yang telah mendapatkan petunjuk, dan gigitlah dengan geraham kalian sunah itu, dan hati-hatilah dengan perkara yang baru, sesungguhnya setiap hal yang baru adalah bid'ah, dan setiap bid'ah adalah kesesatan."(HR. Abū Dāud)

Hadits-hadits di atas menunjukkan bahwa setiap muslim baru bisa melaksanakan suatu ibadah jika ada dalilnya, serta tidak boleh merekayasa suatu ibadah tanpa ada perintah dari Allah swt. dan Rasul-Nya.

b) Ibadah Ghairu Mahdhah (العبادت غير المحضة) العبادت غير المحضة) هي الأعمال والأقوال التي ليست عبادات من أصل مشروعيتها، ولكنها تتحول بالنية الصالحة إلى عبادات. 106 ميلانية الصالحة المحسوب عبادات.

*Ibadah ghairu mahdhah* adalah perbuatan-perbuatan dan perkataan-perkataan yang asalnya bukan ibadah, akan tetapi berubah menjadi ibadah dengan niat yang baik.

Ibadah ghairu mahdhah ini mencakup hal-hal sebagai berikut:

Pertama, melaksanakan wajibat (perkara-perkara yang diwajibkan) dan mandubat (perkara-perkara yang dianjurkan) yang asalnya tidak masuk ibadah, dengan niat mencari wajah Allâh swt.<sup>107</sup> MASAR

Misalnya: Mengeluarkan harta untuk keperluan diri sendiri, seperti makan, minum, dan sebagainya, dengan niat menguatkan badan dalam melaksanakan ketaatan kepada Allâh, berbakti kepada orang tua dengan niat melaksanakan perintah Allâh swt. memberi nafkah kepada anak dan istri dengan niat melaksanakan perintah Allâh swt. mendidik anak dan membiayai sekolahnya dengan niat agar mereka bisa

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Abū Dāud Sulaimān bin Asy'ats al-Sijistānī, *Sunan Abū Dāud*, Juz. IV, (Beirūt: al-Maktabah al-'Ushriyah, t.th), h. 200

 $<sup>^{106}</sup>$  Abdullāh bin Abdul 'Aziz bin Hammādah al-Jibrin,  $Tahdz\bar{\imath}b$   $Tash\bar{\imath}l$  al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...h. 39

 $<sup>^{107}</sup>$  Abdullāh bin Abdul 'Aziz bin Hammādah al-Jibrin,  $\it Tahdz\bar{\imath}b$   $\it Tash\bar{\imath}l$  al-'Aq $\bar{\imath}dah$  al-Isl $\bar{a}miyyah,...h$ . 40-41

beribadah kepada Allah dengan baik, menikah dengan niat menjaga kehormatan diri sehingga tidak terjatuh ke dalam zina, memberi pinjaman hutang dengan niat menolong dan mencarai pahala Allah swt. memberi hadiah kepada orang dengan niat mencari wajah Allah swt. memuliakan tamu dengan niat melaksanakan perintah Allah swt. dan memberi tumpangan kepada seorang yang tua agar sampai ke tempat tujuannya dengan niat mencari wajah Allah swt. demikianlah seluruh ibadah-ibadah tersebut di atas di berikan pahala tanpa ada perselisihan.<sup>108</sup>

Namun, peneliti menegaskan jika perbuatan-perbuatan dan perkataan-perkataan ini dilakukan dengan niat yang buruk akan berubah menjadi kemaksiatan, dan pelakunya mendapatkan dosa. Seperti, melakukan jual beli untuk mendapatkan harta dengan niat untuk melakukan maksiat, makan minum agar memiliki kekuatan untuk mencuri, mempelajari ilmu yang mubah, seperti kedokteran atau teknik, dengan niat untuk mendapatkan pekerjaan yang dengan pekerjaan itu dia bisa melakukan perbuatan maksiat.

Jika seseorang melakukan perbuatan-perbuatan dan perkataan-perkataan ini dengan tanpa niat yang baik atau niat buruk, maka perbuatan tersebut tetap pada hukum asalnya, yaitu mubah.

Di antara dalil yang menunjukkan hal itu sebagai ibadah adalah hadits Nabi saw.

Artinya:

Dari Abu Mas'ud r.a. dari Nabi saw. bersabda, "Jika seorang laki-laki mengeluarkan nafkah kepada keluarganya yang dia mengharapkan wajah Allah dengan-Nya, maka itu shadaqah baginya". (HR. al-Bukhâri)

Dalam hadits lain diriwayatkan:

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Abdullāh bin Abdul 'Aziz bin Hammādah al-Jibrin, *Tahdzīb Tashīl al-'Aqīdah al-Islāmiyyah*,...h. 40

<sup>109</sup> Muhammad bin Ismāil Abu Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *al-Jāmi' al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Mushthafa Dību al-Bugha, Juz. I, (Cet. III; Beirūt: Dār Ibnu Katsīr, 1407 H/1987 M), h. 40

عَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ، أَنَّهُ أَخْبَرَهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: إِنَّكَ لَنْ تُنْفِقَ نَفَقَةً تَبْتَغِي بِهَا وَجْهَ اللَّهِ إِلَّا أُجِرْتَ عَلَيْهَا، حَتَّى مَا جَعْعَلُ فِي فَمِ امْرَأَتِكَ.رواه البخاري 110

Artinya:

Dari Sa'ad bin Abi Waqqash r.a. bahwasanya Rasulullah saw. bersabda, "Sesungguhnya engkau tidak mengeluarkan nafkah yang engkau mencari wajah Allah dengan-Nya kecuali engkau diberi pahala padanya, termasuk apa yang engkau letakan di mulut istrimu."(HR. al-Bukhārī)

*Kedua*, Meninggalkan *muharramāt* (perkara-perkara yang diharamkan) untuk mencari wajah Allah swt.<sup>111</sup>

Termasuk dalam hal ini adalah meninggalkan riba, meninggalkan perbuatan mencuri, meninggalkan perbuatan penipuan, dan perkara-perkara yang diharamkan lainnya. Jika seorang muslim meninggalkannya karena mencari pahala Allâh, takut terhadap siksa-Nya, maka itu menjadi ibadah yang berpahala. 112

Namun, peneliti menegaskan jika seorang muslim meninggalkan suatu perbuatan maksiat karena tidak mampu melakukannya, atau karena takut terhadap *had* dan hukuman, atau tidak ada keinginan, atau sama sekali tidak pernah memikirkannya, maka dia tidak mendapatkan pahala.

Sebagaimana disebutkan dalam hadits riwayat Imam al-Bukhari rah: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: "يَقُولُ اللَّهُ: إِذَا أَرَادَ عَبْدِي أَنْ يَعْمَلَ سَيِّئَةً، فَلاَ تَكْتُبُوهَا عَلَيْهِ حَتَّى يَعْمَلَهَا، فَإِنْ عَمِلَهَا فَاكْتُبُوهَا بِمِثْلِهَا، وَإِنْ يَعْمَلَ حَسَنَةً فَلَمْ يَعْمَلُهَا فَاكْتُبُوهَا تَرَكَهَا مِنْ أَجْلِي فَاكْتُبُوهَا لَهُ حَسَنَةً، وَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْمَلَ حَسَنَةً فَلَمْ يَعْمَلُهَا فَاكْتُبُوهَا لَهُ جَسَنَةً، فَإِنْ عَمِلَهَا فَاكْتُبُوهَا لَهُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ. "رواه البخاري 113

 $<sup>^{110}</sup>$  Muhammad bin Ismāil Abu Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, al-Jāmi' al-Shahīh al-Mukhtashar, Tahqīq Mushthafa Dību al-Bugha, Juz.I,...h. 40

 $<sup>^{111}</sup>$  Abdullāh bin Abdul 'Aziz bin Hammādah al-Jibrin,  $Tahdz\bar{\imath}b$   $Tash\bar{\imath}l$  al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...h. 40

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Abdullāh bin Abdul 'Aziz bin Hammādah al-Jibrin, *Tahdzīb Tashīl al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...*h. 40

Muhammad bin Ismāil Abu Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, al-Jāmi' al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar, Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz. IX, (Cet.I; Thūqun Najah, 1422H), h. 144

### Artinya:

Dari Abu Hurairah r.a. bahwa Rasulullah saw. bersabda, "Allah berfirman: Jika hamba-Ku berkeinginan melakukan keburukan, maka janganlah kamu menulisnya sampai dia melakukannya. Jika dia telah melakukannya, maka tulislah dengan semisalnya. Dan jika dia meninggalkannya karena Aku, maka tulislah satu kebaikan untuknya. Jika dia berkeinginan berbuat kebaikan, lalu dia tidak melakukannya, maka tulislah satu kebaikan untuknya. Jika dia telah melakukannya, maka tulislah baginya sepuluh kalinya sampai 700 kali". (HR. al-Bukhari)

*Ketiga*, melakukan *mubāhāt* (perkara-perkara yang dibolehkan) untuk mencari wajah Allâh swt.<sup>114</sup>

Di antaranya tidur, makan, menjual, membeli, dan usaha lainnya dalam rangka mencari rezeki. Semua ini dan yang semacamnya hukum asalnya adalah mubah. Jika seorang muslim melakukannya dengan niat menguatkan diri untuk melaksanakan ketaatan kepada Allah, maka hal itu menjadi ibadah yang berpahala.<sup>115</sup>

Dalilnya adalah hadits Abū Mas'ūd r.a. dan Sa'ad r.a. yang telah lewat. Demikian juga perkataan Mu'ādz bin Jabal r.a. ketika ditanya oleh Abu Musa al-Asy'ari r.a. "Bagaimana engkau membaca al-Qur'an?" Ia menjawab:

Aku tidur di awal malam, lalu aku bangun dan aku telah memberikan bagian tidurku, lalu aku membaca apa yang Allâh takdirkan untukku. Sehingga aku mengharapkan pahala pada tidurku, sebagaimana aku mengharapkan pahala pada berdiri (shalat) ku".(HR. al-Bukhārī)

Peneliti menegaskan bahwa perkara-perkara yang hukum asalnya mubah ini bisa mendatangkan pahala jika dijadikan sebagai sarana untuk melaksanakan ibadah kepada Allah swt. Akan tetapi, jika perkara mubah itu sendiri dijadikan sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Abdullāh bin Abdul 'Azīz bin Hammādah al-Jibrin, Tahdzīb Tashīl al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...h. 41

 $<sup>^{115}</sup>$  Abdullāh bin Abdul 'Azīz bin Hammādah al-Jibrin,  $Tahdz\bar{\imath}b$   $Tash\bar{\imath}l$  al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...h. 41

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdillah Al-Bukhārī al-Ju'fī, *al-Jāmi' al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Juz.V,...h. 161

ibadah yang diyakini bisa mendekatkan diri kepada Allah swt. maka dalam kondisi semacam ini, dia terjatuh ke dalam perbuatan bid'ah.

Contoh, makan daging hukum asalnya mubah. Jika seseorang makan daging, dan meyakini bahwa makan daging itu sendiri adalah aktivitas yang mendekatkan diri kepada Allah swt. maka aktivitas makan daging dalam kondisi itu adalah bid'ah. Hal ini karena seseorang menjadikan perkara tertentu sebagai ritual ibadah, padahal tidak ada dalil dari Nabi saw.

Demikian juga berpakaian, pada asalnya bebas berpakaian dengan bahan apa saja, kecuali jika terdapat larangan dari syariat. Namun, jika seseorang meyakini bahwa memakai pakaian dari kain wol itu memiliki nilai lebih atau keistimewaan tertentu sehingga dengan memakainya dia bisa lebih dekat kepada Allah swt. maka keyakinan semacam ini adalah bid'ah, karena tidak ada dalil dari Nabi saw.

Perkara ini haruslah dibedakan, sehingga seseorang dapat menjaga dirinya dari terjatuh ke dalam bid'ah.

Ini semua menunjukkan bahwa ibadah mencakup seluruh sisi kehidupan manusia. Dan ibadah mencakup agama seluruhnya. Hal ini menunjukkan betapa pentinya ibadah karena merupakan tujuan diciptkannya jin dan manusia. 117

Di antara kaidah yang dijadikan dalil oleh para ulama dalam hal *ibadah ghairu mahdhah* yaitu,

Artinya:

"Hukum asal segala sesuatu adalah boleh hingga ada dalil yang menunjukkan keharamannya." <sup>118</sup>

Dan juga kaidah,

 $<sup>^{117}</sup>$  Abdullāh bin Abdul 'Azīz bin Hammādah al-Jibrin,  $Tahdz\bar{\imath}b$   $Tash\bar{\imath}l$  al-'Aqīdah al-Islāmiyyah,...h. 41

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Duski Ibrahīm, Kaidah-kaidah fiqih (al-Qawā'id al-Fiqhiyah),...h. 61

#### Artinya:

"Hukum asal semua mua'amalah adalah boleh, hingga ada dalil yang menunjukkan keharamannya." <sup>119</sup>

Perkara materi bahwa hukum asal materi, makanan, minuman, dan sejenisnya adalah mubah, kecuali ada dalil dari al-Qur'an, sunnah, ijmak' dan qiyas yang menunjukkan kepada hukum makruh atau haram, karena secara umum seorang hamba boleh menikmati dan memanfaatkan segala yang ada di muka bumi kecuali ada dalil yang melarang, 120 berdasarkan firman Allah swt. dalam QS. al-Baqarah/1:29

Terjemahnya:

"Dia-lah Allah, yang menjadikan segala yang ada di bumi untuk kamu." 121

Akan tetapi, sebagian manusia belum memahami dan mencampuradukkan antara bab ibadah dengan bab adat kebiasaan (muamalah). Sehingga ketika ada orang yang mengoreksi sebagian praktik ibadah yang tidak ada asalnya dari syariat (bid'ah), serta merta mereka akan mengatakan, "Hukum asal segala sesuatu itu diperbolehkan (mubah)."

Kalimat tersebut adalah salah satu di antara kaidah ilmiah yang shahih, tidak salah. Akan tetapi, kaidah tersebut tidak ditempatkan sesuai dengan maksud dan tujuannya. Karena kaidah tersebut hanya berlaku untuk segala sesuatu yang telah Allah swt. ciptakan, baik berupa benda (makanan, minuman, obat) atau berupa jasa (berbagai bentuk akad atau muamalah)

Syekh Yusuf Al-Qaradhawi berkata setelah menjelaskan dengan tepat kaidah: الأَصْلُ فِي الأَشْيَاءِ الإِبَاحَةُ وَهَذَا بِخِلَافِ العِبَادَةِ، فَإِنْكَا مِنْ أَمْرِ الدِّيْنِ الَمحْضِ، الذِّي لَا صُلُ فِي الأَشْيَاءِ الإِبَاحَةُ وَهَذَا بِخِلَافِ العِبَادَةِ، فَإِنْكَا مِنْ أَمْرِ الدِّيْنِ المَحْضِ، الذِّي لَا يُؤْخَذُ إِلَّا عَنْ طَرِيقِ الوَحْيِ 122

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Duski Ibrahīm, Kaidah-kaidah fiqih (al-Qawā'id al-Fiqhiyah),...h. 60

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Zainal Abidin bin Syamsuddin, *Akidah Muslim*,(*Landasan Pokok Ahli Sunnah wa al-Jama'ah*),...h.249

<sup>121</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 5

 $<sup>^{122}</sup>$  Yūsuf al-Qardhāwī, al-Halāl wa al-Harām, Cet. 22. (Qāhirah: Maktabah Wahbah,1418 H/1997), h. 22

#### Artinya:

"Hukum asal segala sesuatu, adalah mubah (boleh) dan (kaidah) ini berbeda dengan bab ibadah. Karena ibadah itu semata-mata hanya berasal dari perintah agama, yang tidaklah diambil kecuali melalui jalan wahyu".

Kemudian juga penerapan kaidah di atas agar sesuai pada tempatnya telah dijelaskan dengan sangat indah oleh Ibnu Qayyim Al-Jauziyah rah. Ia berkata:

وَمَعْلُومٌ أَنَّهُ لَا حَرَامَ إِلَّا مَا حَرَّمَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ، وَلَا تَأْثِيمَ إِلَّا مَا أَثَمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ بِهِ فَاعِلَهُ، كَمَا أَنَّهُ لَا وَاحِبَ إِلَّا مَا أَوْجَبَهُ اللَّهُ، وَلَا حَرَامَ إِلَّا مَا حَرَّمَهُ اللَّهُ، وَلَا حَرَامَ إِلَّا مَا حَرَّمَهُ اللَّهُ، وَلَا حِرَامَ إِلَّا مَا حَرَّمَهُ اللَّهُ، وَلَا حَرَامَ إِلَّا مَا حَرَّمَهُ اللَّهُ، وَلاَ حَرَامَ إِلَّا مَا عَرَّمَهُ اللَّهُ وَالْأَصْلُ فِي مَا شَرَعَهُ، فَالْأَصْلُ فِي الْعِبَادَاتِ الْبُطْلَانُ حَتَّى يَقُومَ دَلِيلٌ عَلَى الْبُطْلَانِ وَالتَّحْرِيمِ. وَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَا الْعُقُودِ وَالْمُعَامَلَاتِ الصِّحَةُ حَتَّى يَقُومَ دَلِيلٌ عَلَى الْبُطْلَانِ وَالتَّحْرِيمِ. وَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَا الْعُقُودِ وَالْمُعَامَلَاتِ الصِّحَةُ حَتَّى يَقُومَ دَلِيلٌ عَلَى الْبُطْلَانِ وَالتَّحْرِيمِ. وَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَا أَنَّ اللَّهُ سُبْحَانَهُ لَا يُعْبَدُ إِلَّا بِمَا شَرَعَهُ عَلَى أَلْسِنَةٍ رُسُلِهِ، فَإِنَّ الْعِبَادَةَ حَقَّهُ عَلَى أَلْسِنَةٍ رُسُلِهِ، فَإِنَّ الْعَبَادَةَ حَقُّهُ عَلَى أَلْسِنَةٍ رُسُلِهِ، فَإِنَّ الْعُقُودُ وَالشُّرُوطُ وَالْمُعَامَلاتُ عَلَى عَفْودُ وَالشُّرُوطُ وَالْمُعَامَلاتُ فَهِى عَفْقُ حَتَّى يُحَرِّمَهَا وَالْمُعَامَلاتُ وَعَمْ وَرَضِيَ بِهِ وَشَرَعَهُ، وَأَمَّا الْعُقُودُ وَالشُّرُوطُ وَالْمُعَامَلاتُ فَهِى عَفْقُ حَتَّى يُحَرِّمَهَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللللْمُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللللللَ

# Artinya:

"Telah diketahui bahwa tidak ada keharaman, kecuali yang diharamkan oleh Allah swt. dan Rasul-Nya dan tidak ada dosa kecuali yang pelakunya dinilai berbuat dosa oleh Allah swt. dan Rasul-Nya. Sebagaimana tidak ada kewajiban kecuali Allah swt.wajibkan; tidak ada keharaman, kecuali Allah swt. haramkan dan tidak ada agama kecuali yang Allah swt. syariatkan. Maka, hukum asal ibadah adalah batil, sampai terdapat perintah (disyariatkannya ibadah tersebut). Sedangkan hukum asal berbagai akad dan muamalah adalah sah (boleh), sampai terdapat dalil bahwa perkara tersebut adalah batil dan diharamkan.

Perbedaan keduanya adalah karena Allah swt. tidaklah disembah kecuali dengan syariat-Nya yang disampaikan melalui lisan Rasul-Nya. Karena ibadah adalah hak Allah atas hamba-Nya, hak yang telah Allah swt. tetapkan, Allah ridhai, dan Allah syariatkan. Adapun berbagai jenis akad, persyaratan (dalam akad) dan muamalah, itu pada asalnya dimaafkan (diperbolehkan), sampai (ada dalil) diharamkannya."

Berdasarkan penjelasan di atas, *ibadah mahdhah* disebut juga dengan *ad-dīn* (urusan agama), sedangkan *ibadah ghairu mahdhah* disebut juga dengan *ad-dunyā* (urusan duniawi). Sebagaimana *ibadah mahdhah* disebut juga dengan *al-'ibādah* (ibadah), sedangkan *ibadah ghairu mahdhah* disebut juga dengan *al-'ādah* (adat kebiasaan).

\_

<sup>123</sup> Muhammad bin Abū Bakr bin Ayyūb bin Sa'd Syamsuddin Ibnu Qayyim al-Jauziyah, *I'lām al-Muwaqi'in Al-Rabbi al-'Alamīn*. Tahqīq Muhammad Abdus Salam Ibrahīm, Juz.1,...h. 259

Namun, peneliti menegaskan bahwa dalam memahami ibadah mahdhah dan ghairu mahdhah terjadi ikhtilaf di kalangan para ulama, menurut ulama Syāfi'iyyah, AbūBakar Muhammad Syāthā membagi ibadah menjadi tiga macam apabila ditinjau dari aspek bolehnya diwakilkan pada orang lain atau tidak, disebutkan dalam kitab *I'ānatut Thālibīn*, sebagai berikut:

والحاصل أن العبادة على ثلاثة أقسام إما أن تكون بدنية محضة فيمتنع التوكيل فيها إلا ركعتى الطواف تبعا وإما أن تكون مالية محضة فيجوز التوكيل فيها مطلقا وإما أن تكون مالية غير محضة كنسك فيجوز التوكيل فيها بالشرط المار 124 Artinya,

"Kesimpulannya, ibadah terbagi atas tiga macam, ada kalanya berupa ibadah badaniyah mahdhah, maka jenis ibadah demikian tidak bisa diwakilkan pada orang lain, kecuali shalat sunnah tawaf dengan cara mewakilkan pula pelaksanaan tawaf. Ada kalanya ibadah maliyah mahdhah, ibadah jenis ini boleh untuk diwakilkan pada orang lain secara mutlak. Ada kalanya *ibadah* maliyah ghairu mahdhah, seperti ibadah haji, maka ibadah jenis ini boleh untuk diwakilkan pada orang lain dengan syarat-syarat yang telah dijelaskan."

## Peneliti menegaskan bahwa:

Pertama, ibadah badaniyah mahdhah, maknanya ialah ibadah yang murni yang dilakukan oleh anggota tubuh, tanpa dicampuri dengan komponen lainnya, contohnya shalat dan puasa. Maka ibadah seperti ini, tidak boleh untuk diwakilkan pada orang lain kecuali dalam satu permasalahan, yakni shalat sunnah thawaf, yang boleh diwakilkan pada orang lain, atas jalan mengikut (tab'an) pada ibadah haji, yang MAKASSAR boleh diwakilkan.

Kedua, ibadah maliyah mahdhah, maknanya ialah Ibadah yang murni hanya berkaitan dengan urusan harta, seperti zakat dan sedekah. Ibadah seperti ini, para ulama memfatwakan boleh mewakilkan pada orang lain dalam pelaksanaannya.

Ketiga, ibadah maliyah ghairu mahdhah, maknanya ialah Ibadah-ibadah yang terdapat kaitannya dengan harta, akan tetapi terkandung juga gerakan-gerakan tubuh (badaniyah) di dalamnya.

<sup>124</sup> Abū Bakar Muhammad Syatha, I'ānatuh al-Thālibin 'Alā Hill al-Alfāzh Fath al-Mu'īn, Juz III, (Cet. I, Dār al-Fikr, 1418H/1997M), h. 103

Contoh ibadah seperti yang ketiga ini, contohnya haji dan umrah, yang dalam menunaikannya memerlukan biaya dan terdapat ketentuan-ketentuan khusus yang melibatkan gerakan tubuh dalam melakukannya.

Ibadah jenis ketiga ini boleh untuk diwakilkan, akan tetapi, dengan syarat-syarat tertentu yang dijelaskan dalam literatur fiqih, misalnya tidak mampu melaksanakan haji karena lumpuh, orang yang diwakili sudah pernah melakukan haji dan syarat-syarat lainnya. Maka ibadah jenis ketiga ini tidak seluas dan sebebas ibadah jenis kedua dalam hal bolehnya mewakilkan pada orang lain.

Namun walaupun demikian, sebenarnya pembagian ibadah dalam tiga jenis di atas dapat dibagi menjadi dua bagian yakni *ibadah mahdhah* dan *ghairu mahdhah*. *Ibadah mahdhah* adalah ibadah yang secara umum tidak dapat diwakilkan, dalam hal ini adalah *ibadah badaniyah mahdhah*.

Adapun *ibadah ghairu mahdhah* adalah ibadah yang secara umum dapat diwakilkan oleh orang lain, yang meliputi *ibadah maliyah mahdhah* dan *ibadah maliyah ghairu mahdhah*. 125

Berbeda halnya dengan ulama kalangan *Malikiyah*, misalnya menurut Ibnu Rusyd, manusia tidak dapat memahami maksud di balik kewajiban melaksanakan ibadah shalat oleh syariat. Maka dari itu, pensyariatan shalat dimaksudkan murni untuk mendekatkan diri (*qurbah*) pada Allah swt. Selain dikenal dengan *ibadah mahdhah*, ibadah yang masuk dalam kategori ini dikenal pula dengan nama *ta'abbudi*. *Ibadah mahdhah* ini, menurut Ibnu Rusydi pasti membutuhkan niat dalam pelaksanaannya. <sup>126</sup>

Sedangkan *ibadah ghairu mahdhah*, adalah ibadah yang maksud pelaksanaanya dapat dijangkau oleh akal. Contohnya mensucikan sesuatu yang terkena najis sebelum melaksanakan ibadah shalat, tujuan diwajibkannya hal tersebut

\_

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>https://islam.nu.or.id/post/read/108808/perbedaan-ibadah-mahdhah-dan-ghairu-mahdhah. diakases tanggal 12 September 2021

<sup>126 12</sup>Abū al-Walīd Muhammad bin Ahmad bin Muhammad bin Ahamad bin Rusdy al-Qurthubī, *Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah Muqtashid*, Tahqīq 'Ali Muhammad Mu'awwad dan 'Adil Ahmad 'Abdul Maujūd, Cet. IV, (Beirūt: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 2010 H), h.12

dapat dijangkau oleh akal manusia. Karena menghadap pada manusia saja alangkah baiknya jika berada dalam kondisi yang bersih dan suci tubuh dan pakaiannya, termasuk dari kotoran najis. Apalagi ketika menghadap pada Allah swt. saat melaksanakan ibadah shalat. Ibadah jenis ini juga dikenal dengan sebutan *ta'aqquli* atau *ma'qulatul ma'na*.

*Ibadah ghairu mahdhah* ini, tidak membutuhkan niat dalam pelaksanaanya, cukup dilakukan sesuai dengan ketentuan yang telah digariskan oleh syariat.

Selain dua pembagian di atas, Ibnu Rusydi juga menyelipkan satu jenis ibadah lain, yakni ibadah yang memiliki keserupaan dengan *ibadah mahdhah* dan *ibadah ghairu mahdhah*. Ibadah yang termasuk dari kategori ini adalah wudhu. Dalam wudhu terdapat keserupaan apakah lebih dominan nilai ibadah saja sehingga termasuk *ibadah mahdhah* atau justru dalam wudhu lebih dominan nilai membersihkan sebagian anggota tubuh, sehingga termasuk ibadah *ghairu mahdhah*. Karena keserupaan inilah, menurut Ibnu Rusyd, ulama *madzāhibul arba'ah* berbeda pendapat terkait wajibnya melakukan niat dalam melaksanakan wudhu. 127

Pandangan Ibnu Rusyd rah. di atas disebutkan dalam kitabnya "Bidāyatul Mujtahid wa Nihāyatul Muqtashid," Ia menjelaskan perbedaan antara ibadah mahdhah dengan ghairu mahdhah, ketika membahas perbedaan pendapat ulama mengenai wudhu, apakah harus berniat atau tidak ? Ia mengatakan,

Artinya:

"Sebab perbedaan para ulama (Perihal niat dalam wudhu) adalah terkait kebimbangan menstatuskan wudhu sebagai ibadah mahdhah, yakni ibadah yang tidak dijangkau maksudnya oleh akal. *Ibadah mahdhah* ini hanya ditujukan untuk mendekatkan diri pada Allah, seperti shalat dan ibadah lainnya. Atau distatuskan sebagai ibadah *ma'qūlatul ma'na* (Ibadah yang dapat dijangkau akal maksud pensyariatannya) seperti menghilangkan najis.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Abū al-Walīd Muhammad bin Ahmad bin Muhammad bin Ahamad bin Rusdy al-Qurthubī, *Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah Muqtashid*,...h. 12

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Abū al-Walīd Muhammad bin Ahmad bin Muhammad bin Ahamad bin Rusdy al-Qurthubī, *Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah Muqtashid,...*h. 12

Kemudian Ibn Rusyd rah. menegaskan,

Artinya:

"Mereka (para ulama) tidak berbeda pendapat bahwa *ibadah mahdhah* ini butuh terhadap niat dan Ibadah yang *al-mafhūmatul ma'nā* tidak butuh terhadap niat. Sedangkan wudhu terdapat keserupaan diantara dua jenis ibadah tersebut. Atas dasar inilah ulama' berbeda pendapat dalam hal wajib tidaknya niat dalam wudhu. Hal ini dikarenakan di dalam wudhu sejatinya terkumpul makna ibadah dan makna membersihkan (tubuh), sedangkan fiqih lebih memandang makna mana yang lebih kuat di antara keduanya, lalu wudhu disamakan dengan makna tersebut."

Demikianlah *ikhtilaf* para ulama dalam memahami perbedaan *ibadah mahdha* dan *ghairu mahdhah*, sebagian ulama *Syāfi'iyyah* mengarahkan pada bentuk pelaksanaan ibadahnya. Apabila bentuk ibadah hanya berkaitan dengan gerakan fisik tanpa ada hubungannya dengan barta benda, maka disebut sebagai *ibadah mahdhah*. Namun, apabila terdapat hubungan dengan urusan harta benda maka disebut *ibadah ghairu mahdhah*.

Sedangkan Ibnu Rusyd rah. lebih mengarahkan perbedaan antara *ibadah mahdhah* dan *ghairu mahdhah* pada aspek dapat dijangkau oleh akal (logika) atau tidak maksud pensyariatan suatu ibadah. Apabila tidak bisa dijangkau oleh akal, maka disebut *ibadah mahdhah*. Akan tetapi, jika dapat dijangkau oleh akal, maka disebut *ibadah ghairu mahdhah*.

Peneliti tegaskan bahwa ibadah *ghairu mahdhah* misalanya dalam muamalah yang kebanyakannya merupakan kebiasaan duniawi yang dapat diketahui alasannya jika terdapat urusan *ta'abbudi* maka tidak boleh dilanggar.

Sebagaimana yang ditegaskan oleh Imam Abū al-Muzhaffar al-Sam'ānī al-Syāfi'ī (w. 489 H) berkata:

-

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Abū al-Walīd Muhammad bin Ahmad bin Muhammad bin Ahamad bin Rusdy al-Qurthubī, *Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah Muqtashid,...*h. 12

## Artinya:

"Adapun pokok dari urusan muamalah, maka merupakan perkara yang bisa diketahui maksudnya (sehingga boleh diubah, ditambah atau dikurangi sesuai kemaslahatan), hanya saja syariat ini menetapkan beberapa macam perkara *ta'abbudi* yang wajib diikuti dan tidak boleh melampaui dan melebihinya."

Sehingga ketika ada orang yang ingin mengubah-ubah sebuah perkara *ta'abbudi* dengan cara mengurangi atau menambah atau mengubah sifatnya, maka akan terjatuh ke dalam perkara bid'ah.

Ada juga kaidah para ulama yang perlu diperhatikan yang disebutkan oleh al-Jizani dalam kitabnya yaitu,

### Artinya:

"Setiap pendekatan diri pada Allah dengan melakukan perkara adat atau muamalah dengan cara yang tidak dianggap oleh syariat, maka ia termasuk bid'ah".

Contoh penerapan kaidah di atas:

- 1. Menjadikan memakai pakaian *shuf* (wol) sebagai bentuk pendekatan diri pada Allah seperti yang dilakukan kalangan *Sufiyah*.
- 2. Menjadikan diam (tidak berbicara) selamanya, enggan makan daging (vegetarian) atau enggan minum air, begitu pula berdiri di terik matahari tanpa mau mengambil tempat untuk berteduh, semua ini dilakukan dalam rangka ibadah (pendekatan diri pada Allah).

Kaidah di atas berlaku untuk perkara adat atau muamalat saja yang digunakan untuk mendekatkan diri pada Allah. Disebut bid'ah karena asalnya tidak ada tuntunan, dan tata caranya tidak diajarkan dalam Islam. Ada juga perkara adat atau muamalat yang secara hakiki termasuk bid'ah karena tidak ada dalilnya secara umum, maupun secara terperinci.<sup>132</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Abū al-Muzhaffar Manshūr bin Muhammad bin Abdul Jabbār bin Ahmad al-Marwazī al-Sam'anī al-Tamīmī al-Hanafī/al-Syāfi'ī, *Qawāthi'u al-Adillah fī al-Ushūl*. Tahqīq Muhammad Hasan Ismāil al-Syāfi'ī, Juz.II,...h.115

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Muhammad bin Husain Al-Jizānī, *Qawā'id Ma'rifah al-Bid'ah*, (Cet.I, Riyādh: Dār Ibn al-Jauziy, 1419 H/1998 M), h. 106

<sup>132</sup> Muhammad bin Husain Al-Jizānī, *Qawa'id Ma'rifah al-Bid'ah*,...h. 107

Hal ini ditegaskan pula oleh Ibnu Rajab rah. dalam "Jāmī' al-'Ulūm wa al-Hikam" Ia berkata:

## Artinya:

"Barangsiapa mendekatkan diri pada Allah dengan amalan yang Allah dan Rasul-Nya tidak nilai sebagai ibadah (pendekatan diri pada-Nya), maka amalannya batil dan tertolak."

Menurut peneliti, apa yang disebutkan oleh para ulama tersebut, menunjukkan bahwa jika tidak ada dalil, maka suatu amalan tidak boleh dilakukan. Itu artinya asal ibadah adalah haram sampai ada dalil yang memerintahkannya. Sedangkan dalam urusan dunia hukum asalnya boleh, kecuali ada dalil yang mengharamkannya.

Kemudian peneliti menegaskan pula tentang kaidah yang berkaitan dengan adat/muamalah yaitu:

## Artinya:

"Sebuah adat (kebiasaan) itu bisa dijadikan landasan hukum."

Perlu diktehaui bahwa lafadz *al-'Adah* tidak terdapat dalam al-Qur'an dan Sunnah, namun yang ada adalah lafadz *al-urf* dan *al-ma'ruf*. Dan ayat dan hadits dengan lafadz *al-urf* itulah yang dijadikan dasar oleh para ulama untuk kaidah ini. <sup>135</sup> Diantaranya adalah:

## 1. Dalil al-Qur'an

Firman Allah swt. dalam QS. al A'rof/7:199

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Zainuddin Abdurrahman bin Ahmad bin Rajab bin al-Hasan al-Sulamī, *Jāmī' al-'Ulūm wa al-Hikam*, Tahqīq Syu'aib al-Arna'ut dan Ibrahīm Bajis, Juz. I, (Cet.VII, Beirūt: Mussasah al-Risālah,1422 H/2001 M), h.178

 $<sup>^{134}</sup>$  Ya'qūb bin Abdul Wahhāb Bā Husain, Al-Mufashol fī al-Qawā'id al-Fiqhiyyah, (Cet. II, Riyādh: Dār al-Tadmuriyah, 1432H/2011M), h. 403

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Abū Ubaidah Yūsuf bin Mukhtār al-Sidawī, *Mengenal 5 Kaedah Dalam Fiqh*, (Jawa Timur: Media Dakwah al-Furqan, t.th), h. 47

## Terjemahnya:

"Jadilah engkau pemaaf dan perintahkanlah orang mengerjakan yang *al-ma'ruf* serta berpalinglah dari orang-orang yang bodoh." <sup>136</sup>

Juga firman-Nya dalam QS. al-Baqarah/1: 233)

## Terjemahnya:

"Dan para istri mempunyai hak yang seimbang dengan kewajibannya secara ma'ruf." 137

Dan beberapa ayat lain yang menyebut lafadz *al-urf* atau *al-ma'ruf* yang mencapai 37 ayat. Yang mana maksud dari *al-urf* dan *al-ma'ruf* disemua ayat ini adalah dengan cara baik yang diterima oleh akal sehat dan kebiasaan manusia yang berlaku.<sup>138</sup>

#### 2. Dalil dari Sunnah.

Banyak dalil dari sunnah yang memerintahkan sesuatu kemudian mengaitkan pelaksanaanya dengan cara *al-ma'ruf*. Di antaranya adalah.

#### Artinya:

Dari Aisyah r.ha. sesungguhnya Hindun binti utbah r.ha. berkata: Wahai Rasulullah saw. sesungguhnya Abu Sufyan seorang yang sangat pelit, dia tidak memberikan nafkah yang cukup untukku dan anakku kecuali apa yang saya ambil sendiri tanpa sepengetahuannya, maka Rasulullah saw. bersabda: "Ambillah yang cukup bagimu dan anakmu dengan cara yang ma'ruf." (HR. Bukhari)

*"al-Ma'ruf"* dalam hadits ini ditafsirkan dengan ukuran kebutuhan seorang istri sesuai kebisaan yang ada. 140

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 176

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 37

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Abū Ubaidah Yūsuf bin Mukhtār al-Sidawī, Mengenal 5 Kaedah Dalam Fiqh, ...h. 47

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz. III, (Cet.I, Dār Thūqun Najah, 1422 H), h. 79

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Abū Ubaidah Yūsuf bin Mukhtār al-Sidawī, Mengenal 5 Kaedah Dalam Fiqh,...h. 49

## a. Syarat penerapan *al-urf*:

Tidak semua *al-urf* bisa dijadikan sandaran hukum, akan tetapi harus memenuhi beberapa syarat, yaitu: 141

### 1) Al-Urf itu berlaku umum

Oleh karena itu kalau hanya merupakan *al-urf* orang-orang tertentu saja, maka tidak bisa dijadikan sebagai sebuah sandaran hukum.

## 2) Tidak ada *nash* dalam adat tersebut

Adapun jika ada dalil yang jelas tentang adat tersebut baik dari 1-Qur'an, hadits atau ijmak, maka itulah yang menjadi pedoman.

## 3) Tidak bertentangan dengan nash syar'i

Al-Sarokhsi berkata: "Setiap adat yang bertentangan dengan syariat maka tidaklah dianggap". Ibnu Aqil juga berkata: "Tidak sepantasnya menyelisihi adat manusia untuk mengambil hati masyarakat setempat kecuali jika itu adalah adat yang haram maka harus diselisihi, masyarakat ridho atau tidak ridho".

Contohnya banyak sekali, jika ada orang yang beralasan mengenakan pakaian yang tidak menutup aurat dengan alasan adat, maka alasan tersebut bathil.

## 4) Adat tersebut tidak masuk area ibadah

Jika masuk dalam area ibadah maka hukum asalnya adalah terlarang, sebagaimana kaidah yang telah berlalu. Contohnya adalah acara-acara bid'ah, *khurofat* dan *tahayul* yang dilakukan dengan alasan menghidupkan budaya dan adat istiadat.

### 5) Tidak berbenturan dengan *tashrih*

Kalau sebuah *al-urf* berbenturan dengan *tashrih* (ketegasan seseorang dalam sebuah masalah) maka *al-urf* itu tidak berlaku. Ibnu Abdussalam berkata: "Setiap yang ditetapkan oleh *al-urf* namun, apabila kedua pemilik akad/transaksi menegaskan menyelisihinya maka itu sah"

414

 $<sup>^{141}</sup>$  Ya'qūb bin Abdul Wahhāb Bā Husain, Al-Mufashol fī al-Qawā'id al-Fiqhiyyah,...h. 413-

Misalnya: Kalau seseorang bekerja sebagai kuli bangunan di sebuah daerah yang biasanya digaji 100 ribu tapi pemilik bangunan membuat syarat adan ketegasan bahwa gajinya adalah kurang atau lebih dari itu dan disetujui oleh pekerja maka hukumnya boleh.

- b. Contoh penerapan kaidah: 142
- Penemuan-penemuan modern seperti internet, hp, pesawat, radio, televisi dan sebagainya. Hukum asalnya adalah boleh dan tergantung kepada penggunaannya.
- 2) Tidak ada batasan tertentu tentang berapa jumlah nafkah yang harus diberikan suami kepada istrinya, namun semua itu dikembalikan kepada *al-urf*.
- 3) Kebiasaan mudik dan berkunjung ke kerabat dan tetangga untuk silaturrahmi di hari raya *idhul fithri* adalah boleh selagi aman dari kemunkaran.
- 4) Memakai pakaian seragam, pakaian batik, kopyah hitam dan sebagainya. Hukum asalnya adalah boleh.
- 5) Syukuran karena usai bangun rumah atau karena anaknya bisa jalan hukum asalnya adalah boleh jika tidak disertai kemunkaran dan keyakinan-keyakinan tertentu yang bathil.
- 6) Aturan-aturan yang dibuat untuk kemaslahatan dunia oleh pemerintah, pabrik, sekolah dan sebagainya

### c. Hakikat Ibadah

Pelaksanaan ibadah dan tata cara beribadah dalam bentuk apa pun tidak dapat terealisasi dan diterima kecuali dilaksanakan sesuai dengan syariat dalam enam perkara, yaitu:

Pertama: Sebab (السبب)

Apabila seseorang melakukan ritual ibadah untuk Allah swt. yang dikaitkan dengan sebab tertentu, sementara sebab tersebut tidak disyariatkan, maka perbuatan tersebut tidak diterima. Contohnya seandainya seseorang ketika masuk ke dalam

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Abū Ubaidah Yūsuf bin Mukhtār al-Sidawī, Mengenal 5 Kaedah Dalam Figh,...h. 51

mesjid selalu menggunakan siwak, sebab diqiyaskan kepada bersiwak ketika masuk ke dalam rumah, maka hal tersebut tidak sah (diterima)<sup>143</sup>

Apa yang sebabnya ada di zaman Nabi saw. dan tidak dikerjakan oleh Nabi saw. Maka meninggalkan sesuatu tersebut adalah sunnah. Maka apa yang dikerjakan oleh Nabi saw. adalah sunnah begitu pula apa yang ditinggalkan oleh Nabi saw. adalah sunnah. Segala sesuatu yang sebabnya ada di zaman Nabi saw. namun, tidak dikerjakan oleh Nabi saw. maka meninggalkannya adalah sunnah. Oleh Sebab itu, apa yang dilakukan oleh sebagian manusia merayakan Maulid Nabi saw. adalah suatu kebid'ahan. Karena merayakan Maulid Nabi saw. sebabnya ada di zaman Nabi saw. tetapi Nabi saw. tidak melakukannya dan tidak juga dilakukan oleh *Khulāfā' al-Rāsyidīn*. 144

Apabila seseorang melakukan ritual ibadah untuk Allah yang jenisnya tidak ditentukan oleh syari'at, maka ibadah tersebut tertolak, seperti berkurban dengan ayam, atau seluruh jenis burung, karena tidak ada perintah Allah dan Rasul-Nya.<sup>145</sup>

Seseorang harus beribadah dengan kadar yang ditetapkan syariat, maka siapa yang menambah atau mengurangi satu raka'at untuk shalat yang telah ditentukan rakaatnya, maka perbuatan tersebut bid'ah dan tertolak, karena ukuran ibadah tidak boleh diubah oleh siapa pun bila Allah swt. dan Rasul-Nya telah menetapkan secara baku seperti jumlah raka'at shalat lima waktu, nishab zakat, puasa ramadhan 1bulan, tawaf tujuh kali, dan lain-lain.<sup>146</sup>

Keempat: Tata Cara ( الكيفية )

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Khālid bin 'Ali al-Musyaiqī, *Syarh al-Qawā'id wa al-Ushūl al-Jāmi'ah*, Cet. I, (Riyādh: Maktabah al-Rusydi, 1436 H), h. 64

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Khālid bin 'Ali al-Musyaiqī, Syarh al-Qawā'id wa al-Ushūl al-Jāmi'ah,...h. 65

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Zainal Abidin bin Syamsuddin, *Akidah Muslim*, (*Landasan Pokok Ahli Sunnah wa al-Jama'ah*),...h. 250

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Zainal Abidin bin Syamsuddin, *Akidah Muslim*, (*Landasan Pokok Ahli Sunnah wa al-Jama'ah*),...h. 251

Seluruh ibadah harus ditunaikan sesuai dengan tata cara yang ditetapkan Allah dan Rasul-Nya, karena setiap ibadah memiliki tata cara baku yang telah ditetapkan Allah dan Rasul-Nya seperti shalat, haji dan umrah, dzikir setelah shalat, dzikir pagi petang hingga keluar masuk kamar kecil untuk buang hajat telah diajarkan oleh Rasulullah saw. termasuk tata cara bersuci dari mulai wudhu dan mandi junub.<sup>147</sup>

Kelima: Waktu ( الوقت )

Jika pelaksanaan suatu ibadah terikat dengan waktu tertentu, maka ibadah tersebut dianggap tidak sah bila dikerjakan tidak pada waktunya seperti shalat dhuhur dikerjakan pada waktu Dhuha, menyembelih hewan kurban pada bulan Rajab dan lain-lain.<sup>148</sup>

Keenam: Tempat ( المكان )

Jika pelaksanaan ibadah terikat dengan tempat tertentu, maka ibadah tersebut dianggap tidak sah bila dikerjakan di selain tempat yang telah ditentukan oleh syariat seperti; wukuf di Muzdalifah pada tanggal sembilan Dzulhijjah, thawaf di sekitar Masjid Quba', meskipun jumlah dan tata cara benar. 149

Berikut ini dapat peneliti gambarkan kerangka konseptual terkait dengan judul penelitian:

ALAUDDIN

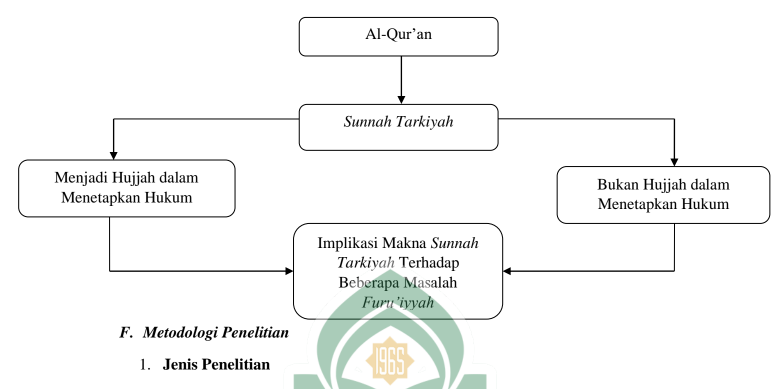
MAKASSAR

<sup>148</sup> Zainal Abidin bin Syamsuddin, *Akidah Muslim*, (Landasan Pokok Ahli Sunnah waal-Jama'ah),...h. 252

<sup>149</sup>Zainal Abidin bin Syamsuddin, *Akidah Muslim*,(*Landasan Pokok Ahli Sunnah wa al-Jama'ah*),...h. 252

56

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Zainal Abidin bin Syamsuddin, *Akidah Muslim*, (Landasan Pokok Ahli Sunnah waal-Jama'ah),...h. 252



Jenis penelitian ini adalah penelitian pustaka (*library research*) merupakan penelitian yang menggunakan data pustaka, sumber data dan objek penelitian adalah buku-buku atau kitab-kitab tertentu yang ada di perpustakaan. <sup>150</sup>

Sedangkan sifat penelitian ini, adalah *deskriptif-kualitatif*.<sup>151</sup> Dikarenakan penelitian ini bertujuan untuk memberikan gambaran yang jelas dan sistematis tentang eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam figh Islam.

# 2. Pendekatan Penelitian AKASSAR

Peneliti dalam menyusun tesis ini, menggunakan pendekatan syar'i yaitu pendekatan yang menggunakan kaidah-kaidah agama baik dari aspek teologi maupun aspek hukum dan kaidah-kaidahnya. 152

Fokus penelitian ini, adalah eksistensi sunnah tarkiyah dalam fiqh Islam

<sup>150</sup> Sutrisno Hadi, *Metode Research*, Jilid. I, (Yogyakarta: Fakultas Psikologi UGM, 1986 M), h. 3

<sup>151</sup> Penelitian *Deskriptif Kualitatif* adalah suatu metode penelitian yang diajukan untuk menggambarkan dan menelaah penelitian dan bahan pustaka yang memuat teori-teori yang relevan dengan penelitian yang dilakukan. Lihat; Saifuddin Azwar, *Metode Penelitian* (Cet. I, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998), h. 7

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Hamka, Falsafah Ushul Fiqhi, (Cet. I; Ujung Pandang: al-Ahkam, 1998 M), h. 136

dengan pendekatan tersebut diharapkan mampu mengetahui secara jelas eksistensi sunnah tarkiyah.

#### 3. Pengumpulan Data.

#### a. Jenis Data

Jenis data dalam penelitian ini adalah kepustakaan. Tesis ini penelitian kepustakaan, teknik pengumpulan data yang digunakan adalah metode *library research*, mengumpulkan bahan-bahan untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan yang dirumuskan dan dilakukan melalui studi kepustakaan.<sup>153</sup>

## b. Sumber Data

Ada dua sumber data yaitu primer dan sekunder. Sumber data primer yaitu informasi yang secara langsung mempunyai wewenang dan tanggung jawab terhadap pengumpulan dan penyimpanan data, sumber semacam ini dapat disebut juga dengan data atau informasi dari satu orang ke orang lain. 154

- 1) Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Al-Sunnah wa al-Jamā'ah, Disertasi doktoral di Universitas Islam Madinah jurusan Ushūl Fiqh. Karya Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī. Disertasi yang akhirnya diterbitkan oleh Dar Ibnu al-Jauziy, Al-Jizānī
- 2) Sunnah al-Tark wa Dalālatuhā 'Alā al-Ahkām al-Syar'iyah. Karya Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī.
- 3) As-Sunnah at-Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiayatuhā, Atsaratuha, Al-Asilatu Al-Wāridah 'Alaihā. Disertasi doktoral di Universitas Ummu Durman yang ditulis oleh Syaik Dr. Yahya bin Ibrahīm Khalīl.
- 4) Af'āl al-Rasūl wa Dalālatuhā 'Alā al-Ahkām al-Syar'iyah, Karya Muhammad Sulaimān al-Asyqar yang akhirnya memberikannya gelar doktor dari Universitas al-Azhar jurusan Ushūl Fiqh. Disertasi yang akhirnya diterbitkan oleh Muassasah al-Risālah,

Sukardi, Metode Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Prakteknya,(Jakarta: Bumi Askara,2003), h. 34-35

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Muhammad Ali, Penelitian Kependidikan Prosedur dan Strategi, (Bandung: Angkasa, 1993), h. 42

- 5) *al-Tark 'Inda al-Ushūliyyīn*. Tesis karya Muhammad Rubhi Muhammad Mallah yang memberikannya gelar Master dari Fakultas Dirāsah Ulyā Universitas al-Najah al-Wataniyah di Nablus Palestina.
- 6) *Dirāsah fī Ushūl al-Fiqh "Mashādir al-Tasyrī"*.Karya Mutawallī al-Barajilī. Diterbitkan oleh Dār al-Salafiyah.
- 7) *Taisīr Ilmu Ushūl Al-Fiqh*. Karya Abdullāh bin Yūsuf al-Judayyi'. Beliau menjelaskan pengertian sunnah, pembagiannya dan kaidah *sunnah tarkiyah*.
- 8) *Husn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark*. Karya Sayyid Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddīq al-Ghumārī, diterbitkan oleh Maktabah al-Qāhirah, 1423 H/2002 M.
- 9) Qawā'id Ma'rifah al-Bida'. Karya Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī.
- 10) Mi'yāru al-Bid'ah (Dhawābith al-<mark>Bid'ah</mark> 'Alā Tharīqat al-Qawā'id al-Fiqhiyah. Karya Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī.

Adapun sumber data sekunder dipakai untuk lebih memperdalam kajian dan mempertajam analisa yaitu sumber data tambahan atau sumber pendukung yang juga berkaitan dengan penelitian ini.

# 4. Teknik Pengolahan dan Analisis data

Untuk sampai kepada tujuan dan kesimpulan dalam penelitian ini, maka teknik pengolahan data yaitu mencari dan menyusun secara sistematis data yang diperoleh dari hasil penelusuran kepustakaan. Peneliti menggunakan metode analisis data yaitu analisis isi (conten analysist) dengan mencoba meneliti secara rinci permasalahan sunnah tarkiyah secara deskriptis analistis.

## G. Tujuan dan Kegunaan

# 1. Tujuan

Penelitian ini bertujuan:

- a. Untuk dapat menemukan hakikat makna sunnah tarkiyyah.
- b. Untuk dapat menemukan bangunan argumentasi eksistensi *sunnah tarkiyyah*.
- c. Untuk dapat menemukan serta menganalisis implikasi makna *sunnah tarkiyah* terhadap beberapa masalah *furu'iyah*.

#### 2. Kegunaan

Adapun kegunaan dari penelitian ini adalah:

a. Kegunaan Ilmiah (*al-Fawā'id al-'Ilmiah*)

Hasil dari penelitian ini, diharapkan dapat memberikan sumbangsih pemahaman tentang eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam fiqh Islam, sekaligus juga dapat memberikan khazanah perkembangan intelektual, perkembangan ilmu pengetahuan pada umumnya dan perkembangan ilmu-ilmu keislaman khususnya yang berkaitan dengan perkembangan usul fiqh kontemporer. Harapan ini merupakan tanggung jawab akademik dalam upaya peningkatan dan kecerdasan spiritual umat Islam. Semoga hasil penelitian ini, bermanfaat juga untuk memotivasi para pengkaji untuk mengadakan penelitian lebih komprehensif sehingga kegiatan penelitian menjadi tradisi ilmiah baik individu maupun secara kelompok.

## b. Kegunaan Praktis (al-Fawā'id al-Tatbiqiyyah).

Secara praktis, penelitian ini diharapkan memiliki implikasi secara langsung, antara lain:

- 1) Dapat menambah wawasan keilmuan dalam perkembangan kajian usul fiqh kontemporer bagi para guru, ustadz, dai' dan *muballigh* agar dapat memahami dengan baik eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam fiqh Islam yang pada akhirnya dapat mengikuti dan mencontoh Rasulullah saw.
- 2) Hasil penelitian ini dapat dijadikan rujukan bagi peneliti berikutnya, utamanya kepada peminat kajian-kajian sunnah-sunnah Nabi saw. untuk semakin termotivasi melakukan kajian yang mendalam dan ilmiah.

#### H. Garis Besar Isi Tesis.

Secara garis besar komposisi bab tesis ini terdiri dari lima bab yang berisi beberapa sub pembahasan yang berkaitan dengan judul penelitian. Garis-garis besar dalam penulisan tesis ini adalah sebagai berikut:

Bab *pertama*, berisi pendahuluan yang memuat; latar belakang masalah, rumusan masalah, definisi operasional judul dan ruang lingkup pembahasan, kajian

pustaka, kerangka teoretis, metodologi penelitian, tujuan dan kegunaan dan garis-garis besar isi tesis.

Bab *kedua*, Sunnah dan Bid'ah dalam fiqh Islam terdiri: a. Pengertian Sunnah, b. Kedudukan Sunnah dalam Islam, c. *Af'alu al-Nabiy* (perbuatan Nabi saw.) d. Macam-Macam Sunnah, e. Pengertian Bid'ah, f. Hadits-Hadits Nabi saw. tentang Bid'ah, g. Bahaya Bid'ah dalam Agama, h. Cara Mengenal Bid'ah, i. Kaidah-Kaidah Bid'ah, j. Adakah Bid'ah Hasanah?, k. Persamaan dan Perbedaan antara Bid'ah dan *al-Mashlahah al-Mursalah*, l. Macam-Macam Bid'ah.

Bab *ketiga, al-Tark* dan *Sunnah Tarkiyah* dalam fiqh Islam, terdiri: a. Pengertian *al-Tark*, b. Pengertian *Sunnah Tarkiyah*, c. Macam-Macam *al-Tark*., d. *Sunnah Tarkiyah* dibangun di atas Tiga *Muqaddimah*, e. Cara mengetahui *sunnah tarkiyah*, f. *Dhawābith* (batasan-batasan) *Sunnah Tarkiyah*.

Bab *keempat*, Analisis Implikasi makna *sunnah tarkiyah* terhadap beberapa masalah *furū'iyah*.terdiri: a. Periode Nabi saw. b. Periode Sahabat, c. Periode Para Ulama.

Bab kelima, Penutup terdiri: a. Kesimpulan, b. Implikasi penelitian.



#### **BAB II**

## SUNNAH DAN BID'AH DALAM FIQH ISLAM

## A. Pengertian Sunnah

## 1. Sunnah secara etimologi

Menurut Ibnu Faris 155 kata (سَنَ adalah huruf sin dan nun yang menjadi satu kesatuan induk yang maththarid (berlaku umum), yaitu jalannya sesuatu. Dan keumumannya itu sangat mudah. Kata (سَنَ berasal dari ucapan (وَجُهِي yang berarti: "Aku mengalirkan air ke wajahku". Salah satu turunan dari kata (سَنَةُ ) yang berarti perilaku. Jadi, Sunnah Rasulullah adalah perilaku Nabi saw. yang terpilih. Al-Hudzali mengatakan:

Artinya:

Jangan sekali-kali kamu gelisah atas perilaku yang kamu jalani karena orang yang menyetujui sebuah perilaku adalah orang yang menjalaninya

Sedangkan menurut Mahmud Saltut, sunnah secara bahasa bermakna الطَرِيْقَةُ artinya jalan atau tata cara atau metode, bahkan juga bermakna السِيْرَةُ, artinya perjalanan hidup, meliputi suka dan duka dalam kehidupan atau baik yang terpuji maupun yang tercela. (حَسَنَةً كَانَتْ أُو سَيِّتَهُ أَا سَيِّتَةً

Menurut Abbas Mutawalli Hamadah:

Artinya:

Jalan yang lurus dan berkesinambungan, yang baik maupun yang buruk.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Abū al-Hasan Ahmad bin Fāris bin Zakariyā, *Mu'jam Maqāyis al-Lughah*, Tahqīq Abdus Salam Muhammad Harūn, Juz.III, (Dār al-Fikr,1399 H), h. 60

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Muhammad 'Ajjaj al-Khathīb, *al-Sunnah Qabla al-Tadwīn*, Cet.VI, (Beirūt: Dār al-Fikr, 1997), h. 17

<sup>157</sup> Mahmud Saltut, Al-Islām Agīdatun wa Syarī'ah, (Beirūt: Dār al-Kalām, 1996 M), h. 499

 $<sup>^{158}</sup>$ Abbas Mutawallī Hamadah, Al-sunnah al-Nabawiyyah wa Makānatuhā fī al-Tasyrī', (Kairo: Dār al-Qawmiyyah, t.th), h. 13

Ibnu Mandzur rah. juga berpendapat, sunnah adalah perilaku yang baik maupun yang buruk. Kemudian ia juga menyebut bait syair karya Al-Hudzali tersebut. Dan ia menyatakan bahwa di dalam al-Qur'an terdapat firman Allah swt dalam QS. al-Kahfi/18:55

# Terjemahnya:

"Dan tidak ada yang menghalangi manusia untuk beriman ketika datang kepada mereka, dan mereka memohon ampun kepada Rabb mereka, kecuali datang kepada mereka sunnah (kebiasaan yang berlaku pada) orang-orang terdahulu." <sup>159</sup>

Al-Zujaj mengatakan: "Yang dimaksud dengan kebiasaan yang berlaku pada orang-orang terdahulu ialah mereka menyaksikan adzab yang datang kepada mereka lalu orang-orang musyrik meminta hal itu dalam QS. al-Anfaal/ 8:32 dengan mengatakan:

"Dan (ingatlah) ketika mereka berkata: "Ya Allah, jikalau (al-Quran) ini adalah kebenaran (yang datang) dari sisiMu, hujanlah kami dengan batu dari langit." <sup>160</sup>

Kata-kata (سَنَتْنُهَا سَنَّا) mempunyai arti yang sama, yaitu "Saya menjalaninya'. Dikatakan (سَنَتْنُهَا سَنَّا ) yang berarti 'Saya membuat sebuah sunnah untuk mereka lalu mereka mengikutinya'. Dalam sebuah hadits dinyatakan:

عن جرير بن عبد الله، قال... فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من سن في الإسلام سنة حسنة، فعمل بها بعده، كتب له مثل أجر من عمل بها، ولا ينقص من أجورهم شيء، ومن سن في الإسلام سنة سيئة، فعمل بها بعده، كتب عليه مثل وزر من عمل بها، ولا ينقص من أوزارهم شيء.رواه مسلم<sup>161</sup>

\_

<sup>159</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 300

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 180

Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. IV, (Cet. Beirūt: Dār Ihyā' al-Turāts al-Arabī, tt), h. 2059

#### Artinya:

"Dari Jarir bin Abdillah r.a. berkata.....Rasulullah saw. bersabda: "Barang siapa merintis (memulai) dalam agama Islam sunnah (perbuatan yang baik maka baginya pahala dari perbuatannya tersebut, dan pahala dari orang yang melakukannya (mengikuti) setelahnya, tanpa berkurang sedikitpun dari pahala mereka. Barang siapa merintis dalam Islam sunnah yang buruk maka baginya dosa dari perbuatannya tersebut, dan dosa dari orang yang melakukan (mengikuti) setelahnya maka tanpa berkurang dari dosa-dosa mereka sedikitpun."

Maksudnya ialah orang yang mengerjakan sesuatu dengan tujuan agar diikuti oleh orang lain. Jadi segala sesuatu yang dimulai oleh seseorang kemudian dilanjutkan oleh orang lain secara kontinyu itulah yang disebut "Sunnah". 162

Peneliti menegaskan yang dimaksud dengan sabda Nabi saw. "سَنَّ سُنَةً حَسَنَةً عَسَنَةً "Barang siapa yang merintis (memulai) sunnah hasanah adalah mendahului dalam mengamalkan sunnah yang telah valid dari Nabi saw. Bukan membuat/merekayasa/berkreasi dalam membuat suatu ibadah yang baru.

Dari sisi makna سَنَّ سُنَّةٌ حَسَنَةٌ sanna sunnah hasanah" bisa dibawakan kepada dua makna, yaitu sebagai berikut:

Pertama, mendahului/memulai menjalankan sunnah Nabi saw. lalu diikuti Bisa jadi sunnah tersebut oleh orang lain. bukanlah sunnah ditinggalkan/dilupakan/telah mati, tetapi dialah yang pertama kali mengingatkan orang lain dalam mengerjakannya. Sebagaimana dalam kasus hadits Jabir bin Abdillah, sunnah Nabi saw. yang dikerjakan adalah sedekah. Tentunya sunnah ini bukanlah sunnah yang telah mati atau ditinggalkan para sahabat, tetapi pada waktu kasus datangnya orang-orang miskin maka sahabat Anshar itulah yang pertama kali mengamalkannya sehingga diikuti oleh para sahabat yang lain. 163

\_

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Ibnu Mandzūr, *Lisānul Arab*, Vol. 6, (Cet. III; Beirūt: Dār Ihyā' al-Turāts al-Arabī, t.th), h. 399

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (*Mengenal Bid'ah dan Sunnah*), Cet. I ( Jakarta Timur: Nashir al-Sunnah, 2013 M), h. 186

Kedua, bisa jadi "sanna sunnatan hasanatan" kita artikan dengan menghidupkan sunnah Nabi saw. yang telah mati/ditinggalkan, hal ini jika merujuk pada hadits yang diriwayatkan oleh sahabat 'Amr bin 'Auf al-Muzani r.a. berikut ini: حدثنا کثیر بن عبد الله بن عمرو بن عوف المزني . حدثني أبي عن جدي أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال من أحيا سنة من سنتي فعمل بها الناس كان له مثل أجر من عمل بها لا ينقص من أجورهم شيئا . ومن ابتدع بدعة فعمل بها كان عليه أوزار من عمل بها لا ينقص من أوزار من عمل بها شيئا. رواه ابن ماجه Artinya:

"Telah menceritakan kepada kami Katsir bin Abdullah bin 'Amr bin 'Auf al-Muzaniy r.a. Telah menceritakan kepadaku bapakku dari kakekku bahwasanya Rasulullah saw. bersabda: barang siapa yang menghidupakn sebuah sunnah dari sunnahku, lalu dikerjakan/diikuti oleh manusia maka baginya seperti pahala orang yang mengamalkannya tanpa mengurangi pahala mereka (yang mengikutinya sama sekali. Barang siapa yang melakukan bid'ah lalu diikuti maka baginya dosa orang-orang yang mengerjakannya tanpa mengurangi dosa mereka sama sekali."

#### 2. Sunnah secara terminologi

Para ulama berbeda pendapat dalam memberikan definisi sunnah secara terminologis, sejalan dengan perbedaan keahlian dan bidang yang ditekuni masingmasing. Secara garis besar mereka terkelompok menjadi tiga golongan; ahli hadits, ahli ushul dan ahli fiqh.

a. Ahli Hadits: كُلُّ مَا أُثِرَ عَنِ الرَّسُوْلِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ قَوْلٍ أَو فِعْلٍ أَو تَقْرِيْرٍ أَو صِفَةٍ خَلُقِيَّةٍ أَو سِيْرَةٍ سَوَاءٌ كَانَ ذَلِكَ قَبْلَ البِعْثَةِ كَتَحَنُّثَةٍ فِي غَارِ حِرَاء أَم بَعْدَه. 166

#### Artinya:

Segala sesuatu yang dinukil dari Rasulullah saw, baik berupa perkataan, perbuatan, *taqrir*, sifat-sifat lahir, dan batinnya. Ataupun perjalanan hidupnya sejak sebelum diangkat menjadi rasul seperti *bertahannuts*<sup>167</sup> di Goa Hira maupun sesudah diangkat menjadi Rasul.

<sup>164</sup> Firanda Andirja Abidin, Bid'ah Hasanah, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 187

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Ibnu Mājah Abū Abdullāh Muhammad bin Yazīd al-Qazawainī, Sunan Ibnu Mājah, Tahqīq Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. I (Beirūt: Dār al-Fikr, t.th.), h.75

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Muhammad 'Ajjaj al-Khathīb, *al-Sunnah Qabla Tadwīn*, (Cet.VI (Beirūt: Libanon: Maktabah Dār al-Fikr, 1997), h.28

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>Al-Hafizh Ibnu Hajar menyebutkan bahwa *tahannuts* memiliki dua makna Pertama, *tahannuts* artinya *tahannuf*. Artinya mengikuti ajaran *hanifiyah*. Itulah ajaran dan *millah* Ibrahim Kedua, *tahannuts* artinya menjauhi dosa. Dari kata *al-hints* yang artinya dosa. Dan kata *'tahannuts'* 

## Aritnya:

Segala perkataan Nabi saw. perbuatan dan hal-ihwalnya.

#### Artinya:

Sesuatu yang disandarkan kepada Nabi saw. baik berupa, perkataan, perbuatan, ketetapan (*taqrir*), maupun sifat Nabi saw.

## b. Ahli Ushul:

## Artinya:

Segala sesuatu yang bersumber dari Nabi saw. selain *al-Qur'an al-Karim*, baik perkataan, perbuatan, ketetapan (tagrir) yang dapat dijadikan sebagai dasar menetapkan hukum syara'.

## Artinya:

Semua perkataan Nabi saw. perbuatannya, dan ketetapannya yang berkaitan dengan hukum-hukum syara' dan ketetapannya.

# c. Ahli Fiqh:



UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

memiliki arti *'yatajannabu al-hints'*, yang artinya menjauhi dosa. Lihat Ibnu Hajar Al-Asqalānī, *Fathul Bārī*, Juz. I, (Beirūt: Dār al-Ma'rifah,1379 H), h. 23

Muhammad 'Ajjaj al-Khathīb, al-Sunnah Qabla Tadwīn,..h. 28. Atau Lihat 'Ali bin Sulthān al-Harawaih, al-Qurasyī, Syarah Nukhbah al-Fikr, (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 974 M), h. 16. Atau lihat Muhammad al-Shobagh, al-Hadīts al-Nabawi, (Mesir: Maktabah al-Islāmiyah, 1972 M), h. 14 dan 16

169 Muhammad 'Ajjaj al-Khathīb, *al-Sunnah Qabla Tadwīn*,..h. 28, atau 'Ali bin Sulthān al-Harawaih, al-Qurasyī, *Syarah Nukhbah al-Fikr*,...h.16. atau Muhammad al-Shobagh, *al-Hadīts al-Nabawi*,..h.14 dan 16. Atau Muhammad Jamāluddin al-Qāsimī, *Qawā'id Tahdīts*, Cet.I, (Beirūt: al-Kutub al-'Ilmiyah, 1399 H), h. 61 atau Ibnu al-Shalāh Abu Umar Utsman bin Abdirrahman al-Syahrazurī, *Muqaddimah Ibn al-Shalāh fī 'Ulūm al-Hadīts*, (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1391 H), h. 22 atau Ahmad Muhammad Syākir, *al-Bā'its al-Hatsīts Syarh Ihktishār 'Ulūm al-Hadīts lil al-Hāfiz Ibn Katsīr*, Cet. II, (Riyādh: Maktabah Dār al-Islām, 1417 H), h. 54

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Muhammad 'Ajjaj al-Khathīb, al-Sunnah Qabla Tadwīn,..h. 27

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Muhammad 'Ajjaj al-Khathīb, al-Sunnah Qabla Tadwīn,..h. 27

# Artinya:

Segala sesuatu yang ditetapkan oleh Nabi saw, tetapi tidak termasuk dalam kategori fardlu atau wajib. Ketetapan itu berupa perjalanan hidup yang menjadi suri teladan (panutan) dalam urusan keagamaan, bukan fardlu dan wajib

Dari definisi tersebut di atas dapat dimengerti bahwa hadits/sunnah adalah segala sesuatu yang bersumber dari Nabi saw., baik berupa ucapan, perbuatan, maupun ketetapan yang berhubungan erat dengan hukum-hukum atau ketetapan Allah swt. Yang disyariatkan kepada manusia. Ini berarti yang selain itu tidak masuk dalam pengertian hadits. <sup>173</sup>

Oleh sebab itu, Hadits/sunnah adalah sesuatu yang berhubungan erat dengan misi dan ajaran Allah yang menjadi tugas Muhammad saw. sebagai Rasulullah, berupa, perbuatan, dan ketetapan. Sedangkan yang berhubungan dengan kebiasaan-kebiasaan, seperti tata-cara berpakaian, tidur, dan sebagainya merupakan kebiasaan manusia dan sifat kemanusiaan, sehingga tidak dapat dimasukkan ke dalam pengertian hadits.<sup>174</sup>

Dengan demikian, ahlu hadits memandang bahwa hadits merupakan sesuatu yang keluar dari manusia sempurna bernama Muhammad saw. sehingga apa pun yang melekat pada Nabi saw. merupakan suri teladan bagi umatnya, sekalipun berbentuk kebiasaan yang bersifat manusiawi. Akan tetapi, ahli usul memandang Nabi Muhammad saw. sebagai manusia pembuat undang-undang disamping Allah swt. 175 sehingga hal-hal yang berbentuk kebiasaan dan sifat manusiawi tidak termasuk hadits.

Lain halnya dengan ahli fiqh, hadits/sunnah oleh mereka dipandang sebagai suatu perbuatan yang harus dilakukan, tetapi tingkatannya tidak sampai kepada wajib atau fardlu, sebab hadits/sunnah masuk ke dalam suatu pekerjaan yang status hukumnya "lebih utama jika dikerjakan" Artinya, suatu amalan yang apabila dikerjakan mendapatkan pahala dan apabila ditinggalkan tidak dituntut apa-apa, akan

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Muhammad 'Ajjaj al-Khathīb, *al-Sunnah Qabla Tadwīn*,..h. 27

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> M. Ma'shum Zein. *Menguasai Ilmu Ushul Fiqhi*, Cet. I; (Yogyakarta: Pustaka Pesantren, 2016 M), h. 74

<sup>174</sup> M. Ma'shum Zein. Menguasai Ilmu Ushul Fiqhi, ...h. 74

<sup>175</sup> M. Ma'shum Zein. Menguasai Ilmu Ushul Fiqhi,...h. 74

tetapi apalagi ketentuan tersebut dilanggar mendapat dosa. <sup>176</sup> Dengan demikian, hadits nmemiliki kesamaan arti dengan sunnah, *khabar*, dan atsar. <sup>177</sup>

Seiring dengan perubahan waktu dan perkembangan zaman, istilah sunnah digunakan untuk makna lebih umum yang menjadi lawan dari bid'ah. Terutama setelah muncul berbagai macam firqah sesat dan kebid'ahan dalam Islam.

Kemudian sunnah menjadi lawan dari bid'ah, dikatakan *Fulan* di atas sunnah bila ia beramal sesuai dengan ajaran Nabi saw. atau *Fulan* di atas kebid'ahan bila perbuatannya berseberangan dengan ajaran Nabi saw. <sup>178</sup>

# B. Kedudukan Sunnah Dalam Syari'ah.

Maksud dari peneliti dalam pembahasan ini yaitu bagaimana kedudukan sunnah di dalam pengambilan hukum yang berkaitan dengan perbuatan mukallaf, apakah ia bersifat *ta'abbudiah* secara keseluruhan ataukah tidak? Dan apakah kalau ia bersifat *ta'abbudiah* maka apa yang dilakukan oleh Nabi saw. seperti apa yang ia tinggalkan menurut hukum?

Abdul Wahhāb Khallāf, dalam kitabnya 'Ilm Uşūl al-Fiqh' Sudah menjadi ijmak kaum muslimin bahwa semua yang berasal dari Rasūlullāh saw. berupa ucapan, perbuatan, dan ketetapan, yang dimaksudkan untuk penetapan syariat dan teladan, yang sampai kepada kita dengan sanad yang ṣhaḥīḥ, secara qaṭh'iy atau zhanniy (yang lebih mendekati kebenaran), menjadi ḥujjah bagi umat Islam, sumber tasyrī' yang dengannya para mujtahid mengambil istimbāth hukum syara' bagi perbuatan

ai Zuiic

<sup>176</sup> Masalah status hukum fardlu dan wajib, terjadi khilaf dikalangan ulama diantaranya al-Imam Syafi'i dan al-Imam Abu Hanifah berpendapat sama dalam hal akibat hukunya, yaitu sama-sama berdosa jika ketentuannya dilanggar dan mendapatkan pahala jika dilakukan. Maksudnya dalam hal ini al-Imam Syafi'i menyamakan antara hukum fardlu dan hukum wajib, Sedangkan al-Imam Abu Hanifah membedakan keduanya, yaitu bahwa "hukum fardlu" adalah suatu kewajiban keagamaan yang harus dikerjakan berdasarkan *dalil qath'iy*, contohnya Shalat, puasa, zakat, dan lain-lain, Sedangkan " hukum wajib" adalah suatu kewajiban keagamaan yang harus dikerjakan berdasarkan *dalil dhannī*, Lihat Wahbah al-Zuhailī, Ushūl, Juz II,...h. 57

<sup>177</sup> Mahmud Thahhan, Taisīr Mushthah al-Hadīts, (Dār al-Fikr t.th),h. 15-16

 $<sup>^{178} \</sup>rm{Ab\bar{u}}$  Ishaq al-Syāthibī, al-Muwafaqāt fī Ushūl Asy-Syari'ah, Juz. IV, (Kairo: al-Maktabah al-Taufiqiyah, t,th), h. 4

mukallaf. Umat Islam juga ijmak bahwa hukum-hukum dalam sunnah itu bersama hukum-hukum dalam Al-Quran adalah undang-undang yang wajib diikuti."<sup>179</sup>

Meskipun demikian al-Amidī menyebutkan bahwa ada perbedaan ulama dalam kehujjahan sunnah. Menurutnya, sebagian besar imam ahli fiqh dan ahli kalam bersepakat bahwa mengikuti baik itu dalam hal yang wajib, sunnah, dan mubah merupakan unsur ibadah. Adapun sebagian dari mereka imam ahli fiqh dan ahli kalam ada yang menolak hal tersebut secara mutlak, ada pula yang merinci permasalahannya. <sup>180</sup>

Perbedaan ulama di dalam kehujjahan sunnah di atas permasalahannya terletak dari apa saja perbuatan-perbuatan Nabi saw. yang dapat diikuti dan diamalkan, dan apakah semua perbuatan Nabi saw. bersifat *ta'abbudi*? Apalagi selain sebagai Nabi dan Rasul, Muhammad saw. adalah manusia biasa yang memiliki tabiat kemanusiaan yang sama dengan manusia lainnya. Maka apakah tabiat kemanusiaan itu juga dianggap memiliki nilai *ta'abbudi*?

Di sini peneliti akan menyebutkan klasifikasi ulama terhadap perbuatan Nabi saw. karena setiap sunnah yang disandarkan kepada Nabi saw. berupa perbuatan, mengandung implikasi hukum yang lebih banyak dibandingkan perkataan.

# C. Af''alu al-Nabiy (Perbuatan Nabi Saw.)

Beberapa ulama usul dari generasi awal hingga sekarang telah membagi perbuatan Nabi saw. kepada beberapa bagian. Di antaranya yaitu, Imam al-Zarkasyī dalam *al-Bahru al-Muhīth* membagi perbuatan Nabi saw. kepada delapan macam. <sup>181</sup>

Selanjutnya Imam al-Ghazali dalam kitabnya *al-Mustashfā Min al-'Ilmi al-Ushūl* membagi perbuatan Nabi saw. kepada tiga macam.<sup>182</sup>Sementara Imam al-

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Abdul Wahhāb Khallāf, 'Ilm Uṣūl al-Figh,... h. 41

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Abū al-Hasan Sayyid al-Dīn Ali bin Abū Ali bin Muhammad bin Salim al-Tha'labī al-Amidī, *al-Ihkām fī Ushūl al-Ahkām*, Juz. I, (Beirūt: al-Maktabah al-Islāmī, t.th), h. 186

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Badruddīn Muhammad Ibn Bahadir Ibn Abdullāh al-Zarkasyī, *al-Bahru al-Muhīth fī Ushūl al-Fiqh*, Juz. III, (Beirūt: Dār al-'Ilmiyah, 2000M), h. 247-251.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Abū Hāmid Muhammad Ibn Muhammad Ibn Muhammad al-Ghazali al-Thūsī, *al-Mustashfā min al-'Ilmi al-Ushūl*, (Beirūt: al-Risālah, 1997M), h. 219.

Syaukānī membaginya kepada tujuh bagian.<sup>183</sup> Seorang ulama ushul kontemporer Sulaimān al-Asyqar membagi perbuatan Nabi saw. lebih spesifik lagi, yaitu kepada sepuluh macam perbuatan yang disebutkan dalam kitabnya "Af'ālu al-Rasūl wa Dalālatuhā 'alā al-Ahkām al-Syar'iyyah."<sup>184</sup>

Sesunguhnya perbuatan Nabi saw. tidak lepas dari apakah perbuatan *jibillah* yang bersumber murni dari Rasulullah saw. atas dasar tabi'at atau naluri kemanusiaannya (asal penciptaan) Atau perbuatan yang murni yang menjelaskan hukum syari'at Islam. Oleh karena itu perbuatan yang murni menjelaskan hukum terkadang sifatnya umum bagi umat Nabi saw. dan terkadang khusus hanya bagi Nabi saw. <sup>185</sup>

Maka Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizani membagi perbuatan Nabi saw. tersebut yang menjelaskan hukum kedalam tiga bagian. Sebagai berikut:

- 1. *Al-af'alu al-Jibillah*. Contonya berdiri, duduk, makan minum. Perbuatan ini hukumnya mubah sebab perbuatan-perbuatan tersebut tidak dimaksudkan dengannya pensyari'atan dan kita tidak beribadah dengannya. Akan tetapi, Jika seandainya seseorang ingin meneladani Rasulullah saw. denganya, maka tidak mengapa dan jika meninggalkannya dan tidak ada keinginan darinya dan tidak pula sebab kesombongan, maka tidak mengapa. Akan tetapi, perbuatan-perbuatan mubah bisa bernilai ibadah tergantung dari niat seseorang. Jika dia niatkan untuk *ittiba'* kepada Nabi saw. maka mendapatkan pahala. Contoh makan dengan tangan kanan.
- 2. *al-Af'al al-Khashshah* adalah perbuatan Nabi saw. yang digolongkan kekhususan hukum yang berlaku bagi Nabi saw saja. Atau perbuatan yang ditetapkan dengan dalil-dalil khusus (perkara khusus bagi Nabi saw). artinya

70

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Muhammad Ibn 'Ali al-Syaukānī, *Irsyād al-Fuhūl ilā Tahqīqi al-Haq min 'Ilmi al-Ushūl*, (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1999M), h.165.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Sulaimān al-Asygar, Af'āl al-Rasūl wa Dalālatuhā 'Alā al-Ahkām al-Syar'iyyah,...h. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Muhammad bin Husain al-Jizānī, *Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...*h.127-128.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Muhammad bin Husain al-Jizānī, *Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...*h.128.

hal-hal yang boleh namun khusus bagi Nabi saw. 187 Implikasi hukumnya bagi umat adalah haram. Misalnya *puasa wishal*, menikah lebih dari empat dan lain-lain

3. *al-Af'al al-Bayaniyah* adalah perbuatan yang dimaksudkan dengannya pensyariatan. Contohnya gerakan shalat, manasik haji dan lain-lain. Implikasi hukumnya harus mengikuti terhadap penjelasan Nabi saw. jika yang dijelaskan itu wajib maka perbuatan itu hukumnya wajib, dan jika yang dijelaskan itu *mandub* maka perbuatan itu hukumnya *mandub*. <sup>188</sup>

## D. Macam-Macam Sunnah

Para ulama *ahli al-Sunnah wa al-Jamā'ah* memberikan perhatian yang sangat besar terhadap sunnah Rasulullah saw. Salah satunya dengan menjelaskan macammacam sunnah melalui beberapa sudut pandang yang berbeda diantaranya:<sup>189</sup>

- 1. Sunnah ditinjau dari segi dzatnya.
  - a. Sunnah qauliyyah.
  - b. Sunnah fi'liyyah.
  - c. Sunnah taqrīriyah.

Dan ini mencakup perkataan Nabi saw. perbuatannya, taqrirnya, penulisannya (surat-surat), isyaratnya, keinginannya (rencana), dan apa yang ditinggalkannya. Dan jenis-jenis sunnah ini, sebagiannya masuk kepada sebagian yang lain; maka masuk dalam jenis perbuatan Nabi saw. yakni setiap dari penulisannya (surat-surat), isyaratnya, keinginannya (rencana), dan apa yang ditinggalkan.

Dan sungguh sebagian ulama *ushuliyin* memasukan *sunnah Khulafa' al-Rasyidin*. Sebagaimana hadist Nabi saw :

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Muhammad bin Husain al-Jizānī, *Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...*h. 128

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Muhammad bin Husain al-Jizānī, *Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...*h. 128

 $<sup>^{189}</sup>$  Muhammad bin Husain al-Jizānī, Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...h. 119

Artinya:

Kalian wajib berpegang teguh pada sunnahku dan sunnah *Khulāfāur Rāsyidīn* yang mendapat petunjuk; peganglah ia erat-erat, dan gigitlah ia dengan gigi geraham. Dan jauhilah perkara-perkara setiap perkara yan diada-adakan (dalam agama). Karena sesunnguhnya setiap perkara yang diada-adakan itu adalah bid'ah dan setiap bid'ah itu adalah kesesatan.

Kemudian sunnah juga selain yang disebutkan di atas, dimasukan dalam pembagian sunnah ditinjau dari kaitannya dengan al-Qur'an terbagi menjadi tiga bagian: 191

Pertama, al-Sunnah al-Muakkadah yaitu sunnah yang menguatkan al-Qur'an atau sesuai dengan al-Qur'an misalnya, wajibnya shalat hal ini ditetapkan oleh al-Qur'an dan sunnah.

Kedua, al-Sunnah al-Mubayyinah atau al-Mufassirah yaitu sunnah yang menjelaskan hal-hal yang mujmal dalam al-Qur'an, misalnya jumlah shalat dan zakat dan waktu-waktunya.

Ketiga, al-Sunnah al-Istiqlaliyah atau al-Sunnah al-Zaidah yaitu sunnah yang berdiri sendiri atau sunnah tambahan terhadap apa yang tidak disebutkan dalam al-Qur'an, misalnya, hukum-hukum syuf'ah, warisan al-Jaddah.

2. Sunnah ditinjau dari segi sampainya kepada kita, jumlah nukilannya dan rawi-rawinya yaitu *Mutāwatir dan Aahād* .<sup>192</sup>

Ada juga para ulama yang membagi sunnah menjadi dua jenis, apabilah dilihat dari penisbatannya kepada Rasulullah saw. yaitu:<sup>193</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Ahmad bin Hanbal Abū Abdullāh al-Syaibānī, *Musnad Ahmad bin Hanbal*, Tahqīq Maktab al-Buhūts bijam'iyyah al-Mu'naz, Juz.VII, (Cet. I; Jam'iyyah al-Muknaz al-Islāmī,1431H), h.1567

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Muhammad bin Husain al-Jizānī, *Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...*h. 119

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Muhammad bin Husain al-Jizānī, *Sunnah al-Tark wa Dalālatuha 'alā al-Ahkām al-Syar'iyyah*,...h. 14 dan Muhammad bin Husain al-Jizānī, *Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah*,...h. 119

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup>.https://muslim.or.id/24143-dua-jenis-sunnah-nabi-sunnah-sharihah-dan-sunnah-dhimniyyah.html. diakses tanggal 20 September 2021 atau lihat Mizan Qudsiyah, *Kaidah-Kaidah Penting Mengamalkan Sunnah*,..59

- 1. Sunnah sharīhah (sunnah yang gamblang atau jelas) adalah sunnah yang disandarkan kepada Rasulullah secara jelas. Ia dapat berupa sabda, perbuatan, ketetapan, atau sikap Nabi saw. Sunnah inilah yang sering kita temukan dalam hadits. Misalnya jika disebutkan di dalam hadits, "Rasūlullah berkata..."; "Rasūlullah melakukan..."; "Dulu Rasūlullah demikian..."; atau "Hal ini terjadi bersama Rasūlullah..." Maka disandarkannya.
- 2. Sunnah dhimniyyah (sunnah yang tersembunyi). Yaitu sunnah yang tidak secara langsung menyebutkan bahwa hal itu berasal dari Rasulullah saw. akan tetapi hukum perkara-perkara tersebut terangkat menjadi sunnah marfu'ah sharihah (marfu' artinya terangkat, yaitu perkataan atau pendapat sahabat, namun terangkat dianggap sebagai perkataan atau pendapat yang berasal dari Rasulullah saw.
- a) Sunnah dhimniyyah ini mencakup beberapa jenis sunnah berikut ini: Perkataan sahabat (tentang sesuatu) yang bukan menjadi ranah (ruang) untuk dilogika oleh akal manusia atau bukan ranah untuk (diperbolehkan) berijtihad dalam perkara tersebut. Karena selama akal tidak bisa dijadikan sebagai sandaran atau tidak boleh berijtihad di dalamnya, maka dari mana sumber atau dari mana sahabat mengambil pendapat tersebut? Tentu mereka mengambilnya dari Rasulullah saw.
- b) Ucapan sahabat yang tidak diingkari oleh para sahabat yang lainnya. Maka hal ini hukumnya sama dengan hukum *sunnah marfu'ah*. Sebagian ulama berkata bahwa ini termasuk "*ijma' sukūtī*" (sukut artinya diam, sehingga maksudnya adalah ijmak atau kesepakatan karena diamnya para sahabat terhadap masalah tersebut atau tidak diingkari oleh mereka). Karena jika seorang sahabat mengatakan sesuatu hal dan sahabat yang lain diam tidak melakukan pengingkaran, maka hal ini adalah dalil bahwa perkataan sahabat tersebut adalah sunnah Rasulullah saw. Baik hukumnya *sunnah sharīhah* atas dasar hal tersebut, atau menjadi hujjah (dalil syar'i) karena adanya kesepakatan para sahabat. Maka jadilah hukumnya menjadi *ijma' sukūtī*.

- c) Ucapan sahabat tentang *asbābun nuzūl* (sebab atau latar belakang turunnya ayat al-Qur'an). Dalam *asbābun nuzūl*, maka hal ini hukumnya juga menjadi *sunnah marfu'ah*. Jika cara pengungkapan yang digunakan tentang sebab turunnya suatu ayat adalah ungkapan yang jelas (gamblang), seperti perkataan, "Terjadi demikian, kemudian Allah menurunkan ayat demikian", maka hal ini merupakan penegasan bahwa kejadian ini (benar-benar) terjadi pada masa Rasulullah saw.
- d) Ucapan sahabat tentang penjelasan suatu hadits yang dia riwayatkan sendiri. Jika seorang sahabat mendengar hadits dari Rasulullah saw. maka dia mengetahui indikasi-indikasi yang terkandung dalam hadits tersebut.
- e) Maka penjelasan sahabat atas hadits yang dia riwayatkan sendiri dari Rasulullah saw. didahulukan atas ucapan sahabat lainnya (yang tidak meriwayatkan atau mendengar langsung hadits tersebut.). Bahkan hukum asalnya adalah bahwa pemahaman atau makna yang menafsirkan hadits tersebut (yaitu pemahaman sahabat yang meriwayatkan hadits) mengalahkan dugaan (*zhanny*) yang disimpulkan dari ucapan Rasulullah saw. (oleh sahabat yang tidak meriwayatkan hadits)

Kemudian ada juga ulama yang membagi sunnah menjadi dua jenis :

1. Sunnah Fi'liyah (yang berupa perbuatan) 19

Yaitu apa yang telah dilakukan oleh Rasulullah saw. *Sunnah fi'liyah* terdiri dari tiga macam:

- a) Perbuatan yang termasuk dalam tabiat manusiawi (*Jibillah*). Hukum dari perbuatan Nabi yang masuk dalam kategori ini adalah mubah; seperti makan, minum, berjalan, tidur dan perbuatan-perbuatan yang lain yang mubah (boleh) dilakukan oleh Nabi saw. dan oleh seluruh umatnya. Dan inilah yang telah ditetapkan oleh jumhur ulama.
- b) Perbuatan yang khusus dilakukan oleh Nabi saw. seperti kewajiban melakukan shalat tahajjud di malam hari, kewajiban bermusyawarah, diperbolehkannya

74

 $<sup>^{194}</sup>$  Sa'ad Yūsuf Abū Azīz, *Buku Pintar Sunnah dan Bid'ah*, (Pustaka al-Kautsar, 2006M), h. 25-28

wishol dalam berpuasa, boleh menikahi lebih dari empat wanita, boleh masuk Makkah dengan tanpa berpakaian ihram, dan perbuatan-perbuatan lain yang khusus diperbolehkan kepada Nabi saw. yang kita tidak boleh mengikutinya.

c) Perbuatan Nabi saw. yang berfungsi untuk menjelaskan hukum-hukum Allah swt. seperti memberikan penjelasan dan penguraian terhadap perintah dan larangan-Iarangan Allah swt. Begitu juga dalam menjelaskan perintah dan larangan Nabi saw. sendiri.

Kemudian ada juga sunnah *fi'liyah* Nabi saw. yang terjadi khilaf di antara para ulama yaitu perbuatan-perbuatan yang tidak termasuk tabiat kemanusiaan, bukan pula perbuatan yang khusus dilakukan beliau dan tidak pula perbuatan beliau yang berfungsi untuk menjelaskan syara'. <sup>195</sup>

Perbuatan Nabi saw. ada kalanya nampak sebagai sebuah ibadah (*taqarrub*) kepada Allah swt, seperti mencopot sandal ketika akan menunaikan shalat, memotong rambut ketika berada di Hudaibiyah ketika Nabi saw. memerintahkan para sahabat untuk memotong rambut akan tetapi mereka tidak melaksanakannya, sehingga Nabi saw. memotong rambutnya sendiri. Perbuatan-perbuatan ini ada yang mengatakan hukumnya wajib, ada yang mengatakannya sunnah, dan ada pula yang mengatakannya mubah. Tetapi ada pula yang *tawaqquf* (tidak memberikan kesimpulan hukum). Dan para ulama memiliki sudut pandang yang berbeda dalam menyimpulkan hukum-hukum perbuatan Nabi saw. tersebut, dan ini dapat dilihat dalam kitab *al-Ibdā'* karya Syekh Ali Mahfuzh. <sup>196</sup>

Jika perbuatan Nabi saw. belum jelas sebagai sebuah ibadah kepada Allah swt. maka ada empat pendapat dalam masalah ini. Imam al-Syaukāniī lebih memilih bahwa hukum perbuatan itu adalah sunnah, dengan alasan bahwa semua perbuatan Nabi saw. tidak pernah lepas dari ibadah dan *taqarrub* kepada Allah. Dan tingkatan hukum ibadah yang paling rendah adalah *mandūb* (sunnat), sementara untuk menghukuminya lebih tinggi dari *mandūb*, tidak ada dalil yang mendukung. Maka

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Sa'ad Yūsuf Abū Azīz, Buku Pintar Sunnah dan Bid'ah,...h. 27

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Sa'ad Yūsuf Abū Azīz, *Buku Pintar Sunnah dan Bid'ah*,...h. 27

tidak ada pilihan lain selain berpegang pada hukum  $mand\bar{u}b$  tersebut. Contoh paling dekat untuk itu adalah Nabi saw. memakai jubah. Perbuatan Nabi saw. ini bisa saja untuk tujuan mendekatkan diri kepada Allah dan hukumnya adalah sunnah, atau sekedar untuk menunjukkan bahwa ia tidak haram dan dibolehkan pemakaiannya.  $^{197}$ 

Contoh lainnya adalah kadangkala Nabi saw. memakai pakaian luar (sejenis mantel), dan kadang pula beliau tidak memakainya. Jika seorang muslim memakainya dengan niat menyerupai Rasulullah saw,. maka ia mendapatkan pahala. Akan tetapi ia tidak diharuskan untuk itu dengan alasan ibadah. 198

# 2. Sunnah Tarkiyah (meninggalkan suatu perbuatan)

Adalah perbuatan yang ditinggalkan oleh Nabi saw meski terdapat alasan dan tuntutan, serta tidak ada hal yang menghalanginya. 199

Seperti meninggalkan adzan dan iqamah untuk shalat Idul Fithri dan Idul Adha, tidak mandi setiap kali akan melakukan shalat, tidak mengumandangkan adzan dan iqamah ketika akan melaksanakan shalat tarawih, tidak membaca ayat-ayat al-Qur'an kepada orang yang meninggal, tidak melakukan shalat sunnah pada malam *Nishfu Sya'bān*, tidak mengeluarkan zakat terhadap sayur-sayuran, dan perbuatan-perbuatan Iain yang tidak dilakukan oleh Rasulullah saw. meski ada alasan dan tuntutan untuk itu. <sup>200</sup>

Menurut Muhammad bin Abdul Wahhāb al-Wushabī 'Abdali al-Yamani sunnah Nabi saw terbagi menjadi lima:<sup>201</sup>

- 1. Sunnah I'tiqadiyah adalah keyakinan Nabi saw.
- 2. Sunnah qauliyyah adalah ucapan Nabi saw.
- 3. Sunnah fi'liyyah adalah perbuatan Nabi saw.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Sa'ad Yūsuf Abū Azīz, Buku Pintar Sunnah dan Bid'ah,...h. 27-28

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Sa'ad Yūsuf Abū Azīz, *Buku Pintar Sunnah dan Bid'ah*,...h. 28

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Sa'ad Yūsuf Abū Azīz, *Buku Pintar Sunnah dan Bid'ah*,...h. 28

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Sa'ad Yūsuf Abū Azīz, *Buku Pintar Sunnah dan Bid'ah*,...h. 28

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Muhammad bin Abdul Wahhāb al-Wushabī 'Abdali al-Yamani, *al-Qaul al-Mufīd fī Adillah al-Tauhīd*, Cet.I, (Beirūt: Dār Ibnu Hazm, 1427 H), h.168

- 4. *Sunnah taqririyah* adalah persetujuan Nabi saw terhadap perkataan atau perbuatan para sahabat.
- 5. *Sunnah Tarkiyah* adalah sesuatu yang ditinggalkan oleh Rasulullah saw dengan tujuan ibadah.

# D. Pengertian Bid'ah

1. Bid'ah secara bahasa.

Kata 'bid'ah' berasal dari *bada'a - yabda'u - bad'un* atau *bid'atun*, yang secara bahasa artinya sesuatu yang baru. Mengenai hal ini, Imam al-Azhariy menukil ucapan Ibnu al-Sikkit yang mengatakan:

Artinya:

"Bid'ah itu segala sesuatu yang baru"

Definisi senada juga dinyatakan oleh al-Khalil bin Ahmad al-Farahidy, yang mengatakan:

Artinya:

"al-Bad'u (bid'ah) ialah mengadakan sesuatu yang tidak pernah diciptakan, atau disebut, atau dikenal sebelumnya"

 $Isim\ fa'il\ (nama\ pelaku)\ dari\ kata\ bada'a\ tadi\ ialah\ badie'\ ( بديع ) atau\ mubdi'$  ( مبدع ), artinya: Pencipta sesuatu tanpa ada contoh terlebih dahulu.  $^{204}$  Hal ini seperti firman Allah swt. dalam al-Qur'an adalah al- $Bad\bar{\imath}$ ' dalam QS. al-Baqarah/1:117

Terjemahnya:

"Allah membuat sesuatu yang baru, tidak ada sesuatu tersebut sebelumnya.<sup>205</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Muhammad bin Ahmad bin al-Azharī al-Harawī, *Tahdzīb al-Lughah*, Tahqīq Muhammad 'Audh Mur'ib, Juz. II, (Cet. I; Dār Ihyā' al-Turāts al-'Arabī, 2001M), h. 142

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Al-Khalīl bin Ahmad al-Farāhid, *Kitab al-'Ain Murattaban 'alā Hurūf al-Mu'jam*, Tahqīq Abdul Hamīd Hindawī, Juz. I, (Cet.I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'llmiyah, 1424 H/2003 M), h. 121

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Muhammad bin Ahmad bin al-Azharī al-Harawī, *Tahdzīb al-Lughah*, Tahqīq Muhammad 'Audh Mur'ib, Juz.II,...h. 143

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 34

## 2. Korelasi antara definisi bid'ah secara bahasa dan syar'i

Dari nukilan-nukilan di atas, dapat dipahami bahwa bid'ah secara bahasa ialah segala sesuatu yang baru, entah itu baik atau buruk; berkaitan dengan agama atau tidak. Karenanya al-Zajjaj mengatakan:

Artinya:

"Setiap orang yang melakukan sesuatu yang belum pernah ada sebelumnya, kita katakan kepadanya: "abda'ta" (anda telah melakukan bid'ah (terobosan baru). Karenanya, orang yang menyelisihi ajaran (sunnah) Rasulullah saw. disebut sebagai *mubtadi*' (pelaku bid'ah), sebab ia <u>mengada-adakan sesuatu</u> dalam Islam yang tidak pernah dikerjakan oleh para salaf sebelumnya.

Jadi, korelasi antara kedua definisi tadi ialah bahwa bid'ah itu intinya sesuatu yang baru dan diada-adakan. Namun bedanya, bid'ah secara syar'i khusus berkaitan dengan agama, sebagaimana yang disebutkan oleh al-Zajjaj di atas. Untuk lebih jelasnya perhatikan definisi bid'ah secara syar'i menurut al-Jurjani berikut:

## Artinya:

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 

"Bid'ah ialah perbuatan yang menyelisihi Sunnah (ajaran Rasulullah saw.) Dinamakan bid'ah karena pelakunya mengada-adakannya tanpa berlandaskan pendapat seorang Imam. Bid'ah juga berarti perkara baru yang tidak pernah dilakukan oleh para sahabat dan tabi'in, dan tidak merupakan sesuatu yang selaras dengan dalil syar'i."

Kata-kata yang bergaris bawah di atas amat penting untuk dipahami maknanya. Sehingga tidak mencampuradukkan antara bid'ah dengan *maslahat mursalah*. Atau antara bid'ah secara bahasa dengan bid'ah secara syar'i. Berangkat dari pemahaman ini, Imam al-Syāthibī mendefinisikan bid'ah secara syar'i dengan definisi paling universal sebagai berikut:

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Muhammad bin Ahmad bin al-Azharī al-Harawī, *Tahdzīb al-Lughah*, Juz. II,...h. 143

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> 'Ali bin Muhammad bin 'Ali al-Jain al-Syarīf al-Jurjāni, *Kitab al-Ta'rifat*, Juz. I, Cet. I; Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1403 H/1983 M), h. 43

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Mengenai *al-maslahat al- mursalah* akan peneliti bahas secara terpisah.

# Artinya:

Suatu metode atau model dalam agama yang dikreasikan, yang menyerupai metode ibadah yang syar'i. Tujuan menempu/melakukannya adalah sebagaimana tujuan melakukan ibadah syar'i

# 3. Kaidah dalam mendefinisikan bid'ah

Dari definisi-definisi di atas, bisa disimpulkan bahwa bid'ah menurut syar'i harus memiliki kriteria berikut:

- Berkaitan dengan agama, bukan dengan urusan duniawi.
- Bersifat baru dan belum pernah terjadi di zaman Rasulullah saw.
- Bersifat menyaingi syari'at Allah dan Rasul-Nya.
- Tidak selaras dengan dalil-dalil syar'i.
- Dilakukan dalam rangka ibadah kepada Allah swt.

Bertolak dari kaidah ini, jelaslah bahwa cara berpakaian, cara makan, sarana transportasi, komunikasi dan hasil kemajuan teknologi lainnya tidak bisa disebut bid'ah secara syar'i, karena kesemuanya tidak memenuhi kriteria di atas.

Hal ini didukung dengan hadits 'Aisyah, Nabi saw. bersabda,

Dari Aisyah r.ha. berkata Rasulullah saw. "Barangsiapa membuat suatu perkara baru dalam agama kami ini yang tidak ada asalnya, maka perkara tersebut tertolak." (HR. Muslim)

"Hadits ini adalah salah satu kaidah agung dalam Islam. Ia merupakan neraca untuk menimbang setiap amalan secara lahiriah, sebagaimana hadits 'Innamal a'mālu binniyyah' (setiap amalan tergantung pada niatnya) adalah neraca batinnya. Jika setiap amal yang tidak diniatkan untuk mencari ridha Allah pelakunya tidak akan

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Ibrahīm bin Mūsā bin Muhammad al-Lakhamī al-Ghurnathī asy-Syāthibī, *al I'tshām*, Tahqīq Muhammad bin Abdurrahman al-Syaqir (Cet. I, Saudi 'Arabiyah: Dār Ibn al-Jauzī,1429 H), h. 47

Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. V, (Beirūt: Dār Ihyā' al-Jīl,1334H), h. 132

mendapat pahala, maka demikian pula setiap amal yang tidak berlandaskan aturan Allah dan Rasul-Nya, amal tersebut juga pasti tertolak. Siapa pun yang mengada-adakan perkara baru dalam agama tanpa izin dari Allah dan Rasul-Nya, maka hal itu bukanlah bagian dari agama sedikit pun." kemudian lanjut Ibnu Rajab: "Lafazh hadits ini menunjukkan bahwa setiap amalan yang tidak berlandaskan urusan Allah dan Rasul-Nya, maka amalan tersebut tertolak. Sedangkan *mafhum* (makna yang tersirat) dari hadits ini ialah bahwa setiap amalan yang berlandaskan urusan Allah dan Rasul-Nya berarti tidak tertolak. Sedang yang dimaksud dengan 'urusan kami' dalam hadits ini ialah agama dan syari'at-Nya. Jadi maknanya ialah: siapa saja yang amalnya keluar dari koridor syari'at, tidak mau terikat dengan tata cara syari'at, maka amalan itu tertolak.<sup>211</sup>

Dan juga didukung dengan hadits yang diriwayatkan oleh Imam Muslim,

Artinya:

"Adapun setelah itu, maka sesungguhnya sebaik-baik perkataan adalah Kitabullah, sebaik-baik petunjuk adalah petunjuk Muhammad. Sejelek-jelek perkara adalah perkara yang diada-adakan. Dan setiap bid'ah adalah sesat." (HR. Muslim).

Ada dua kelompok ulama di dalam menjelaskan hadits di atas:

Pertama: Ulama yang mengkhususkan perkara yang diada-adakan hanya dalam urusan agama. Maka perkara bid'ah dipahami atas keumumannya bahwa setiap bid'ah adalah sesat. Ini dianut kebanyakan ulama selain Syafi'iyah.

Hal ini ditegaskan oleh Abul Hasan al-Sindi al-Hanafi rah. (w. 1187 H), ia mengatakan:

<sup>211</sup> Zainuddin Abdurrahman bin Ahmad bin Rajab bin al-Hasan al-Salamī, *Jāmi' al-'Ulūm wa al-Hikam*, Tahqīq Muhammad al-Ahmadī, Juz. I, (Cet. III; Dār al-Salām, 1424 H/2004 M), h. 184

Muslim bin Hajjaj Abu al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnadal-Shahīh al-Mukhtashar*, Juz. III, (Beirūt: Dār Ihyā' al-Jīl, t.th), h. 11

(مُحْدَثَاتَهَا) يُرِيد الْمُحْدَثَات الَّتِي لَيْسَ فِي الشَّرِيعَة أَصْلُ يَشْهَد لَهَا بِالصِّحَّةِ وَهِيَ الْمُستَّاة بِالْبِدَع كَذَا ذَكَرَهُ الْقُرْطُبِيِّ وَالْمُرَاد الْمُحْدَثَات فِي الدِّين وَعَلَى هَذَا فَقَوْله وَكُلِّ بِدْعَة ضَلَالَة عَلَى عُمُومه 213

Artinya:

"Sabda Nabi saw. 'perkara yang diada-adakan', yang dimaksud dengannya adalah perkara baru yang tidak mempunyai asal dalam syariat yang menunjukkan keabsahannya. Inilah yang dinamakan bid'ah. Demikianlah yang disebutkan oleh al-Qurthubi. Sehingga yang dimaksud adalah perkara baru dalam agama. Maka dengan pemahaman seperti ini, sabda beliau 'setiap bid'ah adalah sesat' dipahami atas keumumannya."

Kedua: Ulama yang memahami hadits di atas dengan perkara baru secara bahasa, yaitu ulama Syāfi 'īyah. Maka mereka menyatakan bahwa lafazh 'setiap bid'ah adalah sesat' adalah lafazh umum yang dikhususkan. Sehingga bid'ah secara bahasa ada yang sesat dan ada yang tidak sesat. Sedangkan bid'ah secara syariat semuanya adalah sesat.

Hal ini ditegaskan oleh Syihābuddīn al-Qasthalanī al-Syāfi'ī rah. Ia mengatakan:

وحديث "كل بدعة ضلالة" من العام المخصوص، وقد رغب فيها عمر بقوله: نعم البدعة وهي كلمة تجمع المحاسن كلها كما أن بئس تجمع المساوئ كلها وقيام رمضان ليس بدعة لأنه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: "اقتدوا بالذين من بعدي أبي بكر وعمر" وإذا أجمع الصحابة مع عمر على ذلك زال عنه اسم البدعة Artinya:

"Hadits 'setiap bid'ah adalah sesat' adalah termasuk lafazh umum yang dikhususkan. Umar menganjurkan jama'ah shalat tarawih dengan ucapannya 'sebaik-baik bid'ah'. Kalimat "ni'ma" adalah kalimat yang mengumpulkan semua kebaikan sebagaimana kalimat "bi'sa" mengumpulkan segala kejelekan. Maka jama'ah shalat tarawih bukanlah bid'ah, karena Nabi saw. menyatakan: "Ikutilah dua orang setelahku, Abu Bakar dan Umar!" Jika para sahabat bersepakat bersama Umar, maka hilanglah nama bid'ah."

Hal ini juga ditegaskan oleh kalangan ulama Hanabilah al-Hafizh Ibnu Rajab al-Hanbaliy rah. berkata:

 $^{213}$  Muhammad bin Abdul Hādī al-Tatawī Abū al-Hasan Nuruddīn al-Sindī,  $H\bar{a}syiah$  al-Sindī 'alā Sunan al-Nasā'ī, Juz. III, (Cet. II, Maktab al-Mathbu'ah al-Islāmiyah, 1406 H/1986 M), h.188

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Ahmad bin Muhammad bin Abū Bakr bin Abdul Malik al-Qasthalānī, *Irsyād al-Sārī li Syarh Shahīh al-Bukhārī*, Juz. III, (Cet. VII; Mesir: al-Mathba'ah al-Kubrah al-Umairiyah, 1323 H), h. 426

فَقَوْلُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةُ) مِنْ جَوَامِعِ الْكَلِمِ لَا يَخْرُجُ عَنْهُ شَيْءٌ، وَهُوَ أَصْلُ عَظِيمٌ مِنْ أُصُولِ الدِّينِ، وَهُوَ شَبِيهٌ بِقَوْلِهِ: (مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ)، فَكُلُّ مَنْ أَحْدَثَ شَيْعًا، وَنَسَبَهُ إِلَى الدِّينِ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ أَصْلُ مِنَ الدِّينِ يَرْجِعُ إِلَيْهِ، فَهُو صَلَالَةٌ، وَالدِّينُ بَرِيءٌ مِنْهُ، وَسَوَاءٌ فِي ذَلِكَ مَسَائِلُ الدِّينِ يَرْجِعُ إِلَيْهِ، فَهُو ضَلَالَةٌ، وَالدِّينُ بَرِيءٌ مِنْهُ، وَسَوَاءٌ فِي ذَلِكَ مَسَائِلُ الاعْتِقَادَاتِ، أَوِ الْأَعْمَالُ، أَوِ الْأَقْوَالُ الظَّاهِرَةُ وَالْبَاطِنَةُ.

وَأَمَّا مَا وَقَعَ فِي كَلَامِ السَّلَفِ مِنَ اسْتِحْسَانِ بَعْضِ الْبِدَعِ، فَإِنَّمَا ذَلِكَ فِي الْبِدَعِ اللَّهُ عَنْهُ لَمَّا جَمَعَ النَّاسَ فِي قِيَامِ اللَّهُ عَنْهُ لَمَّا جَمَعَ النَّاسَ فِي قِيَامِ اللَّهُ عَنْهُ لَمَّا جَمَعَ النَّاسَ فِي قِيَامِ رَمَضَانَ عَلَى إِمَامٍ وَاحِدٍ فِي الْمَسْجِدِ، وَخَرَجَ وَرَآهُمْ يُصَلُّونَ كَذَلِكَ فَقَالَ: نِعْمَتُ الْبِدْعَةُ هَذِهِ بِدْعَةُ، فَنِعْمَتُ الْبِدْعَةُ . وَرُويَ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: إِنْ كَانَتْ هَذِهِ بِدْعَةُ، فَنِعْمَتُ الْبِدْعَةُ . وَرُويَ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: إِنْ كَانَتْ هَذِهِ بِدْعَةُ، فَنِعْمَتُ الْبِدْعَةُ . وَرُويَ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: إِنْ كَانَتْ هَذِهِ بِدْعَةُ ، فَنِعْمَتُ الْبِدْعَةُ . وَرُويَ

## Artinya:

"Sabda Nabi saw: 'Setiap bid'ah adalah kesesatan' termasuk *Jawaami'ul-kalim* yang tidak keluar dari keumumannya. Dan ia merupakan pokok yang agung dari pokok-pokok agama, dan menyerupai sabda Nabi saw: 'Barangsiapa yang mengada-adakan dalam perkara agama kami yang tidak ada di dalamnya, maka tertolak'. Maka setiap orang yang mengadakan sesuatu, lalu ia menisbatkannya kepada agama dan perkara tersebut tidak ada asalnya dari agama, maka kembali kepadanya (yaitu: kesesatan) dan agama pun berlepas diri darinya. Baik pada perkara keyakinan maupun amalan, yang dhahir maupun yang batin.

Adapun yang ada dalam perkataan salaf yang menganggap baik sebagian bid'ah, maka itu hanyalah ada pada bid'ah *lughawiyyah* (secara bahasa), bukan *syar'iyyah* (secara syari'at). Yang termasuk dalam bagian tersebut adalah perkataan 'Umar r.a, ketika ia mengumpulkan orang-orang untuk shalat tarawih di bulan Ramadlaan dengan satu imam di masjid, serta orang-orang setelah mereka pun keluar melakukannya juga: 'Sebaik-baik bid'ah adalah ini".

Perkataan Ibnu Rajab rah. tersebut juga disitir oleh al-Mubaarakfuriy rah. dalam *Tuhfatul-Ahwadziy* (7/366-367).<sup>216</sup>

Jika diperhatikan, kata bid'ah itu bisa ditinjau dari dua segi, yaitu dari segi bahasa dan segi syari'at. Perbuatan 'Umar r.a. yang mengumpulkan orang-orang dalam shalat tarawih dengan satu imam di masjid bukan termasuk bid'ah, karena ia

<sup>216</sup> Abul 'Ala Muhammad Abdurrahman bin Abdurrahim al-Mubarakfury, *Tuhfah al-Ahwaziy bi Syarh Jami' al-Tirmiziy*, Juz. VII, (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, t.th), h. 366-367

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Zainuddin Abdurrahman bin Ahmad bin Rajab bin al-Hasan al-Salami al-Bagdadi al-Hanbali, *Jami' al-'Ulum wa al-Hikam*, Tahqiq Syu'aib al-Arna'uth, Ibrahim Bajis, Juz. II, (Cet.VII, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1422 H/2001 M), h. 128

ada contohnya sebelumnya dari perbuatan Nabi saw. Nabi saw. berhenti melakukannya karena khawatir shalat tersebut akan diwajibkan kepada mereka, sebagaimana sabdanya:

عَنِ ابْنِ شِهَابٍ، قَالَ: أَخْبَرَنِي عُرْوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ، أَنَّ عَائِشَةَ، أَخْبَرَتْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ...إلى قوله أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّهُ لَمْ يَخْفَ عَلَيَّ شَأْنُكُمُ اللَّيْلَةَ، وَلَكِنِي خَشِيتُ أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ صَلَاةُ اللَّيْلِ، فَتَعْجِزُوا عَنْهَا.رواه متفق عليه 217

# Artinya:

Dari Ibn Syihab rah. berkata telah mengabarkan kepadaku 'Urwah Ibnu Zubair r.a. bahwasanya Aisyah r.ha. telah mengabarkan kepadanya, Nabi saw.....sampai kepada ucapannya "Amma ba'du, sesungguhnya keadaan kalian tidaklah samar bagiku di malam tersebut (yaitu iman dan semangat kalian dalam beribadah), akan tetapi aku merasa khawatir (ibadah ini) akan diwajibkan kepada kalian, lalu kalian tidak sanggup melakukannya."(HR. Muttafaqun 'Alaihi)

Ketika Nabi saw. wafat dan syari'at telah sempurna, maka 'illat tersebut di atas tidak ada. Para ulama membuat kaedah yang berkaitan dengan 'illat hukum. Sebagaimana disebutkan oleh Syekh 'Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di yang kemudian disyarah oleh Dr. Sa'ad bin Nashir bin 'Abdul Aziz al-Syatsariy dalam kitab "Syarh Risalah Lathifah fi Ushul al-Fiqh," Ia menegaskan kaidah tentang 'illat hukum yaitu

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

MAKASSAR

Artinya:

"Keberadaan hukum berkutat pada keberadaan *'illat* (sebabnya) ada *'illat* ada hukum, tidak ada *'illat* tidak ada hukum."

Maka 'illat-'illat yang diketahui bahwasanya Syari' (Allah swt) menatapkan atas 'illat-'illat tersebut hukum, kapan ada 'illat maka ada hukum dan kapan hilang 'illatnya, maka tidak ada hukum.<sup>219</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Muslim bin Hajjaj Abu al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Juz. II,...h. 177

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Sa'ad bin Nashir bin 'Abdul Aziz al-Syatsariy, *Syarh Risalah Lathifah fi Ushul al-Fiqh*, Cet. I, (Riyadh: Dar Kunuz Isybiliyah, 1434 H/2013 M), h. 163

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Sa'ad bin Nashir bin 'Abdul Aziz al-Syatsariy, *Syarh Risalah Lathifah fi Ushul al-Fiqh*, Cet. I,...h. 163

Sehingganya, tidak ada kewajiban selain apa yang diwajibkan oleh Nabi saw. semasa hidupnya. Hal ini ditegaskan oleh Imam Ibnu 'Abdil-Barr rah. berkata:

وَفِيهِ أَنَّ قِيَامَ رَمَضَانَ سُنَّةُ مِنْ سُنَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْدُوبٌ إِلَيْهَا مُرَغَّبُ فِيهَا وَلَمْ يَسُنَّ مِنْهَا عُمَرُ إِلَّا مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يُجَبُّهُ وَيَرْضَاهُ وَمَا لَمْ يَمْنَعُهُ مِنَ الْمُوَاظَبَةِ عَلَيْهِ إِلَّا يَسُنَّ مِنْهَا عُمَرُ الله عليه وسلم فَلَمَّا عَلِمَ عُمَرُ أَن يفرض على أمته وكان بالمؤمنين رؤوفا رحيما صلى الله عليه وسلم فَلَمَّا عَلِمَ عُمَرُ ذَلِكَ مِنْ رَسُولِ اللهِ وَعَلِمَ أَنَّ الْفَرَائِضَ فِي وَقْتِهِ لَا يُزَادُ فِيهَا وَلَا يُنْقَصُ مِنْهَا أَقَامَهَا لِلنَّاسِ وَأَحْيَاهَا وَأَمَرَ بِهَا وَذَلِكَ سَنَةَ أَرْبَعَ عَشْرَةً مِنَ الْمُجْرَةِ صَدْرَ خِلَافَتِهِ 220

## Artinya:

"Dalam hadits terdapat faedah bahwa shalat (tarawih) di bulan Ramadlaan termasuk diantara sunnah-sunnah Nabi saw. disunnahkan dan dianjurkan untuk melakukannya. 'Umar tidaklah mensunnahkannya, karena perbuatan tersebut merupakan sesuatu yang dicintai dan diridlai oleh Rasulullah saw. (sehingga 'Umar sekedar menghidupkannya). Tidak ada halangan bagi Nabi saw. untuk terus melakukannya, kecuali karena khawatir akan diwajibkan kepada umatnya, sedangkan Nabi saw. adalah orang yang sayang terhadap kaum mukminiin. Tatkala 'Umar mengetahui hal itu dari Rasulullah saw. bahwa kewajiban-kewajiban di masanya tidak akan bertambah dan berkurang (karena Nabi saw. telah wafat), maka ia ('Umar) mendirikannya, menghidupkannya, dan memerintahkannya melakukan shalat tarawih berjama'ah bersama orang-orang. Peristiwa itu terjadi tahun 14 hijriyyah di masa pemerintahannya."

Oleh karena itu, pensyari'atan pelaksanaan shalat tarawih kembali pada keumuman sabda Nabi saw.

#### Artinya:

Dari Abu Dzar r.a. berkata, kami berpuasa bersama Rasulullah saw. pada bulan Ramadhan,...sampai perkataan..."Sesungguhnya, seseorang yang shalat bersama imam hingga selesai, maka dihitung baginya shalat semalam suntuk" (HR. Abu Dawud).

Suata perkara yang tidak ada dilakukan atau ditinggalkan di zaman Nabi saw. sebab adanya faktor penghalang, kemudian hal itu dilakukan tatkala Nabi saw. telah wafat. Sebab faktor yang menghalaginya sudah tidak ada, maka hal itu bukanlah termasuk bid'ah secara syar'i. Contohnya adalah shalat tarawih berjama'ah di masjid

\_

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Abu 'Umar Yusuf bin 'Abdillah bin Muhammad bin 'Abdil Barr bin 'Ashim al-Numariy al-Qurthubiy, *al-Istidzkar*, Tahqiq Salim Muhammad 'Atha Muhammad 'Ali Mu'awwidh, Juz. II, (Cet. I, Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1421 H/2000 M), h. 62-63

sebagaimana dikerjakan (kembali) oleh 'Umar bin al-Khaththab r.a. Contoh lain adalah pengumpulan mushhaf di zaman Abu Bakar r.a.<sup>221</sup>

Dengan demikian, ucapan 'Umar r.a.: 'Sebaik-baik bid'ah adalah ini', bukanlah yang dimaksud dari sisi makna syar'i, akan tetapi, dari sisi makna *lughawi* sebagaimana difatwakan para ulama di atas. Bisa dikatakan sebagai bid'ah yang terpuji.

Kemudian kedua kelompok ulama di atas bersepakat bahwa perkara bid'ah dalam syariat semuanya adalah sesat tanpa kecuali.

Hal ditegaskan oleh Abdul Rauf al-Munāwī al-Syāfi'ī rah. (w. 1031 H), ia mengatakan:

Artinya:

'Sabda Nabi saw. "setiap bid'ah adalah sesat" maksudnya adalah setiap perbuatan yang diada-adakan dengan menyelisihi syariat adalah sesat, karena kebenaran (al-Haq) itu terdapat di dalam perkara yang dibawa oleh syariat. Maka sesuatu yang tidak mempunyai rujukan dalam syariat adalah sesat. Ini karena tidak ada lagi setelah kebenaran kecuali kesesatan."

Imam al-Khathīb al-Baghdādi rah. menegaskan dalam memahami hadits Nabi saw. wajib membawa kepada dhohir dan umumnya, Ia berkata:

Artinya:

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Hal ini dahulu tidak dikerjakan di Zaman Nabi saw. sebab masih adanya faktor penghalangnya, yaitu masih banyaknya shahabat yang menghapal Al-Qur'an sehingga Al-Qur'an masih terjaga. Akan tetapi, tatkala terjadi peristiwa perang Yamamah banyak penghapal Al-Qur'an yang meninggal, maka faktor penghalangnya yang sebelumnya eksis menjadi tidak ada. Ada faktor pendorong untuk mengerjakannya, yaitu menjaga Al-Qur'an.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Zainuddin Muhammad (Abd al-Ra'uf) bin Tajul'Arifin bin 'Ali bin Zainal Abidīn. Al-Haddadī al-Munāwī, *Faidh al-Qadīr*, Juz. II (Cet. I; Beirūt: 1415 H/1994 M), h. 217

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Abū Bakr Ahmad bin 'Ali bin Tsābit bin Ahmad bin Mahdī, al-Khathīb al-Baghdādī, *al-Faqīh wa al-Mutafaqqih*, Tahqīq 'Adil bin Yūsuf al-'Azazī, Juz. I,( Dār Ibn al-Jauzī, 1417 H), h. 313

Dan wajib membawa hadits Rasululullah saw. kepada umum dan dhohirnya kecuali jika ada dalil yang dikehendaki selain itu maka pemahamanya dirubah dengan dalil yang menunjukkan hal itu.

Dengan demikian bahwasanya bid'ah ditinjau dari sisi bahasa terbagi dua yaitu *bid'ah hasanah* dan *bid'ah sayyiah*. Sedangkan bid'ah ditinjau dari sisi syariat semuanya sesat tanpa terkecuali.

Jadi dapat disimpulkan definisi bid'ah menurut syar'i secara global adalah semua yang di zaman Rasulullah saw. dan para sahabatnya tidak dianggap sebagai agama yang dijadikan ritual ibadah dalam rangka mendekatkan diri kepada Allah. Baik berupa keyakinan, ucapan, maupun perbuatan, meski ia dianggap memiliki nilai sakral luar biasa, atau dijadikan syi'ar agama.<sup>224</sup>

## E. Hadist Hadist Nabi saw. Tentang Bid'ah

Nabi saw. sangat sayang kepada umatnya sehingga Ia memperingatkan agar mereka tidak terjatuh kepada perkara-perkara yang diada-adakan dalam urusan agama yang dikenal dengan *bid'ah syar'iyyah*. Bahkan Nabi saw. mengulang-ulang tentang bid'ah ketika Nabi saw. berkhutbah, yang dikenal dengan istilah "khutbatul Hajah" sebagaimana dalam riwayat Abu Daud rah. yang para ulama beristidalal dengan riwayat tersebut sunnahnya memulai khutbah dengan "khutbatul hājah, riwayatnya UNIVERSITAS ISLAM NEGERI sebagai berikut:

Artinya:

Dari Abū Hurairah r.a. berkata, Nabi saw. bersabda: "Setiap khutbah yang tidak dimulai dengan *tasyahud*, maka khutbah itu seperti tangan yang berpenyakit lepra/kusta. (HR.Abū Dāwud)

Para ulama memberikan komentar tentang hadits di atas di antaranya, Muhammad Nashruddin Albani yang dimaksud dengan *tasyahud* di dalam hadits ini, adalah *khutbah hājah* yang diajarkan oleh Rasulullah saw. kepada para sahabat, yaitu:

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Jābir bin Mūsā bin Abdul Qadīr bin Jābir Abū Bakar al-Jazā'irī, *al-Inshāf fīmā Qīla fi al-Maulīd*, Cet. I, (Ri'asah al-'Amah lil Idārat al-Buhūts al-'Ilmiyah wa al-Iftah wa Da'wah wa al-Irsyād, 1405 H), h. 14-15

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Sulaimān bin Asy'ats Abū Dāud al-Sijistānī al-Azdī, *Sunan Abū Dāud*, Juz. IV,...h. 409

Innalhamdalillah......(dan seterusnya). Berkata Imam Ibnu Taimiyah rah.: Khutbah ini adalah sunnah, dilakukan ketika mengajarkan al-Qur'an, Sunnah, fiqih, menasehati orang dan semacamnya. Sesungguhnya hadits Ibnu Mas'ud r.a. tidak mengkhususkan untuk khutbah nikah saja, tetapi khutbah ini pada setiap ada keperluan untuk berbicara kepada hamba-hamba Allah, sebagian kepada sebagian yang lainnya. Berkata Muhammad Nasruddin Albani rah,...Sesungguhnya khutbah ini dibaca sebagai pembuka setiap khutbah, baik itu khutbah nikah, khutbah Jum'at atau yang lainnya (seperti ceramah, mengajar, dan lainnya), tidak khusus untuk khutbah nikah saja, sebagaimana disangka oleh sebagian orang. Albani melanjutkan khutbatul hājah ini hukumnya sunnah bukan wajib, dan saya membawakan hal ini untuk menghidupkan sunnah Nabi saw. yang ditinggalkan oleh kaum muslimin dan tidak dipraktekkan oleh para khatib, penceramah, guru, pengajar dan selain mereka.<sup>226</sup>

Di antara hadits-hadits Nabi saw. tentang bid'ah sebagai berikut:

Hadits Pertama.

Rasulullah saw. bersabda, sebagaimana riwayat beriktut:

Artinya:

Dari 'Aisyah r.ha. berkata Nabi saw. bersabda: "Barangsiapa membuat suatu perkara baru dalam urusan kami ini (urusan agama) yang tidak ada asalnya, maka perkara tersebut tertolak." (HR. al-Bukhārī)

Hadits Kedua.

Rasulullah saw. bersabda, sebagaimana riwayat berikut:

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Yazīd bin Abdul Qadīr Jawas, *Syarah Aqīdah Ahlus Sunnah wal Jamā'ah*, Cet. XVI, (Jakarta: Pustaka Imam Syāfi'ī, 2014 M), h. 8

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*,...h. 5

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. III,..h. 1343

#### Artinya:

Telah mengabarkan kepadaku (al-Qāsim bin Muhammad) Aisyah r.ha. bahwasanya Rasulullah saw. bersabda: Barang siapa mengerjakan suatu amalan yang tidak ada perintahnya dari kami maka (amalnya) ditolak. (HR.Muslim).

## Hadits Ketiga.

Rasulullah saw. bersabda, sebagaimana riwayat berikut:

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا خَطَبَ احْمَرَّتْ عَيْنَاهُ ، وَعَلاَ صَوْتُهُ، وَاشْتَدَّ غَضَبُهُ ، حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْذِرُ جَيْشٍ يَقُولُ: صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ، وَيَقُولُ: بُعِشْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَاتَيْنِ ، وَيَقْرُنُ بَيْنَ إِصْبَعَيْهِ السَّبَّابَةِ، وَمَسَّاكُمْ، وَيَقُولُ: بُعِثْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَاتَيْنِ ، وَيَقْرُنُ بَيْنَ إِصْبَعَيْهِ السَّبَّابَةِ، وَالْوُسْطَى، وَيَقُولُ: أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَخَيْرُ الْهُدَى هُدَى مُحَمَّدٍ، وَشَرُّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهُا ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ . رواه مسلم 229

## Artinya:

Dari Jābir bin Abdullāh r.a. diruwayatkan ia berkata, bahwasanya apabila Rasulullah saw. menyampaikan khutbah maka kedua matanya memerah, suaranya lantang dan semangatnya berkobar-kobar bagaikan panglima perang yang sedang memberikan komando pada bala tentaranya, Nabi saw. bersabda, hendaklah kalian selalu waspada di waktu pagi dan petang. Aku diutus, sementara antara Aku dan hari kiamat adalah seperti dua jari ini yakni jari telunjuk dan jari tengah Nabi saw. melanjutkan sabdanya, "Amma ba'du. Sesungguhnya sebaik-baik perkataan adalah kitabullah dan sebaik-baik petunjuk adalah petunjuk Muhammad saw. Sejelek-jelek perkara adalah (perkara agama) yang diada-adakan itu adalah bid'ah, setiap bid'ah adalah kesesatan" (HR. Muslim)

Dalam riwayat al-Nasā'i,

MAKASSAR

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ كَانَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ فِي خُطْبَتِهِ يَحْمَدُ اللهَ وَيُشْنِي عَلَيْهِ بِمَا هُوَ أَهْلُهُ ثُمَّ يَقُولُ" مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ إِنَّ أَصْدَقَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ وَأَحْسَنَ الْهَدْيِ هَدْئُ مُحَمَّدٍ وَشَرَّ الْأُمُورِ فَلاَ هَادِيَ لَهُ إِنَّ أَصْدَقَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ وَأَحْسَنَ الْهَدْيِ هَدْئُ مُحَمَّدٍ وَشَرَّ الْأُمُورِ فَلاَ هَادِيَ لَهُ إِنَّ أَصْدَقَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ وَأَحْسَنَ الْهَدْيِ هَدْئُ مُحَمَّدٍ وَشَرَّ الْأُمُورِ فَكُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ وَكُلَّ ضَلاَلَةٍ فِي النَّارِ". ثُمَّ يَقُولُ " بُعِثْتُ فَحْدَثَةً كَهَاتَيْنِ". وَكَانَ إِذَا ذَكَرَ السَّاعَةَ احْمَرَّتْ وَجْنَتَاهُ وَعَلاَ صَوْتُهُ وَاشْتَدَّ غَضَبُهُ كَا السَّاعَةُ احْمَرَّتْ وَجْنَتَاهُ وَعَلاَ صَوْتُهُ وَاشْتَدَ غَضَبُهُ كَا السَّاعَةُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهَ عَلاَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلْمَ مَوْتُهُ وَاشْتَدَ عَضَبُهُ كَا السَّاعَةُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ 
<sup>229</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. III,..h. 592

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Abū Abdirrahman Ahmad bin Syu'aib bin 'Ali al-Kharasanī al-Nasā'ī, *al-Sunan al-Sugrah li al-Nasa'i*. Tahqīq Abdul Fattah Abū Ghadah, Juz. III, (Cet. III; Maktabah al-Mathbu'ah al-Islāmiyah,1406 H/1986 M), h.188

#### Artinya:

Dari Jābir bin Abdullāh r.a. "Dalam khutbah-nya Rasulullah saw. biasa memuji Allah sebagaimana Dia layak untuk dipuji, Kemudian berliau akan bersabda: 'Siapapun yang diberi pentunjuk Allah, tidak ada yang dapat menyesatkannya, dan siapa pun Allah jadikan sesat, tidak ada yang bisa membimbing (kecuali Allah), Sesungguhnya Yang paling benar dari perkataan adalah kitab Allah dan yang terbaik dari bimbingan adalah bimbingan Muhammad. Seburuk-buruk perkara adalah yang diada-adakan, setiap hal yang baru diciptakan adalah bid'ah dan setiap bid'ah (inovasi) akan tersesat, dan setiap kesesatan ada di Neraka.

Kemudian beliau bersabda, 'antara diustusnya Aku dan datanya hari kiamat seperti dua jari ini (jari telunjuk dan jari tengah). Setiap kali beliau menyebutkan kiamat, pipinya akan memerah, dan beliau akan menaikkan suaranya dan menjadi marah, seolah-olah sedang memperingatkan tentara yang mendekat dan berkata: 'Seorang tentara akan datang menyerang Anda di pagi hari, atau di malam hari.! (Lalu beliau bersabda): 'Siapapun yang meninggalkan kekayaan, itu untuk keluarganya, dan siapa pun yang meninggalkan hutang atau tanggungan, maka ini adalah tanggung jawab saya, dan saya yang paling berhak untuk mengurus orang mukmin.' " (HR. al-Nasa'i)

Hadits Keempat.

Rasulullah saw. bersabda, sebagaimana riwayat berikut:

قَالَ حَدَّتَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَمْ و السُّلُمِيُّ، وَحُجْرُ بْنُ حُجْرٍ، قَالاَ أَتَيْنَا الْعِرْبَاضَ بْنَ سَارِيةَ وَهُوَ مِثَنْ نَزَلَ فِيهِ { وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَجِدُ مَا أَمْوِلُ اللهِ عَلَيْهِ } فَسَلَّمْنَا وَقُلْنَا أَتَيْنَاكَ زَائِرِينَ وَعَائِدِينَ وَمُقْتَبِسِينَ. فَقَالَ الْعِرْبَاضُ مَلَّمُ اللهِ عَلَيْهِ وَسِلَم ذَاتَ يَوْمِ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً مَوْعِظَةً مَوْفِ اللهِ صلى الله عليه وسلم ذَاتَ يَوْمِ ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً مَوْقِ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ فَقَالَ قَائِلٌ يَا رَسُولَ اللهِ كَأَنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةً مُورِّعٍ فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا فَقَالَ " أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا فَإِنَّ مِنْهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيرَى اخْتِلاَفًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَةٍ وَالْكُمْ عَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَةٍ وَالْكُمْ وَمُحْدَثَاتِ عَنْهُ الْأَمُودِ فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةً. رواه أبو داود 231

# Artinya:

Telah menceritakan kepadaku Abdurrahmān Ibn Amr al-Sulami r.a. dan Hujr bin Hujr r.a. berkata: Kami datang ke Irbādh bin Sariyah r.a. yang merupakan salah seorang di antara sebab ayat ini turun: "Tidak juga (ada kesalahan) pada mereka yang datang kepadamu untuk disediakan dengan tunggangan, dan ketika kamu berkata: "Aku tidak dapat menemukan tunggangan untukmu."

Kami menyambutnya dan berkata: Kami datang untuk menemui Anda untuk memberikan kesembuhan dan mendapatkan manfaat dari Anda.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Sulaimān bin Asy'ats Abū Dāud al-Sijistānī al-Azdī, *Sunan Abū Dāud*, Juz. IV, (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Arabī, t.th), h. 329

Al-Irbad r.a. berkata: Suatu hari Rasulullah saw. memimpin kami dalam doa, lalu menghadap kami dan memberi kami sebuah desakan panjang di mana mata meneteskan air mata dan hati takut.

Seorang pria berkata: Rasulullah! Sepertinya itu adalah peringatan perpisahan, jadi perintah apa yang Anda berikan kepada kami?

Dia kemudian berkata: Saya wasiatkam (memerintahkan) kepada kamu sekalian untuk takut kepada Allah, dan untuk mendengar dan patuh (pemimpinmu) bahkan jika itu adalah seorang budak Abyssinian, bagi Anda yang hidup setelah saya akan melihat perselisihan besar. Anda kemudian harus mengikuti sunnah saya dan para khalifah yang dibimbing dengan benar. Pegang erat-erat padanya. Hindarilah perkara-perkara baru (dalam agama), karena setiap kebaruan adalah bid'ah, dan setiap bid'ah adalah *dholālah* (sesat). (HR. Abū Dāud)

#### Hadits Kelima.

Rasulullah saw. bersabda, sebagaimana riwayat berikut:

## Artinya:

Dari Anas bin Malik r.a. berkata, Rasulullah saw. bersabda: "Sungguh Allah menghalangi taubat dari setiap pelaku bid'ah sampai ia meninggalkan bid'ahnya" (HR. Al-Thabrānī dan sanadnya hasan).

## Hadits Keenam.

Rasulullah saw. bersabda, sebagaimana riwayat berikut:

## Artinya:

"Dari Abu Wa'il r.a. berkata, Abdullah berkata, Nabi saw. bersabda: "Aku akan mendahului kalian di *al-Haudh* (telaga). Lalu ditampakkan di hadapanku beberapa orang di antara kalian. Ketika aku akan mengambilkan (minuman) untuk mereka dari *al-Haudh*, mereka dijauhkan dariku. Aku lantas berkata, 'Wahai Rabbku, ini adalah umatku'. Allah berfirman, 'Engkau tidak tahu (bid'ah) yang mereka ada-adakan sepeninggalmu." (HR. Bukhārī)

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Muhammad Nashruddīn al-Albanī, *Shahīh al-Targhīb wa Tarhīb*, Juz.I, (Cet.V; Riyādh: Maktabah al-Ma'ārif, t.th), h.12

 $<sup>^{233}</sup>$  Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, Shahīh al-Bukhāri 1, Juz. IX,...h.46

Dalam riwayat lain dikatakan,

إِنَّهُمْ مِنِّى . فَيُقَالُ إِنَّكَ لاَ تَدْرِى مَا بَدَّلُوا بَعْدَكَ فَأَقُولُ سُحْقًا سُحْقًا لِمَنْ بَدَّلَ بَعْدِي . وَاه البخاري<sup>234</sup>

## Artinya:

"(Wahai Rabb), sungguh mereka bagian dari pengikutku. Lalu Allah berfirman, 'Sungguh engkau tidak tahu bahwa sepeninggalmu mereka telah mengganti ajaranmu". Kemudian Rasulullah saw. mengatakan, "Celaka, celaka bagi orang yang telah mengganti ajaranku sesudahku." (HR. Bukhārī)

## Hadits Ketujuh.

Rasulullah saw. bersabda, sebagaimana riwayat berikut:

عَنْ عَبْدِ اللّهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّهُ سَيَلِي أَمْرَكُمْ مِنْ بَعْدِي رِجَالٌ يُطْفِئُونَ السُّنَّةَ وَيُحْدِثُونَ بِدْعَةً وَيُؤَخِّرُونَ الصَّلَاةَ عَنْ مَوَاقِيتِهَا قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ يَا رَسُولَ اللّهِ كَيْفَ بِي إِذَا أَدْرَكْتُهُمْ قَالَ لَيْسَ يَا ابْنَ أُمِّ عَبْدٍ طَاعَةٌ لِمَنْ عَصَى اللّهَ قَالَ لَيْسَ يَا ابْنَ أُمِّ عَبْدٍ طَاعَةٌ لِمَنْ عَصَى اللّهَ قَالَ لَيْسَ يَا ابْنَ أُمِّ عَبْدٍ طَاعَةٌ لِمَنْ عَصَى اللّهَ قَالَ اللّهَ مَرَّاتٍ. رواه أحمد 235

# Artinya:

Dari Abdullah r.a. berkata, Rasulullah saw. bersabda, "Sungguh diantara perkara yang akan datang pada kalian sepeninggalku nanti, yaitu akan ada orang (pemimpin) yang mematikan sunnah dan membuat bid'ah. Mereka juga mengakhirkan shalat dari waktu sebenarnya'. Ibnu Mas'ud lalu bertanya: 'apa yang mesti kami perbuat jika kami menemui mereka?'. Nabi bersabda: 'Wahai anak Adam, tidak ada ketaatan pada orang yang bermaksiat pada Allah". Beliau mengatakannya 3 kali. (HR. Ahmad)

## Hadits Kedelapan.

Rasulullah saw. bersabda, sebagaimana riwayat berikut:

عن كثير بن عبد الله، عن أبيه، عن جده، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لبلال بن الحارث: اعلم عمرو بن عوف قال: ما أعلم يا رسول الله؟ قال إِنَّهُ مَنْ أَحْيَا سُنَّةً مِنْ سُنَّتِي قَدْ أُمِيتَتْ بَعْدِي فَإِنَّ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلَ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ

MAKASSAR

 $<sup>^{234}</sup>$  Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, Shahīh al-Bukhāri l, Juz. IX,...h.46

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Ahmad bin Hanbal Abū Abdullāh al-Syaibānī, *Musnad Ahmad bin Hanbal*, Tahqīq Maktab al-Buhūts bijam'iyyah al-Mu'naz, Cet.I, Juz.VII, (Jam'iyyah al-Muknaz al-Islāmiy,1431H), h.263

مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا ، وَمَنِ ابْتَدَعَ بِدْعَةَ ضَلَالَةٍ لَا يَرْضَاهَا اللَّهَ وَرَسُولَهُ كَانَ عَلَيْهِ مِثْلُ آَبُورِهِمْ شَيْئًا. رواه الترمذي 236 آثَامِ مَنْ عَمِلَ كِمَا لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أَوْزَارِ النَّاسِ شَيْئًا. رواه الترمذي Artinya:

Dari Katsīr bin Abdullah rah. dari Bapaknya dari Kakenya Nabi saw. bersabda kepada Bilāl bin al-Hārits r.a. "Ketahuilah Amr bin 'Auf r.a. berkata Amr apa yang harus aku ketahui Wahai Rasulullah? Nabi bersabda: "Barangsiapa yang sepeninggalku menghidupkan sebuah sunnah yang aku ajarkan yang telah mati , maka ia akan mendapatkan pahala semisal dengan pahala orang-orang yang melakukannya tanpa mengurangi pahala mereka sedikitpun. Barangsiapa yang membuat sebuah bid'ah dhalalah yang tidak diridhai oleh Allah dan Rasul-Nya, maka ia akan mendapatkan dosa semisal dengan dosa orang-orang yang melakukannya tanpa mengurangi dosa mereka sedikitpun." (HR.Tirmidzī)

Hadits Kesembilan.

Rasulullah saw. bersabda, sebagaimana riwayat berikut:

حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ سَهْلِ بْنِ عَسْكُمْ التَّمِيمِيُّ حَدَّثَنَا يَحْيَ بْنُ حَسَّانَ و حَدَّثَنَا عَبْدُ اللهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الدَّارِمِيُّ أَخْبَرَنَا يَحْيَى وَهُوَ الْبُنُ حَسَّانَ حَدَّثَنَا مُعَاوِيَةُ يَعْنِي ابْنَ سَلَّامٍ عَنْ أَبِي سَلَّامٍ قَالَ قَالَ حُذَيْفَةُ بْنُ الْيُمَانِ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّ كُنّا بِشَرِّ فَجَاءَ اللّهُ بِحَيْرٍ فَنَحْنُ فِيهِ فَهَلْ مِنْ وَرَاءٍ هَذَا الْخَيْرِ شَرُّ قَالَ نَعَمْ قُلْتُ كَيْفَ كُنّا بِشَرِّ فَجَاءَ اللّهُ بِحَيْرٍ فَنَحْنُ فِيهِ فَهَلْ مِنْ وَرَاءٍ هَذَا الْخَيْرِ شَرُّ قَالَ نَعَمْ قُلْتُ كَيْفَ كُنّا بِشَرِّ فَجَاءَ اللّهُ بِحَيْرٍ فَنَحْنُ فِيهِ فَهَلْ وَرَاءَ ذَلِكَ الْخَيْرِ شَرُّ قَالَ نَعَمْ قُلْتُ كَيْفَ وَرَاءَ ذَلِكَ الْخَيْرِ شَرُّ قَالَ نَعَمْ قُلْتُ كَيْفَ كَيْفَ اللهِ إِنَّ لَكُونَ بَعْدِي أَوْمَةً لَا يَهْتَدُونَ فِهُذَاكًا وَلَا يَهْنَوْنَ بِسُنَّتِي وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالُ لَاللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ قَالَ تَعْمُ قُلُولُ اللهِ إِنْ قَالَ قُلْتُ كَيْفَ أَصْنَعُ يَا رَسُولَ اللهِ إِنْ قُلْلُ فَلُولُ اللهِ إِنْ قُلْلُ مُعْرَاكً فَاسْمَعُ وَتُطِيعُ لِلْأُمِيرِ وَإِنْ ضُرِبَ ظَهُرُكَ وَأُخِذَ مَالُكَ فَاسْمَعُ وَتُطِيعُ لِلْأُمْمِيرِ وَإِنْ ضَورَاهِ مسلم 237

Artinya:

Telah menceritakan kepadaku Muhammad Ibnu Sahl bin 'Askar al-Tamī mī telah menceritakan kepada kami Yahyā bin Hasan. (dalam jalur lain disebutkan) Telah menceritakan kepada kami Abdullāh bin Abdurrahmān al-

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Muhammad bin Isā bin Saurah bin Mūsā bin Dhahhāk al-Tirmidz, *Sunan al-Tirmidzi*, Tahqīq Ahmad Muhammad Syākir, Muhammad Fu'ad Abdul Bagiy dan Ibrahīm Athwah Audh. Juz. III, (Cet. III, Mesir: Syarikah Maktabah dan Mathba'ah Musthafa al-Bābī al-Halabī,1395H/1975M), h. 572

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. VI,...h.20

Dārimī, telah mengabarkan kepada kami Yahya yaitu Ibnu Hassan telah menceritakan kepada kami Mu'awiyah yaitu Ibnu Salam telah menceritakan kepada kami Zaid bin Sallam dari Abu Sallam dia berkata; Hudzaifah bin Yaman r.a. berkata, "Saya bertanya, "Wahai Rasulullah, dahulu kami berada dalam kejahatan, kemudian Allah menurunkan kebaikan (agama Islam) kepada kami, apakah setelah kebaikan ini timbul lagi kejatahan?" beliau menjawab: "Ya." Saya bertanya lagi, "Apakah setelah kejahatan tersebut akan timbul lagi kebaikan?" beliau menjawab: "Ya." Saya bertanya lagi, "Apakah setelah kebaikan ini timbul lagi kejahatan?" beliau menjawab: "Ya." Aku bertanya, "Bagaimana hal itu?" beliau menjawab: "Setelahku nanti akan ada pemimpin yang memimpin tidak dengan petunjukku dan mengambil sunah bukan dari sunahku, lalu akan datang beberapa laki-laki yang hati mereka sebagaimana hatinya setan dalam rupa manusia." Hudzaifah berkata; saya betanya, "Wahai Rasulullah, jika hal itu menimpaku apa yang anda perintahkan kepadaku?" beliau menjawab: "Dengar dan patuhilah kepada pemimpinmu, walaupun ia memukulmu dan merampas harta bendamu, dengar dan patuhilah dia." (HR. Muslim)

Hadits Kesepuluh.

Rasulullah saw. bersabda,

165

"Dari Abu Dzar r.a. bahwasanya ia berkata kepada Yazid bin Abu Sufyan rah. Ia mendengar Nabi saw. bersabda "Orang yang akan pertama kali mengubah-ubah sunnahku berasal dari Bani Umayyah" (HR. Ibnu Abi Ashim dalam *Al Awa'il*).

# F. Bahaya Bid'ah dalam Agama KASSAR

Perkara-perkara baru dalam agama yang tidak dilandasi dengan dalil dari al-Qur'an dan Sunnah, semua itu adalah sejelek-jelek perkara yang diperingatkan oleh Nabi saw. Sungguh benar sabda Nabi saw. tatkala mensifati bid'ah sebagai perkara yang terjelek, karena konsekuansi bid'ah adalah sangat berat sekali, di antaranya:

 Mendustakan kesempurnaan agama Islam, sehingga seakan-akan dia mengatakan bahwa agama Islam ini belum sempurna sehingga perlu ditambahi dengan bid'ah tersebut.<sup>239</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Muhammad Nashruddin al-Albani, *al-Silsilah al-Ahadits al-Shahihah*, Juz. IV, (Riyadh: Maktabah al-Ma'arif, t.th), h. 329

- 2. Menuduh Nabi saw. dengan dua sifat yang sama-sama pahitnya yaitu dengan "khianat" karena beliau menyembunyikan syari'at dan tidak menyampaikannya kepada umat, atau "jahil" karena Nabi saw. tidak mengetahui apa yang diketahui oleh pelaku bid'ah tersebut.<sup>240</sup>
- 3. Menjadikan tandingan bagi Allah swt.dalam membuat syari'at. Allah swt. berfirman dalam QS. al-Syura/ 42 : 21

# Terjemahnya:

Apakah mereka mempunyai sembahan-sembahan selain Allah yang mensyariatkan untuk mereka agama yang tidak diizinkan Allah?<sup>241</sup>

4. Menyebabkan perpecahan dan pertikaian di antara umat. Bid'ah adalah penyebab utama perpecahan umat dan permusuhan di tengah-tengah mereka. Allah swt.

berfirman dalam QS. al-An'am/6:153

#### Terjemahnya:

"Dan janganlah kamu mengikuti jalan-jalan, karena itu akan mencerai beraikan kalian dari jalan-Nya". 242
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Mujahid<sup>243</sup> menafsirkan "jalan-jalan" dengan aneka macam bid'ah dan syubhat. Sebagaimana dinukil oleh Imam al-Thabari dalam tafsinya,

 $<sup>^{239}</sup>$  Abū Ubaidah Yūsuf bin Mukhtār al-Sidawi, *Polemik Perayaan Nabi saw.* (Jatim: Media Dakwah al-Furqan, t.th), h. 4

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup>Abū Ubaidah Yūsuf bin Mukhtār al-Sidawi, *Polemik Perayaan Nabi saw*,...h. 4

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 485

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 149

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Beliau adalah seorang pakar ilmu tafsir, Ia belajar dan khatam al-Qur'an beserta tafsirnya periwayat kepada Ibnu Abbas sebanyak dua puluh sembilan kali. Sufyan AtsTsauri v berkata: "Apabila datang padamu tafsir dari Mujahid, maka cukuplah dengannya. Lihat Muhammad bin Ahmad bin 'Ustman bin Qayamaz al-Dzahabī, *Ma'rifah al-Qurrā' al-Kibar*, Juz.I, (Cet. I; Beirūt: Muassasah al-Risālah, 1404H),h. 66-67

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Muhammad bin Jarīr bin Katsīr bin Ghalib al-Amalī, *Tafsīr al-Thabarī*, Tahqīq Abdullāh bin Abd al-Muhsin al-Turkiy, Juz.IX, (Cet.I; Dār Hijr, 1422 H/2001 M), h. 669

# Artinya:

Dari Mujahid r.a. tentang firman allah swt. "Dan janganlah kamu mengikuti jalan-jalan, karena itu akan mencerai beraikan kalian dari jalan-Nya" Ia mengatakan aneka macam bid'ah dan syuhat.

- 5. Mematikan sunnah Nabi saw. Hassan bin 'Athiyyah berkata: "Tidaklah suatu kaum melakukan suatu kebid'ahan dalam agama mereka, kecuali Allah akan mencabut dari mereka sunnah semisalnya, kemudian dia tidak kembali ke sunnah hingga hari kiamat". 245
- 6. Bid'ah lebih berbahaya dari pada maksiat.

Hal itu disebabkan karena orang yang berbuat maksiat seperti berzina, mencuri, umumnya dia bersembunyi karena merasa berdosa, lain halnya orang yang berbuat bid'ah, dia terang-terangan dan merasa dapat pahala. Oleh karena itu Sufyan al-Tsauri pernah berkata: "Bid'ah itu lebih disukai oleh Iblis daripada maksiat, karena maksiat seorang bertaubat darinya sedangkan bid'ah seorang tidak bertaubat darinya."

# G. Cara Mengenal Bid'ah.

Ketika bid'ah itu dinamakan oleh Nabi saw. sebagai sejelek-jelak urusan yakni di dalam urusan agama, dan sesuatu yang *muhdats* dan kesesatan, maka satu hal yang sangat penting bagi kaum muslimin untuk mengenal bid'ah yang telah ditegaskan oleh para Nabi yang mulia di dalam sabdanya bahwa "Setiap bid'ah sesat" <sup>247</sup>

Salah satu hikmah yang dalam dari sabda Nabi saw. di atas agar kita menjauhi segala macam bentuk bid'ah sejauh-jauhnya, sepanjang pengetahuan kita, baik bid'ah yang berakibat kufur atau yang dibawahnya.<sup>248</sup>

Adapun cara kita mengetahui atau mengenal bahwa perbuatan itu bid'ah, maka para ulama kita telah menjelaskannya di kitab-kitab mereka yang sangat

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Abū Ubaidah Yūsuf bin Mukhtār al-Sidawi, *Polemik Perayaan Nabi saw*,...h. 5

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Abū Ubaidah Yūsuf bin Mukhtār al-Sidawi, *Polemik Perayaan Nabi saw*,...h. 5

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 67

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 67

berharga sekali beberapa kaidah yang dengannya kita dapat mengetahui bahwa perbuatan tersebut bid'ah.<sup>249</sup>

Salah satu di antara ulama kita itu ialah ahli hadits besar pada abad ini Imam al-Albani. Ia menerangkan di kitabnya "Ahkam al-Jana'iz"<sup>250</sup> bagaimana cara kita mengenal bid'ah yang telah di jelaskan oleh agama akan kesesatannya. Ia berkata: " Sesungguhnya bid'ah yang telah dijelaskan kesesatannya oleh agama itu meliputi:

1. Segala sesuatu yang menyalahi sunnah, baik dari perkataan atau perbuatan atau keyakinan (*i'tiqad*) meskipun keluar dari hasil ijtihad.

Dari penjelasan Syekh kita mengetahui bahwa adakalanya bid'ah itu timbul atau keluar dari hasil ijtihad yang keliru dari sebagian ulama. Meskipun ulama itu tidak dinamakan pembuat bid'ah dan tidak berdosa. Bahkan mereka memperoleh ganjaran karena hasil usaha ijtihadnya tersebut walaupun salah. Dan kesalahan ijtihad ini sama sekali tidak boleh diikuti oleh kaum muslimin.<sup>251</sup>

Tentunya tentu saja yang dimaksud dengan ulama di sini ialah para ulama *mujtahidin* bukan kaum *muqallidin*. Dan mereka berijtihad dengan ilmu bukan hawa. Ini disebabkan karena para ulama kita telah ijmak mengeluarkan kaum *muqallidin* dan pengikut hawa nafsu dari rombongan para ulama.<sup>252</sup>

Berkata Imam Suyuthi: ما القلد لا يسمى عالما القلد لا يسمى عالما القلد المقلد 
Artinya:

"Sesungguhnya muqallid itu tidak dinamakan seorang yang alim."

4. Setiap urusan yang dikerjakan untuk mendekatkan diri kepada Allah padahal telah datang larangannya dari Rasulullah saw.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 67

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Abu Abdirrahman Muhammad Nashiruddin bin al-Haj Nuh bin Najatiy bin Adam al-Asyqudiry al-Albaniy, *Ahkam al-Jana'iz*, Cet. IV, (al-Maktab al-Islamiy,1406H/1986M), h. 242

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 68

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, Risalah Bid'ah,...h. 68

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Abū Abdirrahman Muhammad Nashiruddīn bin al-Haj Nūh bin Najatiy bin Adam al-Asyqudirī al-Albanī, *Silsilah al-Ahādits al-Dha'ifah wa al-Maudhu'ah wa Atsaruhā al-Siyu fī al-Ummah*, Juz. II, Cet.I; (Riyādh: Dār al-Ma'arif, 1412 H/1992 M), h. 18

Berkata Ali Hasan rah. dalam kitabnya "*Ilmu Ushul al-Bid'ah*": seperti orang yang puasa sepanjang masa (terus-menerus), dan yang mengkhususkan hari jum'at untuk berpuasa.<sup>254</sup>

- 5. Setiap urusan yang tidak mungkin disyari'atkan, kecuali dengan *nash* (dalil) atau tauqif (menunggu keterangan dari Nabi saw.) sedangakan *nash* tidak ada, maka itulah bid'ah. Kecuali yang datang dari sahabat dan dikerjakan berulang kali, serta tida ada yang mengingkarinya (dari sahabat yang lain).<sup>255</sup>
- Memasukkan ada-adat kaum kuffar di dalam ibadah (kaum muslimin).
   Contoh di dalam masalah ini banyak sekali, salah satunya ialah mengucapkan selamat natal kepada orang-orang Nashara (kristen).
- 7. Setiap (ibadah) yang disukai oleh sebagian ulama istimewa ulama *mutaakhirin*, padahal tidak ada dalilnya sama sekali.<sup>257</sup>
- 8. Setiap ibadah yang tidak datang caranya (*kaifiyah*-nya) kecuali dari hadits *dha'if* dan *maudhu'* (palsu).

Salah satu pengambilan (*maraji*') dari bid'ah dan ahlinya yaitu dari hadits *dha'if* (lemah), sangat lemah (*dha'if jiddan*), *maudhu'* hadits-hadits yang tidak ada asal-usulnya (*laa ashla lahu*).<sup>258</sup>

9. Ghulluw (berlebihan) di dalam beribadah.

Agama telah melarang kita dari dua hal yang sangat mendasar:

*Pertama*, Bersikap *ghulluw* (berlebihan) di dalam beribadah atau melampaui batas dari apa-apa yang Allah dan Rasul-Nya telah tetapkan.

*Kedua, Taqshir*. Yakni mengurangi hak kewajiban atau tegasnya meninggalkan apa yang Allah perintahkan dan mengerjakan apa yang Allah larang.<sup>259</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, Risalah Bid'ah,...h. 69

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 69

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 69

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 69

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, Risalah Bid'ah,...h. 70

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah...*h. 70

10. Setiap ibadah yang dimutlakkan oleh agama, kemudian manusia mengkaitkannya dengan beberapa kaitan seperti: tempat, zaman, sifat atau bilangan.<sup>260</sup>

#### H. Kaidah-Kaidah Bid'ah.

Para ulama untuk memudahkan kaum muslimin memahami bid'ah di dalam Islam, mereka membuat kaidah-kaidah bid'ah di antaranya:

Kaidah pertama: Ketahuilah! Bahwa bid'ah itu dosa, dan kesesatannya tidak tetap pada satu tingkatan atau satu derajat. Akan tetapi, bid'ah itu bertingkat-tingkat atau berderajat dosa dan kesesatannya. Kalau kita lihat dari besar dan kecilnya, bid'ah itu terbagi menjadi tiga tingkatan:

- 1. Sebagian bid'ah ada yang tegas-tegs telah mencapai tingkatan syirik dan kufur.
- 2. Sebagian lagi haram, atau masih diperselisihkan tentang syirik dan kekufurannya.
- 3. Sebagian lagi haram dan telah disepakati bahwa dia itu tidak sampai pada tingkatan syirik atau kufur.<sup>261</sup>

Kaidah kedua: Setiap bid'ah itu maksiat dan tidak sebaliknya, (yakni tidak setiap maksiat itu bid'ah).

Contohnya: Zina, dia itu maksiat akan tetapi, bukan bid'ah. Maulid, dia itu bid'ah dan pasti maksiat.<sup>262</sup>

Kaidah ketiga: bid'ah haqiqiyah dan bid'ah idhafiyah.

Definisi *bid'ah haqiqiyah* ialah "satu macam bid'ah yang tidak ditunjuki oleh dalil syar'i (al-kitab, sunnah, dan ijmak) dari segala jurusannya, baik secara jumlah (garis besarnya) atau secara *tafshil* (terperincinya)." Contohnya seperti orang yang mengaku Nabi atau mengaku mendapat wahyu atau mengingkari kehujjahan sunnah Nabi saw. dan lain-lain.<sup>263</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid 'ah*,...h. 70

 $<sup>^{261}</sup>$ 'Ali bin Hasan bin 'Ali bin Abdul Hamīd al-Halabī al-Atsarī, 'Ilmu Ushūl al-Bida', Cet. I, (Riyādh: Dār al-Rayah, 1413 H/1992 M), h. 30-33

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Ali bin Hasan bin 'Ali bin Abdul Hamīd al-Halabī al-Atsarī, '*Ilmu Ushūl al-Bida*',...h. 217-224 dan Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 92

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Ali bin Hasan bin 'Ali bin Abdul Hamīd al-Halabī al-Atsarī, '*Ilmu Ushūl al-Bida*', ...h. 147 dan Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 92-93

Adapun bid'ah idhafiyah ialah "Satu macam bid'ah, yang apabila dilihat dari satu sisi disyari'atkan atau ada dalilnya, akan tetapi, apabila dilihat dari sisi yang lain, maka dia serupa dengan bid'ah haqiqiyah.<sup>264</sup>

Contohnya, orang-orang yang berkumpul untuk yasinan setiap malam jum'at. Dilihat dari satu sisi disyari'atkan, yaitu membaca al-Qur'an termasuk di dalam surat Yasin. Akan tetapi dilihat dari sisi yang lain tidak diragukan lagi tentang bid'ahnya. Karena menentukan cara dan waktunya setiap malam jum'at sama sekali tidak asalusulnya dari agama yang mulia ini.<sup>265</sup>

Peneliti tegaskan bahwa kebiasaan Imam Syafi'i membaca surah al-Kahfi di malam jum'at dan hari jum'at, Ia berkata:

(قَالَ الشَّافِعِيُّ): أُخْبَرَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَن بْن مَعْمَر أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: أَكْثِرُوا الصَّلَاةَ عَلَيَّ يَوْمَ الجُمُعَةِ : وَأَحِبُّ كَثْرَةَ الصَّلَاةِ عَلَى النَّيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تُ قِرَاءَةَ الْكَهْفِ لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ، وَيَوْمَهَا لِمَا جَاءَ الجُمُعَةِ، وَلَيْلَتِهَا أَشَدُّ اسْتِحْبَابًا، وَأَحِ

Artinya:

Berkata Imam Syafi'i rah bahwa telah mengabarkan kepadanya Ibrahim bin Muhammad rah. yang bersumber dari Abdullah bin Ma'mar r.a. bahwasanya Nabi saw. bersabda: "Perbanyaklah membaca shalawat kepadaku pada hari jum'at. Berkata Imam Syafi'i r.a. Telah sampai kepada kami, bahwa barang siapa yang membaca surah al-Kahfi maka ia dilindungi dari dari fitnah al-Dajjal. Berkata Imam Syafi'i: Dan Aku menyukai memperbanyak shalawat kepada Nabi saw. disetiap keadaan dan Aku sangat mengajurkannya pada hari jum'at dan malamnya dan Aku menyukai (gemar) membaca surah al-Kahfi pada malam jum'at dan siangnya, karena adanya riwayat dalam hal ini.

Namun, peneliti menegaskan bahwa Imam Syafi'i r.a. tidak mengharamkan atau memvonis bid'ah membaca surah Yasin, akan tetapi yang perlu dipahami bahwa Imam Syafi'i r.a. mengamalkan suatu amalan sesuai tuntunan Nabi saw. sebagaimana

<sup>266</sup> Abdul Rau'f bin Taj al-'Arifin bin Zainul Abidīn al-Haddadī al-Manāwi, Fadhu al-Qadir, Juz.VI, (Cet. I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1415H/1994M), h. 258

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Ali bin Hasan bin 'Ali bin Abdul Hamīd al-Halabī al-Atsarī, 'Ilmu Ushūl al-Bida',...h. 147 dan Abdul Hakim bin Amir Abdat, Risalah Bid'ah,...h. 93

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 93

riwayat di atas. Mengamalkan apa yang diamalkan oleh Nabi saw. dan meninggalkan apa yang ditinggalkan oleh Nabi saw. yang dikenal dengan istilah ulama kontemporer "sunnah tarkiyah" Inilah yang dimaksud berpegang teguh dengan al-Qur'an dan alsunnah. Imam Syafi'i tidak mengada-ada yakni membuat amalan baru dengan kaifiyah tertentu yakni berkumpul kemudian membaca bersama dan dikhususkan waktunya. Membaca surah Yasin diperintahkan oleh al-Qur'an dan al-sunnah tetapi kalau dilakukan dengan kaifiyah tententu inilah yang tidak diamalkan oleh Imam Syafi'i. dan sejauh pengetahuan peneliti belum mendapatkan riwayat secara sharih yang menyatakan bahwa Imam Syafi'i r.a. mengkhususkan membaca surah Yasin di malan jum'at dan siangnya. Mungkin saja salah satu sebab Imam Syafi'i r.a. tidak mengkhususkan membaca surah Yasin di malam jum'at tidak sampai kepada Imam Syafi'i r.a. sebagaimana riwayat Imam Abu Daud rah. dari al-Habr rah. tentang keutamaan membaca surah Yasin yang dikutip oleh Imam al-Manawi rah. dan al-Manawi rah. menegaskan bahwa Ibnu Hajar al-Asqalani rah. menilai hadits tersebut munqathi, atau mungkin saja riwayat ini sampai kepadanya akan tetapi, tidak diamalkan oleh Imam Syafi'i rah. karena haditsnya munqathi' (ini hanya sekedar sangkaan kuat peneliti dan ini perlu pengkajian lebih dalam). Hanya saja dari dhahir kalam Imam Syafi'i rah. beliau mengamalkan hadits yang shahih yang datang dari Nabi saw.

Kalau seandainya ada orang atau kelompok yang mengaku sangat fanatik dan sangat kuat berpegang teguh mengikuti ajaran Imam Syafi'i rah. maka seharusnya mereka lebih mengikuti gurunya yakni mentradisikan membaca surah al-Kahfi sesuai *kaifiyah* yang diajarkan oleh Imam Syafi'i rah.

MAKASSAR

Peneliti menegaskan bahwa dari sisi riwayat memang ada keutamaan membaca surah Yasin secara khusus di malam jum'at yang datang dalam hadits riyawat Imam Abu Daud rah. dari al-Habr rah.

\_

 $<sup>^{267}</sup>$  Abdul Ra'uf bin Taj al-'Arifin bin Zainul Abidīn al-Haddadī al-Manāwi,  $Fadhu\ al\text{-}Qadir,$  Juz.VI,...h. 258

#### Artinya:

Riwayat dari al-Habr, "Barangsiapa membaca surah Yasin dan al-Shaffat pada malam juma'at, Allah swt. mengabulkan permintaannya. (HR. Abu Daud dari al-Habr)

Imam al-Manawi dalam kitabnya "Faidh al-Qadir". mengutip pernyataan Imam Ibnu Hajar al-Asqalaniy yang menegaskan bahwa hadits ini tergolong hadits yang sanadnya terputus. Al-Manawi rah. menyebutkan beberapa surah yang diterangkan keutamaannya dalam sebuah hadits, yaitu surah al-Baqarah, Ali 'Imaran, al-Shaffat, dan Yasin. Al-Manawi rah. berkata:

واعلم أن المتبادر إلى أكثر الأذهان أنه ليس المطلوب قراءته ليلة الجمعة ويومها إلا الكهف وعليه العمل في الزوايا والمدارس وليس كذلك فقد وردت أحاديث في قراءة غيرها يومها وليلتها ، منها ما رواه التيمي في الترغيب من قرأ سورة البقرة وآل عمران في ليلة الجمعة كان له من الأجر كما بين البيداء أي الأرض السابعة وعروبا أي السماء السابعة وهو غريب ضعيف الجلال . . إلى أن قال ابن حجر : . . وخبر أبي داود عن الحبر من قرأ سورة يس والصافات ليلة الجمعة أعطاه الله سؤله وفيه انقطاع 268

# Artinya:

Ketahuilah bahwa yang terlintas di pikiran banyak orang, bahwa tidak ada bacaan yang dianjurkan di malam jum'at kecuali surah al-Kahfi, membacanya sudah menjadi amaliah surau dan madrasah, anggapan demikian tidaklah benar. Sesungguhnya terdapat beberapa hadits tentang anjuran membaca surah selain al-Kahfi di malam dan hari jum'at. Diantaranya hadits riwayat al-Taimi dalam kitab *al-Targhib*, "Barang siapa surah al-Baqarah dan Ali 'Imran di malam jum'at, ia mendapat pahala sebesar sesuatu diantara bumi ketujuh dan langit ketujuh. Ini adalah hadits yang aneh dan sangat lemah. Dan Ibnu Hajar berkata: "Dan riwayat Abu Daud dari al-Habr, "Barang siapa membaca surah Yasin dan al-Shaffat pada malam juma'at, Allah swt. mengabulkan permintaannya. Hadits ini tergolong hadits yang sanadnya terputus.

Meskipun kualitas sanad hadits tentang keutamaan bacaan surah Yasin ini tergolong lemah, Namun secara ijmak ulama boleh mengamalkan hadits-hadits *dhaif* untuk hal-hal yang berkaitan dengan keutamaan suatu amalan asalkan bukan tergolong hadits *maudhu'* (palsu). Hal ini sebagaimana ditegaskan oleh Ibnu Hajar al-Haitami rah. Ia mengatakan:

\_

 $<sup>^{268}</sup>$  Abdul Ra'uf bin Taj al-'Arifin bin Zainul Abidīn al-Haddadī al-Manāwi, Fadhu~al-Qadir, Juz.VI,...h. 258

وَقَدْ تَقَرَّرَ أَنَّ الْحَدِيثَ الضَّعِيفَ وَالْمُرْسَلَ وَالْمُنْقَطِعَ وَالْمُعْضِلَ، وَالْمَوْقُوفَ يُعْمَلُ بِمَا فَضَائِلِ الْأَعْمَالِ إِجْمَاعًا 269

Artinya:

"Dan merupakan ketetapan bahwa hadits *dha'if, mursal, munqahti' mu'dhal* dan *mauquf* dapat dipakai (diamalkan) untuk keutamaan amal menurut kesepakatan ulama.

Peneliti menegaskan sebagai kesimpulan bahwa membaca surah al-Kahfi di malam jum'at dan hari jum'at merupakan sunnah Nabi saw. dan tidak mengapa setelah membaca surah al-Kahfi membaca surah yang lain sebagaimana yang datang dalam riwayat yang *dha'if* tentang keutamaan membaca surah selain al-Kahfi karena secara asal membaca al-Qur'an disyari'atkan akan tetapi, dengan *kaifiyah* yang dicontohkan oleh Nabi saw.

Sebagaimana dalam usul fiqh mengamalkan dua dalil itu lebih utama dari pada membatalkan salah satunya.

Artinya:

Mengamalkan dua dalil sekaligus lebih utama daripada membatalkan salah satunya.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Kaidah keempat: bid'ah i'tigadiyah dan bid'ah amaliyyah.

Definisi *bid'ah i'tiqadiyah* ialah "Meyakini (*meng'itiqadkan*) sesuatu yang menyalahi dengan keyakinan (*i'tiqad*) Nabi saw. dan para sahabatnya. Sama saja, apakah *i'tiqad* tersebut bersama perbuatan (amal) atau tidak. Contohnya, bid'ahnya Syi'ah, Khawarij, Jahmiyah dan lain-lain. <sup>271</sup>

Adapun *bid'ah amaliyyah* ialah "Setiap perbuatan ibadah dalam agama yang tidak pernah disyari'atkan oleh Allah dan Rasul-Nya. Atau mensyari'atkan ibadah di

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Ibnu Hajar al-Haitami al-Sa'dī al-Anshārī, *al-Fatāwa al-Fiqhiyah al-Kubrah*, Juz. II, (al-Maktabah al-Islāmiyah, t.th), h. 54

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Taqyuddin Abū al-Hasan 'Ali bin Abdul Kafī bin 'Ali bin Tamin bin Hamīd bin Yahya al-Subkiy. *Al-Ibhaj fī Syarh al-Minhāj*, Juz. II, (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1416H/1995M), h. 169

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, Risalah Bid'ah,...h. 93

dalam agama yang tidak pernah disyari'atkan oleh Allah dan Rasul-Nya. Karena setiap ibadah yang tidak pernah diperintahkan oleh agama dengan perintah wajib atau sunnah , maka sesungguhnya dia masuk ke dalam *bid'ah-bid'ah amaliyyah*.<sup>272</sup>

Kaidah kelima: Setiap bid'ah itu sesat meskipun dianggap baik oleh manusia.

Berkata Abdullah bin Umar:

Artinya:

Setiap bid'ah itu sesat, meskipun dianggap baik oleh manusia.

Perkataan di atas keluar atau terbit dari mata air nabawiyah bahwa : setiap bid'ah itu sesat. Kalimat "kullu" (قرائل) mencakup segala sesuatu yang tersebut sesudahnya yaitu bid'ah. Dan kalimat "bid'ah" (فرائل) dengan bentuk nakirah yang menunjukkan keumumannya. Dan tidak dapat dikhususkan atau dikecualikan, kecuali dengan tanda pengecualiannya. Misalnya: Setiap bid'ah situ sesat, kecuali bid'ah hasanah. Akan tetapi di dalam hadits setiap bid'ah itu sesat, tidak ada tanda pengecualiannya. Perkataan pengecualiannya.

Oleh karena itu ia tetap di dalam keumumannya, bahwa setiap bid'ah itu sesat. Yang dengan tegas menafikan adanya pembagian bid'ah kepada *hasanah* dan *sayyi'ah*. Inilah yang dipahami oleh para sahabat, di antaranya Abdullah bin Umar yang mengatakan bahwa, setiap bid'ah itu sesat meskipun dianggap baik oleh manusia.<sup>274</sup>

Adapun pernyataan sebagian kaum muslimin tentang makna hadits "Seluruh bid'ah itu sesat," lafal umum, tetapi terkhususkan" dan mereka berdalil dengan pernyataan Imam al-Nawawi dalam kitabnya " *al-Majmū' Syarh al-Muhadzadzab*", Imam al-Nawawi berkata:

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 94

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> 'Ali bin Hasan bin 'Ali bin Abdil Hamid al-Halabī al-Atsarī, 'Ilmu Ushūl al-Bida',...h. 91-102 dan Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 95

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, Risalah Bid'ah,...h. 95

(قَوْلُهُ) صَلَّى الله عليهوَسَلَّمَ "كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ " هَذَا مِنْ الْعَامِّ الْمَخْصُوصِ لِأَنَّ الْبِدْعَةَ كُلُّ مَا عُمِلَ عَلَى غَيْرِ مِثَالٍ سَبَقَ قَالَ الْعُلَمَاءُ وَهِيَ خَمْسَةُ أَقْسَامٍ وَاجِبَةٌ وَمَنْدُوبَةٌ وَمُكُرُوهَةٌ وَمُبَاحَةٌ وَقَدْ ذَكَرْت أَمْثِلَتَهَا وَاضِحَةً فِي تَعْذِيبِ الْأَسْمَاءِ وَمَنْدُوبَةٌ وَمُكُرُوهَةٌ وَمُبَاحَةٌ وَقَدْ ذَكَرْت أَمْثِلَتَهَا وَاضِحَةً فِي تَعْذِيبِ الْأَسْمَاءِ وَمَنْدُوبَةٌ وَمَكْرُوهَةٌ وَمُبَاحَةٌ وَقَدْ ذَكَرْت أَمْثِلَتَهَا وَاضِحَةً فِي تَعْذِيبِ الْأَسْمَاءِ وَاللَّعْاتِ وَمِنْ الْبِدَعِ الْوَاجِبَةِ تَعَلَّمُ أَدِلَةِ الْكَلَامِ لِلرَّدِّ عَلَى مُبْتَدِعٍ أَوْ مُلْحِدٍ تَعَرَّضَ وَهُو وَاللَّعْاتِ وَمِنْ الْبِدَعِ الْوَاجِبَةِ تَعَلَّمُ أَدِلَةِ الْكَلَامِ لِلرَّدِّ عَلَى مُبْتَدِعٍ أَوْ مُلْحِدٍ تَعَرَّضَ وَهُو فَوْنُ وَمُنْ الْبِدَعِ الْوَاجِبَةِ تَعَلَّمُ أَدِلَةٍ الْكَلَامِ لِلرَّذِ عَلَى مُبْتَدِعٍ أَوْ مُلْحِدٍ تَعَرَّضَ وَهُو فَوْنُ وَمُنْ الْبِدَعِ الْمَنْدُوبَاتِ بِنَاءُ الْمَدَارِسِ وَالرُّبُطُ وَتَصْنِيفُ الْعِلْمِ وَخَوْنُ وَنَاتٍ بِنَاءُ الْمَدَارِسِ وَالرُّبُطُ وَتَصْنِيفُ الْعِلْمِ وَخَوْدُ ذَلِكَ عَلَى مُنْ الْبِدَعِ الْمَنْدُوبَاتِ بِنَاءُ الْمَدَارِسِ وَالرُّبُطُ وَتَصْنِيفُ الْعِلْمِ وَخَوْدُ وَالْمَوْبَاتِ بِنَاءُ الْمَدَارِسِ وَالرَّبُطُ وَتَصْنِيفُ الْعِلْمِ وَخَوْدُ وَلِكَ الْمُعْمَاتِ وَلَالَ وَالْمُولِولِ وَالْمُولِ اللْهُ وَلَا الْكَاتِ وَالْمُلْولِ وَالْمَالِولِ وَالْمَالِولِ وَلَالْمُ وَالْمُولِ وَلَالْمُولِ وَلَالْمُولِ وَالْمَالِولِ وَلَالْمُ وَلَا اللْمُعْلَى وَالْمُولِ اللْمُعْلَى وَلَالَالْهُ وَلَا الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمَعْلَى اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْعَلَى اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمَعْلَى اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ وَلَوْلُولُولُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُولُولُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُولُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلُولُولُو

#### Artinya:

"Sabda Nabi saw. "setiap bid'ah itu sesat" merupakan lafal umum, tetapi terkhsuskan, karena bid'ah adalah seluruh perbuatan yang tanpa contoh sebelumnya. Ulama bahwa bid'ah itu ada lima macam, yaitu wajib, mandub, haram, makruh dan mubah. Di antara bid'ah yang wajib adalah mempelajari dalil para ahli kalam untuk membantah *mubtadi'* atau *ateis*, dan ini hukumnya *fardhu kifayah*. Dan di antara bid'ah yang sunnah adalah pendirian sekolah-sekolah dan tempat pendidikan, serta penulisan kitab-kitab ilmu dan yang semisalnya."

Dari penjelasan Imam al-Nawawi rah. di atas dapat disimpulkan sebagai berikut :

Pertama, sabda Nabi saw. گُلُّ بِنْعَةٍ صَٰلَاكَةٌ "Seluruh bid'ah itu sesat" keumumannya dianggap terkhususkan jika bid'ah di sini yang dimaksud adalah bid'ah secara bahasa, sebagaimana yang dipahami oleh Imam al-Nawawi. Meskipun pendapat Imam al-Nawawi ini dirasa kurang tepat, karena yang dimaksud oleh Nabi saw. dengan bid'ah dalam hadits-haditsnya adalah bid'ah menurut syari'at atau istilah.

*Kedua*, Lebih menunjukkan pemahaman Imam al-Nawawi di atas, di mana beliau memahami bid'ah yang disebutkan dalam hadits adalah bid'ah menurut bahasa.

Imam al-Nawawi menyatakan dalam kutipan di atas:

Artinya:

"Bid'ah adalah seluruh perbuatan yang tanpa ada contoh sebelumnya."

 $^{275}$  Abu Zakariya Muhyiddīn Yahya bin Syarf al-Nawawi, *al-Majmū' Syarh al-Muhadzadzab*, Juz. IV, (Dār al-Fikr,t.th), h. 519

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Firanda Andirja Abidin, Bid'ah Hasanah, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 107

Imam al-Nawawi pada saat menyebutkan tentang bid'ah-bid'ah yang terkhususkan yang tidak termasuk dalam *bid'ah dhalalah* (sesat) maka Imam al-Nawawi mencontohkan dengan perkara yang termasuk dalam *al-mashlahah al-mursalah*, atau yang dinamakan sebagian ulama dengan *bid'ah hasanah*, seperti pendirian madrasah-madrasah, tempat belajar, dan penulisan kitab-kitab ilmu.<sup>277</sup>

Ketiga, bahkan Imam al-Nawawi juga mencontohkan di antara bid'ah yang dikhususkan dan tidak tercela adalah bid'ah yang mubah, seperti berluas-luas dalam memakan makanan yang beraneka ragam. Tentunya ini tidak dinamakan dengan almashlahah al-mursalah. Tidak juga dinamakan dengan bid'ah hasanah menurut sebagian ulama yang lain. Ini adalah murni bid'ah secara bahasa.

Keempat, dengan demikian jika kita membawakan makna bid'ah dalam hadits kepada makna bid'ah secara syari'at (bukan menurut bahasa) maka sabda Nabi saw.
" کُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ " "Seluruh bid'ah itu sesat" akan tetap pada keumumannya dan tidak terkhususkan. 278

Lafal کُلّ 'seluruh' dalam usul fiqh merupakan lafal umum yang kuat. Para ahli usul fiqh telah menyebutkan bahwasanya lafal umum akan tetap berlaku keumumannya sampai ada dalil yang mengkhususkannya. Lafal umum dapat dikhususkan dengan tiga perkara, yaitu (1) dalil dari al-Qur'an atau sunnah, (2) akal, dan (3) *al-hiss* yang ditangkap oleh indra (kenyataan yang terjadi).

Contoh lafal umum yang dikhususkan dengan akal seperti firman Allah swt. dalam QS. al-Zumar/ 39: 62

اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ

Terjemahnya:

Allah menciptakan segala sesuatu.<sup>280</sup>

105

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 175

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 175

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Muhammad bin 'Ali bin Muhammad bin 'Abdullah al-Syaukānī, *Irsyād al-Fuhūl ila Tahqīq al-Haq Min 'Ilm al-Ushūl*, Tahqīq Ahmad Uzwu 'Inayah, Cet.I, Juz.I, (Dār al-Kitab al-'Arabī,1419H/1999M), h. 385

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 465

Tentunya akal sehat menunjukkan bahwa Allah swt. Tidak mencipkan sifat-sifat-Nya, apalagi menciptakan diri-Nya sendiri. <sup>281</sup>

Contohnya lafal umum yang dikhususkan dengan *al-hiss* seperti firman Allah saw. dalam QS. al-Ahqaf/ 46: 25

# Terjemahnya:

"Angin yang mengahancurkan segala sesuatu dengan perintah Tuhannya, maka jadilah mereka tidak ada yang kelihatan lagi kecuali (bekas-bekas) tempat tinggal mereka. Demikianlah Kami memberi balasan kepada kaum yang berdosa."

Tentunya indra kita mengetahui, kenyataannya tidak semuanya yang dihancurkan oleh angin tersebut, langit dan bumi tidak dihancurkan oleh angin tersebut. Demikian juga firman Allah swt. dalam QS. al-Naml/27: 23

# Terjemahnya:

"Dan dia (ratu Balqis dianugerahkan segala sesuatu." <sup>282</sup>

Tentunya indra menunjukkan bahwa ia tidak diberikan segala sesuatu di bumi ini, di antaranya ia tidak menguasai kerajaan Nabi Sulaiman.<sup>283</sup>

Sebagian orang pada saat ingin menolak keumuman ( کُلِّ ) " Semua" dalam hadits ini selalu menyatakan bahwa lafal ( کُلِّ ) tidak selamanya memberikan faidah keumuman, sebagaimana ayat-ayat di atas. Maka kita jawab mereka, dengan mengatakan bahwa aya-ayat di atas diumumkan dengan akal atau *al-his*<sup>284</sup>

Lantas jika kita memperhatikan sabda Nabi saw. " گُلَّ بِدْعَةٍ صَلَالَةٌ " " Semua bid'ah itu sesat," maka apakah ada dalil dari al-Qur'an dan Sunnah yang

<sup>283</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 177

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 178

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 379

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 178

mengkhususkannya? Ataukah akal mengkhususkannya? Ataukah apa yang ditangkap oleh indra kita mengkhsuskannya?<sup>285</sup>

Adapun pengkhususan Imam al-Nawawi terhadap lafal umum ( عُلِيّ ) 'Semua' dalam sabda Nabi saw. seluruh bid'ah sesat ' berangkat dari pemahaman bahwasannya yang dimaksud oleh Nabi saw. dengan bid'ah adalah bid'ah secara bahasa. Oleh karena itu, di antaranya Imam al-Nawawi berdalil dengan kenyataan yang ditangkap oleh indra bahwasanya ada perkara-perkara bid'ah yang benar-benar terjadi, seperti berluas-luas dalam memakan aneka ragam makanan, yang tentunya hal ini merupakan perkara yang diperbolehkan namun tidak terjadi di zaman Nabi saw. 286 Kaidah keenam: Setiap kesesatan itu tempatnya di Neraka.

Artinya:

"Setiap kesesatan itu tempatnya di Neraka."

Ketentuan kaidah di atas yang juga diambil dari mata air nabawiyah yang cuci bahwa hadits di atas bersama saudara-saudaranya termasuk di dalam hadits-hadits mengenai ancaman (*al-Wa'id*). Bahwa setiap kesesatan itu tempatnya tidak lain melainkan di Neraka. Ini tidak berarti bahwa setiap orang yang mengerjakan bid'ah pasti sesat dan masuk Neraka. Berbeda hukum atas amal dengan pelaku. Oleh karena hadits di atas merupakan hadits ancaman. <sup>287</sup>

Kaidah ketujuh: Setiap orang yang mengerjakan bid'ah belum tentu dia sebagai ahli bid'ah (mubtadi'). Karena adakalanya dia jahil atau seorang mujtahid yang salah di dalam ijtihadnya. Akan tetapi orang yang terus-menerus di dalam bid'ahnya sesudah nyata baginya kebenaran lantaran mengikuti (taqlid) kepada nenek moyang atau kaumnya atau golongannya dan dia berpaling dan menentang kebenaran atau tidak menerimanya, karena tidak sesuai dengan pahamnya atau madzhabnya (ta'ashshub),

\_

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 178

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 178

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, Risalah Bid'ah,...h. 96

maka orang yang seperti ini tidak syak/ragu lagi masuk ke dalam golongan ahlu bid'ah. <sup>288</sup>

#### I. Adakah Bid'ah Hasanah?

Diskusi tentang bid'ah hasanah telah menjadi perdebatan hangat antara ulama sejak dahulu hingga sekarang. Di antara mereka ada yang membagi bid'ah menjadi dua, yakni *bid'ah hasanah* dan *dhalalah*, sebagaimana pandangan Imam al-Syafi'i dan pengikutnya, seperti Imam al-Nawawi, Imam Abu Syamah. Bahkan Imam al-'Izz bin Abdussalam dan Imam al-Nawawi membagi bid'ah menjadi lima, sebagaimana pembagian dalam ketentuan syara', yakni *bid'ah wajib*, *bid'ah sunah*, *bid'ah makruh*, *bid'ah haram*, dan *bid'ah mubah*. Selain itu juga Imam Ibnul Jauzi, Imam Ibnu Hazm, Imam al-Qarrafi dan Imam al-Zarqani.

Namun, tidak sedikit ulama yang menolak keras pembagian itu, bagi mereka tidak ada *bid'ah hasanah*, apalagi hingga lima pembagian. Bagi mereka semua bid'ah adalah sesat, sebagaimana sabda Rasulullah saw. *Kullu bid'atin dhalalah* (setiap bid'ah adalah sesat). Mereka adalah Imam Malik, Imam al-Syatibi, Imam Ibnu Hajar al-Asqalani, Imam Abu Bakar al-Thurtusy, Imam al-Baihaqi, Imam Ibnu Hajar al-Haitami, Imam al-Aini, Imam Ibnu Taimiyah, Imam Ibnu Rajab, al-Syaukani, al-Shan'ani, Shaddiq Hasan Khan para ulama yang tergabung dalam lembaga-lembaga keagamaan resmi Kerajaan Saudi Arabia, seperti Abdul Aziz bin Baz, Shalih al-'Utsaimin termasuk ulama moderat Syekh Yusuf al-Qaradhawy dan sebagainya.

Untuk dapat memahami dengan baik pembagian bid'ah hasanah dan sayyiah yang disebutkan oleh ulama Syafi'iyyah, maka peneliti akan menjelaskan makna dari bid'ah hasanah tersebut, sebab pada hakikatnya bukan bid'ah hasanah, akan tetapi masuk dalam bab al-mashalih al-mursalah, hal ini terlihat dari contoh yang disebutkan oleh ulama yang membagi bid'ah tersebut.

Hal ini juga ditegaskan oleh Imam Badruddin al-Zarkasyi al-Syafi'i rah. menjelaskan definisi 'al-Maslahah al-Mursalah':

\_

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Abdul Hakim bin Amir Abdat, *Risalah Bid'ah*,...h. 99

وَالْكَلَامُ فِيمَا جَهِلَ، أَيْ سَكَتَ الشَّرْعُ عَنْ اعْتِبَارِهِ وَإِهْدَارِهِ، وَهُوَ الْمُعَبَّرُ عَنْهُ ب '' الْمُصَالِحِ الْمُرْسَلَةِ ''وَيُلَقَّبُ ب'' الْاسْتِدْلَالِ الْمُرْسَلِ''. وَلِهَذَا سُمِّيَتْ '' مُرْسَلَةً '' أَيْ لَمُ تُعْتَبَرُ وَلَمْ تُلْغَ. 289

#### Artinya:

"Membicarakan perkara yang didiamkan oleh syariat, apakah ia dianggap ataukah dilupakan, itulah yang dinamakan *'al-mashlahah al-mursalah'*, disebut juga dengan *'istidlal mursal'*. Disebut *'al-mursalah'* karena tidak ada dalil yang menganggapnya ataupun yang meniadakannya."

Sedangkan sebagian ulama *Syāfi ʾīyyah* menamakannya dengan *'Makna al-mursalah'*. Abul Ma'ali al-Juwaini al-Syafi'i al-Asy'ari rah. (w. 478 H) menyatakan: ومن تتبع كلام الشافعي لم يره متعلقا بأصل ولكنه ينوط الأحكام بالمعاني المرسلة فإن عدمها التفت إلى الأصول<sup>290</sup>

# Artinya:

"Barang siapa yang meneliti ucapan al-Syafi'i, maka ia tidak melihat ia bergantung dengan suatu asal (yakni: dalil' yaitu dalil al-Quran, Sunnah, ijma' dan qiyas), akan tetapi menghubungkan hukum-hukum dengan 'Makna *al-Mursalah'*. Jika al-Syafi'i tidak mendapatkannya, maka al-Syāfi'i kembali menoleh kepada ushūl."

Para ulama madzhab *Syāfi'iyyah* (seperti Imam Syāfi'i, al-Nawawi, al-'Izz bin Abdissalam, Suyuthi mengklasifikasikan bid'ah menjadi *bid'ah hasanah* dan *bid'ah* UNIVERSITAS ISLAM NEGERI dhalalah.

Jika diperhatikan pembagian para ulama tersebut mengesankan adanya dukungan mereka terhadap *bid'ah hasanah* padahal tidak demikian. Adapun perkataan Imam al-Syafi'i sebagaimana diriwayatkan oleh Abu Nu'aim dalam *al-Hilyah* dengan sanad hingga Harmlah bin Yahya.

ثَنَا حَرْمَلة بن يحيى، قال: سمعت محمد بن إدريس الشافعي، يقول: " البدعة بدعتان بدعة محمودة، وبدعة مذمومة. فما وافق السنة فهو محمود، وما خالف السنة فهو مذموم، واحتج بقول عمر بن الخطاب في قيام رمضان: نعمت البدعة هي 291

<sup>290</sup> Abdul Malik bin Abdillah bin Yūsuf bin Muhammad al-Juwainī, *al-Burhān fī Ushūl al-Fiqh*, Tahqīq Shalāh bin Muhammad bin 'Uwaidhah, Juz. III, (Cet.I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1418H/1997M), h. 163

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Abū Abdullāh Badruddīn Muhammad bin Abdullāh bin Bahadir al-Zarkasyī, *al-Bahru al-Muhīth fi Ushūl al-Fiqh*,Juz.VIII, (Cet.I; Dār al-Kutub, 1414H/1994M), h.83

#### Artinya:

Dari Harmalah bin Yahya berkata, "Saya mendengar Muhammad bin Idris al-Syafi'i berkata, "Bid'ah itu ada dua, bid'ah yang terpuji dan bid'ah yang tercela, maka bid'ah yang menyelisihi sunnah adalah bid'ah yang tercela," dan Imam al-Syafi'i berdalil dengan perkataan Umar bin al-Khaththab tentang shalat tarawih di bulan Ramadhan "Sebaik-baik bid'ah adalah ini."

Untuk dapat memahami dengan jelas apa maksud dari perkataan Imam Syafi'i, ada beberapa hal yang harus dijelaskan, yaitu sebagai berikut.

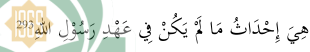
a) Memaknai bid'ah menurut ulama Syafi 'iyyah

Imam al-'Izz bin 'Abdissalam rah. berkata:

#### Artinya:

Bid'ah adalah mengerjakan perkara yang tidak ada di masa Rasulullah.

Imam al-Nawawi rah. berkata:



# Artinya:

Bid'ah adalah mengada-ngadakan sesuatu yang tidak ada di masa Rasulullah.

Imam Al-'Aini rah. berkata:

Bid'ah adalah perkara yang tidak ada asalnya dari al-Kitab dan al-Sunnah, dan dikatakan juga (bid'ah adalah) menampakkan sesuatu yang tidak ada pada masa Rasulullah dan tidak ada juga di masa para sahabat

Ibnu 'Asaakir rah. berkata:

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup>Abū Nu'aim Ahmad bin 'Abdullah bin Ahmad bin Ishaq bin Mūsā bin Mihrān al-Ashbahanī, *Hilyah al-Auliyah wa Thabaqāt al-Ashfiya*' Juz.III, (Mesir: al-Sa'adah,1394H), h.113

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Abu Muhammad 'Izzuddin Abd al-Aziz bin Abdussalam bin Abi al-Qāsim bin Hasan al-Sulamī, *Qawā'id al-Ahkām fī Mashālih al-Anām*, Tahqīq Abd al-Rauf, Juz. II, (Qāhirah: Maktabah al-Kulliyat al-Azhariyah, 1414H/1991M), h. 204

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Abū Zakariyah Muhyiddin Yahyā bin Syarf al-Nawawi, *Tahdzīb al-Asmā' wa al-lughāt*, Juz.III, (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, t.th), h. 22

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Abū Muhammad Mahmūd bin Mūsā bin Ahmad bin Husain al-Ghitabī, '*Umdah al-Qārī Syarh Shahīh al-Bukhārī*, Juz. 25 (Beirūt: Ihyā' al-Turāts al-'Arabī,t.th), h. 37

#### Artinya:

Bid'ah adalah perkara-perkara yang baru dan diada-adakan baik yang baik maupun yang tercela.

Al-Fairuz Abadi rah. berkata:

#### Artinya:

"Bid'ah adalah perkara yang baru dalam agama setelah sempurnanya, dan dikatakan juga : apa yang diada-adakan sepeninggal Nabi saw. berupa hawa nafsu dan amalan."

Dari definisi-definisi di atas maka secara umum dapat disimpulkan bahwa bid'ah adalah segala perkara yang terjadi setelah Nabi, sama saja apakah perkara tersebut terpuji ataupun tercela dan sama saja apakah perkara tersebut suatu ibadah maupun perkara adat. Karena keumuman ini maka didapati sekelompok ulama yang membagi hukum bid'ah menjadi dua yaitu *bid'ah hasanah* dan *bid'ah sayyi'ah*, bahkan ada yang membagi bid'ah sesuai dengan hukum *taklifi* yang lima (haram, makruh, wajib, sunnah, dan mubah), Sebagaimana pembagian bid'ah menurut Al-'Izz bin Abdissalam yang mengklasifikasikan bid'ah menjadi lima (wajib, mustahab, haram, makruh, dan mubah).

# b). Bid'ah Hasanah Menurut al-'Izz bin Abdissalam rah.

"Bid'ah terbagi menjadi bid'ah yang wajib, bid'ah yang haram, bid'ah yang mandub (mustahab), bid'ah yang makruh, dan bid'ah yang mubah. Cara untuk mengetahui hal ini yaitu dihadapkan bid'ah tersebut dengan kaidah-kaidah syari'at, jika bid'ah tersebut masuk dalam kaidah-kaidah pewajiban maka bid'ah tersebut wajib, jika termasuk dalam kaidah-kaidah pengharaman maka bid'ah tersebut haram,

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Abū al-Qāsim 'Ali bin al-Hasan bin Hibatullāh Ibnu Asākir, *Tabyīn Kadzīb al-Muftarī Fīmā Nusiba ilā al-Imam Abū al-Hasan al-Asy'arī*, Juz. I, (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Arabī, 1404 H), h. 97

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Majduddīn Abū Thahir Muhammad bin Ya'qūb al-Fairūz Abadī, *Bashā'ir Dzawi al-Tamyīz fī Lathā'if al-Kitab al-'Aziz*, Tahqīq Muhammad 'Ali al-Najar, Juz. II, (Qāhirah: Ihyā' al-Turāts al-Islāmī, 1416H), h. 231

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*,...h. 72-73

jika termasuk dalam kaidah-kaidah *mustahab* maka hukumnya *mustahab*, dan jika masuk dalam kaidah-kaidah mubah maka bid'ah tersebut mubah.

Ada beberapa contoh bid'ah yang wajib, *pertama*, berkecimpung dengan ilmu nahwu yang dengan ilmu tersebut dipahami perkataan Allah dan perkataan Rasulullah saw. hal ini hukumnya wajib karena menjaga syari'at hukumnya wajib dan tidak mungkin menjaga syari'at kecuali dengan mengenal ilmu nahwu, dan jika suatu perkara yang wajib tidak sempurna kecuali dengan perkara yang lain maka perkara yang lain tersebut hukumnya wajib. *Kedua*, adalah menjaga kata-kata yang ghorib (asing maknanya karena sedikit penggunaannya dalam kalimat) dalam Al-Qur'an dan hadits, contoh yang ketiga yaitu penulisan usul fiqh, contoh yang keempat pembicaraan tentang *al-jarh wa at-ta'dil* untuk membedakan antara hadits yang shahih dengan hadits yang lemah. Kaidah kaidah syari'at menunjukan bahwa menjaga syari'at hukumnya *fardlu kifayah* pada perkara-perkara yang lebih dari ukuran yang ditentukan dan tidaklah mungkin penjagaan syari'at kecuali dengan apa yang telah kami sebutkan (di atas)."

Ada beberapa contoh bid'ah yang haram, di antaranya madzhab *Qodariyah*, madzhab *Al-Jabariah*, madzhab *Al-Murji'ah*, dan membantah mereka termasuk bid'ah yang wajib.

Ada beberapa contoh bid'ah yang *mustahab* diantaranya pembuatan tempat pendidikan dan sekolah-sekolah, pembangunan jembatan-jembatan, dan setiap hal-hal yang baik yang tidak terdapat pada masa generasi awal, diantaranya juga sholat tarawih, pembicaraan pelik-pelik *tasawwuf* (sejenis *mau'idzoh* yang sudah ma'ruf), perdebatan di tengah keramaian orang banyak dalam rangka untuk ber*istidlal* tentang beberapa permasalahan jika dimaksudkan dengan hal itu wajah Allah. Contoh-contoh bid'ah yang makruh diantaranya menghiasi masjid-masjid, menghiasi mushaf (al-Qur'an), adapun melagukan al-Qur'an hingga berubah lafal-lafalnya dari bahasa Arab maka yang benar ia termasuk bid'ah yang haram.

Contoh-contoh bid'ah yang mubah di antaranya berjabat tangan setelah sholat subuh dan sholat ashar, berluas-luas dalam makanan dan minuman yang lezat,

demikian juga pakaian dan tempat tinggal, memakai *al-thoyaalisah* (sejenis pakaian yang indah/mahal) dan meluaskan pergelangan baju. Terkadang beberapa perkara diperselisihkan (oleh para ulama) sehingga sebagian ulama memasukannya dalam bid'ah yang makruh dan sebagian ulama yang lain memasukannya termasuk sunnah sunnah yang dilakukan pada masa Rasulullah saw. dan sepeninggal Nabi saw. hal ini seperti beristi'adzah dalam sholat dan mengucapkan basmalah."<sup>298</sup>

Ada 3 hal penting berkaitan dengan pengklasifikasian ini

Pertama: Jika diperhatikan perkataan Al-'Izz bin Abdissalam rah. secara lengkap dengan memperhatikan contoh-contoh penerapan dari pengklasifikasiannya terhadap bid'ah maka sangatlah jelas maksud ia adalah pengklasifikasian bid'ah menurut bahasa, karena contoh-contoh yang ia sebutkan dalam bid'ah yang wajib maka contoh-contoh tersebut adalah perkara-perkara yang termasuk dalam almaslahah al-mursalah (yaitu perkara-perkara yang ia contohkan yang berkaitan dengan bid'ah wajib) bahkan ia dengan jelas menyatakan bahwa syari'at tidak mungkin dijalankan kecuali dengan bid'ah yang wajib tersebut.<sup>299</sup>

#### Al-Syathibi berkata:

"Sesungguhnya Ibnu Abdissalam rah. yang nampak darinya ia menamakan *almaslahah al-mursalah* dengan bid'ah karena perkara-perkara *al-maslahah almursalah* secara dzatnya tidak terdapat dalam *nash-nash* yang khusus tentang dzat-dzat *al-mashlahah al-mursalah* tersebut meskipun sesuai dengan kaidah-kaidah syari'at dan ia termasuk ulama yang berpendapat dengan *al-mashlahah al-mursalah*, hanya saja ia menamakannya bid'ah sebagaimana Umar menamakan sholat tarawih bid'ah"<sup>300</sup>

Demikian juga bid'ah yang *mustahab*, berkaitan dengan *wasilah* dalam menegakkan agama. Shalat tarawih adalah termasuk perbuatan Nabi saw. Nabi saw. pernah melaksanakan shalat tarawih secara berjama'ah bersama para sahabatnya beberapa malam. Dan pada tahun yang lain Nabi saw. meninggalkan tarawih karena dikawatirkan akan diwajibkan karena tatkala itu masih zaman diturunkannya wahyu

\_

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Abū Muhammad 'Izzuddīn Abdul Aziz bin Abdussalam bin Abū al-Qāsim bin Hasan al-Sulamī, *Qawā'id al-Ahkām fī Mashālih al-Anām,...*h.174-173

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 75

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> Abū Ishāq al-Syāthibī, *al-I'thishām*, Juz.1, (Mesir: al-Maktabh al-Tijariyah al-Kubro, t.th), h. 192

(ta'syri'). Hal ini menunjukkan pada asalnya Nabi shalat malam bersama para sahabatnya dan di waktu yang lain Nabi saw. meninggalkannya karena kekawatiran akan diwajibkan. Namun kekawatiran ini tidak terdapat lagi di zaman Abu Bakar dan Umar. Hanya saja Abu akar tidak melaksanakan sholat tarawih karena ada dua kemungkinan, yang pertama karena mungkin saja ia memandang bahwa sholat orangorang di akhir malam dengan keadaan mereka masing-masing lebih baik dari pada sholat di awal malam dengan mengumpulkan mereka pada satu imam (hal ini sebagaimana disebutkan oleh Al-Thurtūsī), Kedua, karena kesibukan Abū Bakar mengurus negara terutama dengan munculnya orang-orang yang murtad sehingga ia harus memerangi mereka yang hal ini menyebabkan ia tidak sempat mengurusi sholat tarawih.<sup>301</sup>

Demikian contoh-contoh lain dari bid'ah mustahab (hasanah) yang disampaikan oleh al-'Izz bin Abdissalam rah. diantaranya: pembangunan sekolah-sekolah merupakan sarana untuk menuntut ilmu, dan pembicaraan tentang pelik-pelik tasawwuf yang terpuji adalah termasuk bab mau'izhoh (nasehat) yang telah dikenal. 302

Kedua, dalam contoh-contoh bid'ah yang disyariatkan (baik bid'ah yang wajib maupun bid'ah yang mustahab) sama sekali al-'Izz bin Abdussalam tidak menyebutkan bid'ah-bid'ah yang dikerjakan oleh para pelaku bid'ah (Seperti sholat raghoib, Maulid Nabi, peringatan Isrā Mi'rāj, tahlilan, dan lain-lain) dengan dalih bahwa bid'ah tersebut adalah bid'ah hasanah, bahkan al-'Izz bin Abdussalam rah. dikenal dengan seorang yang memerangi bid'ah: 303

*Ketiga*, al-'Izz bin Abdissalam rah. dikenal dengan orang yang keras membantah bid'ah-bid'ah yang disebut-sebut sebagai *bid'ah hasanah*. Berkata Abū Syāmah rah. (salah seorang murid al-'Izz bin Abdussalam),<sup>304</sup>

Berkata Abu Syamah rah. (salah seorang murid al-'Izz bin Abdissalam),

\_

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Abū Ishāq al-Syāthibī, *al-I'thishām*, Juz.II,...h. 194

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 75

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 75

<sup>304</sup> Firanda Andirja Abidin, Bid'ah Hasanah, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 77

"(Al-'Izz bin Abdissalam) adalah orang yang paling berhak untuk berkhutbah dan menjadi imam, ia menghilangkan banyak bid'ah yang dilakukan oleh para khatib seperti menancapkan pedang di atas mimbar dan yang lainnya. Ia juga membantah sholat raghoib dan sholat *nishfu sya'ban* dan melarang kedua shalat tersebut''<sup>305</sup>

Pengklasifikasian bid'ah menjadi *bid'ah dholalah* dan *bid'ah hasanah* juga diikuti oleh Imam al-Nawawi rah. ia berkata, "Dan bid'ah terbagi menjadi bid'ah yang jelek dan *bid'ah hasanah*", kemudian ia menukil perkataan Al-'Izz bin Abdussalam rah. dan perkataan Imam al-Syāfi'ī rah. di atas.<sup>306</sup>

c). Bid'ah Hasanah Menurut Imam Syāfi'ī rah.

ثَنَا حَرْمَلة بن يحيى، قال: سمعت محمد بن إدريس الشافعي، يقول: "البدعة بدعتان بدعة محمودة، وبدعة مذمومة. فما وافق السنة فهو محمود، وما خالف السنة فهو مذموم، واحتج بقول عمر بن الخطاب في قيام رمضان: نعمت البدعة هي 307 مذموم، واحتج بقول عمر بن الخطاب في المناه في المناه عمر بن الخطاب في المناه في

Dari Harmalah bin Yahya rah. berkata, "Saya mendengar Muhammad bin Idris al-Syafi'i rah. berkata, "Bid'ah itu ada dua, bid'ah yang terpuji dan bid'ah yang tercela, maka bid'ah yang menyelisihi sunnah adalah bid'ah yang tercela," dan Imam al-Syafi'i berdalil dengan perkataan Umar bin al-Khaththab tentang shalat tarawih di bulan Ramadhan "Sebaik-baik bid'ah adalah ini."

Ada beberapa hal penting yang berkaitan dengan perkataan Imam al-Syāfi'i ini

Pertama, sangatlah jelas bahwasanya maksud Imam al-Syāfi'i adalah pengklasifikasian bid'ah ditinjau dari sisi bahasa. Oleh karenanya ia berdalil dengan perkataan Umar bin Al-Khaththab: "Sebaik-baik bid'ah adalah ini (yaitu shalat tarawih berjamaah)". Padahal telah diketahui bersama bahwasanya sholat tarwih berjamaah pernah dikerjakan oleh Nabi saw. 308

<sup>305</sup> Tajuddin Abdul Wahhāb bin Taqiyuddīn al-Subkī, *Thabaqāt al-Syāfi'īyyah al-Kubrah*, Tahqīq Mahmūd Muhammad al-Thanahī dan Abdul Fattah Muhammad al-Halw, Juz.VIII, Cet.III, (Hajar,1413H), h. 210

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Abū Zakariyah Muhyiddīn Yahya bin Syarf al-Nawawi, *Tahdzīb al-Asmā' wa al-lughat*, Juz.III,..h. 22-23 Muhammad al-Thanahī dan Abdul Fattah Muhammad al-Halw, Juz.VIII, Cet.III, (Hajar,1413H), h. 210

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> Abū Nu'aim Ahmad bin 'Abdullāh bin Ahmad bin Ishāq bin Mūsā bin Mihrān al-Ashbahānī, *Hilyah al-Auliyah wa Thabaqāt al-Ashfiya*' Juz.III, (Mesir: al-Sa'adah,1394H),h.113

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah), ...h..85

Kedua, menafsirkan perkataan Imam al-Syafi'i rah. ini dengan perkataannya yang lain sebagaimana disebutkan oleh Imam al-Nawawi rah. dalam Tahdzib al-Asmaa' wa al-Lughat.

عَنِ الشَّافِعِي رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: المِحْدَثَاتُ مِنَ الأُمُورِ ضَرْبَانِ: أَحَدُهُمَا: مَا أُحْدِثَ مِنَ الشَّافِعِي رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: المِحْدَثَاتُ مِنَ النَّمُورِ ضَرْبَانِ: أَحَدُهُمَا: مَا أُحْدِثَ مِثَا يُخَالِفُ كَتَابًا أَو سنةً أَو أَثَرًا أَو إِجماعًا، فَهَذِهِ البِدْعَةُ الضَلَالَةُ، وَالثَانِيَةُ: مَا أُحْدِثَ مِنَ الخَيْرِ لَا خِلاَفَ فِيْهِ لِوَاحِدٍ مِنَ العُلَمَاءِ، وَهَذِهِ مُحْدَثَةٌ غَيْرُ مَذْمُوْمَةٍ، وَقَدْ قَالَ عُمَرُ رضي الله عنه فِي قِيَامِ شَهْرِ رَمَضَانَ: نِعْمَتُ البِدْعَةُ هَذِهِ، 309

#### Artinya:

"Dari Imam Syafi'i berkata: perkara-perkara yang baru ada dua bentuk, yang pertama adalah yang menyelisihi al-kitab atau sunnah atau *atsar* atau ijmak, maka ini adalah bid'ah yang sesat. Dan yang kedua adalah yang merupakan kebaikan, tidak seorang ulamapun yang menyelisihi hal ini (bahwasanya ia termasuk kebaikan-pen) maka ini adalah perkara baru yang tidak tercela."

Imam al-Syāfi'i rah. menyebutkan bahwa bid'ah yang hasanah sama sekali tidak seorang ulama pun yang menyelisihi. Jadi seakan-akan Imam al-Syāfi'i rah. menghendaki dengan *bid'ah hasanah* adalah perkara-perkara yang termasuk dalam bab *al-maslahah al-mursalah*, yaitu perkara-perkara adat yang mewujudkan kemaslahatan bagi manusia dan tidak terdapat dalil (*nash*) khusus, karena hal ini tidaklah tercela sesuai dengan kesepakatan para sahabat meskipun hal ini dinamakan dengan *muhdatsah* (perkara yang baru) atau dinamakan bid'ah jika ditinjau dari sisi bahasa. 310

MAKASSAR

#### Berkata Ibnu Rajab rah:

"Adapun maksud dari Imam al-Syafi'i rah. adalah sebagaimana yang telah kami jelaskan bahwasanya pokok dari bid'ah yang tercela adalah perkara yang sama sekali tidak ada dasarnya dalam syari'ah yang bisa dijadikan landasan, dan inilah bid'ah yang dimaksudkan dalam definisi syar'i (terminologi). Adapun bid'ah yang terpuji adalah perkara-perkara yang sesuai dengan sunnah yaitu yang ada dasarnya dari sunnah yang bisa dijadikan landasan dan ini adalah definisi bid'ah menurut bahasa bukan secara terminologi karena ia sesuai dengan sunnah"<sup>311</sup>

<sup>309</sup> Abū Zakariya Muhyiddīn Yahyā bin Syaraf al-Nawawī, *Tahdzīb al-Asmā' wa al-Lughāt*, Juz.III, (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah,t.th),h. 23

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 85

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Abū al-Faraj Abdurrahman bin Ahmad bin Rajab al-Hanbali, *Jāmi' al-'Ulūm wa al-Hikam*, Juz.I, (Cet.I.Beirūt: Dār al-Ma'rifah, 1408H), h. 266

Ketiga, oleh karena itu tidak didapati Imam al-Syāfi'i rah. berpendapat dengan suatu bid'ahpun dari bid'ah-bid'ah yang tersebar sekarang ini dengan dalih hal itu adalah bid'ah hasanah. Karena memang maksud Imam Syafi'i rah. dengan bid'ah hasanah bukanlah sebagaimana yang dipahami oleh para pelaku bid'ah zaman sekarang.<sup>312</sup>

#### J. Persamaan dan Perbedaan antara Bid'ah dan al-Mashalah al-Mursalah.

Dari pemaparan sebelumnya ternyata banyak ulama yang menyebutkan almashalah al-mursalah dengan istilah bid'ah hasanah. Karena memang dari sisi
bahasa, perkara-perkara yang merupakan al-mashalah al-mursalah sama dengan
perkara-perkara bid'ah dari sisi bahasa keduanya sama-sama tidak terdapat di zaman
Nabi saw.<sup>313</sup>

Oleh karena itu, semua sepakat bahwa ilmu *jarh wa ta'dil* hukumnya wajib. Demikian juga mempelajari ilmu nahwu, namun sebagian mereka menamakannya bid'ah *hasanah* atau bid'ah yang wajib (sebagaimana al-'Izz bi Abdissalam) dan sebagian yang lain menamakannya *al-mashlahah al-mursalah* (sebagaimana imam Syathibi dalam kitabnya *al-I'tisham*). Demikian juga semuanya sepakat bahwa bangunan madrasah-madrasah agama hukumnya adalah *mandub* (dianjurkan). Namun, sebagian mereka menamakannya *bid'ah hasanah* (*bid'ah mandubah*) dan sebagian yang lain menamakannya *al-mashlahah al-musrsalah*. 314

Meskipun terjadi *ikhtilaf* di antara mereka tentang hukum permasalahan tertentu maka hal itu *ikhtilaf* dalam penerapan yang khusus, berkaitan dengan permasalahan itu saja. *Ikhtilaf* tersebut akan kembali dalam memahami dalil-dalil yang berkaitan deaangan permasalahan tersebut. *Ikhtilaf* mereka bukan pada asal atau pokok kaidah tentang pencelaan terhadap bid'ah dan pengingkarannya.<sup>315</sup>

<sup>313</sup>Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),... h. 124

315 Firanda Andirja Abidin, Bid'ah Hasanah, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 124

\_

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 86

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup>Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (*Mengenal Bid'ah dan Sunnah*),....h. 124

Namun, bagaimanapun lebih baik meninggalkan istilah klasifikasi bid'ah menjadi *dhalalah* dan *bid'ah hasanah* karena dua sebab berikut:<sup>316</sup>

- 1. Beradab dengan sabda Nabi saw. karena bagaimana pantas bagi kita jika kita telah mendengar sabda Nabi saw. "semua bid'ah itu sesat," kemudian kita mengatakan "tidak semua bid'ah itu sesat, tetapi hanya sebagian bid'ah saja."
- Pengklasifikasian seperti ini terkadang dijadikan tameng oleh sebagian orang untuk melegalisasikan sebagian bid'ah (padahal) para imam yang berpendapat dengan pengklasifikasian bid'ah mereka berlepas diri dari hal ini), yang hal ini mengakibatkan terancunya antara sunnah dan bid'ah.

al-mashalah al-mursalah harus memenuhi beberapa kriteria yaitu sebagai berikut :

- 1. *al-mashalah al-mursalah* sesuai dengan *maqasid syari'ah* yaitu tidak bertentangan dengan salah satu usul dari usul-usul syari'ah maupun dalil-dalil syar'i, berbedah dengan bid'ah. <sup>317</sup>
- 2. al-mashalah al-mursalah hanyalah berkaitan dengan perkara-perkara yang dapat dipikirkan kemaslahatannya dengan akal (karena sesuatu yang dapat diketahui memiliki mashlahah yang rajihah atau tidak adalah sesuatu yang dapat dipikirkan dan dipandang dengan akal). Artinya, jika al-maslahah al-mursalah dipaparkan kepada akal-akal manusia maka akan diterima. Oleh karena itu, al-mashalah al-mursalah tidaklah berkaitan dengan perkara-perkara peribadatan karena perkara-perkara peribadatan merupakan perkara yang tidak dicerna oleh akal dengan pasti (jelas) dan secara terperinci (hanyalah mungkin diketahui hikmah-hikmahnya, seperti tayammum, shalat, haji, puasa, dan ibadah-ibadah yang lainnya. 318

Contohnya *thaharah* (tata cara bersusci) dengan berbagai macamnya yang di mana setiap macamnya berkaitan khusus dengan peribadatan yang mungkin tidak sesuai dengan pemikiran. Contohnya, keluar air kencing dan kotoran yang

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),....h. 125

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 125

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 126

merupakan najis maka penyuciannya tidak hanya cukup dengan membersihkan tempat keluar kedua benda tersebut, namun harus juga dengan berwudhu, meskipun anggota tubuh untuk berwudhu dalam keadaan bersih dan suci. Kenapa demikian? Sebaliknya, jika anggota tubuh untuk berwudhu kotor, namun tanpa disertai hadats maka tidak wajib untuk berwudhu, kenapa demikian? Kita tidak dapat mencernanya secara terperinci. Demikian juga halnya dengan tayammun, tanah yang sifatnya mengotori dapat menggantikan posisi air (yang sifatnya membersihkan) pada saat tidak ada air. Kenapa demikian? Tidak dapat kita cerna dengan jelas, pasti, dan terperinci. Demikian juga ibadah-ibadah yang lainnya seperti shalat dan haji terlalu banyak perkara-perkara tidak dapat kita cerna. Contohnya tentang tata cara shalat, jumlah rakaat, waktu-waktu shalat, hal-hal yang dilarang tatkala berihram, dan lain sebagainya. Sungguh benar perkataan 'Ali bin Abi Thalib ra

Artinya:

Dari 'Ali r.a. berkata: Kalau memang agama dengan akal tentu yang lebih layak untuk diusap adalah bagian bawah *khuf* daripada mengusap bagian atasnya.

- 3. al-mashalah al-mursalah kembali pada salah satu dari dua perkara di bawah ini. 320 MAKASSAR
- a) Bab *wasilah* (perantara) bukan tujuan, dan termasuk dalam kaidah ( sesuatu yang wajib tidak dapat sempurna pelaksanaannya, kecuali dengan suatu perkara maka perkara tesebut wajib). Hal ini jika *al-mashlahah al-mursalah* dalam rangka penyempurnaan pelaksanaan salah satu *dharuriat* dalam agama, seperti pengumpulan al-Qur'an, pemberian harakat pada al-Qur'an ,mempelajari ilmu nahwu, mempelajari ilmu *jarh wa ta'diil*, yang semua ini merupakan perkara-

.

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Sulaimān bin Asy'ats Abū Dāud al-Sijistānī al-Azdī, *Sunan Abū Dāud*, Tahqīq Muhammad Muhyiddīn 'Abdul Hamīd, Juz. I,...h. 90

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h.127

perkara yang tidak ada di ziman Nabi saw, hanya saja merupakan *al-mashlahah* al-muralah.

b) Bab *takhfif* (peringanan). Hal ini jika *al-mashlahah al-mursalah* dalam rangka menolak kesulitan yang selalu melazimi.

Jika demikian maka kita mengetahui bahwa bid'ah berbeda, bahkan bertentangan dengan *al-mashalah al-mursalah*. Karena objek dari *al-mashalah al-mursalah* adalah perkara yang dapat dicernaa dan ditangkap dengan akal secara terperinci seperti perkara-perkara adat. Berbeda dengan perkara-perkara ibadah karena peribadatan sama sekali bukanlah obyek dari *al-mashalah al-mursalah*. Adapun bid'ah adalah sebaliknya yang menjadi objeknya adalah peribadatan.<sup>321</sup>

Oleh karena itu, perlu dipahami dengan sebenar-benar pemahaman bahwa istilah al-mashlahah al-mursalah merupakan salah satu istilah usul fiqh yang masyhur, yang tersusun dari dua kata yaitu mashalih ( مصلحة ) dan mursalah (مرسلة ). Kata yang pertama adalah bentuk jamak dari mashlah ( مصلحة ) yang artinya manfaat/kemaslahatan. Sedangkan mursalah (مرسلة ) artinya yang diabaikan. Jadi al-mashlahah al-mursalah secara bahasa artinya ialah kemaslahatan-kemaslahatan yang diabaikan.

Agar lebih jelas, bahwa setiap kemaslahatan pasti tidak lepas dari salah satu keadaan berikut:

- 1. *al-maslahah al-mu'tabarah* (kemaslahatan yang diperhitungkan)
- 2. *al-maslahah al-mulghaah* (kemaslahatan yang dibatalkan)
- 3. *al-maslahah al-mursalah* (kemaslahatan yang diabaikan)<sup>323</sup>

Al-maslahah al-mu'tabarah pengertiannya ialah setiap manfaat yang diperhitungkan oleh syari'at berdasarkan dalil-dalil syar'i. Aplikasi dari al-maslahah al-mu'tabarah ini biasanya ditemui dalam masalah qiyas. Misalnya ketika

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 128

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 129

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 129

syariat mengharamkan khamar, sesungguhnya ada suatu alasan yang selalu diperhitungkan dalam hal ini, yaitu sifat memabukkan. Rasulullah saw. bersabda:

عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم " كُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ، وَكُلُّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ، وَكُلُّ مُسْكِر حَرَامٌ. رواه مالك 
$$^{324}$$

# Artinya:

Dari Ibnu 'Umar r.a. berkata Rasulullah saw. bersabda "Setiap yang memabukkan adalah *khamar*, dan setiap *khamar* itu haram"

Karenanya, segala sesuatu yang memabukkan, entah itu makanan, minuman, atau apapun dihukumi sama dengan *khamar. Qiyas* semacam ini merupakan bentuk pengamalan akan *al-maslahah al-mu'tabarah.* Karena dengan begitu kita dapat menjaga akal manusia dari segala sesuatu yang merusaknya, yang dalam hal ini adalah *khamar.* Sedangkan menjaga akal merupakan *maslahah* yang diperhitungkan oleh syari'at.<sup>325</sup>

Kesimpulannya, pengharaman setiap yang memabukkan seperti miras dan narkoba merupakan *al-maslahah al-mu'tabarah*.

Sedangkan *al-maslahah al-mulghaah*, ialah kemaslahatan yang dianggap batal oleh syari'at. Contohnya ialah *al-maslahah* yang terkandung dalam *khamar* dan perjudian.

Allah swt berfirman dalam QS.al-Baqarah/1:219

3. Menjaga akal.

5. Menjaga harta. Ada pula yang menambahnya dengan:

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> Malik bin Anas bin Malik bin 'Amir al-Ashbahī al-Madanī, *Muwatha' al-Imam al-Malik*, Tahqīq Bisyar 'Iwad Ma'ruf dan Mahmūd Khalil, Juz. II, (Muassasah al-Risālah,1412H),h. 53 dan Sulaimān bin Asy'ats Abū Dāud al-Sijistānī al-Azdī, *Sunan Abū Dāud*, Tahqīq Muhammad Muhyiddin 'Abdul Hamīd, Juz. II,...h.352

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Para ulama menyebutkan bahwa misi setiap syari'at (*maqashidu al- syari'ah*) itu ada lima:

<sup>1.</sup> Menjaga din (agama).

<sup>2.</sup> Menjaga jiwa.

<sup>4.</sup> Menjaga keturunan.

<sup>6.</sup> Menjaga kehormatan. Lihat Abu al-Hasan Sayyiduddin 'Ali bin Abī 'Ali bin Muhammad bin al-Salim al-Sa'labī al-Amidī, *Al-Ihkām fī Ushūl al-Ahkām*, Tahqīq Abdurrazzaq 'Afifī, Juz.III, (Beirūt: al-Maktab al-Islāmī,t.th), h. 274

# يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا

#### Terjemahnya:

"Mereka bertanya kepadamu tentang khamar dan judi. Katakanlah: "Pada keduanya terdapat dosa besar dan beberapa manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar dari manfaatnya."

Allah swt. menjelaskan dalam ayat ini bahwa *khamar* dan judi itu mengandung beberapa manfaat bagi manusia, namun demikian hukumnya haram sehingga manfaatnya dianggap batal oleh syari'at Islam. Inilah yang dinamakan *almaslahah al-mulghaah*. 326

Contoh lainnya ialah *maslahat* mencari kekayaan dengan cara menipu dan manipulasi. Kekayaan di sini merupakan *maslahat*, akan tetapi caranya bertentangan dengan syari'at, sehingga *maslahat* yang ditimbulkannya dianggap batal. Demikian pula wanita yang mencari uang lewat melacur umpamanya. 327

Adapun *al-maslahah al-mursalah*, maka tidak ada dalil dalam syari'at yang secara tegas memperhitungkan maupun membatalkannya. Singkatnya, *al-mashlahah al-mursalah* adalah *maslahat-maslahat* yang terabaikan alias tidak ada dalil khusus yang menetapkan atau menolaknya, namun ia sesuai dengan tujuan-tujuan syari'at. Atau dengan bahasa yang lebih sederhana, bahwa sesungguhnya syari'at ditegakkan di atas azas mendatangkan manfaat dan menolak *mudharat*. Karenanya, segala sarana yang bisa mendatangkan manfaat bagi seorang muslim atau menolak *mudharat* darinya, boleh dipakai selama cara tersebut tidak bertentangan dengan syari'at. Inilah sebenarnya hakikat *al-mashlahah al-mursalah*, dan inilah yang sering dianggap *bid'ah hasanah* oleh sebagian orang yang tidak paham.<sup>328</sup>

Untuk lebih jelasnya, akan disebutkan beberapa persamaan antara bid'ah dan *al-mashlahah al-mursalah*:<sup>329</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 130

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 130

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 131-132

<sup>329</sup> Muhammad Husain Al-Jizānī, *Qawā'id fī Ma'rifatil Bida'* Cet. I, (Riyādh: Dār Ibn al-Jauzī, 1419H),h. 33-35 dan Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*,..h.132-134

#### a. Persamaan al-mashlahah al-mursalah dan bid'ah.

| No. | al-Mashlahah al-Mursalah                | Bid'ah                                  |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| 1.  | Tidak dijumpai di zaman Nabi saw        | Tidak dijumpai di zaman Nabi saw        |
| 2.  | Tidak memiliki dalil khusus yang secara | Tidak memiliki dalil khusus yang secara |
|     | tegas berkaitan dengannya               | tegas berkaitan dengannya               |

#### b. Perbedaan mashalih mursalah dan bid'ah.

| No. | al-Mashlahah al-Mursalah                                                                                    | Bid'ah                                                                                    |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1   | Bisa bertambah dan berkurang atau bahkan ditinggalkan sesuai dengan kebutuhan, karena ia sekedar sarana dan | tidak bertambah atau berkurang, karena ia                                                 |
|     | bukan tujuan hakiki, alias bukan ibadah yang berdiri sendiri.                                               |                                                                                           |
| 2   | Sebab-sebabnya belum ada di zaman                                                                           | Sebab-sebabnya sudah ada di zaman Nabi                                                    |
|     | Nabi atau sudah ada tapi ada<br>penghalangnya                                                               | dan tidak ada penghalangnya.                                                              |
| 3   |                                                                                                             | Mengandung unsur memberatkan, karena tujuannya dasarnya untuk berlebihan dalam beribadah. |
| 4   | Selaras dengan misi syari'at (maqashid al-syari'ah)                                                         |                                                                                           |

Apabila merenungi perbedaan-perbedaan di atas, maka kerancuan yang terjadi dalam menentukan mana bid'ah dan mana *al-mashlahah al-mursalah* bisa dihindari. Jika salah satu ciri bid'ah di atas kita temukan dalam suatu masalah, maka ketahuilah bahwa ia termasuk bid'ah, demikian halnya dengan *al-mashlahah al-mursalah*.<sup>330</sup>

Kemudian perlu diketahui pula bahwa *al-mashlahah al-mursalah* terbagi menjadi tiga: *dharuriyyah* (bersifat darurat), *haajiyyah* (diperlukan), dan *tahsiniyyah* 

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup>Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h.134

(sekedar tambahan/pelengkap). Contoh yang *dharuriyyah* ialah pembukuan al-Qur'an dalam satu mushaf, sedangkan contoh yang *haajiyyah* ialah membuat *mihrab* di masjid sebagai petunjuk arah kiblat dan contoh yang *tahsiniyyah* seperti melakukan adzan awal sebelum adzan subuh.<sup>331</sup>

Maka dari pembahasan di atas dapat disimpulkan bahwa pembukuan al-Qur'an dalam satu mushaf, pemberian titik dan harakat pada huruf-huruf al-Qur'an, Membukukan hadits-hadits Nabi saw., penggunaan mikrofon di mesjid-mesjid dan berangkat haji dengan pesawat terbang bukan bid'ah secara syar'i akan tetapi masuk dalam *al-mashlahah al-mursalah*.

#### K. Macam – Macam Bid'ah

Setelah memahami makna bid'ah dengan baik, maka ada baiknya kalau di sini peneliti akan jelaskan klasifikasi bid'ah yang tidak bertentangan dengan sabda Nabi: "wa kullu bid'atin dholalah". Yaitu dengan meninjau dari segi hubungannya dengan syari'at, atau dari kadar bahayanya yang hal ini dijelaskan oleh para ulama.

Ditinjau dari hubungannya dengan syari'at, bid'ah terbagi menjadi dua:

- 1. Bid'ah Haqiqiyyah.
- 2. Bid'ah Idhafiyyah.

Dalam kitabnya yang sangat monumental, Imam al-Syāthibiī mendefinisikan bid'ah haqiqiyyah sebagai berikut:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

الْبِدْعَةَ الْحَقِيقِيَّةَ: هِيَ الَّتِي لَمْ يَدُلُّ عَلَيْهَا دَلِيلٌ شَرْعِيُّ؛ لَا مِنْ كِتَابٍ، وَلَا سُنَّةٍ، وَلَا إِلْمُاعٍ، وَلَا قِيَاسٍ، وَلَا اسْتِدْلَالٍ مُعْتَبَرٍ عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ؛ لَا فِي الْجُمْلَةِ وَلَا فِي التَّفْصِيلِ، وَلَا اسْتِدْلَالٍ مُعْتَبَرٍ عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ؛ لَا فِي الْجُمْلَةِ وَلَا فِي التَّفْصِيلِ، وَلِذَلِكَ سُمِّيَتْ بِدْعَةً؛ لِأَنَّهَا شَيْءٌ مُخْتَرَعٌ عَلَى غَيْرٍ مِثَالٍ سَابِقٍ<sup>332</sup>

# Artinya:

Al-bid'ah al-haqiqiyyah ialah bid'ah yang tidak ada dalil syar'inya sama sekali. Baik dari al-Qur'an, Sunnah, Ijma', maupun *istidlal* yang *mu'tabar* menurut para ulama. Ia sama sekali tak memiliki dalil baik secara umum

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup>Firanda Andirja Abidin, Bid'ah Hasanah, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h.134

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> Ibrahīm bin Mūsā bin Muhammad al-Lakhamī al-Ghurnathī al-Syāthibī, *al-I'thishām*, Tahqīq Salim bin I'd al-Hilalī, Juz.I (Cet.I, Saudi: Dār Ibn 'Affān,1412 H/1992 M), h. 367

maupun terperinci, karenanya ia dinamakan bid'ah berangkat dari hakikatnya yang memang diada-adakan tanpa ada contoh sebelumnya.

Contoh: *thawaf* di kuburan, sengaja tidak mau nikah atau membujang, menambah jumlah waktu shalat wajib menjadi enam waktu misalnya, dan lainnya.

Sedangkan *bid'ah idhafiyyah* menurut Imam Syathibi definisinya ialah:

وَأَمَّا الْبِدْعَةُ الْإِضَافِيَّةُ؛ فَهِيَ الَّتِي لَمَا شَائِبَتَانِ: إِحْدَاهُمَا: لَمَا مِنَ الْأَدِلَّةِ مُتَعَلِّقٌ، فَلَا تَكُونُ مِنْ تِلْكَ الْجِهَةِ بِدْعَةً. وَالْأُحْرَى: لَيْسَ لَمَا مُتَعَلِّقٌ إِلَّا مِثْلَ مَا لِلْبِدْعَةِ الْحَقِيقِيَّةِ. وَالْأُحْرَى: لَيْسَ لَمَا مُتَعَلِّقٌ إِلَّا مِثْلَ مَا لِلْبِدْعَةِ الْحَقِيقِيَّةِ. وَالْفَرْقُ بَيْنَهُمَا مِنْ جِهَةِ الْأَصْلِ قَائِمٌ، وَمِنْ جِهَةِ الْفَرْقُ بَيْنَهُمَا مِنْ جِهَةِ الْأَصْلِ قَائِمٌ، وَمِنْ جِهَةِ الْكَيْفِيَاتِ أَو التَّفَاصِيلِ لَمْ يَقُمْ عَلَيْهَا، مَعَ أَنَّا مُحْتَاجَةٌ إِلَيْهِ؛ لِأَنَّ الْغَالِبَ الْمَحْصَةِ. 333

### Artinya:

Al-bid'ah al-Idhafiyyah: ialah bid'ah yang mengandung dua unsur. Salah satunya memiliki kaitan dengan dalil syar'i, sehingga dari sisi ini ia tidak termasuk bid'ah. Sedang unsur kedua tidak ada kaitannya, namun persis seperti al-bid'ah al-haqiqiyyah. Jadi beda antara kedua bid'ah tadi dari segi maknanya ialah: bahwa (al-bid'ah al-idhafiyyah) asal-usulnya merupakan sesuatu yang dianjurkan menurut dalil syar'i; akan tetapi dari segi cara pelaksanaan, keadaan, dan detail-detailnya tidak bersandarkan pada dalil. Padahal hal-hal semacam ini amat membutuhkan dalil, karena sebagian besar berkaitan dengan praktik ibadah dan bukan sekedar adat kebiasaan.

Contoh kongkrit dari *al-bid'ah al-idhafiyyah*, diantaranya yang paling akrab dengan masyarakat membaca wirid bersama selepas shalat dengan dikomandoi oleh Imam, membaca shalawat sebelum adzan dan iqamah, shalawat sambil dangdutan, dzikir berjama'ah setelah shalat, do'a berjama'ah setelah shalat, mengkhususkan malam *nisfu Sya'ban* untuk melakukan ibadah tertentu dan lain sebagainya.

Pembagian bid'ah lain juga ialah yang didasarkan pada bahaya yang ditimbulkannya. Ditinjau dari kadar bahayanya, bid'ah juga terbagi menjadi dua:<sup>334</sup>

- 1. Bid'ah Mukaffirah.
- 2. Bid'ah Ghairu Mukaffirah.

.

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Ibrahīm bin Mūsā bin Muhammad al-Lakhamī al-Ghurnathī al-Syāthibī, *al-I'thishām*, Tahqīq Salim bin I'd al-Hilalī, Juz.I,...h. 367

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> Abdul Muhsin bin Muhammad al-Samih dan Yūsuf bin Abdullāh al-Hathi, *al-Bida' wa al-Mukhalafat fīl Haj*, Cet. I (Saudi 'Arabiyah, Wizārah al-Syu'un al-Islāmiyah Wa al-Awqāf wad Da'wah wal Irsyād, 1423H), h. 8.

Bid'ah mukaffirah ialah setiap bid'ah yang menyebabkan pelakunya menjadi kafir, keluar dari Islam. Bid'ah ini biasanya berkaitan dengan keyakinan; seperti bid'ahnya orang-orang Jahmiyyah, bid'ahnya Syi'ah Imamiyyah al-Itsna 'Asyariah, bid'ahnya mereka yang mengingkari takdir Allah (Qadariyyah), dan lain-lain.

Sedangkan *bid'ah ghairu mukaffirah*, ialah bid'ah yang tidak menyebabkan pelakunya menjadi kafir, akan tetapi terhitung berdosa. Dan tentunya dosa satu bid'ah tidak sama dengan dosa bid'ah lainnya, akan tetapi tergantung dari bentuk bid'ah itu sendiri dan keadaan pelakunya. Namun bagaimanapun juga bid'ahnya tetap tertolak, meski orang tersebut melakukannya dengan ikhlas dan berangkat dari kejahilan.



#### **BAB III**

# Al-TARK DAN SUNNAH TARKIYAH DALAM FIQH ISLAM

# A. Pengertian al-Tark

Menurut Ibnu Faris, <sup>335</sup> kata (ثَرُكُ ) terdiri dari huruf-huruf *ta, ra* dan *kaf* yang berarti meninggalkan sesuatu. Ini adalah standar dalam bab ini. Oleh karena itulah cangkang telur yang ada di gurun disebut (ثَرِيْكَة) yang berarti sesuatu yang ditinggalkan.

Sedangkan menurut Ibnu Manzhur *al-Tark* secara bahasa meninggalkan sesuatu. 336.

Sedangkan secara istilah, terminologi *al-tark* tidak terlalu populer dalam pembahasan ulama usul fiqh periode awal dan pertengahan oleh sebab itu, peneliti belum menemukan ulama usul fiqh yang secara spesifik mendefinisikan *al-tark* dalam konsepsi ilmu usul fiqh.

Namun kemudian, ada beberapa ulama kontemporer yang mencoba mendefinisikan *al-tark* di antaranya, al-Iji menjelaskan secara terperinci bahwa *al-Tarki* secara bahasa yaitu tidak mengerjakan sesuatu perbuatan yang mampu dilakukan baik itu sengaja ataupun tidak, sepertiodalam keadaan lalai dan tidur, adapun tidak mengerjakan apa yang tidak mampu dikerjakan maka tidak dinamakan *al-tark*, oleh karena itu tidak dikatakan *al-tark* jika Si Fulan tidak menciptakan badannya. Dalam pendapat yang lain disebutkan jika meniggalkan suatu perkara dengan sengaja yaitu dengan meninggalkan perbuatan yang dapat dikerjakan, maka disebut *al-tark* jika mendapatkan apa yang diharapkan sehingga tidak dapat dikategorikan sebagai *al-tark*, orang tidur yang tidak menulis.<sup>337</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> Abū al-Hasan Ahmad bin Faris bin Zakariya, *Mu'jam Maqāyis al-Lughah*, Tahqīq Abdus Salam Muhammad Harūn, Juz. I, (Dār al-Fikr,1399H), h. 345-346

 $<sup>^{336}</sup>$  Muhammad bin Muakrram bi Ali Abu al-Fadl Jamal al-Din bin Manzhur,  $Lisan\ al-Arab$ , Cet. III, Vol. 10, (Beirūt: Dār Shadir,1414H),h. 405

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> 'Adhudu al-Din Abdurahman bin Ahmad al-Iji, *al-Mawāqif fī 'Ilmi al-Kalām*, Vol. 02 (Beirūt: Dār al-Jīl, 1997),h. 168.

Dalam Ensiklopedi Peristilahan Usul Fiqh, *Mu'jam Mustalahat Ushūl Fiqh*, karya Qutubi Musthofa Sanu mencoba mendefinisikan *al-Tark* yaitu upaya untuk meninggalkan sebuah perkara, baik itu disengaja ataupun tidak seperti perkaraperkara yang ditinggalkan oleh Nabi saw. yaitu perbuatan yang ditinggalkan oleh Rasulullah saw. meski Nabi saw. mampu untuk melakukannya seperti Rasulullah saw meninggalkan untuk tidak merayakan maulid, atau Rasulullah saw meninggalkan untuk tidak shalat secara kontinyu shalat tarawih secara berjama'ah. 338

Definisi *al-tark* diatas mencakup semua perkara yang ditinggalkan oleh Rasulullah saw. karena memasukan semua perkara yang Rasulullah saw. ditinggalkan baik itu sengaja maupun tidak disengaja sebagai *al-tark* dan hanya memasukan perkara yang mampu dilakukan saja. Hal ini menjadikan definisi di atas menjadi terlalu luas karena mencakup perkara-perkara yang tidak sengaja ditinggalkan oleh Rasulullah saw.

Kemudian Menurut Yahya bin Ibrahim Khalil al-Tark adalah.

Artinya:

Yaitu menahan diri dari suatu perbuatan, ketetapan atau penolakan secara suka rela.<sup>339</sup>

Dan menurut Muhammad Husain al-Jizani al-Tark yaitu:

Artinya:

Al-tark yaitu tidak mengerjakan sesuatu yang mampu dilakukan atasnya.

Kemudian al-Ghumari mendefinisikan tark Nabi saw. yaitu:

<sup>&</sup>lt;sup>338</sup> Qutub Mushtofa Sanu, *Mu'jam Mustalahat Ushūl Figh*, (Beirūt: Dār al-Fikr,1420H),h.132

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> Yahyā bin Ibrahim Khalīl, *Sunnah Tarkiyah*, *Mafhumuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha Al-As'ilah al-Waridah 'Alaihi*, (Riyadh: Majalah al-Bayan, 1432 H),h. 50

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> Muhammad bin Husain al-Jizānī, Sunnah al-Tark wa Dilalātuha 'ala al-Ahkāmi al-Syar'iyyah...h. 23

Suatu amalan yang ditinggalkan dan tidak dilakukan Nabi saw. atau ditinggalkan oleh *salafus shalih*, tanpa adanya hadits atau atsar yang melarang amalan yang ditinggalkan tersebut yang menunjukkan perbuatan tersebut haram atau makruh.

Peneliti menegaskan dari definisi yang disebutkan oleh al-Ghumari tersebut ada dua hal *Pertama*, sesuatu yang ditinggalkan tersebut dilarang, namun pelarangan ini bukan karena sesuatu tersebut ditinggalkan (*al-tark*). *Kedua*, ada dalil lain yang menunjukkan sesuatu tersebut dilarang. Poinnya adalah harus ada dalil larangnya.

Oleh karena itu, al-Ghumārī menyebutkan ada tiga lafazh yang menunjukkan pengaharaman:

- 1. Larangan ( *al-Nahyu* )
- 2. Pengharaman (*Lafazh Tahrim*)
- 3. Celaan atau ancaman siksa at<mark>as su</mark>atu perbuatan (*Dzam al-Fi'il atau al-Tawa'ud 'alahi bi 'Iqab*) 342

Maka peneliti menegaskan *pertama, shigat* atau lafazh yang menunjukkan pengharaman tidak terbatas pada tiga hal tersebut. Buktinya para ulama usul fiqh menyebutkan *shigat-shigat* lainnya. Antara lain sebagai beriktu:

- Pernyataan tegas ketidakhalalan sesuatu. Firman Allah swt. dalam QS.al-Baqarah/1: 229 مَنْ اللهُ ال

## Terjemahnya:

"...Tidak halal bagi kamu mengambil kembali sesuatu dari yang telah kamu berikan kepada mereka.."

Atau seperti hadits Nabi saw. riwayat imam al-Bukhari:

 $<sup>^{341}</sup>$  Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddiq al-Ghumārī, Ḥusn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark,...h. 9

 $<sup>^{342}</sup>$ Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddiq al-Ghumārī, Ḥusnal-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark,...h. 12

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup> Muhammad bin Ismail Abu Abdillah Al-Bukhariy al-Ju'fiy, *Shahih al-Bukhariy*, Tahqiq Muhammad Zuhair bin Nashir Al-Nashir, Juz.IX,...h. 5

"Tidak halal darah seorang muslim yang bersaksi bahwasanya tidak ada tuhan yang berhak disembah selain Allah dah aku adalah utusan Allah kecuali dengan salah satu daari tiga perkara..."

- *Shigat* lainnya adalah *shigat amr* yang menunjukkan perintah untuk meninggalkan sesuatu atau tidak melakukan sesuatu. Firman Allah swt. dalam OS. al-Haj/22: 30

### Artinya:

Maka jauhilah berhala-berhala yang najis itu.<sup>344</sup>

Dan juga Firman Allah swt. dalam QS. al-Baqarah/1:278

## Artinya:

"...Dan tinggalkanlah sisa riba (yang belum dipungut) jika kamu adalah orangorang beriman."<sup>345</sup>

Ini semua termasuk *uslub nahi* (redaksi larangan) dengan mengedepankan sisi makan dibanding sisi lafazh. Karena perintah-perintah tersebut sesungguhnya berisi larangan dan lain-lain.

Kemudian Yahya bin Ibrahim khalil dalam kitabnya, menegaskan bahwa salah satu *sighat amr* yang menunjukkan perintah untuk meninggalkan sesuatu ialah sabda Rasulullah saw.

#### Artinya:

Hindarilah atau hati-hatilah perkara-perkara bid'ah. Karena setiap perkara yang baru adalah suatu kebid'ahan.

<sup>344</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 335

<sup>345</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 47

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> Muslim bin Hajjaj Abu al-Hasan al-Qusyairiyal-Naisaburiy, *al-Musnadal-Shahih al-Mukhtashar*, Tahqiq Muhammad Fu'ad Abdul Baqiy, Juz. V,...h. 132

Khalil melanjutkan ini sama dengan kata-kata: jangan sekali-kali kamu melakukan sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. meskipun ada alasan untuk melakukannya dan tidak ada halangan untuk melakukannya. Karena membiasakan diri melakukan sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. adalah suatu kebid'ahan.

Kedua, Khalil menegaskan, ia sepakat dengan pernyataan al-Ghumari bahwa al-Tark tidak termasuk salah satu shigat yang menunjukkan pengharaman (tahrim), namun al-Tark adalah bagian dari sunnah Nabi saw. maka mengikuti Nabi saw. dalam meninggalkan sesuatu memiliki status yang sama dengan mengikuti Nabi saw. dalam mengerjakan sesuatu. Sebagaimana disebutkan oleh para ulama, keharusan mengikuti sunnah Nabi saw. di samping dalam hal mengerjakan sesuatu juga dalam meninggalkan sesuatu. Jadi siapa pun yang membiasakan diri melakukan sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. maka ia adalah pelaku kebid'ahan. Apalagi Nabi saw. meninggalkan sesuatu maka harus mengikutinya (meninggalkan)nya. Akan tetapi, kita harus mengikuti sunnah Nabi saw. dalam hal melakukan sesuatu dan meninggalkan sesuatu. "Yang menjadi hujjah di dalam perbedaan pendapat ialah sunnah Nabi saw. begitulah yang ditegaskan Ibnu Abbas kepada Mu'awiyah ketika menyentuh seluruh sudut Ka'bah. 347

#### B. Pengertian Sunnah Tarkiyah Ditinjau Dari Dua Suku Kata

Di antara para ulama yang memberikan definisi terhadap *Sunnah Tarkiyah* ditinjau dari gabungan dua suku kata, yaitu Saad Yusuf Abu Aziz, ia berkata, perbuatan yang ditinggalkan oleh Nabi saw. meski terdapat alasan dan tuntutan, serta tidak ada hal yang menghalanginya untuk mengerjakan perbuatan tersebut.<sup>348</sup>

Menurut Abdul Ilah bin Husain al-'Arfaj ringkasnya,

مَا تَرَكَهُ رَسُوْلُ اللهِ صلى الله عليه وسلم فَإِنَّهُ يَنْبَغِي عَلَى أُمَّتِهِ تَرْكُهُ، اِقْتِدَاءً بِهِ صلى الله عليه وسلم وَذَلِكَ لِأَنَّ تَعْرِيْفَ السَّنَةِ التَرَّكِيَّةِ أَنْ يَتْرُكُ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَوْلًا وَ فِعْلاً، بِشَرْطِ قَصْدِ التَرْكِ وَإِلاَّ فَكَيْفَ نُصِفُ تَرَكَهُ صلى الله عليه وسلم

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> Yahyā bin Ibrahīm Khalīl, Sunnah Tarkiyah, Mafhumuha, Hujjiyatuha, Atsaruha Al-As'ilah al-Wāridah 'Alaihi ,...h. 608-609

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> Sa'ad Yūsuf Abū Aziz, *Buku Pintar Sunnah dan Bid'ah*, (Pustaka al-Kautsar, 2006), h. 28

Bahwa apa yang tidak dilakukan Rasulullah saw. maka umatnya pun harus meninggalkannya, sebagai bentuk mengikuti Rasulullah saw. Definisi Sunnah Tarkiyah adalah Rasululullah saw. meninggalkan suatu ucapan atau perbuatan dengan syarat sengaja meninggalkannya. Kalau tidak sengaja bagaiman kita akan dapat menyifati meninggalkannya yang ditinggalkannya sebagai suatu sunnah. Terkadang hukum meninggalkannya wajib, sunnah, mubah, atau makruh. Tergantung qarinah yang ada di seputar kejadian ketika Nabi saw. meniggalkan hal tersebut.

Dan menurut Muhammad Husain al-Jizaniy:

Artinya:

Suatu perbuatan yang ditinggalkan oleh Nabi saw. padahal ada faktor pendorang untuk melakukannya, sebagai bentuk penjelasan atau pensyriatan bagi umatnya.

Dan menurut Abdullah bin Yusuf al-Judayyi' sunnah tarkiyah:

Artinya:

Sunnah tarkiyah, merupakan lawan dari perbuatan-perbuatan Nabi saw.

Muhammad Rubhi Muhammad Mallah mencoba untuk memberikan definisi sunnah tarkiyah secara istilah yaitu perbuatan-perbuatan bernilai syariat yang tidak khusus hanya kepada Nabi saw. yang ditinggalkan oleh Rasulullah saw. secara sengaja dengan adanya kemampuan untuk mengerjakannya dan adanya faktor pendorong untuk mengerjakannya, selain sebab ia meninggalkannya yang dijelaskan oleh Rasulullah saw. atau apa yang ia isyaratkan melalui teks. 352

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> Abdul Ilah bin Husain al-'Arfaj, *Mafhūm Bid'ah wa Atsaruhu fī Idhthirab al-Fatāwa al-Mu'āshirah*, Cet ,II; (Dār al-Fath, 1433H/2012M), h.111

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup> Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī, *Sunnah al-Tark wa Dilalātihā 'ala al-Ahkām al-Syar'iyyah*,...h. 99

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> Abdullāh bin Yūsuf al-Judayyi', *Taisīr Ilm Ushūl al-Fiqh*, Cet.I (Beirūt: Muassasah al-Rayyān ,1418H), h. 131-134

<sup>352</sup> Muhammad Rubhi Muhammad Mallah, al-Tark 'Inda Ushuliyin,...h. 39

Dan menurut Yahya bin Ibrahim khalil sunnah tarkiyah adalah:

Artinya:

Nabi saw. mendiamkan perbuatan tertentu yang tidak berhubungan dengan selera pribadinya padahal ada alasan yang menuntutnya dan tidak ada sesuatu yang menjadi penghalangnya, dan sesuatu yang tidak Nabi saw. lakukan itu berhungan dengan hak orang lain.

## C. Kaidah-Kaidah Memahami Sunnah Tarkiyah.

Imam Muhammad bin Idris al-Syafi'i (w. 204 H). Ialah ulama yang pertama kali menegaskan adanya *sunnah tarkiyah* secara eksplisit. Ia berkata dalam mengomentari ucapan Mu'awiyah yang mengusap semua rukun Ka'bah, padahal Rasulullah saw hanyalah mengusap Hajar Aswad dan rukun yamani saja:

Artinya:

Dan bagaimana bisa Rasulullah saw. (dianggap) meninggalkan baitullah padahal beliau melakukan thawaf padanya? Akan tetapi kami mengikuti Sunnah baik secara fi 'liyah ataupun tarkiyah.

Ucapan Imam al-Syafi'i kemudian diikuti oleh para ulama *Syāfi'iyyah* setelahnya. Di antara mereka adalah Imam Abul Muzhaffar al-Sam'anī al-Syāfi'i (w .489 H). Bahkan al-Syam'anī menjadikannya sebagai kaidah dalam ushul fikih. Ia berkata:

"Jika Nabi meninggalkan suatu urusan (yakni: menjadikannya sebagai *sunnah tarkiyah*) dari berbagai perkara, maka kita wajib mengikutinya dalam perkara tersebut.".

<sup>353</sup> Yahya bin Ibrahim Khalil, Sunnah Tarkiyah, Mafhumuha, Hujjiyatuha, Atsaruha Al-As'ilah al-Waridah 'Alaihi ,...h. 67

 $<sup>^{354}</sup>$  Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abū Al-Fadl al-Asqalanī,  $Fathu~al\text{-}B\bar{a}r\bar{\imath}~Syarh~Shah\bar{\imath}h~al\text{-}Bukh\bar{a}r\bar{\imath},$  Juz.III,..h.475

 $<sup>^{355}</sup>$  Manshur bin Muhammad bin Abdul Jabbār bin Ahmad al-Marwazī al-Sam'anī,  $\it Qaw\bar athi'u$  al-Adillah fi $\it al-Ush\bar ul,...h.311$ 

Sebelum al-Sam'anī, Abul Husain al-Bashri al-Mu'tazilī al-Syāfi'ī (w.436 H). juga menyatakan:

## Artinya:

"Adapun mengikuti Nabi was, maka bisa pada ucapan (*sunnah qauliyah*), juga bisa dalam perbuatan (*sunnah fi'liyah*) dan bisa juga dalam perkara yang ditinggalkan (*sunnah tarkiyah*)."

Al-Sam'ani juga menyatakan:

#### Artinya:

"Kami katakan bahwa 'meneladani beliau' juga berlaku di dalam perkara yang ditinggalkan (sunnah tarkiyah), I karena Nabi saw. jika seandainya meninggalkan shalat ketika terbitnya matahari, kemudian kita juga meninggalkannya di waktu tersebut karena Nabi saw meninggalkannya, maka telah menjadikan Nabi saw. sebagai teladan."

Kemudian al-Syāfi'i juga diikuti oleh Abūl Hasan Saifuddīn al-Amidī al-Syāfi'i (w. 631 H). Ia berkata:

#### Artinya:

"Adapun mengikuti (sunnah Nabi saw.), maka dapat dilakukan dalam ucapan (sunnah qauliyah) dan juga bisa dilakukan dalam perbuatan (sunnah fi 'liyah) dan perkara yang ditinggalkan (sunnah tarkiyah)."

Kemudian diikuti pula oleh Badruddīn al-Zarkasyīal-Syāfi'i (w.794 H) rah. Ia berkata:

<sup>356</sup> Muhammad bin Ali al-Thayyib Abū al-Husain al-Bashrī, *al-Mu'tamad fī Ushūl al-Fiqh*, Tahqīq Khalil al-Mis, Juz.I (Cet.I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah,1403H),h.344

 $<sup>^{357}</sup>$  Muhammad bin Ali al-Thayyib Abū al-Husain al-Bashrī, al-Mu'tamad  $f\bar{\imath}$  Ushūl al-Fiqh, h.344

 $<sup>^{358}</sup>$  Ali bin Abi Ali bin Muhammad bin Salim al-Tsa'labī al-Amidī,<br/>al-Ihkām fī Ushūli al-Ahkām,...h.227

<sup>359</sup> Badruddīn Muhammad Muhammad bin Abdullah bin Buhadir al-Zarkasyī, *al-Bahru al-Muhīth fi Ushūl al-Fiqh*, Juz.III,...h.260

"Jalan yang ketiga (di dalam menentukan *sunnah fi'liyah*): bahwa beliau seandainya meninggalkan niat dan tertib urutan (dalam wudlu'), maka wajib bagi kita untuk meninggalkannya karena adanya dalil untuk menjadikan beliau sebagai teladan, dan juga karena mengikuti beliau sebagaimana berlaku untuk perbuatan-perbuatan yang beliau lakukan juga berlaku untuk perkara-perkara yang beliau tinggalkan."

Ada juga para ulama yang membuat kaidah sunnah tarkiyah, diantaranya Ibnu

Taimiyah, dalam kitabnya, *al-Iqthidha' al-Shirath al-Mustaqim* mengatakan:

#### Artinya:

"Jika Rasulullah saw. meninggalkan suatu ibadah yang ada,padahal faktor dan sebab yang menuntut adanya pelaksanaan itu ada dan faktor pengahalangnya tidak ada, maka melaksanakan ibadah tersebut adalah suatu kebid'ahan."

Kemudian juga al-'Izz ibn Abdussalam berkata:

#### Artinya:

"Semua ibadah yang tidak dilakukan oleh *al-Salaf al-Shalih* dari kalangan sahabat, tabi'in dan tabi'ut tabi'in atau mereka tidak menukilnya (tidak meriwayatkan) atau tidak menukilnya dalam kitab-kitab mereka atau tidak pernah menyinggung masalah tersebut dalam majelis-majelis mereka, maka jenis ibadah itu adalah bid'ah, dengan syarat faktor penuntut untuk mengerjakan ibadah itu ada dan faktor penghalannya tidak ada."

Dan Walid bin Rasyid al-Su'aidan mengatakan:

"Setiap perbuatan yang sebabnya ada di zaman Nabi saw. namun beliau tidak mengerjakan perbuatan tersebut maka yang disyariatkan adalah meninggalkan perbuatan (yang tidak dilakukan tersebut)."

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> Ahmad bin Abdul Halīm Abu al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Majmu' al-Fatāwā*, Tahqīq Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim. Juz.26,...h.172, dan Muhammad Husain al-Jizānī, *Qawā'id Ma'rifah al-Bid'ah*,...h. 75

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> Muhammad Husain al-Jizānī, *Qawā'id Ma'rifah al-Bid'ah,...*h. 79 dan al-'Izz ibn Abdussalam, *Al-Targhb 'an Shalāh al-Raghāib al-Maudhu'at*, Juz.IX,...h. 47

 $<sup>^{362}</sup>$  Walīd bin Rāsyid al-Su'aidān,  $Talq\bar{\imath}h$ al-Afhām al-Aliyyah bi Syarh al-Qawā'id al-Fiqhiyyah,...h.25

Dan Muhammad bin Ahmad bin Abdul Aziz bin 'Ali al-Futuhiy mengatakan:

"Apabila dinukilkan dari Nabi saw. bahwa Nabi saw. telah meninggalkan sesuatu, maka ia juga termasuk *sunnah fi 'liyah*."

Kemudian juga Ali Mahfūzh mengatakan:

#### Artinya:

"Sungguh telah diketahui dari *nushus* ulama madzhab yang empat, bahwasanya apa yang di tinggalkan Rasulullah saw. padahal ada faktor yang menuntut untuk mengerjakan perbuatan tersebut maka meninggalkan perbuatan tersebut adalah sunnah dan mengerjakan perbuatan tersebut adalah bid'ah yang tercela."

## D. Melanggar Sunnah Tarkiyah Berarti Terjatuh dalam Kebid'ahan.

Para ulama *Syafi'iyah* menggunakan kaidah *sunnah tarkiyah'* untuk menetapkan suatu perkara bid'ah. Ini merujuk pada penjelasan Imam al-Haitami, Ia berkata:

"Demikian pula perkara yang ditinggalkan oleh Rasulullah saw. padahal motivasi untuk melakukannya sudah ada ketika itu. Maka meninggalkannya adalah sunnah (*tarkiyah*) dan melaksanakannya adalah bid'ah yang tercela."

Contohnya perkataan Imam Najmuddin Ibnu al-Rif'ah al-Syafi'i (w.710 H) tentang bid'ahnya selamatan kematian. Ia membid'ahkan acara selamatan kematian setelah penukilan *sunnah tarkiyah*. Ia berkata:

<sup>363</sup> Muhammad bin Ahmad bin Abdul Aziz bin Ali al-Futuhiy, *Syarah al-Kaukab al-Munir*, Juz. II,...h. 165

 $<sup>^{364}</sup>$  Ali Mahfuzh,  $al\text{-}Ibd\bar{a}'$  fī Madhar lil Ibtidā', Tahqīq Abū al-Bukhārī Sa'id bin Nasr bin Muhammad (Cet.I; Riyādh: Maktabah al-Rusyd,142), h. 35

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Hajar al-Haimatamī al-Sa'dī al-Anshārī, *al-Fatāwā al-Haditsiyah*, Juz. I (Dār al-Fikr, t.p.t.th), h. 200

وإصلاح أهل (البيت الطعام) وجمع الناس لم ينقل فيه شيء، وهو بدعة غير مستحب. قاله ابن الصباغ، والله أعلم<sup>366</sup>.

### Artinya:

"Perbuatan keluarga mayit menjamu makanan dan mengumpulkan manusia, tidak pernah dinukilkan sedikit pun (dari Salaf,). Sehingga acara tersebut adalah bid'ah yang tidak dianjurkan. Demikianlah ucapan Ibnu al-Shabbagh.

Demikian pula ucapan Imam Zakariya al-Ansharī al-Syāfi'ī (w. 926 H) tentang haramnya menghiasi masjid dengan emas. Ia berkata:

## Artinya:

"(Yang demikian) karena masjid itu bukan bermakna mushaf (yang boleh dihiasi dengan emas dan perak,) dan juga karena perbuatan tersebut tidak pernah dinukil dari Salaf. Sehingga perbuatan tersebut merupakan bid'ah. Dan setiap bid'ah adalah sesat."

Contoh yang lain apabila melanggar *sunnah tarkiyah* jatuh ke dalam kebid'ahan di antaranya:

#### 1. Wudhu dengan urutan terbalik

Jika suatu perkara dapat dianggap sebagai perkara bid'ah karena memenuhi kriteria *'sunnah tarkiyah'*, maka berwudhu dengan urutan terbalik pun dapat dikategorikan sebagai perkara bid'ah. Para ulama Syafi'iyah menetapkan bahwa berwudhu dengan urutan terbalik termasuk *'sunnah tarkiyah'*.

Imam Ibnu Sayyidin Nas al-Ya'mari al-Syāfi'i (w. 734 H) berkata:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> Ahmad bin Muhammad Ibn al-Rif'ah Abu al-Abbas Najmuddin al-Syafi'i, *Kifāyah al-Nabih Syarh al-Tanbīh*, Tahqīq Majdi Muhammad Surur Baslum, Juz. V, (Cet.I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 2009), h. 183

 $<sup>^{367}</sup>$  Zakariyah bin Muhammad al-Anshārī, *Asna al-Mathālib fī Syarh Raudh al-Thālib*, (Dār al-Kutub al-Islāmī, t.th), h. 380

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> Ibnu Sayyidin Nas al-Ya'mari al-Syafi'i, *al-Nafhu al-Syadzi Syarh Jāmi' al-Tirmidzī*, Tahqīq Abū Jābir al-Ashari, Abdul Aziz Abū Rahlah, Shalih al-Lihham. Juz.I, (Cet.I; Riyādh: Dār al-Shami'ī, 1467H/2008M), h. 434

"Dan tidak pernah dinukilkan bahwa Nabi saw. berwudhu dengan urutan terbalik. Seandainya pernah, maka tentu akan dinukilkan, meskipun (hanya sekali) untuk menerangkan bolehnya (berwudhu dengan urutan terbalik)."

#### 2. Sunnah Tarkiyah hanya berlaku dalam ranah ta'abbudi

Tempat berlakunya bid'ah secara syar'i adalah dalam perkara *ta'abbudi* sebagaimana tempat berlakunya '*sunnah tarkiyah*' juga dalam perkara *ta'abbudi*.

Imam Ibnu Hajar al-Haitami al-Syafi'i (w. 974H) membuat definisi amal *ta'abbudi*. Ia menyatakan:

#### Artinya:

"Perkara *ta'abbudi* menurut istilah ahli fikih adalah sesuatu yang tidak dimengerti maksudnya, baik itu berupa ibadah (seperti bersuci, shalat dan sebagainya) ataupun selainnya (seperti muamalat, adat dan sebagainya)."

Abū Bakar al-Bakri al-Dimyathī al-Syāfi'ī (w. 1302H) menjelaskan maksud al-Haitamī:

## Artinya:

"Maksud ucapan al-Haitami "sesuatu yang tidak dimengerti maksudnya" adalah perkara yang hikmah pensyariatannya tidak bisa dijangkau (oleh pemikiran manusia, pen), tetapi Pemilik syariat hanyalah memerintahkan kita untuk menjadikannya sebagai bentuk ibadah (ritual)."

Jadi batasan ibadah yang bersifat *ta'abbudi* adalah amal ibadah yang tidak diketahui maksud, kemaslahatan dan madharatnya secara terperinci.

Kemudian Imam Ibnu Hajar al-Haitamī al-Syāfi'ī (w. 974H) menyatakan:

### Artinya:

"Perkara-perkara *ta'abbudi* tidak boleh ditetapkan kecuali dengan nash-nash (teks al-Quran dan hadits) yang jelas."

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Hajar al-Haitami, *Tuhfah al-Muhtāj fi Syarh al-Minhāj*, Juz.VIII, (Mesir: al-Maktabah al-Tijariyah al-Kubrā,1357 H/1983 M), h. 229

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> Abū Bakar bin Muhammad Syatha al-Dhimyathī, *I'ānah al-Thālibin 'alā Hal al-Fāzh Fath al-Mu'īn*, Juz.IV, (Cet.I; Dār al-Fikr, 1418 H/1997 M), h. 45

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Hajar al-Haitami, *Tuhfah al-Muhtāj fi Syarh al-Minhāj*, Juz. I,..h. 495

Sulaiman bin Muhammad al-Bujairami al-Syāfi'ī (w. 1221H) mencontohkan:

"Jumlah ini (yakni nishab zakat binatang ternak,) adalah urusan ta'abbudi, tidak boleh ditanyakan tentang hikmahnya, akan tetapi hendaknya menerima dari Pemilik syariat ini apa adanya."

Sulaiman bin Muhammad al-Bujairami al-Syafi'i juga memberikan contoh lainnya:

Artinya:

"Hikmah pengkhususan lima (5) pada waktu-waktu ini (dalam shalat 5 waktu) adalah urusan ta'abbudi, tidak bisa diketahui maksudnya."

Namun yang perlu diperhatikan bahwa di dalam muamalah perdagangan yang kebanyakannya merupakan kebiasaan duniawi yang dapat diketahui alasannya pun terdapat urusan ta'abbudi yang tidak boleh dilanggar.

Sebagaimana yang ditegaskan oleh Imam Abul Muzhaffar al-Sam'ani al-Syafi'i (w. 489 H) berkata:

Artinya:

"Adapun pokok dari urusan muamalah, maka merupakan perkara yang bisa diketahui maksudnya (sehingga boleh diubah, ditambah atau dikurangi sesuai kemaslahatan), hanya saja syariat ini menetapkan beberapa macam perkara ta'abbudi yang wajib diikuti dan tidak boleh melampaui dan melebihinya."

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> Sulaimān bin Muhammad bin 'Umar al-Bujirumiy al-Syāfi'i, *Tuhfah al-Habib 'Alā Syarh* al-Khathīb, Juz. III, (Cet.I; Beirūt: Dār al-Kutub al'Ilmiyah, 1417H/1994M), h. 20

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup> Sulaimān bin Muhammad bin 'Umar al-Bujirumiy al-Syāfi'i, *Tuhfah al-Habib 'Alā Syarh* al-Khathīb, Juz.II,...h. 6

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup> Abu al-Muzhaffar Manshur bin Muhammad bin Abdul Jabbār bin Ahmad al-Marwazī al-Sam'anī al-Tamimi al-Hanafi/al-Syāfi'i, *Oawāthi'u al-Adillah fi al-Ushūl*. Tahqīq Muhammad Hasan Ismāil al-Syāfi'i, Juz.II,...h.115

Dalam hal ini peneliti menegaskan bahwa perkara *ta'abbudi* tidak boleh diubah-ubah dengan cara mengurangi atau menambah atau mengubah sifatnya, jika ribah maka akan terjatuh ke dalam perkara bid'ah.

Imam Alāuddīn Ibnul 'Aththar al-Syāfi'i (murid al-Imam an-Nawawi, w. 724 H) mengingatkan:

ثم المحدَث في الدين قد يكونُ زيادة وصفٍ في العبادة المشروعة لم تثبت في السنة؛ كاجتماع في موضع الانفراد، ويزعم من يفعل ذلك أن يدخل تحت عموم السنة؛ كما يفعل في ليلة النصف، والتعريف بغير عرفة، وهذا لا يستقيم؛ فإن الغالب على العبادات التعبد، ومأخذُها التوقيف. 375

#### Artinya:

"Kemudian perkara baru dalam agama (yakni: bid'ah), terkadang berupa tambahan sifat dalam ibadah yang disyariatkan, yang mana tambahan tersebut tidak ada dalam Sunnah, seperti berkumpul dalam ibadah yang seharusnya dilakukan sendiri-sendiri, dan pelakunya menyangka bahwa perbuatannya masih berada dalam keumuman Sunnah, seperti berkumpul pada malam *Nisfu Sya'ban*, berkumpul pada hari Arafah di luar padang Arafah, maka pendalilan semacam ini bukanlah pendalilan yang lurus, karena pada umumnya perkaraperkara ibadah itu bersifat *ta'abbudi* (yang tidak bisa dinalar perinciannya) dan dasar pelaksanaannya harus mengikuti teks (ayat atau hadits)."

#### 3. Qiyas dalam ranah ta'abbudi

Peneliti menegaskan bahwa urusan ibadah yang bersifat 'ta'abbudi' tidak diperkenankan melakukan qiyas (analogi) di dalamnya. Ini karena kebanyakan orang yang melakukan perkara bid'ah terjatuh dalam perbuatan qiyas dalam urusan ta'abbudi.

Pengertian *qiyas* menurut al-Imam Abu Ishaq al-Syafi'i (w. 476 H) adalah:

Artinya:

"Membawa perkara cabang kepada perkara asal di dalam sebagian hukumnya karena alasan yang menyatukan di antara keduanya."

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> 'Alāuddin 'Ali bin Dāud bin al-'Aththar al-Syāfi'i, *al-'Uddah fi Syarh al-'Umdah fi Ahadits al-Ahkām*, Juz. I, (Cet. I; Beirūt: Syarikah Dār al-Basyair al-Islāmiyah, 1427 H/2006 M), h. 363

 $<sup>^{376}</sup>$  Abū Ishāq Ibrahīm bin 'Ali bin Yūsuf al-Sya<br/>irazi al-Syafī'i,  $al\text{-}Luma'\,f\bar{\imath}\,$  Ushūl al-Fiqh, Cet.II, (Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1424 H/2003 M), h. 96

Menurut Sulaiman al-Jamal al-Syafi'i (w. 1204 H) menerangkan kaedah fikih bahwa urusan *ta'abbudi* tidak dapat di-*qiyas*-kan antara satu dengan lainnya. Ia menyatakan:

Artinya:

Perkara-perkara yang bersifat 'ta'abbudi' tidak boleh dimasuki oleh qiyas (analogi)."

Imam al-Nawawi al-Syāfi'i (w. 676 H) menyatakan bid'ahnya menerjemahkan al-Qur'an dalam shalat karena di-*qiyas*-kan dengan ceramah. Ia menyatakan:

هذا كله مع أن الصلاة بناها على التعبد والاتباع والنهى عن الاختراع وطريق القياس منسدة وإذا نظر الناظر في أصل الصلاة واعدادها واختصاصها بأوقاتها وما اشتملت عليه من عدد ركعاتها واعادة ركوعها في كل ركعة وتكرر سجودها الي غير ذلك من أفعالها ومدارها على الاتباع ولم يفارقها جملة وتفصيلا فهذا يسد باب القياس..الخ<sup>378</sup>

Artinya:

"Ini (tidak sahnya menerjemahkan al-Quran dalam shalat) semuanya berdasarkan pada alasan bahwa shalat itu dibangun di atas urusan 'ta'abbud, ittiba' (mengikuti Sunnah) dan larangan mengada-ada (berbuat bid'ah). Dan jalan qiyas tertutup atasnya. Jika seseorang melihat pada pokok shalat, persiapannya, kekhususannya, waktu-waktunya dan perkara yang dikandung olehnya yang berupa bilangan rakaat dan berulangnya ruku' dan sujud dalam setiap rakaat dan lainnya, itu semuanya berkisar pada perbuatan ittiba' dan tidak membedakan antara global dan perinciannya. Maka ini menutup pintu qiyas..dan seterusnya."

Yang demikian karena urusan *ta'abbudi* itu tidak bisa dipahami hikmahnya secara terperinci. Sa'duddīn al-Taftazānīal-Syāfi'i (w. 793H) menyatakan:

Artinya:

.

<sup>377</sup> Sulaimān bin 'Umar bin Manshūr al-'Ujailiīal-Azhariī al-Jamal, *Hāsyiah al-Jamal 'Ala Syarh Minhāj al-Thullāb*, Juz.III, (Dār al-Fikr,t.th), h. 48

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> Abū Zakariya Muhyiddīn Yahyā bin Syarf al-Nawawi, *al-Majmū' Syarh al-Muhadzab*, Juz.III, (Dār al-Fikr, t.th), h. 381

<sup>379</sup> Sa'duddīn Mas'ūd bin 'Umar al-Taftazanī al-Syāfi'i, *Syarh al-Talwīh 'Alā al-Taudhih limatn al-Tanqīh fī Ushūl al-Fiqh*,Tahqīq Zakariya 'Umairat, Juz.II, (Cet.I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah,1416H/1996M), h. 207

Ini karena termasuk dari persyaratan *qiyas* adalah bahwa hukum pokok (yang akan di-qiyaskan, pen) itu bisa dipahami maknanya (dimengerti alasannya)."

Sehingga jika seseorang melakukan *qiyas* dalam urusan yang bersifat *ta'abbudi*, maka ia akan terjatuh pada perbuatan bid'ah.

Oleh karena itu Ibnu Hajar al-Haitami al-Syafi'i menganggap bid'ahnya melantunkan adzan di liang lahat karena tidak boleh di*qiyas*kan dengan adzan di telinga bayi baru lahir. Ia pernah ditanya tentang mengumandangkan adzan ketika hendak menutup liang lahat. Ia menjawab:

"Itu (mengumandangkan adzan) adalah bid'ah karena tidak ada satu riwayat pun yang shahih (dari Salaf). Sedangkan yang dinukilkan dari sebagian ulama tentang pembolehannya tidak perlu ditoleh (dianggap)....dan seterusnya."

Setelah membawakan ucapan al-Ashbahi, la menyatakan:

Dengan demikian dapat diketahui bahwa keterangannya mencocoki keteranganku bahwa perbuatan tersebut (adzan di liang lahat) adalah bid'ah. Dan apa yang diisyaratkan olehnya tentang lemahnya *qiyas* (yakni: mengqiyaskan adzan di liang lahat dengan adzan pada bayi baru lahir) adalah sangat jelas, bisa diketahui bantahannya dari sisi yang paling mudah. *Wallahu subhanahu wata'ala a'lam bish shawab*."

# 4. Mengangkat tangan ketika berdoa

Mengangkat tangan ketika berdoa termasuk urusan *ta'abbudi*, yaitu perkara yang tidak bisa dinalar hikmahnya secara terperinci, karena bersifat *tauqifiyah* (mengikuti teks wahyu). Maka *'sunnah tarkiyah'* bisa memasuki perkara ini.

Imam al-'Izz bin Abdussalam al-Syāfi'ī (w. 660 H) berkata:

<sup>380</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Ibnu Hajar al-Haitami al-Sa'dī al-Anshārī, *al-Fatāwā al-Fiqhiyah al-Kubrah*, Juz. II, (al-Maktabah al-Islāmiyah, t.th), h. 17

 $<sup>^{381}</sup>$  Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Ibnu Hajar al-Haitami al-Sa'dī al-Anshārī,  $al\text{-}Fat\bar{a}w\bar{a}$   $al\text{-}Fiqhiyah}$  al-Kubrah, Juz. II,...h. 18

وكذلك لا ترفع اليدان في دعاء التشهد؛ ولا يستحب رفع اليدين في الدعاء إلا في المواطن التي رفع فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم يديه Artinya:

"Demikian pula tidak usah mengangkat kedua tangan ketika doa *tasyahud*. Dan tidak dianjurkan mengangkat kedua tangan ketika berdoa kecuali di tempat-tempat yang mana Rasulullah saw. mengangkat kedua tangan beliau."

Contoh doa dengan mengangkat kedua tangan adalah doa setelah berwudhu. Abū Mūsā al-Asy'arī berkata:

Nabi saw. meminta air. Kemudian beliau berwudhu, lalu mengangkat kedua tangan beliau dan berdoa: "Ya Allah! Ampunilah Ubaid Abi Amir!" Dan aku melihat putihnya ketiak beliau. Beliau berdoa: "Ya Allah! Jadikanlah ia pada hari kiamat di atas kebanyakan manusia." (HR. Muttafaqun 'Alaihi).

Adapun contoh doa yang tidak perlu mengangkat kedua tangan adalah bagi seorang khathib ketika berdo'a di atas mimbar. Sebagian ulama Syafi'iyah menganggapnya sebagai 'sunnah tarkiyah'.

Syihabuddin al-Qalyubi al-Syafi'i (w. 1069) berkata:

وَيُكْرَهُ لِلْخَطِيبِ رَفْعُ الْيَدَيْنِ مُطْلَقًا 383 مِلْكَانِهُ لِلْخَطِيبِ رَفْعُ الْيَدَيْنِ مُطْلَقًا 383

Artinya:

"Dan dibenci bagi khathib untuk mengangkat kedua tangan secara mutlak."

MAKASSAR

Dasar keterangan *Syāfi'iyah* di atas adalah atsar Umarah bin Ru'aibah ketika melihat Bisyir bin Marwān mengangkat kedua tangannya di atas mimbar. Sebagai berikut:

عن عمارة بن رؤيبة، قال: رأى بشر بن مروان على المنبر رافعا يديه، فقال: قَبَّحَ اللَّهُ هَاتَيْنِ الْيَدَيْنِ لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا يَزِيدُ عَلَى أَنْ يَقُولَ بِيَدِهِ هَكَذَا وَأَشَارَ بِإِصْبَعِهِ الْمُسَبِّحَةِ. رواه مسلم و أبوداود و أحمد 384

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz.VIII,...h.81

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> Ahmad Sulama al-Qalyubiy dan Ahmad al-Barlusiy 'Umairah, *Hāsyiyata Qalyubiy wa* '*Umairah*, Juz.I, (Beirūt: Dār al-Fikr, 1415H/1995M), h.179

Umarah bin Ru'aibah ketika melihat Bisyir bin Marwan mengangkat kedua tangannya di atas mimbar. Ia berkata: "Semoga Allah menjadikan buruk kedua tangan ini. Aku telah melihat Rasulullah saw. tidak lebih dari berisyarat dengan jari telunjuknya demikian." (HR. Muslim, Abu Dawud, Ahmad).

Imam an-Nawawi berkata:

## Artinya:

"Dalam hadits ini terdapat dalil bahwa termasuk Sunnah (*tarkiyah*) adalah tidak perlu mengangkat tangan dalam khutbah. Ini adalah pendapat Malik, para sahabat kami (*Syafi'iyah*) dan lainnya." (Syarh al-Nawawi ala Muslim: 6/162).

#### 5. al-Maslahat al-Mursalah

Perkara-perkara yang dilakukan atau baru muncul setelah wafatnya Rasulullah saw. seperti pembukuan mushaf al-Quran, mencetak mata uang, shalat tarawih berjamaah dan sebagainya. Maka apakah perkara tersebut tidak termasuk *'Sunnah Tarkiyah'* yang mana jika dilanggar akan terjatuh pada perkara bid'ah?

#### Jawaban:

Perkara tersebut tidak termasuk bid'ah karena tidak memenuhi kaidah 'Sunnah Tarkiyah' seperti tidak adanya faktor pendorong atau masih ada faktor penghalang ketika Rasulullah saw. masih hidup.

Imam Ibnu Hajar al-Haitami al-Syafi'i berkata:

وخرج بقولنا مع قيام المقتضى في حياته تركه إخراج اليهود من جزيرة العرب وجمع المصحف وما تركه لوجود المانع كالاجتماع للتراويح فإن المقتضى التام يدخل فيه المانع 385.

## Artinya:

"Dan dikecualikan dengan ucapan kami 'tegaknya faktor pendorong ketika beliau masih hidup', yaitu perbuatan beliau tidak mengusir kaum Yahudi dari Jazirah Arab dan tidak menghimpun mushaf al-Quran, serta perkara yang ditinggalkan karena adanya faktor penghalang seperti menghimpun jamaah

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī,al-*Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī,Juz. II,...h.595

 $<sup>^{385}</sup>$  Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Hajar al-Haitamī,  $al\text{-}Fat\bar{a}w\bar{a}$  al-Hadītsiyah, Juz. I, (Dār al-Fikr, t.th), h. 200

shalat tarawih, karena faktor pendorong yang telah sempurna tersebut dihadang oleh faktor penghalang (seperti takut diwajibkan atas umat,)."

Perkara yang dicontohkan oleh al-Haitami di atas kemudian disebut oleh para ulama usul fikih dengan *'al-mashlahah al-mursalah'*.

Imam Badruddīn al-Zarkasyī al-Syāfi'i menjelaskan definisi 'al-Maslahah al-Mursalah':

#### Artinya:

"Membicarakan perkara yang didiamkan oleh syariat, apakah ia dianggap ataukah dilupakan, itulah yang dinamakan *'al-mashlahah al-mursalah'*, disebut juga dengan *'istidlal mursal'*. Disebut *'al-mursalah'* karena tidak ada dalil yang menganggapnya ataupun yang meniadakannya."

#### E. Macam-Macam al-Tark.

Menurut Muhammad Husain al-Jizānī dalam kitabnya, membagi *Tark* Nabi saw. menjadi lima bagian:

# a. Al-Tark al-Jibilī atau al-'Adī. <sup>387</sup>

Yaitu sesuatu yang ditinggalkan oleh Rasulullah saw karena alasan naluri atau selera pribadi. Seperti keengganan Rasulullah saw. memakan daging *dhabb* (sejenis biawak padang pasir). Nabi saw. memberikan alasan dengan mengatakan: "Binatang itu tidak ada di tempat kaumku sehingga aku tidak berselera untuk memakannya." Keengganan Nabi saw. ini setara dengan perbuatan yang Nabi saw. lakukan karena alasan naluri dan selera pribadi, sehingga tidak ada keharusan bagi umat Islam untuk meneladaninya. Jadi hukumnya mubah memakan *dhabb*.

## b. Al-Tark al-Khas bihi. 388

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> Abū Abdullāh Badruddīn Muhammad bin Abdullāh bin Bahadir al-Zarkasyī, *al-Bahru al-Muhīth fi Ushūl al-Figh*,Juz.VIII,...h.83

 $<sup>^{387}</sup>$  Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī, Sunnah al-Tark wa Dilalātihā 'alā al-Ahkām al-Syar'iyyah,...h. 31

 $<sup>^{388}</sup>$  Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī, Sunnah al-Tark wa Dilalātihā 'alā al-Ahkām al-Syar'iyyah,...h. 32

Yaitu sesuatu yang ditinggalkan khusus bagi Rasulullah saw. Dan hal ini ditetapkan oleh dalil khusus, Seperti Rasulullah saw. meninggalkan makan bawang putih. Jadi hukumnya mubah memakan bawang putih bagi umatnya.

## c. Al-Tark al-Mashalahī. <sup>389</sup>

Yaitu sesuatu yang ditinggalkan oleh Rasulullah sebab mashlahah. Misalnya,

- (1) Karena takut diwajibkan bagi umatnya. Seperti keengganan Nabi saw. melanjutkan memimpin shalat malam berjamaah di bulan Ramadhan setelah beliau memimpin shalat malam berjamaah selama tiga hari berturut-turut. Beliau berhenti melakukan hal itu semata-mata karena takut hal itu akan diwajibkan bagi umatnya.
- (2) Karena khawatir akan dampak negatifnya. Seperti paling nyata ialah keputusan Nabi saw untuk tidak membangun *al-Ka'bah Al-Musyarrafah* di atas pondasi yang dibangun oleh Nabi Ibrahim a.s. Nabi saw. beralasan karena mereka masih baru saja meninggalkan masa kekafiran.

Contoh juga Nabi saw. memutuskan untuk tidak menghukum mati orang yang menghina Nabi saw. dengan ucapan yang pantas mendapatkan sanksi hukum. Termasuk juga Nabi saw. meninggalkan membunuh orang-orang munafik. Nabi saw. beralasan bahwa khawatir kalau-kalau manusia kelak akan berkata bahwa Muhammad suka membunuh sahabat-sahabatnya.

Contoh juga Rasulullah saw. meninggalkan tidak menshalati jenazah *shahibud* dain (orang yang punya hutang), dan tukang tipu, sebab hukuman bagi keduanya dan ancaman bagi siapa yang melakukan perbuatan tersebut.

## 4. *Al-Tark Bayanī* atau *al-Tark al-Tasyrī'*ī. <sup>390</sup>

Yaitu sesuatu yang ditinggalkan oleh Rasūlullāh saw. sebagai bentuk *tasyrī'* kepada umatnya. Seperti Rasulullah saw. tidak pernah melakukan/menganjurkan adzan dan iqomat untuk shalat 'Ied. Dan Rasulullah

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī, *Sunnah al-Tark wa Dilalātihā 'alā al-Ahkām al-Syar'iyyah*,...h. 32

 $<sup>^{390}</sup>$  Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī, Sunnah al-Tark wa Dilalātihā 'alā al-Ahkām al-Syar'iyyah,...h. 33

saw. meninggalkan untuk merayakan peringatan hari kelahiran Rasulullah saw. yang masyhur dengan nama Maulid Nabi saw.

Al-Tark al-Tasyri'iy inilah yang dimaksud dengan Sunnah Tarkiyah. Sunnah Tarkiyah ini dijadikan sebagai hujjah jika terkait masalah ibadah. Apabila sebab untuk melakukannya ada di zaman Rasulullah dan tidak yang menghalangi Nabi saw. melakukannya. Jika ada yang menghalangi Nabi tentu Nabi saw. akan menyebutkannya. Atau Nabi melakukannya kemudian meninggalkannya setelah Nabi saw. menjelaskan alasan mengapa Nabi saw. meninggalkannya. Seperti shalat tarawih.

#### e). Al-Tark li 'Adami al-Qudrah. 391

Yaitu sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. karena tidak adanya kemampuan untuk melakukannya. Dan tidak adanya unsur kesengajaan.

Pada hakikatnya *al-tark* Rasulullah saw. seperti ini tidak disebut sebagai *al-tark*, karena keadaannya tidak dikategorikan hakikat *al-tark*, karena *al-tark* sebagaimana penjelasan yang telah berlalu, *al-tark* khusus pada suatu perbuatan yang mampu untuk dilakukan.

Di antara contohnya, Rasulullah saw. meninggalkan memerangi orang yang tidak membayar zakat. Karena pengingkaran terhadap wajibnya zakat baru terjadi di zaman Abu Bakar r.a. dan Rasulullah saw. meninggalkan masuk we karena we belum dikenal dan belum terpenuhi (baca: belum ada) di negeri-negeri kaum muslimin sebelum terjadinya *al-Futūhāt*.

Sedangkang menurut Yahya bin Ibrahim Khalil membagi *Tark Nabi saw*. menjadi dua macam:

1. Sesuatu yang benar-benar ada (أمر وجودي)

Ini tercemin pada tindakan menahan diri dari perbuatan tertentu. Seperti meninggalkan perkara yang makruh atau haram. Termasuk meninggalkan sesuatu yang secara alamiah tidak sisukai oleh manusia.<sup>392</sup>

-

 $<sup>^{391}</sup>$  Muhammad bin Husain bin Hasan al-Jizānī, Sunnah al-Tark wa Dilalātihā 'alā al-Ahkām al-Syar'iyyah,...h. 36

## 2. Sesuatu yang benar-benar tidak ada. (عدم محض)

Ini bukannlah sesuatu yang benar-benar ada, melainkan suatu kondisi di mana tidak ada alasan untuk melakukan sesuatu.<sup>393</sup>

Apa yang ditinggalkan oleh Nabi saw. kadang termasuk jenis yang *pertama*. Seperti tindakan Nabi saw. ketika meninggalkan sesuatu yang tadinya mubah karena diharamkan bagi Nabi saw. sendiri atau bagi Nabi saw. dan segenap umatnya, atau meninggalkan sesuatu yang tidak cocok dengan selera beliau. Dan terkadang termasuk jenis yang kedua seperti kebanyakan apa yang beliau tinggalkan yang akan dibahas di dalam tesis ini, karena Allah *at-Tark* jenis inilah yang dimaksud di sini. <sup>394</sup>

Kedua jenis at-Tark itu bisa masuk ke dalam tasyri' ini dan oleh karena itu menjadi sesuatu yang harus diikuti. Yang pertama seseorang akan mendapatkan pahala manakala dia meninggalkannya dengan niat menjalankan ketentuan yang ada. Ini sesuai dengan definisi yang dirumuskan oleh para ahli ushul fiqih untuk haram dan makruh. Sedangkan yang kedua seseorang akan mendapatkan pahala manakala dia meninggalkannya dan akan berdosa manakala ia melakukannya. Tatkala para ahli Ushul Fiqih berbeda pendapat tentang apakah al-Tark itu termasuk perbuatan atau tidak, sesungguhnya yang mereka maksud ialah at-Tark jenis pertama yang diambil dari kata Nahi (larangan). Ada kelompok yang berpendapat bahwa hal itu termasuk perbuatan. Dan insya Allah ini adalah pendapat yang paling rajih (kuat). 395

Penulis kitab *Al-Maragi* menyatakan

Artinya:

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*, Cet. II, (Riyadh: Majalah al-Bayan, 1432 H), h. 50

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 51

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*, terj Najib Junaidi, *Sunnah Tarkiyah*, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), h. 65

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*, terj Najib Junaidi, *Sunnah Tarkiyah*, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), h. 66

Kita menahan diri karena ada nahi larangan) adalah perintah Nabi Dan menahan diri adalah perbuatan menurut madzhab yang shahih.<sup>396</sup>

Salah satu dalil yang menunjukkan bahwa meninggalkan sesuatu (*al-tark*) termasuk perbuatan ialah firman Allah dalam QS. al-Maaidah /4:63

#### Terjemahnya:

"Mengapa ulama-ulama dan pendeta-pendeta mereka tidak melarang mereka mengucapkan perkataan dusta dan memakan yang haram? Sungguh amatlah buruk apa yang perna mereka perbuat." 397

Disini Allah swt. menyebut sikap mereka yang tidak mau melakukan pelarangan itu sebagai perbuatan.

Juga sabda Nabi

#### Artinya:

Artinya:

"Orang Islam (yang baik) ialah orang yang orang-orang Islam lainnya selamat dari lisan dan tangannya."

Dan ucapan Sahabat Nabi:

لئن قعدنا والنبي يعمل لذاك منا العمل المصلل

"Sungguh jika kita duduk berpangku tangan, sedangkan Nabi bekerja Itu adalah perbuatan yang salah dari kita." <sup>399</sup>

Sebagaimana diketahui bahwa tidak semua perbuatan Nabi saw. harus diteladani. Sebab, ada sebagian perbuatan Nabi saw. yang hanya boleh dilakukan oleh Nabi saja manakala ada dalil yang menunjukkan kekhususan tersebut. Dan ada pula

<sup>398</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*. Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz.I,...h. 11

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*, terj Najib Junaidi, *Sunnah Tarkiyah*, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), h. 66

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h.

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*,...h. 52

perbuatan Nabi yang beliau lakukan berdasarkan tuntutan naluri dan tabiat beliau. Begitu pula hal-hal yang beliau tinggalkan tidak semuanya harus diteladani.<sup>400</sup>

Pada prinsipnya apa yang dilakukan oleh Nabi menunjukkan bahwa hal itu mubah (boleh dilakukan) atau *mustahab* (dianjurkan). Sedangkan apa yang beliau tinggalkan pada prinsipnya menunjukkan makruh (sebaiknya ditinggalkan) atau haram (harus ditinggalkan). Ini setelah dilakukan penelitian bahwa apa yang beliau tinggalkan itu termasuk sesuatu yang harus diteladani, dan setelah dipastikan ada alasan yang menuntut dilakukannya hal itu dan tidak ada halangan yang mencegahnya.401

Jika ada yang berkata bahwa Nabi kadangkala meninggalkan perbuatan yang mandub (dianjurkan), jawabnya ialah bahwa beliau meninggalkannya dalam rangka menetapkan syariat dan menerangkan bahwa yang beliau tinggalkan itu bukan perkara yang wajib (harus dilaksanakan). Jawaban untuk tindakan meninggalkan perkara yang mandub itu juga berlaku untuk tindakan mengerjakan perkara yang makruh. Sungguh, kendati hal ini sangat berat untuk disampaikan, sesungguhnya maslahat bayan (kepentingan untuk memberikan penjelasan) harus diutamakan apabila dihadapkan pada dua pilihan antara melakukan sesuatu atau tidak. 402

Abu Abdurrahman bin Ismail Al-Maqdisi mengatakan: "Yang keempat dari hal-hal yang menunjukkan bahwa suatu perbuatan dapat berfungsi sebagai bayan atau penjelasan) adalah meninggalkan sesuatu yang berpotensi dianggap wajib secara sengaja. Maka tindakan meninggalkan sesuatu itu menjadi bayan atau penjelasan bahwa sesuatu itu tidak wajib."403

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā, terj Najib Junaidi, Sunnah Tarkiyah, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), h. 67

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-*Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā, terj Najib Junaidi, Sunnah Tarkiyah, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), h. 67

<sup>&</sup>lt;sup>402</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā, terj Najib Junaidi, Sunnah Tarkiyah, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), h. 68

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā, teri Najib Junaidi, Sunnah Tarkiyah, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), h. 68

Abul Husain Al-Bashri mengatakan: "Terkadang tindakan Nabi meninggalkan sesuatu dapat menjadi bayan atau penjelasan. Seperti peristiwa di saat Nabi meninggalkan (tidak melakukan) duduk (*tasyahhud awal*) pada rakaat kedua, lalu beliau diingatkan dengan bacaan tasbih tetapi beliau tidak kembali. Peristiwa ini menunjukkan bahwa duduk (*tasyahhud awal*) bukanlah rukun di dalam shalat."<sup>404</sup>

Imam Syathibi membahas dan merinci lebih dalam tentang macam-macam *Tark Nabi* saw. dan pembahasan Imam Syathibi ini semakin jelas bagi kaum muslimin bisa membedakan mana yang harus diteladani dan mana yang tidak. Diantaranya sebagai berikut:

- Sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. karena alasan naluri atau selera pribadi. Seperti keengganan beliau memakan daging *dhabb* (sejenis biawak padang pasir).<sup>405</sup>
- 2. Sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi s demi menjaga hak orang lain. Seperti keengganan beliau mengkonsumsi bawang putih dan bawang merah. Hal ini juga tidak harus diteladani, karena termasuk hal-hal yang berlaku khusus bagi Nabi. Sebab, beliau pernah menyuruh seseorang mengkonsumsi rempahrempah tersebut. 406
- 3. Sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. karena takut diwajibkan bagi umatnya. Seperti keengganan beliau melanjutkan memimpin shalat malam berjamaah di bulan Ramadhan setelah beliau memimpin shalat malam berjamaah selama tiga hari berturut-turut. Beliau berhenti melakukan hal itu semata-mata karena takut hal itu akan diwajibkan bagi umatnya. 407

<sup>405</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 53

<sup>&</sup>lt;sup>404</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*, terj Najib Junaidi, *Sunnah Tarkiyah*, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), h. 68

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*,...h. 54

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 54

- 4. Sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. karena kasihan kepada umatnya. Ini lebih luas dari yang sebelumnya. Sebab, rasa kasihan itu boleh jadi timbul karena beliau mengetahui betapa besarnya minat para Sahabat untuk meneladani beliau. Sehingga beliau merasa khawatir bahwa hal itu akan memberatkan mereka. 408
- 5. Sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. tetapi tidak berdosa apabila dilakukan. Seperti keengganan beliau mendengarkan nasyid yang dinyanyikan oleh dua orang budak wanita di rumah beliau pada waktu hari raya, tetapi beliau tidak melarang mereka melakukannya. 409
- 6. Sesuatu yang mubah dan tidak bermasalah yang beliau tinggalkan untuk memilih alternatif lain yang lebih baik dan lebih pantas bagi kedudukan dan posisi beliau. Misalnya, kita katakan bahwa pulang ke rumah isteri-isteri secara bergiliran bukanlah sesuatu yang wajib bagi Nabi , tetapi beliau selalu menjalankannya.
- 7. Sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. karena khawatir akan dampak negatifnya. Contoh paling nyata ialah keputusan Nabi saw.untuk tidak membangun *Ka'bah Al-Musyarrafah* di atas pondasi yang dibangun oleh Nabi Ibrahim. Beliau beralasan karena mereka masih baru saja meninggalkan masa kekafiran.<sup>411</sup>
- 8. Sesuatu yang beliau tinggalkan setelah beliau melakukannya dan tidak lagi melakukannya. Jika kita mengetahui bahwa sesuatu itu tadinya wajib, dapat kita pastikan bahwa tindakan beliau meninggalkannya berarti *nasakh* (penghapusan ketentuan hukum yang lama dengan yang baru). Dan hal semacam ini harus diikuti. Sebagai contoh menurut salah satu versi beliau

<sup>&</sup>lt;sup>408</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 54

<sup>&</sup>lt;sup>409</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 55

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*,...h. 56

<sup>&</sup>lt;sup>411</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 56

- tidak lagi berwudhu setelah mengkonsumsi sesuatu yang dimasak dengan api. 412
- 9. Sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi tetapi diganti dengan sesuatu yang lain. Jadi sekali tempo beliau melakukan ini dan sekali tempo beliau melakukan itu. Inilah yang terjadi pada banyak sekali praktik sunnah yang memiliki beragam versi untuk memberikan kelonggaran dan kemudahan.<sup>413</sup>
- 10. Sesuatu yang dilakukan oleh Nabi pada suatu kesempatan atau beberapa kesempatan, tetapi tidak beliau lakukan pada kesempatan-kesempatan yang lain. Ini berbeda dengan sesuatu yang pernah beliau lakukan tetapi tidak secara rutin, meskipun hampir sama. Salah satu contoh dari yang pertama ialah mengangkat tangan ketika berdo'a. 414
- 11. Sesuatu yang dilakukan oleh Nabi saw. dengan jumlah tertentu dan tidak pernah lebih dari itu. Jika dalam masalah ibadah setidaknya dapat dikatakan bahwa yang lebih utama ialah melakukan lebih dari jumlah tersebut. Salah satu contohnya ialah shalat malam.<sup>415</sup>
- 12. Sesuatu yang sama sekali tidak pernah dilakukan oleh Nabi. Salahn satu contohnya ialah Nabi tidak pernah melaksanakan shalat sunnah sebelum atau sesudah shalat Ied' di tempat pelaksanaan shalat 'Ied. Beliau juda tidak menganjurkan adzan dan igamat sebelum shalat 'Ied.<sup>416</sup>
- 13. Sesuatu yang dilakukan atau ditinggalkan oleh Nabi menurut situasi dan kondisi yang beliau hadapi. Salah satu contohnya pandangan saya ialah Nabi pernah melaksanakan shalat di atas sandal, diriwayatkan oleh al-Bukhari dari Anas bin Malik. Namun dalam hadits shahih yang lain juga disebutkan bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 57

<sup>&</sup>lt;sup>413</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 58

<sup>&</sup>lt;sup>414</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*,...h. 59

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā*,...h. 63

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 65

Nabi pernah melaksanakan shalat dengan bertelanjang kaki maupun dengan alas kaki. Maka dapat dipahami bahwa beliau tidak pernah memaksakan diri untuk memakai atau melepas sandal untuk melaksanakan shalat.<sup>417</sup>

#### F. Dhawābith (Batasan-Batasan) Sunnah Tarkiyah.

Sikap Nabi saw meninggalkan suatu perbuatan tidak lepas dari tiga keadaan, sebagai berikut:

- 1. Nabi saw meninggalkan suatu perbuatan karena tidak ada faktor pendorong, misalnya, Nabi saw tidak pernah memerangi orang-orang yang tidak mau membayar zakat. Karna tidak ada orang yang semacam ini di masa Nabi saw. maka perbuatan ini bukanlah sunnah yang harus diikuti bahkan jika terdapat faktor pendorong dan adanya orang yang tidak membayar zakat, maka mengerjakan apa Nabi saw. tinggalkan dalam hal ini (Nabi saw. meninggalkan memerangi, namun malah kita kerjakan yaitu kita perangi orang tersebut dengan dipimpin oleh penguasa maka hal ini disyariatkan dan tidak menyelisihi sunnah. Sebagaimana Abu Bakar memerangi orang yang tidak mau membayar zakat dan bahwasanya perbuatan ini (bahwa melakukan yang Nabi saw. tinggalkan adalah termasuk sunnah karena dengan tuntunan Nabi saw.: 418
- 2. Ada faktor pendorongnya, tetapi Nabi saw. tinggalkan karena ada faktor penghalang, misalnya, Nabi saw. meninggalkan shalat tarawih berjama'ah setelah Nabi saw melakukannya selama beberapa malam karena khawatir diwajibkan kepada umatnya. Maka meninggalkan hal ini, yaitu tidak mau shalat tarawih hanya mau shalat tarawih berjama'ah tiga malam saja, maka perbuatan semacam ini melanggar sunnah Nabi saw. bahkan jika hilang faktor penghalang yaitu dengan wafatnya Nabi saw. maka melakukan apa yang Nabi tinggalkan disyariatkan dan tidak menyelisihi sunnah Nabi saw. sebagaimana yang

-

<sup>&</sup>lt;sup>417</sup> Yahya bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah Tarkiyah Mafhūmuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaihā,...h. 66

<sup>&</sup>lt;sup>418</sup> Muhammad bin Husain al-Jizānī, *Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...*h.133

dilakukan oleh Umar bin Khaththab r.a yang mengumpulkan manusia untuk shalat di belakang imam ketika shalat tarawih bahkan perbuatan ini adalah bagian dari sunnah Nabi saw. karena ini beramal dengan (*muqtadha*) konsekuensi dari sunnah Nabi saw. <sup>419</sup>

3. Nabi saw meninggalkan suatu perbuatan padahal ada faktor pendorong dan tidak ada faktor penghalang, sikap Nabi saw. meninggalkan suatu perbuatan semacam ini adalah *sunnah tarkiyah* yaitu yang sesuai dengan sunnah, meninggalkannya. Misalnya tidak melafalkan niat ketika hendak shalat, tidak merayakan maulid, tidak berdo'a berjama'ah setelah shalat fardhu dengan diaminkan oleh makmum dan tidak ada adzan dan iqomat sebelum shalat 'Ied. Bagian dari sunnah dalam bentuk ini, yaitu *Sunnah Tarkiyah* adalah prinsip/landasan yang sangat penting, kaidah yang sangat agung dengan kaidah ini, maka terjagalah hukum-hukum syari'at dan tertutuplah pintu bid'ah dalam agama. 420

Dengan demikian bahwa meninggalkan (تُرك) Rasulullah saw. terhadap sesuatu perkara adalah *hujjah*, maka wajib ditinggalkan apa yang ditinggalkan Rasulullah saw. dengan dua syarat:

- 1. Sebab *muqtadhī* (faktor pendorong) untuk melakukan perbuatan itu ada pada zaman Rasulullah saw.
- 2. Tidak ada yang menghalagi (Intifāu al-mawāni)

Jika terpenuhi dua syarat ini maka sunnah hukumnya untuk meninggalkannya (sunnah tarkiyyah) karena telah sampai ilmu pada kita bahwa Rasulullah saw. tidak meninggalkannya melainkan supaya dijadikan sunnah untuk umatnya.

Dari sini para ulama' telah mengeluarkan sebuah kaidah penting, yaitu bahwa setiap perkara yang Rasulullah saw. tidak ada halangan mengamalkannya dan ada

 $<sup>^{419}</sup>$  Muhammad bin Husain al-Jizānī, Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...h.133

 $<sup>^{420}</sup>$  Muhammad bin Husain al-Jizānī, Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...h.133

sebab-sebab ketika itu tetapi ditinggalkan, maka melakukannya adalah bid'ah, karena telah melanggar *sunnah tarkiyyah*.

#### G. Sunnah Tarkiyah Dibangun Di atas Tiga Muqaddimah

Menurut Muhammad Husain al-Jizānī *sunnah tarkiyah* dibangun di atas tiga *muqaddimah*, sebagai berikut:<sup>421</sup>

#### 1. Agama Islam telah sempurna.

Keyakinan bahwa agama Islam telah sempurna dan syariat ini tidak membutuhkan tambahan dari orang yang mengada-ada, atau meralat orang-orang yang membuat ralatan, orang-orang yang menyusupkan suatu hal yang bukan bagian dari syariat. Sesungguhnya Allah swt. telah menyempurnakan syarit ini dan tidak akan menguranginya sama sekali dan Allah swt. telah ridha dan tidak akan murka sama sekali.

## 2. Nabi saw. telah menyampaikan dan menjelaskan agama Islam

Keyakinan bahwasanya Nabi saw. telah menjelaskan agama ini sejelas-jelasnya dan Nabi saw. telah melaksanakan kewajiban untuk bertabligh dan Nabi saw. melaksanakan dengan sebaik-baiknya maka tidaklah Nabi saw. tinggalkan satu pun dari perkara Agama ini, baik yang kecil maupun yang besar kecuali Nabi saw. telah sampaikan kepada umatnya.

Oleh karena itu, para sahabat telah mengakui bahwa Nabi saw. telah menyampaikan risalah dan telah menunaikan amanah dan Nabi saw. meminta umatnya untuk bicara tentang hal tersebut di perkumpulan terbesar yaitu pada saat Nabi saw. di *Hajatul Wada*'

#### 3. Allah swt. telah menjaga Agama Islam

Keyakinan bahwasanya Allah swt. telah menjaga agama Islam dan melindunginya jangan sampai ada yang hilang sehingga tidak ada satupun agama ini yang hilang. Maka Allah swt. telah siapkan untuk agama ini berbagai sebab dan faktor

 $<sup>^{421}</sup>$  Muhammad bin Husain al-Jizānī, Ma'ālim Ushūl al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jamā'ah,...h.132-133

sehingga mudalah menukil agama ini sampai kepada umat Islam hari ini dan terus selamanya.

#### H. Cara Mengatahui Sunnah Tarkiyah

#### 1. Ulama Hanabilah.

Sunnah tarkiyyah diketahui dengan satu dari dua jalan seperti yang disebutkan al-ulama Hanabilah yaitu Imam Ibnu al-Qayyim, ia berkata: 422

وَأَمَّا نَقْلُهُمْ لِتَرَّكِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَهُوَ نَوْعَانِ، وَكِلَاهُمَا سُنَّةُ؛ أَحَدُهُمَا: تَصْرِيحُهُمْ بِأَنَّهُ تَرَكَ كَذَا وَكَمْ يَفْعَلْهُ، كَقَوْلِهِ فِي شُهَدَاءِ أُحُدٍ: وَلَمْ يُغَسِّلْهُمْ وَلَمْ يُصَلِّ تَصْرِيحُهُمْ بِأَنَّهُ تَرَكَ كَذَا وَكَذَا وَلَمْ يَغُمِّلُهُ، كَقَوْلِهِ فِي شُهَدَاءِ أُحُدٍ: وَلَمْ يُغَسِّلْهُمْ وَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْهِمْ وَقَوْلِهِ فِي صَلَاةِ الْعِيدِ لَمْ يَكُنْ أَذَانٌ وَلَا إِقَامَةٌ وَلَا نِدَاءٌ وَقَوْلِهِ فِي جَمْعِهِ بَيْنَ الصَّلَاتَةُ، وَلَا يَدَاءُ وَقَوْلِهِ فِي جَمْعِهِ بَيْنَ الصَّلَاتَةُ، وَلَا إِنَّامَةُ وَلَا إِنَّامَةً وَلَا إِنَّامُهُ وَلَا إِنَامُ وَلَا إِنَّامَةً وَلَا إِنَّامُهُ وَلَا إِنَّامَةً وَلَا إِنَامُ لَهُ مِنْ مُعْهِ بَيْنَ السَّامُ وَلَا إِنَّامَةً وَلَا إِنَامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ اللَّهُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ لَا عَلَى اللَّهُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنَّامُهُ وَلَا إِنَّامُ وَلَا إِنْ إِلَهُ فِي مَعْدِ وَلَا إِلَّامُ لَهُ مُ وَقُولُهِ فِي مَنْ مُعُهُمُ وَلَا إِلَا إِنَّامُ وَلَا إِلَا إِلَا إِنَّامُ وَلَوْلِهِ فِي مَنْ مُعْمِلًا وَلَا إِلَا إِلَامُ لَهُ مُ لَمُ الْمُعَلِّ مُنْ إِلَا إِلَا عَلَى مُعْلِقًا وَلَا عَلَا عَلَى أَذَانُ وَلَا إِلَا إِلَا عَلَا عَلَا عَلَا مُلْ عَلَى الْمُعِلَى الْمُلْكُونُ وَلَا إِلَا عَلَا عَلَا عَلَا أَلَا عَلَا عَلَا عَلَا مُنْ إِلَا إِلَا عَلَا مُعْلًا وَلِهُ إِلَا إِلَا إِلَا إِلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا مُعْلِقًا وَالْمُوا وَالْمُ

وَالثَّانِي: عَدَمُ نَقْلِهِمْ لِمَا لَوْ فَعَلَهُ لَتَوَفَّرَتُ هِمَمُهُمْ وَدَوَاعِيهِمْ أَوْ أَكْثَرُهُمْ أَوْ وَاحِدٌ مِنْهُمْ عَلَى نَقْلِهِ؛ فَحَيْثُ لَمْ يَنْقُلْهُ وَاحِدٌ مِنْهُمْ أَلْبَتَهَ وَلَا حَدَّثَ بِهِ فِي جَعْمَعِ أَبَدًا عُلِمَ أَنَّهُ لَمْ عَلَى نَقْلِهِ؛ فَحَيْثُ لَمْ يَنْقُلْهُ وَاحِدٌ مِنْهُمْ أَلْبَتَهَ وَلَا حَدَّثَ بِهِ فِي جَعْمَعِ أَبَدًا عُلِمَ أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ وَهَذَا كَتَرَّكِهِ التَّلَقُظُ بِالنِّيَّةِ عِنْدَ دُخُولِهِ فِي الصَّلَاةِ، وَتَرْكِهِ الدُّعَاءَ بَعْدَ الصَّلَاةِ مُسْتَقْبِلَ الْمَأْمُومِينَ وَهُمْ يُؤمِّنُونَ عَلَى دُعَائِهِ دَائِمًا

## Artinya:

"Adapun penukilan para shahabat terhadap *al-tark* Nabi ada dua macam, dan keduanya adalah sunnah:
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Pertama: Tashrih (kata-kata jelas) dari para sahabat meriwayatkan dengan redaksi yang jelas bahwa: "Rasulullah telah meninggalkan ini dan itu," atau Nabi saw. tidak melakukannya', atau ungkapan semisalnya. Seperti perkataan perawi tentang pengurusan jenazah syuhada' Uhud: Nabi saw. tidak memandikan mereka dan tidak menshalati mereka, dan perkataan perawi tentang shalat 'Ied, diriwayatkan bahwa Rasulullah saw. tidak ada adzan, tidak ada iqamah dan seruan sebelum pelaksanaannya. Dan juga perkataan perawi tentang shalat yang dijamak: diriwayatkan bahwa Nabi saw. tidak mengerjakan shalat sunnah disela-sela dua shalat yang dijamak maupun setelah keduanya selesai.

<sup>&</sup>lt;sup>422</sup> Muhammad bin Abū Bakar bin Ayyūb Sa'ad Syamsuddīn Ibn Qayyim al-Jauziyah, *I'lām al-Muwaqi'īn 'an Rabb al-'Alamīn*, Tahqīq Muhammad Abdussalam Ibrahīm. Cet.I, Juz. II, (Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah,1411H),h. 281

Kedua: Tidak ada seorang sahabat pun yang meriwayatkan amalan tersebut kepada kita. Padahal seandainya Nabi saw. melakukannya niscaya semua sahabat, atau sebagian mereka, atau salah seorang dari mereka, pasti ada yang meriwayatkannya. Hal itu mengingat besarnya semangat dan kebutuhan mereka dalam menuntut ilmu agama. Namun karena tidak ada riwayat tentang pensyariatannya, maka jelaslah bahwa amalan tersebut tidak dilakukan oleh Nabi saw. Contohnya tidak melafalkan niat sebelum bertakbir untuk shalat dan berdoa bersama setelah shalat berjama'ah menghadap makmum kemudian makmum mengaminkan do'a imam secara terus-menerus.

#### 2. Ulama Svāfi 'iyyah.

Para ulama *Syāfi'iyyah* mempunyai metode tersendiri di dalam menukilkan bahwa suatu perkara termasuk *sunnah tarkiyah*:

Pertama, adalah ucapan ulama Syāfi'iyyah bahwa 'Rasulullah saw. tidak pernah melakukan perkara itu dan tidak pula memerintahkannya' dan ucapan semisalnya. Maka dapat dipastikan bahwa 'perkara itu' termasuk 'sunnah tarkiyah'.

Di antara contohnya adalah penukilan Imam al-Nawawi al-Syafi'i terhadap 'sunnah tarkiyah'nya berisyarat ke kiblat dengan mulut ketika thawaf. Ia berkata:

Dan tidak perlu ber-isyarat ke kiblat dengan mulut, karena Nabi saw. tidak pernah melakukannya."

Maka perhatikanlah kalimat-kalimat kunci: Rasulullah saw. tidak pernah berbuat demikian atau Nabi saw. dan para sahabat tidak pernah melakukan demikian' dan sebagainya. Ini semua menunjukkan *'sunnah tarkiyah'*.

*Kedua*, adalah ucapan mereka bahwa 'perkara itu tidak pernah dinukilkan dari al-Salaf, padahal motivasi untuk menukilkan dan menyebarkannya telah sempurna ketika itu'. Maka dapat dipastikan bahwa 'perkara itu' termasuk '*sunnah tarkiyah*'.

-

 $<sup>^{423}</sup>$  Abū Zakariya Muhyiddīn Yahyā bin Syarf al-Nawawī, al-Majmū' Syarh al-Muhadzadzab, Juz. VIII, (Dār al-Fikr,t.th), h.30

Imam Ibnu Daqīqil 'Ied al-Syāfi'ī (w. 702 H), ia berkata:

#### Artinya:

Bahwa para ahli fikih telah menggunakan cara penukilan seperti itu dalam banyak hal yang tidak terhitung. Maksudnya bahwa mereka berkata: "Seandainya perkara itu ada, tentu akan dinukilkan (oleh ulama Salaf,).

Demikian pula menurut Abdurrahim al-Isnawi al-Syafi'i (w.772H), ia berkata:

Artinya:

"Perkara kedua (dari perkara yang diketahui kedustaannya): Sesuatu yang seandainya shahih keberadaannya, maka akan muncul banyak motivasi untuk menukilkannya sebagaimana telah diketahui bahwa tidak ada negeri di antara Makkah dan Madinah yang lebih besar daripada keduanya, karena jika seandainya ada, maka perkara tersebut akan dinukilkan."

Maka perhatikanlah kalimat-kalimat kunci ini: "Seandainya perkara itu ada, tentu akan dinukilkan dari *al-Salaf* padahal banyak motivasi untuk menukilkannya' atau 'Belum pernah dinukilkan sekali pun dari Nabi saw. perbuatan demikian' dan sebagainya! Ini juga menunjukkan *'sunnah tarkiyah*.

# 3. Ulama Hanafiyah. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Madzhab Hanafiyah telah menetapkan kaidah *sunnah tarkiyah* dengan cara tidak meninggalkan sedikitpun keraguan tentang kehujjahan *sunnah tarkiyah*. Di antara kaidah penting yang dikemukakan oleh para ulama Madzhab Hanafi yaitu dua kaidah:

المتابعة كما تكون في الفعل تكون في الترك أيضا فمن واظب على فعل ما لم يفعله الشارع فهو مبتدع<sup>426</sup>.

<sup>424</sup> Abū al-Fath Taqiyuddin Muhammad bin 'Ali bin Wahb al-Qusyairī al-Mishrī, Ibnu Daqīqi al-'Ied, *Syarh al-Imām bi Ahādits al-Ahkām*, Juz.III, (Cet. III; Beirūt: Dār al-Nawadir,1430 H/2009 M), h. 579

<sup>&</sup>lt;sup>425</sup> Abdurrahman bin al-Hasan bin 'Ali al-Isnawī al-Syāfi'ī, *Nihāyah al-Sūl Syarh Minhāj al-Wusūl*, Cet.I,(Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1420 H/1999 M), h. 262

"Mengikuti (jejak Nabi saw.) di samping, berlaku dalam melakukan sesuatu juga berlaku dalam meninggalkan sesuatu. Maka Barang siapa yang membiasakan diri melakukan sesuatu yang tidak pernah dilakukan oleh Syari' (pemilik Syari'at Nabi saw. berarti ia telah melakukan bid'ah."

Dan Juga kaidah:

وأما ماكان المقتضي لفعله في عهده موجودا من غير وجود المانع منه ومع ذلك لم يفعله ، فإحداثه تغيير لدين الله تعالى إذ لو كان فيه مصلحة لفعله، أو حث عليه، ولما لم يفعله، ولم يحث عليه، علم أنه ليس فيه مصلحة بل هو بدعة قبيحة سيئة 427 Artinya:

Adapun sesuatu yang ada alasan untuk melakukannya ada di zaman Nabi saw. dan tidak ada penghalang untuk melakukannya tetapi Nabi saw. tidak melakukannya, maka melakukan hal itu berarti melakukan perubahan terhadap Agama Allah swt. sebab, sekiranya sesuatu itu mengandung *maslahat* tentu Nabi saw. telah melakukannya atau menganjurkannya dan tatkala Nabi saw. tidak melakukannya dan tidak menganjurkannya berarti Nabi saw. mengetahui bahwa sesuatu itu tidak mengandung *mashlahat*, melainkan perbuatan bid'ah yang buruk.

Kaidah di atas didukung oleh Kamaluddin Muhammad bin Abdul Wahid salah ulama besar Madzhab Hanafi yang sangat teliti dan tidak fanatik kepada Madzhabnya. Perbincangan terfokus pada meninggalkan sesuatu yang pada masa Nabi saw. tidak halangan untuk melakukannya ada ada banyak alasan untuk melakukannya.

Misalnya:

Tidak memberlakukan adzan untuk shalat 'Ied, tidak mewajibkan mandi untuk tiap-tiap shalat, tidak melaksanakan shalat malam *nisfu sya'ban*, tidak melakukan adzan untuk shalat tawawih, tidak memanjatkan do'a setelah melaksanakan shalat-shalat sunnah secara berjama'ah, dan tidak pernah mengadakan *khātaman* al-Qur'an untuk orang-orang yang meninggal.

#### 4. Ulama Malikiyah.

Para ulama *Malikiyah* mempunyai metode tersendiri di dalam menukilkan bahwa suatu perkara termasuk *sunnah tarkiyah*:

<sup>&</sup>lt;sup>426</sup> Yahyā bin Ibrahīm Khalīl, *al-Sunnah al-Tarkiyah Mafhūmuhā*, *Hujjiyatuhā*, *Atsaruhā*, *al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaiha*, (Riyādh: Majallah al-Bayān, 1432H), h.156

<sup>&</sup>lt;sup>427</sup> Yahyā bin Ibrahīm Khalīl, al-Sunnah al-Tarkiyah Mafhūmuhā, Hujjiyatuhā, Atsaruhā, al-Asilatu al-Wāridatu 'Alaiha,...h.155

وَمِنْهَا: الْتِزَامُ الْكَيْفِيَّاتِ وَالْمَيْنَاتِ الْمُعَيَّنَةِ، كَالذِّكْرِ هِمَيْئَةِ الْإجْتِمَاعِ عَلَى صَوْتٍ وَاخْدِ، وَاتِّخَاذُ يَوْمِ وِلَادَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِيدًا، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ. 428

## Artinya:

Dan diantara hal yang masuk dalam perkara bid'ah ini adalah mengadakan *kaifiyat* (tata cara) *hai'at* (keadaan) tertentu di dalam beribadah (kecuali yang datang keterangannya dalam agama), seperti mengadakan dzikir dengan cara berkumpul dengan dikomandoi (dipimpin) oleh seseorang, atau mengadakan perayaan pada hari kelahiran Nabi saw. (maulidan), atau semisal dengan itu.

Jadi dari penukilan para ulama empat madzhab tersebut, maka dapat disimpulkan bahwa para ulama sepakat menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai hujjah.



<sup>&</sup>lt;sup>428</sup> Ibrahīm bin Mūsā bin Muhammad al-Lakhamī al-Ghurnathī al-Syāthibī, *al-I'tishām*, Tahqīq Salim bin 'Ied al-Hilalī Cet.I, (Saudi 'Arabiyah: Dār Ibn Affān,1429 H), h. 53

#### **BAB IV**

#### ANALISIS IMPLIKASI MAKNA SUNNAH TARKIYAH TERHADAP

#### BEBERAPA MASALAH FURU'IYYAH

#### A. Periode Nabi saw.

1. Keengganan Rasulullah saw. untuk berlebih-lebihan (*ghulluw*) di dalam beribadah seperti yang dilakukan para pendeta. Sebagaimana dalam hadits Nabi saw. dari Anas bin Malik meriwayatkan:

أَخْبَرَنَا مُمَيْدُ بْنُ أَبِي مُمَيْدِ الطَّوِيلُ، أَنَّهُ سَمِعَ أَنسَ بْنَ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ: جَاءَ ثَلاَثَةُ رَهْطٍ إِلَى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَسْأَلُونَ عَنْ عِبَادَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَهَّمْ تَقَالُوهَا، فَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ قَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ قَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِي اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَصُومُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ آعَرُلُ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللّهِ إِنِي لَأَخْشَاكُمْ وَأَتْقَاكُمْ لِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ وَأَنْقُومُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: أَنْتُمُ وَأُنْتُمْ كَذَا وَكَذَا، أَمَا وَاللّهِ إِنِي لَأَخْشَاكُمْ وَأَتْقَاكُمْ لِيهِ لَهُ لَكُمْ لِللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ لَوْلُونَ عُلْمُ وَأَتْقَاكُمْ لِيهِ لَهُ لَكِنِي أَصُومُ وَأُفُولُونَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَلَيْسَ مِنِيسِ. وَأَرْقُدُ، وَأَتْزَوَّجُ النِيسَاءَ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِيسٍ. وَأَدْولُهُ مَا وَلِيلًا عَلَى الللهُ عَلَيْسَ مِنْ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْسَ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْسَ مَا وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْسَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْسَ عَلَيْسَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْسَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْسَ عَلَى اللهُ عَلَيْسَ

Telah mengabarkan kepadai kami Humaid bin Abi Humaid al-Thawil, bahwasanya dia mendengari Anas bin Malik berkata: Tiga orang sahabat datang ke rumah istri-istri Nabi, mereka bertanya tentang badahnya Rasulullah saw. Setelah mendapat penjelasan, maka mereka merasa bahwa ibadah mereka tidak ada apa-apanya dibandingkan dengan ibadahnya Rasulullah saw, sehingga mereka berkata: "di nama kedudukan ibadah kita bila dibandingkan dengan ibadahnya Nabi saw, padahal dosa Nabi saw. yang lalu dan yang akan datang telah diampun Allah!

Lantas, salah seorang dari mereka berkata: "Aku akan shalat sepanjang malam, selamanya." Yang kedua mengatakan:

"Aku akan teru berpuasa sepanjang tahun dan tidak akan berbuka, selamanya." Adapun yang ketiga mengatakan:

"Aku akan menjauhi wanita dan tidak menikah, selamanya." Mendengar tentang sikap ketiga Sahabat itu, Rasulullah pun datang lalu berkata:

"Benarkah kalian yang berkata begini dan begitu? Ketahuilah, demi Allah, akulah hamba yang paling takut dan paling bertakwa kepada-Nya. Kendati demikian, aku puasa dan berbuka, aku shalat malam dan tidur, dan aku pun menikahi wanita. Barang siapa tidak menyukai sunnahku (yang seperti itu), maka ia bukan termasuk golonganku .(Hadits *Muttafaq 'Alaihi*)

 $<sup>^{429}</sup>$  Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz.VII,...h. 2

Hadits yang mulia ini menjelaskan tentang *sunnah tarkiyah* yakni bagaimana Rasulullah saw. melarang seseorang beribadah dengan cara yang tidak disyariatkan. Perbuatan tiga orang sahabat tersebut terlihat sebagai *ghulluw* dalam beribadah sehingga menyalahi apa yang disunnahkan oleh Rasulullah saw.

Kemudian maksud dari sunnah dari hadits atas adalah jalan selain kewajiban, sedangkan keengganan untuk melakukan sunnah Rasulullah saw. ada dengan memiliki jalan lain seperti jalan yang dilakukan oleh para pendeta yang terlalu memaksakan diri dan berlebih-lebihan di dalam ibadah, karena sunnah Rasulullah saw. adalah jalan yang lurus dan moderat sehingga Rasulullah saw. berbuka puasa agar kuat di dalam berpuasa, tidur agar kuat di dalam bangun malam, dan menikah untuk menjinakkan syahwat menjaga kesucian diri dan memperbanyak keturunan. Maka orang-orang yang tidak menyukai sunnah-sunnah Rasulullah saw. tersebut bukanlah termasuk jalanku, kecuali jika ketidaksukaan tersebut atas dasar menentang, maka maknanya adalah tidak termaksud di dalam agamaku. 430

Apabila diperhatikan, ketiga orang tersebut menghendaki kebaikan. Bahkan sama sekali mereka tidak menghendaki keburukan. Apalagi Ibnu Hajar berkata: "Dan dalam riwayat yang mursal dari Sai'd Ibnu al-Musayyib sebagaimana dikeluarkan oleh Abdurrazaq dalam *Mushannafnya* (6/167) bahwasanya tiga orang tersebut adalah Ali bin Abi Thalib, Abdullah bin 'Amr bin al-Ash dan Utsman bin Madz'un. <sup>431</sup>

Apakah perkataan salah seorang dari mereka "Saya akan menjauhi para wanita" tidak lain menunjukkan untuk beribadah kepada Allah swt. Perkataan salah seorang dari mereka "Saya akan shalat malam selama-lamaanya" menunjukkan ia akan sungguh-sungguh bermujahadah melawan hawa nafsunya demi beribadah sujud kepada Allah swt. Mereka memandang bahwa kehidupan dunia ini fana, lalu mereka

-

<sup>&</sup>lt;sup>430</sup> Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abū al-Fadhl al-'Asqalānī, *Fathu al-Bārī Syarh Shahīh al-Bukhārī*, Juz.IX,...h. 105-106

<sup>&</sup>lt;sup>431</sup> Abū Bakar Abdurrazaq bin Hamam bin Nafi' al-Humairī al-Yamanī al-Sha'anī, *al-Mushannaf*, Tahqīq Habiburrahmān al-'Ahzmaī, Juz. VI, (Cet.II; Beirūt: al-Maktab al-Islāmī,1403 H), h. 167

pun mengedepankan hak Allah daripada kesenangan kehidupan duniawi. Pada saat mereka mengetahui ibadah Nabi saw. yang telah dimaafkan dosa-dosanya, baik yang telah lampau maupun yang akan datang, mereka berkesimpulan bahwa ibadah mereka harus lebih banyak dari pada yang telah diamalkan oleh Nabi saw. Mereka berpandangan tidak ada jaminan ampunan dosa-dosa yang akan datang. Mereka beranggapan, barang siapa yang tidak dijamin ampunan dosa-dosanya maka harus berlebih-lebihan dalam beribadah dengan harapan memperoleh ampunan Allah swt. dengan beribadah yang berlebih-lebihan tersebut.

Nabi saw. membantah persangkaan mereka dengan berkata:

Artinya:

Sesungguhnya aku adalah orang yang paling takut dan paling bertakwa kepada Allah swt. dibandingkan kalian.

Ucapan Nabi saw. ini untuk menjelaskan, bukan merupakan suatu kelaziman bahwa orang yang lebih takut kepada Allah swt. (karena belum jelas jaminan ampunan dosa) harus berlebih-lebihan dalam beribadah. Karena bagaimanapun juga, meskipun Nabi saw. telah diampuni dosa-dosanya, Rasulullah saw. yang lebih takut kepada Allah dibandingkan mereka. Akan tetapi, Nabi saw. tidak berlebih-lebihan dalam beribadah.<sup>432</sup>

Nabi saw. tidak berkata kepada mereka "Bersungguh-sungguhlah, teruskan niat baik kalian semoga Allah memberi taufik kepada kalian dan memudahkan kesungguhan kalian dalam beribadah keapda Allah swt. Namun Nabi saw. sama sekali tidak memberikan kesempatan kepada mereka. Tidak memandang niat baik mereka, karena amal yang hendak mereka lakukan tidak seperti yang dicontohkan Nabi saw. Bahkan Nabi saw. membantah perkataan mereka satu persatu, perkataan orang pertama. "Aku shalat (yaitu shalat malam) dan tidur" untuk membantah perkataan orang yang kedua. "Dan aku menikahi para wanita" untuk membantah

 $^{432}$  Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abū al-Fadhl al-'Asqalānī,  $Fathu~al\text{-}B\bar{a}r\bar{\imath}~Syarh~Shah\bar{\imath}h~al\text{-}Bukh\bar{a}r\bar{\imath},$  Juz.IX,...h. 105

perkataan orang yang ketiga. Kemudian Nabi saw. mengakhiri bantahannya dengan perkataannya yang keras," Barang siapa yanag membenci sunnahku maka ia tidak termasuk dariku."

- 2. Sebagian sahabat melakukan perbuatan-perbuatan ibadah yang tidak ada dalil khusus menunjukkan hal tersebut, Akan tetapi Nabi tidak mengingkarinya. Sebagian kaum muslimin menjadikan dalil perbuatan sahabat tersebut adanya *bid'ah hasanah*. Contohnya antara lain sebagai berikut:
  - a. Kisah Khubaib yang shalat dua raka'at sebelum terbunuh, sebagaimana diriwayatkan oleh Imam al-Bukhārī dari Sahabat Abū Hurairah berkata:

فَلَمَّا خَرَجُوا مِنَ الْحَرَمِ لِيَقْتُلُوهُ فِي الْحِلِّ، قَالَ لَمُمْ خُبَيْبٌ: ذَرُونِي أَرْكَعْ رَكْعَتَيْنِ، فَكَا فَيْ الْحِلِّ، قَالَ لَمُمْ خُبَيْبٌ: ذَرُونِي أَرْكَعْ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ قَالَ: لَوْلاَ أَنْ تَظُنُّوا أَنَّ مَا بِي جَزَعٌ لَطَوَّلْتُهَا.... فَقَرَكُوهُ، فَرَكَعَ رَكْعَتَيْنِ لِكُلِّ امْرِي مُسْلِمٍ قُتِلَ فَقَتَلَهُ ابْنُ الْحَارِثِ فَكَانَ خُبَيْبٌ هُوسَ نَ الرَّكْعَتَيْنِ لِكُلِّ امْرِي مُسْلِمٍ قُتِلَ صَبْرًال.رواه البخاري 434

Artinya:

Pada saat mereka keluar dari daerah tanah haram untuk membunuh Khubaib di tanah halal maka Khubaib berkata kepada mereka, "Biarkanlah aku shalat dua rakaat. " Mereka pun membiarkan Khubaib, lalu Khubaib shalat dua rakaat, setelah itu Khubaib berkata, " Kalau bukan khawatir kalian menyangka aku ketakutan maka tentu aku akan memanjangkan shalatku." Maka Khubaib pun dibunuh oleh Ibnu al-Hārits dengan demikian, Khubaib adalah orang yang mempelopori shalat dua rakaat bagi setiap muslim yang akan terbunuh dengan penuh kesabaran.(HR. al-Bukhāri)

b. Kisah Bilāl yang selalu shalat dua raka'at setelah berwudhu. Padahal tidak ada dalil khusus yang menunjukkan sunnahnya shalat dua raka'at setelah wudhu. Rasulullah saw. pernah berkata kepada Bilāl:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لِبِلاَلٍ: عِنْدَ صَلاَةِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لِبِلاَلٍ: عِنْدَ صَلاَةِ الفَجْرِ يَا بِلاَلُ حَدِّنْنِي بِأَرْجَى عَمَلٍ عَمِلْتَهُ فِي الإِسْلاَمِ، فَإِنِي سَمِعْتُ دَفَّ نَعْلَيْكَ بَيْنَ يَدَيَّ فِي الإِسْلاَمِ، فَإِنِي سَمِعْتُ دَفَّ نَعْلَيْكَ بَيْنَ يَدَيَّ فِي الجَنَّةِ قَالَ: مَا عَمِلْتُ عَمَلًا أَرْجَى عِنْدِي: أَنِي لَمْ أَتَطَهَّرْ طَهُورًا، فِي سَاعَةِ لَيْلٍ أَوْ نَهَارٍ، إِلَّا صَلَيْتُ بِذَلِكَ الطُّهُورِ مَا كُتِبَ لِي أَنْ أُصَلِّيَ. رواه البخاري 435 لَيْلٍ أَوْ نَهَارٍ، إِلَّا صَلَّيْتُ بِذَلِكَ الطُّهُورِ مَا كُتِبَ لِي أَنْ أُصَلِّيَ. رواه البخاري 435

<sup>434</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Juz. IV,..h. 67

165

<sup>&</sup>lt;sup>433</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 38

<sup>&</sup>lt;sup>435</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Juz. II,..h. 53

#### Artinya:

Wahai Bilal, Kabarkanlah kepadaku tentang amalan yang paling memberikan pengharapan padamu yang telah kau kerjakan, karena aku mendengar gerakan kedua sandalmu di hadapanku surga.

Bilal berkata, "Tidaklah aku mengerjakan suatu amalan yang paling memberikan pengharapan padaku daripada jika aku bersuci kapan saja di malam hari atau siang hari, kecuali aku shalat dengan bersuciku tersebut sesuai dengan yang dikehendaki oleh Allah swt. (HR. al-Bukhārī)

### c. Dari Rifa'ah bin Rafi'i, ia berkata:

عَنْ رِفَاعَةَ بْنِ رَافِعِ الزُّرَقِيِّ، قَالَ: "كُنَّا يَوْمًا نُصَلِّي وَرَاءَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَلَمَّا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكْعَةِ قَالَ: سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ "، قَالَ رَجُلُ وَرَاءَهُ: رَبَّنَا وَلَكَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ "، قَالَ رَجُلُ وَرَاءَهُ: رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ حَمْدًا كَثِيرًا طَيِّبًا مُبَارَكًا فِيهِ، فَلَمَّا انْصَرَفَ، قَالَ: مَنِ المَتَكَلِّمُقَالَ: أَنَا، قَالَ: رَائُوهُ وَلَا ثِينَ مَلَكًا يَبْتَدِرُوهُ النَّهُمْ يَكْتُبُهَا أَوَّلُكِ. رواه البخاري 436

## Artinya:

Suatu hari kami shalat di belakang Rasulullah, maka pada saat Nabi saw. mengangkat kepala, Nabi saw. berkata, "Sami'allahu liman hamidah". Lalu ada seorang di belakang Nabi saw. berkata: "Siapa tadi yang Pada saat Nabi saw. selesai shalat maka Nabi saw. berkata: "Siapa tadi yang berbicara?" Orang itu berkata, "Saya" Nabi saw. berkata, "Aku melihat tiga puluh sekian malaikat berlomba-lomba siapa yang pertama di antara mereka yang mencatatnya.(HR.al-Bukhārī)

Ada beberapa hal yang peneliti tegaskan sebagai berikut:

Pertama: Perbuatan sahabat tergantung pada persetujuan (*taqrir*) dari Nabi saw. jika Nabi menyetujui dan men-*taqrir*-nya maka jadilah perbuatan tersebut dikenal dengan *sunnah taqririyah*. Selain itu contoh di atas merupakan perbuatan para sahabat sebelum turunnya ayat tentang sempurnanya agama. <sup>437</sup>

Adapaun perbuatan *bid'ah hasanah* setelah wafatnya Nabi saw. maka bagaimana cara mengetahui *taqrir* atau persetujuan Nabi saw.?

Ternyata tidak semua ijtihad sahabat disetujui oleh Nabi saw. Contohnya:

(1) Nabi tidak menyetujui al-Barā' bin 'Āzib atas kesalahannya dalam mengucapakan lafal doa yang diajarkan Nabi saw. kepadanya, yaitu al-Barā'

 $^{436}$  Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, Shahīh al-Bukhārī, Juz. I,..h.159

<sup>&</sup>lt;sup>437</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 229

telah mengubah lafal Nabi dengan Rasul. Di antara dalilnya adalah hadits al-Barā' bin 'Azib bahwa Rasulullah saw.berpesan kepadanya:

إِذَا أَحَذْتَ مَضْجَعَكَ فَتَوَضَّأُ وُضُوءَكَ لِلصَّلَاةِ ثُمُّ اضْطَجِعْ عَلَى شِقِّكَ الْأَيْمَنِ ثُمَّ قُلْ اللَّهُمَّ إِنِي أَسْلَمْتُ وَجْهِي إِلَيْكَ وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ وَأَجْأَتُ ظَهْرِي إِلَيْكَ رَغْبَةً وَرَهْبَةً إِلَيْكَ لَا مَلْجَأً وَلَا مَنْجَا مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ آمَنْتُ بِكِتَابِكَ الَّذِي أَنْزَلْتَ وَبِنَبِيِّكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ وَاجْعَلْهُنَّ مِنْ آخِرِ كَلَامِكَ فَإِنْ مُتَّ مِنْ لَيْلَتِكَ مُتَّ وَأَنْتَ عَلَى الَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ قُلْ آمَنْتُ بِرَسُولِكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ قُلْ آمَنْتُ بَرَسُولِكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ قُلْ آمَنْتُ بَرَسُولِكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ قُلْ آمَنْتُ بَرَسُولِكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ قَالَ قُلْ آمَنْتُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى أَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

### Artinya:

Jika kamu mau pergi tidur, maka berwudhulah seperti wudhumu untuk shalat! Kemudian tidurlah di atas sisi kananmu! Kemudian bacalah: "Allahumma inni aslamtu wajhi ilaika, wafawwadltu amri ilaika, wa alja'tu zhahri ilaika, raghbatan wa rahbatan ilaika, laa malja'a walaa manjaa minka llaa ilaika. Aamantu bi kitabikalladzii anzalta, wabi nabiyyikalladzi arsalta" (Ya Allah, sesungguhnya aku menyerahkan wajahku kepada-Mu, aku menyerahkan urusanku kepada-Mu, aku menyandarkan punggungku kepada-Mu, dalam rangka berharap dan takut kepada-Mu, tidak ada tempat berlindung dan tempat menyelamatkan diri dari-Mu kecuali hanya kepada-Mu, aku beriman dengan kitab yang Engkau turunkan dan dengan Nabi yang Engkau utus). Dan jadikanlah do'a tersebut sebagai akhir ucapanmu! Karena jika kamu mati pada malam itu, maka kamu akan mati di atas fitrah." al-Bara' berkata: "Maka aku mengulang-ulangnya agar bisa menghafalnya. Kemudian aku berkata: "Aamantu bi rasuulikalladzi arsalta." Maka Nabi saw. bersabda: "Katakan: "Aamantu bi nabiyyikalladzi arsalta!" (HR. Muslim).

### **UNIVERSITAS ISLAM NEGERI**

Al-Hafizh Ibnu Hajar al-Asqalānī mengomentari hadits di atas:

وَأَوْلَى مَا قِيلَ فِي الْحِكْمَةِ فِي رَدِّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى مَنْ قَالَ الرَّسُولَ بَدَلَ النَّبِيِّ أَنَّ أَلْفَاظَ الْأَذْكَارِ تَوْقِيفِيَّةٌ وَلَهَا خَصَائِصُ وَأَسْرَارُ لَا يَدْخُلُهَا الْقِيَاسُ فَتَجِبُ الْمُحَافَظَةُ عَلَى اللَّفْظِ الَّذِي وَرَدَتْ بِهِ..الخ<sup>439</sup>

#### Artinya:

"Pendapat yang paling utama tentang alasan pengingkaran Nabi saw. atas orang yang mengucapkan kata 'Rasul' sebagai ganti kata 'Nabi' adalah bahwa lafazh-lafazh dzikir itu bersifat *tauqifiyyah* (mengikuti teks wahyu). Dan lafazh-lafazh tersebut mempunyai kekhususan dan rahasia yang tidak

<sup>&</sup>lt;sup>438</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Majmū'ah min Muhaqiqīn, Juz. VIII,...h. 77

<sup>&</sup>lt;sup>439</sup> Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abū al-Fadhl al-'Asqalānī, *Fathu al-Bārī Syarh Shahīh al-Bukhārī*, Juz.XI,...h. 112

dapat dimasuki melalui pintu qiyas (analogi). Maka wajib menjaga (tidak mengubah) lafazh yang datang dari syariat.."

(2) Pengingkaran Rasulullah saw. terhadap hal-hal baru yang dilakukan oleh sahabat Abu Israel yang melakukan suatu amalan yang tidak dianggap sebagai cara pendekatan diri kepada Allah swt. di dalam syariat Islam. Hal ini terjadi ketika Abu Israel berdiri di bawah terik matahari ketika Rasulullah saw. sedang berkhutbah. Rasulullah saw. kemudian menanyakan sebabnya, para sahabat kemudian menjawab bahwa Abu Israel yang sedang bernadzar untuk terus berdiri dan tidak bernaung, tidak berbicara dan berpuasa. Lalu Rasulullah saw. memerintahkan agar Abu Israel itu untuk berbicara, bernaung, dan duduk serta meneruskan puasanya. Sebagaimana dalam riwayat Imam Malik:

حَدَّتَنِي يَحْيَى، عَنْ مَالِكِ، عَنْ مُمَيْدِ بْنِ قَيْس، وَتَوْرِ بْنِ زَيْدٍ الدِّيلِيّ، أَهَّمُمَا أَخْبَرَاهُ عَنْ رَسُولَ رَسُولِ اللهِ صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ، وَأَحَدُهُمَا يَلِيلًا فِي الشَّمْسِ فَقَالَ: مَا بَالُ هَذَا؟ فَقَالُوا: اللهِ صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ رَأَى رَجُلاً قَائِمًا فِي الشَّمْسِ، وَلاَ يَجْلِسَ، وَيَصُومَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ نَذَرَ أَنْ لاَ يَتَكَلَّمَ، وَلاَ يَسْتَظِلَّ مِنَ الشَّمْسِ، وَلاَ يَجْلِسَ، وَيَصُومَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ: مُرُوهُ فَلْيَتَكَلَّمْ، وَلْيَسْتَظِلَّ، وَلْيَجْلِسْ، وَلاَيْتِمَّ صِيَامَهُ. وَلَى الله عَلَيهِ وَسَلَمَ: مُرُوهُ فَلْيَتَكَلَّمْ، وَلْيَسْتَظِلَّ، وَلْيَجْلِسْ، وَلاَيْتِمَّ صِيَامَهُ. وَلَيْلِكَ وَلِنَالُمْ أَمْرَهُ بِكَفَّارَةٍ، وَقَدْ أَمْرَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيهِ وَسَلَمَ أَنْ يُرَمَّ مَا كَانَ لِلّهِ طَاعَةً وَلِنَالُمُ أَمْرَهُ بِكَفَّارَةٍ، وَقَدْ أَمْرَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيهِ وَسَلَمَ أَنْ يُرَمَّ مَا كَانَ لِلّهِ طَاعَةً ، وَيَرُوكُ مَا كَانَ لِلّهِ مَعْصِيَةً. رواه مالك 400

#### Artinya:

Yahya meriwayatkan dari Malik dan Humaid bin Qais dan Thaur bin Tsabit al-Dilly bahwa mereka berdua meriwayatkan dari Rasulullah saw. masing-masing menambahkan hadits yang lain dalam riwayatnya bahwa Rasulullah saw. melihat seorang laki-laki berdiri di bawah terik matahari dan bersabda: Kenapa orang itu? Lalu sahabat menjawab: Ia sedang bernadzar untuk tidak berbicara dan tidak bernaung dari terik matahari dan tidak duduk dan puasa. Lalu Rasulullah saw. bersabda: Suruhlah orang itu untuk berbicara, bernaung dan duduk, serta menyempurnakan puasanya. Malik berkata: dan saya tidak mendengar Rasulullah saw. memerintahkannya untuk membayar *kaffarah*. Rasulullah saw. memerintahkannya untuk menyempurnakan perkara yang

<sup>&</sup>lt;sup>440</sup> Malik bin Anas al-Ashbahī, *al-Muwaththa'*, Tahqīq Basyar Ma'rūf, Juz.I, (Beirūt: Dār al-Ghurab al-Islāmī,t.th), h. 609

menjadi ketaatan kepada Allah dan meninggalkan apa yang menjadi maksiat kepada Allah swt. (HR.Mālik)

Dalam hadits yang mulia ini, Rasulullah saw. mengingkari sebagian dari apa yang dilakukaan oleh Abu Israel yaitu tidak berbicara, tidak bernaung dari terik matahari dan tidak duduk karena tidak memiliki dasar di dalam syariat baik dari al-Qur'an atau sunnah Rasulullah saw. apalagi hal tersebut menyiksa diri sendiri dan tidak memiliki nilai ketaatan dan pendekatan diri kepada Allah swt. karena ketaatan adalah apa yang Allah dan Rasul-Nya perintahkan sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah swt.

(3) Pengingkaran Rasulullah saw. terhadap sahabat Abu Burdah yang menyembelih hewan kurban sebelum shalat 'led. Sebagaimana dalam riwayat Bara' bin 'Azib: عَنِ البَرَاءِ بْنِ عَانِبٍ، قَالَ: حَطَبَنَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَ النَّحْرِ بَعْدَ السَّكَةِ، فَقَالَ: مَنْ صَلَّى صَلاَتَنَا، وَنَسَكَ الْلُهْ كَنَا، فَقَدْ أَصَابَ النُّسُكَ، وَمَنْ نَسَكَ الصَّلاَةِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَاللهِ لَقَدْ قَبْلُ الصَّلاَةِ، فَقَامَ أَبُو بُرْدَةَ بْنُ نِيَادٍ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَاللهِ لَقَدْ نَسَكَ تَسَكَّتُ قَبْلُ أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ، فَتَعَجَّلْتُ، وَمَنْ نَسَكُتُ قَبْلُ أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ، فَتَعَجَّلْتُ، وَمَنْ نَسَكُتُ قَبْلُ أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ، فَتَعَجَّلْتُ، وَمَنْ نَسَكُتُ مَا أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ، فَتَعَجَلْتُ، وَمَنْ نَسَكُتُ مَا أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ، فَتَعَجَّلْتُ، وَمَنْ نَسَكُتُ مَا أَنْ أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ، فَتَعَجَلْتُ، وَمَنْ نَسَلُكُ مَا أَنْ أَخْرُجَ إِلَى الصَّلاَةِ، وَعَرَفْتُ أَنَّ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلٍ وَشُرْبٍ، فَتَعَجَلْتُ، وَاللهِ مَا أَنْ أَخْرُجَ إِلَى الصَّلاَةِ مَا أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلُ وَاللّهِ مِنْ اللّهِ اللهِ اللهِ مَا أَنْ أَنْ أَنْ الْيَوْمَ يَوْمُ أَكُلُ وَلَوْلُ اللّهِ مَا أَنْ أَنْ الْيَوْمَ لَكُمْ وَاللّهِ مَا أَنْ أَصَالَ اللّهُ مَا أَنْ أَنْ الْيَوْمَ لَوْ اللّهِ اللّهِ مَا أَنْ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ ا

Artinya:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

كُم. رواه البخاري441

Dari al-Barra' bin Azib berkata: Rasulullah saw. berkhutbah kepada kami pada waktu hari 'Idul adha, lalu ia bersabda: "Barang siapa yang melaksanakan shalat 'Ied kemudian menyembelih hewan qurban sesuai aturan kami, maka dia telah mengamalkan qurban yang benar. Dan barang isiapa yang menyembelih qurban sebelum shalat, maka sembelihannya hanyalah sembelihan biasa (bukan sembelihan qurban) dan dia tidak dianggap melaksanakan qurban. (HR. al-Bukhari). Maka hendaknya ia menyembeli sembelihan yang lain sebagai gantinya)."Abu Burdah bin Niyar berdiri dan berkata, "Ya Rasulullah, saya menyembelih sembelihanku aku keluar untuk shalat 'Ied, dan aku mengetahui bahwasanya hari ini adalah hari makan dan minum maka aku pun bersegera (menyembelihnya) lalu memakannya dan aku memberi makanan kepada keluargaku dan para tetanggaku." Maka Nabi saw. berkata, "Daging sembelihanmu itu hanyalah daging biasa (bukan daging kurban) (HR. Al-Bukhārī)

Dalam riwayat lain Abu Burdah berkata:

23

<sup>&</sup>lt;sup>441</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Juz. II,...h.

Artinya:

Aku ingin agar kambingku adalah kambing yang pertama kali disembelih di rumahku

Dalam riwayat yang lain Abū Burdah berkata:

Artinya:

Ya Rasulullah aku segera memotong sembelihanku untuk memberi makan keluarga, para tetanggaku, dan para familiku.

Al-Hafizh Ibnu Hajar berkata,

Artinya:

"Abū Muhammad bin Abī Hamzah berkata, "Hadits ini menunjukkan bahwa suatu amalan meskipun dibangun di atas niat yang baik, namun jika tidak sesuai dengan syariat maka tidak sah."

Lihatlah bagaimana niat baik Abū Burdah tidak menjadikan sembelihan qurbannya diterima. Padahal ia melakukannya bukan karena sengaja melanggar syariat Rasulullah saw. Namun ia melakukannya karena tidak mengetahui hal tersebut. Apabila direnungkan pun bisa jadi ide Abū Burdah tersebut merupakan ide yang sangat cemerlang. Terlebih di zaman sekarang ini yang terkadang shalat 'Iednya lama. Apabila para jama'ah pulang dari shalat dalam keadaan lapar dan hewan sembelihan qurban telah siap dihidangkan (karena telah disembelih sebelum shalat 'Ied) maka itu sungguh baik. Namun, ide yang cemerlang itu melanggar syariat Nabi

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Tahqiq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz. II,...h. 17

<sup>443</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Majmū'ah min Muhaqiqīn, Juz. VI,...h. 74

 $<sup>^{444}</sup>$  Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abū al-Fadhl al-'Asqalānī,  $Fathu\ al\text{-}B\bar{a}r\bar{\imath}\ Syarh\ Shah\bar{\imath}h\ al-Bukh\bar{a}r\bar{\imath}$ , Juz.X,...h.16

saw. Meskipun disertai dengan niat yang baik tidak dapat menjadikan amalan tersebut diterima.<sup>445</sup>

Jika ternyata tidak semua ijtihad para sahabat dalam ibadah disetujui oleh Nabi saw. lantas dari mana para pelaku dan pencipta *bid'ah hasanah* mengetahui bahwasannya Nabi saw. pasti menyetujui bid'ah-bid'ah mereka? Padahal Nabi saw. telah bersabda, "Semua bid'ah sesat". 446

*Kedua:* Shalat sunnah wudhu dan juga shalat sunnah sebelum dibunuh oleh musuh bukanlah suatu ibadah yang baru yang tidak pernah disyariatkan oleh Nabi saw. Tidaklah disebutkan bahwa shalat sunnah wudhu adalah kreasi Bilal. Akan tetapi, Nabi saw. hanya bertanya kepada Bilal tentang ibadah yang paling memberi pengharapan kepadanya. Tidak termaktub dalam riwayat-riwayat hadits ini bahwa Bilal telah menciptakan (melakukan bid'ah) shalat sunnah wudhu. 447

Peneliti menegaskan bahwa perbuatan Bilāl tersebut sesuai perintah Nabi saw. dan tidaklah benar (yakni perlu dikaji ulang secara komprehensif) klaim bahwa Bilal melakukan bid'ah, pemahaman seperti itu sangat jauh dari sifat para sahabat yang dijelaskan oleh Allah swt. dalam al-Qur'an.

Nabi saw. mengatakan, "Amalan apa yang menjadi andalanmu?" Seolah-olah Nabi saw. mengatakan, "Wahai Bilal, dari semua yang amalan yang aku ajarkan, amalan mana yang menjadi andalanmu?". Karena amalan shalat sunnah wudhu sudah diajarkan oleh Nabi saw. kepada para sahabat yang lain. Dan peneliti berprasangka baik bahwa sahabat Bilal r.a. mengetahui juga amalan shalat sunnah wudhu tersebut.

Hadits yang mendukung perbuatan Bilal tersebut yang diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari dan Muslim dari sahabat yang mulia Utsmān bin Affān setelah Utsmān menjelaskan tata cara wudhu yang sempurna sesuai ajaran Nabi saw.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>445</sup>Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 32

<sup>446</sup> Firanda Andirja Abidin, Bid'ah Hasanah, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),..h. 232

<sup>&</sup>lt;sup>447</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),..h. 232

حَدَّنِي أَبُو الطَّهِرِ أَحْمُدُ بْنُ عَمْرِو بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ سَرْحٍ وَحَرْمَلَةُ بْنُ يَخِيَ التَّجِيبِيُ قَالَا أَخْبَرَنَا ابْنُ وَهْبٍ عَنْ يُونُسَ عَنْ ابْنِ شِهَابٍ أَنَّ عَطَاءَ بْنَ يَزِيدَ اللَّيْثِيَّ أَخْبَرَهُ أَنَّ مُحْرَانَ مَوْلَى عُثْمَانَ أَخْبَرَهُ أَنَّ عُثْمَانَ بْنَ عَقَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ دَعَا بِوَضُوءٍ أَخْبَرَهُ أَنَّ مُحْرَانَ مَوْلَى عُثْمَانَ أَخْبَرَهُ أَنَّ عُثْمَانَ بْنَ عَقَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ دَعَا بِوَضُوءٍ فَتَوضَّأَ فَعَسَلَ كَقَيْهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ مَصْمَ وَاسْتَنْثَرَ ثُمَّ عَسَلَ وَجْهَهُ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ عَسَلَ يَدَهُ الْيُمْنَى إِلَى الْمِرْفَقِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ عَسَلَ يَدَهُ الْيُسْرَى مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ مَسَحَ غَسَلَ يَدَهُ الْيُسْرَى مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ مَسَتَعَ رَأْسَهُ ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَهُ الْيُمْنَى إِلَى الْكَعْبَيْنِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ غَسَلَ الْيُسْرَى مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ مَسَتَعَ رَأْسَهُ ثُمَّ غَسَلَ رِجْلَهُ الْيُمْنَى إِلَى الْكَعْبَيْنِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ثُمَّ غَسَلَ الْيُسْرَى مِثْلَ ذَلِكَ ثُمَّ مَن وَسَلَّ مَرَّاتٍ ثُمَّ غَسَلَ الْيُسْرَى مِثْلَ ذَلِكَ ثُمُّ مَسَتَعَ وَاللَّهُ مُن وَلُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَن وَضُولِي هَذَا أَنُو شُهِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِن تُوضًا نِح وضوئي هَذَا ثُمُّ قَامَ فَرَكَعَ رَكْعَتَيْنِ لَا يُعْبَرِثُ فِيهِمَا عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَن تُوضًا نِع وضوئي هَذَا أَنُ مُن كَتَوْنَ كَا عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَن تَوضَلُ أَنْ الْنُ شُهُالِ وَكُانَ عُلَمَاؤُنَا يَقُولُونَ هَذَا الْوُضُوءُ وَسُولُ اللهُ مُن تَوسَلَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَن يَتَوضَلُ إِنهُ اللهُ مُن يَتَوضَلُ أَبِهُ مِن ذَنْنِهِ قَالَ النَّهُ مَا يَتَوَسُلُ أَلُونُ مَا يَتَوسُلُ إِلِهُ اللهُ اللهُ مُن يَتُونُ لَكُ اللّهُ مَا يَتَوسُلُ أَلِهُ مُا لَيْتُولُونَ هَلَا اللهُ مُن الللهُ عَلَيْهِ وَلَالَ عَلَيْهِ وَلُكُ اللْهُ مُن يَتُولُونَ هَذَا الْوُصُولُ اللّهُ مَا يَتَوسُلُ أَلُونُ مَا لَيْلُولُونَ هَا لَاللّهُ مَا يَتُولُونَ هَا لَاللّهُ مُنا يَتُولُونَ اللّهُ اللّهُ مَا يَتُولُونَ اللّهُ اللّهُ مَا يَتُولُونَ هَا الللّهُ مَا لَعُلُولُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّه

## Artinya:

Telah menceritakan kepadaku Abu Ath Thahir Ahmad bin Amru bin Abdullah bin Amru bin Sarh dan Harmalah bin Yahya At Tujibi keduanya berkata, telah mengabarkan kepada kami Ibnu Wahb dari Yunus dari Ibnu Syihab bahwa 'Atha' bin Yazid Al Laitsi telah menceritakan kepadanya, bahwa Humran budak Utsman, telah menceritakan kepadanya, bahwa Utsman bin Affan meminta air untuk berwudlu, kemudian dia membasuh dua tangan sebanyak tiga kali, kemudian berkumur-kumur serta memasuk dan mengeluarkan air dari hidung. Kemudian ia membasuh muka sebanyak tiga kali dan membasuh tangan kanannya hingga ke siku sebanyak tiga kali. Selepas itu, ia membasuh tangan kirinya sama seperti beliau membasuh tangan kanan, kemudian mengusap kepalanya dan membasuh kaki kanan hingga ke mata kaki sebanyak tiga kali. Selepas itu, ia membasuh kaki kiri, sama seperti membasuh kaki kanannya. Kemudian Utsman berkata, 'Aku pernah melihat Rasulullah saw. berwudlu seperti cara aku berwudlu.' Kemudian dia berkata lagi, 'Aku juga telah mendengar Nabi saw. bersabda: "Barangsiapa mengambil wudlu seperti cara aku berwudlu kemudian dia menunaikan shalat dua rakaat dan tidak berkata-kata antara wudlu dan shalat, maka Allah akan mengampunkan dosadosanya yang telah lalu'." Ibnu Syihab berkata, "Ulama-ulama kami berkata,

<sup>&</sup>lt;sup>448</sup> Abul Hasan Muslim bin al-Hajjaj bin Muslim al-Qusyairiy al-Naisaburiy, *al-Jami' al-Shahih (Shahih Muslim)*, Tahqiq Ahmad bin Rif'at bin Utsman Halamy, Muhammad 'Azzat bin Utsman dan Abu Ni'matullah Muhammad Syukri, Juz. I, (Turki: Dar al-Thiba'ahal-'Amirah, 1334 H), h. 141

'Wudlu ini adalah wudlu yang paling sempurnya yang dilakukan oleh seseorang untuk melakukan shalat." (HR. Muslim)

Peneliti menegaskan bahwa pertanyaan Nabi saw. kepada sahabat Bilal r.a. tidaklah bermakna Bilal r.a. sebagai orang yang mengada-adakan (melakukan bid'ah) shalat sunnah wudhu. Sebab datang juga dalam hadits yang lain yang mendukung hadits Utsman bin Affan r.a. diriwayatkan oleh Imam Muslim dalam kitab shahihnya, بْن مَيْمُون حَدَّثَنَا عَنْدُ السَّ

Artinya:

Telah menceritakan kepadaku Muhammad bin Hatim bin Maimun telah menceritakan kepada kami Abdurrahman bin Mahdi telah menceritakan kepada kami Muawiyah bin Shalih dari Rabi'ah -yaitu Ibnu Yazid- dari Abu Idris al-Khaulani dari Uqbah bin Amir. (dalam riwayat lain disebutkan) Dan telah menceritakan kepadaku Abu Utsman dari Jubair bin Nufair dari Uqbah bin Amir dia berkata, "Dahulu kami menggembala unta, lalu datanglah malam, maka aku mengistirahatkannya dengan memberikan makan malam. Lalu aku mendapati Rasulullah saw. berdiri berbicara kepada manusia. Dan dari sebagian sabdanya yang aku dengar adalah: <u>Tidaklah seorang muslim berwudlu lalu menyempurnakan wudlunya, kemudian mendirikan shalat dua rakaat dengan menghadapkan hati dan wajahnya, kecuali surga wajib diberikan kepadanya."</u> Uqbah berkata, 'Maka aku berkata, 'Alangkah baiknya

Abul Hasan Muslim bin al-Hajjaj al-Qusyairiy al-Naisaburiy, *Shahih Muslim*, Tahqiq Muhammad Fu'ad 'Abdul Baqiy, Juz. I, (Dar Ihya' al-Turats, 1374 H/1955 M), h. 209

ini, 'tiba-tiba seorang pembicara di depanku berkata, 'Yang sebelumnya adalah lebih bagus'. Saat aku lihat, ternyata dia adalah Umar.' Uqbah lalu berkata, 'Sesungguhnya aku telah melihatmu datang barusan." Umar lalu menyebutkan, "Tidaklah salah seorang di antara kalian berwudlu, lalu menyampaikan wudlunya atau menyempurnakan wudlunya kemudian dia bersaksi bahwa tidak ada tuhan yang berhak disembah selain Allah, dan bahwa Muhammad adalah hamba dan utusan-Nya melainkan pintu surga yang delapan akan dibukakan untuknya. Dia masuk dari pintu manapun yang dia kehendaki'." Dan telah menceritakannya kepada kami Abu Bakar bin Abu Syaibah telah menceritakan kepada kami Zaid bin al-Hubab telah menceritakan kepada kami Muawiyah bin Shalih dari Rabi'ah bin Yazid dari Abu Idris al-Khaulani dan Abu Utsman dari Jubair bin Nufair bin Malik al-Hadlrami dari Uqbah bin Amir al-Juhani bahwa Rasulullah saw. bersabda...Lalu dia menyebutkan hadits semisalnya, hanya saja dia menyebutkan, "Barangsiapa bersaksi bahwa tidak ada tuhan yang berhak disembah selain Allah semata, tidak ada sekutu bagi-Nya, dan saya bersaksi bahwa Muhammad adalah hamba dan utusan-Nya".(HR. Muslim)

Seandainya Amalan ini tidak terdapat dalam hadits Uqbah bin Amir r.a. dan Utsman bin Affan r.a. yang menyebutkan amalan ini. Kemudian murni atas ijtihad Bilal r.a. sendiri sehingga ia membuat amalan baru. Maka peneliti tegaskan Bilal melakukan shalat sunnah wudhu disetujui, dipuji dan tidak dilarang oleh Nabi saw. Inilah yang dikenal dengan istilah *sunnah taqririyah* yaitu sunnah yang ditetapkan atas persetujuan Nabi saw. Andaikan di zaman sekarang ada yang membuat amalan baru dalam agama, siapa yang dapat mentaqrir amalan tersebut, padahal Nabi saw. sudah wafat? Maka tidak sama amalan yang disetujui oleh Nabi saw. dengan amalan yang tidak disetujui oleh Nabi saw. Sehingga tidak benar hadits ini digunakan sebagai dalih untuk melakukan amalan-amalan baru dalam agama.

Kemudian komentar para ulama tentang hadits Utsman bin Affan r.a. di antaranya Imam al-Nawawi berkata:

Artinya:

-

Dan dalam hadits tersebut, Anjuran (disunahkannya) shalat dua raka'at atau lebih setiap selesai berwudhu dan hukumnya *sunnah mua'akkadah* hal ini

<sup>&</sup>lt;sup>450</sup> Abu Zakariya Muhyiddin Yahya bin Syaraf al-Nawawi, *al-Minhaj Syarh Shahih Muslim bin al-Hajjaj*, Juz. III, (Cet.II; Beirut: Dar Ihya' al-Turats al-'Arabiy, 1392 H), h. 108

dikatakan jama'ah pengikut Syafi'iyyah dan shalat tersebut dapat dikerjakan di waktu-waktu yang terlarang dan waktu lainnya (tidak terlarang)

Dan Zakariya Al-Anshari dalam kitab "'Asna Al-Mathalib" mengatakan,

### Artinya:

"Dianjurkan bagi yang berwudhu, (shalat dua rakaat setelah wudhu) pada waktu kapan pun." Sebab hadits riwayat Muslim dari Utsman bin Affan r.a."

Dan Abdul Aziz bin Abdullah bin Baz mengatakan,

### Artinya:

Dan disunnahkan shalat, apabila seseorang telah berwudhu yaitu shalat dua raka'at (sunnatal wudhu) di waktu kapan saja walaupun waktu yang terlarang shalat.

Dan Khalil Ahmad al-Saharanfury mengatakan,

### Artinya:

Dan dalam hadits tersebut, Anjuran (disunahkannya) shalat dua raka'at setelah berwudhu.

Dan Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim al-'Ashimiy mengatakan,

Artinya:

<sup>451</sup> Zakariya bin Muhammad bin Zakariya al-Anshariy, *Asna al-Mathalib fi Syarh Raudhi al-Thalib*, Juz. I, (Dar al-Kitab al-Islamiy, t.th), h. 44

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup> Abdul Aziz bin Abdullah bin Baz, *Fatawa Nur 'ala al-Darbi*, Jama'aha Muhammad bin Sa'ad al-Syuwair, Juz. XI, t.p. t.th), h. 58

 $<sup>^{453}</sup>$  Khalil Ahmad al-Saharanfury, Badzlul Majhud fi Hilli Sunan Abi Daud, Juz. I, (Cet. I; al-Hind: Markaz Syekh Abi al-Hasan al-Nadwi lil Buhuts wa al-Dirasat al-Islamiyah, 1427 H/ 2006 M), h. 512

<sup>&</sup>lt;sup>454</sup> Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim al-'Ashimiy al-Hanbali, *Hasyiyah al-Raudh al-Murbi' Syarh Zadi al-Mustaqni'*, Juz. II, (Cet. I; t.p, 1397 H), h. 231

Dan disunnahkan shalat setelah berwudhu.

Dan Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah mengatakan,

"Dianjurkan shalat dua rakaat setelah berwudhu meskipun pada waktu yang dilarang untuk shalat, hal itu dikatakan oleh Syafi'iyyah."

Kesimpulan dari komentar para ulama di atas, maka peneliti menegaskan bahwa shalat yang dikerjakan Bilal r.a setalah berwudhu sesuai dengan sunnah Nabi saw. dan bukanlah suatu kebid'ahan.

Demikianlah halnya juga dengan shalat sunnah dua raka'at yang dikerjakan oleh Khubaib, pada dasarnya bukanlah cara peribadatan yang baru. Sebab shalat dalam keadaan seperti yang dilakukan oleh Khubaib merupakan perkara yang sangat wajar apabila seoarang muslim mengetahui ia akan meninggal maka ia ingin beribadah kepada Allah swt. dengan ibadah yang agung. Di antara ibadah yang sangat agung adalah shalat. Shalat dalam kondisi ini termasuk dalam keumuman hadits:

Artinya:

Dari Hudzaifah berkata: adalah Rasulullah saw. apabila mendapati perkara yang menyulitkan maka Nabi pun melaksanakan shalat.

Dan juga firman Allah swt. dalam QS.al-Baqarah/1:45

وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ

Artinya:

Jadikanlah sabar dan shalat sebagai penolongmu. 457

<sup>&</sup>lt;sup>455</sup> Abul Abbas Ahmad bin Abdul Halim bin Taimiyah al-Haraniy, *al-Fatawa al-Kubra*, Juz. V, (Cet.I; Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1386 H), h. 345 dan Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim al-'Ashimiy al-Hanbali, *Hasyiyah al-Raudh al-Murbi' Syarh Zadi al-Mustaqni'*, Juz. II,...h. 252

 $<sup>^{456}</sup>$  Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abū al-Fadhl al-'Asqalānī,  $Fathu\ al\textsc{-}B\bar{a}r\bar{\imath}\ Syarh\ Shah\bar{\imath}h\ al-Bukh\bar{a}r\bar{\imath}$ , Juz.III,...h. 172

*Ketiga*: Kalau pun shalat dua rakaat sebelum terbunuh oleh musuh merupakan kreasi Khubaib maka perbuatannya tersebut menjadi sunnah karena Khubaib lakukan semasa kehidupan Nabi saw.

Al-Qsthalani berkata:

## Artinya:

Dan hanyalah perbuatan Khubaib itu menjadi sunnah karena dikerjakan di masa kehidupan Nabi saw. dan dianggap baik oleh Nabi saw.

Ia juga berkata:

Hanyalah hal itu menjadi sunnah karena dikerjakan di masa kehidupan Nabi saw. lalu dianggap baik oleh Nabi saw.dan disetujui oleh Nabi saw.

Adapun setelah meninggalnya Nabi saw. maka bagaimana cara mengetahui suatu *bid'ah hasanah* disukai dan disetujui oleh Nabi saw. atau sebaliknya membencinya?.

Keempat: Adapun perkataan Ibnu Hajar tentang hadits Rifa'ah bin Rafi' وَاسْتُدِلَّ بِهِ عَلَى جَوَازِ إِحْدَاثِ ذِكْرٍ فِي الصَّلَاةِ غَيْرٍ مَأْثُورٍ إِذَا كَانَ غير مُخَالف للمأثور وَعَلَى مَنْ مَعَهُ وَعَلَى أَنَّ للمأثور وَعَلَى مَنْ مَعَهُ وَعَلَى أَنَّ الْمُتَلَبِّسَ فِي الصَّلَاةِ لَا يَتَعَيَّنُ عَلَيْهِ وَأَنَّ الْمُتَلَبِّسَ بِالصَّلَاةِ لَا يَتَعَيَّنُ عَلَيْهِ تَشْمِيتُ الْعَاطِسِ

#### Artinya:

Hadits ini dijadikan dalil boleh mengada-ngadakan dalam shalat suatu dzikir yang tidak ada *ma'tsur* (tidak ada contohnya dari Nabi saw. Jika tidak

<sup>&</sup>lt;sup>457</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 7

<sup>&</sup>lt;sup>458</sup> Ahmad bin Muhammd bin Abū Bakar bin Abdul Malik al-Qasthalānī al-Qutaibī, *Irsyād al-Sārī li Syarh Shahīh al-Bukhārī*, Juz. V, (Cet.VII; Mesir: al-Mathba'ah al-Kubrā al-Umairyah, 1323H), h. 165

<sup>&</sup>lt;sup>459</sup> Ahmad bin Muhammd bin Abū Bakar bin Abdul Malik al-Qasthalānī al-Qutaibī, *Irsyād al-Sārī li Syarh Shahīh al-Bukhārī*, Juz. VI,...h. 261

menyelisih dzikir yang *ma'tsur*, serta bolehnya orang bersin memuji Allah, dan tidak makruh, orang sedang shalat tidak harus menjawab orang bersin

Dalam pernyataan di atas, bukan berati al-Hafizh memandang bolehnya berbuat *bid'ah hasanah* secara bebas. Akan tetapi, Ibnu Hajar menyebutkan permasalahannya secara khusus, yaitu bolehnya berkreasi dzikir dalam shalat jika tidak bertentangan dengan dzikir yang datang dalam shalat jika tidak bertentangan dengan dzikir yang datang dari Nabi saw. Tentunya Ibnu Hajar tidak membolehkan kreasi dzikir dalam seluruh kondisi shalat, tentunya Ibnu Hajar bahkan tidak seorang ulama pun yang membolehkan bebas berkreasi dalam mencipkan dzikir-dzikir pada saat doa iftitah, ruku, sujud, duduk di antara dua sujud dan pada saat tasyahud.<sup>460</sup>

Akan tetapi, sebagian ulama membolehkan kreasi dzikir atau doa dalam kondisi-kondisi, seperti pada saat berdo'a dalam sujud, atau doa setelah tasyahud dan sebelum salam.<sup>461</sup>

## B. Periode Para Sahabat.

1. Penolakan para sahabat terhadap orang yang melakukan sesuatu yang tidak pernah dilakukan oleh Rasulullah saw. dan penegasan bahwa para sahabat tidak pernah melakukan sesuatu yang belum pernah dilakukan oleh Rasulullah saw. Hal ini bisa dilihat dari pembukuan al-Qur'an dalam satu mushaf yang mana oleh sebagian kaum muslimin menjadikan dalil adanya bid'ah hasanah. Namun peneliti menegaskan bahwa pembukuan al-Qur'an dalam satu mushaf masuk dalam kaidah almashlahah al-mursalah, dan tidak masuk dalam kaidah sunnah tarkiyah karena terdapat faktor penghalang di zaman Nabi saw. Maka ada baiknya peneliti menjelaskan tentang pengumpulan al-Qur'an ini secara lengkap sebagaimana yang diriwayatkan sahabat Zaid bin Tsabit, ia berkata:

<sup>460</sup> Firanda Andirja Abidin, Bid'ah Hasanah, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 235

 $<sup>^{461}</sup>$  Abū Zakariya Muhyiddīn Yahyā bin Syarf al-Nawawī, al-Majmū' Syarf al-Muhadzdzab, Juz. III, (Dār al-Fikr, t.th), h. 469

اليَمَامَةِ، فَإِذَا عُمَرُ بُنُ الخَطَّابِ عِنْدَهُ ، قَالَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: إِنَّ عُمَرَ أَتَابِي فَقَالَ: إِنَّ القَتْلُ قَدْ اسْتَحَرَّ يَوْمَ اليَمَامَةِ بِقُرَّاءِ القُرْآنِ، وَإِيّ أَرَى أَنْ تَأْمُرَ بِجَمْعِ القُرْآنِ، قُلْتُ بِالْمُوَاطِنِ، فَيَدْهُمَ كَثِيرٌ مِنَ القُرْآنِ، وَإِيّ أَرَى أَنْ تَأْمُر بِجَمْعِ القُرْآنِ، قُلْتُ لِعُمَرَ: كَيْفَ تَفْعَلُ شَيْعًا لَمْ يَفْعَلْهُ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ قَالَ عُمَرُ يَرَاجِعِنِي حَتَى شَرَحَ اللّهُ صَدْرِي لِذَلِكَ، وَرَأَيْتُ فِي ذَلِكَ وَاللّهِ لَوْ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَاللّهِ يَوْ ذَلِكَ اللّهُ عَمْرُ ، قَالَ زَيْدٌ: قَالَ أَبُو بَكْرٍ: إِنَّكَ رَجُلٌ شَابٌ عَاقِلٌ لاَ نَتَّهِمُكَ، وَقَدْ كُنْتَ تَكْتُبُ الوَحْيَ لِرَسُولِ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَتَتَبَّعِ القُرْآنَ فَاجْمَعُهُ، فَوَاللّهِ لَوْ كُنْتَ تَكْتُبُ الوَحْيَ لِرَسُولِ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَتَتَبَّعِ القُرْآنَ فَاجْمَعُهُ، فَوَاللّهِ لَوْ كُنْتَ تَكْتُبُ الوَحْيَ لِرَسُولِ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَتَتَبَّعِ القُرْآنَ فَاجْمَعُهُ، فَوَاللّهِ لَوْ كَنْتُ بَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عَنْ جَعْ مِنْ جَعْ عُلُهُ وَاللّهِ لَوْ كَلَّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَاللّهِ عَلْ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَاللّهِ عَلْقُ وَاللّهِ عَنْهُ اللهُ عَلْهُ وَسُلَمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَاللّهِ عَلْهُ وَاللّهِ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ مِنْ الْعُسُلِ وَاللّهِ عَنْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ مِنْ جَعْ وَاللّهِ عَلَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسُلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَنْ الْعُسُلِ وَاللّهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلْكَ عُمْرَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمَرَ حَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمْرَ حَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ عَلَى اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

Artinya:

Abu Bakar al-Shiddiq mengutus seseorang kepadaku (untuk memanggilku) tatkala peristiwa peperangan Yamamah. Tiba-tiba Umar duduk di sisinya. Lalu Abū Bakar berkata, "Umar telah datang kepadaku dan berkata, "Bahwasanya peperangan sangat sengit terhadap para qari' al-Qur'an dari kalangan para sahabat tatkala peperangan Yamamah (yaitu peperangan melawan pasukan Musailamah *al-kadzdzāb* si nabi palsu, yang mengakibatkan meninggalnya sekitar 700 para sahabat atau lebih). Aku khawatir jika terjadi peperangan yang sengit di seluruh peperangan maka akan hilang banyak dari ayat-ayat al-Qur'an. Menurutku hendaknya engkau memerintahkan untuk mengumpulkan al-Qur'an." Lalu aku (Abu Bakar) berkata, "Bagaimana aku melakukan suatu perbuatan yang tidak dikerjakan oleh Nabi saw. ?". Maka Umar berkata, "Demi Allah ini adalah perbuatan yang baik". Dan Umar terus menasehati aku untuk melakukannya hingga akhirnya Allah melapangkan dadaku terhadap perkara yang Allah telah melapangkan dada Umar terhadapnya. Dan aku lalu berpendapat sebagaimana pendapat Umar"

Lalu Abū Bakar berkata kepadaku (Zaid bin Tsaabit), "Engkau adalah seorang pemuda yang cerdas yang kami tidak menuduh/ mencurigaimu, dan

<sup>&</sup>lt;sup>462</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz.VII,...h.183 atau Muhammad bin Hibban bin Ahmad bin Hibban bin Mu'adz bin Ma'bad al-Tamīmī, *al-Ihsān fī Taqrīb Shahīh Ibn Hibbān*, Tahqīq Syu'aib al-Arna'uth, Juz.X, (Cet.I; Beirūt: Muassasah al-Risālah, 1408 H/1988 M), h. 360

engkau dulu telah menulis wahyu untuk Rasulullah saw. maka hendaknya engkau menelusuri al-Qur'an dan kumpulkanlah".

Zaid berkata, "Demi Allah kalau seandainya Abu Bakar menugaskan aku untuk memindahkan sebuah gunung dari kumpulan gunung maka hal itu tidaklah lebih berat dari tugas Abu Bakar kepadaku untuk mengumpulkan al-Qur'an".

Aku berkata, "Bagaimana kalian melakukan sesuatu yang tidak dikerjakan oleh Rasulullah saw?". Abū Bakar berkata, "Demi Allah ini merupakan perkara yang baik". Dan Abu Bakar terus mendatangiku dan menasehatiku hingga akhirnya Allah melapangkan dadaku terhadap perkara yang Allah lapangkan dada Abu Bakar dan Umar terhadapnya". Maka akupun menelusuri al-Qur'an yang paling lengkap dari lembaran-lembaran (baik kertas atau kulit), dari batu-batu tulis, dari pelepah korma, dan dari dada-dada para lelaki (penghapal al-Qur'an), hingga aku mendapati akhir dari surat at-Taubah ada pada Khuzaimah bin Tsabit al-Anshariy, aku tidak menemukan dari selain beliau. (yaitu ayat):

### Terjemahnya:

Sungguh telah datang kepadamu seorang Rasul dari kaummu sendiri, berat terasa olehnya penderitaanmu, sangat menginginkan (keimanan dan keselamatan) bagimu, Amat belas kasihan lagi Penyayang terhadap orangorang mukmin<sup>463</sup>".

Maka lembaran-lembaran Al-Qur'an tersebut berada di Abū Bakar hingga akhirnya Allah mewafatkan Abū Bakar, lalu berada di Umar hingga Allah mewatkan Umar lalu berada di Hafshoh binti Umar. (HR.al-Bukhārī dan Ibnu Hibbān).

Adapun penjelasan makna riwayat di atas dari beberapa sisi:

Pertama: Nabi saw. telah memerintahkan untuk berpegang teguh dengan sunnah para al-Khulafā' al-Rāsyidīn, diantaranya Abū Bakar. Nabi saw. bersabda:

Artinya:

"Berpegang teguhlah dengan sunnahku dan sunnah para al-Khulafā' al-*Rāsyidīn* yang mendapat petunjuk setelahku"(HR. Ibnu Mājah).

Dan mengumpulkan al-Qur'an adalah sunnahnya Abu Bakar yang umat Islam diperintahkan untuk melakukannya.

<sup>&</sup>lt;sup>463</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 207

<sup>&</sup>lt;sup>464</sup> Abū Abdullāh Muhammad bin Yazīd al-Qazawainī Ibnu Mājah, Sunan Ibn Mājah, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz.I (Beirūt: Dār al-Fikr, t.th), h. 15

Kedua: Al-Qur'an di zaman Nabi saw. telah terkumpulkan di dada-dada para sahabat, dan juga telah tertuliskan di lembaran-lembaran yang berada di sebagian sahabat.

## Al-Hafizh Ibnu Hajar berkata:

"Al-Qur'an telah tertulis di lembaran-lembaran, akan tetapi terpisah-pisah. Maka Abu Bakar pun mengumpulkannya pada satu tempat. Kemudian setelah itu tetap terjaga hingga akhirnya Utsmān bin 'Affān memerintahkan untuk menyalin dari lembaran-lembaran tersebut. Lalu disalinlah ke beberapa mushaf lalu dikirim oleh Utsmān ke kota-kota. 465

Firman Allah swt. dalam QS. al-Bayyinah/98:2

### Terjemahnya:

"(Yaitu) seorang Rasul dari Allah (yaitu Muhammad) yang membacakan lembaran-lembaran yang disucikan (al-Quran)"466

Ayat ini menunjukan bahwa al-Qur'an terlah tercatat di lembaran-lembaran yang suci. Rasulullah saw. pernah bersabda :

#### Artinya:

: Dari Abū Sa'īd al-Khudrī berkata: Bahv

Dari Abū Sa'īd al-Khudrī berkata: Bahwasanya Nabi saw. bersabda: Janganlah kalian menulis dariku, barang siapa yang menulis dariku selain al-Qur'an maka hapuslah"

Hadits ini menunjukan bahwa al-Qur'an telah tercatat di masa kehidupan Nabi saw. Dan tentunya mengumpulkan lembaran-lembaran itu semua dalam satu tempat maka bukanlah perkara yang diingkari.

*Ketiga*: Mereka (para sahabat) mengumpulkan al-Qur'an dalam rangka merealisasikan firman Allah swt. dalam QS Al-Hijr/15 : 9

 $<sup>^{465}</sup>$  Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abū al-Fadhl al-'Asqalānī,  $Fathu\ al\textsc{-}B\bar{a}r\bar{\imath}\ Syarh\ Shah\bar{\imath}h\ al-Bukh\bar{a}r\bar{\imath}$ , Juz.IX,...h. 13

<sup>466</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 597

<sup>&</sup>lt;sup>467</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī,Juz. VIII,...h. 229

Terejmahan:

"Sesungguhnya Kami-lah yang menurunkan al-Quran, dan sesungguhnya Kami benar-benar memeliharanya" <sup>468</sup>

Ayat ini memberikan jaminan tentang kesucian dan kemurnian al-Quran selama-lamanya. Dan diantara bentuk penjagaan Allah terhadap al-Qur'an adalah Allah memudahkan para sahabat untuk mengumpulkan lembaran-lembaran al-Qur'an sebagaimana yang dipelopori oleh Abū Bakar al-Shiddiq dan kemudian dilanjutkan oleh Utsmān bin 'Affān dengan penyalinan lembaran-lembaran tersebut dalam mushaf-mushaf.

Oleh karenanya apa yang dilakukan oleh Abū Bakar adalah *fardhu kifāyah* dalam rangka menjalankan perintah Allah. Al-Hafizh Ibnu Hajar berkata: "Ibnu al-Baqillani berkata: Apa yang dilakukan oleh Abū Bakar merupakan *fardhu kifāyah*, dengan dalil sabda Nabi saw. "Janganlah kalian menulis dariku selain Al-Qur'an" digandengakan dengan firman Allah swt. dalam QS. al-Qiyaamah/75: 17

Terjemahnya:

"Sesungguhnya atas tanggungan Kamilah mengumpulkannya (di dadamu) dan (membuatmu pandai) membacanya" <sup>469</sup>

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Dan juga firman Allah swt. dalam QS. al-A'la/87:18

Terjemahnya:

"Sesungguhnya ini benar-benar terdapat dalam kitab-kitab yang dahulu"

Dan firman Allah swt dalam QS. al-Bayyinah/98:2

Terjemahnya:

<sup>&</sup>lt;sup>468</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 262

<sup>&</sup>lt;sup>469</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 577

"(Yaitu) seorang Rasul dari Allah (yaitu Muhammad) yang membacakan lembaran-lembaran yang disucikan (Al Quran)"470

Maka seluruh perbuatan yang kembali pada (merealisasikan) pengumpulan dan penjagaan al-Qur'an maka hukumnya wajib kifayah. Dan itu semua adalah bentuk nasehat kepada Allah, Rasul-Nya, KitabNya, para pemimpin kaum muslimin dan kaum muslimin pada umumnya"<sup>471</sup>

Karenanya Nabi saw. memiliki sekretaris-sekretaris yang ditugaskan untuk menulis wahyu (al-Qur'an). Mereka menulis al-Qur'an yang didikte oleh Nabi saw. Tentunya ini merupakan isyarat dari Nabi saw. untuk mengumpulkan al-Qur'an setelah selesai seluruh penyalinan di lembaran-lembaran mereka. Tentunya Allah tatkala menjamin penjagaan Al-Qur'an bukanlah penjagaan secara otomatis akan tetapi penjagaan dengan sebab yang Allah siapkan yaitu menggerakan hati-hati para sahabat untuk mengumpulkan Al-Qur'an agar tidak ada yang hilang atau yang diperselisihkan keotentikannya.

Keempat: Nabi saw. melarang untuk bersafar membawa mushaf ke negeri musuh.

Artinya:

Dari Ibnu Umar bahwasanya Rasulullah saw. melarang untuk bersafar membawa al-Qur'an ke negeri musuh.

Ini merupakan isyarat bahwasanya al-Qur'an akan ada terkumpulkan di umat ini dan akan mudah di bawa dalam safar.

<sup>471</sup>Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abū al-Fadhl al-'Asqalānī, Fathu al-Bārī Syarh Shahīh al-Bukhārī, Juz.IX,...h. 14

<sup>&</sup>lt;sup>470</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 597

<sup>472</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, Shahīh al-Bukhārī, Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nāshir Al-Nāshir, Juz.IV,...h. 56

*Kelima:* Pengumpulan al-Qur'an merupakan perkara yang disepakati oleh para sahabat, sehingga hal ini merupakan ijmak, dan ijmak merupakan hujjah.

Keenam: Pengumpulan al-Qur'an dilakukan oleh para sahabat sesuai dengan kaidah "saddu dzarī'ah" dan "dār'ul mafāsid", yaitu dalam rangka untuk mencegah hilangnya sebagian al-Qur'an dan juga mencegah terjadinya perselisihan di antara umat di masa depan karena berselisih tentang al-Qur'an. Hal ini sebagaimana yang diisyaratkan oleh Umar bin Al-Khaththab, dan juga sebagaimana yang dilakukan oleh Utsman bin 'Affan dengan menyalin lembaran-lembaran yang dikumpulkan oleh Abu Bakar dalam beberapa mushaf lalu di bagi-bagikan di bebeparapa kota. Semuanya dilakukan agar kaum muslimin bersatu dan tidak berselisih. 473

Sebagai tambahan penjelasan peneliti menegaskan.

Pertama: Jika ada yang berkata, "Jika mengumpulkan al-Qur'an merupakan bentuk penjagaan Al-Qur'an lantas kenapa Nabi saw. tidak melakukannya?"

Jawabannya sebagaimana yang disampaikan oleh Ibnu Hajar al-'Asqalani, Ia berkata: "Al-Khaththabi dan yang lainnya berkata, "Dan ada kemungkinan bahwasanya Nabi saw. tidaklah mengumpulkan al-Qur'an dalam sebuah mushaf karena Nabi saw. menanti-nanti datangnya nasikh (ayat yang menghapus) yang menaskh-kan (menghapus) sebagian hukum-hukum al-Qur'an atau tilawahnya. Tatkala selesai turunnya al-Qur'an dengan wafatnya Nabi saw. maka Allah pun mengilhamkan kepada khulafā al-Rāsyidīn untuk mengumpulkan al-Qur'an sebagai bentuk penunaian janji yang benar bahwasanya Allah akan menjaga al-Qur'an bagi umat Muhammad semoga Allah menambah kemuliaan mereka. Dan permulaan penjagaan al-Qur'an dimulai melalui tangan Abu Bakr al-Shiddiq dengan musyawarah/masukan Umar. 474

*Kedua:* Jika diperhatikan, pengumpulan al-Qur'an bukanlah kreasi membuat suatu ibadah yang baru, sama sekali bukan. Ia justru suatu bentuk sarana untuk memudahkan kaum muslimin untuk beribadah dengan membaca dan mempelajari al-

<sup>&</sup>lt;sup>473</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (*Mengenal Bid'ah dan Sunnah*),...h.

<sup>&</sup>lt;sup>474</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h.218

Qur'an. Hal ini sangat berbeda dengan *bid'ah-bid'ah hasanah* yang kebanyakannya merupakan bentuk kreasi baru dalam beribadah. Seperti sholat model baru, dzikir model baru, perayaan model baru, ini semua adalah kreasi dalam beribadah. Adapun pengumpulan al-Qur'an sama sekali tidak ada kreasi dalam membuat suatu tata cara beribadah, bahkan dilakukan pengumpulan al-Qur'an dalam rangka memantapkan ibadah-ibadah yang sudah ada.<sup>475</sup>

Oleh karena itu, para ulama menyebutkan bahwasanya pengumpulan al-Qur'an termasuk dalam *al-Maslahah al-Mursalah*. Sama seperti pembuatan sekolah-sekolah agama, pondok tahfizh al-Qur'an, ilmu sanad dan riwayat, ilmu *al-Jarh wa at-Ta'dil*, ilmu nahwu dan sharaf, semuanya bukanlah kreasi ibadah baru, akan tetapi sebagai sarana untuk bisa mengamalkan ibadah-ibadah yang sudah ada.<sup>476</sup>

Ketiga: Lihatlah bagaimana Abu Bakar dan Zaid bin Tsabit pun hati-hati dan sempat berhenti dan berpikir panjang. Padahal jelas mengumpulkan al-Qur'an adalah perkara yang dibolehkan dan bentuk pengamalan dari firman Allah tentang penjagaan Al-Qur'an. Akan tetapi para sahabat tetap saja sangat berhati-hati untuk melakukan sesuatu yang "masih baru" yang tidak pernah dikerjakan oleh Nabi saw. Bahkan Zaid bin Tsabit mengatakan bahwa pekerjaan mengumpulkan al-Qur'an lebih berat daripada memindahkan sebuah gunung!. Lantas coba bandingkan dengan para kreator (pembuat) bid'ah-bid'ah hasanah, baik tata cara ibadah baru, baik model-model dzikir baru, sungguh mereka sama sekali membuatnya tanpa ragu-ragu sedikitpun!

Ibnu Baththal berkata, "Abu Bakar dan Zaid bin Tsabit menghindar (dari mengumpulkan al-Qur'an) hal ini dikarenakan mereka berdua tidak mendapati Rasulullah saw. melakukannya. Maka mereka berdua benci untuk memposisikan diri mereka berdua sebagai posisi orang yang menambah-nambah kehati-hatiannya untuk agama melebihi kehati-hatian Rasulullah saw. Akan tetapi tatkala Umar mengingatkan mereka berdua akan faidah mengumpulkan al-Qur'an dan kekawatiran

<sup>476</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 219

-

<sup>&</sup>lt;sup>475</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),...h. 219

<sup>&</sup>lt;sup>477</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (*Mengenal Bid'ah dan Sunnah*),...h. 220

terjadi perubahan kondisi di masa depan jika tidak dikumpulkan al-Qur'an sehingga al-Qur'an akan menjadi samar setelah tadinya dikenal, maka mereka berduapun mengambil inisiatif Umar bin al-Khatthab.<sup>478</sup>

Kemudian peneliti menegaskan bahwa pembukuan al-Qur'an dalam satu mushaf hal ini termasuk al-mashalah al-mursalah dharuriyyah karena beberapa alasan:479

Pertama: Ia merupakan sarana untuk menjaga keauntentikan al-Qur'an dan bukan tujuan hakiki. Oleh karena itu sekarng al-Qur'an tidak sekedar berwujud mushaf, tetapi sudah direkam dalam kaset, CD, dan perangkat elektronik lainnya.

Kedua: Meskipun sebeb-sebabnya ada di zaman Nabi saw. namun ketika itu ada yang menghalangi para sahabat untuk membukukannya. Karena ketika itu alqur'an belum turun seleuruhnya, dan sering terjadi nasakh (penghapusan hukum atau lafazh ayat tertentu). Padahal alasan untyuk membukukan sudah ada dan sarana tulismenulis pun ada.

Ketiga: dengan dibukukannya dalam satu mushaf, penjagaan akan keauntentikan al-Qur'an menjadi lebih mudah. Lebih dari itu penulisan al-Qur'an dalam satu mushaf merupakan sunnahnya al-Khulāfā' al-Rāsyidīn. Jadi tidak dapat dikatakan bid'ah.

Bandingkan dengan bid'ahnya majelis dzikir jama'ah yang sering terlihat di televisi dan lain lain.

Pertama: hal tersebut adalah tujuan hakiki, bukan sekedar sarana. Oleh karena itu, ia dianggap sebagai ibadah yang berdiri sendiri.

Kedua: Sebab-sebab untuk mengadakannya sudah ada di zaman Nabi saw. dan tidak ada yang mengahalangi para sahabat untuk melakuknnya.

Ketiga: Ia mengandung unsur memberatkan karena siafatnya menambah aktivitas iabadah seseorang.

<sup>&</sup>lt;sup>478</sup> Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abu al-fadhl al-'Asqalaniy, Fathu al-Bariy Syarh Shahih al-Bukhariy, Juz.IX,....h. 13-14

<sup>&</sup>lt;sup>479</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*, (Mengenal Bid'ah dan Sunnah),... h. 134-136

*Keempat:* Tidak sesuai dengan misi syariat dan dalil syar'i, diantaranya firman Allah swt. dalam QS.al-A'raf/ 7 : 205.

## Terjemahnya:

Dan sebutlah (nama) Tuhannmu dalam hatimu dengan merendahkan diri dan rasa takut, dan dengan tidak mengeraskan suara, di waktu pagi dan petang, dan janganlah kamu Termasuk orang-orang yang lalai. 480

2. Sikap Umar bin Khaththab menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai dalil tidak disyariatkan berkumpul berdo'a bersama, disebutkan dalam *Mushannaf Ibnu Abi Syaibah*.

عَنْ أَبِي عُثْمَانَ، قَالَ: كَتَبَ عَامِلٌ لِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ إِلَيْهِ، أَنَّ هَاهُنَا قَوْمًا يَجْتَمِعُونَ فَيَدْعُونَ لِلْمُسْلِمِينَ وَلِلاَّمِيرِ، فَكَتَبَ إلَيْهِ عُمَرُ: أَقْبِلْ وَأَقْبِلْ بِهِمْ مَعَك، فَأَقْبَلَ، وَقَالَ عُمَرُ لِلْمُسْلِمِينَ وَلِلاَّمِيرِ، فَكَتَبَ إلَيْهِ عُمَرُ: أَقْبِلْ وَأَقْبِلْ بِهِمْ مَعَك، فَأَقْبَلَ، وَقَالَ عُمَرُ لِلْمُسْلِمِينَ وَلِلاَّمِيرِهِمْ ضَرْبًا عُمَرُ لِلْبَوَّابِ: أَعِدَّ لِي سَوْطًا، فَلَمَّا دُخُلُوا عَلَى عُمَرً أَقْبَلَ عَلَى أَمِيرِهِمْ ضَرْبًا بِالسَّوْطِ 481

## Artinya:

"Diriwayatkan dari Abi Utsman (al-Nahdi) ia berkata: Salah seorang gubernur pada zaman khilafah Umar bin al-Khatthab menuliskan laporan yang isinya: Sesungguhnya di wilayah saya, ada suatu kelompok orang yang biasa berkumpul-kumpul kemudian berdoa bersama-sama untuk kaum muslimin dan pemimpin. Maka Umar membalas menulis surat kepadanya: menghadaplah kamu kepadaku dengan membawa orang —orang itu. Begitu orang itu akan datang, Umar berkata kepada petugas penjaga pintu, siapkan cambuk. Maka gubernur itu datang, dan tatkala mereka telah masuk ke ruangan, spontan Umar langsung memukul pemimpin kelompok itu dengan cambuk"

Ada beberapa hal yang perlu peneliti tegaskan berkaitan dengan doa' khususnya berdoa secara berjama'ah setelah selesai shalat fardhu yaitu sebagai berikut:

Dari Abu Umamah berkata, ketika Rasulullah saw. ditanya,

<sup>&</sup>lt;sup>480</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 176

<sup>&</sup>lt;sup>481</sup> Abū Bakar bin Abū Syaibah Abdullāh bin Muhmmad bin Ibrahīm bin Utsmān bin al-Khawasitī al-'Abasiy, *al-Kitab al-Mushannaf fī al-Ahādits wa al-Atsar*. Tahqīq, Kamal Yūsuf al-Hawat, Juz.V, (Cet.I: Riyādh: Maktabah al-Rusyd, 1409H), h. 290

عن أبي أمامة، قال: قيل يا رسول الله: أي الدعاء أسمع؟ قال: جوف الليل الآخر، ودبر الصلوات المكتوبات. رواه ترمذي وقال هذا حديث حسن 482

Artinya:

Dari Abu Umamah, ia berkata: Ada yang bertanya: Wahai Rasulullah, kapan doa kita didengar oleh Allah? Nabi saw. bersabda: "Di akhir malam dan di akhir shalat wajib.

Peneliti menegaskan dalam memahami hadits di atas terjadi khilaf di kalangan para ulama tentag makna ودبر الصلوات المكتوبات, peneliti memilih pendapat yang mengatakan bahwa maknanya sebelum salam. Hal ini dikuatkan oleh pendapat para ulama yaitu Imam Ibnu Qayyim al-Jauziyah dalam Zādul Ma'ād (1/305) menjelaskan bahwa yang dimaksud akhir shalat wajib adalah sebelum salam. Dan tidak terdapat riwayat bahwa Nabi saw. dan para sahabat merutinkan berdoa meminta sesuatu setelah salam pada shalat wajib. Ahli fiqh masa kini, Syekh Ibnu Utsaimin berkata: Apakah berdoa setelah shalat itu disyariatkan atau tidak? Jawabannya: tidak disyariatkan. 483 Karena Allah swt. berfirman dalam QS. al-Nisa/4: 103

Terejemahnya:

Jika engkau selesai shalat, berdzikirlah. 484

Allah swt. berfirman berdzikirlah', bukan berdo'alah'. Maka setelah shalat bukanlah waktu untuk berdo'a, melainkan sebelum salam.

Adapun jika ingin melakukan berdo'a setelah shalat (shalat wajib sesekali), maka peneliti memilih untuk berdo'a secara individu dengan beberapa hujjah:

Pertama: Rasulullah saw. mengajarkan untuk berdo'a sendiri - sendiri, sebagaimana riwayat berikut ini :

\_

<sup>&</sup>lt;sup>482</sup> Muhammad bi 'Isā bin Saurah bin Mūsa bin al-Dhahak al-Tirmizī, *Sunan al-Tirmidzī*, Tahqīq Ahmad Muhammad Syākir dan Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz.V (Cet.III, Mesir: Syarikah Maktabah, 1395H/1975M), h. 526

<sup>&</sup>lt;sup>483</sup> Muhammad bin Shālih al-Utsaimin, *Fatāwā Nūr 'alā al-Darbi*, Juz. 19, (Cet. I; Muassasah Syekh Muhammad bin Shālih al-Utsaimin al-Khariyah, 1427H/2006M), h. 95

<sup>&</sup>lt;sup>484</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 95

عَنِ الْبَرَاءِ ، قَالَ: كُنَّا إِذَا صَلَّيْنَا خَلْفَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَحْبَبْنَا أَنْ نَكُونَ عَنْ يَمِينِهِ، يُقْبِلُ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ، قَالَ: فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: رَبِّ قِنِي عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ، أَوْ تَجْمَعُ، عِبَادَكَ. رواه مسلم. 485

## Artinya:

Dari al-Bara', dia berkata: "Kami (para Sahabat) dahulu, jika melakukan shalat di belakang Rasulullah saw. kami suka berada disebelah kanan beliau, karena Nabi saw. akan menghadapkan wajahnya kepada kamil. Al-Bara' juga berkata: "Aku pernah mendengar Nabi saw. berdoa: "Wahai Rabb-ku, jagalah aku dari siksa-Mu pada hari Engkau akan membangkitkan atau mengumpulkan hamba-hamba-Mu"

Ibnu Taimiyah menegaskan:

Ibnu Taimiyah juga menegaskan:

وأما دعاء الامام و المأمومين بعد الصلاة جميعا رافعين أصواتهم أو غير رافعين فهذا ليس من سنة الصلاة الراتبة، لم يكن يفعل النبي صلى الله عليه وسلم وقد استحسنه طائفة من العلماء من أصحاب الشافعي و أحمد في وقت صلاة الفجر، و صلاة العص لأنه صلاة بعدها<sup>486</sup>.

## Artinya:

Adapun do'a imam bersama makmum setelah shalat lima waktu secara berjama'ah dengan mengeraskan suara atau boleh jadi suaranya tidak dikeraskan, maka ini bukanlah ajaran Nabi saw. yang diperintahkan dan bukan ajaran yang dirutinkan. Nabi saw. tidak pernah sama sekali melakukan seperti itu. Sebagian ulama dari kalangan Syāfi iyyah dan Hambali memang menganjurkan yang demikian, namun itu hanya di waktu shalat Shubuh dan Ashar karena setelah itu tidak ada lagi shalat.

وَلَمْ يَنْقُلْ أَحَدُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا صَلَّى بِالنَّاسِ يَدْعُو بَعْدَ الْخُرُوجِ مِنْ الصَّلَاةِ هُوَ وَالْمَأْمُومُونَ جَمِيعًا لَا فِي الْفَجْرِ، وَلَا فِي الْعَصْرِ، وَلَا فِي غَيْرِهِمَا مِنْ الصَّلَوَاتِ بَلْ قَدْ ثَبَتَ عَنْهُ أَنَّهُ كَانَ يَسْتَقْبِلُ أَصْحَابَهُ، وَيَذْكُرُ اللَّهَ وَيُعَلِّمُهُمْ Artinya:

"Tidak ada seorang pun yang meriwayatkan, bahwa Nabi saw. setelah sholat jamaah, melakukan doa bersama dengan para makmumnya, baik ketika sholat shubuh, sholat ashar, maupun sholat-sholat yang lainnya. Akan tetapi

485 Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. II,...h. 153

<sup>&</sup>lt;sup>486</sup> Ahmad bin Abdul Halīm bin Abdussalam bin Al-Qāsim al-Khadar al-Numaiyrī al-Haranī, Al-Majmūʻatul Aliyyah min Kutub wa Rasāil wa Fatāwā Syekhu Islam Ibn Taimiyah, Tahqīq Hisyam bin Ismāil bin Ali al-Shaini, Juz. I, (Dār Ibn al-Jauzī, 1422H), h.134-135.

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup> Ahmad bin Abdul Halim bin Abdussalam bin Al-Qasim al-Khadar al-Numaiyrī al-Haranī, Ibnu Taimiyah, al-Fatāwā al-Kubra Li Ibnu Taimiyah, Juz. II, (Dār al-Kutub al'Ilmiyah, 1408H/1987M), h. 219

yang ada nukilannya adalah ketika usai mengimami sholat, Nabi saw. menghadap kepada para sahabatnya, lalu berdzikir, dan mengajarkan dzikir kepada mereka.

al-Syāthibī, seorang ulama besar dari Madzhab Maliki mengatakan:

### Artinya:

"Doa bersama yang dilakukan secara rutin, tidaklah termasuk perbuatan yang dicontohkan Nabi saw., tidak ada pula ucapan, maupun persetujuan dari Nabi saw. tentang itu.

### Al-Syāthibī juga menegaskan:

فَإِذَا نَدَبَ الشَّرْعُ مَثَلًا إِلَى ذِكْرِ اللهِ، فَالْتَزَمَ قَوْمٌ الْاجْتِمَاعَ عَلَيْهِ عَلَى لِسَانٍ وَاحِدٍ وَبِصَوْتٍ، أَوْ فِي وَقْتٍ مَعْلُومٍ عَصُوصٍ عَنْ لَمَائِرِ الْأَوْقَاتِ؛ لَمْ يَكُنْ فِي نَدْبِ الشَّرْعِ مَا يَدُلُّ عَلَى خِلَافِهِ؛ لِأَنَّ الْتِزَامَ الْأُمُورِ عَلَيْ اللَّذِمَةِ شَرْعًا شَأَنُهَا أَنَّ تُفْهِمَ التَّشْرِيعَ، وَخُصُوصًا مَعَ مَنْ يُقْتَدَى بِهِ فِي جَمَامِعِ النَّاسِ كَالْمَسَاجِدِ 489

## Artinya:

"Jika syariat telah menganjurkan untuk dzikrullah misalnya, kemudian sekelompok orang membiasakan diri mereka berkumpul untuknya (dzikrullah) dengan satu lisan dan satu suara, atau pada waktu tertentu yang khusus maka tidak ada di dalam anjuran syariat yang menunjukkan pengkhususan ini, justru di dalamnya ada hal yang menyelisihinya, karena membiasakan perkara yang tidak lazim secara syariat akan dipahami bahwa itu adalah syariat, khususnya kalau dihadiri oleh orang yang dijadikan teladan di tempat-tempat berkumpulnya manusia seperti masjid-masjid.

Imam al-Nawawi mengatakan:

وأماما اعْتَادَهُ النَّاسُ أَوْ كَثِيرٌ مِنْهُمْ مِنْ تَخْصِيصِ دُعَاءِ الْإِمَامِ بِصَلَاتَيْ الصُّبْحِ وَالْعَصْرِ فَلَا أَصْلَ لَهُ<sup>490</sup>

<sup>488</sup> Ibrahīm bin Mūsā bin Muhammad al-Lakhamī al-Ghurnathī al-Syāthibī, Juz.II (Mesir: al-Maktab al-Tijariyah al-Kubra, t.th), h. 349

<sup>&</sup>lt;sup>489</sup> Ibrahīm bin Mūsā bin Muhammad al-Lakhamī al-Ghurnathī al-Syāthibī, Tahqīq Salim bin I'd al-Hilalī, Juz.I (Cet.I, Saudi: Dār Ibn 'Affān,1412H/1992M), h. 318

 $<sup>^{490}</sup>$  Abū Zakariya Muhyiddin Yahya bin Syarf al-Nawawī, al-Majmū' Syarh al-Muhadzadzab, Juz. III, (Dār al-Fikr,t.th), h. 488

#### Artinya:

"Adapun apa yang biasa dilakukan oleh orang-orang, dengan mengkhususkan untuk imam, agar berdoa setelah selesai sholat Shubuh dan Ashar, maka hal ini tidak ada dasarnya sama sekali"

*Kedua*, Perlu diketahui, bahwa imam shalat itu wajib diikuti sampai selesai shalat. Sehingga setelah selesai salam, makmum sudah tidak harus mengikuti imamnya. Dalam hadits disebutkan:

عَنْ أَنَسٍ قَالَ صَلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ فَلَمَّا قَضَى الصَّلاَةَ أَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ فَقَالَ أَيُّهَا النَّاسُ إِنِيَّ إِمَامُكُمْ فَلاَ تَسْبِقُوْنِيْ بِالرُّكُوْعِ وَلاَ بِالسُّجُودِ وَلاَ بِالسُّجُودِ وَلاَ بِالسُّجُودِ وَلاَ بِاللَّهُ مَسلم 491

### Artinya:

Dari Anas, dia berkata: "Rasulullah saw. suatu hari shalat mengimami kami. Setelah selesai shalat beliau menghadapkan wajahnya kepada kami lalu bersabda: "Wahai manusia, sesungguhnya aku adalah imam (shalat) kamu, maka janganlah kamu mendahuluiku dengan ruku', sujud, berdiri, atau salam!" (HR. Muslim.)

Ajaran Rasulullah saw. di dalam berdoa setelah shalat adalah dengan sendirisendiri, sebagaimana di dalam hadits berikut ini:

عَنْ الْبَرَاءِ قَالَ كُنَّا إِذَا صَلَّيْنَا خَلْفَ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَحْبَبْنَا أَنْ نَكُوْنَ عَنْ يَمْينِهِ يُقْبِلُ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ قَالَ فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ رَبِّ قِنِيْ عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ أَوْ تَجْمَعُ عَنْ يَمْينِهِ يُقْبِلُ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ قَالَ فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ رَبِّ قِنِيْ عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ أَوْ تَجْمَعُ عَنْ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ المَّالِكُ يَوْمَ تَبْعَثُ أَوْ تَجْمَعُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ المَّالِكُ وَمِنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المَّالَ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المَّالَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المَّالَ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المَّهُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المَّالِمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المَّالِمُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المَّالِمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْنَا إِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا لَا اللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلِهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ مَا وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِهُ عَلَيْهُ وَلَاللّهُ عَلَيْهُ وَلِي اللّهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ الل

### Artinya:

Dari al-Bara', dia berkata: "Kami (para Sahabat) dahulu, jika melakukan shalat di belakang Rasulullah saw. kami suka berada disebelah kanan beliau, karena beliau akan menghadapkan wajahnya kepada kami". Al-Bara' juga berkata: "Aku pernah mendengar beliau berdoa: "Wahai Rabb-ku, jagalah aku dari siksa-Mu pada hari Engkau akan membangkitkan atau mengumpulkan hamba-hamba-Mu". (HR.Muslim)

3. Mayoritas sahabat menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai dalil yang menunjukkan tidak disyariatkannya menyentuh dua sudut Ka'bah yang mengarah ke Syam.

Al-Bukhari di dalam kitab shahinya mengatakan: Bab Orang Yang Tidak Menyentuh Selain Dua Sudut Ka'bah yang mengarah ke Yaman." Dan dia

<sup>&</sup>lt;sup>491</sup> Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairiy al-Naisaburī, *al-Musnad al-Shahih al-Mukhtashar*, Tahqiq Muhammad Fu'ad Abdul Bāqī, Juz. II,...h. 28

 $<sup>^{492}</sup>$  Muslim bin Hajjaj Abū al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, al-*Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Juz. II,...h. 153

menyebutkan hadits Jabir bin Zaid yang berkata: "Siapa yang menghindari bagian Baitullah?"

Kemudian dalam riwayat Ibnu Abbas,

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّهُ طَافَ مَعَ مُعَاوِيَةً بِالْبَيْتِ فَجَعَلَ مُعَاوِيَةُ يَسْتَلِمُ الأَوْكَانَ كُلَّهَا فَقَالَ لَهُ ابْنُ عَبَّاسٍ لِمَ تَسْتَلِمُ هَذَيْنِ الرُّكْنَيْنِ وَلَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللهِ صَلى الله عَليه وسَلم يَسْتَلِمُهُمَا فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ {لَقَدْ كَانَ يَسْتَلِمُهُمَا فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ {لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةً} فَقَالَ مُعَاوِيَةُ صَدَقْتَ. رواه أحمد 493

#### Artinya

"Bahwa ia (Ibnu Abbas) melakukan thawaf bersama Mu'awiyah. Sedangkan Mu'awiyah mengusap semua rukun Ka'bah (yakni hajar aswad, rukun yamani, rukun syami dan rukun iraqi,). Maka Ibnu Abbas berkata kepada Mu'awiyah: "Mengapa kamu mengusap kedua rukun ini (yaitu rukun syami dan rukun iraqi, pen) padahal Rasulullah saw. tidak pernah mengusap keduanya?" Maka Mu'awiyah menjawab: "Tidak ada sesuatu pun dari Bait ini yang ditinggalkan." Maka Ibnu Abbas berkata: "Sesungguhnya telah ada bagi kalian teladan yang baik dalam diri Rasulullah." Maka Mu'awiyah menyatakan: "Kamu benar (wahai Ibnu Abbas)." (HR. Ahmad)

Dalam hadits di atas, Rasulullah saw. tidak mengusap *rukun syami* dan *rukun iraqi* dalam keadaan ada faktor pendorong sebagaimana mengusap Hajar Aswad, serta tidak adanya penghalang. Maka tidak mengusap dan juga tidak mencium kedua rukun tersebut adalah mengikuti *'sunnah tarkiyah'*.

Oleh karena itu Imam al-Nawawi al-Syafi'i (w. 676 H), menyatakan:

#### Artinya:

"Jika kamu mengetahui ini, maka ajaran sunnah (fi'liyah Nabi saw.) terhadap Hajar Aswad adalah mencium dan melakukan istilam (mengusap dengan tangan) terhadapnya. Ajaran sunnah (fi'liyah,) terhadap rukun yamani adalah mengusapnya tanpa menciumnya. Dan menurut Sunnah (yakni sunnah tarkiyah), bahwa kedua rukun iraqi dan rukun syami tidak usah dicium dan juga tidak usah diusap..."

<sup>&</sup>lt;sup>493</sup> Abū Abdullāh Ahmad bin Hambal al-Syaibānī, *Musnad Ahmad bin Hambal*, Juz. I, Cet.I (Jam'iyyah al-Muknaz al-Islāmī, 1431H/2010M), h. 1958

<sup>&</sup>lt;sup>494</sup> Abū Zakariya Muhyiddīn Yahyā bin Syarf al-Nawawī, *al-Majmū' Syarf al-Muhadzdzab*, Juz. VIII, (Dār al-Fikr, t.th), h. 34

4. Mayoritas sahabat menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai dalil yang menunjukkan tidak disyariatkannya dzikir secara berjama'ah. Dahulu di Kufah (wilayah Iraq saat ini) ada sekelompok orang yang mengadakan dzikir secara berjama'ah di mesjid setelah shalat magrib, yang salah seorang dari mereka memimpin dengan mengatakan: ber*tasbilah* kalian sebanyak 100 kali, dan seterusnya. Sebagaimana diriwayatkan oleh Imam al-Darimi dalam kitab sunannya sebagai berikut:

لخَوَارِجِ.رواه الدارمي<sup>495</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>495</sup> Abū Muhammad Abdullāh bin Abdurrahmān bin al-Fadhl bin Bahran bin Abdus Shamad, *Musnad al-Darimiy*, Tahqīq Husain Salim Asad al-Daranī, Juz I, (Cet.I; Saudi 'Arabiyah: Dār al-Mughnī,1412 H), h. 286

#### Artinya:

Telah mengabarkan kepada kami Hakam bin al-Mubarak dan mengabarkan kepada kami Amru bin Yahya : Aku mendengar ayahku menceritakan dari ayahnya, ia berkata: Dahulu kami pernah duduk di depan pintu Abdullah ibn Mas'ud sebelum shalat Shubuh, ketika ia keluar kami berjalan bersamanya menuju masjid. Kemudian Abu Musa alAsy'ari datang menemui kami dan bertanya: "Apakah Abu Abdirrahman (nama panggilan Abdullah ibn Mas'ud) telah datang menemui kalian?" Kami menjawab: "Belum." Lalu beliau duduk bersama kami hingga (Abu Abdirrahman) datang. Tatkala ia datang, kami semua berdiri dan menghampirinya, Abu Musa berkata kepadanya: "Wahai Abu Abdirrahman, baru saja di masjid aku melihat satu kejadian baru yang tidak aku sukai. Setahuku, alhamdulillah, sekalipun itu diniati kebaikan." Ia bertanya: "Apakah itu gerangan?" Abu Musa menjawab: "Jika kamu masih hidup kamu akan melihatnya." Abu Musa melanjutkan: "Aku melihat di masjid, sekelompok orang yang (duduk) melingkar sambil menunggu shalat, setiap lingkaran ada seorang (pemandu)nya dan tangan-tangan mereka membawa kerikil, lalu si (pemandu) berkata: 'Ucapkanlah takbir seratus kali' dan mereka bertakbir seratus kali, 'Dan ucapkanlah tahlil seratus kali' lalu mereka bertahlil seratus kali, 'Dan ucapkanlah tasbih seratus kali' lalu mereka mengucapkan tasbih seratus kali."

Abu Abdirrahman bertanya: "Lantas apa yang telah kau katakan kepada mereka?" Abu Musa menjawab: "Aku belum berkata apa pun kepada mereka, karena aku menunggu pendapatmu atau perintahmu."

Abu Abdirrahman berkata: "Tidakkah sebaiknya kamu perintahkan

Abu Abdirrahman berkata: "Tidakkah sebaiknya kamu perintahkan saja mereka untuk menghitung dosa-dosa mereka, serta kamu jamin bahwa kebaikan mereka tidak akan hilang?" Kemudian Abu Abdirrahman beranjak dan kami pun beranjak bersamanya, hingga ia sampai di lokasi jama'ah dzikir yang diceritakan Abu Musa. Ia berdiri di hadapan mereka, dan berkata: "Apa yang sedang kalian lakukan?" Mereka menjawab: "Wahai Abu Abdirrahman, ini adalah batu-batu kerikil untuk menghitung takbir, tahlil, dan tasbih." Ia berkata: "Hendaklah kalian menghitung dosa-dosa kalian (saja), aku menjamin amal kebaikan kalian tidak akan hilang, celakalah kalian umat Muhammad saw alangkah cepatnya masa kehancuran kalian, padahal mereka para shahabat Nabi masih banyak, dan baju mereka belum basah, juga periuknya belum pecah, demi Dzat yang jiwaku berada di genggaman tangan-Nya, sesungguhnya kalian seakan-akan memiliki agama yang lebih baik dari agama yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw, kalian sengaja hendak membuka pintu kesesatan?"

Mereka menjawab: "Demi Allah, wahai Abu Abdirrahman (Kata 'Amr bin 'Utbah) kami tidak menginginkan kecuali kebaikan." Abu Abdirrahman menjawab: "Berapa banyak orang yang menginginkan kebaikan tetapi ia tidak dapat mencapainya, sesungguhnya Rasulullah saw. telah menceritakan kepada kami bahwa ada satu kaum yang membaca al-Qur'an namun tidak melampaui tenggorokan mereka, demi Allah, aku tidak tahu siapa tahu mayoritas mereka adalah dari kalian." Abu Abdirrahman lantas berpaling dari mereka.

Amr ibn Salamah berkata: "Kami melihat kebanyakan dari yang berada di kelompok jama'ah dzikir tersebut di hari selanjutnya mencaci-maki kami pada hari (perang) Nahrawan bersama orang-orang Khawarij."(HR.al-Darimiy)

Bahkan Ibnu Mas'ūd juga pernah menghancurkan sebuah mesjid yang dibangun di kota Kufah dan biasa digunakan untuk berdzikir berjama'ah oleh 'Amir bin'Utbah bersama para pengikutnya. 496

Menurut peneliti, ada poin penting yang harus diperhatikan oleh kaum muslimin, yaitu perkatan Abdullāh bin Mas'ūd :

Aritnya:

"Berapa banyak orang yang menginginkan kebaikan tetapi ia tidak dapat mencapainya."

Dari perkataan Ibnu Mas'ud ini, peneliti tegaskan bahwa niat baik saja tidaklah cukup dalam beramal, akan tetapi harus ada syarat yang kedua yaitu mengikuti Rasulullah saw. sebagaimana hal ini ditegaskan oleh Abdurrahmān al-Sa'di bahwasanya agama Islam dibangun di atas dua usul, yaitu (al-Ikhlas lil Allah) ikhlas kepada Allah swt. dan (al-Mutāba'ah) mengikuti Rasulullah saw. 497 Hal inilah yang kemudian menjadi syarat sah diterimanya suatu ibadah. Kemudian poin penting juga yang bisa dipetik dari riwayat tersebut, yatiu dalam urusan agama, apabila kita tidak mengetahui apakah amalan ini merupakan kebaikan atau keburukan?, bid'ah atau sunnah? maka al-Qur'an mengajarkan untuk bertanya kepada ahlinya (para ulama yang mumpuni) sebagaimana sikap Abū Mūsā al-Asy'arī bertanya kepada Abdullah bin Mas'ūd sebagai ulama ketika itu. Abū Mūsā tidak langsung mengatakan ini merupakan suatu kebid'ahan atau keburukan.

Kemudian Abdullah bin Mas'ūd dalam perkataannya yang masyhur dari Qatadah berkata:

496 Ibnu Wadho

<sup>&</sup>lt;sup>496</sup> Ibnu Wadhdhah al-Qurthubī, *al-Bid'ah wa al-Nahyu 'Anhā*, Tahqīq 'Amru Abdul Mun'im Salim, Cet. I (Qāhirah: Maktabah Ibnu Taimiyah, 1416 H), h. 5

<sup>&</sup>lt;sup>497</sup> Abdurrahman bin Nashir al-Sa'di, *al-Qawā'id wa al-Ushūl al-Jāmi'ah wa al-Furūq wa al-Taqāsim al-Badi'ah al-Nafi'ah*, Tahqīq Khalid bin 'Ali bin Muhammad al-Musyaiqī, (Maktabah Ibn Sa'dī, t.th), h. 37

فَإِنَّهُمْ كَانُوا أَبَرَّ هَذِهِ الْأُمَّةِ قُلُوبًا وَأَعْمَقَهَا عِلْمًا وَأَقَلَّهَا تَكَلُّفًا وَأَقْوَمَهَا هَدْيًا وَأَحْسَنَهَا خَالًا، قَوْمًا اخْتَارَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى لِصُحْبَةِ نَبِيّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَاعْرِفُوا لَهُمْ فَضْلَهُمْ وَاتَّبِعُوهُمْ فِي آثَارِهِمْ؛ فَإِنَّهُمْ كَانُوا عَلَى الْهُدَى الْمُسْتَقِيمِ 498

Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Sunaid, telah menceritakan kepada kami Mu'tamir dari Sallam bin Miskin dari Qatada berkata: berkata Ibnu Mas'ud: Barangsiapa yang ingin mengambil contoh, maka hendaklah ia menjadikan sahabat-sahabat Rasulullah sebagai contoh bagi mereka, karena mereka adalah orang-orang yang memiliki hati yang suci, dan ilmu yang mendalam, serta tidak memberatkan diri-diri mereka (dengan kebid'ahan), dan mereka telah mendapatkan petunjuk yang lurus dari Allah swt. dan mereka adalah sebaikbaik kekasih bagi Rasulullah, satu kaum yang telah dipilih oleh Allah untuk menemani dan membantu Rasulullah dalam mengemban risalah kenabian, dan dalam menegakkan agama-Nya, maka ketahuilah keutamaan-keutamaan mereka, dan ikutilah jalan-jalan mereka, karena sesungguhnya mereka berada pada jalan yang lurus.

Jadi perlu peneliti tegaskan bahwa para sahabat adalah generasi terbaik umat ini yang telah direkomendasikan oleh Allah dan Rasul-Nya, mereka dibimbing lansung oleh Rasulullah saw. bahkan diawasi lansung oleh Allah swt. Kalau ada kesalahan Allah swt. turunkan ayat untuk menegur para sahabat sehingganya Allah swt. menjadikan mereka sebagai barometer kebenaran.

Al-Hafizh Ibnu Katsir berkata tentang sikap Ahlu sunnah wal Jama'ah:

Artinya:

Adapun *ahlus al-sunnah wal Jama'ah* mereka mengatakan: Semua perbuatan dan perkataan yang tidak ada ketetapan dari para sahabat. adalah bid'ah karena seandainya itu baik, pasti mereka telah mendahului kita melakukan hal tersebut, sesungguhnya mereka sedikit pun tidak pernah meninggalkan kebaikan, kecuali sungguh mereka bersegerah terhadapnya.

Menurut Ibnu Hajar al-Haitami al-Syafi'i (w. 974H). Ia menyatakan:

وروى الدارمي: أن ابن مسعود رضي الله تعالى عنه أنكر على جماعةٍ اجتمعوا في المسجد يعدُّون الأذكار بالحصى، وأشار إليهم بأن يعدوا سيئاتهم، وأنهم مفتتحو

<sup>498</sup> Abū Umar Yūsuf bin Abdullāh bin Muhammad bin Abd al-Bar bin Ashim al-Numarī al-Qurtubī, *Jāmi' Bayan al-'Ilmi wa Fadhlihi*, Tahqīq Ubaiy al-Asybal al-Zuhairī, Juz.II, (Cet.I; Saudi 'Arabiyah: Dār Ibn al-Jauzī, 1414H), h. 947

<sup>&</sup>lt;sup>499</sup> Abū al-Fidā' Ismā'il bin Umar bin Katsīr al-Qurasyī al-Dimasyqī, *Tafsīr al-Qur'an al-'Azhīm*, Tahqīq Sāmībin Muhammad Salamah, Juz.VII,..h.278

باب ضلالة. وينبغي حمل إنكاره على هذه الهيئة المخصوصة، وإلَّا فالسُّبحة ورد لها أصلُّ أصيلُ عن بعض أمهات المؤمنين، وأقرَّها النبي صلى اللَّه عليه وسلم على ذلك 500

Artinya:

"Ad-Darimi meriwayatkan bahwa Ibnu Mas'ud mengingkari sekelompok orang yang berkumpul di masjid sedang menghitung dzikir dengan kerikil. Beliau memberikan isyarat kepada mereka agar menghitung kesalahan mereka dan bahwa mereka telah membuka pintu kesesatan." (Al-Atsar). (Al-Haitami berkata:) Hendaknya pengingkaran Ibnu Mas'ud ini dipahami atas pengingkaran berdzikir dengan tata cara tertentu (yaitu berdzikir secara berjamaah dan dikomando,). Jika tidak, maka alat tasbih untuk menghitung dzikir mempunyai asal dari perbuatan *Ummahatul Mukminin* (yang menghitung dzikir dengan kerikil) dan Nabi saw. membiarkannya."

Adapun yang pertama kali mengadakan dzikir "takbir" berjama'ah adalah: Ma'dhad bin Yazīd al-'Ijli bersama kelompok dzikirnya di kota Kufah, sebelum tahun 32 atau 33 H, kemudian dilarang oleh Ibnu Mas'ud,<sup>501</sup> lalu muncul kembali pada masa Khabbab bin Art, lalu pada tahun 116 H Khalifah al-Makmun memerintahkan orang-orang untuk bertakbir setiap selesai shalat wajib di mesjid, dan ini merupakan salah satu bid'ah yang diadakan olehnya.

Ada beberapa hal yang perlu peneliti tegaskan terkait dzikir secara berjama'ah, yaitu:

# a. Dzikir adalah salah satu bentuk ibadah tauqifiyah.

Sebagaimana diketahui bersama bahwa dzikir termasuk ibadah *tauqifiyah*, yaitu ibadah yang telah diatur oleh syari'at, baik caranya atau lafadz-lafadznya, dan seorang muslim tidak boleh menyelisihnya.

## b. Awal munculnya dzikir secara berjama'ah

Amalan dzikir bersama diketahui awal munculnya ialah pada akhir zaman sahabat Nabi saw. tatkala itu sahabat pun mengingkarinya dengan pengingkaran yang sangat nyata, sehingga keberadaan dzikir bersama tersebut tidak berkembang dan keberadaannya tidak tampak seperti sekarang.

<sup>&</sup>lt;sup>500</sup> Syihabuddīn Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Hajar al-Haitamī al-Syāfi'ī, *al-Fathu al-Mubīn bi Syarh al-Arba'in*, Cet.I; (Beirūt: Dār al-Minhāj, 1428 H/2008 M), h. 229

<sup>&</sup>lt;sup>501</sup> Nahsir bin Abdul Karīm al-'Aql , *Dirāsat fi al-Ahwa' wa al-Firāq wa al-Bida' wa Mauqif al-Salaf Minhah*, Cet.I, (Riyādh: Dār Isbiliya, 1418 H/1997 M), h. 232

Kemudian dzikir bersama ini muncul kembali pada zaman kalifah makmun, ia mengirim surat kepada Ishaq bin ibrahim sebagai wakilnya di Baghdad supaya memerintahkan manusia untuk mengeraskan takbir setelah shalat fardhu. Karena mendapat dukungan dari pemimpin, maka saat itulah mulai tersebar pesat amalan dzikir bersama setelah shalat sampai hari ini.

#### c. Dalil hadits Nabi saw.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : إِنَّ لِلَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مَلاَئِكَةً سَيَّارَةً فَضُلاً يَتَبَّعُونَ مَجَالِسَ الذِّكْرِ فَإِذَا وَجَدُوا مَجْلِسًا فِيهِ ذِكْرٌ قَعَدُوا مَعَهُمْ وَحَفَّ بَعْضُهُمْ بَعْضًا بِأَجْنِحَتِهِمْ حَتَّى يَمْلَؤُوا مَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ السَّمَاءِ الدُّنْيَا ، فَإِذَا تَفَرَّقُوا عَرَجُوا وَصَعِدُوا إِلَى السَّمَاءِ قَالَ: فَيَسْأَلُهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَهُو أَعْلَمُ بِهِمْ: مِنْ أَيْنَ جِعْتُمُ عَرَجُوا وَصَعِدُوا إِلَى السَّمَاءِ قَالَ: فَيَسْأَلُهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَهُو أَعْلَمُ بِهِمْ: مِنْ أَيْنَ جِعْتُمُ وَيَكَبِّرُونَكَ وَيُهَلِّلُونَكَ وَيُهَلِلُونَكَ وَيُعَلِّلُونَكَ وَيُعَلِّلُونَكَ وَيُعَلِّلُونَكَ وَيُعَلِّلُونَكَ وَيَعْلِلُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعَلِّلُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعَلِّلُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْلِلُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعَلِّلُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيُعْمِلُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعْمِلُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيُعْمَدُونَكَ وَيَعْمَلُونَكَ وَيَعْمَدُونَكَ وَيَعْمُونَكُونَكُ وَيَعْمُونَكُونَكُونَكُونَكُونَكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونُونَاك

## Artinya:

Sesungguhnya Allah mempunyai para malaikat yang mengelilingi bumi, mencari majelis-majelis dzikir, jika mereka mendapatkan majelis dzikir,, maka mereka duduk bersama mereka (manusia), mereka saling mengelilingi dengan sayap-sayapnya sampai penuh antara mereka dan langit dunia, jika mereka berpisah, mereka naik kelangit , dia berkata: lalu Allah swt. bertanya kepda mereka dan Allah lebih mengetahui mereka, dari mana kalian? Mereka menjawab: Kami datang dari sisi para hamba-Mu di bumi yang bertasbih, bertakbir, bertahlil, bertambid dan berdoa kepadal-Mu

Adapun perintah kepada sekumpulan kamu muslimin untuk memperbanyak dzikir dalam majelis dzikir, maka majelis dzikir tidak terbatas pada ucapan subhanallah atau Allah akbar dan semisalnya, akan tetapi majelis dzikir mencakup semua perbuatan atau perkataan yang diridhai oleh Allah swt. termasuk di dalamnya mempelajari ilmu agama, fiqh, ilmu al-Qur'an, dan semisalnya. Hal ini dikuatkan oleh sebuah riwayat yang dikelaurkan oleh Abū Nu'aim dalam Hilyah.

قال أبو هزان: قلت لعطاء: ما مجلس الذكر؟ قال: مجلس الحلال والحرام، وكيف تصلي؟ وكيف تصوم؟ وكيف تنكح؟ وكيف تطلق؟ وتبيع وتشتري؟503

 $<sup>^{502}</sup>$  Abū al-Husain Muslim bin Al-Hajjaj al-Quasyairī al-Naisabūrī, *Shahīh Muslim*, Tahqīq Mujmū'ah Min al-Muhaqqin, Juz. VIII,....h. 68

<sup>&</sup>lt;sup>503</sup> Ahmad bin Abdullāh bin Ahmad bin Ishāq bin Mūsā bin Mihrān al-Ashfahanī, Abū Nu'aim, *Hilyah al-Auliyah wa Thabaqāt al-Ashfiya'*, Juz.III, (Mesir: al-Sa'ādah, 1394H/1974M), h. 313

#### Artinya:

Berkata Abu Hizan kepada Atha': Apakah yang dimaksud majelis dzikir itu? Ia menjawab: yaitu majelis (ilmu) tentang halal dan haram, majelis bagaimana kamu shalat, bagaimana kamu puasa, bagaimana kamu menikah, bagaimana kamu bercerai, dan bagaimana kamu melakukan jaul beli.

5. Mayoritas sahabat menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai dalil yang menunjukkan tidak disyariatkannya acara selamatan kematian. Sebagaimana hadits yang diriwayatkan oleh Imam ahmad dari sahabat Jarīr bin Abdullāh al-Bajalī mengatakan:

Artinya:

Dari Jarir bin Abdillah al-Bajalī mengatakan "Kami (para sahabat) menganggap (dalam riwayat dalam riwayat lain: Kami berpendapat) bahwa berkumpul-kumpul kepada ahli (keluarga) mayit dan membuatkan makan (setelah simasyit di kubur) termasuk niyāhah (meratap).

Lafazh hadits "خَنَّا نَرَى" (kami berpendapat)" ini kedudukannya sama seperti ijmak (kesepakatan) para sahabat atau sama seperti taqrir (persetujuan Nabi saw. jika benar yang kedua (taqrīr Nabi saw) maka status hukum dari hadits ini marfu' hukman (sampai kepada Nabi saw. bagaimana pun juga, yang jelas hadits ini dapat dijadikan hujjah. 505

Kemudian hadits di atas di perkuat dengan pernyataan Umar bin al-Khaththab, tentang makna *Niyāhah* :

<sup>&</sup>lt;sup>504</sup> Ahmad bin Hanbal Abū Abdullāh al-Syaibanī, *Musnad Ahmad bin Hanbal*, Tahqīq Maktab al-Buhuuts bijam'iyyah al-Mu'naz, Cet.I, Juz.VII, (Jam'iyyah al-Muknaz al-Islāmī,1431H), h.263

<sup>505</sup> Muhammad bin Abdul Hādī al-Tatawī Abū al-Hasan Nūruddīn al-Sindī, *Hāsyiah al-Sindī* 'alā Sunan Ibn Mājah, Juz. I, (Cet.II; Beirūt: Dār al-Jīl, t.th), h. 490

<sup>&</sup>lt;sup>506</sup> Abū Bakr bin Abī Syaibah, Abdullāh bin Muhammad bin Ibrahīm bin 'Utsmān bin Khawasitī al-'Abasī, *al-Mushannaf fī al-Ahādits wa al-Atsar*, Tahqīq Kamal Yūsuf al-Haut, Juz. II, (Cet. I; Riyādh: Maktabah al-Rusyd, 1409H), h. 487

Telah menceritakan kepada kami Waki', dari Malik bin Mighwal, dari Thalhah, ia berkata: Jarir mendatangi 'Umar, lalu ia ('Umar) berkata: "Apakah kamu sekalian suka meratapi mayit?". Jarir menjawab: "Tidak". 'Umar berkata: "Apakah diantara wanita-wanita kalian semua suka berkumpul di rumah keluarga mayit dan makan hidangannya?". Jarir menjawab: "Ya". 'Umar berkata: "Hal itu sama dengan *niyahah* (meratapi mayit)" (*Mushannaf* Ibnu Abi Syaibah).

Disebutkan juga dalam riwayat bagaimana sikap Nabi saw. ketika ada sahabat yang meninggal dunia:

Artinya

Dari Abdullah bin Ja'afar berkata: tatkala kabar kematian Ja'far, maka Rasulullah saw. bersabda: "Buatkanlah makanan untuk keluarga Ja'far karena telah datang kepada mereka urusan yang menyibukkan mereka."(HR.Abu Daud)

Hadits ini sangat gamblang menjelaskan bahwa justru yang dianjurkan dalam Islam adalah kaum muslimin memberikan bantuan makanan dan semisalnya kepada keluarga yang terkena musibah kematian bukan malah membebani mereka agar membuatkan hidangan makanan dalam acara tersebut.

Ada beberapa hal yang peneliti tegaskan terkait acara selamatan kematian. Banyak hukum-hukum madzhab Syafi'i yang menunjukkan akan makruhnya atau tidak disyariatkannya acara selamatan. Diantaranya.

*Pertama*, Pendapat madzhab Syāfi'ī yang *mu'tamad* (yang menjadi patokan) adalah dimakruhkan berta'ziah ke keluarga mayit setelah tiga hari kematian mayit. Tentunya hal ini jelas bertentangan dengan acara selamatan yang dilakukan berulangulang pada hari ke-7, ke-40, ke-100, dan bahkan ke-1000

Imam Al-Nawawī berkata:

قَالَ أَصْحَابُنَا وَتُكْرَهُ التَّعْزِيَةُ بَعْدَ الثَّلَاثَةِ لِأَنَّ الْمَقْصُودَ مِنْهَا تَسْكِينُ قَلْبِ الْمُصَابِ وَالْغَالِبُ سُكُونُهُ بَعْدَ الثَّلَاثَةِ فَلَا يُجَدِّدُ لَهُ الْخُزْنَ هَذَا هُوَ الصَّحِيحُ الْمَعْرُوفُ508

<sup>&</sup>lt;sup>507</sup> Muhammad bin Abdul Hādī al-Tatawiy Abū al-Hasan Nūruddīn al-Sindī, *Hāsyiah al-Sindī* 'alā Sunan Ibn Mājah, Juz. I...h. 490

 $<sup>^{508}</sup>$  Abū Zakariya Muhyiddīn Yahyā bin Syarf al-Nawawī, al-Majmū' Syarh al-Muhadzadzab, Juz. V,...h. 306

## Artinya:

Para sahabat kami (para *fuqaha* madzhab syafi'i) mengatakan: "Dan makruh *ta'ziyah* (melayat) setelah tiga hari. Karena tujuan dari *ta'ziah* adalah untuk menenangkan hati orang yang terkena musibah, dan yang dominan hati sudah tenang setelah tiga hari, maka jangan diperbarui lagi kesedihannya. Dan inilah pendapat yang benar yang ma'ruf

Setalah itu Imam al-Nawawī menyebutkan pendapat lain dalam madzhab Syāfi'ī yaitu pendapat Imam al-Haramain yang membolehkan ta'ziah setelah lewat tiga hari dengan tujuan mendoakan mayit. Akan tetapi pendapat ini diingkari oleh para *fuqahā* Madzhab Syāfi'ī.

Imam al-Nawawi berkata:

وَحَكَى إِمَامُ الْحُرَمَيْنِ وَجْهًا أَنَّهُ لَا أَمَدَ لِلتَّعْزِيَةِ بَلْ يَبْقَى بَعْدَ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ وَإِنْ طَالَ النَّمَانُ لِأَنَّ الْعُرَضَ الدُّعَاءُ وَالْحُمْلُ عَلَى الصَّبْرِ وَالنَّهْيُ عَنْ الجُزَعِ وَذَلِكَ يَحْصُلُ مَعَ طُولِ الزَّمَانِ وَبِهَذَا الْوَجْهِ قطع أبو العباس إبن الْقَاصِّ فِي التَّلْخِيصِ وَأَنْكَرَهُ عَلَيْهِ طُولِ الزَّمَانِ وَبِهِ التَّلْخِيصِ وَأَنْكَرَهُ عَلَيْهِ الْقَفَّالُ فِي شَرْحِهِ وَغَيْرُهُ مِنْ الْأَصْحَابِ وَالْمَذْهَبُ أَنَّهُ يُعَزَّى وَلَا يُعَزَّى بَعْدَ ثَلَاثَةٍ وَبِهِ الْقَلَا فِي شَرْحِهِ وَغَيْرُهُ مِنْ الْأَصْحَابِ وَالْمَذْهَبُ أَنَّهُ يُعَزَّى وَلَا يُعَزَى بَعْدَ ثَلَاثَةٍ وَبِهِ وَظَعَ الْجُمُهُورُ قَالَ الْمُتَولِي وَغَيْرُهُ إِلَّا إِذَا كَانَ أَحَدُهُمَا غَائِبًا فَلَمْ يَحْضُرْ إِلَّا بَعْدَ التَّلَاثَةِ فَإِنَّهُ يُعَزِيهِ 500

#### Artinya:

Dan Imam al-Haramain menghikayatkan satu pendapat dalam madzhab syafi'i-bahwasanya tidak ada batasan hari dalam berta'ziah, bahkan boleh berta'ziah setelah tiga hari dan meskipun telah lama waktu, karena tujuannya adalah untuk berdoa, untuk kuat dalam bersabar, dan larangan untuk berkeluh kesah. Dan hal-hal ini bisa terjadi setelah waktu yang lama. Pendapat ini dipilih (dipastikan) oleh Abul 'Abbaas bin al-Qash dalam kitab "At-Talkhiis." Al-Qoffaal (dalam syarahnya) dan para ahli fikih madzhab syafi'i yang lainnya mengingkarinya. Dan pendapat madzhab syafi'i adalah adanya ta'ziah akan tetapi tidak ada ta'ziah setelah tiga hari. Dan ini adalah pendapat yang dipastikan oleh mayoritas ulama. Al-Mutawalli dan yang lainnya berkata, "Kecuali jika salah seorang tidak hadir, dan hadir setelah tiga hari maka ia boleh berta'ziah"

Demikianlah perkataan Imam al-Nawawi di atas menunjukkan bahwasanya dalih untuk mendoakan sang mayat tidak bisa dijadikan sebagai argument untuk membolehkan acara tahlilan!

\_

 $<sup>^{509}</sup>$  Abū Zakariya Muhyiddīn Yahyā bin Syarf al-Nawawī,  $al\textsc{-}Majm\bar{u}$ ' Syarh al-Muhadzadzab, Juz. V,...h. 306

*Kedua*, Madzhab Syāfi'ī memakruhkan sengajanya keluarga mayat berkumpul lama-lama dalam rangka menerima tamu-tamu yang berta'ziyah, akan tetapi hendaknya mereka segera pergi dan mengurusi kebutuhan mereka.

Imam al-Nawawi berkata:

(وَأَمَّا) الجُّلُوسُ لِلتَّعْزِيَةِ فَنَصَّ الشَّافِعِيُّ وَالْمُصَنِّفُ وَسَائِرُ الْأَصْحَابِ عَلَى كَرَاهَتِهِ وَنَقَلَهُ الشَّيْخُ أَبُو حَامِدٍ فِي التَّعْلِيقِ وَآحَرُونَ عَنْ نَصِّ الشَّافِعِيِّ قَالُوا يَعْنِي بِالجُّلُوسِ لَمَا أَنْ يَجْتَمِعَ أَهْلُ الْمَيِّتِ فِي بَيْتٍ فَيَقْصِدُهُمْ مَنْ أَرَادَ التَّعْزِيَةَ قَالُوا بَلْ يَنْبَغِي أَنْ يَنْصَرِفُوا فِي حَوَائِحِهِمْ فَمَنْ صَادَفَهُمْ عَزَّاهُمْ وَلَا فَرْقَ بَيْنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ فِي كَرَاهَةِ الجلوس لها صرح به الحالي وَنقَلَهُ عَنْ نَصِّ الشَّافِعِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ وَهُو مَوْجُودٌ فِي الْأُمِّ قَالَ الشَّافِعِيُّ صرح به الحالي وَنقَلَهُ عَنْ نَصِّ الشَّافِعِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ وَهُو مَوْجُودٌ فِي الْأُمِّ قَالَ الشَّافِعِيُّ وَمَهُ اللَّهُ وَهُو مَوْجُودٌ فِي الْأُمِّ قَالَ الشَّافِعِيُّ وَمَهُ اللَّهُ وَهُو مَوْجُودٌ فِي الْأُمِّ قَالَ الشَّافِعِيُّ وَهُو اللَّهُ وَهُو مَوْجُودٌ فِي الْأُمِّ قَالَ الشَّافِعِيُّ وَلَا لَمُ يَكُنْ لَمُ بُكَاءٌ فَإِنَّ ذَلِكَ يُجُدِّدُ الْخُزْنَ وَلَا لَمُ عَنَى الْكُولُوسُ فَا اللَّهُ وَلَا لَمُ وَعَيْرُهُ بِكَاءً فَإِنَّ لَمُ يَكُنْ لَمُ مُنَا لَعْظُهُ فِي الْأُمِّ وَتَابَعَهُ الْأَصْحَابُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ الْمُولِ آخَرُ وَهُوا أَنَّهُ مُعْدَالُ لَقُطُهُ فِي الْأُمِّ وَتَابَعَهُ الْأَصْحَابُ عَلَيْهِ وَلَا لَمُ اللَّهُ مُعْدَالًا لَعُلُولُ آخَرُ وَهُوا أَنَّهُ مُعْدَالُ لَلْهُ الْمُصَنِّفُ وَعَيْرُهُ بِذَلِيلٍ آخَرَ وَهُوا أَنَّهُ مُعْدَالًا لَا عَلَاهُمُ وَلَا لَعُقَالَيْنَ الْمُعَالَقُولُولُ آخَرُ وَهُوا أَنَّهُ مُعْدَالًا لَاللَّالَى الْقَلْهُ فِي الْمُ اللَّالِعِي اللَّهُ مُعْلَقُهُ اللَّهُ مُعْولًا أَنْ الْمُعَالِقُولُ الْمُعَلِي الْمُعَلِقُولُ الْمُعَلِقِ الْمُعَلِقِي الْمُعْلِقُ الْمُعَلِقُولُ الْمُعَلِقُولُ اللْهُ الْمُعَلِقُ الللَّهُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ اللْمُعَلِقُ الْمُعُلِقُ اللْمُ الْمُعَلِقُ الللَّهُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُولُ اللْمُعَلِقُولُ اللْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ اللْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ اللَّهُ الْمُعَلِقُ الْمُعُلِقُ اللْمُعُ

## Artinya:

Adapun duduk-duduk untuk ta'ziyah maka Imam al-Syāfi'ī menashkan (menyatakan) dan juga sang penulis *al-Muhadzdzab* serta seluruh ahli fikih Madzhab Syāfi'ī akan makruhnya hal tersebut...

Mereka (para ulama Madzhab Syāfi'ī) berkata: Yang dimaksud dengan "duduk-duduk untuk ta'ziyah" adalah para keluarga mayat berkumpul di rumah lalu orang-orang yang hendak ta'ziyah pun mendatangi mereka.

Mereka (para ulama Madzhab Syāfi'ī) berkāta: Akan tetapi hendaknya mereka (keluarga mayat) pergi untuk memenuhi kebutuhan mereka, maka barang siapa yang bertemu mereka memberi ta'ziyah kepada mereka. Dan hukumnya tidak berbeda antara lelaki dan wanita dalam hal dimakruhkannya duduk-duduk untuk ta'ziyah"...

Imam al-Syāfi'ī berkata dalam kitab "Al-Umm: "

Dan aku benci *al-mātsim* yaitu berkumpulnya orang-orang (di rumah keluarga mayat) meskipun mereka tidak menangis. Karena hal ini hanya memperbarui kesedihan, dan membebani pembiayayan...".ini adalah lafal *nash* (pernyataan) Imam al-Syāfi'ī dalam kitab *al-Umm*. Dan beliau diikuti oleh para ahli fikih Madzhab Syāfi'ī.

Dan penulis (kitab *al-Muhadzdzab*) dan yang lainnya juga berdalil untuk pendapat ini dengan dalil yang lain, yaitu bahwasanya model seperti ini adalah *muhdats* (bid'ah)"

 $<sup>^{510}</sup>$  Abū Zakariya Muhyiddīn Yahyā bin Syarf al-Nawawī,  $al\text{-}Majm\bar{u}'$  Syarh al-Muhadzadzab, Juz. V,...h. 306

Sangat jelas dari pernyataan Imam al-Nawawī ini bahwasanya para ulama Madzhab Syāfi'ī memandang makruhnya berkumpul-kumpul di rumah keluarga mayat karena ada 3 alasan:

- a. Hal ini hanya memperbarui kesedihan, karenanya dimakruhkan berkumpulkumpul meskipun mereka tidak menangis
- b. Hal ini hanya menambah biaya
- c. Hal ini adalah bid'ah (*muhdats*)

*Ketiga*, Madzhab Syāfi'ī memandang bahwa perbuatan keluarga mayit yang membuat makanan agar orang-orang berkumpul di rumah keluarga mayat adalah perkara bid'ah.

Imam al-Syāfi'ī berkata;

وَأُحِبُّ لِجِيرَانِ الْمَيِّتِ أَو ذِي قَرَابَتِهِ أَنْ يَعْمَلُوا لِأَهْلِ الْمَيِّتِ فِي يَوْمِ يَمُوتُ وَلَيْلَتِهِ طَعَامًا يُشْبِعُهُمْ فإن ذلك سُنَّةُ وَذِكْرُ كَرِيمُ وهو من فِعْلِ أَهْلِ الْخَيْرِ قَبْلَنَا وَبَعْدَنَا لِأَنَّهُ لَكَامًا يُشْبِعُهُمْ فإن ذلك سُنَّةُ وَذِكْرُ كَرِيمُ وهو من فِعْلِ أَهْلِ الْخَيْرِ قَبْلَنَا وَبَعْدَنَا لِأَنَّهُ لَكُمَ اللهُ عليه وسلم اجْعَلُوا لِآلِ جَعْفَرٍ طَعَامًا لَمَّا حَلَى اللهُ عليه وسلم اجْعَلُوا لِآلِ جَعْفَرٍ طَعَامًا فإنه قد جَاءَهُمْ أَمْرُ يَشْعَلُهُمْ أَمْرُ اللهِ عَلَى اللهُ عليه وسلم اجْعَلُوا لِآلِ جَعْفَرٍ طَعَامًا فإنه قد جَاءَهُمْ أَمْرُ يَشْعَلُهُمْ أَمْرُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ فَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّالَةُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَ

Artinya:

Dan aku menyukai jika para tetangga mayat atau para kerabatnya untuk membuat makanan bagi keluarga mayat yang mengenyangkan mereka pada siang dan malam hari kematian sang mayat. Karena hal ini adalah sunnah dan bentuk kebaikan, dan ini merupakan perbuatan orang-orang baik sebelum kami dan sesudah kami, karena tatkala datang kabar tentang kematian Ja'far maka Rasulullah saw. bersabda, "Buatkanlah makanan untuk keluarga Ja'afar, karena telah datang kepada mereka perkara yang menyibukkan mereka"

Akan tetapi jika ternyata para wanita dari keluarga mayat berniahah (meratapi) sang mayat maka para ulama Madzhab Syāfi'ī memandang tidak boleh membuat makanan untuk mereka (keluarga mayat)

Imam al-Nawawī berkata:

قَالَ اصحابنا رحمه اللَّهُ وَلَوْ كَانَ النِّسَاءُ يَنُحْنَ لَمْ يَجُزْ اتِّخَاذُ طَعَامٍ لَمُنَّ لِأَنَّهُ إِعَانَةُ عَلَى الْمَعْصِيَةِ قَالَ صَاحِبُ الشَّامِلِ وَغَيْرُهُ وَأَمَّا إصْلَاحُ أَهْلِ الْمَيِّتِ طَعَامًا وَجَمْعُ النَّاسِ عَلَيْهِ فَلَمْ يُنْقَلْ فيه شئ وَهُوَ بِدْعَةٌ غَيْرُ مُسْتَحَبَّةٍ هَذَا كَلَامُ صَاحِبِ الشَّامِلِ وَيُسْتَدَلُّ

<sup>&</sup>lt;sup>511</sup> Abū Abdullāh Muhammad bin Idrīs bin al-'Abbas bin Utsman bin Syāfī bin Abd al-Muthalib bin Abd al-Manaf, *al-Umm*, Juz.I,...h. 150

لِهَذَا بِحَدِيثِ جَرِيرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ" كُنَّا نَعُدُّ الِاجْتِمَاعَ إِلَى أَهْلِ الْمَيِّتِ وَصَنِيعَةَ الطَّعَامِ بَعْدَ دَفْنِهِ مِنْ النِّيَاحَةِ " رَوَاهُ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ وَابْنُ مَاجَهْ بإِسْنَادٍ صَحِيحٍ

Artinya:

Para sahabat kami (para ahli fiqh Madzhab Syāfi'ī) berkata, "Jika seandainya para wanita melakukan *niyāhah* (meratapi sang mayat di rumah keluarga mayat) maka tidak boleh membuatkan makanan bagi mereka. Karena hal ini merupakan bentuk membantu mereka dalam bermaksiat.

Penulis kitab *al-Syāmil* dan yang lainnya berkata: "Adapun keluarga mayat membuat makanan dan mengumpulkan orang-orang untuk makan makanan tersebut maka tidak dinukilkan sama sekali dalilnya, dan hal ini merupakan bid'ah, tidak *mustahab* (tidak disunnahkan/tidak dianjurkan."

Ini adalah perkataan penulis *al-Syāmil*. Dan argumen untuk pendapat ini adalah hadits Jarīr bin Abdullāh, Ia berkata, "Kami memandang berkumpul di rumah keluarga mayat dan membuat makanan setelah dikuburkannya mayat termasuk *niyāhah*". (HR. Ahmad bin Hambal dan Ibnu Majah dengan sanad yang shahih)

Kemudian Imam al-Sirazi berkata:

وَيُكْرَهُ الْجُلُوْسُ لِلتَّعْزِيَةِ، لِأَنَّ ذَلِكَ مَعْدَثٌ، وَالْمُحْدِثُ بِدْعَةُ 513

Artinya:

"Dan dibenci duduk-duduk untuk ta'ziah, karena itu adalah perkara baru dalam agama, dan itu adalah bid'ah.

Dari pembahasan di atas maka dapat disimpulkan dengan beberapa kesimpulan:

Pertama: Para ulama telah ijmak bahwasanya mendoakan mayit yang telah meninggal bermanfaat bagi sang mayat. Demikian pula para ulama telah berijmak bahwa sedekah atas nama sang mayat akan sampai pahalanya bagi sang mayat. Akan tetapi kesepakatan para ulama ini tidak bisa dijadikan dalil untuk melegalisasi acara selamatan kematian, karena meskipun mendoakan mayat disyari'atkan dan bersedakah (dengan memberi makanan) atas nama mayat disyari'atkan, akan tetapi kaifiyat (tata cara) selamatan inilah yang bid'ah yang diada-adakan yang tidak dikenal oleh Nabi dan para sahabatnya. Kreasi tata cara inilah yang diingkari oleh para ulama syafi'iyah,

 $^{512}$  Abū Zakariya Muhyiddin Yahyā bin Syarf al-Nawawī, al-Majmū' Syarh al-Muhadzadzab, Juz. V,...h. 320

 $<sup>^{513}</sup>$  Abū Zakariya Muhyiddīn Yahyā bin Syarf al-Nawawī, al-Majmū' Syarh al-Muhadzadzab, Juz. V,...h.305

selain merupakan perkara yang *muhdats* juga bertentangan dengan *nash* (dalil) yang tegas:

- -Dari Jarīr bin Abdūllah: "Kami memandang berkumpul di rumah keluarga mayat dan membuat makanan setelah dikuburkannya mayat termasuk *niyāhah*". Diriwayatkan oleh Ahmad bin Hambal dan Ibnu Mājah dengan sanad yang shahīh"
- -Berlawanan dengan sunnah yang jelas untuk membuatkan makanan bagi keluarga mayat dalam rangka meringankan beban mereka.<sup>514</sup>

Bid'ah sering terjadi dari sisi *kayfiyah* (tata cara). Karenanya disepakat bahwa adzan merupakan hal yang baik, akan tetapi jika dikumandangkan tatkala sholat istisqa', sholat gerhana, sholat 'Ied maka ini merupakan hal yang bid'ah. Kenapa?, karena Nabi saw. dan para sahabatnya tidak pernah melakukannya ( *sunnah tarkiyah*).<sup>515</sup>

Demikian juga bahwasanya membaca ayat al-kursiy bisa mengusir syaitan, akan tetapi jika ada seseorang lantas setiap kali keluar dari masjid selalu membaca ayat al-kursiy dengan dalih untuk mengusir syaitan karena di luar masjid banyak syaitan, maka kita katakan hal ini adalah bid'ah. Kenapa?, karena *kaifiyyah* dan tata cara seperti ini tidak pernah dilakukan oleh Nabi dan para sahabatnya<sup>516</sup>.

Kedua: Kalau boleh menganalogikan lebih jauh maka bisa kita katakan bahwasanya orang yang nekat untuk mengadakan tahlilan dengan alasan untuk mendoakan mayat dan menyedekahkan makanan, kondisinya sama seperti orang yang nekat sholat sunnah di waktu-waktu terlarang. Meskipun ibadah sholat sangat dicintai oleh Allah, akan tetapi Allah telah melarang melaksanakan sholat pada waktu-waktu terlarang.

-

<sup>&</sup>lt;sup>514</sup> Firanda Andirja Abidin, *Ajaran Madzhab Imam Asy-Syafi'i yang ditinggalkan*, Cet.II, (Jakarta Utara, 2015M), h. 198-199

<sup>&</sup>lt;sup>515</sup> Firanda Andirja Abidin, *Ajaran Madzhab Imam Asy-Syafi'i yang ditinggalkan*,...h. 199

<sup>&</sup>lt;sup>516</sup> Firanda Andirja Abidin, *Ajaran Madzhab Imam Asy-Syafi'i yang ditinggalkan*,...h. 199

Demikian pula berkumpul-kumpul di rumah keluarga kematian dan bersusahsusah membuat makanan untuk para tamu bertentangan dan bertabrakan dengan dua perkara di atas :

- -Sunnahnya membuatkan makanan untuk keluarga mayat
- -Dan hadits Jarīr bin Abdullāh tentang berkumpul-kumpul di keluarga mayat termasuk nivaahah yang dilarang.<sup>517</sup>.

*Ketiga:* Untuk berbuat baik kepada sang mayat maka kita bisa menempuh cara-cara yang disyari'atkan. Diantaranya adalah mendoakannya kapan saja tanpa harus acara khusus tahlilan, dan juga bersedakah kapan saja, berkurban atas nama mayat, menghajikan dan mengumrohkan sang mayat, dan lain-lain.<sup>518</sup>

6. Sikap Umar bin Khaththab menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai dalil yang menunjukkan tidak disyariatkannya bershalawat ketika bersin. Sebagaimana riwayat Abdurrazzaq dalam *Mushanaffnya:* 

عن أبي العلاء بن عبد الله بن الشخير قال عطس رجل عند عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقال السلام وعلى أمك أما يعلم أحدكم ما يقول إذا عطس فليقل الحمد لله وليقل القوم يرحمك الله وليقل هو يغفر الله لكم. رواه البيهقي في شعب الإيمان 519 UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

## Artinya:

Dari Abul 'Alā bin Abdullah bin Syikhkhir, katanya: "Ada seseorang bersin di samping Umar bin Khatthab, lalu mengucapkan: "Assalaamu 'alaika...", maka sahut 'Umar: "Alaika wa 'ala ummik...! Apa kalian tidak tahu apa yang musti diucapkan ketika bersin? Kalau kalian bersin hendaknya mengucapkan: "Alhamdulillah", sedang yang mendengar mengucapkan: "Yarhamukallaah" lalu yang bersin membalas: "Yaghfirullaahu lakum" (HR.al-Baihaqī dalam Syu'abul Iman).

7. Sikap Khabbab al-Art menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai dalil yang menunjukkan tidak disyariatkannya dzikir secara berjama'ah, setelah meninggal Ibnu Mas'ud sekitar tahun 32 atau 33 Hijriyah, maka di zaman Khabbab bin Art

<sup>&</sup>lt;sup>517</sup> Firanda Andirja Abidin, *Ajaran Madzhab Imam Asy-Syafi'i yang ditinggalkan*,...h. 199

<sup>&</sup>lt;sup>518</sup> Firanda Andirja Abidin, *Ajaran Madzhab Imam Asy-Syafi'i yang ditinggalkan*,...h. 199

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> Abū Bakar Ahmad bin al-Husain al-Baihaqī, *Syu'ab al-Iman*, Tahqīq Muhammad al-Sa'īd Basyuni Zaghlul, Juz.VII, (Cet.I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1410H), h.29

kembali terjadi orang-orang berkumpul untuk berdzikir secara berjama'ah. Sebagaimana riwayat Ibnu Wadhdhah,

عن عبد الله بن أبي الهذيل العنبري قال: كنا جلوساً مع عبد الله بن خباب أبن الأرت وهو يقول سبحوا كذا وكذا وكبروا كذا وكذا قال فمر خباب فنظر إليه ثم أرسل إليه فدعاه فأخذ السوط فجعل يضرب رأسه به وهو يقول يا أبتاه فيم تضربني؟ قال مع العمالقة 520

# Aritnya:

Diriwayatkan dari Abdulāh bin Abī Hudzail al-'Anbarī berkata: Kami duduk bersama Abdullah bin Khabbab bin al-Art yakni seorang putra Khabbab bin Art bersama beberapa orang yang memimpin dzikir, pemimpin dzikir berkata bertasbilah begini dan begitu, dan bertakbirlah begini dan begitu, berkata Abdullah bin Abi Hudzail, maka ketika Khabbab bin Art lewat kemudian melihat putranya berbuat demikian, ia memanggil putranya itu dan mengambil sebuah cambuk untuk memukul kepalanya, lalu putranya bertanya: Mengapa engkau memukulku? "Karena kamu duduk bersama orang-orang *amaliqah*<sup>521</sup> jawabnya.

8. Sikap Abdullah bin Umar menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai dalil yang menunjukkan tidak disyariatkannya membiasakan/merutinkan shalat dhuha berjamaah di masjid. Meskipun secara asal shalat Dhuha dianjurkan, maka membiasakannya dengan cara berjamaah di masjid adalah *bid'ah idhafiyah*.

Imam Ibnu Hajar al-Haitamī al-Syāfi'ī berkata:

وَأُمَّا ما فِي صَحِيحِ مُسْلِمٍ عَن مُجَاهِدٍ قَالَ دَخَلْتَ الْمَسْجِدَ أَنا وَعُرْوَةُ بِنِ الزَّبَيْرِ فإذا عبد اللهِ بِن عُمَرَ جَالِسُ وَالنَّاسُ يُصَلُّونَ الضُّحَى فِي الْمَسْجِدِ فَسَأَلْنَاهُ عن صَلَاتِهِمْ فقال بِدْعَةٌ فَأَجَابَ عنه النَّووِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ كَعِيَاضٍ بِأَنَّ مُرَادَهُ أَنَّ إِظْهَارَهَا فِي الْمَسْجِدِ فقال بِدْعَةٌ فَأَجَابَ عنه النَّووِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ كَعِيَاضٍ بِأَنَّ مُرَادَهُ أَنَّ إِظْهَارَهَا فِي الْمَسْجِدِ وَالْإجْتِمَاعَ لها هو الْبدْعَةُ لَا أَنَّ أَصْلَ صَلَاتِهَا بِدْعَةٌ 522

#### Artinya:

"Adapun riwayat dalam shahih Muslim dari Mujahid, ia berkata: "Aku dan Urwah bin Zubair memasuki masjid. Ternyata Abdullah bin Umar sedang duduk di situ. Orang-orang sedang melakukan shalat dhuha di Masjid. Maka aku bertanya kepada beliau tentang shalat mereka." Maka Ibnu Umar menjawab: "Bid'ah." Maka al-Nawawi juga Qadhi Iyadl menjawab tentang riwayat di atas bahwa yang dimaksud adalah menampakkan dan berjamaah

<sup>&</sup>lt;sup>520</sup> Muhammad bin Wadhdhah al-Qurthubī, *al-Bid'ah wa al-Nahyu 'Anhā*, Cet.I, (Qāhirah: Dār al-Shafā' al-Qāhirah, 1411H/1990M), h. 28

 $<sup>^{521}</sup>$  Maksudnya adalah: Seseorang yang telah berbuat suatu urusan yang teramat besan dalam agama ini.

<sup>522</sup> Syihābuddīn Abu al-'Abbas Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Hajar al-Haitamī, *al-Fatāwā al-Fiqhiyah al-Kubra*, Juz.I, (al-Maktabah al-Islāmiyah, t.th), h.197

shalat dhuha di Masjid. Itulah yang bid'ah, bukan asal shalat dhuha yang bid'ah."

#### C. Periode Para Ulama.

Sikap para ulama menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai hujjah dan pengingkaran mereka terhadap perkara-perkara yang dianggap sebagai bid'ah hasanah. Diantaranya.

1. Pengingkaran Imam Syāfi'ī terhadap pengkhususan ibadah pada waktu-waktu tertentu atau cara-cara tertentu.

# Artinya:

Imam Syafi'i berkata: Aku benci seseorang berpuasa sebulan penuh sebagaimana berpuasa penuh di bulan ramadhan. Demikian juga (Aku benci) ia menkghususkan, puasa suatu hari dari hari-hari yang lainnya. Hannyalah aku membencinya dan menyangka bahwasanya perbuatan tersebut wajib atau merupakan amalan yang baik.

Perhatikanlah, Imam Syāfi'ī membenci amalan tersebut karena ada nilai pengkhususan suatu hari tertentu untuk dikhususkan puasa. Hal ini senada dengan sabda Nabi saw.

عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لا تختصوا ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي، ولا تخصوا يوم الجمعة بصيام من بين الأيام؛ إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم" 524

## Artinya:

Dari Abū Hurairah dari Nabi saw bersabda: Janganlah kalian mengkhususkan malam jum'at dari malam-malam yang lain dengan shalat malam, dan janganlah kalian mengkhususkan hari jum'at dari hari-hari yang lain dengan puasa, kecuali pada puasa yang dilakukan oleh salah seorang dari kalian maksudnya, kecuali jika bertepatan dengan pausa nadzar, atau ia berpuasa sehari sebelumnya atau sesudahnya, atau puasa qadha.

<sup>523</sup> Abū al-Qāsim Syihābuddīn Abdurrahman bin Ismāil bin Ibrahīm al-al-Dimasyqī, Abū Syāmah, *al-Bā'its 'alā Inkar al-Bida' wa al-Hawadits*, Tahqīq Utsmān Ahmad 'Anbar, Juz.I, (Cet. I; Qāhirah: Dār al-Hudā', 1398H/1978M), h. 51

<sup>&</sup>lt;sup>524</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Hajar al-Haitamī al-Sa'dī al-Ansharī Syihābuddīn Abū al-Abbas, *al-Minhāj al-Qayyim*, Juz.I, (Cet.I; Dār al-Fikr, 1420H/2000M), h. 143

Demikian pula Imam Abū Syāmah al-Maqdisī al-Syāfi'ī (w. 665 H), menegaskan tentang pengkhususan keadaan dan tata cara tertentu dengan ibadah, ia menyatakan kaedah umum:

## Artinya:

Dan tidak seharusnya seseorang mengkhususkan ibadah-ibadah dengan waktuwaktu yang tidak dikhususkan oleh syariat. Hendaknya semua perbuatan baik itu dijadikan umum seperti keumumannya di segala jaman, tidak ada kekhususan antara satu waktu dengan waktu yang lain kecuali waktu yang diutamakan dan dikhususkan oleh syariat dengan suatu macam ibadah."

2. Pengingkaran Imam Syafi'i terhadap dzikir berjama'ah secara keras setelah shalat fardhu.

Di antara bukti bahwa Imam al-Syafi'i tidak memaksudkan bid'ah dalam beribadah sebagai *bid'ah hasanah* adalah kritikan al-Syafi'i terhadap kesinambungan berdzikir secara keras selepas shalat, yang tentunya amalan ini dianggap perkara yang baik/hasanah oleh sebagian pihakærsitas islam negeri

Imam al-Syāfi'ī berkata: ﴿ وَيُخْفِيَانِ النَّكَ رَا اللَّهَ بَعْدَ الْإِنْصِرَافِ مِنْ الصَّلَاةِ وَيُخْفِيَانِ الذِّكْرَ إِلَّا وَأَخْتَارُ لِلْإِمَامِ وَالْمَأْمُومِ أَنْ يَذْكُرَا اللَّهَ بَعْدَ الْإِنْصِرَافِ مِنْ الصَّلَاةِ وَيُخْفِيَانِ الذِّكْرَ إِلَّا وَأَنْ يَكُونَ إِمَامًا يَجِبُ أَنْ يُتَعَلَّمَ مِنْهُ فَيَجْهَرَ حَتَّى يَرَى أَنَّهُ قَدْ تُعُلِّمَ مِنْهُ، ثُمَّ يُسِرُّ 526 أَنْ يَكُونَ إِمَامًا يَجِبُ أَنْ يُتَعَلَّمَ مِنْهُ فَيَجْهَرَ حَتَّى يَرَى أَنَّهُ قَدْ تُعُلِّمَ مِنْهُ، ثُمَّ يُسِرُّ Artinya:

Pendapatku untuk Imam dan Makmum hendaklah mereka berdzikir selepas shalat. Hendaklah mereka memelankan (secara *sirr*) dzikir, kecuali jika imam ingin mengajar bacaan-bacaan dzikir tersebut. Jika demikian, dikeraskanlah dzikir, hingga ia menduga bahwa telah dipelajari darinya (bacaan-bacaan dzikir tersebut) lau setelah itu ia memelankan kembali dzikirnya.

Adapun mengenai hadits-hadits yang menunjukkan bahwasanya Nabi saw. terdengar suara dzikirnya maka Imam Syāfi'ī menjelaskan seperti berikut:

525 Abū al-Qāsim Syihābuddin Abdurrahman bin Ismāil bin Ibrahīm al-al-Dimasyqī, Abū Syāmah, *al-Bā'its 'alā Inkar al-Bida' wa al-Hawadits*, Tahqīq Utsmān Ahmad 'Anbar, Juz.I,... h. 51

<sup>526</sup> Abū Abdullāh Muhammad bin Idrīs bin al-'Abbas bin Utsmān bin Syāfī bin Abd al-Muthalib bin Abd al-Manaf, *al-Umm*, Juz.I, (Beirūt: Dār al-Ma'rifah, 1410H/1990M), h. 150

(قَالَ الشَّافِعِيُّ): وَأَحْسَبُهُ إِنَّمَا جَهَرَ قَلِيلًا لِيَتَعَلَّمَ النَّاسُ مِنْهُ وَذَلِكَ؛ لِأَنَّ عَامَّةَ الرِّوَايَاتِ الَّتِي كَتَبْنَاهَا مَعَ هَذَا وَغَيْرِهَا لَيْسَ يُذْكُرُ فِيهَا بَعْدَ التَّسْلِيمِ تَمْلِيلٌ وَلاَ تَكْبِيرُ وَقَدْ يُذْكُرُ أَنَّهُ ذَكَرَ بَعْدَ الصَّلَاةِ بِمَا وَصَفْت وَيُذْكُرُ انْصِرَافُهُ بِلَا ذِكْرٍ وَذَكَرَتْ أُمُّ سَلَمَةَ مُكْتَهُ وَلاَ يُذْكُرُ انْصِرَافُهُ بِلَا ذِكْرٍ وَذَكَرَتْ أُمُّ سَلَمَةً مُكْتُهُ وَلاَ يُذْكُرُ انْصِرَافُهُ بِلَا خِكْرٍ وَذَكَرَتْ أُمُّ سَلَمَةَ مُكْتُهُ وَلاَ يُذْكُرُ الْعَيْرَ جَهْرً 527

# Artinya:

Imam Syafi'i berkata: Menurutku Nabi saw. mengeraskan (dzikir) sedikit agar orang-orang dapat belajar dari Nabi saw. Karena kebanyakan riwayat yang telah kami tulis bersama ini atau selainnya, tidak menyebut setelah salam terdapat *tahlil dan takbir*. Terkadang disebutkan riwayat yang menyebut Nabi saw. berdzikir selepas shalat seperti yang telah aku nyatakan. Terkadang disebutkan bahwa Nabi saw. pergi tanpa berdzikir. Ummu Salamah menyebutkan bahwa Nabi saw. selepas shalat menetap di tempat shalatnya, tetapi tidak menyebutkan bahwa Nabi saw. berdzikir dengan *jahr* (keras). Aku rasa Nabi saw. tidaklah menetap, kecuali untuk berdzikir dengan tidak di*jahar*-kan.

Kemudian Imam Syafi'i melanjutkan:

قَالَ قَائِلُ: وَمِثْلُ مَاذَا؟ قُلْت: مِثْلُ أَنَّهُ صَلَّى عَلَى الْمِنْبِ يَكُونُ قِيَامُهُ وَرُكُوعُهُ عَلَيْهِ وَلَكِنَّهُ فِيمَا أَرَى أَحَبَّ وَتَقَهْقَرَ حَتَّى يَسْجُدَ عَلَى الْأَرْضِ وَأَكْثَرُ عُمْرِهِ لَا يُصَلِّ عَلَيْهِ وَلَكِنَّهُ فِيمَا أَرَى أَحَبَّ أَنْ يَعْدَ عَنْهُ كَيْفَ الْقِيَامُ وَالرُّكُوعُ وَالرَّفْعُ يُعَلِّمُهُمْ أَنَّ فِي أَنْ يَكُنْ يَرَاهُ مِنْ بَعْدَ عَنْهُ كَيْفَ الْقِيَامُ وَالرُّكُوعُ وَالرَّفْعُ يُعَلِّمُهُمْ أَنَّ فِي أَنْ يَذَكُر الْإِمَامُ اللهَ شَيْعًا فِي جَعْلِسِهِ قَدْرَ مَا يَتَقَدَّمُ مَنْ ذَلِكَ كُلِّهِ سَعَةً وَاسْتُحِبَ أَنْ يَذْكُر الْإِمَامُ اللهَ شَيْعًا فِي جَعْلِسِهِ قَدْرَ مَا يَتَقَدَّمُ مَنْ انْصَرَفَ مِنْ النِسَاءِ قَلِيلًا كَمَا قَالَتْ أَمُّ سَلَمَةَ، ثُمَّ يَقُومُ وَإِنْ قَامَ قَبْلَ ذَلِكَ، أَوْ جَلَسَ انْصَرَفَ مِنْ النِسَاءِ قَلِيلًا كَمَا قَالَتْ أَمُّ سَلَمَةَ، ثُمَّ يَقُومُ وَإِنْ قَامَ قَبْلَ ذَلِكَ، أَوْ جَلَسَ الْمُعَلَى مِنْ النِسَاءِ قَلِيلًا كَمَا قَالَتْ أَمُّ سَلَمَةَ، ثُمَّ يَقُومُ وَإِنْ قَامَ قَبْلَ ذَلِكَ، أَوْ جَلَسَ أَطُولَ مِنْ ذَلِكَ فَلَا شَيْءَ عَلَيْهِ وَلِلْمَأْمُومِ أَنْ يَنْصَرِفَ إِذَا قَضَى الْإِمَامُ السَّلَامَ قَبْلَ لَكِمَا السَّلَامَ قَبْلَ لَكِي اللهُ الْمُومِ أَنْ يَنْصَرِفَ بَعْدَ انْصِرَافِ الْإِمَامِ، أَوْ مَعَهُ أَحَبُ إِلَى اللهَ لَكُومِ أَنْ يُؤْمِلُ الْقِيمُ الْإِمَامِ وَأَنْ يُؤَجِّرَ ذَلِكَ حَتَّ يَنْصَرِفَ بَعْدَ انْصِرَافِ الْإِمَامِ، أَوْ مَعَهُ أَحَبُ إِلَى اللهِ اللهِ اللهُ الْعُمْ الْمَامِ وَأَنْ يُؤَجِّرَ ذَلِكَ حَتَّ يَنْصَرِفَ بَعْدَ انْصِرَافِ الْإِمَامِ، أَوْ مَعَهُ أَحَبُ إِلَى الْكَامِ وَلَاللَهُ وَاللَّهُ وَالْمُ الْمَامِ الْعَلَامُ السَلَيْكِمُ الْمَامِ وَأَنْ يُؤَوِّرَ ذَلِكَ حَتَّ يَنْصَرِفَ بَعْدَ الْنُصِرَافِ الْمُعْمَ الْمَامِ وَالْمُ الْمُعْلَى الْمَامِ وَالْمُ الْقَامُ وَالْمَامِ وَالْمُ الْمُ الْمُ الْمَامِ وَالْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُعْلَى الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلِكُ مَا عَلَى الْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُ الْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

## Artinya:

Jika seseorang berkata: "Seperti apa?" (maksudnya permisalan ini seperti permasalahan apa yang lain ?, Aku katakan, sebagaimana Nabi saw. melakukan shalat di atas mimbar, di mana Nabi saw. berdiri dan rukuk di atasnya, kemudian Nabi saw. mundur kebelakang untuk sujud di atas tanah. Nabi saw. tidaklah shalat di atas mimbar pada kebanyakan usia Nabi saw. Akan tetap, menurutku Nabi saw. ingin agar orang yang jauh yang tidak melihat Nabi saw. dapat mengetahui bagaimana berdiri ( dalam shalat), rukuk,

-

<sup>&</sup>lt;sup>527</sup> Abū Abdullāh Muhammad bin Idrīs bin al-'Abbas bin Utsmān bin Syāfī bin Abd al-Muthalib bin Abd al-Manaf, *al-Umm*, Juz.I,...h. 150

 $<sup>^{528}</sup>$  Abū Abdullāh Muhammad bin Idrīs bin al-'Abbas bin Utsmān bin Syāfī bin Abd al-Muthalib bin Abd al-Manaf, al-Umm, Juz.I,...h. 150

dan bangun ( dari rukuk). Nabi saw. ingin mengajarkan mereka keluasan dalam itu semua.

Aku suka sekiranya imam berdzikir atas nama Allah swt. di tempat duduknya sebentar dengan kadar hingga perginya jama'ah wanita sebagaimana yang dikatakan oleh Ummu Salamah. Kemudian imam boleh bangun. Jika ia bangun sebelum itu, atau duduk lebih lama dari itu, tidak mengapa. Makmum pula boleh pergi setelah imam selesai memberi salam, sebelum imam bangun. Jika ia tunda /akhirkan sehingga imam pergi, atau ia pergi bersama imam, maka itu lebih aku sukai untuknya.

Nyata sekali Imam Syafi'i tidak menamakan ini sebgai bid'ah hasanah. Sebaliknya, Imam Syafi'i berusaha agar kita semua membiasakan diri dengan bentuk asal yang dilakukan oleh Nabi saw.yaitu asalnya Nabi saw. berdzikir dengan pelan, dan hanya sesekali mengeraskan suara beliau untuk mengajarkan kepada makmum. Seandainya maksud bid'ah mahmūdah yang dibuat oleh Imam Syafi'i mencakup perkara baru dalam cara beribadah yang dianggap baik, sudah tentu Imam Syafi'i akan memasukan dzikir secara kuat selepas shalat dalam kategori bid'ah mahmūdah. dengan begitu, Imam Syāfi'ī tentu tidak akan berusaha menafikannya. Ternyata bukan itu yang dimaksudkan oleh Imam Syāfi'ī.529

Ucapan Imam Syāfi'ī tentang membaca sirr (melirihkan suara) ketika berdzikir selepas shalat di dukung oleh hadits Abū Mūsā al-Asy'arī:

أبي مُوسَى الأَشْعَرِيّ رَضِيَ اللّهُ سِعَنْهُ وَاللّهُ مَعْنَاهُ عَلَيْهِ مَا لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَكُنَّا إِذَا أَشْرَفْنَا عَلَى وَادٍ، هَلَّلْنَا وَكَبِّرْنَا ارْتَفَعَتْ أَصْوَاتُنَا، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ، فَإِنَّكُمْ لاَ تَدْعُونَ أَصَمَّ وَلاَ غَائِبًا، إِنَّهُ مَعَكُمْ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَريبٌ، تَبَارَكَ اسْمُهُ وَتَعَالَى جَدُّهُ. رواه البخارى530

## Artinya:

Dari Abū Mūsā al-Asy'arī berkata: Kami pernah bersama Rasulullah saw. jika sampai ke suatu lembah, kami bertahlil dan bertakbil dengan mengeraskan suara kami. Nabi saw. lantas bersabda, Wahai sekalian manusia. Lirihkanlah suara kalian. Karena sesungguhnya kalian tidaklah menyeru sesuatu yang tuli dan gaib. Sesungguhnya Allah bersama kalian. Allah Maha mendengar dan Maha dekat. Maha berkah nama dan Maha tinggi kemuliannya.

<sup>&</sup>lt;sup>529</sup> Firanda Andirja Abidin, *Bid'ah Hasanah*,...h. 100

<sup>530</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, Shahīh al-Bukhārī, Tahqīq Muhammad Zuhair bin Nashir Al-Nashir, Cet. I Juz. IV,...h. 57

Hal ini menunjukkan bahwa Rasulullah saw. tidaklah suka dengan suara keras saat berdzikir dan berdo'a.

Imam al-Thabari mengomentari hadits di atas, ia berkata:

Artinya:

Dalam hadits ini menujukkan dimakruhkannya mengeraskan suara pada do'a dan dzikir. Demikianlah yang dikatakan para salaf yaitu para sahabat dan tabi'in.

Imam Ibnu Hajar al-Haitami juga menegaskan tentang dzikir dan do'a secara *sirr*, ketika ditanya :

هَلْ الْأَوْلَى قِرَاءَةُ الْأَذْكَارِ وَالْأَدْعِيَةِ سِرًّا؟ وَكَيْفَ كَانَتُ قِرَاءَتُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؟ وَإِذَا جَهَرَ بِهَا فِي مَسْجِدٍ وَثَمَّ مُصَلُّونَ يُشَوِّشُ عَلَيْهِمْ هَلْ يُمْنَعُ أَمْ لَا؟ (فَأَجَابَ) بِقَوْلِهِ: السُّنَةُ فِي أَكْثَرِ الْأَدْعِيَةِ وَالْأَذْكَارِ الْإِسْرَارُ إِلَّا لِمُقْتَضٍ، وَعِبَارَةُ شَرْحِي لِلْعُبَابِ مَعَ مَتْنِهِ: وَيُسَنُّ الدُّعَاءُ وَالذِّكُرُ سِرًّا، وَيَجْهَرُ بِهِمَا بَعْدَ السَّلَامِ الْإِمَامُ لِتَعْلِيمِ الْمَأْمُومِينَ، فَإِذَا تَعَلَّمُوا أَسَرُّوا. 532

## Artinya:

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 

Apakah yang lebih utama, membaca dzikir dan doa-doa secara sirr? dan bagaimana bacaan Nabi saw. ? dan jika seseorang menjaharkan dengan dzikir dan doa di suatu masjid padahal orang-orang sedang shalat sehingga bacaan yang keras tersebut menggannggu mereka, maka apakah orang tersebut dilarang atau tidak?

Maka Ibnu Hajar menjawab dengan perkataannya, "Yang sunnah dalam mayoritas doa dan dzikir adalah dengan sirr kecuali kalau ada sebab tertentu. Dan ibarat syarahku (penjelasanku) terhadap kitab *al-'Ubab* bersama matannya, Dan disunnahkan berdoa dan berdzikir secara sirr, dan imam mengeraskan dzikir dan doa setelah salam untuk mengajari para makmum. Jika para makmum telah paham maka mereka berdzikir dan berdoa dengan *sirr* (pelan).

Kesimpulan *Mazhab Syafi'i* dalam hal dzikir dan doa setelah shalat sebagai berikut: <sup>533</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>531</sup> Ahmad bin 'Ali bin Hajar Abū Al-Fadl al-Asqalānī, *Fathu al-Bārī Syarh Shahīh al-Bukhārī*, Juz.III,...h. 135

<sup>&</sup>lt;sup>532</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Hajar al-Haitamī al-Si'dī al-Ansharī, Syihābuddīn. *al-Fatāwā al-Fiqhiyah al-Kubra*, Juz.I, ( al-Maktabah al-Islāmiyah, t.th), h. 158

- a. Yang sunnah secara asal adalah berdzikir dan berdoa dengan sirr (perlahan) dan bukan dengan dikeraskan. Dzikir hanya dikeraskan jika ada dalil yang menunjukkan dikeraskannya dzikir tersebut, seperti: Talbiyah, takbiran dan lainnya.
- b. Membaca dzikir dan doa dengan keras jika mengganggu orang yang sedang shalat atau sedang tidur bisa hukumnya makrauh atau haram jika gangguannya parah.
- c. Yang sunnah sang imam setelah salam berbalik mengahadap para makmum.
- d. Yang sunnah asalnya para imam setelah berdzikir dan berdoa dengan suara yang pelan (sirr) dan tidak dikeraskan. Hanya saja boleh dikeraskan doa dan dzikir tersebut kalau tujuannya untuk mengajari para makmum. Akan tetapi, jika para makmum telah mengerti maka imam kembali berdzikir dengan sir, demikian juga para makmum.
- 3. Pengingkaran Imam al-Qadli Taqiyuddin Ibnu Daqiqil 'Ied terhadap dzikir berjama'ah. 'Amalan berdzikir' meskipun secara asal disyariatkan, jika dilakukan dengan cara tertentu, bilangan tertentu dan dikomando bersama-sama, maka 'amalan berdzikir' tersebut menjadi bid'ah idhafiyah.

Imam al-Qadli Taqiyuddin Ibnu Daqī qil 'Ied al-Syāfi' ī (w. 702 H), Ia berkata:

وكذلك ما جاء عن ابن مسعود رضي الله عنه فيما أخرجه الطبراني في معجمه بسنده عن قيس بن أبي حازم قال ذكر لابن مسعود قاص يجلس بالليل ويقول للناس: قولوا كذا وقولوا كذا فقال: إذا رأيتموه فأخبروني قال: فأخبروه فأتاه ابن مسعود متقنعا فقال: من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا عبد الله بن مسعود تعلمون أنكم لأهدى من محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه يعني أو إنكم لمتعلقون بذنب ضلالة وفي رواية لقد جئتم ببدعة ظلماء أو لقد فضلتم أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم علما فهذا ابن مسعود أنكر هذا الفعل مع إمكان إدراجه تحت عموم فضل الذكر..الخ534

 $<sup>^{533}</sup>$  Abdurrahman al-Mukaffi, Koreksi Tuntas Buku 37 Masalah Populer, Cet. I ( Bekasi : Darul Falah, 2018M), h. 164

<sup>&</sup>lt;sup>534</sup> Ibnu Daqīqil 'Ied, *al-Ihkām Syarh 'Umdah al-Ahkām*, Juz.I, (Mathba'ah al-Sunnah al-Muhammadiyah, t.th),h. 202

## Artinya:

"Demikian pula keterangan dari Ibnu Mas'ūd di dalam riwayat al-Thabrani dalam Mu'jamnya dengan sanadnya dari Qais bin Abū Hazim. Ia berkata bahwa diceritakan kepada Ibnu Mas'ūd tentang seorang juru nasehat (pemimpin majelis dzikir) yang berkata (dalam majelis khusus): "Ucapkan demikian dan demikian (yakni dzikir tertentu seperti tasbih 100 kali, tahmid 100 kali, takbir 100 kali)!" Maka Ia berpesan: "Kalau kamu melihat majelis tersebut, maka segera kamu beritahukan kepadaku!" Kemudian mereka memberitahukan kepada beliau dan beliau mendatangi majelis tersebut dengan menggunakan penutup kepala sambil berkata: "Barangsiapa yang sudah mengenalku, maka ia akan mengetahuiku. Dan barangsiapa yang belum mengenalku, maka ketahuilah bahwa aku adalah Abdullah bin Mas'ud. Apakah kalian menganggap bahwa kalian itu lebih mendapatkan petunjuk daripada Muhammad saw. dan para sahabat beliau?" Ibnu Mas'ud memaksudkan: "Sesungguhnya kalian berhubungan dengan dosa kesesatan." Dalam riwayat lain Ia berkata: "Sesungguhnya kalian datang dengan suatu bid'ah yang gelap ataukah ilmu kalian telah melebihi para sahabat Muhammad saw.?" Maka inilah Ibnu Mas'ud. Ia mengingkari perbuatan tersebut (yaitu dzikir berjamaah) padahal masih mungkin untuk dimasukkan ke dalam keumuman dalil tentang keutamaan berdzikir..dan seterusnya."

4. Pengingkaran Imam Sa'īd bin al-Musayyib terhadap seseorang yang menambah jumlah shalat sunnah fajar lebih dari dua raka'at sebagai berikut:

عن أبي رباح عن سعيد بن المسيب أنَّهُ رَأَى رَجُلاً يُصَلِّى بَعْدَ طُلُوعِ الْفَجْرِ أَكْثَرَ مِنْ رَكْعَتَيْنِ ، يُكْثِرُ فِيهَا الرُّكُوعَ وَالسُّجُودَ فَنَهَاهُ ، فَقَالَ : يَا أَبَا مُحَمَّدٍ يُعَذِّبُنِي اللَّهُ عَلَى السَّنَةِ . رواه البيهقي في سنن عَلَى الصَّلاَةِ ؟ قَالَ : لاَ وَلَكِنْ يُعَذِّبُكَ عَلَى خِلاَفِ السُّنَّةِ . رواه البيهقي في سنن الكبرى 535

#### Artinya:

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 

Bahwa (Sa'īd bin Musayyib) pernah melihat seseorang melakukan shalat setelah terbitnya fajar (yaitu shalat sunnah fajar) lebih dari dua (2) rakaat. Ia memperbanyak ruku' dan sujudnya. Maka Ia melarangnya. Maka orang itu bertanya: "Wahai Abu Muhammad! Apakah Allah akan memberikan siksa kepadaku atas perbuatan shalat?" Sa'īd menjawab: "Tidak, tetapi Allah akan menyiksamu karena menyelisihi Sunnah." (HR. al-Baihaqi dalam *al-Kubra*)

Ucapan Sa'īd bin al-Musayyib di atas merupakan pelajaran bagi sebagian kaum muslimin yang suka menambah-tambahi amal ibadah dengan alasan untuk kebaikan.

Oleh karena itu Syaikhul Islam Zakariya al-Ansharī al-Syāfi'ī (w. 926H) menyatakan tidak sahnya shalat dhuha lebih dari 8 rakaat. Ia menyatakan:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>535</sup> Abū Bakar Ahmad bin al-Hasan bin 'Ali al-Baihaqī, *al-Sunan al-Kubra*, Tahqīq Ibnu Turkumanī, Juz.II, (Cet.I; Majlis Dairah al-Ma'ārif, 1344H), h.466

Artinya:

"Dan pendapat yang menyatakan bahwa ini (yaitu bahwa Nabi saw. melakukan shalat dhuha 8 rakaat ketika Fathu Makkah,) tidak menunjukkan bahwa jumlah tersebut merupakan batas maksimal rakaat dhuha, dibantah dengan kaidah bahwa 'Asal dalam ibadah adalah *tauqif* (mengikuti teks wahyu,). Dan tidak sah menambah rakaat lebih dari itu."

5. Sikap para ulama *Madzhab Syafi'i* menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai dalil yang menunjukkan tidak disyariatkannya adzan di kuburan saat pemakaman.

Hal ini perlu di jelaskan dengan baik agar tidak salah paham.

Mengumandangkan adzan saat menguburkan jenazah terdapat sebuah hadits yang menyatakan :

عن ابن مسعود، رفعه: لَا يَزَالَ الْمَيِّتُ يَسْمَعُ الْأَذَانَ مَا لَمْ يُطَيَّنْ قَبْرُهُ 537

Artinya:

"Mayit masih mendengar adzan selama kuburnya belum diplester dengan tanah."

Namun hadits ini disepakati para ulama sebagai hadits yang lemah, bahkan palsu. Berikut keterangan para pakar hadits ketika menilai hadits di atas.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Al-Hafizh Ibnu Hajar Al-Asqalānī berkata:

وَإِسْنَادُهُ بَاطِلٌ، فَإِنَّهُ مِنْ رِوَايَةِ مُحَمَّدِ بْنِ الْقَاسِمِ الطَّايَكَانِيِّ وَقَدْرَمَوْهُ بِالْوَضْعِ 538 Artinya:

"Sanadnya batil, karena hadits ini termasuk riwayat Muhammad bin Al-Qasim Ath-Thayakani, dimana dia telah dicap sebagai pemalsu hadits."

Imam Ibnul Jauzi berkata:

-

<sup>&</sup>lt;sup>536</sup> Zakariya bin Muhammad bin Ahmad bin Zakariya al-Ansharī Zainuddin Abū Yahyā al-Sunikī, *al-Gharar al-Bahiyah fi Syahr al-Bahjah al-Wardiyah*, Juz.I (Mathba'ah al-Maimaniyah, t.th), h. 393

<sup>&</sup>lt;sup>537</sup> Abū al-Fadl Ahmad bin 'Ali bin Muhammad bin Ahmad bin Hajar al-Asqalānī, *al-Gharā'ib al-Multaqhathah*, Tahqīq Majmū'ah Min al-Bāhitsin, Juz.I, (Cet.I, Jam'iyyah Dār al-Birr, 1439H/2018M), h, 2825

<sup>&</sup>lt;sup>538</sup> Abū al-Fadl Ahmad bin 'Ali bin Muhammad bin Ahmad bin Hajar al-Asqalānī, *al-Talkhīsh al-Habīr fī Takhrīj Ahādits al-Rāfi 'ī al-Kabīr*, Juz.II, (Cet. I; Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1419H/1989M), h. 306

# هذاحديث موضوع على رسول الله صلى الله عليه وسلم539

Artinya:

"Ini adalah hadits palsu atas nama Nabi saw.

Imam As-Suyuthi menilai, setelah menyebutkan hadits ini:

Artinya:

"Palsu, Hasan tidak mendengar dari Ibnu Mas'ud."

Imam Adz-Dzahabī mengatakan:

Artinya:

"Dalam sanadnya terdapat perawi Muhammad bin al-Qāsim Al-Thayākānī, pendusta."

Kesimpulannya, belum ditemukan dalil yang menganjurkan adzan ketika memakamkan jenazah.

Fatwa Imam al-Hathab al-Ruaini (w. 954 H)

وفي فتاوى الأصبحي هل ورد في الأذان والإقامة عند إدخال الميت القبر خبر فالجواب لا أعلم فيه ورود خبر ولا أثر إلا ما يحكى عن بعض المتأخرين ولعله مقيس على استحباب الأذان والإقامة فيأذن المولود فإن الولادة أول الخروج إلى الدنيا وهذا أول الخروج منها وهذا فيه ضعف فإن مثل هذا لا يثبت إلا توفيقا 542

Artinya:

Dalam fatwa-fatwanya al-Asbahi ada pertanyaan : Apakah terdapat khabar (hadits) dalam perkara adzan dan iqamat di saat memasukkan jenazah ke kubur? Jawab : "Saya tidak mengetahui adanya hadits maupun atsar dalam hal

<sup>&</sup>lt;sup>539</sup>Jamāluddīn Abdurrahmān bin 'Ali bin Muhammad al-Jauzī, *al-Maudhū'at*, Tahqīq Abdurrahmān Muhammad 'Utsmān, Juz.III, (Cet. III; (Riyādh: al-Maktabah al-Salafiyah, 1388H/1968M), h. 238

<sup>&</sup>lt;sup>540</sup> Abdurrahmān bin Abū Bakr Jalāluddīn al-Suyuthī, *al-La'ali al-Mashnu'ah fī al-Ahādits al-Maudhū'ah*, Tahqīq Abū Abdirrahmān Shalāh bin Muhammad bin 'Uwaidhah. Juz. II, (Cet. I; Beirūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah,1417H/1996M), h. 365

<sup>&</sup>lt;sup>541</sup> Syamsuddīn Abū Abdullāh Muhammad bin Ahmad bin 'Utsmān al-Dzahabī, *Talkhīsh Kitab al-Maudhū'at*, Tahqīq Abū Tamim Yāsir bin Ibrahīm bin Muhammad, Juz.I, (Cet.I; Riyādh: Maktabah al-Rusyd, 1419H/1998M), h. 292

<sup>&</sup>lt;sup>542</sup> Syamsuddīn Abu Abdillah Muhammad bin Muhammad bin Abdurrahmān al-Tharabilisī al-Magribī, *Mawāhib al-Jalīl li Syarh Muhthashar al-Khalīl*, Tahqīq Zakariya 'Umayirat, Juz.II, (Dār 'Alam al-Kutub, 1423H/2003M), h. 85

ini kecuali apa yang diceritakan dari sebagian ulama belakangan. Barangkali hal itu diqiyaskan dengan anjuran adzan dan iqamat di telinga bayi yang baru lahir. Karena kelahiran adalah awal mula seorang manusia keluar ke dunia, sementara ini (kematian) adalah awal keluar dari dunia, namun pendapat ini lemah. Karena kasus semacam ini (adzan ketika memakamkan jenazah), tidak bisa dijadikan pegangan/acuan kecuali karena dalil shahih."

Imam Ibnu 'Ābidīn (w. 1252 H) mengatakan:

# Artinya:

"Tidak dianjurkan mengumandangkan adzan ketika memasukkan mayat ke kuburnya sebagaimana yang biasa dilakukan sekarang. Bahkan Ibnu Hajar secara jelas menegaskan dalam kumpulan fatwa-fatwanya bahwa hal itu bid'ah."

Mungkin yang dimaksud Ibnu Hajar dalam keterangan Imam Ibnu 'Ābidīn di atas adalah Ibnu Hajar Al-Haitamī. Disebutkan dalam "Al-Fatāwā Al-Fiqhiyah Al-Kubrā":

مَاحُكُمُ الْأَذَانِ وَالْإِقَامَةِ عِنْدَ سَدِّ فَتْحِ اللَّحْدِ؟ ) فَأَجَابَ ( بِقَوْلِهِ هُوَ بِدْعَةٌ وَ مَنْ زَعَمَ أَنَّهُ سُنَّةٌ عِنْدَ نُزُولِ الْقَبْرِ قِيَاسًا عَلَى نَدْهِمَا فِي الْمَوْلُودِ إِخْاقًا لِخَاتِمَةِ الْأَمْرِ بِابْتِدَائِهِ فَلَمْ يُصِبْ وَأَيُّ جَامِعٍ بَيْنَ الْأَمْرِيْنِ وَمُجَرَّدُ أَنَّ ذَاكَ فِي الِابْتِدَاءِ وَ هَذَا فِي الْإِنْتِهَاءِ لَا يَقْتَضِي لُحُوقَةُ بِهِ 544. UNIVERSITAS ISLAM NEGER!

Artinva:

Tanya: Apa hukum adzan dan iqamah ketika menutup liang lahad?

Jawaban Imam Ibnu Hajar Al-Haitami: SAR

"Itu bid'ah. Siapa yang meyakini itu disunnahkan ketika menurunkan jenazah ke kubur, karena disamakan dengan anjuran adzan dan iqamah untuk bayi yang baru dilahirkan, menyamakan ujung akhir manusia sebagaimana ketika awal ia dilahirkan, adalah keyakinan yang salah. Apa yang bisa menyamakan dua hal ini. Semata-mata alasan, yang satu di awal dan yang satu di ujung, ini tidaklah menunjukkan adanya kesamaan."

Imam Ibnu Hajar al-Haitamī (w. 974 H) mengatakan :

<sup>&</sup>lt;sup>543</sup> Muhammad Amir bin 'Umar bin Abdul Azīz 'Ābidīn, Ibnu Ābidīn, *Radd al-Mukhtār 'alā al-Dār al-Mukhtār*, Juz.II, (cet. III; Beirūt: Dār al-Fikr, 1412H/1992M), h. 235

<sup>&</sup>lt;sup>544</sup> Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Ibnu Hajar al-Haitamī al-Sa'dī al-Ansharī, *al-Fatāwā al-Fiqhiyah al-Kubrah*, Juz. II, ( al-Maktabah al-Islāmiyah, t.th), h. 17

نعم قد يسن الأذان لغيرالصلاة كما في آذان المولود، والمهموم، والمصروع، والغضبان ومن ساء خلقه من إنسان، أو بهيمة وعند مزدحم الجيش وعند الحريق قيل وعند إنزال الميت لقبره قياساعلى أول خروجه للدنيا لكن رددته في شرح العباب وعند تغول الغيلان أي تمرد الجن لخبرصحيح فيه، وهو، والإقامة خلف المسافر 545 Artinya:

"Ya! Terkadang adzan disunnahkan untuk selain shalat, seperti adzan di telinga anak yang baru dilahirkan, orang yang ditimpa kesusahan, orang yang pingsan, orang yang marah, orang yang buruk etikanya baik manusia maupun hewan, saat pasukan berada di tengah peperangan, ketika kebakaran, dikatakan juga ketika menurunkan jenazah ke kuburnya, diqiyaskan dengan saat pertama keluar ke dunia. Namun saya membantahnya di dalam kitab *Syarah Al-'Ubab*. Juga disunnahkan saat kerasukan jin, berdasarkan hadits shahih, begitu pula adzan dan iqamah saat melakukan perjalanan."

Imam Abu Bakr Al-Dimyathi menegaskan:

و اعلم أنه لايسن الأذان عند دخول القبل خلافا لمن قال بنسبته قياسا لخروجه من الدنيا على دخوله فيها 546 ميا Artinya:

"Ketahuilah, sesungguhnya tidak disunnahkan adzan ketika (mayit) dimasukkan ke kubur. Tidak sebagaimana anggapan orang yang mengatakan demikian karena menyamakan keluarnya seseorang dari dunia (mati) dengan masuknya seseorang ke dunia (dilahirkan)."

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Hal senada juga dinyatakan al-Bajirami:

وَ لَا يُنْدَبُ الْأَذَانُ عِنْدَ سَدِّهِ خِلَافًا لِبَعْضِهِمْ 547

Artinya:

"Tidak dianjurkan mengumandangkan adzan ketika menutup lahad, tidak sebagaimana pendapat sebagian mereka."

 $<sup>^{545}</sup>$  Ahmad bin Muhammad bin 'Ali bin Ibnu Hajar al-Haitamī al-Sa'dī al-Ansharī, *Tuhfah al-Muhtāj* , Juz. II, (Mesir: al-Maktabah al-Tijariyah al-Kubrā,1357H/1983M), h. 462

<sup>&</sup>lt;sup>546</sup> Abū Bakar bin Muhammad Syātha al-Dhimyathī, *I'ānah al-Thālibin 'alā Hal al-Fāzh Fath al-Mu'īn*, Juz.I, (Cet.I; Dār al-Fikr, 1418H/1997M), h. 268

<sup>&</sup>lt;sup>547</sup> Sulaimān bin Muhammad bin 'Umar al-Bajirumī, *Hāsyiah al-Bajirumī 'alā Syarh al-Minhāj*, Juz.I, (Mathba'ah al-Halabī, 1369H/1950M), h. 492 Dan Abū Bakar bin Muhammad Syātha al-Dhimyathī, *I'ānah al-Thālibin 'ala Hal al-Fāzh Fath al-Mu'īn*, Juz.III,...h. 171

Fatwa yang sama juga disampaikan oleh Lajnah Dâimah (Komisi fatwa ulama Arab Saudi) yang ditanda tangani oleh Syekh 'Abdul 'Aziz bin Baz, Syekh 'Abdurrazzaq Afifī, Syekh 'Abdullah Ghudyan dan Syekh 'Abdullah bin Qu'ud: لا يجوز الأذان ولا الإقامة عند القبر بعد دفن الميت، ولا في القبر قبل دفنه؛ لأن ذلك بدعة محدثة 548.

# Artinya:

"Tidak boleh adzan dan iqamah di kuburan setelah menguburkan mayit, atau sebelumnya. Karena perbuatan ini tidak ada tuntunannya dan termasuk perkara baru dalam agama."

Semua keterangan di atas mengerucut pada satu kesimpulan bahwa mengumandangkan adzan ketika memakamkan jenazah adalah perbuatan yang bertentangan dengan sunnah, atau dengan ungkapan yang lebih tegas, tidak disyari'atkan.

6. Sikap Imam Ibnu Taimiyah menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai dalil yang menunjukkan tidak disyariatkannya perayaan Maulid Nabi saw. Sebagaimana dalam kitab " *Iqtidha*" *Shirath al-Mustaqim*, " Ia mengatakan:

وكذلك ما يحدثه بعض الناس إما مضاهاة للنصارى في ميلاد عيسى عليه السلام، وإما محبة للنبي صلى الله عليه وسلم، وتعظيماً والله قد يثيبهم على هذه المحبة والاجتهاد، لا على البدع من اتخاذ مولد النبي صلى الله عليه وسلم عيداً. مع اختلاف الناس في مولده. فإن هذا لم يفعله السلفاء مع قيام المقتضي له وعدم المانع منه لو كان خيراً ولو كان هذا خيراً محضًا، أو راجحاً لكان السلف رضي الله عنهم أحق به منا، فإنهم كانوا أشد محبة لرسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيماً له منا، وهم على الخير أحرص. وإنما كمال محبته وتعظيمه في متابعته وطاعته واتباع أمره، وإحياء سنته باطناً وظاهراً، ونشر ما بُعِث به، والجهاد على ذلك بالقلب

 $<sup>^{548}</sup>$  Ahmad bin Abdurrazak al-Duwaisy, Kumpulan Fatāwā al-Lajnah al-Dā'imah lil Buhūts al-'Ilmiyah wa Iftah, Juz.IX, h. 72

واليد واللسان. فإن هذه طريقة السابقين الأولين، من المهاجرين والأنصار، والذين اتبعوهم بإحسان. 549

## Artinya:

Begitu pula hal dengan kebiasaan yang dilakukan oleh sebagian orang. Boleh jadi perbuatan mereka menyerupai tingkah laku nasrani sebagaimana Nasrani pun memperingati kelahiran (milad) Isa a.s. Boleh jadi maksud mereka mencintai dan mengagungkan Nabi saw. boleh jadi allah swt. memberikan ganjaran kepada mereka dikerenakan kecintaan dan kesungguhan mereka dan bukan bid'ah maulid Nabi saw. yang mereka ada-adakan sebagai perayaan. Padahal perlu diketahui para ulama telah berselisih pendapat mengenai tanggal kelahiran Nabi saw. apalagi merayakan Maulid sama sekali tidak pernah dilakukan oleh salaf (sahabat, tabi'in dan tabi'ut tabi'in) padahal ada faktor pendorong (untuk memuliakan Nabi) dan tidak ada faktor penghalang di kala itu. Seandainya merayakan Maulid terdapat maslahat murni atau maslahat yang lebih besar, maka para salaf tentu lebih pantas melakukannya daripada kita. Karena sudah kita ketahui bahwa mereka adalah orang yang paling mencintai dan mengagungkan Nabi saw. daripada kita. Mereka juga lebih semangat dalam kebaikan dibandingkan dengan kita. Dan perlu dipahami pula bahwa cinta dan pengagungan pada Nabi saw. yang sempurna adalah dengan ittiba' (mengkuti) dan mentaati Nabi saw. yaitu dengan mengikuti setiap perintah, menghidupkan ajaran Nabi secara lahir dan batin, menyebarkan ajarannya dan berjuang unutuk itu semua dengan hati, tangan, dan lisan Inilah jalan hidup para generasi utama dari umat ini, yaitu kalangan Muhajirin dan Anshar dan orang-orang yang mengikuti mereka dengan baik.

Dan juga Imam Ibnu Taimiyah menegaskan bid'ah perayaan Maulid Nabi saw. dan menerangkannya dalam *Majmu' Fatawa*, Ia berkata,

وَأَمَّا اتِّخَاذُ مَوْسِمٍ غَيْرِ الْمَوَاسِمِ الشَّرْعِيَّةِ كَبَعْضِ لَيَالِي شَهْرِ رَبِيعِ الْأَوَّلِ الَّتِي يُقَالُ: إِنَّا لَيْكَةُ الْمَوْلِدِ أَوْ بَعْضِ لَيَالِي رَجَبٍ أَوْ ثَامِنَ عَشَرَ ذِي الْحَجَّةِ أَوْ أَوَّلِ جُمْعَةٍ مِنْ رَجَبٍ لَيْ الْمَوْلِدِ أَوْ بَعْضِ لَيَالِي رَجَبٍ أَوْ ثَامِنَ عَشَرَ ذِي الْحَجَّةِ أَوْ أَوَّلِ جُمْعَةٍ مِنْ رَجَبٍ أَوْ ثَامِنِ شَوَّالٍ الَّذِي يُسَمِّيهِ الْجُهَّالُ عِيدَ الْأَبْرَارِ فَإِنَّا مِنْ الْبِدَعِ الَّتِي لَمْ يَسْتَجِبَّهَا أَوْ ثَامِنِ شَوَّالٍ الَّذِي يُسَمِّيهِ الْجُهَّالُ عِيدَ الْأَبْرَارِ فَإِنَّا مِنْ الْبِدَعِ الَّتِي لَمْ يَسْتَجِبَّهَا السَّلَفُ وَلَا يَقُولُوهَا وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَعْلَمُ 550 مَنْ الْبِدَعِ اللّهِ مُنْ الْبِدَعِ اللّهِ مَنْ الْبَعْفِقُومَ اللّهُ مُنْ الْبِدَعِ اللّهِ مَنْ الْبِدَعِ اللّهِ مَالِي أَعْلَمُ مُنْ اللّهُ مُنْ الْبِدَعِ اللّهِ مَنْ الْبِدَعِ اللّهِ اللّهُ مُنْ الْبَعْفِي اللّهُ مُنْ الْمِنْ مِنْ الْبَوْلِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللل

Adapun perbuatan mengadakan perayaan tahunan yang tidak pernah ditetapkan dalam ajaran Islam, seperti yang biasa dirayakan pada sebagian malam pada malam *rabi'ul awwal*, yang disebutkan bahwa itu adalah malam maulidan atau yang biasa dikerjakan disebagian malam di bulan Rajab atau pada tanggal 18 *dzulhijjah*, atau kamis malam yang pertama di bulan Rajab,

atau pada tanggal 8 *syawwal* yang disebut oleh orang awam bahwa itu adalah hari rayanya kaum *Abrar* (orang-orang shalih), semua itu termasuk dari

-

<sup>&</sup>lt;sup>549</sup> Ahmad bin Abdul Halim Abu al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Iqthidha' Shirathal Mustaqim*, Tahqiq Nashir Abdul Karim al-'Aql, Juz.II, (Cet. VII, Beirut: Dar 'Alam al-Kutub, 1419H/1999M), h. 123

<sup>550</sup> Ahmad bin Abdul Halim Abu al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Majmu' al-Fatawa*, Tahqiq Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim. Juz.XXV, (Saudi 'Arabiyah: Majma' al-Malik,1416 H/1995 M), h. 298

perbuatan bid'ah yang tidak pernah disukai oleh ulama salaf, dan mereka juga tidak pernah mencontohkannya kepada kita.

Kemudian Imam al-Syaukani menukil ijmak ulama bahwa Maulid Nabi saw. termasuk perkara bid'ah yang diada-adakan. Sebagaimana disebutkan dalam kitab *al-Fath al-Rabbani*, Ia berkata,

Artinya:

Tidak seorang pun berkata dari kalangan *Ahlulbait* dan pengikut mereka yang membolehkan Maulid Nabi saw. dan seterusnya. Sungguh kami telah tetapkan bagimu ijmak dari seluruh kaum muslimin bahwasanya Maulid Nabi saw. merupakan perkara bid'ah.

Dan Imam Syaukani tegaskan pula ijmak dalam kitab yang sama bahwa Maulid Nabi saw. merupakan perkara bid'ah.

Masalah Maulid: Aku belum menemukan sampai sekarang dalil yang menunjukkan tsabitnya Maulid baik dalam al-Qur'an, sunnah, ijmak, qiyas dan serta kesimpulan dari pendalilan yang sesuai, bahkan kaum muslimin telah sepakat sesungguhnya Maulid Nabi saw. tidak ditemukan di zaman khairul qurun (generasi terbaik) dan setelah mereka (tabi'in) dan setelah mereka (pengikut tabi'in) dan seterusnya, dan tidak ada yang menginkari satupun dari kaum muslimin bahwa perayaan Maulid Nabi saw. adalah perkara bid'ah.

Ada juga ulama kalangan Malikiyah yang dikutip oleh Imam Suyuthī yaitu perkataan Abū Hafsh Tajuddīn al-Fakihani (w. 734 H) dalam kitab "al-Maurid fi 'Amalil Maulid."

\_

<sup>551</sup> Muhammad bid 'Ali bin Muhammad bin Abdullah al-Syaukani, *al-Fath al-Rabbaniy Min Fatawa Imam al-Syaukani*, Tahqiq Muhammad Shubhi bin Hasan Halaq Abu Mus'ab, (Yaman: Maktabah al-Jil, t.th), 1091

 $<sup>^{552}</sup>$  Muhammad bi<br/>d 'Ali bin Muhammad bin Abdullah al-Syaukani,  $al\mbox{-}Fath$ al-Rabbani<br/>yMin Fatawa Imamal-Syaukani,...h. 1087

لَا أَعْلَمُ لِهَذَا الْمَوْلِدِ أَصْلًا فِي كِتَابٍ وَلَا سُنَّةٍ، وَلَا يُنْقَلُ عَمَلُهُ عَنْ أَحَدٍ مِنْ عُلَمَاءِ الْأُمَّةِ الَّذِينَ هُمُ الْقُدُوةُ فِي الدِّينِ الْمُتَمَسِّكُونَ بِآثَارِ الْمُتَقَدِّمِينَ، بَلْ هُوَ بِدْعَةُ الْأُمَّةِ الْبُطَّالُونَ وَشَهْوَةُ نَفْسٍ اعْتَنَى بِهَا الْأَكَّالُونَ 553

Artinya:

Saya tidak mengetahui akan adanya dalil yang menunjukkan aka disyariakannya perayaan Maulid ini, baik dalam al-Qur'an, ataupun dalam sunnah dan tidak juga pernah dinukil bahwa ada salah satu dari ulama mengamalkannya, padahal mereka adalah panutan dalam kehidupan beragama yang selalu berpegang teguh dengan amal perbuatan para ulama sebelumnya (Salaf). Bahkan merayakan perayaan Maulid Nabi saw. ini adalah perbuatan bid'ah yang diada-adakan oleh orang-orang *al-Baththalun* (yakni para penguasa kerajaan '*Ubaidiyyah* di Mesir), serta sebuah syahwat (nafsu) belaka yang dimanfaatkan oleh orang yang hanya mementingkan urusan perut mereka.

Syekh 'Ali Hasan al-Atsarī ketika mengomentari ucapan al-Fakihani, Ia berkata: Mereka adalah orang orang dari *Daulah Ubaidiyyah* yang beraqidah *bathiniyyah*.

Peneliti menegaskan bahwa perayaan Maulid Nabi saw. belum pernah dirayakan pada masa kehidupan Rasulullah saw. dan para sahabatnya dan baru mulai dirayakan pada abad ke-4 Hijriyah oleh pemerintah kerajaan *Bani Ubaidiyah Fathimiyah* di Mesir, sedangkan para Imam empat Madzhab (Imam Abu Hanifah, Malik, Syafi'i dan Ahmad bin Hambal) dan para ulama lainnya yang hidup sebelum datangnya masa kerajaan *Ubaidiyyah* (*Fathimiyah*) seleuruhnya sepakat untuk meninggalkannya, padahal kita ketahui dari keterangan ahli sejarah dan para ulama Islam jauhnya para penguasa kerajaan '*Ubaidiyyah* (*Fathimiyah*) dari ajaran Islam yang sebenarnya.<sup>554</sup>

Para ulama *khalaf* baik yang melarang ataupun yang membolehkan perayaan Maulid bersepakat bahwa pada dasarnya perayaan Maulid Nabi saw. itu adalah perkara bid'ah. Namun, menurut sebagian *Syafi'iyyah* ulama membolehkan perayaan tidak bertentangan dengan sunnah, dan mereka memberikan syarat dalam bermaulid.

 $^{553}$  Abdurrahman bin Abi Bakar Jalaluddin al-Suyuthi,  $\it al-Hawiy~lil~Fatawa,~Juz.I,~(Beirut: Dar al-Fikr, 1424H/2004M), h. 223$ 

<sup>&</sup>lt;sup>554</sup> Ibnu Saini bin Muhammad bin Musa, *Benarkah Shalahuddin al-Ayyubi Merayakan Maulid Nabi saw*. Cet. II, (Jakarta Selatan: Maktabah Mu'awiyah bin Abi Sufyan, 1435H/2014M), h. 68

Sebagaimana dinyatakan oleh al-Hafizh al-Suyuthi yang menyebutkan di dalam kitab "al-Hāwi" bahwasanya al-Hafizh Ibnu Hajar al-Asqalani berkata,

أَصْلُ عَمَلِ الْمَوْلِدِ بِدْعَةٌ لَمْ تُنْقَلْ عَنْ أَحَدٍ مِنَ السَّلَفِ الصَّالِحِ مِنَ الْقُرُونِ الثَّلاثَةِ، وَلَكِنَّهَا مَعَ ذَلِكَ قَدِ اشْتَمَلَتْ عَلَى مَحَاسِنَ وَضِدِّهَا، فَمَنْ تَحَرَّى فِي عَمَلِهَا الْمَحَاسِنَ وَبَّكَنَّبَ ضِدَّهَا كَانَ بدْعَةً حَسَنَةً وَإِلَّا فَلَا 555

# Artinya

Asal dari peringatan Maulid adalah bid'ah yang tidak pernah diriwayatkan dari seorang pun dari kalangan salaf shalih tiga generasi pertama, hanya saja, meski demikian di dalam peringatan Maulid Nabi saw. terdapat kebaikankebaikan dan keburukan. Maka siapapun dalam melakukannya ia mengisi dengan kebaikan-kebaikan dan menjauhi keburukan, maka hal tersebut termasuk bid'ah hasanah, namun jika sebaliknya maka sebaliknya pula (termasuk bid'ah syai'ah)

Dan juga Imam Suyuthi berkata:

عِنْدِي أَنَّ أَصْلَ عَمَلِ الْمَوْلِدِ الَّذِي هُوَ الْجَتِمَاعُ النَّاهِ وَإِظْهَارِ الْفَرَحِ وَالِاسْتِبْشَارِ بِمَوْلِدِهِ الشَّرِيفِ

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

## Artinva:

Bagiku, perayaan Maulid Nabi dengan cara berkumpulnya sekelompok manusia yang membaca al-Quran, membaca kisah-kisah Nabi kemudian dihidangkan makanan untuk para hadirin, maka ini termasuk bid'ah hasanah yang pelakunya bisa mendapatkan pahala. Sebab dalam perayaan tersebut ada unsur mengagungkan Nabi saw. menampakkan kebahagiaan dan kesenangan dan bergembira dengan kelahirannya yang mulia.

Namun, banyak juga ulama khalaf yang tidak setuju dengan ulama yang membolehkan maulid. Di antaranya, Imam Syāthibī,

<sup>555</sup> Abdurrahman bin Abi Bakar Jalaluddin al-Suyuthi, al-Hawiy lil al-Fatawa, Juz. I, (Beirut: Dar al-Fikr, 1424 H/2004 M), h. 229

<sup>&</sup>lt;sup>556</sup> Abdurrahman bin Abi Bakar Jalaluddin al-Suyuthi, al-Hawiy lil al-Fatawa, Juz. I,... h. 221

الشاطبي: قال في معرض ذكره للبدع المنكرة، وَمِنْهَا: الْتِزَامُ الْكَيْفِيَّاتِ وَالْمَيْفَاتِ الْشُوَاتِ الْمُعَيَّنَةِ، كَالذِّكْرِ بِهِيْئَةِ الْإجْتِمَاعِ عَلَى صَوْتٍ وَاحِدٍ، وَاتِّخَاذُ يَوْمِ وِلَادَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِيدًا، وَمَا أَشْبَهَ ذَلِكَ. 557

Artinya:

Imam al-Syāthibī mengatakan dalam pembahasan *bid'ah munkaroh:* diantaranya adalah mengadakan *kaifiyat* (tata cara), *haiat* (keadaan) di dalam beribadah (kecuali yang datang keterangannya dalam agama), seperti ketika mengadakan dzikir dengan cara berkumpul dengan dipimpin oleh seseorang, atau mengadakan (menjadikan) perayaan pada hari kelahiran (Maulid Nabi saw) sebagai 'Ied, dan yang semisal dengan hal tersebut.

Peneliti menegaskan bahwa sebenarnya masalah Maulid Nabi saw. adalah termasuk masalah *furu'iyah* yang menjadi perdebatan panjang para ulama belakangan (*khalaf*) dari kalangan *ahlus sunnah wal jamaah* mengenai hukumnya. Perbedaan para ulama dalam menghukumi Maulid Nabi saw. itu dibangun di atas ijtihad masingmasing, apabila benar dapat dua pahala dan apabila salah dapat satu pahala.

Peneliti menegaskan bahwa dalam hal ini lebih mengikuti pemahaman ulama salaf yang tidak merayakan Maulid Nabi saw. dengan beberapa alasan sebagai berikut:

1. Masalah perayaan maulid Nabi saw. merupakan polemik besar di kalangan kaum muslimin. Kitapun tidak boleh gegabah dalam menghukumi acara ritual yang semarak seperti ini. Namun yang perlu dicatat bagi setiap muslim yang menghendaki kebenaran adalah menjadikan Al-Qur'an dan Sunnah sebagai hakim dalam setiap perselisihan.

Sebagaimana firman Allah swt. dalam QS. al-Nisa'/4:59

Artinya:

Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu, Maka kembalikanlah ia kepada Allah (al-Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya. <sup>558</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>557</sup> Ibrahim bin Musa bin Muhammad al-Lakhamiy al Ghurnathiy al-Syathibi, *al-I'tisham,* Tahqiq Salim Ibn 'Ied al-Hilali, (Cet.I, Saudi Arabiyah: Dar Ibn Affan,1412 H), h.47

<sup>558</sup> Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 87

 Berpegang kepada manhaj Nabi saw. dan manhaj shahabatnya. Sebagaimana disebutkan dalam hadits Nabi saw. bersabda,

# Artinya:

Kalian wajib berpegang teguh pada sunnahku dan sunnah *Khulāfāur Rāsyidīn* yang mendapat petunjuk; peganglah ia erat-erat, dan gigitlah ia dengan gigi geraham. Dan jauhilah perkara-perkara setiap perkara yan diada-adakan (dalam agama). Karena sesunnguhnya setiap perkara yang diada-adakan itu adalah bid'ah, dan setiap bid'ah itu adalah kesesatan.

Hadits di atas di jelaskan oleh Imam Ibnu Rajab al-Hambali dalam kitabnya " Jami' al-Ulum wa al-Hikam, Ia berkata,

في هذا الحديث أمر عند الافتراق والاختلاف بالتمسك بسنته وسنة الخلفاء الراشدين من بعده والسنة هي الطريق المسلوك فيشمل ذلك التمسك بما كان عليه هو وخلفاؤه الراشدون من الاعتقادات والأعمال والأقوال وهذه هي السنة الكاملة ولهذا كان السلف قديما لا يطلقون اسم السنة إلا على ما يشمل ذلك كله وروي معنى ذلك عن الحسن والأوزاعي والفضيل بن عياض 560

## Artinya:

Dalam hadits ini perintah ketika terjadi perpecahan dan perselisihan dengan berpegang teguh dengan sunnahnya (Rasulultah saw.) dan sunnah *al-Khulafa' al-Rasyidin* setelahnya, dan sunnah yang kami maksud adalah berpegang teguh dengan jalan yang ditempuh oleh Nabi saw. dan *al-Khulafa' al-Rasyidin* baik berupa keyakinan, perbuatan, dan perkataan. Inilah Sunnah yang sempurna, karena itulah ulama salaf sejak dulu tidak memakai lafazh sunnah kecuali meliputi semua hal di atas. Ini diriwayatkandari al-Hasan, Auza'i, dan Fudhail bin 'Iyadh

Memahami dalil dengan pemahaman sahabat adalah hujjah, dan tidak boleh menyelisihi pemahaman sahabat. Sebagaimana firman Allah swt. dalam QS. al-Nisa'/4:115

وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَكَّ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَكَّ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا

<sup>&</sup>lt;sup>559</sup> Ahmad bin Hanbal Abū Abdullāh al-Syaibānī, *Musnad Ahmad bin Hanbal*, Tahqīq Maktab al-Buhūts bijam'iyyah al-Mu'naz, Cet. I, Juz.VII, (Jam'iyyah al-Muknaz al-Islāmī,1431H), h.1567

<sup>&</sup>lt;sup>560</sup> Zainuddin Abdurrahman bin Ahmad bin Rajab bin al-Hasan al-Sulamī, *Jāmī' al-'Ulūm wa al-Hikam*, Juz. I, (Cet. I, Beirūt: Dar al-Ma'rifah, 1408 M), h. 263

## Artinya:

Dan barang siapa yang menentang Rasul sesudah jelas kebenaran baginya, dan mengikuti jalan yang bukan jalan orang-orang mukmin, Kami biarkan ia leluasa terhadap kesesatan yang telah dikuasainya itu (Allah biarkan mereka bergelimang dalam kesesatan) dan Kami masukkan ia ke dalam Jahannam, dan Jahannam itu seburuk-buruk tempat kembali.<sup>561</sup>

Ayat ini menunjukkan bahwa menyalahi jalannya kaum Mukminin sebagai sebab seseorang terjatuh ke dalam jalan-jalan kesesatan dan diancam dengan masuk Neraka Jahannam. Ayat ini juga menunjukkan bahwa mengikuti Rasulullah saw. adalah sebesar-besar prinsip dalam Islam yang mempunyai konsekuensi wajibnya umat Islam untuk mengikuti jalannya kaum Mukminin sedangkan jalannya kaum Mukminin pada ayat ini adalah keyakinan, perkataan dan perbuatan para sahabat . Karena, ketika turunnya wahyu tidak ada orang yang beriman kecuali para sahabat, seperti firman Allah swt. QS. al-Baqarah/1:285

Artinya:

Rasul telah beriman kepada Al-Qur-an yang diturunkan kepada-nya dari Rabb-nya, demikian pula orang-orang yang beriman." <sup>562</sup>

Orang-orang Mukmin ketika itu hanyalah para Sahabat, tidak ada yang lain.

Ayat di atas menunjukkan bahwasanya mengikuti jalan para sahabat dalam memahami syari'at adalah wajib dan menyalahinya adalah kesesatan.<sup>563</sup>

Ibnu Katsir menjelaskan dalam "Tafsir al-Qur'an Al Azhim": "Maksud ayat ini, barang siapa yang menjalani cara beragama yang bukan berasal dari Rasulullah saw. maka ia telah menempatkan dirinya di suatu irisan (*syiqq*), sedangkan syariat Islam di irisan yang lain. Itu ia lakukan setelah kebenaran telah jelas baginya."<sup>564</sup>

562 Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan,...h. 49

<sup>&</sup>lt;sup>561</sup> Kementerian Agama, Al-Our'an dan Terjemahan,...h. 97

<sup>&</sup>lt;sup>563</sup> Salīm bin 'Īed al-Hillālī, *Bashāir Dzawī Syaraf bi Syarah Marwiyyati Manhajis Salaf,* Cet. I; Ajman: Maktabah al-Furqan, 1420 H/ 1999 M), h. 54

<sup>&</sup>lt;sup>564</sup> Abū al-Fidā' Ismā'il bin Umar bin Katsīr al-Qurasyī al-Bashri al-Dimasyqi, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azhīm*, Tahqīq Sami bin Muhammad Salamah, Juz. II,(Cet. III; Taibah,1420 H/1999 M), h. 412

Imam Abul Hasan al-Asy'ari yang disandarkan kepadanya Madzhab Asy'ariyyah yang terkenal menetapkan adanya ijmak kaum salaf dalam hal larangan keluar dari apa telah ditetapkan oleh ulama salaf, sebagaimana tercantum dalam kitabnya "Risalah ila Ahli Tsagar," Ia berkata:

Artinya:

(Mereka; Ahlu sunnah) telah sepakat bahwa seorang tidak boleh keluar dari apa yang telah ditetapkan oleh para ulama salaf, baik dalam hal yang telah mereka sepakati (ijmak mereka), maupun dalam hal yang mereka perselisihkan, ataupun juga dalam tafsir-tafsir mereka, karena kebenaran tidak akan mungkin keluar dari perkataan/pendapat mereka.

Syaikhul Islam Ibnu Taimiyyah berkata,

مَنْ عَدَلَ عَنْ مَذَاهِبِ الصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِيْنَ وَتَفْسِيْرِهِمْ إِلَى مَا يُخَالِفُ ذَلِكَ كَانَ مُخْطِئًا فِيْ وَتَفْسِيْرِهِمْ إِلَى مَا يُخَالِفُ ذَلِكَ كَانَ مُخْطِئًا فِيْ ذَلِكَ، بَلْ مُبْتَدِعًا، وَإِنْ كَانَ مُجْتَهِدًا مَعْفُوْرًا لَهُ حَطَوُّهُ. وَخَوْنُ نَعْلَمُ أَنَّ الْقُرْآنَ قَرَأَهُ الصَّحَابَةُ وَالتَّابِعُوْنَ وَتَابِعُوْهُمْ، وَأَنَّهُمْ كَانُوْا أَعْلَمَ بِتَفْسِيْرِهِ وَمَعَانِيْهِ كَمَا أَنَّهُمْ أَعْلَمُ بِالْحَقِّ اللهُ بِهِ رَسُوْلَهُ 566 اللهُ بِهِ رَسُوْلَهُ 566

Artinya:

Barangsiapa yang berpaling dari madzhab Sahabat dan Tabi'in dan penafsiran mereka kepada yang menyelisihinya, maka ia telah salah bahkan (disebut) *Ahlul bid'ah*. Jika ia sebagai Mujtahid, maka kesalahannya akan diampuni. Kita mengetahui bahwa al-Qur-an telah dibaca oleh para sahabat, *tabi'in* dan yang mengikuti mereka, dan sungguh mereka lebih mengetahui tentang penafsiran al-Qur-an dan makna-maknanya, sebagaimana mereka lebih mengetahui tentang kebenaran yang dengannya Allah mengutus Rasul-Nya.

Imam Ahmad (w. 241 H) berkata:

أُصُوْلُ السُّنَّةِ عِنْدَنَا: التَّمَسُّكُ بِمَا كَانَ عَلَيْهِ أَصْحَابُ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللهِ قَتِدَاءُ بِهِمْ وَتَرْكُ الْبِدَعِ وَكُلُّ بِدْعَةٍ فَهِيَ ضَلاَلَةٌ 567

Artinya:

.

<sup>&</sup>lt;sup>565</sup> 'Ali bin Isma'il bin Abi Basyar Ishaq bin Salim bin Isma'il bin Abdullah bin Musa bin Bilal, *Risālah Ilā Ahl al-Tsagar*, Tahqiq Abdullah Syākir Muhammad al-Junaidi, Cet. I, (Dimasyqi: Maktabah al-Ulūm wa al-Hikam, 1988 M), h. 306

<sup>&</sup>lt;sup>566</sup> Ahmad bin Abdul Halīm Abū al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Majmū' al-Fatāwā*, Tahqīq Abdurrahmān bin Muhammad bin Qāsim. Juz.XIII,...h. 361

<sup>&</sup>lt;sup>567</sup> Abū al-Qāsim Hibatullāh bin al-Hasan bin Manshūr al-Thabarī al-Rāzī al-Lālikāī, *Syarh Ushūl I'tiqād Ahl Sunnah wa al-Jamā'ah*, Tahqīq Ahmad bin Sa'īd bin Hamdān al-Ghāmidī, Juz. I, (Cet.VIII; Saudi: Dār Thaibah, 1423 H/2003 M), h. 175

Prinsip Ahlus Sunnah adalah berpegang dengan apa yang dilaksanakan oleh para Sahabat dan mengikuti jejak mereka, meninggalkan bid'ah dan setiap bid'ah adalah sesat.

Dan Nabi saw. telah merekomendasikan para sahabat adalah sebaik-baik generasi umat Islam. Sebagaimana Rasulullah saw. bersabda,

Artinya,

"Sebaik-baik manusia adalah yang hidup pada masaku, kemudian manusia yang hidup pada masa berikutnya, kemudian manusia yang hidup pada masa berikutnya." (HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hal ini dikuatkan oleh Imam al-Auza'i, Ia berkata,

Artinya:

Ilmu ialah apa yang datang dari para sahabat Muhmmad saw. dan apa yang datang dari selain mereka bukanlah suatu ilmu.

Bahkan ditegaskan pula oleh al-Auza'i "Sabarkan dirimu di atas sunnah, dan berhentilah engkau dimana-kaum itu berhenti- (yaitu para Shahabat Nabi), dan katakanlah dengan apa yang dikatakan mereka, dan tahanlah (dirimu) dari apa yang mereka menahan diri darinya, dan tempuhlah jalan *Salafush Shalih*mu (para pendahulumu yang shalih), karena sesungguhnya apa yang engkau leluasa (melakukannya) leluasa pula bagi mereka."

Maka dari itu, setiap orang yang mengikuti jalan mereka, dan menempuh sesuai manhaj/metode mereka, maka dia termasuk orang yang berpegang teguh di atas al-Qur'an dan sunnah sesuai dengan pemahaman para sahabat, karena menisbahkan/menyandarkan kepada mereka.

-

<sup>&</sup>lt;sup>568</sup> Muhammad bin Ismāil Abū Abdullāh Al-Bukhārī al-Ju'fī, *Shahīh al-Bukhārī*, Tahqiq Muhammad bin Zuhair bin Nashir al-Nashir, Juz.III,...h. 171

 $<sup>^{569}</sup>$  Abu 'Umar Yusuf bin 'Abdullah bin Muhammad bin 'Abdulbarr bin 'Ashim al-Numari al-Qurthubi, *Jami' Bayan al-Ilm wa Fadhlihi*, Juz. I,...h. 617

3. Seandainya perayaan maulid ini merupakan bagian agama yang disyari'atkan tetapi Nabi saw. tidak menjelaskannya kepada umat, maka itu berarti Nabi saw. berkhianat. Hal ini tidak mungkin karena Nabi saw. telah menyampaikan risalah Allah swt. dengan amanah dan sempurna sebagaimana disaksikan oleh umatnya dalam perkumpulan yang besar di Arofah ketika Haji Wada':

عن جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ فِي قصة النّبي .... وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِي ، فَمَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ ؟ قَالُوا : نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ بَلَّغْتَ وَأَدَّيْتَ وَنَصَحْتَ ، فَقَالَ : بِإِصْبَعِهِ السّبَّابَةِ ، يَرْفَعُهَا إِلَى النّبَابَةِ ، اللّهُمَّ مرّاتٍ. رواه مسلم 570

## Artinya:

Dari Jabir bin Abdillah tentang kisah hajinya Nabi (Setelah beliau berkhutbah di Arafah): Nabi saw. bersabda: Kalian akan ditanya tentang diriku, lantas apakah jawaban kalian? Mereka menjawab: Kami bersaksi bahwa engkau telah menyampaikan, menunaikan dan menasehati. Lalu Nabi mengatakan dengan mengangkat jari telunjuknya ke langit dan mengisyaratkan kepada manusia: "Ya Allah, saksikanlah, Ya Allah saksikanlah, sebanyak tiga kali.

Seluruh amalan yang mendekatkan umat Islam ke dalam Surga dan menjauhkan mereka dari Neraka telah dijelaskan oleh Nabi saw. Sebagaimana dalam Hadist,

عَنْ أَبِي ذَرِّ، قَالَ : تَرَكْنَا رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَمَا طَائِرٌ يُقَلِّبُ جَنَاحَيْهِ فِي أَبِي ذَرِّ، قَالَ : تَرَكْنَا رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مَا بَقِيَ فِي الْمُواءِ، إِلاَّ وَهُوَ يُذَكِّرُنَا مِنْهُ عِلْمًا، قَالَ : فَقَالَ: صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مَا بَقِي فِي الْمُواءِ، إِلاَّ وَهُو يُذَكِّرُنَا مِنْهُ عِلْمًا، قَالَ : فَقَالَ: صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مَا بَقِي شَيْءُ يُقَرِّبُ مِنَ الْجُنَّةِ ، ويُبَاعِدُ مِنَ النَّالِ إِلاَّ وَقَدْ ثُيِّنَ لَكُمْ. رواه الطبراني 571 Artinya:

Abu Dzar al-Ghifari pernah mengatakan: Rasulullah meninggalkan kita, sedangkan tidak ada seekor burung pun yang mengepakkan kedua sayapnya di udara kecuali Nabi saw. telah menjelaskan kepada kami, sesungguhnya Rasulullah bersabda: "Tidak ada sesuatupun yang mendekatkan kalian ke surga dan menjauhkan dari Neraka kecuali telah dijelaskan kepada kalian.

Bahkan hal ini ditegaskan oleh Imam Malik bin Anas, berkata:

<sup>&</sup>lt;sup>570</sup> Muslim bin Hajjaj Abu al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Baqī, Juz. VII,...h. 886

<sup>&</sup>lt;sup>571</sup> Sulaiman bin Ahmad bin Ayyub bin Muthayyir al-Lakhamiy al-Syami Abu al-Qasim al-Thabraniy, *Al-Mu'jam al-Kabiir*, Tahqiq, Hamdiy bin 'Abdul Majid al-Salafi Juz. II, (Cet. II; Dar Ihya' al-Turats al-'Arabi, 1415 H), h. 155

مَنِ ابْتَدَعَ فِي الْإِسْلَامِ بِدْعَةً يَرَاهَا حَسَنَةً، زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَانَ الرِّسَالَةَ، لِأَنَّ اللَّهَ يَقُولُ: الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ (المائدة:3)، فَمَا لَمْ يَكُنْ يَوْمَئِذٍ دِينَكُمْ (المائدة:3)، فَمَا لَمْ يَكُنْ يَوْمَئِذٍ دِينًا، فَلَا يَكُونُ الْيَوْمَ دِينًا 572

# Artinya:

Barang siapa yang membuat bid'ah di dalam Islam yang ia menganggap sebagai bid'ah hasanah, maka sesungguhnya ia telah menuduh bahwa Muhammad saw. telah berkhianat di dalam (menyampaikan) risalah. Karena, sesungguhnya Allah telah berfirman: "Pada hari ini Aku telah sempurnakan bagi kamu Agama kamu." Maka, apa yang tidak menjadi agama pada hari itu, niscaya tidak akan menjadi Agama pada hari ini.

4. Mereka mengatakan bahwa perayaan maulid Nabi saw. termasuk konsekuensi cinta kepada Nabi saw.

Perkataan ini hanya klaim (mengaku-ngaku), tidak berdasar dalil sedikitpun. Sebab maulid Nabi saw. tidak termasuk konsekuensi cinta Nabi saw. Cinta Nabi adalah dengan ketaatan, bukan dengan kemaksiatan dan kebid'ahan seperti halnya maulid Nabi saw. Bahkan maulid Nabi saw. termasuk pelecehan dan penghinaan kepada Nabi saw.<sup>573</sup>

Maka peneliti menegaskan bahwa para sahabat adalah orang yang lebih cinta kepada Nabi saw. daripada kita, lebih berilmu, lebih mengagungkan Nabi saw.lebih bersemangat dalam kebaikan. Sekalipun demikian, mereka tidak merayakan maulid. Seadainya merayakan maulid termasuk konsekwensi cinta kepada Nabi saw. tentu mereka adalah orang yang paling bersemangat melakukakannya.<sup>574</sup>

Hal ini dikuatkan oleh perkataan 'Abdullah bin Mas'ud, Ia mengatakan: عَنْ قَتَادَةَ قَالَ: قَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُتَأْسِيًا فَلْيَتَأْسَّ بِأَصْحَابٍ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ فَإِنَّهُمْ كَانُوا أَبَرَّ هَذِهِ الْأُمَّةِ قُلُوبًا وَأَعْمَقَهَا عِلْمًا وَأَقَلُهَا تَكَلُّهُ اللَّهُ تَعَالَى لِصُحْبَةِ عِلْمًا وَأَقَلَهَا تَكَلُّهُا وَأَقْوَمَهَا هَدْيًا وَأَحْسَنَهَا حَالًا، قَوْمًا اخْتَارَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى لِصُحْبَةِ

<sup>573</sup> Muhammad Basyir bin Muhammad Badruddin al-Sahsawani al-Hindi, *Shiyanah al-Insyan* 'an Waswasati Syekh Dahlan, Cet. III, (Maktabah Salafiyah, t.tp), h. 228

<sup>&</sup>lt;sup>572</sup> Ibrahīm bin Musā bin Muhammad al-Lakhamī al-Ghurnathī al-Syāthibī, *al-I'tishām*. Tahqīq Sulaim bin 'Ied al-Hilalī, Juz.I (Cet. I, Saudi: Dār Ibn 'Affān,1412H/1992M), h. 64

<sup>&</sup>lt;sup>574</sup> Ubaidah Yusuf bin Mukhtar al-Sidawi, *Polemik Perayaan Maulid Nabi saw*,...h. 77

نَبِيِّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَاعْرِفُوا هَمْ فَضْلَهُمْ وَاتَّبِعُوهُمْ فِي آثَارِهِمْ؛ فَإِنَّهُمْ كَانُوا عَلَى الْهُدَى الْمُسْتَقِيم 575

# Artinya:

Dari Qatada berkata Ibnu Mas'ud: Barangsiapa di antara kalian yang ingin meneladani, hendaklah meneladani para Sahabat Rasulullah saw. Karena sesungguhnya mereka adalah ummat yang paling baik hatinya, paling dalam ilmunya, paling sedikit bebannya, dan paling lurus petunjuknya, serta paling baik keadaannya. Suatu kaum yang Allah telah memilih mereka untuk menemani Nabi-Nya, untuk menegakkan agama-Nya, maka kenalilah keutamaan mereka serta ikutilah atsar-atsarnya, karena mereka berada di jalan yang lurus."

5. Arti mencintai dan mengagungkan sunnah Rasulullah saw. yang sebenarnya Sebagaimana Allah swt. berfirman dalam QS. Ali 'Imran/ 2: 31

## Terjemahnya:

Katakanlah: Jika kamu (benar-benar) mencintai Allah, maka ikutilah (sunnah/petunjuk)ku, niscaya Allah mencintaimu dan mengampuni dosadosamu, Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.

Imam Ibnu Katsir, dalam kitanya "Tafsir Ibnu Katsir" ketika menafsirkan avat ini berkata.

هذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى محبة الله، وليس هو على الطريقة المحمدية فإنه كاذب في دعواه في نفس الأمر، حتى يتبع الشرع المحمدي والدين النبوي في جميع أقواله وأحواله، كما ثبت في الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: "من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد 576

#### Artinva:

"Ayat yang mulia ini merupakan hakim (pemutus perkara) bagi setiap orang yang mengaku mencintai Allah, akan tetapi dia tidak mengikuti jalan (sunnah) Rasulullah saw. maka dia adalah orang yang berdusta dalam pengakuan tersebut dalam masalah ini, sampai dia mau mengikuti syariat dan agama (yang dibawa oleh) Nabi Muhammad saw. dalam semua ucapan, perbuatan dan keadaannya." Sebagaimana hadits shahih Rasulullah saw. bersabda: Barang siapa mengerjakan suatu amalan yang tidak ada perintahnya dari kami maka (amalnya) ditolak.

<sup>575</sup> Abu 'Umar Yusuf bin 'Abdullah bin Muhammad bin 'Abdulbarr bin 'Ashim al-Numari al-Qurthubi, Jami' Bayan al-Ilm wa Fadhlihi, Tahqiq Ubay Asybal al-Zuhairi, Juz. II; (Cet.I; Saudi: Dar Ibn al-Jauzi, 1414 H/1994 M), h. 947

<sup>576</sup> Abu al-Fida' Isma'il bin Umar bin Katsir al-Qurasyi al-Bashri al-Dimasyqi, Tafsir al-Qur'an al-'Azhim, Tahqiq Sami bin Muhammad Salamah, Juz. II,...h. 32

Ulama *Syafi'iyyah* menjelaskan cinta yang hakiki sebagaimana dijelaskan oleh Imam al-Qadhi 'Iyadh yang diaminkan oleh Imam al-Nawawi dalam kitabnya "*Syarh Shahih Muslim*" yaitu

Artinya:

Al-Qadhi 'Iyadh berkata: "Dan di antara bentuk kecintaan kepada Nabi saw. adalah menolong sunnahnya dan membela syari'atnya dan menginginkan kehadiran kehidupan Nabi saw. hingga ia mengorbankan segala harta dan jiwanya.

Inilah fiqih yang perlu dipahami dari Imam al-Nawawi, Ia sepakat dengan pernyataan al-Qadhi 'Iyadh tentang mengeskpresikan cinta kepada Nabi saw. padahal Imam al-Nawawi yang notabenenya sepakat dengan Imam Sya'fi'i yang membagi bid'ah menjadi dua, akan tetapi tidak ada komentar sama sekali dari al-Nawawi ketika menjelaskan perkataan al-Qadhi 'Iyadh tersebut dengan menambah perkataan al-Qadhi 'Iyadh bahwa "Termasuk juga tanda cinta kepada Nabi saw. dengan mengadakan perayaan maulid Nabi saw." Jadi jelas inilah pernyataan sikap Imam al-Nawawi tidak mengatakan bahwa tanda cinta kepada Nabi saw. yaitu mengadakan perayaan maulid Nabi saw. al-Nawawi hanya mengaminkan pernyataan al-Qadhi 'Iyadh karena Ia memahami itulah jalan para sahabat dan tabi in dan atba'ut tabi'in.

Bahkan bukan hanya Imam al-Qadhi 'Iyadh yang berkata seperti itu ada juga ulama yang lain di antaranya Ibnu Taimiyah dalam kitabnya "Iqtidho' Al-Shiroth il-Mustaqim,

ولو كان هذا خيرا محضا أو راجحا لكان السلف رضي الله عنهم أحق به منا فإنهم كانوا أشد محبة لرسول الله صلى الله عليه و سلم وتعظيما له منا وهم على الخير أحرص وإنما كمال محبته وتعظيمه في متابعته وطاعته واتباع أمره وإحياء سنته باطنا وظاهرا ونشر ما بعث به والجهاد على ذلك بالقلب واليد واللسان فإن هذه هي طريقة السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان 577 Artinya:

-

<sup>&</sup>lt;sup>577</sup> Ahmad bin Abdul Halim Abu al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Iqthidha' Shirathal Mustaqim*, Tahqiq Nashir Abdul Karim al-'Aql, Juz.II,...h. 123

Seandainya merayakan maulid terdapat maslahat murni atau maslahat yang lebih besar, maka para salaf tentu lebih pantas melakukannya daripada kita. Karena sudah kita ketahui bahwa mereka adalah orang yang paling mencintai dan mengagungkan Rasulullah saw. daripada kita. Mereka juga tentu lebih semangat dalam kebaikan dibandingkan kita. Dan perlu dipahami pula bahwa cinta dan pengagungan pada Nabi saw. yang sempurna adalah dengan ittiba' (mengikuti) dan mentaati Nabi saw. yaitu dengan mengikuti setiap perintah, menghidupkan ajaran Nabi saw. secara lahir dan batin, menyebarkan ajaran Nabi saw. dan berjuang (berjihad) untuk itu semua dengan hati, tangan dan lisan. Inilah jalan hidup para generasi utama dari umat ini, yaitu kalangan Muhajirin, Anshor dan orang-orang yang mengikuti mereka dengan baik.

Namun, tidak bisa dipungkiri ada kalangan yang berdalil dengan perkataan Ibnu Taimiyah dalam kitab yang sama bahwa Ibnu Taimiyah membolehkan maulid dan merayakannya mendapat pahala. Sebagaimana perkataannya,

Adapun mengagungkan maulid dan menjadikannya acara tahunan, hal ini terkadang dilakukan oleh sebagian orang. Mereka pun bisa mendapatkan pahala yang besar karena tujuan baik dan pengagungannya kepada Rasulullah saw.

Dalam hal ini peneliti menegaskan bahwa sebenarnya yang diberi pahala adalah niat dan kesungguhan mereka, bukan karena perayaan maulid yang mereka kerjakan. Karena niat seseorang dibalas dengan pahala sebagaimana dalam hadits

Dari Umar bin Khaththab berkata Rasulullah saw. bersabda "Sesungguhnya setiap amalan harus disertai dengan niat. Setiap orang hanya akan mendapatkan balasan tergantung pada niatnya.

Maka hal ini dtegaskan oleh Imam Ibnu Taimiyah, bahwa yang dibalas itu niat mencintai Nabi saw. dan bukan merayakan maulid Nabi saw. Ia berkata:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>578</sup> Ahmad bin Abdul Halim Abu al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Iqthidha' Shirathal Mustaqim*, Cet. II; (Qahirah: Mathba'ah Sunnah Muhammadiyah, 1369 H), h. 297

<sup>&</sup>lt;sup>579</sup> Muslim bin Hajjaj Abu al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Muhammad Fu'ad Abdul Baqī, Juz. VII,...h. 48

وكذلك ما يحدثه بعض الناس إما مضاهاة للنصارى في ميلاد عيسى عليه السلام وإما محبة للنبي صلى الله عليه و سلم وتعظيما له والله قد يثيبهم على هذه المحبة والاجتهاد لا على البدع من اتخاذ مولد النبي صلى الله عليه و سلم عيداقة Artinya:

Begitu pula halnya dengan kebiasaan yang dilakukan oleh sebagian orang. Boleh jadi perbuatan mereka menyerupai tingkah laku Nashrani sebagaimana Nashrani pun memperingati kelahiran (*milad*) 'Isa 'a.s. <u>Boleh jadi maksud mereka adalah mencintai dan mengagungkan Nabi saw. Boleh jadi Allah memberi ganjaran kepada mereka dikarenakan kecintaan dan kesungguhan mereka, dan bukan bid'ah maulid Nabi yang mereka ada-adakan sebagai perayaan.</u>

Dengan demikian, maka jelaslah bagi orang yang memiliki pandangan dan kekeliruan menjadikan ucapan Syaikhul Islam Ibnu Taimiyyah di atas untuk mendukung perayaan maulid Nabi saw.

6. Mereka mengatakan, "Sesungguhnya perayaan maulid merupakan dakwah, amar ma'ruf nahi mungkar dan syi'ar Islam! Tidak *syak* lagi semua itu sangatlah dianjurkan. Dan dalam perayaan ini terdapat amalan-amalan utama seperti pembacaan Al-Qur'an, shalawat kepada Nabi, mendengar sirah Nabi dan lain sebagainya.

Maka peneliti menegaskan:

a. Sesungguhnya Nabi saw. telah berdakwah kepada Islam dengan perkataan, perbuatan dan jihad di jalan Allah swi. Beliau orang yang paling mengerti tentang metode dakwah dan syi'ar Islam. Tetapi tidak ada petunjuk beliau dalam berdakwah dan syi'ar Islam dengan perayaan maulid atau Isra Mi'raj. Demikian pula para sahabat, mereka mencontoh Nabi saw. dalam berdakwah, tetapi mereka tidak merayakan maulid Nabi saw. atau peringatan lainnya. Perayaan tersebut juga tidak dikenal bersumber dari imam-imam kaum muslimin yang *mu'tabar, Ahlus Sunnah wal Jama'ah*. Sebaliknya perayaan tersebut hanya dikenal dari ahlul bid'ah seperti Rafidhah, Syi'ah, dan kelompok-kelompok menyimpang yang sehaluan dengan mereka, yang sedikit ilmunya tentang agama. Kesimpulannya, perayaan di atas adalah

\_

<sup>&</sup>lt;sup>580</sup> Ahmad bin Abdul Halim Abu al-Abbas Ibnu Taimiyah, *Iqthidha' Shirathal Mustaqim*, Tahqiq Nashir Abdul Karim al-'Aql, Juz.II,...h. 123

bid'ah munkarah, menyelisihi petunjuk Nabi saw. Khulafa'ur Rasyidin dan imamimam salafush shalih pada tiga generasi terbaik umat ini. 581

b. Amalan-amalan tersebut seperti membaca al-Qur'an, shalawat dan sebagainya tidak ragu termasuk amalan shalih apabila dikerjakan sesuai tuntunan, bukan karena niat maulid. Jadi, yang diingkari adalah mengkhususkan perkumpulan dengan cara dan waktu tertentu yang tidak ada dalilnya.<sup>582</sup>

Termasuk kebid'ahan adalah mengkhususkan ibadah yang bersifat umum dengan keadaan dan tata cara tertentu. Hal ini dikuatkan oleh Imam al-Qadhi Ibnu Daqiqil 'Ied al-Syafi'i (w.702 H). Ia berkata:

# Artinya:

Sesungguhnya pengkhususan ibadah ini dengan waktu atau keadaan atau perbuatan tertentu, membutuhkan dalil khusus yang menunjukkan anjurannya secara khusus. Dan pendapat ini lebih mendekati kepada kebenaran. *Wallahu a'lam*.

7. Mereka mengatakan, "Nabi saw. memuliakan hari kelahirannya sebagaimana dalam hadits tentang puasa hari Senin, Nabi saw. bersabda.

#### Artinya:

Dari Abu Qatadah bahwasanya Rasulullah saw. bersabada:.....dan Rasulullah saw. ditanya puasa hari senin? maka Nabi saw. menjawab Itu adalah hari aku dilahirkan, aku diutus atau diwahyukan kepadaku.

<sup>&</sup>lt;sup>581</sup> Fatawa Lajnah Daimah 3/14-15 Terj. Abu Ubaidah Yusuf bin Mukhtar al-Sidawi, Polemik Perayaan Maulid Nabi saw,...h. 78

Nashir bin Abdurrahman bin Muhammad al-Judayyi', *al-Tabarruk : Anwauhu wa Ahkamuhu*, Cet. V, (Riyadh: Maktabah al-Rusd, 1421 H/2000 M), h. 372

<sup>&</sup>lt;sup>583</sup> Ibnu Daqiqil 'Ied, *Ihkam al-Ahkam Syarh Umdah al-Ahkam*, Juz. I, (Mathba'ah al-Sunnah al-Muhammadiyah, t.th), h. 200

<sup>&</sup>lt;sup>584</sup> Muslim bin Hajjaj Abu al-Hasan al-Qusyairī al-Naisabūrī, *al-Musnad al-Shahīh al-Mukhtashar*, Tahqīq Majmu'ah min al-Muhaqqin, Juz. III, h.167

Hadits ini menunjukkan kemulian hari kelahiran Nabi saw. yang berarti disyari'atkan bagi kita untuk membuat perayaan sebagai ungkapan kegembiraan atas hari kelahiran Nabi saw.

Maka peneliti menegaskan bahwa berdalil dengan hadits ini tidak tepat, ditinjau dari beberapa segi:

a. Apabila maksud dari maulid adalah mensyukuri atas nikmat kelahiran Nabi saw. maka secara dalil dan akal hendaknya syukur tersebut diwujudkan sebagaimana syukurnya Rasulullah saw. yaitu dengan berpuasa, berarti hendaknya kita berpuasa sebagaimana Rasulullah saw. berpuasa, sehingga apabila kita ditanya maka kita menjawab: Hari senin adalah hari kelahiran Nabi saw. kami berpuasa sebagai rasa syukur kepada Allah swt. dan mengikuti Nabi saw. Inilah yang disyariatkan. b. Rasulullah saw. tidak mengkhususkan pada hari kelahirannya yaitu tanggal 12 Rabi'ul Awal sebagaimana pendapat yang masyhur dengan puasa atau amalan lainnya, Nabi saw. hanya berpuasa pada hari Senin yang datang setiap pekan. 585

c. Tatkala Nabi saw. berpuasa pada hari kelahirannya, apakah Nabi saw. menambahinya dengan perayaan maulid seperti yang dilakukan oleh orang-orang? Jawabnya, tentu tidak. Cukup hanya dengan berpuasa. Jadi, mengapa umatnya tidak merasa cukup dengan petunjuk Nabinya?<sup>58</sup>

Maka peneliti menegaskan wajibnya memahami hadits dengan pemahaman salaf. Adakah para sahabat dan ulama salaf yang memahami dari hadits ini seperti pemahamanmu? Karena sebagaimana kata Imam Syathibi: "Betapa sering engkau dapati ahli bid'ah dan penyesat umat mengemukakan dalil dari al-Qur'an dan hadits dengan memaksakannya agar sesuai dengan pemikiran mereka. 587

<sup>585</sup> Abu Ubaidah Yusuf bin Mukhtar al-Sidawi, *Polemik Perayaan Maulid Nabi saw*,...h. 69

<sup>&</sup>lt;sup>586</sup> Jabir bin Musa bin Abdul Qadir bin Jabir Abu Bakr al-Jaza'iriy, al-Inshaf fima Qila fi al-Maulid min al-Ghuluw wa al-Ihjab, Cet. I, (al-Ri'asah al-Amah lidarat al-Buhuts al-Ilmiah wa al-Iftah wa Dakwah wa Irsyad, 1405 H), h. 66

<sup>&</sup>lt;sup>587</sup> Abu Ubaidah Yusuf bin Mukhtar al-Sidawi, *Polemik Perayaan Maulid Nabi saw*,...h. 67

8. Kalau ada yang berkata: Bukankah di antara yang menganggap baik perayaan maulid Nabi saw. adalah sebagian ulama seperti Suyuthi, Ibnu Hajar, Abu Syamah dan lain sebagainya?

Kami katakan: Benar, memang mereka menganggap baik hal itu, tetapi hal itu bukan hujjah. kita dituntut untuk mengikuti dalil.

Hal ini didukung perkataan oleh para ulama,

Artinya:

Pendapat para ulama itu butuh dalil syar'i dan ia bukanlah dalil.

Imam Syafi'i berkata:

Kaum muslimin sepakat bahwa siapa saja yang telah jelas baginya sebuah sunnah Rasulullah saw. maka tidak boleh baginya untuk meninggalkan sunnah itu karena mengikuti pendapat siapa pun dari manusia.

Para ulama bukan manusia ma'shum yang selalu benar dan tidak perna jatuh dalam kesalahan. Terkadang masing-masing dari mereka berpendapat dengan pendapat yang keliru karena bertentangan dengan dalil mereka terkadang terjatuh dalam kesalahan.

Imam Malik berkata.

إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ أُخْطِئ وَأُصِيبُ، فَانْظُرُوا فِي رَأْيِي فَمَا وَافَقَ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ فَخُذُوا بِهِ، وَمَا لَمْ يُوَافِقْ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ مِنْ ذَلِكَ فَاتْرُكُوهُ 590 وَمَا لَمْ يُوَافِقْ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ مِنْ ذَلِكَ فَاتْرُكُوهُ 590 وَمَا لَمْ يُوَافِقْ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ مِنْ ذَلِكَ فَاتْرُكُوهُ 590 وَمَا لَمْ يُوافِقْ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ مِنْ ذَلِكَ فَاتْرُكُوهُ 590 وَمَا لَمْ يُوافِقُ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ مِنْ ذَلِكَ فَاتْرُكُوهُ 590 وَمَا لَمْ يُوافِقُ الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ مِنْ ذَلِكَ فَاتْرُكُوهُ 500 وَالْكَتَابَ وَالسُّنَةَ مِنْ ذَلِكَ فَاتْرُكُوهُ 500 وَاللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللّهُ الل

Artinya:

Sesungguhnya aku hanyalah manusia yang keliru dan benar. Lihatlah oleh kalian pendapatku, apa yang sesuai al-Qur'an dan sunnah maka ambillah. Sedangkan, apa yang tidak sesuai dengan al-Qur'an dan sunnah maka tinggalkanlah.

<sup>&</sup>lt;sup>588</sup> Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim al-'Ashimi al-Hambali al-Najdi, *Hasyiah al-Raudh al-Murbi' Syarh Zadul Mustaqni*', Juz. I, (T.p, 1397 H), h. 15

<sup>&</sup>lt;sup>589</sup> Abu Abdirrahman Muhammad Nashiruddin bin al-Haj Nuh bin Najatiy bin Adam al-Albani, *al-Hadits Hujjatun Binafsihi fi al-'Aqa'id wa al-Ahkam*, Cet. I, (Maktabah al-Ma'arif, 1425 H/2005 M), h. 75

<sup>&</sup>lt;sup>590</sup> Muhammad bin Ahmad bin Muhammad 'Ulais Abu Abdillah al-Malikiy, *Minah al-Khalil Syarh Mukhtashar Khalil*, Juz. II, (Beirut: Dar al-Fikr, 1409 H/1989 M), h. 306

Imam Ahmad berkata,

Jangan taqlid kepada pendapatu, dan jangan pula pendapat Malik, al-Tsauri, maupun al-Auza'i. Ambillah dari mana mereka mengambil (dalil).

Imam Malik berkata,

Setiap orang boleh diambil atau ditolak perkataannya, kecuali pemilik kuburan ini (Nabi saw.)

Imam Abu Hanifah berkata:

Artinya:

"Tidak halal bagi siapapun mengambil pendapat kami, selama ia tidak tahu darimana kami mengambilnya (dalilnya)".

Jadi sikap peneliti dalam hal hukum Maulid lebih memilih ulama yang tidak merayakannya dan sesungguhnya maulid ini sudah dibahas oleh ulama besar dan sudah jelas khilafiyah di antara mereka sehingga kapanpun didiskusikan tidak akan pernah ada kata sepakat. Karna masing-masing perpegang pada dalil yang diyakini . Maka sikap yang baik menurut peneliti menjauhkan diri dari hal-hal yang diperdebatkan, Misalnya maulid yang diperdebatkan itu perayaan maulid, dan yang tidak diperdebatkan adalah tidak merayakan maulid. Maka peneliti mengambil posisi yang tidak masuk dalam perdebatan. Alasannya mengikuti kaidah para ulama.

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>591</sup> Muhammad bin Abi Bakar bin Ayyub bin Sa'ad Syamsuddin Ibn Qayyim al-Jauziyah, *I'lam al-Muwaqi'in an Rabbi al-'Alamin*, Taqiqi Muhammad 'Abdussalam Ibrahim, Juz. II, (Cet.I; Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiah, 1411 H/1991 M), h. 139

 $<sup>^{592}</sup>$  Syamsuddin Abū al-Khair Muhammad bin Abdurrahmān bin Muhammad al-Sakhawī, al-Maqāsidal-Hasanah,...h.513

<sup>&</sup>lt;sup>593</sup> Abu Sahl Muhammad bin 'Abdirrahman al-Magrawiy, *Mausu'ah Mawaqifi al-Salaf fi al-'Aqidah wa al-Manhaj wa al-Tarbiyah*, Juz. X. (Cet. I; Qohirah, Mesir: al-Nubala'lil Kutub, t.th), h. 207



Artinya:

Keluar dari perkara khilaf dianjurkan.

Namun, bagi para pengikut hawa nafsu tentu saja akan mengikuti pendapat ulama yang disukai yang sesuai dengan selera hawa nafsunya. Walaupun menyelisihi Allah dan Rasul-Nya. Dan meninggalkan perkataan ulama lainnya yang tidak disukainya, walaupun sesuai dengan petunjuk Allah dan Rasul-Nya.

Karena sebagian dari ciri pengikut hawa nafsu adalah, hanya mau mengambil keterangan dari seorang ulama yang sesuai hawa nafsunya yang bisa di jadikan pembenaran terhadap amalan-amalan atau keyakinannya.

Sebagaimana ditegaskan oleh Imam Waqi':

Artinya:

"Abu Salim berkata: Aku mendengar Bapakku berkata: Bapakku mendengar Waqi' berkata: Ahlul Ilmi akan menuliskan apa-apa yang menguatkan pendapatnya dan yang berlawanan pendapatnya Adapun ahlul ahwaa (pengikut hawa nafsu) maka mereka tidak menuliskan (mengambil pendapat) kecuali yang mendukung mereka" (apa yang sesuai dengan pendapatnya. (Sunan Ad-Daruquthni).

MAKASSAR

-

<sup>&</sup>lt;sup>594</sup> Abdurrahaman bin Abi Bakar Jalaluddin al-Suyuthi, *al-Asybah wa al-Nazha'ir*, Cet. I, (t.t. Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1411 H/ 1990 M), h. 136

<sup>&</sup>lt;sup>595</sup> Abu al-Hasan 'Ali bin 'Umar bin Ahmad bin Mahdi bin Mas'ud bin Nu'man bin Dinar al-Baghdadi al-Daruquthni, Sunan al-Daruquthni, Tahqiq Syu'aib al-Arnauth, Juz. I, (Cet. I; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1424 H/2004 M), h. 27

#### BAB V

### **PENUTUP**

# A. Kesimpulan.

Dari pembahasan secara komprehensif tentang eksistensi *sunnah tarkiyah* dalam fiqh Islam maka peneliti dapat menyimpulkan beberapa hal yaitu:

- 1. Sunnah tarkiyah adalah sesuatu yang ditinggalkan oleh Nabi saw. meskipun ada alasan yang menuntutnya untuk melakukannya dan tidak ada halangan untuk melakukannya, dan Nabi meninggalkannya bukan saw. karena mempertimbangkan hak orang lain. Jadi sunnah tarkiyah ditetapkan pada perbuatan yang tinggalkan oleh Rasulullah saw. dengan dua syarat: ada motivasi atau pendorong untuk melakasanakannya dan tidak ada penghalang untuk melakukannya. Jika terpenuhi dua syarat tersebut maka masuk dalam kaidah sunnah tarkiyah, tapi kalau tidak terpenuhi syaratnya maka tidak masuk dalam kaidah sunnah tarkiyah dan melalukannya tidak termasuk bid'ah syar'iyyah, tetapi termasuk al-mashlahah al-mursalah.
- 2. Bangunan argumentasi *sunnah tarkiyah* dalam fiqh Islam dibangun di atas al-Qur'an dan sunnah, Ijma' para sahabat, para tabi'in, tabi'ut tabi'in dan diikuti ulama setelah mereka menetapkan bahwa *sunnah tarkiyah* dapat dijadikan hujjah dalam menetapkan hukum.
- 3. Implikasi makna *sunnah tarkiyah* terhadap beberapa masalah *furu'iyyah* yaitu pada periode Nabi saw. yaitu sikap Nabi saw. terhadap para sahabat yang melakukan sesuatu yang berkaitan dengan ibadah yang tidak sesuai dengan tata cara yang diajarkan oleh Nabi saw. maka Nabi saw. menolak amalan tersebut kemudian menjelaskannya. Adapun amalan para sahabat yang tidak pernah dilakukan oleh Nabi saw. kemudian didiamkan atau disepakati oleh Nabi saw. maka amalan tersebut menjadi *sunnah taqririyah*, karena waktu itu zaman pensyariatan (al-Qur'an masih turun). Kemudian periode para sahabat yaitu mereka berijmak menjadikan *sunnah tarkiyah* sebagai hujjah dalam menetapkan

hukum terhadap sesuatu yang tinggalkan oleh Nabi saw. misalnya dzikir secara berjama'ah, tidak ada adzan sebelum shalat 'Ied, doa' berjama'ah setelah shalat, acara selamatan kematian dan lain-lain. adapun para sahabat terutama sahabat yang empat, apabilah mereka melakukan sesuatu yang tidak pernah dilakukan oleh Nabi saw. maka itu merupakan sunnah sahabat yang bisa dijadikan dalil dalam menetapkan hukum, atau sahabat melakukan sesuatu kemudian tidak dingkari oleh sahabat yang lain maka itu merupakan *ijmak sukuti*. Kemudian periode para ulama setelahnya yaitu para ulama dari kalangan empat madzhab menetapkan *sunnah tarkiyah* sebagai hujjah dalam menetapkan hukum, sehingga didapati sikap mereka terhadap perkara-perkara yang tidak dilakukan oleh Nabi yang berkaitan dengan ibadah, mereka memfatwakan bahwa perkara tersebut adalah suatu kebid'ahan karena tidak dicontohkan oleh Nabi saw. dan para sahabatnya dan melanggar kaidah *sunnah tarkiyah*.

# **B.** Implikasi Penelitian.

Sunnah tarkiyah merupakan bagian dari sunnah Rasulullah saw. Hal tersebut ditunjukkan oleh dalil-dalil dari al-Qur'an dan Sunnah serta ijmak para sahabat dan sikap para ulama setelahnya. Sehingg apabila melakukan suatu amalan yang tidak didukung oleh dalil dari al-Qur'an dan sunnah dan tidak dipraktikkan oleh para sahabat maka terjatuh dalam kebid'han artinya amalan tersebut tidak diterima oleh Allah sawt. dan banyak hadits Nabi saw. yang melarang untuk berbuat bid'ah dalam agama. Oleh karena itu, setiap muslim harus kembali kepada al-Qur'an dan Sunnah sesuai dengan pemahaman para sahabat, artinya dalam memahami al-Qur'an dan Sunnah harus mengikuti pemahaman para sahabat karena mereka telah dijamin oleh Allah dan Rasul-Nya. Khususnya dalam memahami sunnah tarkiyah, karena banyak kamu muslimin belum memahami dengan baik tentang sunnah tarkiyah. Sehingganya peneliti dalam kajian sunnah tarkiyah ini, berusaha untuk mengumpulkan dalil-dalil tentang kehujjahan sunnah tarkiyah sehingga dapat dijadikn hujjah dalam menetapkan hukum. Namun peneliti menyadari bahwa usaha peneliti masih sangat kurang

(keterbatasan ilmu peneliti) bahkan tidak ada apa-apanya dalam mengupulkan dalil-dalil tentang *kehujjahan sunngah tarkiyah* dan juga kendala-kendala yang lain.

Mengingat *sunnah tarkiyah* sangat penting, maka disarankan kepada para ulama yang ahli dalam bidang kajian ushul fiqh dan pihak-pihak yang terkait halhal berikut ini:

- 1. Harus ada usaha bersama untuk mengkaji lebih dalam tentang eksistensi sunnah tarkiyah dalam fiqh Islam sehingga sunnah tarkiyah ini mudah dipahami oleh kaum muslimin dan tidak terjadi ikhtilaf dalam memahami eksistensi sunnah tarkiyah.
- 2. Upaya yang paling sederhana yaitu dengan memberikan keterangan yang valid dengan argumentasi ilmiah tentang *kehujjahan sunnah tarkiyah* dan implikasinya terhadap masalah *furu'iyyah* dengan semangat untuk mencari dalil-dalil menjaga agama Allah swt. bukan menjadi pemicu perpecahan dan permusuhan.
- 3. Sunnah tarkiyah dapat dimasukan dalam kurikulum mata kuliah usul fiqh pada Perguruan Tinggi Islam se-Indonesia terkhusus di UIN Alauddin Makasar agar para mahasiswa/i mengetahui dengan jelas dan terang tentang eksistensi sunnah tarkiyah dan dapat disampaikan kepada kaum muslimin implikasi sunnah tarkiyah terhadap masalah furu'iyyah.

#### DAFTAR PUSTAKA

- Kementerian Agama, Al-Qur'an dan Terjemahan, Bandung: al-Qosbah, 2020 M.
- Abadiy, Majduddin Abu Thahir Muhammad bin Ya'qub al-Fairuz. *Basha'ir Dzawi al-Tamyiz fi Latha'if al-Kitab al-'Aziz*. Tahqiq Muhammad 'Ali al-Najar. Juz. II. Qahirah: Ihya' al-Turats al-Islamiy, 1416 H.
- 'Alauddin 'Ali bin Daud bin al-'Aththar al-Syafi'i, *al-'Uddah fi Syarh al-'Umdah fi Ahadits al-Ahkam.* Juz. I. Cet. I; Beirut: Syarikah Dar al-Basyair al-Islamiyah, 1427H/2006 M
- Abdat, Abdul Hakim bin Amir. *Risalah Bid'ah*. Cet. IX, (Jakarta: Mu'awiyah bin Abi Sufyan, 2018 M
- Abidin, Firanda Andirja. *Bid'ah Hasanah*. Cet. I, Jakarta Timur: Nashir al-Sunnah, 2013 M.
- -----. *Ajaran Madzhab Imam Al-Syafi'i Yang Ditinggalkan*, Cet.II, Jakarta Utara, 2015 M.
- Abu Daud, Sulaiman bin Asy'ats al-Sijistaniy al-Azdiy, *Sunan Abi Daud*, Tahqiq Muhammad Muhyiddin 'Abdul Hamid, Juz. I, Beirut: Dar al-Fikr,t.th.
- -----. Sunan Abi Daud, Juz. IV, (Beirut: al-Maktabahal-'Ushriyah, t.th.
- -----. Sunan Abi Daud, Tahqiq Muhammad Muhyiddin Abdu Al-Hamid. Juz. II; Dar al-Fikr,t.th.
- Abu Nu'aim, Ahmad bin Abdillah bin Ahmad bin Ishaq bin Musa bin Mihran al-Ashfahaniy, *Hilyah al-Auliyah wa Thabaqat al-Ashfiya'*. Juz.III, Mesir: al-Sa'adah, 1394H/1974 M
- Abu Syamah, Abu al-Qasim Syihabuddin Abdurrahman bin Ismail bin Ibrahim al-al-Dimasyqiy, *al-Ba'its 'ala Inkar al-Bida' wa al-Hawadits*. Tahqiq Utsman Ahmad 'Anbar. Juz. I. Cet. I; Qahirah: Dar al-Huda', 1398H/1978 M
- Ahmad bin Abdurrazak al-Duwaisy, Kumpulan Fatawa al-Lajnah al-Da'imah lil Buhuts al-'Ilmiyah wa Iftah, Juz. X LAM NEGERI
- Al-'Aql, Nahsir bin Abdil Karim *Dirasat fi al-Ahwa' wa al-Firaq wa al-Bida' wa Mauqif al-Salaf Minhah*, Cet.I, Riyadh: Dar Isbiliya, 1418H/1997M
- Al-'Arfaj, Abdul Ilah bin Husain, *Mafhum Bid'ah wa Atsaruhu fi Idhthirab al-Fatawa al-Mu'ashirah*, Cet ,II; Dar al-Fath, 1433H/2012M
- Al-'Ied, Ibnu Daqiq *Ihkam al-Ahkam Syarh 'Umdah al-Ahkam*, Juz.I, Mathba'ah al-Sunnah al-Muhammadiyah, t.th.
- Al-Albaniy, Muhammad Nashruddin. *Shahih dan Dha'if Sunan Ibni Majah*. Juz. I; t.p.t.th
- -----. Hajjatun Nabi, Cet.VII; Beirut: al-Maktab al-Islami, 1405 H.
- Al-Amidiy, Abu al-Hasan Sayyiduddin 'Ali bin Abi 'Ali bin Muhammad bin al-Salim al-Sa'labiy *Al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam*, Tahqiq Abdurrazzaq 'Afifiy. Juz. III; Beirut: al-Maktabah al-Islamiy, t.th.
- -----. al-Ihkam fi Ushu al-Ahkam. Juz. I; Beirut: al-Maktabah al-Islami. t.th.
- ----- *al-Ihkam fi Ushuli al-Ahkam*. Tahqiq Sayyid al-Jumailiy. Juz. I. Cet. I; Beirut: Dar al-Kitab al-'Arabiy,1404 H.
- Al-Anshari, Zakariya bin Muhammad bin Ahmad bin Zakariya Zainuddin, Abu Yahya al-Sunikiy, *al-Gharar al-Bahiyah fi Syahr al-Bahjah al-Wardiyah*, Juz.I, Mathba'ah al-Maimaniyah, t.th.

- -----. Asna al-Mathalib fi Syarh Raudh al-Thalib, Dar al-Kutub al-Islamiy, t.th.
- Al-Armawiy Muhammad bin al-Husain bin Muhammad al-Husain, *Raudah al-Umara' waDauhahal-Wuzara'*. Cet. I; Riyadh: Maktabahal-'Ubaikan, 1430 H/2009 M.
- Al-Asqalaniy, Abu al-Fadl Ahmad bin 'Ali bin Muhammad bin Ahmad bin Hajar, Fathu al-Bariy Syarh Shahih al-Bukhariy, Juz.III, Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1379 H.
- -----. Fathu al-Bariy Syarh Shahih al-Bukhariy. Juz. IX; Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1379 H.
- ----- al-Talkhish al-Habir fi Takhrij Ahadits al-Rafi'iy al-Kabir. Juz. II. Cet. I; Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1419 H/1989 M.
- -----. *al-Ghara'ib al-Multaqhathah*, Tahqiq Majmu'ah Min al-Bahitsin. Juz. I. Cet. I; t.t. Jam'iyyah Dar al-Birr, 1439 H/2018 M.
- Al-Asyqar, Muhmmad Sulaiman *Af'al al-Rasul wa Dilalatuha 'ala al-Ahkam al-Syar'iyyah*, Juz.I, Cet.V; Beirut: Maktabah al-Risalah, 1417H/1997 M.
- Al-Baihaqi, Abu Bakar Ahmad bin al-Husain bin 'Ali, *al-Sunan al-Kubra*, Tahqiq Ibnu Turkumaniy. Juz. II. Cet. I; t.t. Majlis Dairah al-Ma'arif, 1344 H.
- -----. *Syu'ab al-Iman*, Tahqiq Muhammad al-Sa'id Basyuni Zaghlul, Juz.VII, Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah,1410 H.
- Al-Bajirumiy Sulaiman bin Muhammad bin 'Umar, *Hasyiah al-Bajirumiy 'ala Syarh al-Minhaj*, Juz.I, Mathba'ah al-Halabiy, 1369H/1950 M
- Al-Bashriy, Muhammad bin Ali al-Thayyib Abu al-Husain, *al-Mu'tamad fi Ushul al-Fiqh*, Tahqiq Khalil al-Mis, Juz.I, Cet.I; Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1403 H
- Al-Bukhariy, Abu Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin al-Mughirah bin Bardizbah al-Ju'fiy. *Shahih al-Bukhariy*. Tahqiq Muhammad Zuhair bin Nashir Al-Nashir, juz. III. Cet. I; Dar Thuuqun Najah, 1422 H.
- -----. *Shahih al-Bukhari*y, Tahqiq Muhammad Zuhair bin Nashir Al-Nashir, juz. VII. Cet. I; Thuuqun Najah, 1422 H. SISLAM NEGERI
- -----. *Shahih al-Bukhariy*. Tahqiq Muhammad Zuhair bin Nashir Al-Nashir, juz. IX. Cet. I; Thuuqun Najah, 1422 H.
- Al-Dhimyathiy, Abu Bakar bin Muhammad Syatha, *I'anah al-Thalibin 'ala Hal al-Fazh Fath al-Mu'in*, Juz.I, Cet.I; Dar al-Fikr, 1418H/1997 M.
- Al-Daruquthni, Abu al-Hasan 'Ali bin 'Umar bin Ahmad bin Mahdi bin Mas'ud bin Nu'man bin Dinar al-Baghdadi. *Sunan al-Daruquthni*. Tahqiq Syu'aib al-Arnauth, Juz. I, Cet. I; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1424 H/2004 M.
- Adz-Dzahaby, Syamsuddin Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin 'Utsman bin Qaimaz al-Turkumani al-Fariqi al-Dimasyqi al-Syafi'i, *Ma'rifah al-Qurra' al-Kibar*, Juz.I, Cet.I; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1404 H.
- ----- *Talkhish Kitab al-Maudhu'at*. Tahqiq Abu Tamim Yasir bin Ibrahim bin Muhammad, Juz.I, Cet.I; Riyadh: Maktabah al-Rusyd, 1419H/1998 M.
- Al-Farahidy, Al-Khalil bin Ahmad. *Kitab al-'Ain Murattaban 'ala Huruf al-Mu'jam*. Tahqiq Abdul Hamid Hindawi, Juz.I, Cet.I; Beirut: Dar al-Kutub al-'llmiyah, 1424H/2003 M.
- Al-Futuhiy, Muhammad bin Ahmad bin Abdul Aziz bin Ali *Syarah al-Kaukab al-Munir*, Tahqiq Muhammad al-Zuhailiy dan Naziyah Hammad, Juz. II, Cet.II; Maktabah al-'Ubaikan, 1418 H
- Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad Ibn Muhammad Ibn Muhammad al-Thusi, *al-Mustashfa min al-'Ilmi al-Ushul*. Beirut: al-Risalah, 1997 M.

- Al-Ghitabiy, Abu Muhammad Mahmud bin Musa bin Ahmad bin Husain '*Umdah al-Qariy Syarh Shahih al-Bukhariy*, juz. 25, Beirut: Ihya' al-Turats al-'Arabiy,t.th.
- Al-Ghumārī, Abdullāh bin Muḥammad bin al-Ṣiddiq, *Ḥusn al-Tafahhum wa al-Dark li Mas'alah al-Tark*. Cet. 1; Cairo: Maktabah al-Qahirah, 1423 H/2002 M
- Al-Haitamiy, Syihabuddin Ahmad bin Muhammad bin Muhammad bin 'Ali bin Hajar al-Salmunti al-Azhari al-Wa'ili al-Makki al-Sa'diy al-Anshari al-Syafi'i. *Al-Fatawa al-Haditsiyah*, juz. I; Dar al-Fikr, t.p. t.th.
- -----. *Al-Fatawa al-Fiqhiyah al-Kubra*, juz. I; Al-Maktabah al-Islamiyah, t.th.
- -----. Al-Fatawa al-Fiqhiyah al-Kubra, juz. II; Al-Maktabah al-Islamiyah, t.th.
- -----. *Al-Fathu al-Mubin bi Syarh al-Arba'in*. Cet. I; Beirut: Dar al-Minhaj, 1428 H/2008 M.
- -----. Al-Minhaj al-Qayyim, juz. I, Cet. I; Dar al-Fikr, 1420 H/2000 M.
- -----. *Tuhfah al-Muhtaj*, juz. II; Mesir: al-Maktabah al-Tijariyah al-Kubra, 1357 H/1983 M.
- Al-Halabi, Ali bin Hasan. *Ilmu Ushuli al-Bida*. Cet. I; Riyadh: Dar al-Rayah, 1413 H.
- Al-Halw, Muhammad al-Thanahiy dan Abdul Fattah Muhammad, juz. VIII. Cet. III, Hajar,1413 H.
- Al-Harawaih, 'Ali bin Sulthan, al-Qurasyiy. Syarah Nukhbah al-Fikr. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 974 H.
- Al-Harawiy, Muhammad bin Ahmad bin al-Azhariy. *Tahdzib al-Lughah*. Tahqiq Muhammad 'Audh Mur'ib, juz. II. Cet. I; Dar Ihya' al-Turats al-'Arabiy, 2001M.
- Al-Hathi, Abdul Muhsin bin Muhammad al-Samih dan Yusuf bin Abdullah, *al-Bida'* wa al-Mukhalafat fil Haj. Cet. I; Saudi Arabiyah, Wizarah Asy Syu'un a-l Islamiyah Wa al-Awqaf wad Da'wah wal Irsyad, 1423 H.
- Ali, Muhammad. *Penelitian Kependidikan Prosedur dan Strategi*, Bandung: Angkasa, 1993 M. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
- Al-Iji, 'Adhudu al-Din Abdurahman bin Ahmad. *al-Mawaqif fi 'Ilmi al-Kalam*. juz. II; Beirut: Dar al-Jail, 1997 M.
- Al-Isnawiy, Abdurrahman bin al-Hasan bin 'Ali al-Syafi'iy. *Nihayah al-Suul Syarh Minhaj al-Wusul*. Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1420 H/1999 M.
- Al-Jauziyah, Muhammad bin Abi Bakr bin Ayyub bin Sa'd Syamsuddin Ibnu Qayyim *I'lamal-Muwaqi'in An Rabbial-Alamin*. Tahqiq Muhammad Abdus Salam Ibrahim, juz. 1. Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al'Ilmiyah, 1411 H/1991 M
- -----. *I'lam al-Muwaqi'in 'an Rabb al-'Alamin*. Tahqiq Thaha Abdu al-Ra'uf Sa'ad, juz. II; Qahirah: Maktabah al-Kulliyah al-Azhariy,1388 H.
- Al-Jaza'iriy, Jabir bin Musa bin Abdul Qadir bin Jabir Abu Bakar *al-Inshaf fima Qila fi al-Maulid*. Cet. I; Al-Ri'asah al-'Amah lil Idarat al-Buhuts al-'Ilmiyah wa al-Iftah wa Da'wah wa al-Irsyad, 1405 H.
- -----. *Al-Inshaf fima Qila fi al-Maulid min al-Ghuluw wa al-Ihjab*. Cet. I; Al-Ri'asah al-Amah lidarat al-Buhuts al-Ilmiah wa al-Iftah wa Dakwah wa Irsyad,1405 H.
- Al-Jizaniy, Muhammad bin Husain. *Qawa'id Ma'rifah al-Bid'ah*. Cet. I; Riyadh: Dar Ibnal-Jauziy, 1419 H/1998 M.
- -----. *Sunnah al-Tark wa Dilalatuha 'ala al-Ahkami al-Syar'iyyah*. Cet.1; Damman : Dar Ibnu al-Jauziy, 1431 H.

- -----. *Ma'alim Ushul al-Fiqh 'Inda Ahli Sunnah wa al-Jama'ah*. Cet. XII; Damman: Dar Ibnu al-Jauziy, 1436 H.
- Al-Judayyi', Abdullah bin Yusuf, *Taisir Ilm Ushul al-Fiqh*, Cet. I; Beirut: Muassasah al-Rayyan,1418 H.
- Al-Jurjani, 'Ali bin Muhammad bin 'Ali al-Jain al-Syarif, *Kitab al-Ta'rifat*, Juz.I, Cet.I; Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1403H/1983 M.
- Al-Juwainiy, Abdul Malik bin Abdillah bin Yusuf bin Muhammad, *al-Burhan fi Ushul al-Fiqh*, Tahqiq Shalah bin Muhammad bin 'Uwaidhah, Juz. III, Cet.I; Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1418H/1997M
- Al-Khathib, Abu Bakr Ahmad bin 'Ali bin Tsabit bin Ahmad bin Mahdiy, al-Baghdadiy, *al-Faqih wa al-Mutafaqqih*, Tahqiq 'Adil bin Yusuf al-'Azaziy, Juz.I, Dar Ibn al-Jauzi, 1417H
- Al-Khathib, Muhammad 'Ajjaj *al-Sunnah Qabla al-Tadwin*. Cet. VI; Beirut: Dar al-Fikr, 1997 H
- Al-Khawasitiy, Abu Bakar bin Abi Syaibah Abdullah bin Muhmmad bin Ibrahim bin Utsman bin al-'Abasiy, al-*Kitab al-Mushannaf fi al-Ahadits wa al-Atsar*. Tahqiq, Kamal Yusuf al-Hawat, juz. V; Cet. I; Riyadh: Maktabah al-Rusyd, 1409 H.
- Al-Magribiy Syamsuddin Abu Abdillah Muhammad bin Muhammad bin Abdirrahman al-Tharabilisiy, *Mawahib al-Jalil li Syarh Muhthashar al-Khalil*, Tahqiq Zakariya 'Umayirat, juz.<mark>II; Dar</mark> 'Alam al-Kutub, 1423 H/2003 M.
- Al-Manawi, Abdul Ra'uf bin Taj al-'Arifin bin Zainul Abidin al-Haddadiy, *Fadhu al-Qadir*, juz. VI, Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1415 H/1994 M.
- -----. Faidh al-Qadir, juz. II. Cet. I; Beirut: 1415H/1994 M
- Al-Mardawiy, 'Alauddin Abu al-Hasan 'Ali bin Sulaiman al-Dimasyqiy al-Shalihiy al-Hanbaliy, *al-Tahbir Syarh al-Tahrir fi Ushul al-Fiqh*, Tahqiq Abdurrahman al-Jibrin, 'Audh al-Qarniy dan Ahmad al-Sirah, juz. III. Cet. I; Riyadh: Maktabah al-Rusyd,1421 H.
- Al-Marwazi, Manshur bin Muhammad bin Abdul Jabbar bin Ahmad al-Sam'aniy, *Qawathi'u al-Adillah fi al-Ushul*, Tahqiq Muhammad Hasan Muhammad Isma'il al-Syafi'i, juz. I. Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah,1418 H.
- Al-Mukaffi, Abdurrahman, *Koreksi Tuntas Buku 37 Masalah Populer*, Cet. I; Bekasi : Darul Falah, 2018M.
- Al-Magrawiy, Abu Sahl Muhammad bin 'Abdirrahman. *Mausu'ah Mawaqifi al-Salaf fi al-'Aqidah wa al-Manhaj wa al-Tarbiyah*. Juz. X. Cet. I; Qohirah, Mesir: al-Nubala'lil Kutub, t.th.
- Al-Musyaiqiy, Khalid bin 'Ali, *Syarhal-Qaw'idwaal-Ushulal-Jami'ah*, Cet. I, Riyadh: Maktabahal-Rusydi, 1436 H
- Al-Naisaburiy, Muslim bin Hajjaj Abu al-Hasan al-Qusyairiy. al-*Musnad al-Shahih al-Mukhtashar*, Tahqiq Muhammad Fu'ad Abdul Baqiy, juz. IV, (Cet. Beirut: Dar Ihya' al-Turats al-Arabiy, t.th.
- -----. *al-Musnad al-Shahih al-Mukhtashar*, Tahqiq Muhammad Fu'ad Abdul Baqiy, Juz. III, Beirut: Dar Ihya' al-Turats al-Arabiy, t.th.
- -----. *al-Musnad al-Shahih al-Mukhtashar*, Tahqiq Muhammad Fu'ad Abdul Baqiy, Juz. VIII, Beirut: Dar al-Jiil, 1334 H.
- ----- al-Musnad al-Shahih al-Mukhtashar, Tahqiq Muhammad Fu'ad Abdul Baqiy, Juz. V, (Beirut: Dar Ihya' al-Jil,1334 H.

- ----- al-Musnad al-Shahih al-Mukhtashar, Tahqiq Majmu'ah min Muhaqiqin, Juz. VI, Beirut: Dar Jiil, 1334 H
- ----- *Shahih Muslim*, Tahqiq Mujmu'ah Min al-Muhaqqin, Juz. VIII, Beirut: Dar al-Jiil,1334 H
- Al-Nawawi, Abu Zakariya Muhyiddin Yahya bin Syarf *al-Majmu' Syarf al-Muhadzdzab*, Juz. III, Dar al-Fikr, t.th.
- -----. *Tahdzib al-Asma' wa al-Lughat*, Juz.III, Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah,t.th.
- Al-Qardhawi, Yusuf. *al-Halal wa al-Haram*. Cet. 22. (Qahirah: Maktabah Wahbah,1418 H/1997M.
- Al-Qasimiy, Muhammad Jamaluddin *Qawa'id Tahdits*, Cet.I, Beirut: al-Kutub al-'Ilmiyah,1399 H.
- Al-Qasthalaniy, Ahmad bin Muhammad bin Abi Bakr bin Abdil Malik, *Irsyad al-Sariy li Syarh Shahih al-Bukhariy*, Juz. III, (Cet. VII,Mesir: al-Mathba'ah al-Kubrah al-Umairiyah, 1323 H.
- Al-Qurthubiy, Muhammad bin Wadhdhah, *al-Bid'ah wa al-Nahyu 'Anha*, Cet. I, Qahirah: Dar al-Shafa' al-Qahirah, 1411H/1990 M.
- Al-Qurthubiy, Abu Umar Yusuf bin Abdullah bin Muhammad bin Abd al-Bar bin Ashim al-Numariy *Jami' Bayan al-'Ilmi wa Fadhlihi*, Tahqiq Ubaiy al-Asybal al-Zuhairiy, Juz.II, Cet.I; Saudi Arabiyah: Dar Ibn al-Jauziy, 1414 H
- Al-Qurthubiy, Ibnu Wadhdhah, *al-Bid'ah wa al-Nahyu 'Anha*, Tahqiq 'Amru Abdul Mun'im Salim, Cet. I Qahirah: Maktabah Ibnu Taimiyah, 1416 H
- Al-Sa'di, Abdurrahman bin Nashir, *al-Qawa'id wa al-Ushul al-Jami'ah wa al-Furuq wa al-Taqasim al-Badi'ah al-Nafi'ah*, Tahqiq Khalid bin 'Ali bin Muhammad al-Musyaiqiy, Maktabah Ibn Sa'diy, t.th.
- -----. *Taisir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan*, Cet. I; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1423 H.
- Al-Sakhawiy Syamsuddin Abu al-Khair Muhammad bin Abdirrahman bin Muhammad, al-Maqasidal-Hasanah. Tahqiq Muhammad 'Utsman al-Khasyat, Cet.I, (Beirut: 1405H/1985 M.
- Al-Shan'aniy, Abu Bakar Abdurrazaq bin Hamam bin Nafi' al-Humairiy al-Yamaniy, *al-Mushannaf*, Tahqiq Habiburrahman al-'Ahzmaiy, Juz. VI, Cet.II; Beirut: al-Maktab al-Islamiy, 1403 H
- Al-Shan'aniy, Muhammad bin Isma'il al-Amir, *Ijabah al-Sail Syarh Bughyatuh al-Amaliy*, Tahqiq Hasan bin Ahmad dan Hasan Muhammad al-Ahdal, Cet.I Beirut: Muassasah al-Risalah, 1986 M
- Al-Shobagh, Muhammad. al-Hadits al-Nabawi. Mesir:Maktabah al-Islamiyah,1972 H
- Al-Sidawi, Abu Ubaidah Yusuf bin Mukhtar *Mengenal 5 Kaedah Dalam Fiqh*, Jawa Timur: Media Dakwah al-Furqan, t.th.
- Al-Sindiy, Muhammad bin Abdil Hadi al-Tatawiy Abu al-Hasan Nuruddin *Hasyiah* al-Sindiy 'ala Sunan Ibni Majah, Juz. I, Cet.II; Beirut: Dar al-Jiil, t.th
- Al-Su'aidan, Walid bin Rasyid *Talqih al-Afham al-Aliyyah bi Syarh al-Qawa'id al-Fiqhiyyah*. Tahqiq Sulaiman bin Fahd al-'Audah. Riyadh: t.p.t.th.
- Al-Subkiy, Tajuddin Abdul Wahhab bin Taqiyuddin, *Thabaqat al-Syafi'iyyah al-Kubrah*, Tahqiq Mahmud Muhammad al-Thanahiy dan Abdul Fattah Muhammad al-Halw, Juz.VIII, Cet.III, (Hajar,1413 H

- -----. *Al-Ibhaj fi Syarh al-Minhaj*, Juz. II, Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1416H/1995 M.
- Al-Sulamiy , Zainuddin Abdurrahman bin Ahmad bin Rajab bin al-Hasan, *Jami' al-'Ulum wa al-Hikam*, Tahqiq Syu'aib al-Arna'ut dan Ibrahim Bajis, Juz. I, Cet.VII, Beirut: Mussasahal-Risalah, 1422H/2001 M
- Al-Sulamiy, Abu Muhammad 'Izzuddin Abd al-Aziz bin Abdussalam bin Abi al-Qasim bin Hasan, *Qawa'id al-Ahkam fi Mashalih al-Anam*, Tahqiq Abd al-Rauf, Juz. II, Qahirah: Maktabah al-Kulliyat al-Azhariyah, 1414H/1991 M
- Al-Sulamiy, Zainuddin Abdurrahman bin Ahmad bin Rajab bin al-Hasan, *Jami' al-'Ulum wa al-Hikam*, Tahqiq Muhammad al-Ahmadiy, Juz.I, Cet.III; Dar al-Salam, 1424H/2004 M
- Al-Suyuthy, Abdurrahman bin Abi Bakr Jalauddin, *al-La'ali al-Mashnu'ah fi al-Ahadits al-Maudhu'ah*, Tahqiq Abu Abdirrahman Shalah bin Muhammad bin 'Uwaidhah. Juz. II, Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah,1417H/1996M.
- Abdurrahaman bin Abi Bakar Jalaluddin al-Suyuthi, *al-Asybah wa al-Nazha'ir*, Cet. I, (t.t. Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 1411 H/ 1990 M), h. 136
- Al-Syafi'i, Abu Abdillah Muhammad bin Idris bin al-'Abbas bin Utsman bin Syafi bin Abd al-Muthalib bin Abd al-Manaf, *al-Umm*, Juz.I, Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1410H/1990M
- Al-Syahrazuriy, Abu Umar Utsman bin Abdirrahman, *Muqaddimah Ibn al-Shalah fi 'Ulum al-Hadits*, Beirut:Dar al-Kutub al-'Ilmiyah,1391H
- Al-Syaibaniy, Abu Abdillah Ahmad bin Hambal, *Musnad Ahmad bin Hambal*, Juz. I, Cet.I Jam'iyyah al-Muknaz al-Islamiy, 1431H/2010M
- Al-Syathibi, Ibrahim bin Musa bin Muhammad al-Lakhamiy al-Ghurnathiy. *al-I'thisham*, Juz.1; Mesir: al-Maktabh al-Tijariyah al-Kubro, t.th.
- -----. al-Muwafaqaat fi Ushul Asy-Syari'ah, Juz.IV, Kairo: al-Maktabah at-Taufiqiyah, t.th.
- ----- al-I'tisham. Tahqiq Sulaim bin 'led al-Hilaliy, Juz. I, Cet. I, Saudi: Dar Ibn 'Affan,1412H/1992 MINIVERSITAS ISLAM NEGERI
- -----. I'tisham, Juz. II; Mesir: al-Maktab al-Tijariyah al-Kubra, t.th.
- -----. *al I'tshaam*, Tahqiq Muhammad bin Abdurrahman al-Syaqir Cet. I, Saudi Arabiyah: Dar Ibn al-Jauzi,1429 H.
- -----. *al-Muwafaqat*, Tahqiq Abu Ubaidah Masyhur bin Hasan Alu Salman, Juz.IV Cet.I;Dar Ibn Affan, 1417 H.
- Al-Syatsariy, Sa'ad bin Nashir bin Abdi al-Aziz, *Syarh al-Manzhumah al-Sa'diyah fil Qowa'id al-Fiqhiyyah*, Cet.II, Riyadh: Dar Isybiliyah, 1426 H/2005 M.
- Al-Syaukaniy, Muhammad bin 'Ali bin Muhammad bin Abdillah al-Yamaniy. *Irsyad al-Fukhul Ila Tahqiq al-Haqq min Ilm al-Ushul*. Beirut: Dar al-Fikr, t.th.
- -----. *Irsyad al-Fuhul ila Tahqiqi al-Haq min Ilmi al-ushul*. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1999 M
- ------ Irsyad al-Fuhul ila Tahqiq al-Haq Min 'Ilm al-Ushul, Tahqiq Ahmad Uzwu 'Inayah, Juz.I Cet.I; Dar al-Kitab al-'Arabiy,1419 H
- -----. Irsyad al-Fuhul ila Tahqiq al-Haqqi Min 'Ilm al-Ushul, Damaskus: Dar al-Kitab al-'Arabiy, 1999 M.
- Al-Thabari, Muhammad bin Jarir bin Katsir bin Ghalib al-Amaliy, *Tafsir al-Thabariy*, Tahqiq Abdullah bin Abd al-Muhsin al-Turkiy, Juz.VIII, Cet.I; Dar Hijr, 1422 H.

- Al-Thabraniy, Sulaiman bin Ahmad bin Ayyub bin Muthayyir al-Lakhamiy al-Syami Abu al-Qasim. *Al-Mu'jam al-Kabiir*, Tahqiq Hamdiy bin 'Abdul Majid al-Salafi. Juz. II, Cet. II; Dar Ihya' al-Turats al-'Arabi,1415 H.
- Al-Tirmizi, Muhammad bi 'Isa bin Saurah bin Musa bin al-Dhahak. *Sunan al-Tirmidziy*, Tahqiq Ahmad Muhammad Syakir dan Muhammad Fu'ad Abdul Baqiy, Juz.V Cet.III Mesir: Syarikah Maktabah, 1395H/1975 M
- Al-Turky, Abdullah bin Abdil Muhsin. *al-Tafsir al-Muyassar*. Mesir:Dar al-Islam,2012 M
- Al-Utsaimin, Muhammad bin Shalih *Fatawa Nur 'ala al-Darbi*, Juz. 19,Cet. I; Muassasah Syekh Muhammad bin Shalih al-Utsaimin al-Khariyah, 1427H/2006 M
- Al-Wushabi, Muhammad bin Abdul Wahhab 'Abdali al-Yamani, *al-Qaul al-Mufid fi Adillah al-Tauhid*, Cet.I, Beirut: Dar Ibnu Hazm, 1427 H
- al-Ya'mari, Ibnu Sayyidin Nas al-Syafi'i, *al-Nafhu al-Syadzi Syarh Jami' al-Tirmidzi*, Tahqiq Abu Jabir al-Ashari, Abdul Aziz Abu Rahlah, Shalih al-Lihham. Juz.I, Cet.I; Riyadh: Dar al-Shami'iy, 1467H/2008M.
- Al-Zarkasyi, Abu Abdillah Badruddin Muhammad bin Abdillah bin Bahadir, *al-Bahru al-Muhith fi Ushul al-Fiqh*, Juz.III, (Beirut:Dar al-Kutub al'Ilmiyah,1421 H
- -----al-Bahru al-Muhith fi Ushul al-Fiqh, Juz. VIII, Cet.I; Dar al-Kutub, 1414H/1994M
- Al-Zhahiri, Abu Muhammad 'Ali bin Ahmad bin Sa'id bin Hazm al-Andalusiy al-Qurthubiy *al-Ihkam* Fi Ushul al-Ahkam, Juz.I,Cet.I;Qahirah: Dar al-Hadits,1404H
- Al-Zuhailiy, Wahbah *Ushul al-Figh al-Islamiy*, Juz.I. Cet.III, Beirut: Dar al-Fikr, 1989
- Anshary, Isnan *Bid'ah Apakah Hukum Syari'ah*, Cet.I, Jakarta Selatan: Rumah Fikih Publishing, 2018 M.
- Aziz, Sa'ad yusuf Abu, Buku Pintar Sunnah dan Bid'ah, Pustaka al-Kautsar, 2006 M
- Azwar, Saifuddin . Metode Penelitian, Cet. I, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998 M
- Ba Husain, Ya'qub bin Abdul Wahhab, *Al-Mufashol fi al-Qowaid al-Fiqhiyyah*, Cet.II, Riyadh: Dar al-Tadmuriyah, 1432H/2011 M
- Daramiy, Abu Muhammad Abdullah bin Abdurrahman bin al-Fadhl bin Bahran bin Abdus Shamad, *Musnad al-Darimiy*, Tahqiq Husain Salim Asad al-Daraniy, Juz I, (Cet.I; Saudi Arabiyah: Dar al-Mughniy,1412 H), h. 286
- Hadi, Sutrisno. *Metode Research*, Jilid. I, Yogyakarta: Fakultas Psikologi UGM, 1986 M
- Hafizh, Azhar Amrullah. Konsep al-Tark dalam Ushul Fiqh dan Implikasinya Terhadap Beberapa Masalah Furu'iyah. Tesis.Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2017 M.
- Hamadah, Abbas Mutawalli. *Al-sunnah al-Nabawiyyah wa Makantuha fi al-Tasyri*', Kairo: Dar al-Qawmiyyah, t.th
- Hamka, Falsafah Ushul Fiqhi, Cet. I; Ujung Pandang: al-Ahkam, 1998 M
- https://kbbi .web.id/ eksistensi.html. Diakses tanggal 28 Mei 2021
- https://salafytobat.wordpress.com/category/dalil-shahih-bolehnya-mengkhususkan-amal-ibadah-pada-hari-hari-tertentu/. Diakses tanggal 2 Desember 2020.
- https://muslim.or.id/24143-dua-jenis-sunnah-nabi-sunnah-sharihah-dan-sunnah-dhimniyyah.html. Diakses tanggal 20 September 2021

- Huda, Bakhrul Rekontruksi Akibat Hukum Atas Sikap Nabi saw. Yang meninggalkan Suatu Amalan Tertentu (Tark al-Nabi, Al-Qanun: Jurnal Pemikiran dan Pembaharuan Hukum Islam, 20.1 (2017 M)
- Ibnu Abidin, Muhammad Amir bin 'Umar bin Abdil Aziz 'Abidin. *Radd al-Mukhtar* 'ala al-Dar al-Mukhtar, Juz.II, Cet. III; Beirut: Dar al-Fikr, 1412H/1992M
- Ibnu al-Jauzi, Jamaluddin Abdurrahman bin 'Ali bin Muhammad, al-Maudhu'at. Tahqiq Abdurrahman Muhammad 'Utsman, Juz.III, Cet. III; Riyadh: al-Maktabah al-Salafiyah, 1388H/1968M
- Ibnu Asakir, Abu al-Qasim 'Ali bin al-Hasan bin Hibatullah Ibnu Asakir. *Tabyin Kadzib al-Muftariy Fima Nusiba ila al-Imam Abi al-Hasan al-Asy'ariy*, Juz. I, Beirut: Dar al-Kutub al-'Arabiy, 1404H
- Ibnu Daqiqi al-'Ied, Abu al-Fath Taqiyuddin Muhammad bin 'Ali bin Wahb al-Qusyairiy al-Mishriy, *Syarh al-Imam bi Ahadits al-Ahkam*, Juz. III, (Cet. III; Beirut: Dar al-Nawadir, 1430H/2009 M
- Ibnu Hibban, Muhammad bin Hibban bin Ahmad bin Hibban bin Mu'adz bin Ma'bad al-Tamimiy, *al-Ihsan fi Taqrib Shahih Ibn Hibban*, Tahqiq Syu'aib al-Arna'uth, Juz.X, Cet.I; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1408H/1988 M
- Ibnu Katsir, Abu Al-Fida' Ismail bin Umar bin Katsir al-Qurasyi al-Bashriy al-Dimasyqiy, *Tafsir al-Qur'an al-Azhim*, Tahqiq Samiy bin Muhammad Salamah, Juz. III Cet. II; Dar Taibah, 1420 H
- Ibnu Majah, Abu Abdillah Muhammad bin Yazid al-Qazawainiy, Sunanu Ibni Majah, Tahqiq Muhammad Fu'ad Abd al-Baqiy, Juz.I; Beirut: Dar al-Fikr, t.th
- Ibnu Rajab, Zainuddin Abdurrahman bin Ahmad bin Rajab bin al-Hasan al-Sulamī al-Hanbali. *Jāmī' al-'Ulūm wa al-Hikam*, Juz. I, Cet. I, Beirūt: Dar al-Ma'rifah, 1408 M.
- Ibnu Taimiyah, Ahmad bin Abdul Halim bin Abdis Salam bin Al-Qasim al-Khadar al-Numaiyri al-Haraniy, *al-Fatawa al-Kubra Li Ibnu Taimiyah*, Juz. II, (Dar al-Kutub al'Ilmiyah, 1408H/1987 M.
- -----. *Majmu' al-Fatawa*, Tahqiq Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim. Juz.26, Saudi Arabiyah: Majma' al-Malik,1416 H
- -----. *Majmu' al-Fatawa*. Tahqiq Abdurrahman bin Muhammad bin Qasim. Juz.20, (Saudi Arabiyah: Majma' al-Malik,1416 H
- -----. Al-Majmu'atul Aliyyah min Kutub wa Rosail wa Fatawa SyekhuIslam Ibni Taimiyah, Tahqiq Hisyam bin Ismail bin 'Ali al-Shaini, Juz. I, Dar Ibn al-Jauzi, 1422 H.
- -----. *al-Qawā'id al-Nūrāniyah al-Fiqliyah*, Tahqiq Ahmad bin Muhammad al-Khalil, Juz. I, Saudi 'Arabiyah: Dar Ibn Al-Jauziyah,1422 H.
- Jawas, Yazid bin Abdul Qadir. *Syarah Aqidah Ahlus Sunnah wal Jama'ah*, Cet. XVI, Jakarta:Pustaka Imam Syafi'i, 2014M
- Kasiran, Moh. Metodologi Penelitian Cet. I; Malang: UIN-Malang, 2008 M
- Khalil, Yahya bin Ibrahim. *al-Sunnah al-Tarkiyah Mafhumuha*, *Hujjiyatuha*, *Atsaruha*, *al-Asilatu al-Waridatu 'Alaiha*. Riyadh: Majallah al-Bayan, 1432 H
- Khalil, Yahya bin Ibrahim. *al-Sunnah Tarkiyah Mafhumuha, Hujjiyatuha, Atsaruha, al-Asilatu al-Waridatu 'Alaiha*, terj. Najib Junaidi, *Sunnah Tarkiyah*, (Yang Sunnah Untuk Ditinggalkan), (Jakarta: Sukses Publishing, 2015 M
- Khallaf, Abdul Wahab. *Ilm Usul al- Fiqh*, Jakarta:al-Majelis al- A'la al- Indonesia li al-Dakwah,1972 M

- -----. Ilm Uşūl al-Fiqh, Qohirah: Dār al-Ḥadīś 1423 H.
- Ma'luf, Louis *al-Munjid fi al-Lughah wa al-A'lam*, Beirut: Maktabah Dar al-Fikr, 1986
- Madkur, Muhammad Sallam. *al-Madkhal fi al-Fiqh al-Islam*, Qahirah: Maktabah al-Nahdhah al-'Arabiyah, 1960 M
- Mahfuzh, Ali *al-Ibda' fi Madhar Lil Ibtida'*, Tahqiq Abu al-Bukhariy Sa'id bin Nasr bin Muhammad (Cet.I; Riyadh: Maktabah al-Rusyd,142
- Majmu'ah Min al-Bahitsinbi Isyraf 'Alawi bin Abdi al-Qadir, *al-Mausu'ahal-Aqdiyah*, Juz. I Mauqi' al-Durarial-Sanniyah 'ala Internet,1433 H
- Maliki, Malik bin Anas bin Malik bin 'Amir al-Ashbahiy al-Madaniy, *Muwatha' al-Imam al-Malik*, Tahqiq Bisyar 'Iwad Ma'ruf dan Mahmud Khalil, Juz. II, Muassasah al-Risalah,1412 H
- Mandzur, Muhammad bin Muakrram bi Ali Abu al-Fadl Jamal al-Din bin. *Lisanul Arab*, Vol. 6, Cet. III; Beirut: Dar Ihya aL-Turats al-Arabiy, t.th
- -----. Lisan al-Arab, Cet. III, Vol. 10, Beirut: Dar Shadir,1414 H.
- Musnad Ahmad, Ahmad bin Hanbal Abu Abdillah al-Syaibaniy, *Musnad Ahmad bin Hanbal*, Tahqiq Maktab al-Buhuts bijam'iyyah al-Mu'naz, Cet.I, Juz.VII, (Jam'iyyah al-Muknaz al-Islamiy,1431H.
- Mustaqim, Abdul, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKIS, 2012
- Najmuddin, Ahmad bin Muhammad Ibn al-Rif'ah Abu al-Abbas al-Syafi'i, *Kifayah al-Nabih Syarh al-Tanbih*, Tahqiq Majdi Muhammad Surur Baslum, Juz. V, Cet.I; Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 2009 M.
- Nashir bin Abdurrahman bin Muhammad al-Judayyi', *al-Tabarruk : Anwauhu wa Ahkamuhu*, Cet. V, Riyadh: Maktabah al-Rusd, 1421 H/2000 M
- Nashir, Muhammad Farid. *Mabahits al-'Ibadah fi al-Islami*, Qahirah: Mathba'ah al-Ausat wa al-Tajlid, 1990.
- Qudsiyah, Mizan *Kaidah-Kaidah Penting Mengamalkan Sunnah*, Cet.III, Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi'IF,2013-MISLAM NEGERI
- Saltut, Mahmud Al-Islam Aqidatun Wa Syari'ah, Beirut: Dar al-Kalam, 1996 H
- Sanu, Qutub Mushtofa Mu'jam Mustalahat Ushul Figh, Beirut: Dar al-Fikr,1420 H
- Sukardi, *Metode Penelitian Pendidikan*: Kompetensi dan Prakteknya, Jakarta: Bumi Askara, 2003 H.
- Sunggono, Bambang *Methodelogi Penelitian Hukum*, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002 M.
- Syakir, Ahmad Muhammad. *al-Ba'its al-Hatsits Syarh Ihktishar Ulum al-Hadits lil al-Hafiz Ibn Katsir*, Cet.II, Riyadh: Maktabah Dar al-Islam,1417 H.
- Syamsuddin, Zainal Abidin bin. *Akidah Muslim*,(*Landasan Pokok Ahli Sunnah waal-Jama'ah*) Cet. I, Jakarta Timur: Pustaka Imam Bonjol, 2014 M
- Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar, Saadan Man dan Mohd Hafiz Jamaluddin. *Bid'ah dan al-Tark dalam Hukum Islam : Satu Penelitian Awal.*" Jurnal Syari'ah .26.3 (2018)
- Thahhan, Mahmud. Taisir Mushthah al-Hadits, Dar al-Fikr t.th.
- Zakariya, Abu al-Hasan Ahmad bin Faris . *Mu'jam Maqayis al-Lughah*, Tahqiq Abdus Salam Muhammad Harun, Juz.III, Dar al-Fikr,1399 H.
- Zein, M. Ma'shum *Menguasai Ilmu Ushul Fiqhi*, Cet. I, (Yogyakarta: Pustaka Pesantren, 2016 M.