# "BUDAYA PAPPASANG DALAM PEMBINAAN MORAL MASYARAKAT BALANIPA DI KABUPATEN POLEWALI MANDAR"



Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Humaniora Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam Pada Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar

MUHAMMAD TAUFIK
40200116088

PRODI SEJARAH DAN KEBUDAYAAN ISLAM
FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA
UIN ALAUDDIN MAKASSAR

2022

#### PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Nama : Muhammad Taufik

Nim : 40200116088

Tmpt/tgl Lahir : Tammangalle, 06 April 1996

Jur/Prodi/Konsentrasi : Sejarah Peradaban Islam/S1

Fakultas/Program : Adab dan Humaniora

Alamat : Pondok Tiga Putra Samata, Jl.H.M. Yasin Limpo, Gowa

Judul : Budaya *Pappasang* Dalam Pembinaan Moral Masyarakat

Balanipa Di Kabupaten Polewali Mandar

Dengan penuh kesadaran, penyusun yang bertanda tangan di bawah ini, menyatakan bahwa skripsi ini benar adalah hasil karya penyusun sendiri, jika dikemudian hari terbukti bahwa skripsii ini merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain secara keseluruhan maka skripsi dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Gowa, 07 Februari 2022

Penyusun,

Muhammad Taufik NIM: 40200116088

# PERSETUJUAN PEMBIMBING

Pembimbing penulisan Skripsi saudari MUHAMMAD TAUFIK, NIM: 40200116088 Mahasiswa Jurusan Sejarah Peradaban Islam Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar, mencermati dan mengoreksi secara seksama Skripsi dengan judul "Budaya Pappasang Dalam Pembinaan Moral Masyarakat Balanipa Di Kabupaten Polewali Mandar" memandang bahwa skripsi tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah dan dapat disetujui untuk Sidang Munaqosah.

Demikian persetujuan ini diberikan untuk diproses lebih lanjut.

Gowa, 07 Februari 2022

Pembimbing I

Dra.Hj. Surayah, M.Pd

NIP: 19620910 199503 2 001

Pembimbing II

Diketahui oleh a.n. Dekan Fakultas Adab dan Humaniora Ketua Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam

AS ISLAM N

## PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi dengan judul "Budaya Pappasang Dalam Pembinaan Moral Masyarakat Balanipa di Kabupaten Polewali Mandar", yang disusun oleh Saudara Muhammad Taufik NIM: 40200116088, Mahasiswa Jurusan Sejarah Peradaban Islam Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar, telah diuji dan dipertahankan dalam Sidang munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Selasa tanggal 01 Maret 2022 M, bertepatan dengan tanggal 28 Rajab 1443 H, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana dalam ilmu Sejarah Peradaban Islam pada Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar.

Gowa, 2022 M. 1443H.

# Dewan Penguji

1. Ketua : Dr. Hasyim Haddade S.Ag., M.Ag (.

2. Sekretaris : Dra. Nuraeni MM

3. Penguji I : Dr. Syamhari, S.Pd., M.Pd.

4. Penguji II : Dr.Lidya Megawati, M.Hum

5. Pembimbing I : Dra. Hj. Surayah, M.Pd.

Pembimbing II : Nur Ahsan Syakur, S.Ag., M.Si.

Diketahui oleh:

Haddade, S.Ag. M.Ag.

Fakultas Adab dan Humaniora

lin Makassar

50505 200112 1 001

#### KATA PENGANTAR

Assalamu alaikum warahmatullahi wabarakatu. Tidak ada kata yang pertama penulis ungkapkan melainkan syukur alhamdulillahirabbil alamin serta tidak ada henti-hentinya penulis memanjatkan rasa syukur kepada Allah swt Tuhan Yang Maha Esa atas berkat nikmat, rahmat dan karunia-Nya yang telah memberikan kesehatan dan kemampuan sehingga skripsi ini yang berjudul Budaya *Pappasang* dalam Pembinaan Moral Masyarakat Pambusuang Kecamatan Balanipa Di Kabupaten Polewali Mandar mampu terselesaikan. Sholawat dan beserta salam tetap tersampaikan kepada baginda Muhammad saw, keluarga, sahabat, tabi-tabi'in alim ulama beserta ummatnya karena dengan perjuangan mereka Islam dapat tersebar kesetiap penjuru dunia. Yang pada akhirnya melahirkan berbagai ide dan gagasan disetiap pelaksanaan kegiatan keagamaan dalam agama Islam sehingga hadir berbagai lembaga pendidikan Islam yang lahir sebagai bentuk kreatifitas manusia terutama para pemeluk agama Islam.

Dalam penulisan skripsi ini, penulis telah banyak menerima bantuan, dorongan motifasi serta bimbingan dari berbagai pihak. Untuk itu patut diucapkan terima kasi yang tulus dan penghargaan kepadanya: Rasa syukur dan bangga yang tak terhingga kepada kepada kedua orang tua penulis, ayahanda Almarum H Muhammad Yunus dan Ibunda Hj Hasnah yang dengan cinta, kasih sayangnya, pengertian dan iringan doanya dan telah mendidik dan membesarkan serta memberi dukungan kepada penulis sehingga menjadi manusia yang lebih dewasa.

Terima kasih kuucapkan setiap hasil keringatmu selama Ananda menempu pendidikan dan segala yang telah kalian curahkan kepadaku, sampai kapanpun tidak akan pernah bisa Ananda balas, terima kasih untuk setiap sujud dan doa kalian yang terbaik untuk Ananda, dan semoga Allah selalu memberikan Rahmat-Nya kepadamu.

- Prof. Hamdan Juhannis, M. A., Ph. D. Selaku Rektor UIN Alauddin Makassar.
- 2. Dr. Hasyim Haddade, S.Ag., M.Ag. selaku Dekan Fakultas Adab Humaniora UIN Alauddin Makassar.
- 3. Dr. Dr. Adi Ibrahim, S.Ag., S.S., M.Pd Wakil Dekan I, Dr. Firdaus, M.Ag Wakil Dekan II, H. Muhammad Nur Akbar Rasyid, M.Pd., M.Ed, Ph.D Wakil Dekan III.
- 4. Dr. Abu Haif, M.Hum., selaku Ketua Jurusan Sejarah dan Peradaban Islam dan Dr. Syamhari., M.Pd, selaku Sekertaris Jurusan Sejarah dan Peradaban Islam yang telah banyak membantu pengurusan administrasi jurusan.
- 5. Dra. Hj. Surayah, M.Pd., selaku pembimbing I dan Nur Ahsan Syakur, S.Ag,M.Si., selaku pembimbin II yang telah banyak memberikan nasehat, saran, dan bimbingan serta mengarahkan penulis dalam penyelesaian penulisan skripsi ini.
- 6. Dr. Syamhari, S.Pd., M.Pd., selaku penguji I dan Dr. Lidya Megawati, M.Hum., selaku penguji II yang selama ini banyak memberikan kritik dan saran yang sangat membangun dalam penyusunan skripsi ini.
- 7. Para Bapak/Ibu dosen serta seluruh karyawan Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar yang telah memberikan pelayanan yang berguna dalam penyelesaian studi Faakltas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar.

8. Ucapan terima kasih tak terhingga pada saudarahku yang tercinta, yang

selama ini telah mendukung dan penyusunan skripsi ini dalam bentuk materi

maupun non materi.

9. Suluruh masyarakat Balanipa yang telah bersedia memberikan informasi

kepada peneliti.

10. Saudara seperjuanganku tercinta Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam

Angkatan 2016, yang selalu memberikan motovasi dan perhatian sselama

penulisan skripsi ini.

11. Sahabatku tercinta Amirullah, Tasmin, Kamaluddin, Rian Saputra Amir,

M. Syahrir, Irno, M. Ryaldi Herman, M. Ilham Fajar dan yang tidak bisa

saya sebutkan satu persatu atas dukungan, motivasi dan semangat yang

diberikan kepada penulis selama penyusunan skripsi ini.

12. Seluruh dosen UIN Alauddin Makassar terima kassi atas bantuan dan bekal

disiplin ilmu pengetahuan selama menimba ilmu di bangku kuliah.

Penulis menyadari sepenuhnya, karya tulis ini merupakan sebuah karya tulis

sederhana yang jauh dari kesempurnaan mengingat penulis sebagai manusia biasa

yang tidak luput dari kesalahan. Kritik dan saran penulis harapkan untuk

kesempurnaan penulisan dimasa yang akan datang.

Wassalamu Alaikum Warahmatullahi Wabarakatu

MAKASSA

Gowa, 07 Februari 2022

Penulis

Muhammad Taufik

NIM: 40200116088

vii

# **DAFTAR ISI**

| HALAMAN JUDUL                             | i     |
|-------------------------------------------|-------|
| PERNYATAAN KEASLIHAN SKRIPSI              | ii    |
| PERSETUJUAN PEMBIMBING                    | iii   |
| PENGESAHAN SKRIPSI                        | iv    |
| KATA PENGANTAR                            | v     |
| DAFTAR ISI                                | viii  |
| DAFTAR TABEL                              | X     |
| DAFTAR GAMBAR                             | xi    |
| ABSTRAK                                   | xii   |
| BAB I PENDAHULUAN                         | 1-11  |
| A. Latar Belakang Masalah                 | 1     |
| B. Rumusan Masalah                        | 7     |
| C. Fokus Penelitian dan Deskripsi fokus   | 7     |
| D.Tinjauan Pustaka                        | 8     |
| E. Tujuan Penelitian                      | 11    |
| BAB II TINJAUAN TEORITIK                  | 14-32 |
| A. Konseop Budaya/ Tradisi                | 14    |
| B. Tipe-Tipe Budaya                       | 19    |
| C. Kebudayaan Suku Mandar di Lihat dari   |       |
| Unsur-Unsur Budaya                        | 20    |
| BAB III METODOLOGI PENELITIAN             | 34-37 |
| A. Jenis Penelitian dan Lokasi Penelitian | 34    |
| B. Pendekatan Penelitian                  | 35    |
| C. Sumber Data                            | 36    |
| D. Metode Pengumpulan Data                | 37    |
| E. Teknik Pengolahan dan Analisis Data    | 39    |

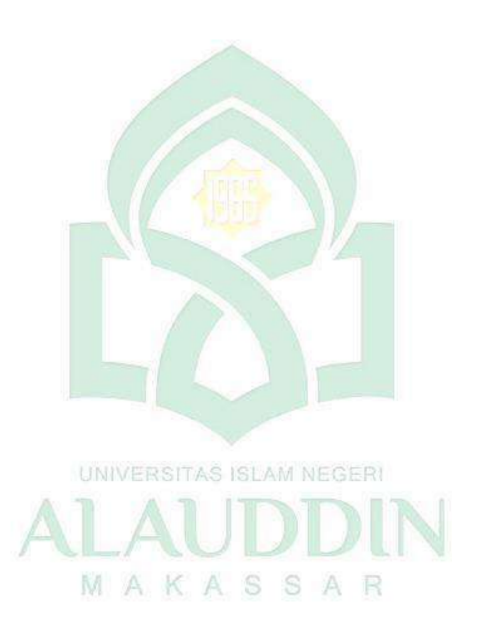
| BAB IV  | HASIL DAN PEMBAHASAN                                                                                    | 40-74 |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|         | A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian                                                                      | 40    |
|         | B. Eksistensi Budaya Pappasang Kecamatan Balanipa                                                       | 48    |
|         | C. Bagaimana Pengaruh Pappasang Dalam Kehidupan Moral<br>Masyarakat Balanipa                            | 61    |
|         | D. Bagaimana Peran Orang Tua dan Anak dalam penerapan<br>Budaya Pappasang dalam kehidupan Masyarakat Di |       |
|         | Balanipa                                                                                                | 68    |
| BAB V   | PENUTUP                                                                                                 | 75    |
|         | A. Kesimpulan                                                                                           | 75    |
|         | B. Saran                                                                                                | 75    |
| DAFTAR  | PUSTAKA                                                                                                 | 76    |
| LAMPIRA | AN                                                                                                      | 80    |
| DAFTAR  | RIWAYAT HIDUP                                                                                           | 81    |
|         |                                                                                                         |       |





# **DAFTAR TABEL**

| Tabel 4.1 Jumlah Penduduk Menurut Desa/Kelurahan Kecamatan Balanipa |    |
|---------------------------------------------------------------------|----|
| 2018                                                                | 44 |



# **DAFTAR GAMBAR**

| Gambar 4.1 Peta Kecamatan Balanipa                                   | 40 |
|----------------------------------------------------------------------|----|
| Gambar 4.2 Diagram Presentase Luas Wilayah Menurut Desa/Kelurahan    |    |
| Di Kecamatan Balanipa                                                | 41 |
| Gambar 4.3 Diagram Jumlah Lingungan dan Dusun Menurut Desa/Kelurahan |    |
| Di Kecamatan Balanipa                                                | 43 |
| Gambar 4.4 Diagram Jumlah Fasilitas Kesehatan di Kecamatan Balanipa  | 45 |
| Gambar 4.5 Diagram Jumlah Fasilitas Pendidikan di Kecamatan Balanipa | 47 |





#### **ABSTRAK**

Nama : Muhammad Taufik

Nim : 40200116088

Fak/Jur : Adab dan Humaniora/Sejarah Kebudayaan Islam

Judul Skripsi : Budaya Pappasang Dalam Pembinaan Moral Masyarakat

Balanipa Di Kabupaten Polewali Mandar

Pappasang Mandar mengandung wasiat atau amanat yang berisi petuah-petuah tentang ajaran moral, etika, dan budi pekerti yang luhur sesuai dengan tuntutan hidup masyarakat mandar dalam kehidupan sehari-hari. skripsi ini bertujuan untuk: (1) Mengetahui Bagaimana Eksistensi Budaya Pappasang di Kecamatan Balanipa (2) Mengetahui Bagaimana Pengaruh Budaya Pappasang dalam kehidupan moral Masyarakat Balanipa, (3). Mengetahui Bagaimana Peran Orang Tua dan Anak dalam penerapan Budaya Pappasang kehidupan masyarakat di Balanipa.

Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif, dengan pendekatan studi fenomenologi, teknis pengumpulan data yang digunakan yaitu, wawancara mendalam, observasi, dokumentasi, teknis analisis data menggunakan tiga tahap pengujian: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Adapun beberapa informan dalam tahap penelitian ini yaitu budayawan, tokoh Agama dan Guru.

Hasil peneliti ini menunjukkan bahwa Untuk menjaga atau melestarikan Budaya *Pappasang*, terlebih dahulu yang harus dipenuhi ialah generasi-generasi di tanah Mandar harus mengetahui apa itu *Pappasang*. Jadi Pappasang di mandar juga sering disebut budaya Lisan atau dikenal sebagai bahasa yang berisi petuah/pesan moral.

Implikasi dari penelitian ini ialah bagaimana agar kita sebagai generasi muda harus mempertahankan tradisi ini, dan diharapkan kepada seluruh masyarakat Mandar terkhusus bagi pemerintah Mandar menyampaikan bahwa budaya *pappasang* yang sarat dengan pesan-pesan moral harus tetap di jaga eksistensinya Dalam hal ini para generasi di tuntut untuk memahami dan mencintai bahasanya yaitu bahasa Mandar agar supaya budaya *pappasang* itu sendiri bisa bertahan.

Kata kunci: Pappasang, Budaya lisan

#### BAB 1

## **PENDAHULUAN**

## A. Latar Belakang Masalah

Pappasang Mandar mengandung wasiat atau amanat yang berisi petuah-petuah tentang ajaran moral, etika, dan budi pekerti yang luhur sesuai dengan tuntutan hidup masyarakat mandar dalam kehidupan sehari-hari. Berpegang teguh pada perinsip hidup yang ada, tingkah laku mereka akan terarah kepada tujuan yang telah diperhitungkan baik buruknya sebelum melangkah lebih jauh. Sebagai suatu warisan budaya pappasang Mandar mengandung berbagai ajaran yang moralistik. Kebudayaan semacam ini dipandang sebagai cara berkehidupan ideal mengenai bagaimana seseorang harus hidup untuk menjadi anggota masyarakat yang baik dan diterima.<sup>1</sup>

Disamping itu, merupakan suatu norma atau hukum yang tidak tertulis yang harus dipelihara dan ditegakkan dalam bentuk tindakan atau perilaku. Orang memelihara *pappasang* akan selalu terpandang dalam masyarakatnya atau mempunyai strata sosial tinggi sedangkan orang yang tidak mengindahkannya akan mendapat posisi terendahkan dalam hukum masyarakat itu. Secara berkesinambungan atau turun temurun moral dalam *pappasang* Mandar ini mewarnai kehidupan budaya masyarakatnya<sup>2</sup>.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Syaeba, M. 2013. *Jurnal Pepatudzu Budaya Mandar Pappasang Hubungannya dengan pembinaan Moral Masyarakat. Polewali Mandar*: Universitas Al-Syariah Mandar. Vol 5 NO 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Bingkisan Budaya Sulawesi Selatan, 1984. Yayasan Kebudayaan Sulawesi Selatan, Ujung Pandang: Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Ujung Pandang

Pappasang berasal dari bahasa Mandar yaitu kata "pasang" yang berarti pesan yang harus dipegang teguh dalam masyarakat sebagai amanah, bahkan merupakan wasiat yang harus dipatuhi dan di indahkan dimanapun seseorang itu berada.<sup>3</sup>

Sebagai salah satu produk budaya yang sangat diagungkan oleh masyarakat Mandar, *Pappasang* mampu mengetahui hati dan fikiran yang memerintahkan supaya manusia dapat menggunakan akal sehatnya. Hal ini dimaksudkan agar masyarakat berbuat, patuh terhadap peraturan atau norma maupun menjungjung tinggi moralitas yang kesemuanya diharapkan memberikan semangat hidup dalam kehidupan sehingga dapat menerjemahkannya ke dalam usaha atau amal perbuatannya.<sup>4</sup>

Fahruddin mengatakan bahwa kalau kita ingkar terhadap *pappasang* maka akan mendapat peringatan dari Yang Maha Kuasa yang dapat berupa kesulitan hidup, bahkan sering malah terjadi malah petaka. Jadi dengan demikian, *pappasang* adalah wasiat orang tua kepada anak cucunya sebagai amanah yang harus dipatuhi dan di laksanakan. Dalam pengertian lain yang dikemukakan Muthalib yang berpendapat bahwa *pappasang* merupakan petuah leluhur, petuah tak lekang oleh panas, tidak lapuk oleh hujan yang ada di tanah Mandar, petuah leluhur ini sebagai perekat persatuan dan kesatuan rakyat banyak, mempererat tali persaudaraan dan kekerabatan, baik yang ada didalam maupun yang ada di luar wilayah Mandar.<sup>5</sup>

<sup>3</sup> Syaeba, M. 2013. *Jurnal Pepatudzu Budaya Mandar Pappasang Hubungannya dengan pembinaan Moral Masyarakat. Polewali Mandar*: Universitas Al-Syariah Mandar. Vol 5 N0 1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Irawan**1**, Mappiare-dan Muslihati. 2018. *Jurnal Kajian Bimbingan dan Konseling. Identitas Sosial Remaja Suku Mandar dalam Pappasang*: Implikasi Bagi Penyusunan Bahan Bimbingan. Malang: Universitas Negeri Malang. Vol 3 No 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Syaeba, M. 2013. *Jurnal Pepatudzu Budaya Mandar Pappasang Hubungannya dengan pembinaan Moral Masyarakat. Polewali Mandar*: Universitas Al-Syariah Mandar. Vol 5 N0 1

Makna yang terkandung dalam *pappasang* adalah petunjuk tentang apa yang mesti, apa yang harus, apa yang boleh dikerjakan, apa yang digalakkan, dan apa yang dilarang untuk dikerjakan. Kalau kita cermati lebih lanjut *pappasang* ini merupakan ajaran moral yang sangat ideal mengenai bagaimana seseorang harus hidup, menjalin hubungan antar sesama manusia dan menjalin hubungan dengan sang pencipta-Nya. Jadi tegasnya, *Pappasang* itu adalah wasiat orang tua kepada anak cucunya agar selalu diingat sebagai amanah yang perlu dipatuhi dan dilaksanakan atas dasar percaya diri sendiri disertai rasa tanggung jawab.

Secara keseluruhan *Pappasang* di dalam masyarakat mandar merupakan salah satu bentuk kebudayaan yang mengandung nilai-nilai luhur yang di wariskan oleh nenek moyang mereka kepada generasi penerusnya untuk dijadikan pedoman dalam bermasyarakat, secara harfiah *pappasang* berarti pesan yang harus dipatuhi dan dilaksanakan oleh masyarakat secara turun temurun.

Setiap orang tua membekali anak-anaknya akan arti *pappasang* leluhur dalam menjalani kehidupan dunia ini. Berbagai ragam *pappasang* yang diteruskan anak-anak atau kepada generasi muda pelanjut yang berwujud kalimat-kalimat pendek berupa kata-kata arif, ada yang berbentuk syair atau *kalindaqdaq* dalam bahasa Mandar dan ada pula yang berbentuk cerita. Menyadari pentingnya warisan budaya ini, maka penulis mengkaji kandungan moral dalam *pappasang* Mandar sebuah warisan budaya yang membentuk kepribadian, watak dan pada ujungnya generasi pelanjut mempunyai moral, etika, dan karakter pemimping berkualitas dan berkuantitas.

Banyak sekali definisi tentang kebudayaan diajukan oleh para pakar di bidang antropologi, sosiologi, pisikologi, filsafat dan lain-lain. A.L.Kroeber dan Clyde kluckhon pernah mengumpulkan semua definisi kebudayaan yang dikemukakan orang secara tertulis, dalam buku mereka yang berjudul Culture, A Critical Review of Consepts and definition (1952). Tenyata sampai tahun 1950 ada 179 buah definisi yang dikumpulkan itu diulas atau dianalisa oleh mereka berdua, dicari latar belakangnya, prinsip dan intinya lalu diklasifikasikan. Dalam buku itu sebagai hasil analisis dari semua definisi yang telah dikumpulkan itu mereka mengemukakan bahwa semua definisi tentang kebudayaan di klasifikasikan ke dalam tujuan ketegori atau golongan, seperti berikut ini:

- Golongan definisi yang luas yang menekankan dan merinci isi pengertian kebudayaan. Kebudayaan dari penulis definisi itu menekankan kenyataan bahwa kebudayaan itu adalah suatu keseluruhan yang kompleks, terdiri dari unsur-unsur yang berbeda.
- 2. Golongan ke-dua, definisi yang menekankan sejarah kebudayaan. Kebudayaan disini dipandang sebagai warisan social atau tradisi.
- 3. Golongan ke-tiga, definisi yang menekankan segi kebudayaan yang bersifat normatif. Kebudayaan dianggap sebagai cara, aturan dan jalan hidup manusia, masuk golongan ini juga adalah definisi yang menekankan cita-cita, nilai-nilai dan perilaku.
- 4. Golongan ke-empat adalah definisi kebudayaan dengan pendekatan psikologi. Kebudaayan dianggap sebagai penyusunan manusia dengan lingkungan. Dalam golongan ini dimasukan juga definisi yang menekankan tentang perbuatan belajar dan pembiasaan.

- 5. Golongan ke-lima adalah definisi-definisi yang lebih bersifat struktur yang membicarakan pola-pola dan organisasi kebudayaan.
- 6. Golongan ke-enam adalah definisi-definisi yang melihat kebudayaan sebagai hasil perbuatan atau kecerdasan manusia. Dalam golongan ini dimasukkan juga definisi yang menekankan pikiran-pikiran dan lambang-lambang.
- 7. Golongan ketujuh adalah definisi-definisi yang tidak lengkap dan tidak dapat dipertimbangkan, di kesampingkan saja<sup>6</sup>.

Cepatnyaa proses globalisasi membawa perubahan yang cukup signifikan pada masyarakat, salah satu contohnya adalah perubahan kalangan masyarakat remaja suku mandar. Lantaran semangat modernisasi, tatanan budaya suku mandar yang sebelumnya adalah budaya komunal mulai bergeser menjadi budaya individualistik. Kondisi ini menimbulkan benturan nilai antara identitas lokal dan hegemoni global.

Perubahan geopolitik disuku mandar yang terjadi setelah pembentukan provinsi Sulawesi baru, juga turut berimbas pada keadaan sosial budaya. Mandar menjadi ajang pertemuan budaya yang saling beradu dengan identitas yang lain remaja suku mandar dihadapkan dengan banyak pilihan identitas dan nilai. Jika kondisi tersebut terus menerus terjadi, maka suku mandar akan kehilangan identitasnya, hal ini di karenakan kebudayaan hidup di dalam system social-budaya yang mengembangkan, jika masyarakat tidak mengembangkan kebudayaan aslinya maka kebudayaan tersebut akan hilang. Pernyataan bahwa manusia adalah makhluk sosial yang tidak bisa hidup sendirian perlu di pertanyakan kembali hal ini karaena dikalangan remaja suku mandar selama kurun waktu tiga tahun terakhir terjadi fenomena yang menunjukkan sikap asosisal.

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>A.L. Kroeber & Clyde Kluchkhon. 1952. Culture: A Critical Review of Concept and Dfinitio.

Identitas adalah milik bersama, dimiliki secara bersama-sama oleh orang yang memiliki sejarah dan asal usul yang sama identitas adalah suatu produksi, bukan sensi yang tetap dan menetap identitas. Identitas individual ditengarai dinamis dalam kondisi tersebut, sedangkan identitas komunal menetap menjadi suatu ciri khas dalam masyarakat identitas komunal bisa jadi dikaji kembali, diceritakan turun temurun, dilestarikan melalui pelembagaan nilai atau dilupakan dari pikiran kolektif masyarakat<sup>7</sup>.

Sekolah adalah salah satu bentuk pelembagaan nilai mentransformasikan nilai kedalam setiap aktivitas pembelajaran dan kehidupan sekolah, sekolah punya peran yang sangat vital dalam pembentukan identitas remaja pelembagaan nilai tidak hanya sekedar mentransformasikan moralitas dan etika, tapi juga penyesuaian berdasarkan latar budaya setempat. Melibatkan budaya dalam pendidikan adalah hal yang penting karena budaya merupakan instrument kearifan local yang lahir dari pembacaan terhadap alam dan manusia. Melalui proses pendidikan, akan terjadi internalisasi budaya yang ada di setempat tersebut pada peserta didik, salah satunya adalah menginternalisasikan pappasang sebagai muatan dalam melakukan pelayanan bimbingan dan konseling<sup>8</sup>.

Pappasang adalah petuah yang merupakan produk budaya dari suku mandar. Pappasang begitu diagungkan karena ia mampu mengetahui pikiran dan hati yang memerintahkan supaya masyarakat dapat menggunakan akal sehatnya, pappasang dengan segala kebudayaan nilai didalamnya di tafsirkan sebagai pemersatu perbedaan

<sup>7</sup>Irawan, Mappiare-dan Muslihati. 2018. *Jurnal Kajian Bimbingan dan Konseling. Identitas Sosial Remaja Suku Mandar dalam Pappasang:* Implikasi Bagi Penyusunan Bahan Bimbingan. Malang: Universitas Negeri Malang. Vol 3 No 5.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Sutarno, S., & Barida, M. (2017). Kajian Bahan Bimbingan dan Konseling dalam serat Wedhatama. *Jurnal Kajian Bimbingan dan Konseling*, 2(3), 114-122.

ini berarti *pappasang* berhubungan dengan kondisi pribadi sosial manusia dalam berinteraksi satu sama lain. *Pappasang* milik suku mandar sebagai bahan untuk penyusunan bahan bimbingan<sup>9</sup>.

Berdasarkan latar belakang di atas maka peneliti berinisiatif untuk melakukan penelitian, maka penulis mengambil judul "Budaya Pappasang Dalam Pembinaan Moral Masyarakat Balanipa Di Kabupaten Polewali Mandar".

#### B. Rumusan Masalah

Berdasarkan uraian di atas telah dikemukakan pada latar belakang, penulis mengemukakan beberapa pokok permasalahan dalam penelitian yang akan dilakukan yaitu:

- 1. Bagaimana eksistensi budaya *Pappasang* di kecamatan Balanipa?
- 2. Bagaimana pengaruh budaya *Pappasang* dalam kehidupan moral masyarakat Balanipa?
- 3. Bagaimana peran orang tua dan anak dalam penerapan budaya *Pappasang*di kehidupan masyarakat Balanipa ?

# C. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

#### 1. Fokus Penelitian

Fokus penelitian ini mengarah pada apa yang tertera pada rumusan masalah yang menjadi fokus penelitian kali ini yaitu bagaimana eksistensi budaya *pappasang* dalam pembinaan moral masyarakat dan bagaimana budaya *Pappasang* kemudian bisa menjadi filter terhadap pergeseran budaya.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Junaedi. (2016). Dipicu Rebutan Pacar, Siswa Dua SMA di Polewali Mandar Tawuran. Diambildarihttp://regional.kompas.com/read/2016/09/20/19345491/dipicu.rebutan.pacar.siswa.dua.sm a. di.polewali.mandar.tawuran

## 2. Deskripsi Fokus

Berdasarkan fokus penelitian di atas mengenai "Budaya *Pappasang* dalam pembinaan moral masyarakat di Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar, maka penulis memeberikan deskripsi terhadap fokus penelitian yaitu: *Pappasang*Sebagai suatu warisan budaya *pappasang* Mandar mengandung berbagai ajaran yang moralistik. Kebudayaan semacam ini dipandang sebagai cara berkehidupan ideal mengenai bagaimana seseorang harus hidup untuk menjadi anggota masyarakat yang baik dan diterima.

Disamping itu, merupakan suatu norma atau hukum yang tidak tertulis yang harus dipelihara dan ditegakkan dalam bentuk tindakan atau perilaku. Orang memelihara *pappasang* akan selalu terpandang dalam masyarakatnya atau mempunyai strata sosial tinggi sedangkan orang yang tidak mengindahkannya akan mendapat posisi terendahkan dalam hukum masyarakat itu. Secara berkesinambungan atau turun temurun moral dalam *pappasang* Mandar ini mewarnai kehidupan budaya masyarakatnya.

# D. Tinjauan Pustaka

Kajian pustaka ini merupakan tahapan dalam menyusun suatu penelitian, karena tinjauan pustaka ini mebantu peneliti untuk menemukan tulisan atau tahap pengumpulan informasi atau literatur-literatur dengan menggunakan observasi yang berkaitan dengan judul penelitian. Kajian pustaka ini bertujuan untuk mengetahui bahwa penelitian ini belum pernah diteliti sebelumnya.

Dalam penelitian ini penulis menggunakan beberapa catatan sebagai acuan sebuah pencapaian penulisan skripsi ini. Ada beberapa buku atau karya ilmiah yang di anggap relevan dalam objek penelitian ini yaitu :

- 1. Andi Wahyu Irawan, dalam Jurnalnya *Identitas Sosial Remaja Suku Mandar dalam Pappasang (Implikasi Bagi Bahan Bimbingan)*. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji identitas sosial remaja Suku Mandar dalam *Pappasang* sekaligus menjadi konstruksi terhadap bahan bimbingan. Penelitian kualitatif hermeneutik gadamerian ini akan menafsirkan identitas sosial remaja Suku Mandar di dalam *Pappasang*. Temuan penelitian menunjukkan identitas sosial adalah: empati; saling mengingatkan; tolong menolong; solidaritas; menutup aib; taat; dermawan; dan demokratis. Identitas sosial dalam *Pappasang* kemudian dikontruksi untuk menjadi bahan bimbingan dan konseling<sup>10</sup>.
- 2. Dedy Gunawan Saputra, dalam jurnalnyamengenai Pemahaman Nilai-nilai Pappasang dalam meningkatkan karakter bangsa yang berkearifan lokal. Menulis tentang, untuk mendeskripsikan nilai-nilai pappasang sebagai media atau wadah dalam meningkatkan karakter bangsa yang berkearifan lokal. Menurut Ratna, bahasa dan kebudayaan memiliki hubungan yang sangat erat, sehingga pengajaran dan pembelajaran bahasa tidak terlepas dari pembelajaran kebudayaan<sup>11</sup>.
- 3. Muhammad Syaeba, dalam jurnalnya mengenai Budaya Mandar Pappasang dalam Hubungan-nya dengan Pembinaan Moral Masyarakat. menurut Syaeba, *Pappasang* Mandar mengandung wasiat atau amanat yang berisi petuah-petuah tentang ajaran moral, etika, dan budi pekerti yang luhur sesuai dengan tuntutan hidup masyarakat mandar dalam kehidupan sehari-hari. Berpegang

<sup>10</sup>Irawan, A. W., Mappiare-AT, A., Muslihati, M. (2018). Identitas Sosial Remaja Mandar dalam Pappasang: Implikasi bagi Penyusunan Bahan Bimbingan. *Jurnal Kajian Bimbingan dan Konseling*, *3*(4), 171–181. https://doi.org/10.17977/um001v3i42018p171.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Ratna, D. Savitri, S. Nuryadin. 2011. *Aspek Kebudayaan dalam Buku Ajar. Alinea: Jurnal Bahasa dan Sastra*. 1 (1): 53-56.

teguh pada perinsip hidup yang ada, tingkah laku mereka akan terarah kepada tujuan yang telah diperhitungkan baik buruknya sebelum melangkah lebih jauh<sup>12</sup>.

- 4. Anggriawan Tamsil, dalam jurnalnya mengenai *Representasi Nilai-nilai Pappasang Di Tanah Mandar (Studi Hermeneutika Fenomenologi)*, Tamsil menjelaskan bahwa secara eksplisit, Pappasang merupakan ungkapan yang di dalamnya banyak terkandung manfaat dan nilai untuk dipegang teguh sebagai pegangan hidup (life grip) dalam bermasyarakat.
- 5. Nur Azizah, dalam jurnalnya mengenai Diaspora Etnik Mandar di Desa Pagerungan Besar, Kec. Sapeken, Kab. Sumenep Sebagai Sumber lokal Belajar Sejarah di SMA. Azizah dkk menjelaskan bahwa dalam sistem keluarga melalui konsep Pappasang toriolo, yaitu keluarga mengambil peran penting dalam kerangka pendidikan bagi anak muda khususnya anak-anak pada keluarga inti. Melalui keluarga suatu tradisi dapat dipertahankan melalui sosialisasi dan perkenalan orang tua terhadap anak-anaknya<sup>13</sup>.
- 6. Dewi Handayani, dalam jurnalnya mengenai "Eksistensi Budaya Pappaseng Sebagai Sarana Pendidikan Moral". Handayani menjelaskan bahwa Pappaseng merupakan satu bentuk sastra klasik tradisional yang merupakan

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Bingkisan Budaya Sulawesi Selatan, 1984. *Yayasan Kebudayaan Sulawesi Selatan*, Ujung Pandang: Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Ujung Pandang

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Dedi, Rosala, 2016. Pembelajaran Seni Budaya Berbasis Kearifan Lokal Dalam Upaya Membangun Pendidikan Karakter siswa Di Sekolah Dasar. Volume 2. Nomor 1 (hlm. 11-12).

salah satu karya seni suku bugis yang menggunakan bahasa sebagai media pemaparan<sup>14</sup>.

Adapun kesamaan penelitian saya dengan beberapa kajian pustaka di atas yang menjelaskan mengenai Budaya pappasang yaitu hampir semua peneliti di atas menjelaskan tentang fungsi dan peran dari Budaya Pappasang tersebut, tetapi hanya satu peneliti di atas yang memiliki kesamaan makna judul dengan penelitian saya yaitu Muhammad Syaeba, dimana M Syaeba dalam jurnalnya juga membahas tentang Budaya Mandar Pappasang dan Hubungannya dengan pembinaan moral masyarakat. menurut Syaeba, *Pappasang* Mandar mengandung wasiat atau amanat yang berisi petuah-petuah tentang ajaran moral, etika, dan budi pekerti yang luhur sesuai dengan tuntutan hidup masyarakat mandar dalam kehidupan sehari-hari.

# E. Tujuan penelitian

# 1. Tujuan Penelitian

Tujuan penelitian ini membahas tentang apa yang akan dicapai oleh penelitian tersebut dan selalu menuliskan hal apa saja yang akan dicapai dari rumusan masalah .

- a. Untuk mengetahui bagaimana eksistensi budaya *Pappasang*di Kecamatan Balanipa
- b. Untuk mengetahui bagaimana pengaruh budaya *pappasang* dalam kehidupan moral masyarakat Balanipa.
- c. Untuk mengetahui bagaimana peran orang tua dan anak dalam penerapan budaya pappasang di kehidupan masyarakat Balanipa.

<sup>14</sup>Iskandar. (2016). Bentuk, Makna, Dan Fungsi Pappaseng Dalam kehidupan Masyarakat Bugis Di Kabupaten Bombana. *Jurnal Bastra*(*Bahasa dan sastra*), *1*(2).

# 2. Kegunaan Penelitian

#### a. Manfaat ilmiah

Penelitian ini di harapkan untuk menambah wawasan khazanah keilmuan terkhusus pada bidang ilmu pengetahuan sejarah dan kebudayaan islam. Hasil penelitian ini diharapkan bisa menambah wawasan seseorang pembaca agar penelitian kedepannya bisa dijadikan referensi dalam mengkaji suatu kebudayaan khususnya budaya *Pappasang* dalam Masyarakat Mandar di Kecamatan Balanipa Kabupaten Polewali Mandar.

## b. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan agar bisa berguna nantinya bagi para budayawan dan masyarakat umum terkhusus di Kabupaten Polewali Mandar agar senantiasa menjaga kelestarian kebudayaan sesuai dengan ajaran Islam. Supaya pemerintah setempat bisa menarik wisatawan untuk memperkenalkan salah satu budaya yang sangat dibutuhkan di tengah-tengah masyarakat Mandar agar memberikan pemahaman pada aspek perkembangan budaya masyarakat sebagai pembinaan moral masyarakat.

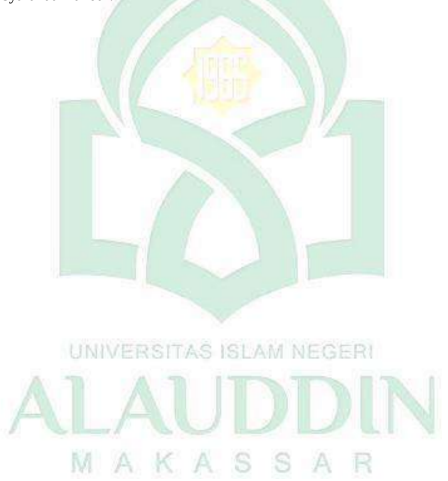
#### 1) Akademik

Diharapkan dapat memberi manfaat dan berkontribusi dalam menambah dan memperkaya khazanah kajian sejarah kebudayaan islam khususnya terkait dalam Budaya *pappasang* dalam pembinaan moral masyarakat mandar.

MAKASSAR

# 2) Manfaat Praktis

- a. Sebagai salah satu syarat memperoleh gelar sarjana humaniora di Uin Alauddin Makassar dan dapat menjadi referensi penting dalam penelitian yang membahas tentang budaya pappasang dalam pembinaan moral masyarakat mandar.
- b. Dapat memberi kejelasan tentang budaya pappasang dalam pembinaan moral masyarakat Mandar.



#### **BAB II**

#### TINJAUAN TEORETIK

# A. Konsep Budaya/Tradisi

Kata budaya berasal dari kata Sansekerta *buddhayah*, yaitu bentuk jamak dari *buddhi* yang berarti ''budi" atau ''akal''. Dengan demikian, kebudayaan berarti halhal yang berkaitan dengan akal, rasa dan karsa. Jadi kebudayaan adalah hasil dari karsa dan rasa itu.<sup>15</sup>

Istilah budaya didefinisikan sebagai keseluruhan cara hidup dalam suatu masyarakat tertentu yang juga tersirat adalah bahwa budaya itu dipelajari dan dibagi atau dipakai bersama oleh para anggota suatu masyarakat. Namun demikian, harus diakui bahwa budaya merupakan suatu konsep yang sangat rumit, meskipun berbagai dalam kajian ilmiah maupun kehidupan sehari-hari konsep ini secara empilist maupun eskplisit, memperhadap-hadapan budaya dan alam. Semua hal atau sesuatu yang dihasilkan atau dilakukan oleh manusia adalah bagian dari dunia alamiah.

Koentjaraningrat mendefenisikan kebudayaan sebagai keseluruhan sistem gagasan,tindakan dan hasil karya manusia dalam rangka kehidupan masyarakat yang dijadikanmilik manusia dengan belajar. <sup>16</sup>Menurut Selo Soemardjan dan Soelaeman Soemardi merumuskan kebudayaan sebagai hasil karya, rasa, dan ciptamasyarakat. <sup>17</sup>

Kedua definisi di atas banyak mempengaruhi masyarakat dalam mengartikan apaitu kebudayaan. Sedangkan pengertian yang lebih luas menurut E.B. Tylor,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Ary H. Gunawan, Sosiologi Pendidikan Suatu Analisis Sosiologi tentang Pelbagai Problem Pendidikan (Jakarta: Rineka Cipta, 2000), h. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Koentjaraningrat. *Pengantar Ilmu Antropologi*, (Cet. IX, Edisi Revisi; Jakarta: PT Rineka Cipta,2009), h. 182

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Elly M Setiadi, dkk, *Ilmu Sosial dan Budaya Dasar*, (Jakarta: Kencana, 2009), h. 28

kebudayaansebagai suatu kesatuan jalinan yang meliputi pengetahuan, kepercayaan, kesenian, susila,hukum, adat dan tiap kesanggupan yang diperoleh seseorang sebagai anggotamasyarakat.<sup>18</sup>

Selain itu, Jensks juga menyatakan lebih lanjut terkait perbedaan pemakaian istiah budaya dalam 4 pengertian utama:

- 1. Budaya kerap dipandang sebagai suatu "state of mind". Orang dikatakan berbudaya jika mereka bergerak kearah dalam prespektif ini, budaya dilihat sebagai suatu kualitas yang dimiliki individu-individu yang mampu memperoleh pembelajaran dan meraih kualitas yang dihayati sebagai yang di idamkan oleh makhluk yang berbudaya.
- 2. Definis pertama di atas sangat elits di dalam pengertian bahwa aspek-aspek manusiawi tertentu di pandang sebagai lebih tinggi di banding aspek-aspek lainya. Definsi kedua ini juga elits dalam pengertian bahwa ia tidak memandang individuindividu tertentu lebih tinggi dari pada individu lain, melainkan melihat masyarakat lainya. Dalam konteks ini, budaya erat berkaitan dengan ide civilisasi. Beberapa kelompok masyarakat di pandang gagasan-gagasan evolusioner, seperti yang diajarkan oleh Hebert Spencer yang melihat masyarakat barat lebih berkembang dari pada masyarakat lain.
- 3. Definisi ketiga memandang budaya sebagai seperti yang dipaparkan Jencks, konsep ini merupakan definisi yang cukup umum dan digunakan orang secara luas. Dalam perspektif ini, budaya dijumpai diteater-teater, gedung konser, galeri dan

\_

 $<sup>^{18}</sup>$ Soerjono Soekanto, *Sosiologi Suatu Pengantar*, (Jakarta: PT. RajaGrasindo Persada, 1990), h. 173

perpustakaan, dari pada di dalam aspek kehidupan soisal manusia. Budaya dalam pengertian ini sering disebut "budaya adilihung".

4. Definisi terkahir, definisi diadopsi oleh Ralph Lintion yang mengatakan bahwa dari empat definisi di atas, yang ke-empatlah yang paling banyak dipakai oleh para sosiolog kontomporer. Budaya dalam pengertian ke empat sesungguhnya merangkum keseluruhan tema yang di garap sosiologi. Dengan demikian sulit mendapati sosiologi budaya begitu berbeda dari bidang-bidang lain dalam sosiologi. Wilayah cakupan-nya termasuk sosiologi kesenian, sosiologi musik dan sosiologi sastra.

Antara manusia dan kebudayaan memiliki hubungan yang erat, karena manusiamerupakan bagian dari hasil kebudayaan itu sendiri. Hampir semua tindakan manusiaadalah produk kebudayaan kecuali sifat naluri manusia yang tidak termasuk bagian darikebudayaan. Tindakan manusia yang berupa kebudayaan yang dibiasakan dengan carabelajar seperti proses internalisasi, sosialisasi dan akulturasi. Oleh karena itu, kebudayaanbukanlah hal yang statis dan kaku, melainkan bisa berubah sesuai keadaan sosial yang ada. <sup>19</sup>

Bahkan kebudayaan mempunyai fungsi yang sangat besar bagimanusia dan masyarakat, dimana kebudayaan berfungsi mengatur agarmanusia memahami bagaimana manusia harus bertingkah laku,berbuat untuk memenuhi kebutuhan hidupnya di masyarakat,sehingga segala ketentuan di dalam masyarakat diharapkan

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Rusmin Tumanggor,dkk, *Ilmu Sosial dan Budaya Dasar* (Cet. I; Jakarta: Kencana, 2010), h.

dapatberjalan sesuai dengan apa yang diharapkan oleh masyarakat yangbertempat tinggal pada lingkungan tersebut.<sup>20</sup>

Selain itu, kebudayaan juga memiliki peran penting dalammembentuk masyarakat. Peran penting atau fungsi kebudayaanbagi masyarakat adalah :

- 1. Melindungi diri terhadap lingkungan alam
- 2. Memberi kepuasan materil atau spiritual bagi manusia danmasyarakat.
- 3. Memanfaatkan alam dan bila perlu menguasai alamdengan teknologi yang diciptakannya
- 4. Mengatur tata tertib dalam pergaulan masyarakat dengannorma-norma dan nilainilai sosial.

Atas dasar itu, disinilah pentingnya kebudayaanyang pada hakikatnya adalah untuk mengatur agar manusia dapatmengerti satu sama lainnya, bagaimana manusia bertindak danbagaimana manusia itu berbuat untuk kebaikan bersama. Jadi padaintinya kebudayaan ini sebagai cerminan kehidupan manusia, jikasuatu masyarakat memegang teguh kebudayaannya maka akantercipta kehidupan yang harmonis.<sup>21</sup>

Mengenai tradisi yang merupakan salah satu bagian dari budaya. Dalam Kamus Besar BahasaIndonesia, tradisi diartikan sebagai adat kebiasaan turuntemurun dari nenek moyang yangmasih dijalankan di masyarakat atau dapat diartikan sebagai penilaian atau anggapanbahwa cara-cara yang telah ada merupakan yang

.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Soerjono Soekanto, *Sosiologi Suatu Pengantar*, (Jakarta: PT. RajaGrasindo Persada, 1990), h. 194

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Soerjono Soekanto, *Sosiologi Suatu Pengantar*, h. 195.

paling baik dan benar.<sup>22</sup> Secara terminologi, tradisi berasal dari bahasa Inggris, *tradition* yang artinya diteruskan ataukebiasaan.

Dalam pengertian lain, tradisi adalah sesuatu yang telah dilakukan sejak lamadan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok masyarakat, biasanya darisuatuNegara, kebudayaan, waktu dan agama. Selain itu, hal yang paling mendasardari tradisi adalah adanya informasi yang diteruskan dari generasi kegenerasi baiktertulis maupun (sering kali) lisan, karena tanpa adanya ini, suatu teradisi dapatpunah.

Tradisi dapat melahirkan kebudayaan masyarakat yangdiketahui dari wujud tradisi itu sendiri. Menurut Koentjaraningrat, kebudayaan itupaling sedikit memiliki tiga wujud, yaitu:

- 1. Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks ide-ide, gagasan-gagasan, nilainilai, norma-norma, peraturan dan sebagainya.
- Wujud kebudayaan sebagai kompleks aktivitas kelakuan berpola dari manusia dalam masyarakat.
- 3. Wujud kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya manusia.<sup>24</sup>

ALAUDDIN

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Departemen Pendidikan Nasional, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008),h. 1543.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Emawati, ''Islam dan Tradisi Lokal'', vol. 9 no.2 (September 2018): h.18. https://www.google.com/irl?sa=t&source=web&rct=j&url=http://www.researchgate.net/publication/32 7798433\_Islam\_dan\_Tradisi\_Lokal&ved=2ahUKEwiU5rzX89jkAhWFfn0KHe.(Diakses 20 November 2021).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Mattulada, *Kebudayaan Kemanusiaan Dan Lingkungan Hidup* (Hasanuddin University Perss, 1997), h.1.

# B. Tipe-Tipe Budaya

Suatu kebudayaan bisa dibagi ke dalam tiga jenis, yaitu kebudayaan elite atau adiluhung, kebudayaan rakyat, dan kebudayaan populer. Kebudayaan elite atau kebudayaan avant-grade tercermin dari segala perilaku keseharian kalangan keluarga raja atau bangsawan. Yaitu cara kaum kerajaan mengisi waktu senggang mereka untuk mencari kesenangan hidup yang sebaik-baiknya. Kalangan kerajaan sudah lebih dahulu merasakan nikmat dari melek huruf. Melek huruf bukan cuma mengenai kemampuan membaca dan menulis, tapi juga kemampuan memahami dan meresapi seni. Menonton pertunjukan teater atau membaca roman adalah salah satu kebiasaan kalangan kerajaan dan jadi bagian dari kebudayaan elite. Kebudayaan elite diselimuti stigma berkelas, mahal, dan bermuatan pengetahuan yang tinggi. Lain lagi dengan kebudayaan rakyat. Kebudayaan ini tumbuh dari bawah, merupakan ekspresi spontan, dan tidak mengambil keuntungan dari kebudayaan luhur.

Kebudayaan rakyat jadi bagian dari kebudayaan masyarakat di pedesaan. Masyarakat di pedesaan biasanya punya budaya yang sesuai dengan nilai-nilai luhur generasi sebelumnya<sup>25</sup>. Dalam konteks kekinian adalah membangun manusia yang utuh. Cipta, karsa, dan rasa menjadi bagian penting dalam proses pembangunan jiwa manusia. Hal tersebut terlihat dari bahasa, kesenian, dan budaya masingmasing daerah di Indonesia, khususnya bahasa daerah Makassar yang tetap dilestarikan oleh penutur-penuturnya. Salah satu aspek dalam bahasa Makassar adalah nilai-nilai luhur yang tetap menjadi pegangan masyarakat Makassar.

 $<sup>^{25}</sup> https://gensindo.sindonews.com/read/142646/700/sejarah-munculnya-tiga-budaya-utama-didunia-termasuk-budaya-pop-1598270937?showpage=all$ 

Nilai-nilai luhur tersebut terdapat di dalam *pappasang*. Pentingnya *pappasang* ini sebagai salah satu bagian dalam melestarikan bahasa dan sastra yang ada di Indonesia. Seseorang yang mampu memahami nilainilai yang terdapat di dalam *pappasang*, maka diharapkan karakter yang dimiliki akan menjadi lebih baik. Salah satu unsur yang membuat *pappasang* sangat penting adalah nilai atau pesan yang disampaikan dan sangat dibutuhkan saat sekarang ini. Pengungkapan nilai-nilai luhur yang terkandung di dalam *pappasang* perlu diangkat ke permukaan agar masyarakat, terutama kaum muda yang cenderung mengalami dekandensi moral. Selain itu, agar generasi muda mampu mengetahui budayanya, serta menjadi bagian dalam mempersiapkan generasi Indonesia emas 2045.

Menurut Ratna, dkk. (2011: 53), bahasa dan kebudayaan memiliki hubungan yang sangat erat, sehingga pengajaran dan pembelajaran bahasa tidak terlepas dari pembelajaran kebudayaan. Selain itu, menurut Nababan (dalam Ratna, dkk., 2011: 56), tujuan mempelajari kebudayaan melalui suatu bahasa adalah untuk mengerti lebih mendalam pola dan nilai-nilai dari masyarakat penutur bahasa tersebut. Mengenai hubungan budaya dan bahasa, Fisman (dalam Ratna, dkk).<sup>26</sup>

# C. Kebudayaan Suku Mandar Dilihat dari Unsur-Unsur Budayanya

Berikut merupakan kebudayaan suku Mandar dilihat dari unsur-unsur budayanya:

#### 1. Agama

Pada umumnya dewasa ini suku Mandar adalah penganut agama Islam yang setia tetapi dalam kehidupan sehari-hari tidak dapat lepas dari kepercayaan-kepercayaan seperti pemali, larangan-larangan dan perbuatan magis seperti

\_

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Ratna, Nyoman Kutha. 2003. Paradigma Sosiologi Sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

pemakaian jimat atau benda-benda keramat dan sesaji.Didaerah pedalaman seperti di pegunungan *Pitu Ulunna Salu* sebelum Islam masuk, religi budaya yang dikenal ketika itu adalah adat *Mappurondo* yang diterjemahkan sebagai berpegang pada falsafah *Pemali Appa Randanna*.

Sedangkan untuk wilayah persekutuan *Pitu Ba'bana Binanga* sendiri, religi budayanya dapat ditemui pada peninggalannya yang berupa ritual dan upacara-upacara adat yang tampaknya bisa dijadikan patokan bahwa ia besumber dari religi budaya dan kepercayaan masa lalunya. Sepertiritual *Mappasoro* (menghanyutkan sesaji di sungai) atau *Mattulabala'* (menyiapkan sesjai untuk menolak musibah) dan lain sebagainya yang diyakini akan membawa manfaat kepada masyarakat yang melakukannya. Dari sini jelas tampak betapa simbol-simbol budaya itu berangkat dari religi budaya, yang untuk itu tidak dikenal dalam Islam.<sup>27</sup>

#### a. Mata Pencarian

Masyarakat Mandar memiliki mata pencarian sebagai nelayan. Melaut bagi suku Mandar merupakan sebuah penyatuan diri dengan laut. Chistian Pelras dalam Manusia bugis (Nalar, 2006) menilai bahwa sebenarnya leluhur orang Mandarlah melaut bukan yang ulung orang **Bugis** seperti pendapat banyak orang. Rumpon atau roppong dalam bahasa Mandar adalah tehnologi penangkapan ikan yang pertama kali ditemukan oleh pelaut Mandar, perahu sandeg adalah perahu tradisional bercadik yang tercepat dan ramah lingkunagn dikawasan Austronesia. Ide penciptanya berasal dari aral yang ditemukan pelaut mandar dilaut.Mencari hidup dilaut bukanlah pekerjaan sembarangan bagi orang Mandar. Mereka tahu betul bagaimana beradaptasi dengan perubahan-perubahan yang terjadi dilaut. Dikampung-

<sup>27</sup>Ratna, Nyoman Kutha. 2003. Paradigma Sosiologi Sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

\_

kampung Mandar, alat tangkap tak semuanya sama, ada yang menggunakan sandeq dan ada juga yang menggunakan *Baago*, perahu Mandar yang tak bercadik.

Sistematis pengetahuan yang harus dimiliki nelayan Mandar, terdiri dari kegiatan: berlayar (*paissangang asumombalang*), kelautan (paissangang aposasiang), keperahuan (paissangang paalopiang) dan kegaiban (biasa disebut paissangang). Sebelum melaut, mereka melangsungkan upacara Kuliwa, yaitu pemujaan terhadap sang pencipta, sebagai prasyarat melaut. Upacara Kuliwa ini semakin berarti dalam aktivitas Motangnga yaitu mengakap ikan terbang beserta telurnya diakhir musim barat dan di awal musim timur (april-agustus).

## b. Sistem Kekerabatan

Suku Mandar pada umumnya mengikuti kedua garis keturunan ayah dan ibu yaitu bilateral. Suku Mandar biasanya terdiri dari ayah, ibu dan anak yang biasanya bersekolah di daerah lain. Adapun keluarga luas di Mandar terkenal dengan istilah *mesangana*, <sup>28</sup> keluarga luas yaitu famili-famili yang yang dekat dan sudah jauh tetapi masih ada hubungan keluarga. Status dalam suku Mandar berbeda dengan suku Bugis, karena didaerah Bugis pada umunya wanita yang memegang peran dalam peraturan rumah tangga. Suami sebagai kepala rumah tangga yang bertanggung jawab atas keluarganya mempunyai tugas tertentu, yaitu mencari nafkah untuk menghidupi keluarganya.

Sebaliknya di Mandar, wanita tidak hnaya mengurus rumah tangga, tetapi mereka aktif dalam mengurus pencarian nafkah, mereka mempunyai prinsip hidup,

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Ahmad. 2007. *Monografi Kebudayaan Mandar di Kabupaten Majene*, Dinas P & K Kabupaten Majene, Bidang Binmudorabud Seksi Budaya.

yaitu Sibalipari yang artinya sama-sama menderita (sependeriataan) seperti: kalu lakilakinya menangkap ikan, setelah sampai di darat tugas suami sudah dianggap selesai, maka untuk penyelesaian selanjutnya adalah tugas istri terserah apakah ikan tersebut akan dijual atau dimakan, dikeringkan, semua itu adalah tugas si istri. Di daerah Bugis wanita juga turut mencari nafkah tetapi terbatas pada industri rumah, kerajinan tangan, menenun anyaman dan lain-lain.<sup>29</sup>

Di daerah Mandar terkenal dengan istilah hidup *sirindo-rondo*, *siamasei*, dan *sianuang pa'mai*.Sirondo-rondoi maksudnya bekerjasama bantu-membantu dalam mengerjakan sesuatu pekerjaan baik yang ringan maupun yang berat. Jadi dalam rumah tangga kedua suami istri begotong royong dalam membina keluarga. Siamamasei, sianuang pa'mai (sayang menyayangi, kasih mengasihi, gembira sama gembira susah sama susah).Secara keseluruhan dapat ditarik kesimpulan bahwa adanya kerjasama Bantu membantu baik yang bersifat materil maupun non materil.

#### c. Bahasa

Suku mandar menggunakan bahasa yang disebut dengan bahasa Mandar, hingga kini masih dengan mudah bisa ditemui penggunaannya di beberapa daerah di Mandar seperti: Polman, Mamasa, Majene, Mamuju dan Pasangkayu.Kendati demikian, di beberapa tempat atau daerah di Mandar juga telah menggunakan bahasa lain, seperti untuk Polman di daerah Polewali juga dapat ditemui penggunaan bahasa Bugis. Begitu pula di Mamasa, menggunakan bahasa Mamasa, sebagai bahasa mereka yang memang di dalamnya banyak ditemui perbedaannya dengan bahasa Mandar.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> http://makassarkota.go.id/sosial-dan-budaya/budaya-maritim-sandeq-dan-kearifan-lokal-suku-mandar.html

Sementara di daerah Wonomulyo, juga dapat ditemui banyak masyarakat yang menggunakan bahasa Jawa, utamanya etnis Jawa yang tinggal dan juga telah menjadi to Mandar di daerah tersebut. Kecuali di beberapa tempat Mandar, seperti Mamasa. Selain daerah Mandar atau kini wilayah Provinsi Sulawesi Barat tersebut, bahasa Mandar juga dapat ditemukan penggunaannya di komunitas masyarakat di daerah Ujung Lero Kabupaten Pinrang dan Tuppa Biring Kabupaten Pangkep.

# d. Sistem Kemasyarakatan

Pelapisan masyarakat di daerah Mandar nampaknya masih ada walaupun tidak menjadi hal yang mutlak dikedepankan lagi dalam pergaulan keseharian.Hal ini dapat diperhatikan jika kita membaca sejarah Mandar. Kerajaan-kerajaan yang masih mempunyai kedaulatan pada masa berkuasanya raja-raja dahulu hakekatnya terbagi dalam dua stratifikasi, yaitu lapisan penguasa dan lapisan yang dikuasai. Sistem mobilisasi social yang Mandar memiliki sifat yang amat sederhana dan elastis dimana lapisan penguasa bukan hanya dari golongan tomaradeka (orang biasa), apabila mereka mampu memperlihatkan prestasi sosialnya, misalnya: *to panrita'to sugi'to barani'to sulasana*, dan *to ajariang*<sup>31</sup>.

Kelima macam tersebut ditempatkan dalam lapisan elit (golongan atas orang yang terpandang). Dengan demikian terjadilah mobilisasi sosial horizontal bagi anak puang. Lambat laun nampak pelapisan masyarakat ini makin tipis akibat pembauran dalam bentuk perkawinan. Kelima golongan tadi juga memiliki andil untuk dipilih sebagai pemimpin dalam masyarakat karena kelebihannya itu.

<sup>30</sup> Alimuddin, Muhammad Ridwan, 2005. Orang Mandar Orang Laut, KPG.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>http://www.polewalimandarkab.go.id/index.php?jenis=content&id=202.

Struktur masyarakat di daerah Mandar pada dasarnya sama dengan susunan masyarakat di seluruh daerah di Sulawesi Selatan, dimana susunan ini berdasarkan penilaian daerah menurut ukuran makro yaitu: 1. Golongan bangsawan raja, 2. Golongan bangsawan hadat atau pia, 3. Golongan tau maradeka yakni orang biasa, 4. Golongan budak atau batua.

Golongan bangsawan adat ini merupakan golongan yang paling bayak jumlahnya. Mereka tidak boleh kawin dengan turunan bangsawan raja supaya ada pemisahan. Raja hanya sebagai lambing sedangkan hadat memegang kekuasaan.Pada umumnya suku Mandar ramah-ramah yang muda menghormati yang tua.Kalau orang tua berbicara dengan tamu,anak-anak tidak boleh ikut campur (ikut bersuara).

Ada beberapa hal yang menjadi kebiasaan dalam suku Mandar seperti:

- a. Mengalah yaitu kalau menghadap raja,kaki tangan dilipat.
- b. Meminta permisi kalau mau lewat didepan orang dengan menyebut Tawe
- c. Kalau bertamu sudah lama, mereka minta permisi yang disebut massimang<sup>32</sup>.

### 2. Konsep Teori-Teori Moral

Moral berasal dari kata Latin mores yang artinya tata cara dalam kehidupan, adat istiadat, kebiasaan. Moral pada dasarnya merupakan rangkaian nilai tentang berbagai macam perilaku yang harus dipatuhi. Moral merupakan kaidah norma dan pranata yang mengatur perilaku individu dalam hubungannya dengan kelompok sosial dan masyarakat. Moral merupakan standard baik-buruk yang ditentukan bagi individu nilai-nilai sosial budaya dimana individu sebagai anggota sosial.<sup>33</sup> Moralitas

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> http://www.tamanmini.com/budaya/busana tradisional/busana tradisional mandar.

<sup>33</sup> https://dosenpsikologi.com/teori-perkembangan-moral-kohlberg#:~:text=Teori%20moral%20adalah%20sikap%20dan,berlaku%20di%20tempat%20dia%20hidup.

merupakan aspek kepribadian yang diperlukan seseorang dalam kaitannya dengan kehidupan sosial secara harmonis, adil, dan seimbang. Perilaku moral diperlukan demi terwujudnya kehidupan yang damai penuh keteraturan, ketertiban, dan keharmonisan.

Seharusnya, moral dibutuhkan pada kehidupan masyarakat dalam bersosialisasi. Individu memandang individu atau kelompok lain berdasarkan moral. Mengenai perilaku, kesopanan, bersikap baik merupakan beberapa sikap dari moral yang dipandang masyarakat. Moral dapat memandang masyarakatnya memiliki nilai sosial yang baik atau buruk. Kepribadian sesorang sangat erat kaitannya dalam kegiatan sehari- hari, moral diperlukan demi kehidupan yang damai dan harmonis sesuai dengan aturan. Dapat dipahami bahwa moral adalah keseluruhan aturan, kaidah atau hukum yang berbentuk perintah dan larangan yang mengatur perilaku manusia dan masyarakat di mana manusia itu berada. Karena moral merupakan pengatur perilaku individu dalam bersosialisasi dengan kelompok masyarakat.

Dengan adanya moral baik yang tumbuh dalam masyarakat, kehidupan bersosialisasi di dalam nya akan terasa damai. Hal tersebut harus dipatuhi, karena moral memiliki fungsi dalam mengatur, menjaga ketertiban, dan menjaga keharmonisan antar masyarakat yang ada dalam suatu pranata sosial.

Tokoh yang paling dikenal dalam kaitannya dengan pengkajian perkembangan moral adalah *Lawrence E. Kohlberg*. Melalui Disertasinya yang sangat monumental yang berjudul *The Development of Modes of Moral Thinking and Choice in the Years 10 to 16* yang diselsaikan di University of Chicago pada tahun 1958, dia melakukan penelitian empiris lintas kelompok usia tentang cara pertimbangan moral tehadap 75 orang anak remaja yang berasal dari daerah sekitar

chicago. Anak -anak dibagi dalam tiga kelompok usia, yaitu kelompok usia 10, 13, dan 16 tahun. Penelitiannya dilakukan dengan cara menghadapkan pada subjek penelitian/responden kepada berbagai dilema moral dan selanjutnya mencatat semua reaksi mereka. Dalam pandangan Kohlberg, sebagaimana juga pandangan Jean Piaget salah seorang yang sangat di kaguminya bahwa berdasarkan penelitiannya, tampak bahwa anak-anak dan remaja menafsirkan segala tindakan dan perilakunya sesuai dengan struktur mental mereka sendiri dan menilai hubungan sosial dan perbuatan tertentu baik atau buruk seiring dengan tingkat perkembangan atau struktur moral mereka masing-masing<sup>34</sup>.

Moral memiliki pengaruh pada cara pandang seseorang dalam menilai suatu kasus. Jika nilai-nilai moral yang dimiliki oleh individu bersifat baik, sesuai dengan aturan dan tata cara bersosialisasi, maka individu tersebut jika melihat situasi yang tidak sesuai dengan prinsip moral yang ia pegang, maka ia akan menganggap situasi tersebut tidak bermoral, atau tidak memiliki aturan dalam bersosialisasi. Begitu pula sebaliknya, moral merupakan nilai perilaku yang harus dipatuhi, karena moral merupakan norma yang mengatur baik-buruk individu dalam suatu masyarakat. Kepribadian sesorang sangat erat kaitannya dalam kegiatan sehari-hari, moral diperlukan demi kehidupan yang damai dan harmonis sesuai dengan aturan.

# a. Karakteristik Moral dan Sikap Remaja

#### 1) Filter/Penyaring

Seorang anak belum memiliki nilai dan pengetahuan mengenai nilai moral tentang apa yang dianggap baik dan buruk oleh kalangan sosialnya.Pengajaran moral

<sup>34</sup>Kohlberg, Lawrence. (1995). Tahap-tahap Perkembangan Moral. (Alih bahasa John De Santo Dan Agus Cremers SVD). Yogyakarta: Kansius.

terhadap remaja, tidak dapat diajarkan secara teori saja, melainkan diperlukan sebuah praktek. Remaja akan dapat cepat memahami sebuah ilmu baru dengan cara diberikan contoh langsung. Karena cara berpikir remaja adalah meniru. Jika seorang remaja diajari mengenai moral baik, maka ajaklah ia ke lingkungan sosialisasi yang baik, sebagaimana pendapat Mohammad Ali dan Mohammad Asrori mengatakan bahwa berbagai aspek kehidupan yang berkaitan dengan moral dapat mempengaruhi perkembangan pada diri indvidu<sup>35</sup>. Faktor lingkungan yang berpengaruh terhadap perkembangan nilai moral dan sikap individu mencakup aspek psikologis, sosial, budaya. Baik yang terdapat dalam lingkungan keluarga, sekolah, maupun masyarakat. Kondisi psikologis, pola interaksi, pola kehidupan beragama, berbagai sarana rekreasi yang tersedia dalam lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat akan mempengaruhi perkembangan nilai moral dan sikap individu yang tumbuh dan berkembang di dalamnya.

Perkembangan nilai moral dan sikap individu sangat dipengaruhi oleh lingkungan. Karena lingkungan dapat membentuk karakter seseorang, baik itu secara psikologis, sosial dan budaya. Jika suatu individu berada di lingkungan yang pergaulannya baik, sopan, menghormati, maka karakter yang terbentuk pada individu tersebut akan baik pula. Namun jika lingkungannya jahat, kasar, tidak memiliki sopan santun, maka karakter yang terbentuk akan seperti itu.

## 2) Perilaku Buruk/Kejahatan

Lingkungan pembentukan karakter pada anak, tidak hanya di lingkungan tempatnya bermain. Namun keluarga dan sekolah pun memiliki andil dalam

<sup>35</sup>Abdullah, Muhammad Ali. 2014. Nilai dalam Kearifan Lokal *Pacce* Membina Karakter Anak Bangsa Melalui Pembelajaran di Sekolah. *Simposium Internasional Bahasa, Sastra, dan Budaya Indonesi a dalam Pengembangan Profesionalisme*. 13-14 Oktober 2014, Makassar, Indonesia. Hal. 15.

pembentukan karakter anak. Justru keluarga memiliki peran yang sangat besar dalam membentuk karakter anak. Karena nilai moral dan sikap individu tumbuh dan berkembang di dalamnya. Hal-hal yang mempengaruhi perkembangan moral pada diri individu dengan adanya interaksi aktifitas dari dalam dan luar individu. Seorang anak belum memiliki nilai dan pengetahuan mengenai nilai moral tentang apa yang dianggap baik dan buruk oleh kalangan social.

Masa remaja merupakan masa mencari jati diri, dan berusaha melepaskan diri dari lingkungan orang tua untuk menemukan jati dirinya maka masa remaja menjadi periode yang sangat penting dalam pembentukan nilai moral (Horrocks, Adi, Monks). Salah satu karakteristik remaja yang sangat menonjol berkaitan dengan nilai moral adalah bahwa remaja sudah sangat merasakan pentingnya tata nilai moral dan mengembangkan nilai-nilai baru yang sangat diperlukan sebagai pedoman, pegangan, atau petunjuk dalam mencari jalannya sendiri untuk menumbuhkan identitas diri menuju kepribadian yang semakin matang.

Remaja merupakan masa dimana individu sudah bukan lagi seorang anakanak, namun juga belum dapat dikatakan sebagai dewasa. Remaja sangat dikaitkan dengan kondisi kejiwaan yang masih labil. Remaja masih belum dapat mengambil keputusan secara tepat namun ia sudah dapat menilai sesuatu hal yang baik atau buruk. Oleh karena itu, tidak heran jika banyak remaja yang banyak melakukan halhal diluar batas moral. Karena remaja masih mencari jati dirinya, ingin mengetahui "siapakah aku sebenarnya" Itulah mengapa moral perlu diterapkan pada anak usia remaja.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Santrock, John W. (2011). Perkembangan Anak. Jakarta: Erlangga.

Dengan kelabilan jiwa mereka, dengan kebingungan akan dirinya, jika diajarkan mengenai moral, maka remaja akan mudah memahami. Di usia remaja, mereka harus diajarkan pentingnya memiliki tata nilai moral, karena hal itu merupakan pedoman, pegangan, serta petunjuk untuk menemukan identitas diri mereka. Dan moral akan membentuk mereka menjadi manusia matang dan siap dalam bersosialisasi dan menghadapi polemik dalam masyarakat.

Karakteristik yang menonjol dalam perkembangan moral remaja adalah bahwa sesuai dengan tingkat perkembangan kognisi yang mulai mencapai tahapan berpikir formal, yaitu mulai mampu berpikir abstrak dan mampu memecahkan masalah-masalah yang bersifat hipotetis maka pemikiran remaja terhadap suatu permasalahan tidak lagi hanya terikat pada waktu, tempat, dan situasi, tetapi juga pada sumber moral yang menjadi dasar hidup mereka.<sup>37</sup>

Masa remaja mencari jati diri, menemukan jati dirinya hal itu sangat penting dalam membantu pembentukan nilai moral. Remaja sangat berkaitan erat dengan nilai moral dan masa remaja sangat dirasakan pentingnya nilai moral. Hal yang menonjol dari perkembangan nilai moral remaja, bahwa sesuai dengan tingkat perkembangannya mulai dapat berpikir formal. Maka dengan itu semua pemikiran remaja terhadap suatu permasalahan tidak lagi hanya terikat pada waktu, tempat, dan situasi, tetapi juga pada sumber moral yang menjadi dasar hidup mereka.

# 3) Kehidupan Masyarakat Menjadi Sejahtera

Pemuda adalah bibit penerus bangsa harapan para pemimpin bangsa, mengembang tugas meneruskan perjuangan dan pewaris kehormatan bangsa,

-

 $<sup>^{37}</sup> https://repository.unri.ac.id/xmlui/bitstream/handle/123456789/9104/BAB%20IX.pdf?sequence=11&isAllowed=y$ 

perjalanan perkembangan dan kemajuan suatu bangsa ditentukan kualitas pemuda sekarang, dalam pembentukan pemuda yang berkualitas erat hubungannya dengan pendidikan pemuda. Pendidikan yang diperlukan pemuda sangat beragam mulai pendidikan lingkup keluarga, sekolah, dan masyarakat sosial, penanaman pendidikan nilai-nilai moral, karakter dan keruhanian merupakan pendidikan yang paling sulit ditanamkan dalam diri pemuda, meskipun pendidikan ini sulit disampaikan akan tetapi nilai moral, karakter, dan keruhanian merupakan faktor penentu manusia yang mulia, beradab dan berderajat. Persepsi yang berkembang, peran pemuda dipandang dalam dua perspektif.

Disatu sisi pemuda dalam perspektif patologis (cara pandang orang tua terhadap generasi muda) dianggap sebagai anggota masyarakat yang cenderung anarkis, suka memberontak serta tak acuh. Pemuda diharapkan mampu membawa pola pikir dan cara hidup positif dan mengaplikasikannya dalam kehidupan masyarakat. Oleh karena itulah pemuda memiliki peran yang signifikan dalam hal ini. Masyarakat sangat membutuhkan pihak yang memberikan mereka masukan, mendidik mereka tentang pola pikir dan cara hidup yang lebih baik, dan tanpa lelah terus mensosialisasikan pola pikir dan cara hidup lebih baik itu melalui berbagai media. Pemuda diharapkan selalu dapat mentransfer kepada masyarakat lain tentang segala sesuatu yang berpotensi menuju kehidupan yang lebih maju dan lebih baik.

### 4) Faktor-faktor yang Mempengaruhi Perkembangan Nilai Moral

Nilai moral adalah aspek-aspek yang berkembang pada diri individu melalui interaksi antara aktivitas internal dan pengaruh stimulus eksternal. Pada awalnya seorang anak belum memiliki nilai -nilai dan pengetahuan mengenai nilai moral tertentu atau tentang apa yang dipandang baik atau tidak baik oleh kelompok

sosialnya. Selanjutnya, dalam berinteraksi dengan lingkungan, anak mulai belajar mengenai berbagai aspek kehidupan yang berkaitan dengan nilai moral. Hal-hal yang mempengaruhi perkembangan moral pada diri individu dengan adanya interaksi aktifitas dari dalam dan luar individu.

Menurut Menurut Berns, dalam Pranoto, mengatakan terdapat tigakeadaan yang bisa memberikanpengaruh terhadap moralitas anak, yaitu situasi,individu dan sosial.

a. Keadaan atau situasi yang ada di dekat anak atau hubungan dengan lingkungan sosial.

Keadaan atau situasi merupakan hal di mana seorang anak beradadalam kontekskehidupannya. Artinya tempat seorang anak berada danbersosialisasi memiliki segugus norma yang akan ia lihat, ia alami bahkan dinegosiasiolehnya. Keadaan yang dilalui oleh seseorang akan menempa dirinya, memberikanpengertian dan pengetahuan baginya tentang moralitas.Jadi, dapatdikatakan bahwa keadaan yang ada pada sekeliling anak merupakan hal yang akan berbuntutpada perilaku moral yang diaktualisasikan olehnya.<sup>38</sup>

b. Konteks individu yang memiliki fitrah.

Konteks individu merupakan konteks diri pribadi seorang anak. Seorang anak lahir dengan fitrah atau potensi yang akan membuatnya memiliki karakteristik tertentu. Seorang anak tentunya memiliki berbagai karakter yang terkait dengan dirinya, baik itu potensi akal maupun hati. Proses penggemlengan moral pada anak merupakan proses yang harus dikontrol dan diarahkan oleh orang tua atau pendidikannya. Melalui hal ini, seorang anak akan mampu melaukan analogi terhadap

-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Berns, R.M. (2007). *Child, family, school, community : Socialization and Support*. Belmont : Thompson Learning, Inc.

berbagai kontruksi pengetahuan yang ia miliki terhadap cara ia berlaku di dalam kehidupannya, sehingga konteks individu inimenjadi penentu yang sangat besar terhadapperkembangan moralitas pada diri anak.

c. Konteks sosial, yaitu terdiri dari: keluarga, teman seumur (teman sebaya),media masa,institusi pendidikan dan masyarakat.

Konteks sosial merupakan hal yang pasti dilalui oleh setiap orang, termasuk bagianak yang berusia dini. Konteks sosial memainkan peran memberikan pengalaman danpengetahuan yang akan diserap dalam diri para anak.Artinya, melalui konteks sosial anakberusia dini akan belajar, jika dikaitkan dengan lingkungan pendidikan, maka institusikeluarga menjadi yang pokok, dilanutkan dengan institusi masyarakat yang mana para anakberusia dini menghabiskan waktu mereka untuk berinteraksi dan bersosialisasi melaluibermain, serta institusi pendidikan yang juga menjadi wadah bagi para anak berusia diniuntuk digembleng secara intelektual maupun kejiwaannya. Peran institusi-institusi ini sangat penting yang akan mendukung proses penanaman dan pembentukan moralitas pada anak berusia dini. <sup>39</sup>



<sup>39</sup>Pranoto, Y. K. S., & Khamidun, K. (2019). Kecerdasan Moral: Studi Perbandingan pada AnakUsia 4-6 Tahun. *Prosiding Seminar Nasional Pascasarjana (PROSNAMPAS)*, 2(1), 498–511.

#### **BAB III**

#### METODOLOGI PENELITIAN

#### A. Jenis Penelitian dan Lokasi Penelitian

## 1. Jenis Penelitian

Pada tahap penyelesaian penelitian, penulis perlu menggunakan beberapa metode untuk memperoleh hasil lebih lanjut mengenai penelitian ini. Jenis penelitian yang dilakukan untuk mendapatkan dan mengumpulkan data informasi.

Dalam Penelitian ini menggunakan Jenis penelitian metode penelitian kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif yaitu data yang berbentuk kata-kata, skema dan gambar. Penelitian deskriptif adalah penelitian yang diarahkan untuk memberikan gejala-gejala, fakta-fakta, atau kejadian-kejadiaan secara sistematis dan akurat, mengenai sifat-sifat populasi atau daerah tertentu. fakta saat penelitian dilakukan di kecamatan Balanipa wilayah Polewali Mandar. Penelitian termasuk dalam jenis penelitian lapangan (*field research*), yakni pengamatan langsung terhadap objek yang diteliti guna mendapatkan data yang relevan.

Penelitian ini berfokus menelusuri bagaimana eksistensi budaya Pappasang dalam pembinaan moral masyarakat balanipa, bagaimana budaya Pappasang yang mengandung ajaran-ajaran moral mampu menjadi filter terhadap pergeseran budaya yang menyebabkan lunturnya moral.

# 2. Lokasi penelitian

Fokus yang di pilih peneliti yaitu Kecamatan Balanipa, Kabupaten Polewali Mandar, Provinsi Sulawesi Barat. Peneliti memilih daerah tersebut karena masih

 $<sup>^{\</sup>rm 40}$  Zuriah,<br/>N , Metodologi Penelitian Sosial dan Pendidikan (Cet III : Jakarta : PT Bumi Aksara, 2009), ha<br/>l4

sangat menjaga dan masih sangat kental dengan budaya Pappasang yang diwariskan langsung oleh para leluhur terdahulu.

#### B. Pendekatan Penelitian

## 1. Pendekatan Sejarah

Pendekatan historis yaitu meninjau suatu permasalahan dari sudut tinjauan sejarah, dan menjawab permasalahan, serta menganalisisnya dengan menggunakan metode analisis sejarah. 7 Sejarah atau historis adalah studi yang berhubungan dengan peristiwa-peristiwa atau kejadiankejadian masa lalu yang menyangkut kejadian atau keadaan yang sebenarnya<sup>41</sup>. Dalam pendekatan sejarah kita diajak untuk memasuki situasi yang sebenarnya berhubungan dengan penerapan suatu peristiwa yang terjadi dalam masyarakat. Pendekatan ini digunakan untuk mengetahui sejarah atau seluk beluk Budaya Pappasang dalam membina moral masyarakat di Balanipa.

# 2. Pendekatan Sosiologi Agama

Pendekatan sosiologi adalah cara atau metode yang dilakukan dengan mengaitkannya dengan sosiologi guna menganalisa dan mengungkap data-data terhadap ajaran agama. Pendekatan sosiologi dalam memahami agama sangat penting, karena banyaknya keterkaitan agama dengan berbagai masalah sosial. Perhatian agama terhadap masalahmasalah sosial mendorong orang-orang yang beragama untuk memahami ilmu-ilmu sosial sebagai alat untuk memahami agamanya<sup>42</sup>. Dalam penedekatan sosiologi agama yaitu untuk memahami budaya pappasangdalam membina moral masyarakat di Kecamatan Balanipa, Kabupaten Polewali Mandar.

 Aam Abdillah, *Pengantar Ilmu Sejarah* (Bandung: Pustaka Setia, 2012), 15.
 Syamsuddin Abdullah, *Agama dan Masyarakat: Pendekatan Sosiologi Agama* (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), 35.

# 3. Pendekatan Antropologi

Dalam pendekatan antropologi yaitu untuk memahami budaya Pappasangdalam pembinaan moral masyarakat dengan mengamati secara langsung kondisi sosial masyarakat di Kecamatan Balanipa. Melalui pendekatan ini peneliti berupaya mendeskripsikan suatu kebudayaan masyarakat dengan kebudayaan yang sudah ada.<sup>43</sup>

## C. Sumber Data

Dalam penentuan sumber data, peneliti harus cakap dalam memecahkan suatu masalah dan menemukan informasi kunci sehingga data yang dibutuhkan oleh peneliti benar-benar sesuai dengan permasalahan yang ingin dipecahkan. Penentuan sumber data dalam penelitian ini berdasarkan pada usaha peneliti sehingga penentuan informan dalam penelitian ini adalah hasil wawancara yang memahami tentang Budaya pappasang secara konfrehensif di Kecamatan Balanipa, Kabupaten Polewali Mandar. Sumber data yang diperlukan dalam penelitian ini adalah :

## 1. Data primer

Data Primer Merupakan data yang diperoleh secara langsung dari hasil wawancara, observasi responden yang sesuai dengan target sasaran<sup>44</sup>. Data primer yaitu data yang diperoleh langsung dari narasumber atau informan yang dalam hal ini yaitu Ahli sejarah kebudayaan Mandar, tokoh agama, dan beberapa tokoh masyarakat setempat.

<sup>43</sup>Wika Dwiyanti, "Integrasi Budaya Islam Dengan Budaya Lokal (Studi Adat Pernikahan Bugis Bone", Skripsi (Makassar: Fak. Adab dan Humaniora, 2020), H, 28.

MAKASSA

<sup>44</sup> Sugiyono. (2017). *Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D*. Bandung : Alfabeta, CV. Hal 137.

#### 2. Data sekuder

Data sekunder Merupakan data yang diperoleh dari pihak lain secara tidak langsung, memiliki hubungan dengan penelitian yang dilakukan berupa buku atau data pendukung yang tidak di ambil langsung dari informan akan tetapi melalui dokumen dan hasil penelitian yang relevan dengan masalah penelitian ini untuk melengkapi informasih yang dibutuhkan dalam penelitian.<sup>45</sup>

## D. Metode Pengumpulan Data

## 1. Observasi

Metode observasi adalah pengamatan dan pencatatan dengan sistematis fenomena-fenomena yang sudah diteliti. Observasi yang lebih sempit adalah mengamati (*Watching*) dan mendengar (*listening*) perilaku seseorang selama beberapa waktu tanpa melakukan manipulasi atau pengendalian, serta mencatat penemuan yang memungkinkan atau memenuhi syarat untuk digunakan kedalam tingkat penafsiran analisis. Observasi baru dapat dikatakan tepat pelaksanaannya bila dapat menangkap keadaan (konteks) sosial alamiah tempat terjadinya perilaku, dan juga dapat menangkap peristiwa yang berarti atau kejadian – kejadian yang mempengaruhi relasi social para partisipan. Observasi yaitu mencari informasi mengenai siapa-siapa tokoh di Kecamatan Balanipa Kababupaten Polewali Mandar yang paham mengenai konsep Budaya Pappasang.

MAKASSAR

<sup>45</sup> Sugiyono. (2017). *Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D*. Bandung : Alfabeta, CV. Hal 139.

<sup>46</sup>Harbani Pasolong, *Metode Penelitian Administrasi Publik*", (Bandung : Alfabeta, 2016), h. 131.

#### 2. Wawancara

Metode wawancara merupakan pertemuan dua orang untuk bertukar informasi dan ide melalui tanya jawab, sehingga dapat dikontruksikan makna dalam suatu topik tertentu, Metode wawancara mendefinisikan wawancara adalah pertemuan antara dua orang untuk bertukar informasi dan ide melalui tanya jawab sehingga dapat dikonstruksikan makna dalam suatu topik tertentu.<sup>47</sup>

Metode wawancara adalah proses tanya jawab peneliti dengan informan yang memahami Budaya Pappasang dalam pembinaan moral masyarakat Kecamatan Balanipa, Kabupaten Polewali Mandar. Wawancara ini dilakukan agar peneliti bisa memperoleh data yang lengkap dan akurat agar permasalahan dapat terpecahkan.

## 3. Dokumentasi

Metode dokumentasi merupakan metode pengumpulan data berupa bendabenda tertulis seperti,buku, majalah, catatan, surat kabar, jurnal, prasasti dan sebagainya. Dalam penelitian yang akan dilaksanakan, informasi-informasi yang berbentuk dokumen sangat relevan karenan tipe informasi ini bisa mengunakan berbagai bentuk dan dijadikan sumber data yang eksplisit. <sup>48</sup>Metode dokumentasi ini peneliti akan mengumpulkan data-data yang terkait dengan penelitian, agar peneliti dapat menjelaskan dan menguraikan hal-hal yang ada kaitannya dengan penelitian ini, sehingga hasil penelitian ini dapat dipertanggung jawabkan secara ilmiah.

MAKASSAR

 $^{48}$  Abdurahman Fatoni,  $Metode\ Penelitian\ dan\ Teknik\ Penyusunan\ Skripsi,$  (Jakarta: PT Rineka Cipta , 2011), h. 105

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Sugiyono. (2017). *Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D*. Bandung : Alfabeta, CV. Hal 213.

# E. Tehnik Pengumpulan Data dan Analisis Data

### 1. Pengolahan Data

Setelah semua data terkumpul, yang dilakukan pengolahan data yang disesuaikan dengan kebutuhan penelitian yang akan dikerjakan. Dalam penelitian ini pengolahan data menggunakan metode-metode sebagai berikut:

- a. Metode induktif yaitu dimulai dari kesimpulan yang bersifat khusus kemudian mengambil kesimpulan yang bersifat umum.
- b. Metode deduktif yaitu data yang bersifat umum kemudian dijabarkan ke data-data yang bersifat khusus.
- c. Metode komperatif yaitu menganalisis dengan cara membanding bandingkan data antar data yang satu dengan yang lain kemudian menarik kesimpulan.

# 2. Analisis Data

Proses mencari dan menyusun secara sistematis data yang diperoleh dari hasil wawancara, catatan dilapangan, dan bahan-bahan lain yang digunakan agar peneliti memperoleh solusi atas permasalahan penelitian yang akan diselesaikan, dengan memilih hal-hal yang penting serta membuat suatu kesimpulan atas data yang diperoleh.



### **BAB IV**

## HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

## A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian

Kecamatan Balanipa merupakan salah satu kecamatan yang berada di Kabupaten Polewali Mandar. Kecamatan Balanipa terletak antara 119<sup>0</sup> 05 "40.41" Lintang Selatan dan 3<sup>0</sup> 30" 10.30" Bujur Timur. Batas-batas wilayah Kecamatan Balanipa antara lain sebagai berikut :

Barat : Kecamatan Tinambung

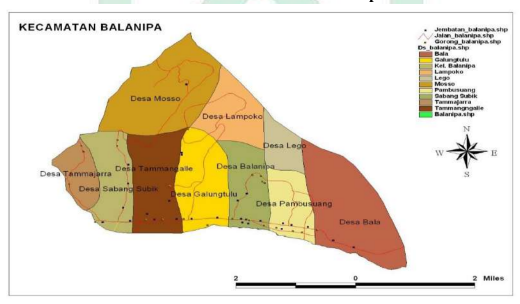
Timur: Kecamatan Campalagian

Utara : Kecamatan Limboro dan Campalagian

Selatan: Teluk Mandar

2022

Gambar 4.1 Peta Kecamatan Balanipa<sup>49</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Sumber:http:www.polrespolman.id/p/peta-wilayah.html?m=1, diakses pada 4 Februari

Jarak dari ibu kota kecamatan Balanipa ke ibukota Polewali Mandar sekitar 44 km. Ibu kota kecamatan Balanipa terletak di kelurahan Balanipa dengan ketinggian 6 meter dari permukaan air laut. Luas wilayah kecamatan Balanipa adalah 37,42 km² atau sekitar 1,85% dari luas wilayah kabupaten Polewali Mandar. Kecamatan Balanipa terdiri dari sepuluh desa dan satu kelurahan. Desa yang memiliki wilayah terluas adalah Desa Mosso (7,57 km²). Sedangkan desa yang memiliki wilayah tersempit adalah Desa Pambusuang (1,00 km²).

Tammajarra 5% Pallis 13% Mosso 21% Balanipa 15% Tammangalle Bala 6% 16% Lambanan Galungtulu 6% Lego Sabang Subik 5% Pambusuang 4% 3%

Gambar 4.2 Diagram Persentase Luas Wilayah Menurut Desa/Kelurahan Di Kecamatan Balanipa

Sumber: Badan Pusat Statistik Kabupaten Polewali Mandar 2018

\_

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Sumber data *Badan Pusat Statistik Daerah Kabupaten Polewali Mandar 2018* 

Berdasarkan data diatas, desa/kelurahan yang memiliki luas wilayah yang paling terbesar di kecamatan Balanipa adalah desa Mosso dengan persentase 21 persen dan yang memiliki luas wilayah yang paling kecil adalah desa Pambusuang dengan luas wilayah hanya 3 persen.

# 1. Pemerintahan Kecamatan Balanipa

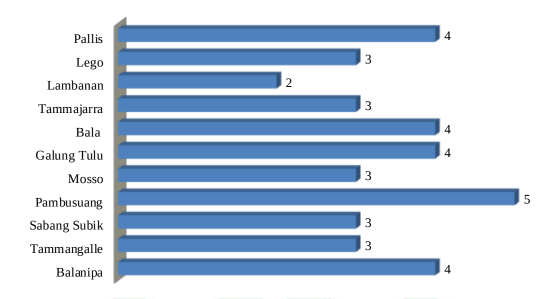
Secara administrasi kecamatan Balanipa terdiri dari sebelas wilayah desa/kelurahan. Dan untuk mempermudah koordinasi setiap desa/kelurahan terbagii menjadi beberapa lingkungan/dusun yang merupakan satuan lingkungan setempat terkecil, hanya satu desa yang satuan lingkungan setempat terkecilnya adalah RT. Jumlah dusun/lingkungan di kecamatan Balaipa sebanyak 33 dusun dan 4 lingkungan. Desa Lambanan adalah desa yang memiliki jumlah dusun paling sedikit diantara desa- desa di kecamatan Balanipa.

Dalam penyelenggaraan tugas pemerintahan dan pelayanan kepada masyarakat tercatat jumlah Pegawai Negeri Sipil (PNS) yang ada di wilayah kecamatan Balanipa menurut instansi selama tahun 2018 berjumlah 86 orang (tidak termasuk guru), yang terdiri dari 31 orang pegawai kecamatan, 8 orang pegawai kelurahan, UPTD Diknaspora 8 orang, KUA 11 orang, UPTD BPP 5 orang, UPTD Puskesmas 30 orang, BKKBN 1 orang. 51

MAKASSAR

<sup>51</sup>Sumber data Badan Pusat Statistik Daerah Kabupaten Polewali Mandar 2018

Gambar 4.3 Diagram Jumlah Lingkungan Dan Dusun Menurut Desa/Kelurahan Di Kecamatan Balanipa



Sumber: Badan Pusat Statistik Kabupaten Polewali Mandar 2018

Berdasarkan data diatas, jumlah lingkungan dan dusun menurut desa/kelurahan di kecamatan Balanipa yang paling banyak ada di desa Pambusuang dengan total 5 dan yang paling sedikit ada pada desa Lambanan dengan jumlah 2 lingkungan dan desa

## 2. Demografi Penduduk

Penduduk Kecamatan Balanipa berdasarkan dari hasil proyeksi Penduduk pada tahun 2018 mencapai 25.912 orang yang terdiri dari 12.417 orang penduduk laki-laki dan 13.495 orang penduduk dengan tingkat kepadatan penduduk rata-rata 692 orang per km². Dengan melihat angka rasio jenis kelamin (*sex ratio*) jumlah penduduk perempuan lebih banyak jika dibandingkan dengan penduduk laki-laki.

Tabel 4.1 Jumlah Penduduk Menurut Desa/Kelurahan Kecamatan Balanipa 2018

| Desa/Kelurahan        | Jumlah   |              |          |
|-----------------------|----------|--------------|----------|
|                       | Pria (P) | Wanita (W)   | P+W      |
| Balanipa              | 1439     | 1505         | 2944     |
| Tammangalle           | 1023     | 1085         | 2108     |
| Sabang Subik          | 1521     | 1631         | 3152     |
| Pambusuang            | 2636     | 2868         | 5504     |
| Mosso                 | 419      | 439          | 858      |
| Galung Tulu           | 1434     | 1678         | 3112     |
| Bala                  | 2054     | 2256         | 4310     |
| Tammajarra            | 834      | 882          | 1716     |
| Lambanan              | 247      | 295          | 542      |
| Lego                  | 532      | 563          | 1095     |
| Pallis                | 278      | 293          | 571      |
| Kecamatan<br>Balanipa | 12417 TA | 18113495 EGE | Pl 25912 |

Sumber: Badan Pusat Statistik Kabupaten Polewali Mandar 2018

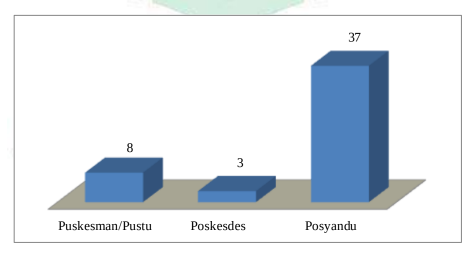
Jika dilihat dari distribusi penduduk, maka penduduk kecamatan Balanipa masih terpusat di desa Pambusuang, yaitu sebanyak 5.504 orang atau sekitar 2I % dari total penduduk kecamatan Balanipa. Selain itu desa Pambusuang juga merupakan daerah yang paling padat penduduknya di kecamatan Balanipa dengan tingkat kepadatan sebesar 5.504 orang/km².

Jumlah rumah tangga di Kecamatan Balanipa hasil proyeksi adalah 5.616 rumah tangga dengan rata-rata banyaknya anggota rumah tangga dalam satu rumah adalah 5 orang.<sup>52</sup>

### 3. Kesehatan

Kesehatan merupakan dimensi yang strategis karena masalah kesehatan dapat berdampak luas terhadap kualitas sumber daya manusia. Tolak ukur pembangunan kesehatan dapat dilihat dari sisi peran pemerintah dalam menyediakan sarana dan prasarana kesehatan. Di samping itu sikap dan kesadaran penduduk dalam meningkatkan derajat kesehatannya juga sangat menentukan. Selain itu tenaga medis baik dokter maupun tanaga medis lain mengalami peningkatan. Berikut adalah data tempat pelayanan kesehatan di kecamatan Balanipa sebagai berikut:

Gambar 4.4 Diagram Jumlah Fasilitas Kesehatan Di Kecamatan Balanipa



Sumber: Badan Pusat Statistik Kabupaten Polewali Mandar 2018

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Sumber data *Badan Pusat Statistik Daerah Kabupaten Polewali Mandar 2018* 

Jumlah fasilitas kesehatan yang ada di Kecamatan Balanipa relative sama dari tahun sebelumnya yang meliputi 1 unit puskesmas, 7 unit puskesmas pembantu, 3 unit poskesdes dan 37 unit posyandu. Tenaga kesehatan yang tersedia adalah 1 dokter gigi, 1 dokter umum, 13 bidan, 8 perawat dan 13 dukun bayi. 53

#### 4. Pertanian

Sektor pertanian masih menjadi pilihan lapangan usaha bagi penduduk kecamatan Balanipa. Tanaman palawija di kecamatan Balanipa adalah jagung, ubikayu, kacang hijau dan kacang tanah. Luas panen tanaman ubi kayu 34,00 Ha menghasilkan produksi sebesar 121,59 ton. Untuk tanaman kacang hijau dengan luas areal 14,00 Ha menghasilkan produksi sebesar 59,92 ton.

Berdasarkan data dari UPTD Balai Penyuluhan Pertanian Kecamatan Balanipa, sub sektor tanaman hortikultura hanya ada bawang merah. Hasil produksi bawang merah sebesar 35 ton, dengan luas panen sebesar 7,00 ha. Sedangkan untuk komoditas tanaman hortikultura semusim lainnya yang ada adalah tanaman tomat,dengan luas tanam sekitar 6 ha.

Tanaman perkebunan juga merupakan salah satu potensi yang ada di kecamatan Balanipa. Luas areal tanaman perkebunan rakyat sebesar 1.612,42 ha. Dari luas tersebut, 1.182,4 ha merupakan luas areal tanaman perkebunan yang menghasilkan.

Tanaman perkebunan yang tertinggi produksinya adalah tanaman kelapa dalam dan kakao, produksi masing-masing mencapai 348,12 ton dan 139.26 ton. Untuk tanaman perkebunan yang produktivitasnya terendah adalah kelapa hibrida.<sup>54</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Sumber data *Badan Pusat Statistik Daerah Kabupaten Polewali Mandar 2018* 

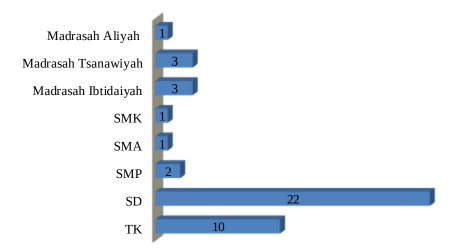
<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Sumber data *Badan Pusat Statistik Daerah Kabupaten Polewali Mandar 2018* 

## 5. Tingkat Pendidikan

Pendidikan merupakan salah satu faktor yang mampu mendorong keberhasilan suatu daerah. Indikator adanya kemajuan dibidang pendidikan terlihat dari keberadaan tenaga pengajar danmurid.Di kecamatan Balanipa, pembangunan di sektor pendidikan semakin penting dengan ditetapkannya titik berat pembangunan pada bidang ekonomi yang diiringi peningkatan sumber daya manusia.

Sarana pendidikan formal yang tersedia di kecamatan Balanipa sampai tahun 2018 meliputi 10 Taman Kanak-kanak, 22 Sekolah Dasar Negeri, 2 Sekolah Menengah Pertama, 1 Sekolah Menengah Atas, 1 Sekolah Menengah Kejuruan, 3 Madrasah Ibtidaiyah, 3 Madrasah Tsanawiyah dan 1 Madrasah Aliyah. 55 Berikut adalah data terkait fasilitas pendidikan yang ada di kecamatan Balanipa

Gambar 4.5 Diagram Jumlah Fasilitas Pendidikan Di Kecamatan Balanipa



Sumber: Badan Pusat Statistik Kabupaten Polewali Mandar 2018

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Sumber data Badan Pusat Statistik Daerah Kabupaten Polewali Mandar 2018

Berdasarkan data di atas menunjukkan bahwa SD memiliki jumlah sarana pendidikan formal yang paling banyak di kecamatan Balanipa dengan total 22 unit. Rata-rata untuk SMA, SMK dan Madrasah Aliyah hanya memiliki 1 unit saran pendidikan formal saja.

# B. Eksistensi Budaya Pappasang Di Kecamatan Balanipa

## 1. Latar Belakang Munculnya Budaya Pappasang

Budaya *Pappasang* berasal dari kata pasang yang berarti pesan(an),maka artinya adalah pesan-pesan orang terdahulu yang bersifat nasihat bahkan merupakan wasiat yang harus diketahui dan dikenal, *pappasang* sesungguhnya dapat dimaknai sebagai pesan, namun arti *pappasang* sebenarnya adalah nasihat atau tutur bijak. *Pappasang* juga sebagai wasiat yang berisi pesan pesan leluhur sebagai sumber informasi bagi generasi sekarang. *Pappasang* lebih menekankan pada ajaran moral yang patut dituruti dan sangat dimuliakan. Tidak boleh memandang enteng hanya sebagai ungkapan saja. Namun mampu mengetuk hati dan pikiran agar supaya orang berlaku jujur dan berpikir menggunakan akal sehat<sup>56</sup>

Pappasang merupakan sastra Mandar yang muncul bersamaan dengan perkembangan kebudayaan dan peradaban di kalangan suku Mandar. Sejak dahulu suku Mandar telah menggunakan sastra-sastranya sebagai salah satu pelengkap adat mereka. Baik dari segi pendidikan, sosial, agama, nasehat, hiburan atau yang bernuansa romantis serta menjadi suatu hal yang bisa memberikan penyemangat bagi parah pejuang atau dikenal dengan prajurit kerajaan pada masa dahulu. Dimana sebagian dari mereka hanya menganggap sebuah permainan dan mereka tidak sadar

\_

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Syaeba, M. 2013. *Jurnal Pepatudzu Budaya Mandar Pappasang Hubungannya dengan pembinaan Moral Masyarakat. Polewali Mandar*: Universitas Al-Syariah Mandar. Vol 5 N0 1.

akan hal tersebut. Namun, seiring perputaran waktu dan terus berkembangnya sastra sastra Mandar tersebut, kemudian dilakukan semacam penelitian sastra di kalangan masyarakat Mandar, barulah mereka mengetahui bahwa apa yang mereka lakukan dan apa yang mereka sebut-sebut sebagai bagian dari adat-istiadat suku Mandar, ternyata adalah sebuah lantunan karya sastra yang merupakan lantunan kata-kata yang indah.<sup>57</sup>

Pappasang yang ditemukan di Mandar terdapat dalam beberapa bentuk yaitu sebagai berikut:

- a. Ungkapan tradisional berupa pribahasa.
- b. Terdapat pula dalam *kalindaqdaq* Mandar. Salah satu karya sastra mandar berupa puisi, terikat pada jumlah larik dalam bait, jumlah suku kata dalam setiap larik, dan irama yang tetap. *Kalindaqdaq* memiliki bentuk: tiap bait terdiri atas 4 larik (baris), larik pertama terdiri atas 8 suku kata, larik kedua terdiri atas 7 suku kata, larik ketiga terdiri atas 5 suku kata, larik keempat terdiri atas 7 suku kata, merupakan puisi suku kata, persajakan *kalindaqdaq* umumnya bebas, meskipun ada juga yang bersajak akhir a-a-a, a-b-b-a, aa- b-b.
- c. Terdapat pula dalam manuskrip, sastra tertulis pada zaman dulu, sebagai bentuk peninggalan tertulis kebudayaan masa silam tertuang dalam naskah. Naskah merupakan dokumen atau arsip kebudayaan yang mengandung ide-ide, gagasangagasan utama, dan berbagai macam pengetahuan tentang alam semesta menurut

\_

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Parwin. 2016. Fungsi Media Rakyat "Kalindaqdaq" Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Agama Islam Di Masyarakat Desa Betteng Kecamatan Pamboang Kabupaten Majene. Skripsi. Pare-Pare: STAIN Pare-Pare.

persepsi budaya masyarakat pendukungnya, termasuk ajaran keagamaan yang mengandung nilai-nilai luhur budaya bangsa.<sup>58</sup>

Pappasang adalah kunci komunikasi di dalam kehidupan masyarakat adat dan raja, karena pappasang itu adalah kalimat yang keluar dari pemangku adat kepada raja dan masyarakat. Pappasang tidak lain adalah pesan kearifan menuju sebuah kehidupan untuk lebih baik kedeapan. Setiap budaya pasti menginginkan generasi yang lebih baik lagi, karena keingina-kengian itulah sehingga munculah pappasang atau pesan-pesan kepada generasi baru. Secara berkesinambungan atau turun temurun moral dalam pappasang Mandar ini mewarnai kehidupan budaya masyarakatnya. Setiap orang tua membekali anak-anaknya akan arti pappasang leluhur dalam menjalani kehidupan dunia ini.

Sebagai suatu warisan budaya, *pappasang* Mandar mengandung berbagai ajaran yang moralistik. Kebudayaan semacam ini dipandang sebagai cara berkehidupan ideal mengenai bagaimana seseorang harus hidup untuk menjadi anggota masyarakat yang baik dan diterima. Disamping itu, merupakan suatu norma atau hukum yang tidak tertulis yang harus dipelihara dan ditegakkan dalam bentuk tindakan atau perilaku. Orang memelihara *pappasang* akan selalu terpandang dalam masyarakatnya atau mempunyai strata sosial tinggi sedangkan orang yang tidak mengindahkannya akan mendapat posisi terendahkan dalam hukum masyarakat *Pappasang* adalah sastra lisan masyarakat Mandar yang hingga kini masih dihayati oleh masyarakat yang berlatar belakang bahasa dan budaya Bugis. Jenis sastra ini

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Ilyas. H. F. 2019. *Jurnal Pusaka Khazanah Keagamaan, Nilai-Nilai Luhur dalam Pappasang Masyarakat Mandar.* Makassar: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar *Vol. 7, No.2*,

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Tammalele, S, Pd.I, Budayawan Mandar, *Wawancara*, Desa Bala, 20 Oktober 2021

merupakan warisan leluhur orang Mandar yang diturunkan dari satu generasi ke generasi berikutnya. Isinya mengandung bermacam-macam petuah yang dapat dijadikan sebagai pegangan dalam menghadapi berbagai masalah kehidupan, baik kehidupan duniawi maupun ukhrawi.<sup>61</sup>

## 2. Budaya *Pappasang* Sebelum Datangnya Islam di Kecamatan Balanipa

Pada abad VII saat itu pemerintahan di wilayah Mandar masih berbentuk kerajaan. Terdapat empat belas kerajaan besar di tanah Mandar pada saat itu, yaitu tergabung dalam konfederasi *Pitu Ulunna Salu* (tujuh kerajaan di wilayah pegunungan) dan *Pitu Baqbana Binanga* (tujuh kerajaan diwilayah pantai). Pemikiran *pappaseng to riolo*, menyentuh aspek adat, nilai, peradilan, dan tata-pemerintahan yang lengkap. Implementasi dalam kinerja pemerintahan, menumbuhkan nilai-nilai budaya dan adat istiadat dalam memimpin. <sup>62</sup> Orang Mandar sejak dahulu sangat dikenal sebagai suku yang beradab yang mengutamakan sifat *Sipakala'bi* (saling mengormati), *Sipattau* (saling menghargai), *Sianaong Pa'mai*, (saling kasih mengasihi), *Sirondo-rondoi* (saling bantu membantu) dan *Siasayangngi* (saling sayang menyayangi) serta mengutamakan konsep *Sibaliparri* (sama merasakan suka dan duka) dan paling utama adalah saling menjaga dan menghormati serta selalu bersedia membantu orang lain tanpa mengharap akan adanya imbalan, dan yang paling terutama bagi orang Mandar yaitu tidak saling menarik kaki kebawah untuk sama menjatuhkan yang kesemuanya itu menunjukkan jati diri orang Mandar selaku

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Sumirat. 2020. Implementasi Nilai-Nilai Dakwah Dalam Pappaseng To Riolo Pada Masyarakat Desa Bontonyeleng Kecamatan Gantarang Kabupaten Bulukumba. Skripsi. Makassar: UIN Alauddin Makassar.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Muhammad Bahar Akkase Teng, "Pappaseng To Riolo, Falsafah Orang Bugis: Dalam Perspektif Sejarah" (Prosiding Konferensi Internasional Ikatan Dosen Budaya Daerah Indonesia ke-7, Makassar, 17-19 September 2017), h. 21.

orang yang berpedoman dalam sifat *Mala'bi* (mempunyai harkat dan martabat yang sangat tinggi).<sup>63</sup>

Suku Mandar ini, yang dahulu pada masa kerajaan terhimpun dalam sebuah konfederasi perserikatan yang disebut *Pitu Ulunna Salu* (tujuh kerajaan yang bermukim diseputaran hulu sungai) sebagai kelompok pertama yang mendiami seputar pegunungan (wilayah hulu sungai) dan *Pitu Ba'bana Binanga* (tujuh kerajaan yang bermukim diseputaran muara sungai) sebagai kelompok kedua yang mendiami wilayah pesisir pantai yang semuanya berjumlah 14 (empa belas) kerajaan besar ditambah dengan kerajaan kecil serta wilayah otonom (mangkubumi) yang ada dalam masingmasing kerajaan besar yang kesemuanya itu berasal dari satu rumpun keluarga yang disebut *Mesa Kanne* ( satu asal kejadian), oleh karena itu di Mandar sejak dahulu hingga kini tidak ada yang bernama *Kerajaan Mandar* yang rajanya disebut Arayang, Mara'dia, Aruang atau Tomakaka Mandar atau disebut *Raja Mandar* yang menguasai seluruh tanah Mandar, karena yang ada di Mandar adalah raja-raja di Mandar yang diikat oleh sebuah perserikatan dalam kebersamaan dan diketuai oleh Keajaan Balanipa. <sup>64</sup>

Sebelum masuknya Islam, Mandar sudah dikenal sebagai suku yang memiliki kebudayaan tersendiri, sebagaimana suku lain di Indonesia. Kebudayaan Mandar dibangun diatas nilai-nilai tradisional yang masih sangat kental oleh pengaruh kepercayaan Hindu, terutama pada aspek kepercayaan dan ritual, dari sisi kepercayaan, suku bangsa Mandar dahulu kala meyakini roh halus dan hal-hal gaib

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<sup>63</sup> Asdy Ahmad. 2018. Bahasa Mandar Dalam Aksara Lontar (Pau-Paunna To Mandar Dilalang Hurufu Lontara). Malang: Wineka Media

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Asdy Ahmad. 2018. Bahasa Mandar Dalam Aksara Lontar (Pau-Paunna To Mandar Dilalang Hurufu Lontara). Malang: Wineka Media

yang memiliki kekuatan melebihi kekuatan manusia. Meski demikian, agama dan kepercayaan masyarakat Mandar sebelum kedatangan Islam belum banyak terungkap. Tulisan-tulisan dalam *lontara* maupun tulisan orang asing pada umumnya hanya menceritakan aspek pemerintahan dan kondisi umum masyarakat.

Agama dan kepercayaan masyarakat Mandar sebelum Islam banyak di ungkap baik dari tulisan-tulisan *lontarak* maupun dalam tulisan orang asing. Tulisan yang ada umumnya hanya menceritakan dari aspek pemerintahan dan kondisi umum masyarakat. Agama dan kepercayaan orang mandar sebelum datangnya islam tidak ubahnya dengan masyarakat yang lain. Umumnya, mereka memiliki kepercayaan lama yang meyakini adanya kekuatan- kekuatan yang gaib di balik dunia nyata. Kekuatan gaib ini di yakini sebagai sumber kebaikan dan juga kejahatan. <sup>65</sup>

Oleh karena itu,tata cara dan aturan-aturan dalam menghubungkan diri dengan kekuatan gaib di formulasi oleh masyarakat itu sendiri,berdasarkan dari hasil renungan dan pengalaman yang sudah di lakukan selama ini. 66. Setiap benda yang digunakan oleh masyarakat dalam melakukan hubungan kepada yang gaib merupakan simbol yang memiliki makna dan nilai.dimensi dari makna simbol tersebut tergantung pada penafsiran,dan penempatan posisi simbol dalam kehidupan masyarakat.Tentu semua itu berhubungan dengan kehidupan khususnya di masyarakat Balanipa dan membangun hubungan baik dengan yang ghaib. Terlebih dahulu melakukan sesembahan hewan misalnya ayam berbulu hitam sebagai simbol perantara dunia ghaib atau berbulu merah sebagai simbol berhubungan dengan

<sup>65</sup> Anwar Sewang dan Ahmad Asdy, Etika Dalam Kehidupan Orang Mandar, (t.te., Sulawesi Barat: Yayasan Mahaputra Mandar, 2010), h. 117.

-

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Thomas Gibson, Islamic Narrative and Authority in Southeast Asia: From the 16th to 21st Century, terj. Nurhady Sirimorok, Narasi Islam dan Otoritas di Asia Tenggara: Abad ke-16 Hingga Abad ke-21, (Cet. I., Ed. Indonesia, Makassar: Ininnawa, 2012), h 9.

penguasa bumi beserta isinya dan ayam berbulu putih sebagai simbol ketulusan, ke ihklasan dalam pengorbanan. Sebagai pendamping sesembahan juga disiapkan sesajen dari beras ketan empat warna, ketan putih, ketan merah, ketan hitam dan beras ketan kuning. Proses hubungan dengan yang ghaib berlangsung dengan meriah karena di ikuti oleh raja dan pemangku adat sambil dimeriahkan dengan tarian kuda yang di kenal dengan nama *sayyang pattu'du dan syair kalinda'da'* pantun dan perumpamaan. Selain cara berhubungan kepada yang gaib dengan menggunakan simbol-simbol,ada juga tata aturan yang diberlakukan dalam kehidupan masyarakat. Tata aturan yang di maksud adalah brupa anjuran-anjuran dan larangan yang harus di hindari. <sup>67</sup>

Budaya *pappasang* zaman dahulu sebelum masuknya Islam merupakan sebuah petuah dari nenek moyang ke genarasi berikutnya, *pappasang* manjadi bagian terpenting dalam kehidupan untuk lebih baik lagi, *pappasang* dari orang tua dahulu bagaimana untuk selalu bersikap jujur amanah, salah satu contoh pappasang yaitu:

"Pahangi kabe, iyya disangan lempu, abaranian, amanarangan sossorongangi, andiangi mala paqda"

Artinva:

pahamlah nak, yang dimaksud dengan kejujuran, keberanian, dan kecerdasan tidak bisa hilang karena dia menjadi warisan keluarga.

Masyarakat Mandar dahulu sangat menjunjung tinggi *Pappasang to mauuweng* (Pesan orang tua) , mereka meyakini bahwa apa yang sudah menjadi larangan orang tua tidak boleh dilakukan ini demi menjga agar anak-anak mereka

\_

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Pemali adalah kearifan lokan masyarakat Balanipa sebagai norma atau batasan prilaku kehidupan agar tidak melakukan pelanggaran sosial atau hukuman adat yang berlaku di Balanipa. Rusdi, Penggiat Budaya Mandar, Kecamatan Polewali Kabupaten Polewali Mandar. Wawancara, di Polewali, 02 Desember 2014.

mampu menjalani kehidupan lebih baik kedepannya. Sebelum zaman berkembang pesat seperti sekarang, tradisi *pappasang* di tanah Mandar merupakan hal yang sudah membudaya, sebab pada masyarakat Mandar sejak dahulu dikenal menjadikan tradisi lisan *pappasang* sebagai sarana untuk menyampaikan, mengajarkan, serta memperkenalkan pandangan hidup (*way of life*) mereka.<sup>68</sup>

## 3. Budaya Pappasang Setelah Diterimanya Islam di Kecamatan Balanipa

Masuknya Islam di kerajaan-kerajaan Tanah Mandar juga tidak beragam. Menurut Ibrahim Abbas, Islam pertama kali masuk ke Tanah Mandar pada abad XVI dan dibavva oleh para penganjur dari tanah seberang yang disebut oleh penduduk lokal sebagai wali Sedangkan budayawan Mandar, A.M. Mandra, mengatakan, Islam mulai masuk pada abad XVII di Balanipa yaitu pada zaman Kerajaan Balanipa IV, Kanna I Pattang alias Daetta (putra Tonajalloq) dan kemudian di Pamboang pada 1665 di zaman Raja Tomatindo di Agamana.

Agar eksistensi atau keberadaan Budaya *Pappasang* tetap terjaga langkah awal yang harus dipenuhi yaitu pemahaman masyarakat tentang budaya *pappasang* tersebut agar dalam kesehariaannya perilaku *pasang* tersebut bisa diterapkan. *Pappasang* Mandar mengandung wasiat atau amanat yang berisi petuah-petuah tentang ajaran moral, etika, dan budi pekerti yang luhur sesuai dengan tuntutan hidup masyarakat mandar dalam kehidupan sehari-hari. Berpegang teguh pada perinsip hidup yang ada, tingkah laku mereka akan terarah kepada tujuan yang telah diperhitungkan baik buruknya sebelum melangkah lebih jauh.

<sup>69</sup> Rijal dkk. 2019. Potensi Sejarah Dan Budaya Mandar Dalam Perspektif Pariwisata.Makassar: Politeknik Pariwisata Makassar

\_

Tamsil. 2019. Jurnal Representasi Nilai-Nilai Pappasang Di Tanah Mandar (Studi Hermeneutika Fenomenologi). Makassar: Universitas Negeri Makassar.

Moral pada dasarnya merupakan rangkaian nilai tentang berbagai macam perilaku yang harus dipatuhi. Moral merupakan kaidah norma dan pranata yang mengatur perilaku individu dalam hubungannya dengan kelompok sosial dan masyarakat. Moral merupakan standard baik-buruk yang ditentukan bagi individu nilai-nilai sosial budaya dimana individu sebagai anggota sosial. Moralitas merupakan aspek kepribadian yang diperlukan seseorang dalam kaitannya dengan kehidupan sosial secara harmonis, adil, dan seimbang. Perilaku moral diperlukan demi terwujudnya kehidupan yang damai penuh keteraturan, ketertiban, dan keharmonisan.

Masa remaja merupakan masa mencari jati diri, dan berusaha melepaskan diri dari lingkungan orang tua untuk menemukan jati dirinya maka masa remaja menjadi periode yang sangat penting dalam pembentukan nilai moral: Sejalan dengan pernyataan salah satu narasumber yaitu Sahabuddin Mahganna selaku Tenaga Pengajar Seni Budaya di salah satu Sekolah Menengah Atas di Kec. Balanipa, beliau menyampaikan bahwa:

"Pahang macoai mating kambe apari sangaq pappasang, iya tu'u pappasang pau-pauq pepaturuq macoa pole ri kanne-kanneqta riolo mai di lita Mandar, muaq di sangami pappasang tattami tia mambawa pau-paunnaq lao di gagauq macoa iyya nanapayari pewongang lambi mawuweng, jari da sanggaq mu peissangngi tappai mating, pajari toi mating di gauq anna pauq macoa mu, inna-inna to mulambai lambi mawuweng, iyyamo na macoa sannali muaq pappasang mu pajari rio-rioq mu lalang kero-kero macoamu, jari iyya disanga pappasang macoa pepaturuq macoa mu irrangngi pole ri tomawuweng tarrusangi paturuq toi pauq anna kero-keroq macoa lao ri anaqmu lao ri appomu manini, muaq iyyari disangaq pappasang macoa kambe".

#### Artinya:

"Yang harus di pahami terlebih dahulu yaitu apa itu Pappasang. Pappasang sama dengan pesan, pesan dari leluhur terdahulu kepada manusia-manusia yang akan datang. Salah satu pappasang itu adalah muatan-muatan

kata/perbendaharaan kata yang mengandung nilai-nilai kebaikan yang kemudian akan dibawa selama ia hidup. Kemudian adapun cara menjaga eksistensi dari pada Pappasang di mandar yaitu pertama dimulai dari sikapnya generasi kemudian yang kedua memberikan kesempatan kepada generasi agar merasa memiliki atas nilai-nilai moral yang ada di mandar yang disebut nilai Pappasang, ketiga mengumpulkan perbendaharaan referensi terhadap para generasi sebagai transfer atau estapet dari yang paham ke yang tidak paham "70".

Dari pemaparan Bapak Sahabuddin Maganna di atas, penulis dapat mengetahui bahwa ada beberapa cara atau langkah-langkah untuk melestarikan/menjaga budaya *pappasang* di Mandar yaitu pertama dimulai dari sikapnya generasi kemudian yang kedua memberikan kesempatan kepada generasi agar merasa memiliki atas nilai-nilai moral yang ada di mandar yang disebut nilai Pappasang, ketiga mengumpulkan perbendaharaan referensi terhadap para generasi sebagai transfer atau estapet bagi yang paham ke yang tidak paham.

Sejalan dengan apa yang di sampaikan oleh Muhammad Adil Tambono selaku Penggiat kebudayaan Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, beliau menyampaikan bahwa :

"Jari harusi tau mappajari kebiasaan macoa iya disanga pappasang, iyyamo annaq macoa muaq na Pahang macoai nanaeke di te'e, apalebbaq rio sittongannaq pepaturu lalanna keroannaq pappasanna pole ri tomawuweng taq, jari na mauwwang boma mating iyyasangaq pappasang rapang lebbaiq warisan anna wasiat nawawaiq tama minjari pauq-pauq, iyya pauq-pauq mambawai gauq-gauq sitinaya rini rilino, iyamo tu'u kalindadaq tattai mappake pau-paunna to Mandar nasawaq kalindadaq caranaq mambawa pauq pappasang. Jari mua muissammi iya disangaq pappasang, di pakarayai di pakalabbiq budaya pappasang macoa, pauq-pauq anna gauq macoa".

## Artinya:

"untuk menjaga atau melestarikan Budaya Pappasang, terlebih dahulu yang harus dipenuhi ialah generasi-generasi di tanah Mandar harus mengetahui apa itu Pappasang. Jadi Pappasang di mandar juga sering disebut budaya

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Sahabuddin Maganna (39 tahun), PNS, Wawancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.

Lisan atau dikenal sebagai Bahasa yang berisi petuah/pesan moral. Dalam hal ini para generasi di tuntut untuk memahami dan mencintai bahasanya yaitu bahasa Mandar agar supaya budaya pappasang itu sendiri bisa bertahan. Misalnya di Mandar dikenal dengan Kalindaqdaq, dimana kalindaqdaq sendiri berisi bahasa mandar yang bermakna pesan-pesan moral. kesemuanya itu harus di ajarkan kepada generasi selanjutnya agar supaya mereka bisa mencintai bahasa Mandar yang kemudian sampai pada pemahaman Budaya Pappasang "71".

Dari pemaparan Muhammad Adil Tambono selaku penggiat kebudayaan Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Penulis dapat mengetahui bahwa secara umum definisi daripada *pappasang* di Mandar tidak terlalu banyak dalam artian bahwa *pappasang* di Mandar bermakna pesan-pesan moral yang memang harus di jaga dan dilestarikan eksistensinya.

## 1. Disampaikan (Sosialisasi)

Sebagai upaya untuk meningkatkan pemahaman serta partisipasi masyarakat Balanipa terhadap pelestarian budaya *Pappasang*, maka dapat dilakukan sosialisasi nilai-nilai kultural. Sosialisasi nilai-nilai kultural yang tepat akan membantu masyarakat khususnya generasi muda untuk lebih mengapresiasi dan mencintai budaya *Pappasang*. Sosialisasi sendiri dibagi menjadi 3 fase, yaitu primer, sekunder, dan tersier. Sosialisasi primer terjadinya di awal saat masih kecil ketika masih dalam proses berkembang dan masih dalam lingkup keluarga. Sosialisasi sekunder terjadinya di luar lingkup keluarga yang biasanya dari kelompok-kelompok di sekitarnya.

Sedangkan sosialisasi tersier merupakan fase terakhir yaitu terjadinya saat individu sudah beranjak dewasa dan menemukan situasi baru. Dari setiap fasenya, sosialisasi nilai-nilai kultural dapat ditingkatkan dengan bantuan teknologi di era

Muhammad Adil Tambono (40 tahun), Penggiat Budaya Kementrian Pendidikan & Kebudayaan RI, awancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.

digital. Sosialisasi primer merupakan fase yang paling penting karena interaksi dari setiap individu dengan keluarga merupakan yang paling utama dari sejak kecil. Dalam fase ini, keluarga memiliki peranan penting dalam memperkenalkan nilai-nilai kultural misalnya dengan orang tua menghargai privasi dari tiap anggota keluarga dengan tidak mengutak-atik *handphone* satu sama lain merupakan contoh sederhana dari sosialisasi nilai kultural berupa sopan santun.

Orang tua juga bisa mengenalkan anak terkait budaya Indonesia sejak dini melalui media sosial dengan menunjukkan video terkait sehingga anak tersebut bisa tertarik dan mau ikut serta mengapresiasi budaya *pappasang*. Sosialisasi fase kedua yaitu sekunder juga penting yaitu pemahaman terkait nilai kultural dapat dipengaruhi dari kelompok yang ada di sekitar. Misalnya, masyarakat sekitar rajin melakukan gotong royong dan mengajak masyarakat sekitar untuk ikut berpartisipasi demi kebaikan bersama dan menjalin hubungan satu sama lain juga tanpa membedakan hal berupa status sosial dan sebagainya. Ajakan ikut serta dalam bergotong royong juga bisa dilakukan melalui media sosial maupun mengirimkan pesan kepada orang-orang. Contoh lainnya bisa berupa membuat video terkait acara-acara kebudayaan yang akan ditampilkan sehingga bisa mendapatkan perhatian dari masyarakat sekitar dan lebih banyak mendapat apresiasi.

Menyambung dari narasumber sebelumnya, Dalam pandangan lain yaitu dalam sudut pandang Religi atau agama yang dijelaskan oleh bapak Abd. Syahid Rasyid selaku tokoh agama, beliau menjelaskan bahwa:

"Iyyari sanga pappepasang atau pappasang dini di lita Mandar iyamo caranaq tomawuweng taq riolo maiq mappalambiq pepaturu macoa, sittongannaq pappasang naq toMandar mambawai pewongannaq nanaeke na maola lete-leteanna pandra-pandra dilino kambe, diolo pa mai toMandar andangi mala sisara lebba pepaturunna panrita, iyyamo tu'u lita mandar

Tania sangga suku anna budaya, tapi Mandar dio kambe tandangang sannali sanga nilai-nilai asallangang dini dilita Mandar, pappasang dio pau-pau puramo tikamaq, pau-pau pura na paressu mo toriolo ta naraq tau sala lomeang gauq-gauq ta di rilino kambe"/

## Artinya:

"Pappasang di Tanah Mandar dikenal sebagai metode para leluhur dalam menyampaikan hikmah dan pelajaran hidup, tanah Mandar dikenal juga sebagai suku atau budaya yang sangat kental dengan nilai-nilai Islam dalam proses pembentukan generasinya, pappasang juga dikenal sebagai kalam-kalam kebajikan atau pelajaran hidup, dalam bahasa sederhananya disebut sebagai pesan-pesan leluhur yang selalu berangkat dari nilai-nilai kebenaran agar generasi tetap berada pada jalan yang benar, itulah Pappasang". 72

Dari hasil pemaparan ketiga narasumber di atas penulis bisa menganalisis bahwa, langkah pertama yang harus di lakukan untuk menjaga eksistensi budaya pappasang yang mengandung ajaran-ajaran moral agar mampu menjadi filter terhadap pergeseran budaya yang menyebabkan lunturnya moral yaitu Generasi Muda terlebih dahulu harus mengetahui apa itu *Pappasang*, dari pemahamannya mengenai pappasang yaitu Bahasa Mandar yang berisi petuah-petuah maka kecintaan mereka terhadap budaya *Pappasang* akan menjadi pemantik dalam pelestarian budaya tersebut.

# 2. Diamalkan (Penerapan)

Nilai-nilai kultural tersebut harus dipahami dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari oleh masyarakat. Dengan penerapan nilai-nilai kultural tersebut, masyarakat akan lebih menghargai dan mencintai budaya-nya sendiri. Kurangnya pemahaman akan nilai-nilai kultural, banyak masyarakat di Kec. Balanipa yang tidak mempedulikan kebudayaannya sendiri malah meninggikan kebudayaan daerah lain.

 $^{72}$  Abd. Syahid rasyid (69 tahun), Tokoh Agama, Wawancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.

Dengan bantuan teknologi di era digital berupa media sosial juga, meningkatkan awareness akan kepentingan nilai kultural terhadap eksistensi dari kebudayaan juga akan lebih mudah. Cakupan yang bisa dijangkau dengan penggunaan media sosial juga pastinya akan lebih luas. Dengan penggunaan teknologi yang ada, nilai-nilai budaya pappasang bisa lebih dikenal dan dipahami oleh masyarakat Balanipa. Dengan pemahaman nilai kultural yang benar maka ancaman terhadap eksistensi budaya pappasang juga akan bisa teratasi.

#### C. Pengaruh Budaya Pappasang dalam Kehidupan Moral Masyarakat Balanipa

Kepribadian seseorang sangat erat kaitannya dalam kegiatan sehari- hari, moral diperlukan demi kehidupan yang damai dan harmonis sesuai dengan aturan. Dapat dipahami bahwa moral adalah keseluruhan aturan, kaidah atau hukum yang berbentuk perintah dan larangan yang mengatur perilaku manusia dan masyarakat di mana manusia itu berada. Karena moral merupakan pengatur perilaku individu dalam bersosialisasi dengan kelompok masyarakat. Dengan adanya moral baik yang tumbuh dalam masyarakat, kehidupan bersosialisasi di dalam nya akan terasa damai. Hal tersebut harus dipatuhi, karena moral memiliki fungsi dalam mengatur, menjaga ketertiban, dan menjaga keharmonisan antar masyarakat yang ada dalam suatu pranata sosial.

Moral memiliki pengaruh pada cara pandang seseorang dalam menilai suatu kasus. Jika nilai-nilai moral yang dimiliki oleh individu bersifat baik, sesuai dengan aturan dan tata cara bersosialisasi, maka individu tersebut jika melihat situasi yang tidak sesuai dengan prinsip moral yang ia pegang, maka ia akan menganggap situasi tersebut tidak bermoral, atau tidak memiliki aturan dalam bersosialisasi. Begitu pula sebaliknya, moral merupakan nilai perilaku yang harus dipatuhi, karena moral

merupakan norma yang mengatur baik-buruk individu dalam suatu masyarakat. Kepribadian seseorang sangat erat kaitannya dalam kegiatan sehari-hari, moral diperlukan demi kehidupan yang damai dan harmonis sesuai dengan aturan.

### 1. Karakteristik Moral dan Sikap Remaja

#### a) Filter/penyaring

Seorang anak belum memiliki nilai dan pengetahuan mengenai nilai moral tentang apa yang dianggap baik dan buruk oleh kalangan sosialnya.Pengajaran moral terhadap remaja, tidak dapat diajarkan secara teori saja, melainkan diperlukan sebuah praktek. Remaja akan dapat cepat memahami sebuah ilmu baru dengan cara diberikan contoh langsung. Karena cara berpikir remaja adalah meniru. Jika seorang remaja diajari mengenai moral baik, maka ajaklah ia ke lingkungan sosialisasi yang baik, sebagaimana pendapat Mohammad Ali dan Mohammad Asrori mengatakan bahwa berbagai aspek kehidupan yang berkaitan dengan moral dapat mempengaruhi perkembangan pada diri indvidu<sup>73</sup>.

Faktor lingkungan yang berpengaruh terhadap perkembangan nilai moral dan sikap individu mencakup aspek psikologis, sosial, budaya. Baik yang terdapat dalam lingkungan keluarga, sekolah, maupun masyarakat. Kondisi psikologis, pola interaksi, pola kehidupan beragama, berbagai sarana rekreasi yang tersedia dalam lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat akan mempengaruhi perkembangan nilai moral dan sikap individu yang tumbuh dan berkembang di dalamnya.

<sup>73</sup>Abdullah, Muhammad Ali. 2014. Nilai dalam Kearifan Lokal *Pacce* Membina Karakter Anak Bangsa Melalui Pembelajaran di Sekolah. *Simposium Internasional Bahasa, Sastra, dan Budaya Indonesi a dalam Pengembangan Profesionalisme*. 13-14 Oktober 2014, Makassar, Indonesia. Hal. 15.

Perkembangan nilai moral dan sikap individu sangat dipengaruhi oleh lingkungan. Karena lingkungan dapat membentuk karakter seseorang, baik itu secara psikologis, sosial, dan budaya. Jika suatu individu berada di lingkungan yang pergaulannya baik, sopan, menghormati, maka karakter yang terbentuk pada individu tersebut akan baik pula. Namun jika lingkungannya jahat, kasar, tidak memiliki sopan santun, maka karakter yang terbentuk akan seperti itu.

# a. Perilaku buruk/Kejahatan

Lingkungan pembentukan karakter pada anak, tidak hanya di lingkungan tempatnya bermain. Namun keluarga dan sekolah pun memiliki andil dalam pembentukan karakter anak. Justru keluarga memiliki peran yang sangat besar dalam membentuk karakter anak. Karena nilai moral dan sikap individu tumbuh dan berkembang di dalamnya. Hal-hal yang mempengaruhi perkembangan moral pada diri individu dengan adanya interaksi aktifitas dari dalam dan luar individu. Seorang anak belum memiliki nilai dan pengetahuan mengenai nilai moral tentang apa yang dianggap baik dan buruk oleh kalangan social.

Masa remaja merupakan masa mencari jati diri, dan berusaha melepaskan diri dari lingkungan orang tua untuk menemukan jati dirinya maka masa remaja menjadi periode yang sangat penting dalam pembentukan nilai moral (Horrocks, Adi, Monks). Salah satu karakteristik remaja yang sangat menonjol berkaitan dengan nilai moral adalah bahwa remaja sudah sangat merasakan pentingnya tata nilai moral dan mengembangkan nilai-nilai baru yang sangat diperlukan sebagai pedoman, pegangan, atau petunjuk dalam mencari jalannya sendiri untuk menumbuhkan identitas diri menuju kepribadian yang semakin matang.

Remaja merupakan masa dimana individu sudah bukan lagi seorang anakanak, namun juga belum dapat dikatakan sebagai dewasa. Remaja sangat dikaitkan dengan kondisi kejiwaan yang masih labil. Remaja masih belum dapat mengambil keputusan secara tepat namun ia sudah dapat menilai sesuatu hal yang baik atau buruk. Oleh karena itu, tidak heran jika banyak remaja yang banyak melakukan halhal diluar batas moral. Karena remaja masih mencari jati dirinya, ingin mengetahui "siapakah aku sebenarnya" Itulah mengapa moral perlu diterapkan pada anak usia remaja.

Dengan ke-labil-an jiwa mereka, dengan kebingungan akan dirinya, jika diajarkan mengenai moral, maka remaja akan mudah memahami. Di usia remaja, mereka harus diajarkan pentingnya memiliki tata nilai moral, karena hal itu merupakan pedoman, pegangan, serta petunjuk untuk menemukan identitas diri mereka. Dan moral akan membentuk mereka menjadi manusia matang dan siap dalam bersosialisasi dan menghadapi polemik dalam masyarakat.

Sejalan dengan apa yang di sampaikan oleh Bapak Sahabuddin Maganna, beliau menjelaskan bahwa:

"Pengarunna pappasang di lalang kehidupanna masyaraka di'o malai di ita di'o di kehiduppanna masyaraka dite'e indammimo tau parallu bandamo ma'ala pendapa-pendapa pappasang di lalang kehidupan modern, pappasanna to mindolota ma'uangi "dao sangga pelamba tappa mating miye, peitao dolo dai di nawang, peitao naung dilita, peitao lao dikanang anna kaeri mane mellambamo o" masyarakat di te'e indammi makkeroang pasang bassa ri'omo nasaba masyarkat tappa me'ita diomi di taliponna masalah cuaca. Nasaba diang di pa'uangan teknologi modern jari masyarakat indammi mappogau bandamo anu pura napogau to mindolona contoh mua' nalambai tau, masyarakat dite'e indammi parallu bandamo mambawa andeande nasaba mai'di sannal mi di ruppa pa'balu ande di tanggalalang, jari andianmmo dipauangan pasang bassa di'omo. Jari generasi di te'e andiammi me'ita bandamo pasang to mindolona nasaba generasi di te'e napahammimo."

#### Artinya:

"Pengaruh Budaya Pappasang dalam kehidupan masyarakat bisa dilihat pada cara berkehidupan masyarkat yang tidak perlu lagi menuangkan gagasan-gagasan pappasang itu dalam kehidupannya yang serba teknologi itu, misalnya salah satu pappasang terdahulu "dao sangga pelamba tappa mating miye, peitao dolo dai di nawang, peitao naung dilita, peitao lao dikanang anna kaeri mane mellambamo o" tapi sekarang masyarkat sudah tidak menggunakan itu karena masyarkat sudah mendapat informasi cuaca dari handphone atau teknologi misalnya yang dilengkapi perkiraan cuaca hujan atau tidak, setiap itu di mulai karena adanya perlakuan teknologi yang tidak lagi berdasar dengan apa yang dilakukan orang terdahulu. misalnya lagi jikalau bepergian, masyarakat sekarang sudah tidak perlu lagi membawa bekal (ketupat, buras dan sebagainya)karena sudah banyak warung/penjual makanan di sepanjang jalan, jadi tidak ada lagi pasang seperti itu. Intinya adalah generasi sekarang sudah melakukan semaunya dalam artian generasi sekarang sudah melakukan semuanya tanpa melihat pasang sebelumnya disebabkan generasi sekarang sudah tahu".74

Dari penjelasan di atas maka penulis bisa menganalisis bahwa pengaruh pappasang dalam kehidupan Masyarkat Mandar bisa di lihat dari cara berkehidupan masyarkat tersebut.

#### b. Kehidupan Masyarakat Menjadi Sejahtera

Pemuda adalah bibit penerus bangsa harapan para pemimpin bangsa, mengembang tugas meneruskan perjuangan dan pewaris kehormatan bangsa, perjalanan perkembangan dan kemajuan suatu bangsa ditentukan kualitas pemuda sekarang, dalam pembentukan pemuda yang berkualitas erat hubungannya dengan pendidikan pemuda. Pendidikan yang diperlukan pemuda sangat beragam mulai pendidikan lingkup keluarga, sekolah, dan masyarakat sosial, penanaman pendidikan nilai-nilai moral, karakter dan keruhanian merupakan pendidikan yang paling sulit ditanamkan dalam diri pemuda, meskipun pendidikan ini sulit disampaikan akan

-

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Sahabuddin Maganna (39 tahun), PNS, Wawancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.

tetapi nilai moral, karakter, dan keruhanian merupakan faktor penentu manusia yang mulia, beradab dan berderajat. Persepsi yang berkembang, peran pemuda dipandang dalam dua perspektif.

Disatu sisi pemuda dalam perspektif patologis (cara pandang orang tua terhadap generasi muda) dianggap sebagai anggota masyarakat yang cenderung anarkis, suka memberontak serta tak acuh. Pemuda diharapkan mampu membawa pola pikir dan cara hidup positif dan mengaplikasikannya dalam kehidupan masyarakat. Oleh karena itulah pemuda memiliki peran yang signifikan dalam hal ini. Masyarakat sangat membutuhkan pihak yang memberikan mereka masukan, mendidik mereka tentang pola pikir dan cara hidup yang lebih baik, dan tanpa lelah terus mensosialisasikan pola pikir dan cara hidup lebih baik itu melalui berbagai media. Pemuda diharapkan selalu dapat mentransfer kepada masyarakat lain tentang segala sesuatu yang berpotensi menuju kehidupan yang lebih maju dan lebih baik.

Sejalan dengan apa yang di sampaikan oleh Muhammad Adil Tambono selau Penggiat kebudayaan Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, beliau menyampaikan bahwa :

"Pengaruh pappasang dio di kehidupan moral diang kedudukan anna' eksistensi dilalang atuotuoanna pa'banua mua iting ilapputtauo mambawai pasang dibatang alawena tatta iting ilapputtauo napahani mappakaraya rupa tau nasaba diang pasang nabawa pole to mendolona. To andiang maissang apa sanga pasang anna to ma issang apa sanga pasang pasti indani rua sittengan kerona mua to maissang apa disanga pasang pasti naissangi sanga mikkero malagbi."

#### Artinya:

"Pengaruh Pappasang dalam kehidupan Moral punya kedudukan atau eksistensi dalam kehidupan masyarakat. jika seseorang mempunyai pasang dalam diri pasti orang tersebut memahami cara memperlakukan sesama manusia karena seseorang tersebut sudah dapat Pasang dari orang-orang terdahulunya. Akan sangat jelas perbedaan seseorang yang memiliki pasang dalam diri dengan seseorang yang tidak memiliki pasang dalam diri.

seseorang yang memiliki pasang dalam diri pasti memiliki etika yang malaqbi (kata maupun perbuatan) dalam kehidupan moral".<sup>75</sup>

Dari penjelasan di atas maka penulis menganalisis bahwa pengaruh pappasang dalam kehidupan masyarakat bisa di deteksi dengan melihat Etika dan tingkah laku seseorang tersebut. Seseorang yang memiliki pasang dalam dirinya akan cenderung bertingkah laku baik sesuai norma-norma kehidupan dan seseorang yang tidak mempunyai pasang dalam diri cenderung akan bertingkah diluar norma-norma kehidupan.

Dalam pandangan lain yaitu dalam sudut pandang Religi atau agama yang dijelaskan oleh bapak Abd. Syahid Rasyid selaku tokoh agama, beliau menjelaskan bahwa:

"Pengarunna pappasang di lalang kehidupan masyarakat mandar kental [le'ba ruai anna berpengaruh sannali lao di masyarakat. Mappipinnassa ruai pai tau wattu anikkangan mua iting wattu puara disepaka'iomittama i di bulan salah (nasanga i annanggurutta iyari'o pasang to mindiolota di Mandar ma'uangi iyari'o jumadil akhir bulan salah). Jari wattu anikkangan ri'o harus i di palenggu lao di bulan laeng. Ma'uang toi annnanggurutta, pasang todiolo ri'o mua namatindo i tau lima kairi di patondo naung. Supaya mua ilalai tau matindo lima kanan magassing meuya. Mua di lalang pandangan Agama lima kanan di patondo naung. Lima kanan to'o di pittuppuang mua i lalai tau. Jari macoa sannali tu'u mua' diang pipaturu Agama siundurangi pappasang dio di kehidupan masyarakat''.

#### Artinya:

"Pengaruh Pappasang dalam kehidupan Masyarakat Mandar sangatlah kental dan sangat berpengaruh pada aktivitas masyarakat, dalam penentuan waktu pernikahan saja, jikalau waktu yang di sepakati itu termasuk ke dalam waktu atau bulan salah (menurut beliau, pasang terdahulu di Mandar bahwa jumadil akhir itu merupakan Bulan salah) jadi waktu pernikahannya harus di geser ke bulan-bulan yang lain. Kemudian menurut beliau juga dalam penentuan posisi tidur, kalau pasang terdahulu ketika ingin tidur tangan kiri harus di bawah atau dengan kata lain menghadap kekiri dengan alasan agar

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Muhammad Adil Tambono (40 tahun), Penggiat Budaya Kementrian Pendidikan & Kebudayaan RI, awancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.

ketika bangun tidur tangan kanannya kuat bekerja sedangkan dalam pandangan Agama justru kebalikan dari pada itu, tangan kanan yang harus dibawa dan tangan kanan juga yang menjadi tumpuan ketika bangun. Maka dari itu akan sangat bagus seandainya ada ajaran agama yang sejalan atau ditegaskan oleh pappasang dalam kehidupan masyarakat."

Berdasarkan hasil wawancara dari ketiga narasumber di atas maka penulisis menganalisa bahwa pengaruh *Pappasang* dalam kehidupan masyarakat Mandar bisa di lihat dari tingkah laku atau cara berkehidupan masyarakat Mandar.

# D. Peran Orang Tua dan Anak dalam Penerapan Budaya Pappasang dalam Kehidupan Masyarakat Di Balanipa

## 1. Sebagai Pendidik

Anak merupakan investasi masa depan yang harus dikembangkan secara optimal. Penelitian membuktikan bahwa sejak lahir seorang anak manusia memiliki kurang lebih 100 miliyar sel otak. Sel-sel otak ini tidak akan tumbuh dan berkembang dengan pesat tanpa adanya stimulasi dan didayagunakan. Pendidikan anak usia dini sangatlah penting. Pentingnya pendidikan anak sejak usia dini juga didasarkan pada UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, yang menyatakan bahwa pendidikan anak usia dini adalah salah satu upaya pembinaan yang ditujukan untuk anak sejak lahir sampai dengan 6 tahun yang dilakukan melalui pemberian rangsangan pendidikan untuk membantu pertumbuhan dan perkembangan jasmani dan rohani agar nak memiliki kesiapan dalam memasuki jenjang pendidikan lebih lanjut. Kualitas watak anak sejak kecil akan mewarnai watak seseorang di kemudian hari.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Abd. Syahid rasyid (69 tahun), Tokoh Agama, Wawancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.

Anak yang dibesarkan dalam suasana yang curiga mencurigai misalnya, ketika dewasa akan mengalami kesulitan untuk mempercayai orang lain. Bila di masa kecilnya anak sering dipukuli, besar kemungkinan ketika besar akanmenjadi pendendam. Demikian pula jika di masa kecil anak sering diejek, maka kelaka akan sulit menghargai orang lain

Nilai moral adalah aspek-aspek yang berkembang pada diri individu melalui interaksi antara aktivitas internal dan pengaruh stimulus eksternal. Pada awalnya seorang anak belum memiliki nilai -nilai dan pengetahuan mengenai nilai moral tertentu atau tentang apa yang dipandang baik atau tidak baik oleh kelompok sosialnya. Selanjutnya, dalam berinteraksi dengan lingkungan, anak mulai belajar mengenai berbagai aspek kehidupan yang berkaitan dengan nilai moral. Hal-hal yang mempengaruhi perkembangan moral pada diri individu dengan adanya interaksi aktifitas dari dalam dan luar individu. Seorang anak belum memiliki nilai dan pengetahuan mengenai nilai moral tentang apa yang dianggap baik dan buruk oleh kalangan sosialnya.

Pengajaran moral terhadap remaja, tidak dapat diajarkan secara teori saja, melainkan diperlukan sebuah praktek. Remaja akan dapat cepat memahami sebuah ilmu baru dengan cara diberikan contoh langsung. Karena cara berpikir remaja adalah meniru. Jika seorang remaja diajari mengenai moral baik, maka ajaklah ia ke lingkungan sosialisasi yang baik, sebagaimana pendapat Mohammad Ali dan Mohammad Asrorisebagai berikut, bahwa berbagai aspek kehidupan yang berkaitan dengan moral dapat mempengaruhi perkembangan pada diri indvidu. Sejalan dengan pernyataan salah satu narasumber yaituSahabuddin Mahganna selaku Tenaga

Pengajar Seni Budaya di salah satu Sekolah Menengah Atas di Kec. Balanipa, beliau menyampaikan bahwa:

"Iyari'o tomauweng dite'e andiangi sittengang-tengang diang tomauweng makkeroang le'ba ruai adat istiadat. Diang to'o tomauweng andiangmi makkeroang adat istiadat, langkah kaminang midiolo napogau tomauweng harus i napogau dipamboyanganna anna harus toi tau makkeroang pepaturupepaturu apa napaturuangi pole tomauweng mindiolota. Mua tomauweng andiang le'ba naissang apa sanga pasang pole tomindiolona tatta iyari'e pappasang indani mala bertahan, nasaba' andiang generasi-generasi nama'issang bandamo".

#### Artinya:

"Tingkatan orang tua kekinian itu berbeda-beda artinya ada orang tua yang masih memegang adat istiadat ada juga orang tua yang tidak memegang adat istiadat tersebut, jadi hal utama yang harus di lakukan ialah orang tua harus memulai dari rumah masing-masing dan orang tua harus belajar sesuai apa yang dia terima dari orang terdahulu jika orang tua sama sekali tidak mengetahui pesan dari orang terdahulu maka secara otomatis pappasang tersebut tidak akan bisa bertahan karena tidak akan ada regenerasi kedepannya". 77

Dari penjelasan di atas maka penulis bisa menganalisis bahwa peran Orang tua dan Anak dalam aktualisasi Penerapan Budaya *Pappasang* sangatlah urgent dalam artian lahirnya generasi yang paham makna Budaya pappasang sangat dipengaruhi oleh sejauh mana pemahaman Orang tua terhadap Makna *Pappasang* itu sendiri.

#### 2. Sebagai Pengawas

Keberhasilan pendidikan moral bagi anak usia dini sangat bergantung pada tiga lingkungan pendidikan yaitu keluarga, sekolah, dan masyarakat. Di antara ketiga lingkungan pendidkan tersebut menurut pendapat Dobbert dan Winkler. Lingkungan keluarga merupakan faktor dominan yang efektif dan terpenting. Peran keluarga

\_

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Sahabuddin Maganna (39 tahun), PNS, Wawancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.

dalam pendidikan nilai adalah mendukung terjadinya proses identifikasi, internalisasi, panutan, dan reproduksi langsung dari nilai-nilai moral yang hendak ditanamkan sebagai pola orientasi dari kehidupan keluarga.

Keluarga menurut Ahmadi seperti dikutip Fitria Susanti dan Novita adalah kelompok primer yang paling penting di dalam masyarakat. Keluarga merupakan sebuah kelompok yang terbentuk dari hubungan antara laki-laki dan perempuan yang berlangsung lama untuk menciptakan dan membesarkan anak. Jadi keluarga dalam bentuk murni merupakan satu kesatuan sosial yang terdiri dari suami, istri dan anakanak. Keluarga merupakan lingkungan terdekat bagi anak sejak anak dilahirkan. Di dalam keluarga anak memperoleh banyak pengalaman dan stimulus untuk tumbuh dan berkembang. Pengaruh keluarga terhadap perkembangan moral anak sangatlah besar. Dengan melihat perilaku orang dewasa di dalam lingkungan keluarga dimana anak tinggal, anak akan memperhatikan perilaku tersebut, kemudian menirunya dalam jangka waktu tertentu. Dengan demikian keluarga merupakan tempat yang sangat efektif untuk menginternalisasikan nilai moral kepada anak.

Peran orang tua bagi pendidikan anak adalah memberikan dasar pendidikan, sikap, dan keterampilan dasar, seperti agama, budi pekerti, sopan sdantun, estetika, kasih sayang, rasa aman, dasar-dasar untuk mematuhi peraturan, dan menanamkan kebiasaan-kebiasaan. Peranan keluarga adalah mengajarkan nilai-nilai dan tingkah laku yang sesuai. Peran orang tua di dalam keluarga bagi perkembangan moral anak sangatlah besar. Anak perlu mendapat pendampingan dalam perkembangan nilai moral. Peran utama orang tua dalam pendampingan ini sangatlah besar. Peristiwa sehari-hari bisa dijadikan sebagai alat bagi orang tua untuk menginternalisasikan nilai moral kepada anak. Dalam upaya menjalankan perannya dalam pendidikan.

Sejalan dengan apa yang di jelaskan oleh Muhammad Adil Tambono selaku Penggiat Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, beliau menyampaikan bahwa:

"Yang pertama harus di penuhi agar aktualisasi penerapan Pappasang bisa dilakukan ialah Orang tua harus memiliki atau paham akan pappasang itu sendiri maka secara langsung orang tua tersebut bisa memberikan pengetahuan pappasang tersebut kepada anak-anaknya, kemudian yang kedua ialah adanya kesadaran kepemelikian budaya pappasang dalam diri generasi muda agar supaya dalam kehidupan sehari-harinya setiap aktivitasnya sarat akan pappasang itu sendiri". 78

Dari penjelasan di atas maka penulis bisa menganalisis bahwa peran Orang tua dan Anak dalam aktualisasi Penerapan Budaya *Pappasang* dalam pandangan kebudayaan yang utama ialah penekanan terhadap pengetahuan awal dari orang tua yaitu pengetahuannya tentang *pappasang* agar ada yang bisa di wariskan terhadap anak-anaknya.

Dalam pandangan lain yaitu dalam sudut pandang Religi atau agama yang dijelaskan oleh bapak Abd. Syahid Rasyid selaku tokoh agama, beliau menjelaskan bahwa:

"Iyari'o gunanna tomauweng makkeroangngi budaya pappasang dio di pabanua tanna ratangngi diparalluanna. Tomauweng di'o harus i nape'issangngi memang lao di ana' appona paham-paham agama, contoh napaturumi mangaji, namaputurumi massambayang, nasaba pepaturu iyyamo di'e mala manjari pondasi budaya pappasang di Mandar anna' malai di pertahankan".

#### Artinya:

"Peran Orang tua dalam memelihara budaya pappasang dalam masyarakat sangat dibutuhkan, adapun langkah awal yang harus di terapkan ialah sejak kecil anak-anaknya harus diperkenalkan dengan pemahaman agama, misalnya di ajarkan cara shalat, mengaji, tata krama dan lain-lain, dari

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>Muhammad Adil Tambono (40 tahun), Penggiat Budaya Kementrian Pendidikan & Kebudayaan RI, awancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.

pondasi inilah saya yakin budaya pappasang di Mandar bisa diterapkan dan tetap bertahan selamanya". <sup>79</sup>

Berdasarkan hasil wawancara dari ketiga narasumber di atas maka penulis menganalisa bahwa kontribusi orang tua dalam hal ini sangat besar maka dari itu Orang Tua seharusnya harus lebih aktif dalam penerapan Budaya Pappasang dalam Masyarakat.

#### 3. Sebagai Pengadil

Dalam upaya menjalankan perannya dalam pendidikan moral untuk anak usia dini lingkungan keluarga harus mampu menciptakan suasana yang kondusif untuk pembelajaran nilai moral bagi anak. Artinya bahwa keluarga tidak hanya memberikan konsep-konsep moral secara abstrak, tetapi juga Diklus, berupaya agar anak dapat belajar tentang penerapan dari konsep-kpnsep moral tersebut dari perilaku anggota keluarga sehari-hari. Orang tua pada saat menginternalisasikan nilai moral kepada anak di dalam keluarga harus memperhatikan beberapa hal. Pertama, nilai yang ditanamkan harus jelas. Artinya bahwa dalam menyampaikan nilai moral kepada anak harus menggunakan bahasa sederhana yang dapat diterima oleh anak. Mengingat anak usia dini perkembangan bahasanya masih cukup sederhana.

Anak cenderung belum mampu menguasai bahasa yang kompleks, apalagi terkait dengan konsep nilai moral yang sangat abstrak. Jika konsep yang diterima anak kurang jelas, maka nilai moral yang diinternalisasikan oleh orang tua tidak akan diterima oleh anak dengan optimal. Kedua, konsisten atau ajeg. Konsisten antara kedua orang tua dan anggota keluarga yang ada di rumah sangat penting dalam menunjang keberhasilan penanaman nilai moral kepada anak. Jika suatu tindakan

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Abd. Syahid rasyid (69 tahun), Tokoh Agama, Wawancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.

dinyatakan salah oleh ibu misalnya, maka bapak pun harus berkata demikian. dari salah satu orang tuanya jika ia salah. Kecuali harus konsisten, dalam pendidikan moral di lingkungan keluarga diperlukan adanya keajegan.

Artinya bahwa dalam suatu waktu perilaku anak sianggap salah, kemudian diberi peringatan, maka dalam waktu yang lain jika anak kembali berperilaku negative juga harus diberikan peringatan. Peringatan yang diberikan harus sesegera mungkin sejak anak berperilaku negative. Mengapa? Karena jika sudah berselang lama, anak akan sulit menghubungkan antara perilaku negatifnya dengan peringatan dari orang tua. Hal ini terkait dengan kemampuan berpikir nak yang masih terbatas. Ketiga, teladan. Keteladanan dari orang tua sangat berperan demi keberhasilan penanaman nilai moral untuk anak usia dini di lingkungan keluarga. Penting diingat bahwa masa kanak-kanak adalah masa yang sangat mudah untuk meniru perilaku orang lain yang dilihatnya<sup>80</sup>.

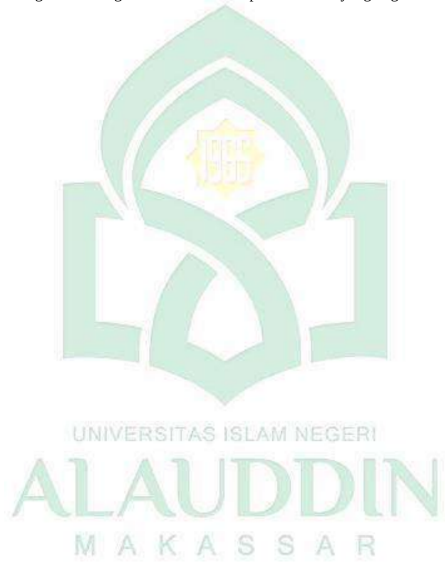
Dengan demikian perilaku orang tua di rumah harus senantiasa menunjukkan perilaku yang positif dari sisi nilai moral. Jika anak sering dibohongi di rumah, maka ia juga cenderung akan sering berbohong kepada orang lain. Keempat, konsekuensi. Anak-anak dibiasakan untuk memilih konsekuensi terhadap apa yang dilakukan. Jika anak bersalah, maka ia harus mempertanggungjawabkan kesalahannya tersebut. Dengan cara apa? Berikan sanksi seketika setelah anak melakukan kesalahan. Dengan demikian anak akan lebih mudah mengingat di masa yang akan datang, jika ia bersalah maka akan diberi sanksi.

Jika terpaksa harus memberikan sanksi, maka hindarilah sanksi yang bersifat fisik. Artinya bahwa ketika anak berperilaku negative, maka sanksi yang diberikan

\_

 $<sup>^{80}</sup>$ I Wayan Koyan. (2000). Pendidikan Moral Pendekatan Lintas Budaya. Jakarta: Depdiknas.

orang tua bukanlah dengan mencubit, memukul, atau menyakiti badan lainnya. Sanksi yang diberikan kepada anak dapat berupa penghentian sementara aktivitas yang disenangi anak sebagai konsekuensi dari perilaku anak yang negative.



#### BAB V

#### **PENUTUP**

#### A. Kesimpulan

Adapun kesimpulan dari skripsi ini adalah:

- 1. Untuk menjaga atau melestarikan Budaya *Pappasang*, terlebih dahulu yang harus dipenuhi ialah generasi-generasi di tanah Mandar harus mengetahui apa itu *Pappasang*. Jadi Pappasang di mandar juga sering disebut budaya Lisan atau dikenal sebagai bahasa yang berisi petuah/pesan moral. Dalam hal ini para generasi di tuntut untuk memahami dan mencintai bahasanya yaitu bahasa Mandar agar supaya budaya *pappasang* itu sendiri bisa bertahan.
- 2. Pengaruh Budaya *Pappasang* dalam kehidupan masyarakat bisa dilihat pada cara berkehidupan masyarakat yang tidak perlu lagi menuangkan gagasan-gagasan *pappasang* itu dalam kehidupannya yang serba teknologi.
- 3. Peran aktif Orang Tua dalam penerapan Budaya *Pappasang* sangatlah besar karena dari orang tualah pemahaman pappasang bisa di wariskan terhadap generasi muda.

#### B. Saran

Diharapkan kepada peneliti selanjutnya agar kiranya lebih memperdalam lagi kajian mengenai Pappasang itu sendiri dengan cara memperbanyak referensi atau bacaan tentang sejarah Pappasang di Tanah Mandar agar kiranya dalam menyusun penelitian apa yang menjadi Masalah dan tujuan penelitian bisa terselesaikan dengan baik.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

#### DAFTAR PUSTAKA

- Aam Abdillah, *Pengantar Ilmu Sejarah* Bandung: Pustaka Setia, 2012
- Abd. Syahid rasyid (69 tahun), Tokoh Agama, Wawancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.
- Abdullah, Muhammad Ali. Nilai dalam Kearifan Lokal *Pacce* Membina Karakter Anak Bangsa Melalui Pembelajaran di Sekolah. *Simposium Internasional Bahasa, Sastra, dan Budaya Indonesi a dalam Pengembangan Profesionalisme*. 13-14 Oktober 2014, Makassar, Indonesia. 2014.
- Abdullah, Syamsuddin *Agama dan Masyarakat: Pendekatan Sosiologi Agama* Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997.
- Ahmad, Asdy Bahasa Mandar Dalam Aksara Lontar Pau-Paunna To Mandar Dilalang Hurufu Lontara. Malang: Wineka Media, 2018.
- Ahmad. *Monografi Kebudayaan Mandar di Kabupaten Majene*, Dinas P & K Kabupaten Majene, Bidang Binmudorabud Seksi Budaya. 2007.
- Alimuddin, Muhammad Ridwan,. Orang Mandar Orang Laut, KPG, 2005.
- Barat: Yayasan Mahaputra Mandar, 2010.
- Berns, R.M. *Child, family, school, community : Socialization and Support.* Belmont : Thompson Learning, Inc, 2007.
- Dedi, Rosala. Pembelajaran Seni Budaya Berbasis Kearifan Lokal Dalam Upaya Membangun Pendidikan Karakter siswa Di Sekolah Dasar. Volume 2. Nomor 1, 2016.
- Departemen Pendidikan Nasional, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* Jakarta: Pusat Bahasa, 2008.
- Dwiyanti, Wika "Integrasi Budaya Islam Dengan Budaya Lokal Studi Adat Pernikahan Bugis Bone", Skripsi (Makassar: Fak. Adab dan Humaniora, 2020.
- Emawati, 'Islam dan Tradisi Lokal', vol. 9 no.2 September 2018.
- Gibson, Thomas Islamic Narrative and Authority in Southeast Asia: From the 16th to 21
- Gunawan, Ary H. Sosiologi Pendidikan Suatu Analisis Sosiologi tentang Pelbagai Problem Pendidikan Jakarta: Rineka Cipta, 2000.

- http://makassarkota.go.id/sosial-dan-budaya/budaya-maritim-sandeq-dan-kearifan-lokal-suku-mandar.html
- http://www.polewalimandarkab.go.id/index.php?jenis=content&id=202.
- http://www.tamanmini.com/budaya/busana\_tradisional/busana\_tradisional\_mandar.
- https://dosenpsikologi.com/teori-perkembangan-moral-kohlberg#:~:text=Teori%20moral%20adalah%20sikap%20dan,berlaku%20di%20tempat%20dia%20hidup.
- https://gensindo.sindonews.com/read/142646/700/sejarah-munculnya-tiga-budaya-utama-di-dunia-termasuk-budaya-pop-1598270937?showpage=all
- https://repository.unri.ac.id/xmlui/bitstream/handle/123456789/9104/BAB%20IX.pdf ?sequence=11&isAllowed=y
- https://www.google.com/irl?sa=t&source=web&rct=j&url=http://www.researchgate.net/publication/327798433\_Islam\_dan\_Tradisi\_Lokal&ved=2ahUKEwiU5rz X89jkAhWFfn0KHe. Diakses 20 November 2021.
- Ilyas. H. F. *Jurnal Pusaka Khazanah Keagamaan, Nilai-Nilai Luhur dalam Pappasang Masyarakat Mandar*. Makassar: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama Makassar *Vol. 7, No.2, 2019*.
- Irawan, Mappiare dan Muslihati. *Jurnal Kajian Bimbingan dan Konseling. Identitas Sosial Remaja Suku Mandar dalam Pappasang:* Implikasi Bagi Penyusunan Bahan Bimbingan. Malang: Universitas Negeri Malang. Vol 3 No 5, 2018.
- Iskandar. Bentuk, Makna, Dan Fungsi Pappaseng Dalam kehidupan Masyarakat Bugis Di Kabupaten Bombana. *Jurnal Bastra*(*Bahasa dan sastra*), 1(2). 2016.
- Junaedi. Dipicu Rebutan Pacar, Siswa Dua SMA di Polewali Mandar Tawuran. Diambildarihttp://regional.kompas.com/read/2016/09/20/19345491/dipicu.re butan.pacar.siswa.dua.sma. di.polewali.mandar.tawuran, 2016.
- Koentjaraningrat. *Pengantar Ilmu Antropologi*, Cet. IX, Edisi Revisi; Jakarta: PT Rineka Cipta,2009
- Kohlberg, Lawrence. Tahap-tahap Perkembangan Moral. (Alih bahasa John De Santo Dan Agus Cremers SVD). Yogyakarta: Kansius, 1995.
- Koyan, I Wayan Pendidikan Moral Pendekatan Lintas Budaya. Jakarta: Depdiknas,2000.

- Kroeber, A.L. & Clyde Kluchkhon. 1952. Culture: A Critical Review of Concept and Dfinitio.
- Maganna, Sahabuddin 39 tahun, PNS, Wawancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.
- Mattulada, *Kebudayaan Kemanusiaan Dan Lingkungan Hidup* Hasanuddin University Perss, 1997.
- N, Zuriah. Metodologi Penelitian Sosial dan Pendidikan Cet III : Jakarta : PT Bumi Aksara, 2009.
- Parwin. Fungsi Media Rakyat "Kalindaqdaq" Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Agama Islam Di Masyarakat Desa Betteng Kecamatan Pamboang Kabupaten Majene. Skripsi. Pare-Pare: STAIN Pare-Pare, 2016.
- Pasolong, Harbani *Metode Penelitian Administrasi Publik*", Bandung : Alfabeta, 2016.
- Pranoto, Y. K. S., & Khamidun, K. Kecerdasan Moral: Studi Perbandingan pada AnakUsia 4-6 Tahun. *Prosiding Seminar Nasional Pascasarjana* (*PROSNAMPAS*), 2(1), 498–511, 2019.
- Ratna, D. Savitri, S. Nuryadin. *Aspek Kebudayaan dalam Buku Ajar. Alinea: Jurnal Bahasa dan Sastra*. 2011.
- Ratna, Nyoman Kutha. Paradigma Sosiologi Sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003.
- Rijal dkk. Potensi Sejarah Dan Budaya Mandar Dalam Perspektif Pariwisata.Makassar: Politeknik Pariwisata Makassar, 2019.
- Rusdi, Penggiat Budaya Mandar, Kecamatan Polewali Kabupaten Polewali Mandar. Wawancara, di Polewali, 02 Desember 2014.
- Santrock, John W. Perkembangan Anak. Jakarta: Erlangga, 2011.
- Setiadi, Elly M dkk, *Ilmu Sosial dan Budaya Dasar*, Jakarta: Kencana, 2009.
- Sewang, Anwar dan Ahmad Asdy, Etika Dalam Kehidupan Orang Mandar
- Soekanto, Soerjono *Sosiologi Suatu Pengantar*, Jakarta: PT. RajaGrasindo Persada, 1990
- Sugiyono. *Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D*. Bandung : Alfabeta, CV, 2017.

- Sumber data Badan Pusat Statistik Daerah Kabupaten Polewali Mandar 2018
- Sumber:http:www.polrespolman.id/p/peta-wilayah.html?m=1, diakses pada 4 Februari 2022
- Sumirat. Implementasi Nilai-Nilai Dakwah Dalam Pappaseng To Riolo Pada Masyarakat Desa Bontonyeleng Kecamatan Gantarang Kabupaten Bulukumba. Skripsi. Makassar: UIN Alauddin Makassar, 2020.
- Sutarno, S., & Barida, M. (2017). Kajian Bahan Bimbingan dan Konseling dalam serat Wedhatama. *Jurnal Kajian Bimbingan dan Konseling*, 2(3), 114-122.
- Syaeba, M. Jurnal Pepatudzu Budaya Mandar Pappasang Hubungannya dengan pembinaan Moral Masyarakat. Polewali Mandar: Universitas Al-Syariah Mandar. Vol 5 No 1, 2013.
- Tambono, Muhammad Adil 40 tahun, Penggiat Budaya Kementrian Pendidikan & Kebudayaan RI, awancara, Kec. Balanipa Kab. Polewali Mandar.
- Tamsil. Jurnal Representasi Nilai-Nilai Pappasang Di Tanah Mandar (Studi Hermeneutika Fenomenologi). Makassar: Universitas Negeri Makassar, 2019.
- Teng, Muhammad Bahar Akkase "Pappaseng To Riolo, Falsafah Orang Bugis: Dalam Perspektif Sejarah" Prosiding Konferensi Internasional Ikatan Dosen Budaya Daerah Indonesia ke-7, Makassar, 17-19 September 2017.
- Tumanggor, Rusmin dkk, *Ilmu Sosial dan Budaya Dasar* Cet. I; Jakarta: Kencana, 2010.



# LAMPIRAN





