

# Pengguguran anın dalam Perspektif Hukum Islam

Analisis Filosofis terhadap Keharaman dan Kebolehan Pengguguran Janin

Dr. Achmad Musyahid Idrus, M.Ag.

Editor Mulham Jaky Asti



**Alauddin University Press** 

## Pengguguran Janin dalam Perspektif Hukum Islam

Analisis Filosofis terhadap Keharaman dan Kebolehan Pengguguran Janin

Dr. Achmad Musyahid Idrus, M.Ag.

Editor Mulham Jaky Asti



RAJAWALI PERS Divisi Buku Perguruan Tinggi PT RajaGrafindo Persada DEPOK

Perpustakaan Nasional: Katalog dalam terbitan (KDT)

Achmad Musyahid Idrus.

Pengguguran Janin dalam Perspektif Hukum Islam Analisis Filosofis terhadap Keharaman dan Kebolehan Pengguguran Janin/ Achmad Musyahid Idrus.

—Ed. 1, Cet. 1.—Depok: Rajawali Pers, 2022.

x, 196 hlm., 23 cm. Bibliografi: Hlm. 185 ISBN 978-623-372-574-3

#### Hak cipta 2022, pada penulis

Dilarang mengutip sebagian atau seluruh isi buku ini dengan cara apa pun, termasuk dengan cara penggunaan mesin fotokopi, tanpa izin sah dari penerbit

#### 2022.3686 RAJ

Dr. Achmad Musyahid Idrus, M.Ag.

PENGGUGURAN JANIN DALAM PERSPEKTIF HUKUM ISLAM Analisis Filosofis terhadap Keharaman dan Kebolehan Pengguguran Janin

Cetakan ke-1, Oktober 2022

Hak penerbitan pada PT RajaGrafindo Persada, Depok

Editor

: Mulham Jaky Asti

Copy Editor : Dhea Aprilyani

Setter

: Khoirul Umam

Desain cover : Tim Kreatif RGP

Dicetak di Rajawali Printing

### PT RAJAGRAFINDO PERSADA

Anggota IKAPI

Kantor Pusat:

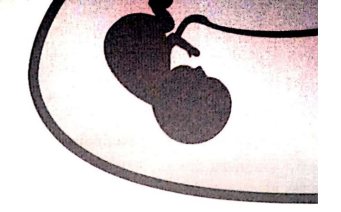
Jl. Raya Leuwinanggung, No.112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Kota Depok 16456

E-mail :

rajapers@rajagrafindo.co.id

http://www.rajagrafindo.co.id

Jakarta-16456 Jl. Raya Leuwinanggung No. 112, Kel. Leuwinanggung, Kec. Tapos, Depok, Telp. (021) 84311162. Bandung-40243, Jl. H. Kurdi Timur No. 8 Komplek Kurdi Telp. 022-5205202 Jl. H. Kurdi Timur No. 8 Komplek Kurdi, Telp. 022-5206202. Yogyakarta-Perum. Pondok Soragan Indah Blok A1, Jl. Soragan, Ngestiharjo, Kasihan, Bantul, Telp. 0274-625093. Suraban Social Ngestiharjo, Kasihan, Bantul, Telp. 0274-625093. Surabaya-60118, Jl. Rungkut Harapan Blok A No. 09, Telp. 031-8700819. Palembang-30137, Jl. Macan Kumbang III No. 10/4/50 P. 70/4/50 P. 70/ Palembang-30137, Jl. Macan Kumbang III No. 10/4459 RT 78 Kel. Demang Lebar Daun, Telp. 0711-445062. Pekanbaru-28294, Perum De' Diandra Land Blok C 1 No. 1. II. Kartama Macana Relationary Lebar Daun, Telp. 0711-445062. Pekanbaru-28294, Perum De' Diandra Land Blok C 1 No. 1, Jl. Kartama Marpoyan Damai, Telp. 0761-65807. **Medan-**20144, Jl. Eka Rasmi Gg. Eka Rossa No. 3A Blok A Komplek Johor Residence Kee Moday John Residence Kee M Rossa No. 3A Blok A Komplek Johor Residence Kec. Medan Johor, Telp. 0761-65807. Medan-20144, Jl. Eka Rasmi Obs. Komp. Bumi Permata Hijau Bumi 14 Blok A14 No. 3. Telp. 0411 861640. Bell. 061-7871546. Makassar-90221, Jl. Sultan Alauddin 3273060. Komp. Bumi Permata Hijau Bumi 14 Blok A14 No. 3, Telp. 0411-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Jl. Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Bali No. 31 Rt 05, Telp. 0511-861618. Banjarmasin-70114, Bali No. 31 Rt 0518-86188. Banjarmasin-70114, Bali No. 31 Rt 0518-86188. 3352060. Bali, Jl. Imam Bonjol Gg 100/V No. 2, Denpasar Telp. (0361) 8607995. Bandar Lampung-35115, Perum. Bilabong Jaya



### **PENGANTAR REKTOR**

Alhamdulillah wa Syukurillah, atas segala rahmat Allah Swt. beserta selawat dan salam kepada Rasul-Nya Muhammad Saw., mengiringi aktivitas keseharian kita dalam menjalankan tugas dan tanggung jawab akademik dan peran-peran kehidupan lainnya sehari-hari.

Publikasi karya akademik adalah salah satu ruh perguruan tinggi, karena perguruan tinggi adalah ruang produksi ide dan gagasan yang harus selalu di-*update* dan di-*upgrade*. Buku adalah salah satu produk akademik yang kelahirannya, mesti diapresiasi setinggi-tingginya. Karena di balik proses lahirnya, ada kerja keras yang menguras waktu, tenaga, dan pikiran. Kerja keras dan upaya sungguh-sungguh untuk menghadirkan sebuah karya akademik, adalah bukti nyata dedikasi serta khidmat seorang insan universitas bagi perkembangan ilmu pengetahuan.

Sebagai kampus yang memiliki visi menjadi pusat pencerahan dan transformasi ipteks berbasis peradaban Islam, kehadiran buku terbitan PT RajaGrafindo Persada ini, diharapkan menjadi sumbangan berharga bagi diseminasi ilmu pengetahuan di lingkungan kampus peradaban, sekaligus semakin memperkaya bahan bacaan bagi penguatan integrasi keilmuan.

Buku ini tentu jauh dari kesempurnaan, sehingga kritik dan masukan dari para pembaca untuk para penulis akan sangat dinantikan. Karena dengan itu, iklim akademik kampus akan dinamis dengan tradisi diskursif yang hidup.

#### PENGANTAR PENULIS

Pengguguran janin dalam perspektif hukum Islam (kajian filosofis terhadap keharaman dan kebolehan pengguguran janin) adalah buku yang menggambarkan tentang hakikat pengguguran janin, bentukbentuk pengguguran janin, rahasia hukum pengguguran janin, konsepsi perlindungan hukum Islam terhadap pengguguran janin, perlindungan hukum Islam terhadap istri dan perlindungan hukum Islam terhadap janin.

Buku ini berguna bagi mahasiswa yang berkonsentrasi hukum Islam di lingkungan fakultas Syariah dan Hukum dalam lingkup Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN), buku ini bahkan dapat bermanfaat bagi mahasiswa kedokteran yang hendak mengkaji prilaku pengguguran janin, buku ini juga menggambarkan secara filosofis asal muasal kejadian janin dalam Islam, aspek keharaman pengguguran janin bahkan aspek kebolehan pengguguran janin dalam pandangan hukum Islam.

Dengan terselesaikannya buku ini dan insya Allah dapat dinikmati oleh para pemerhati dan pembaca kajian-kajian hukum Islam, khususnya terkait pengguguran janin, maka penulis tidak lupa mengucapkan terima kasih kepada bapak rektor Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar yang telah memprogramkan penulisan buku referensi ini, kepada penerbit Alauddin Press yang telah mengedit dan mencetak buku ini. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada semua pihak yang telah berkontribusi secara langsung maupun tidak langsung sehingga buku ini dapat sampai ke tangan pembaca.

Penulis,-

Dr. Achmad Musyahid Idrus, M.Ag

#### **DAFTAR ISI**

| 0   |     | TOT | TT  |
|-----|-----|-----|-----|
| - A |     | 171 | IJL |
| .7/ | IVI | - 1 | , , |
|     |     |     |     |

| PENGA    | NTAR REKTORix                                      |
|----------|----------------------------------------------------|
| DAFTA    | R ISIvii                                           |
| BAB I H  | IAKIKAT PENGGUGURAN JANINix                        |
| 1.       | Pengertian Pengguguran Janin1                      |
| 2.       | Alasan Pengguguran Janin 19                        |
| 3.       | Sejarah dan Metode Pengguguran Janin27             |
| BAB II I | BENTUK-BENTUK PENGGUGURAN JANIN33                  |
| 1.       | Abortus Spontaneous                                |
| 2.       | Abortus Provocatus                                 |
| 3.       | Hukum Abortus Provocatus Criminalis40              |
| 4.       | Hukum Abortus Provocatus Therapeuticum             |
| BAB III  | RAHASIA HUKUM PENGGUGURAN JANIN89                  |
| 1.       | Rahasia Keharaman Abortus Provocatus Criminalis 89 |
| 2.       | Rahasia Kebolehan Abortus Provocatus Therapeuticum |
|          |                                                    |
| BAB IV   | KONSEPSI PERLINDUNGAN HUKUM ISLAM 102              |
| 1.       | Pengertian Perlindungan Hukum Islam 102            |
| 2.       | Tujuan Perlindungan Hukum Islam118                 |
| 3.       | Landasan Perlindungan Hukum Islam                  |
|          | PERLINDUNGAN HUKUM ISLAM TERHADAP ISTRI            |
| 1.       | Perlindungan Jiwa/Hifzu al-Nafsi138                |
| 2.       | Perlindungan Perencanaan Kehamilan142              |
| 3.       | Perlindungan Kehormatan Istri148                   |

| BAB  | VI  | PERLINDUNGAN HUKUM ISLAM                | TERHADAP |
|------|-----|-----------------------------------------|----------|
| JANI | N   |                                         | 152      |
|      | 1.  | Perlindungan Keturunan/Hifzu al-Nasl    | 152      |
|      | .2  | Perlindungan terhadap Kehormatan Janin  | 167      |
|      | 3.  | Perlindungan terhadap Pemenuhan Hak Jan | in 173   |
|      | 4.  | Perlindungan terhadap Penanaman Akidah. | 182      |
| DAF  | ΓAR | PUSTAKA                                 | 188      |
| BIOC | GRA | FI PENULIS                              | 197      |

#### **PENDAHULUAN**

Metode penelitian yang digunakan dalam penyusunan buku ini berisi ulasan tentang metode yang dipergunakan dalam tahapan penelitian yang meliputi jenis penelitian, pendekatan, pengumpulan data, pengolahan atau analisis data.

#### 1. Jenis Penelitian

Buku penelitian ini termasuk ke dalam jenis penelitian hukum normatif. Nama lain dari penelitian hukum normatif adalah penelitian hukum doktriner, juga disebut sebagai penelitian kepustakaan atau studi dokumen. Disebut penelitian hukum doktriner karena penelitian ini dilakukan atau ditujukan hanya pada peraturan-peraturan yang tertulis atau bahan-bahan hukum lainnya. Sebagai penelitian kepustakaan atau studi dokumen disebabkan karena penelitian ini lebih banyak dilakukan terhadap data yang bersifat sekunder yang ada di perpustakaan. <sup>1</sup>

#### 2. Metode Pendekatan

Pendekatan yang dipakai dalam buku penelitian ini adalah socio-legal approach, yaitu penelitian yang menekankan pada kaidah-kaidah hukum, meliputi peraturan perundang-undangan, teori-teori hukum, dan pendapat para ahli yang membidangi hal-hal yang berkaitan dengan masalah prinsip-prinsip perlindungan hukum. Dengan demikian, yang ditekankan dalam buku penelitian ini adalah membuat deskripsi tentang prinsip-prinsip perlindungan hukum terhadap terhadap pengguguran janin istri dengan menggunakan pisau analisis penalaran istislāhi dengan metode maslahah mursalah dan zariah.

#### 3. Metode Pengumpulan Data

Studi kepustakaan merupakan metode tunggal yang dipergunakan dalam buku penelitian ini yaitu dengan cara mengumpulkan dan meneliti bahan pustaka atau yang lazim disebut dengan data sekunder. Data sekunder yang digunakan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Bambang Waluyo, SH, *Penelitian Hukum Dalam Praktek* (Cet. II; Jakarta: Sinar Grafika, 1996), h. 13-14.

dalam buku penelitian ini mencakup; 1) buku-buku tentang corak penalaran *istis*} *lāhi*, dan buku-buku tentang metode *mas*} *lah*} *mursalah*} dan buku-buku tentang metode *zariah*, 2) buku-buku tentang pengguguran janin, 3) buku-buku tentang perlindungan hukum (Islam) serta buku-buku lain yang lain yang terkait dengan pembahasan. Dalam melacak sumber-sumber data lain seperti hadis, digunakan CD ROOM hadis kitab sembilan.

#### 4. Metode Pengolahan dan Analisis Data

Langkah-langkah teknik analisis data dalam buku penelitian ini mengikuti model interaktif analisis data yang dikemukakan oleh Mattew B. Miles and A. Michael Huberman, yang bergerak dalam tiga siklus kegiatan, yaitu: reduksi data, penyajian data dan penarikan simpulan.<sup>2</sup> Dalam mengola dan menganalisis data sekunder tersebut digunakan metode analisis menurut cara-cara analisis atau penafsiran (interpretasi) hukum sesuai dengan jenis dan tujuan penelitian ini. Metode analisis hukum yang akan digunakan mencakup teknik-teknik interpretasi gramatikal (bahasa), teleologis, sistematis, historis, perbandingan hukum dan futuristik. Di samping metode analisis hukum di atas, dalam penelitian hukum ini, metode analisis kualitatif dapat juga digunakan.<sup>3</sup> Dan dari sekian teknik-teknik analisis data ini, maka buku penelitian ini banyak menggunakan pendekatan teleologis dan analisis futuristik filsafat hukum Islam yang meliputi penalaran bayāni.

Untuk itu, penelaahan buku penelitian ini menggunakan metode deskriptif dan komperatif dan diakhiri dengan sebuah sintesis

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Mattew B. Miles and A. Michael Huberman, *Analisis Data Kualitatif* (Jakarta: UI Press, 2002), h. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Analisis kualitatif dilakukan apabila data yang terkumpul tidak berupa angka-angka yang dapat dilakukan pengukuran, data tersebut sulit diukur dengan angka, hubungan antar variable tidak jelas, sample lebih bersifat probebilitas, pengumpulan data menggunakan pedoman wawancara dan pengamatan, penggunaan teori kurang diperlukan. Bambang Waluyo, *Penelitian Hukum Dalam Praktek*), h. 77-78.

dalam bentuk kesimpulan akhir. Cara deskriftif dimaksudkan untuk menggambarkan keterkaitan antara variabel utama dengan variabel gantung yang terdapat dalam judul buku penelitian ini. Kemudian cara komperatif dimaksudkan untuk membandingkan sistem perlindungan hukum Islam dengan perlindungan hukum umum terhadap pengguguran janin istri. Analisis sintesis dalam buku penelitian ini dibutuhkan untuk menarik sebuah kesimpulan akhir sebagai sebuah kesatuan pendapat. Dengan cara demikian, penelitian ini akan melahirkan sebuah sistematika pembahasan yang

#### BAB I HAKIKAT PENGGUGURAN JANIN

#### 1. Pengertian Pengguguran Janin

#### a) Pengertian Pengguguran

Pengguguran janin dalam bahasa Inggris disebut dengan *abortion* yang berasal dari kata latin abortus yang berarti gugur kandungan atau keguguran.<sup>4</sup> Kata abortus kemudian diserap kedalam bahasa Indonesia yang memberikan beberapa derivasi arti yaitu; Pertama, terpancarnya embrio yang tidak mungkin lagi hidup. Kedua, keadaan di mana terhenti pertumbuhan yang normal tentang makhluk hidup. Ketiga gugur janin.<sup>5</sup>

Sedangkan dalam bahasa Arab, istilah yang sering digunakan dalam fikih untuk menunjukkan arti kata *abortus* atau pengguguran janin adalah kata *ilqā, taih, inzāl, ijhād* dan *isqāt.*6 Dalam *Mu'jam al-Wasīt* kata *ilqā* dapat berarti melemparkan atau membuang dalam hal ini melempar atau membuang janin sebelum mencapai masa kesempurnaan. Kata *taih* diambil dari kata *tāha yatīhu* yang sinonim dengan *halaka* yang berarti binasa atau hancur yang dalam penerapannya dapat berarti hancur atau binasa, jatuh atau menjatuhkan.<sup>7</sup> Adapun kata *inzāl* berasal dari akar kata *nazala* yang berarti turun, jatuh atau gugurnya sesuatu.<sup>8</sup>

Sementara kata *ijhād* diartikan oleh Ibn Manzūr dengan *izlāq* atau tergelincir. Makna lain dari kata *ijhād* dapat dilihat pada kata *ajhadatna alnaqat* yang berarti unta betina telah meletakkan janinnya sebelum mencapai kesempurnaan. Sementara kata *isqāt* menurut Ibn Fāris dan Ibn Manzūr diambil dari akar kata *al-wuqū* yang berarti menggugurkan atau

<sup>4</sup>Hasan Shadily dkk, *Ensiklopedia Indonesia*. Jilid I (Jakarta : Ichtiar Basru Van Hoeve, 1980), h. 60. Lihat juga Ahmad Ramli dan K. St Pamontjak, *Kamus Kedokteran* (Jakarta: Djambatan, 1992), h. 254.

<sup>5</sup>Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaaan dan Pengembagan, *Kamus Besar Bahasa Indoneisa* (Jakarta: Balai Pustaka, 1990), h. 2.

<sup>6</sup>Ahsin W. Alhafisz, *Fikih Kesehatan* (Cet. I; Jakarta: Amzah, 2007), h. 153.

<sup>7</sup>Abu al-Husain Ahmad bin Fāris Ibn Zakaria, *Mu'jam Maqāyis al-Lugah*. Juz III (t.t: Dār al-Fikr, 1394 H/1979 M), h. 430. Lihat juga Ibn Manzūr, *Lizān* ... Jilid III, h. 622-623.

<sup>8</sup>Ibn Farīz, Mu'jam... Juz V., h. 418.

1

menjatuhkan janin dari kandungan seorang istri sebelum mencapai masa kesempurnaannya.9

Sekalipun term-term *abortus* dalam bahasa Arab berbeda namun menurut Abdullāh bin Abdul Muhsin at-Tharīqi bahwa istilah *ilqā, taih, inzāl, ijhād* dan *isqāt* mengandung pengertian yang berdekatan yang menunjukkan makna pengguguran janin sebelum sempurna penciptaannya atau sebelum sempurna masa kehamilan, baik sebelum ditiupkan ruh atau setelah ditiupkan ruh, baik janin itu laki-laki atau perempuan.<sup>10</sup>

Namun yang sering dikonotasikan sebagai abortus atau pengguguran janin oleh para ulama fikih adalah kata *ijhād* dan *isqāt*. Para ulama mazhab kecuali Syafi'i dan Syiah Ja'farī memandang kata *isqāt* sama dengan *ijhād*. Dengan demikian, maka yang dimaksud dengan *isqāt* adalah perempuan yang menggugurkan janinnya sebelum masa kehamilannya sempurna, baik janin gugur dalam keadaan mati atau hidup kemudian mati sedang beberapa fisik bayi telah jelas dan prosesnya dilakukan dengan menggunakan obat-obatan atau cara lain.<sup>11</sup>

Pada sisi lain, para ulama seperti al-Ghazāli, al-Syarbīni, al-Khātib dan ar-Ramli dari ulama Syafi'iyah sering menggunakan *ijhād* untuk mengartikan pengguguran janin. Sementara penggunaan istilah pengguguran janin bagi kalangan ulama-ulama Hanafiyah, Malikiyah dan Hanābilah lebih sering menggunakan istilah *isqāt*.<sup>12</sup>

Perbedaan ini disebabkan oleh makna dasar dari kedua kata tersebut, bahwa *ijhād* dikonotasikan kepada unta sedang *isqāt* dikonotasikan kepada manusia. Perbedaan lainnya adalah bahwa kata

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Ibrāhim Anīs dkk, *al-Mu'jam al-Wasīth* (Cet. 2; Kairo: Majma al-Lughah, t.th), h. 435. Lihat juga Ibn Manzūr *Lisān al-Arab*. Jilid II (Beirut: Dār Lisān al-Arab, t. th), h. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Ibrāhim bin Muhammad Qasim bin Muhammad Rahim, *Ahkāmul Ijhād fi Fiqhil Islām* (Cet. I; Britania; Dār al-Hikmah, 2002), h, 77.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Adil Yusuf al-Izāzī, Fathul Karim fi Ahkāmil Hāmil wal Janīn. Terj. Taufiqurrahman, Fiqh Kehamilan: Panduan Hukum Islam Sekitar Kehamilan, Janin, Aborsi & Perawatan Bayi (Cet. I; Pasuruan: Hilal Pustaka, 1428 H), h. 96.

 $<sup>^{12}\</sup>text{Im}\bar{a}m$ al-Ghazāli, *Ihya' Ulūm al-Dīn.* Jilid 2 (Mesir: Maktabah Fayād al-Mansūrah, t.th), h. 52.

ijhād lebih sering diartikan dengan penguguran janin yang terjadi sebelum memasuki bulan keempat dari usia kehamilan sedangkan kata yang digunakan untuk makna pengguguran janin yang terjadi pada usia kandungan antara empat sampai tujuh bulan setelah fisiknya terbentuk secara sempurna dan telah ditiupkan ruh sehingga tidak dapat melajutkan hidupnya adalah *isqāt.*<sup>13</sup>

Sedangkan istilah yang khusus digunakan dalam pengertian pengguguran janin yang disebabkan oleh orang lain dan bukan karena kesengajaan dengan meminum obat-obatan atau upaya lain adalah kata *imlās*, yaitu sebuah tindakan pengguguran janin yang dilakukan oleh seseorang dengan sengaja dengan maksud menggugurkan kandungan yang telah bernyawa atau setelah *nafk al-rūh*. Dengan kata lain, *imlās* identik dengan penyerangan kandungan.<sup>14</sup>

Dari berbagai pengertian pengguguran janin dalam fikih yang dikemukakan di atas, maka berdasarkan pendekatan sejarah Islam, pengguguran janin pada masa nabi juga telah terjadi hanya saja dalam bentuk *imlās* atau pengguguran janin yang disebabkan oleh kecerobohan orang lain sebagaimana dalam kasus dua sahabat perempuan dari Bani Huzāil dan Bani Lihyān yang sedang bertikai dan salah seorang perempuan yang sedang hamil terkena lemparan batu di perutnya, sehingga gugur kandungannya. Lalu nabi menetapkan hukuman *ghurrah* atau memerdekakan seorang budak laki-laki atau perempuan.<sup>15</sup>

قَضَى رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي جَنِيْنِ امْرَأَةٍ مِنْ بَنِي لَحْيَا نِ سَقَطَ بِعُرُّو عَبْدٍ أَوْ أَمَةٍ ثُمُّ إِنَّ الْمَرَّأَةَ الَّتِيْ قُضِى عَلَيْهَا بِالْغُرَّةِ تُوفِيْتُ فَقَضَى رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَأَنَّ مِيْرَاتُهَا لِبَيْنِهَا وَرُوْجِهَا وَأَنَّ الْعَقْلَ عَلَى عَصَبَتِهَا. <sup>16</sup>

#### Artinya:

Rasulullah saw menetapkan atas janin seorang wanita Bani Lahyān yang gugur kandungannya dalam keadaan mati dengan *ghurrah* berupa seorang hamba laki-laki atau seorang hamba perempuan.

<sup>14</sup>Alfatih Surayadilaga, *Analisis Hadis Dari Teks Ke Konteks* (Yogyakarta: Teras, 2009, h. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Ibrāhim Anīs dkk, *al-Mu'jam*...., h. 441.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Ibn Hajar Al-Asqallāni, *Al-Isābah*. Juz IV (Darul Jail, 2007), h. 707.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Abū Husain Muslim bin *al-Hajjāj al-Qusyārī al-*Naisābūrī, *Shahīh Muslim*, IIII, h. 1309.

Kemudian wanita yang ditetapkan baginya *al-gurrah* meninggal dunia, maka rasulullah saw menetapkan ahli warisnya kepada anakanaknya dan suaminya, sedang *diat* kematiannya diberikan kepada asabahnya.

أَنَّ مُرَأَتَيْنِ مِنْ هُذَ يْلِ رَمَتْ إِحْدَاهُمَا الْأُحْرِي فَطَرَّحَتْ جَنِيْنَهَا فَقُضِىَ فِيْهِ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِغُرَّةِ عَبْدٍ أَوْ أَمَةٍ. رَوَاهُ الْبُخَارِي عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ. <sup>17</sup>

#### Artinya:

Bahwa ada dua wanita dari suku Huzāil yang saling melempar, maka salah satu dari wanita itu gugur kandungannya, maka rasul saw menetapkan atas wanita yang menggugurkan janin wanita lainnya dengan membayar ghurrah satu orang hamba laki-laki atau perempuan.

Sedangkan praktik *isqāt* dan *ijhād* dapat ditemukan dalam sejarah Arab di mana tradisi para wanita yang baru melahirkan di kalangan mereka mengambil pekerjaan dengan menyusui bayi-bayi pembesar Arab Quraish, lalu jika wanita yang pekerjaaannya menyusi itu hamil lagi, mereka lalu menggugurkan janinnya karena khawatir air ASI akan habis yang menyebabkan para wanita yang menyusui itu akan kehilangan pekerjaannya.<sup>18</sup>

Perbedaan makna dari kata *imlās, ijhād* dan *isqāt* menyebabkan para fukaha mengambil kesimpulan bahwa *ijhād* yang disamakan dengan *isqāt* dilakukan dalam dua kondisi, yaitu ketika belum ditiupkan ruh maupun sesudah ditiupkan ruh kepada janin. Untuk pengguguran kehamilan setelah ditiupkan ruh, ulama sepakat memberi hukuman dengan sanksi *ghurrah*. Sementara penghentian kehamilan terhadap janin yang belum ditiupkan ruh belum bisa disebut sebagai manusia karena kehidupan manusia dimulai sejak ditiupkan ruh kepada janin. Dengan demikian, penghentian kehamilan sebelum ditiupkan ruh tidak dapat

<sup>18</sup>Huzaimah T. Yanggo, *Hukum Keluarga Dalam Islam* (Cet. I; Jakarta: Yayasan Masyarakat Indonesia Baru, 2013), h. 2-3.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Muhammad bin Ismāil Abū Abdillāh al-Bukhāri, *Shahīh al-Bukhārī*. Jilid 4 (Beirut: Maktabah al-Asyriyyah, t. th), h. 2154.

5

disebut dengan pembunuhan namun dihukum sebagai pengrusakan terhadap makhluk ciptaan Allah swt.<sup>19</sup>

#### b) Pengertian Janin

Dalam kamus *al-Munjid* dan *al-Munawwir* disebutkan bahwa kata غَيْنٌ dengan bentuk jamaknya أُجِننٌ dan أُجِننٌ seakar dengan kata بَعْنُونٌ dan بَخْنُونٌ ketiga kata ini berasal dari kata بَخْنُونٌ tertutup atau tersembunyi dari segala sesuatu. Jin itu dikatakan tersembunyi karena jin tidak dapat dilihat dan tersembunyi di alam ghaib, demikian dengan *majnūn* atau orang gila, dikatakan gila karena akalnya tersembunyi dan rusak, sehingga dikatakan gila. Sementara janin, dikatakan tersembunyi karena dia masih berada di dalam rahim.<sup>20</sup>

Memahami makna fraze الْكَسَتُوْرُ مِنْ كُلِّ شَيْئٍ di atas, maka dapat disimpulkan bahwa pengertian janin dari segi bahasa ada dua; Pertama, janin adalah pertemuan antara sperma dan sel telur yang kemudian membelah menjadi beberapa sel dan masih menggantung di dinding rahim (alaqah). Kedua, janin adalah ketika sel-sel yang tergantung di dinding rahim tersebut telah berkembang dan melewati fase organisme nutfah, alaqah, mudhgah, izāmah sampai pada khalqan akhar atau wujud yang telah memiliki karakteristik sebagai manusia yang siap menerima ruh.

Dalam fatwa MUI yang kedua disebutkan bahwa janin adalah makhluk yang telah memiliki kehidupan (*hayah Mukhtarimah*) yang harus dihormati, menggugurkannya berarti menghentikan atau menghilangannya kehidupan yang telah ada dan ini haram hukumnya,<sup>21</sup> sebagaimana dijelaskan dalam QS al-Isra/17; 33.

<sup>19</sup>Alfatih Surayadilaga, *Analisis Hadis...*, h. 131-132.

<sup>20</sup> Jika makna leksikal di atas dikaitkan dengan perkembangan ilmu kedokteran dewasa ini, maka makna tersebut tidak lagi sesuai karena baik jin, majnūn (orang gila) maupun janin sudah dapat dilihat dan dirasakan keberadaannya melalui metode rukiyah, foto thorax dan USG.Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir, Kamus Arah Indonesia (Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), h. 215-216. Bandingkan dengan al-Munjid fi al-Lugah wa 'A'lām (Cet. 34; Beirut: Dār al-Masyriq, 1994), h. 102-103.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Himpunan Fatwa Ulama Majelis Ulama Indonesia Sejak Tahun 1975 (Jakarta: Erlangga, t.th), h. 398.



#### Terjemahnya:

Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan oleh Allah swt melainkan dengan alasan yang benar.<sup>22</sup>

Sementara dalam perspektif fikih atau definisi yang diberikan oleh ulama bahwa istilah janin merupakan nama yang menyimbolkan proses akhir dari pembuahan sperma terhadap ovum (sel telur) yang sebentar lagi akan lahir sebagai anak atau bayi dari kandungan ibunya. Hal ini sejalan dengan pandangan yang dikemukakan oleh Syafi'i yang menyatakan bahwa yang disebut janin adalah ketika proses kejadian manusia berada pada tahap *mudgah* karena telah memiliki karakteristik sebagai manusia seperti jari, tangan, mata, kuku dan lain-lain. Pandangan Imām Syāfi'i ini mendekati pengertian janin dalam ilmu kedokteran dibanding pengertian janin yang dikemukakan oleh al-Nuwāiri yang mengatakan bahwa yang disebut dengan janin jika sudah ditiupkan ruh.<sup>23</sup>

Sementara dalam perspektif undang-undang, bahwa yang dimaksud dengan janin adalah ketika hasil konsepsi sperma dan sel telur yang telah memiliki karakteristik sebagai anak atau manusia, sebagaimana yang dinyatakan dalam Undang-Undang Nomor 39 Tahun tenang Hak Asasi Manusia pada Pasal I bagian 5 disebutkan bahwa "anak adalah setiap manusia yang berusia di bawah 18 tahun dan belum menikah, termasuk anak yang masih dalam kandungan apabila hal tersebut demi kepentingannya. Demikian dalam Undang-Undang No. 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak pada Pasal I angka I yang berbunyi "anak

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Kementerian Agama RI, *Alquran....*, h. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Muhammad Salam Madzkūr, *al-Janīn wa al-Ahkām al-Muta'alliqah bihi fi Fiqhi al-Islām* (Kairo: Dār al-Nahda al-Arabiyyah, 1969), h. 32.

7

adalah seseorang yang belum berusia 18 (delapan belas) tahun termasuk anak yang masih dalam kandungan.<sup>24</sup>

Berdasarkan pengertian janin yang disebutkan oleh kedua undang-undang tersebut, dapat dipahami bahwa janin dalam keadaan tertentu disamakan dengan anak sekalipun undang-undang yang lain seperti Undang-Undang Perkawinan Nomor 1 Tahun 1974, Undang-Undang-Undang Nomor 4 Tahun 1979 tentang Kesejahteraan Anak, Undang-Undang Nomor 3 Tahun 1997 tentang Pengadilan Anak dan Undang-Undang Nomor 3 Tahun 1999 tentang Pemilu, Undang-undang ini belum menganggap janin sebagai anak.

Adapun yang dimaksud dengan janin dalam ilmu kedokteran adalah *fetus* yang merupakan hasil dari proses pembuahan sperma dan sel telur yang disebut dengan *zigot* yang berkembang dalam kandungan,<sup>25</sup> kemudian memasuki masa embrio sebagai awal dari terbentuknya bakalbakal organ yang siap berkembang lebih lanjut. Setelah embrio itu, maka hasil pembuahan tersebut dinamakan janin. Janin atau *fetus* merupakan hasil fertilisasi dari selesainya tahap perkembangan embrio di delapan minggu setelah fertilisasi sampai saat kelahiran atau abortus.<sup>26</sup> Karena itu, dalam ilmu kedokteran yang disebut dengan janin adalah setelah usia kehamilan berusia delapan minggu sampai saat kelahiran dan pada tahap delapan minggu ini janin sudah mempunyai karakteristik manusia.<sup>27</sup>

<sup>24</sup>Abdul Rahman, Perlindungan Hukum & Pemenuhan Hak Konstitusional Anak Perspektif Hukum Internasional, Hukum Positif dan Hukum Islam (Makassar: Alauddin University Press, 2011), h. 39-41.

<sup>25</sup>Zigot adalah istilah yang digunakan untuk tahap awal dan pertama perkembangan pembuaha. C.B. Kusmaryanto. SCJ, *Tolak Pengguguran Janin, Budaya Kehidupan Versus Budaya kematian* (Cet. 1; Yogyakarta: Kanisius, 2005), h. 69.

<sup>26</sup>Fertilisasi adalah proses di mana sel sperma dari laki-laki dan kontributor sel perempauan bersatu dan digabungkan menjadi satu sel. Persatuan kedua sel telur dan sel sperma memberikan zigot 26 kromosom dengan setiap set yang berasal dari kedua orang tuanya. Pada tahap ini, organisme telah memiliki DNA atau cetak biru genetik. C.B. Kusmaryanto. SCJ, *Tolak Pengguguran....*, h. 69.

<sup>27</sup>Munzo Rodald, *Intervetion dan Reflection, Basic Issues in Medical Ethichs*. Edisi 2 (Calipornia: Wadsworth Publishing Co, 1983), h. 41.

Dengan demikian dipahami bahwa janin adalah istilah untuk tahap perkembangan terakhir dari suatu organisme pembuahan sel telur sampai kepada pembelahan sel lalu menyatu sebagai suatu wujud yang sempurna (*khalqan akhar*). Jadi istilah janin melekat pada organisme setelah jangka waktu tertentu, tahap janin terjadi setelah tahap embrio di mana organisme hampir sepenuh terbentuk dan siap meninggalkan rahim.<sup>28</sup>

Pengertian janin dalam ilmu kedokteran sejalan dengan pengertian janin yang dikemukakan oleh Syafi'i. Sementara pengertian janin yang dipahami dari Undang-Undang Nomor 39 Tahun tenang Hak Asasi Manusia dan Undang-Undang No. 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak sejalan dengan pengertian janin yang dikemukakan oleh al-Nuwāiri bahwa janin itu adalah setelah meneriman ruh. Dari kedua pengertian ini, penulis dapat menyimpulkan bahwa yang dimaksud dengan janin dari segi istilah adalah ketika hasil fetilisasi sperma dan sel telur telah berkembang dan telah memiliki karakteristik sebagai manusia.

Dengan demikian, istilah pengguguran janin terkait dengan sempurnanya proses organisme sperma dan sel telur sampai kelahiran. Karena itu, sebelum proses ini tercapai, maka tidak dapat dikatan sebagai pengguguran janin tetapi pengrusakan bakal janin, yaitu pengeluaran sperma yang telah membuahi sel telur dari rahim sebagai berkembang menuju organisme selanjutnya. Pengguguran janin selalu diidentikan dengan peniupan ruh sementara pengusakan identik dengan mengeluarkan isi kandungan pada fase awal kehamilan ketika sperma dan sel telur baru saja bertemu dan siap membelah menjadi beberapa sel.

Validitas penyebutan janin sebagai proses akhir dari organisme sperma dan ovum (sel telur) dapat dilihat dari proses awal perkembangan janin tersebut, sebagaimana dijelaskan dalam ilmu kedokteran bahwa terdapat empat tahap perkembangan janin, yaitu: Pertama zigot, yaitu ovum (sel telur) yang telah dibuahi oleh sperma laki-laki dalam saluran telur perempuan. Zigot tinggal selama tiga hari dan di situlah dimulai pembelahan sel. Kedua, *biostosis*, yaitu tahap dimulainya penanaman rahim, yang mana pembelahan sel terus berlangsung dengan cepat. Ketiga embrio, yaitu tahap yang dimulai selama dua minggu setelah

8

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>C.B. Kusmaryanto. SCJ, Tolak Penggugura..., h. 69.

9

proses pembuahan. Keempat adalah janin, yaitu tahap delapan minggu sampai lahirnya dan selama ini terus terjadi pertumbuhan dan perkembangan tetapi tidak ada tambahan baru.<sup>29</sup>

Terkait dengan perkembangan janin ini, Clifford R. Anderson menyatakan bahwa proses kehidupan manusia berawal dari satu sel yang disebut sel telur, sel telur ini dihasilkan di dalam indung telur yang terletak di kedua sisi rahim perempuan. Setiap bulan, sekitar hari ke-14 dari permulaan masa haid terakhir, sebuah telur atau ovum dihasilkan, ovum ini biasanya meninggalkan indung telur dan memasuki saluran telur, proses inilah yang biasa dikenal dengan istilah masa ovulasi. Masa subur kaum perempuan terjadi sekitar tiga hari sebelum *ovulasi* dan dua hari sesudah ovulasi. Bagi perempuan yang tidak menghendaki kehamilan bisa menggunakan sistem berpantang pada masa subur ini, begitu pula dengan masa subur ini dapat dimanfaatkan bagi yang ingin memperoleh keturunan. Masa subur ini dapat dimanfaatkan bagi yang ingin memperoleh keturunan.

Karena itu, masa yang paling menentukan bagi manusia adalah masa pembuahan atau fertilisasi karena di situlah mulai hidup manusia dengan segala kompleksitasnya. Seorang perempuan yang berada pada masa usia subur setiap sebulan sekali indung telurnya mengeluarkan sebuah sel telur matang yang siap dibuahi, sel telur ini biasa disebut ovum.<sup>32</sup> Ovum adalah sel telur manusia yang paling besar bentuknya, dari

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Paul D. Simmons, *Birt and Death Biothical Decision Making* (Philadelpia: The Press, 1983), h. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Clifford R. Anderson, MD. *Petunjuk Modern kepada Kesehatan* (Bandung: Indonesia Publishing House, t.th), h. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Derpartemen Kesehatan RI, *Kesehatan Refroduksi Remaja* Jakarta: tp, 1999), h. 17.

<sup>32</sup>Terkait dengan tahapan perkembangan janin di atas, pada tahun 1672 Reinier de Graaf menemukan adanya sel telur dalam indung telur wanita dan dia pulalah yang pertama kali menggunakan istilah ovarium untuk menunjukkan indung telur. Selanjutnya, pada tahun 1678 Lous Van Hamm bersama Anton Leeuwenhoak menemukan sel sperma dalam air mani yang pada mulanya mereka percaya bahwa sperma itu adalah binatang parasit yang tinggal di dalam air mani dan tidak ada hubungannya dengan reproduksi, tetapi kemudian mereka percaya bahwa bal itu adalah benih manusia yang kemudian dinamai dengan sperma yang berarti benih. Pada tahun 1853, Ferdinand Kember menemukan

indung telur kemudian sel telur ditampung di dalam saluran telur yang paling lebar yang terletak di sebelah ujung dekat ovarium (indung telur). Pada waktu sel telur ini berada di tempat ini, sel sperma juga berada di sini sehingga terjadi pembuahan, jika tidak terjadi pembuahan, maka dalam waktu 24 jam sel telur itu akan mati dan keluar bersama darah haid.

Hal ini disebabkan oleh karena di antara 200 sampai 300 juta sel sperma yang disemprotkan tidak semua bisa sampai ke ujung indung telur karena banyak dari sel sperma itu yang mati di perjalamam atau tersesat sehingga tidak sampai ke indung telur, dan hanya sekitar 300 sampai 500 yang bisa sampai ke tempat pembuahan dan dari jumlah itu hanya dibutuhkan satu sel sperma untuk membuahi sel telur untuk menjadi janin. Ketika telah terjadi pembuahan, maka ada dua inti sel telur, yaitu sel sperma dan ovum yang akan menjadi satu sebagai akhir dari proses pembuahan dengan satu proses perkembangan lebih lanjut untuk menjadi anak manusia seutuhnya.

Penentuan jenis kelamin juga terjadi pada saat pembuahan dan yang menentukan adalah sperma, bila yang membuahi sel telur itu adalah sperma kromosom X, maka akan terjadi janin perempuan. Sebaliknya, bila sperma yang membuahi sel telur kromosom Y, maka akan terjadi janin laki-laki. Oleh karena sel telur selalu berkromosom X, maka sifatnya fasif dan hanya menunggu untuk dibuahi. Itulah sebabnya, perempuan selalu bersifat fasif dan laki-laki bersifat aktfif, jika yang terjadi kebalikannya maka terjadi sesuatu di luar hukum dasar kromosom.

Fakta yang ditemukan oleh ilmu kedokteran ini sesungguhnya telah dijelaskan di dalam Alquran bahwa sifat fasif sel telur perempuan dalam menerima sperma laki-laki disebabkan oleh karena perempuan itu bagaikan ladang, sehinga benih apapun yang ditanam, maka yang tumbuh adalah jenis benih itu. Jika yang ditabur adalah benih laki-laki, maka yang lahir adalah benih laki-laki, demikian sebaliknya. Iniah penegasan

adanya makhluk hidup baru yang terjadi karena pertemuan antara sel telur dengan sperma yang bercampur menjadi satu. Muhammad Ali Albār, Penciptaan Manusia, Kaitannya dengan Ayat-Ayat Alquran dan Hadis dengan Ilmu Kedokteran (Yogyakarta; Ilmu Kedokteran, 2001), h. 54.

10

Alquran yang benarkan oleh ilmuan dengan teori kromosom X dan kromosom Y, seperti yang dijelaskan sebelumnya.

Setelah terjadi pembuahan, maka zigot membela diri menjadi dua sel, dari dua sel kemudian membela menjadi empat sel kemudian delapan sel dan seterusnya. Sampai pada delapan sel, sel ini kemudian membentuk sel-sel yang diperlukan untuk menjadi manusia seutuhnya. Pada hari ketiga, janin tersebut sudah menjadi enam belas sel yang disebut morula, di hari ke 4 sampai hari ke 5 morula sudah sampai ke rahim dan pada hari ke-6 mulailah proses penempelan di rahim yang kemudian disebut tahap alagah. Selanjutnya, pada usia 15 hari, sel sudah dapat dispesialisasikan mana yang akan menjadi janin mana yang menjadi plasenta atau ari-ari. Dalam usia ini, mulai terbentuk tulang belulang dan syaraf dan tahapan inilah yang disebut dengan mudghah dan al-izāmah.

Pada umur kehamilan enam sampai delapan minggu, embrio sudah menjadi berbentuk manusia yang telah memiliki organ tubuh yang lengkap. Pada usia kehamilan dua belas minggu, organ tubuh bagian dalam sudah terbentuk, pada usia delapan belas sampai dua puluh minggu, ibunya sudah bisa merasakan gerakan-gerakan janin dalam perut, dengan kata lain ruh sudah ditiupkan kepada janin. Di dalam Alquran dijelaskan mengenai proses kejadian awal dan perkembangan janin dalam rahim, sebagaimana disebutkan dalam QS al-Mu'minūn/23:12-14.

Terjemahnya:

Dan sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari suatu saripati (berasal) dari tanah. Kemudian Kami jadikan saripati itu air mani (yang disimpan) dalam tempat yang kokoh (rahim). Kemudian air mani itu Kami jadikan segumpal darah, lalu segumpal darah itu Kami jadikan segumpal daging, dan segumpal daging itu Kami jadikan tulang belulang, lalu tulang belulang itu Kami bungkus dengan daging. kemudian Kami jadikan dia makhluk yang (berbentuk) lain. Maha suci Allah, Pencipta yang paling baik.<sup>33</sup>

Sementara yang dimasud *nutfah* atau sperma dalam bahasa Arab berarti setetes yang dapat membasahi, pengertian kata setetes dalam ayat ini ternyata sesuai dengan apa yang dibuktikan oleh ilmu pengetahuan bahwa pancaran sperma yang terpancar dari *zakar* atau penis laki-laki mengandung sekitar 200 juta benih manusia sedangkan yang berhasil membuahi indung telur hanya setetes saja dan setetes sperma inilah yang dipahami sebagai *nutfah* sebagaimana dalam ayat tersebut di atas. Namun pada perkembangan ilmu kedokteran, *nutfah* dipahami sebagai hasil perpanduan antara sperma dan indung telur yang kemudian disebut dengan istilah *konsepsi.*<sup>35</sup>

Tegasnya, bahwa manusia itu diciptakan dari setetes mani yang bercampur yang kemudian melalui proses kejadian secara bertahap, baik laki-laki maupun perempuan sama-sama menyumbang dalam proses

12

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Kementerian Agama RI, *Alquran dan Terjemahnya* (Semarang: PT Toha Putra Semarang, t.th), h. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>M. Quraish Shihāb, *Tafsīr al-Misbāh, Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an*. Juz IX (Cet. 1; Jakarta: Lentera hati, 2002), h. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>M. Qurāish, *Tafsīr al-Misbah...*, h. 13.

embrio manusia dan embrio itu bukan pra bentuk tetapi diciptakan secara bertahap, sebagaimana dijelaskan dalam QS al-Insān/76: 2 dan QS Nūh/71: 13-14.

#### Terjemahnya:

Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari setetes mani yang bercampur...<sup>36</sup>

#### Terjemahnya:

Mengapa kamu tidak percaya akan kebesaran Allah?, padahal Dia sesungguhnya telah menciptakan kamu dalam beberapa tingkatan kejadian.<sup>37</sup>

Di dalam Alquran dijelaskan pula tentang eksistensi air mani tersebut yang ditumpahkan kedalam rahim seorang wanita. Ayat ini menjelaskan tentang proses awal kejadian manusia yang berasal dari sperma di mana air mani itu tertampung di dalam tulang dan persendian laki-laki setelah makan dan minum makanan yang berasal dari tanah. Di sinilah pula terbentuk karakter, warna kulit dan kebiasaan seseorang sesuai suhu dan jenis makanan dan minuman yang dikonsumsi oleh manusia. Misalnya, orang yang tinggal di pantai cenderung tempramen dibanding orang yang tingga di sekitar pengunungan karena suhu tumbuhan yang hidup di dua tempat itu berbeda. Ayat yang terkait dengan sperma ini antara lain dijelaskan dalam QS al-Qiyāmah/75: 37.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Kementerian Agama RI, *Alquran*...., h. 462.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Kementerian Agama RI, *Alquran...*h.456.

#### Terjemahnya:

16.

Bukankah dia dahulu setetes mani yang ditumpahkan (ke dalam rahim).<sup>38</sup>

Sementara kata *alaqah* diambil dari kata *alaq* yang dalam kamus bahasa Arab kata *alaq* memiliki banyak pengertian, di antaranya adalah segumpal darah yang membeku, sesuatu yang bergantung atau berdempet, atau sesuatu seperti cacing dalam air. Setelah terjadi pembuahan, maka tejadilah proses yang menghasilkan zat baru yang kemudian terbelah menjadi dua, empat dan seterunya, lalu proses pembuahan itu menuju rahim dan berdempet di dinding rahim, sehingga disebut *alaqah*.

Jika kata *alaqah* dahulu dipahami sebagai darah yang membeku tetapi sekarang kata itu dipahami sebagai sesuatu yang bergantung di dinding rahim, sebagaimana Sayyid Qutb memahami *alaqah* sebagai suatu zat yang melekat pada rahim ibu di mana peralihan *nutfah* ke *alaqah* terjadi ketika sperma laki-laki bercampur dengan ovum (sel telur).<sup>39</sup>

Setelah melalui proses *alaqah*, terbentuklah *mudgah* yang diambil dari kata *madagah* yang berarti mengunyah karena *mudgah* itu adalah sesuatu yang kadarnya kecil yang dapat dikunyah. Menurut Sayyid Qutb *mudgah*, yaitu semacam gumpalan daging yang mengalami peralihan dari *alaqah* ke *mudgah* terjadi pada saat sesuatu yang melekat pada dinding rahim ibu berubah menjadi darah beku yang bercampur. Proses selanjutnya adalah *izhāmah*, yaitu proses terbentuknya tulang belulang kemudian tulang belulang itu dibungkus dengan daging dan proses ini disebut *kasaunah* yang diambil dari kata *kasā* yang berarti membungkus.<sup>40</sup>

Di dalam hadis dijelaskan pula mengenai proses awal kejadian manusia di rahim seorang istri yang berlangsung selama empat puluh hari yang dimulai dengan setetes air mani (nutfah) kemudian menjadi segumpal darah (alaqah) dalam waktu yang sama), kemudian segumpal daging (mudgah) dalam waktu yang sama. Proses kejadian manusia di mana setiap

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Kementerian Agama RI, *Alquran...*, h. 462.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Muhammad Sayyid Qutb, Fi Zhilāl Alquran. Jilid IV (t.t: tp, t. th), h.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>M. Quraish, Tafsīr al-Misbah..., h. 167-168.

tahapannya melewati waktu empat puluh hari dijelaskan dalam sebuah hadis yang berbunyi;

إِنَّ النَّطْفَةَ تَكُوْنُ فِي الرَّحْمِ أَرْبَعِيْن يَوْمًا عَلَى حَالِمًا لَا تَغَيَّرَ فَإِذَا مَضَتْ اْلأَرْبَعُوْنَ صَارَتْ عَلَقَةً كَذَالِكَ ثَعْمً عِظَامًا كَذَالِكَ فَإِذَا أَرَادَ اللهُ اَنْ يَسُوىَ بَعَثَ إِلَيْهَا مَلَكًا. رَوَاهُ أَحْمَدْ. <sup>41</sup>

#### Artinya:

Sesungguhnya nutfah berada dalam rahim 40 hari pada kondisi yang tidak berubah. Jika lewat 40 hari ia menjadi alaqah kemudian mudgah selama itu pula kemudian menjadi tulang juga selama itu pula. Apabila Allah berkehendak menyempurnakan penciptaannya, maka Dia mengutus kepadanya seorang malaikat.

Setelah proses pembuahan sel tersebut sempurna menjadi *alaqah*, lalu menjadi *mudgah*, kemudian menjadi *izāmah* barulah malaikat diutus untuk meniupkan ruh dengan menetapkan rezkinya, ajalnya, amal baik dan amal buruknya, sebagaimana dijelaskan dalam sebuah hadis lain yang berbunyi sebagai berikut;

#### Artinya:

Setiap manusia dikumpulkan dalam perut ibunya selama empat puluh hari kemudian menjadi *alaqah* dalam waktu sama kemudian menjadi *mudhgah* dalam waktu yang sama kemudian diutus malaikat dan dipeintahkan untuk empat hal; yaitu rezki, keluaranya bahagia dan sengsara kemudian ditiupkan ruh.

Terkait dengan hadis ini, maka para ulama berbeda pendapat mengenai awal proses kejadian manusia di dalam rahim ibu. Pertama, al-Ramli dan Ibn Hajar mengatakan bahwa awal kehidupan dimulai sejak kehamilan mencapai usia 40 hari berdasarkan hadis Ibn Mas'ud. Kedua,

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis. Sumber: Ahmad, Kitab: Musnad sahabat yang banyak meriwayatkan hadits Bab: Musnad Abdullah bin Mas'ud Radliyallahu ta'ala 'anhu, Nomor Hadis: 3372.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Imām Bukhārī, *Shahīh Bukhārī*. Juz VIII (t.p; Dār wa Mathba'ah al-Stab, t.th), h. 152.

Al-Ghazāli berpendapat bahwa awal kehidupan dimulai sejak pertemuan ovum (sel telur) dengan sperma, pandangan al-Ghazāli ini sejalan dengan pendapat mayoritas Mazhab Malikī dan Ibn Hazm. Ketiga, Abu Hanīfah dan sebagian pengikut Syafi'ī dan Ahmad Ibn Hanbal memiliki pandangan yang berbeda dengan kedua kelompok sebelumnya, mereka berpendapat bahwa awal kejadian manusia dimulai sejak ditiupkan ruh pada usia akhir empat bulan kehamilan.<sup>43</sup>

Terkait dengan awal kejadian manusia ini, Alexis Carrel seorang ahli bedah Perancis yang pernah dua kali memperoleh hadia nobel menulis dalam bukunya "Man The Unknown" bahwa sekian banyak pertanyaan yang diajukan para ahli tentang manusia hingga kini belum mendapat jawaban yang tuntas. Hal ini disebabkan oleh karena pengetahuan manusia masih sangat terbatas. Pernyataan Alexis Carrel ini sekaligus mengakui kebenrann informasi Alquran yang menyebutkan bahwa memang ilmu manusia sangat terbatast, seperti yang dijelaskan dalam QS al-Isra/17; 85.44

Terjemahnya:

Dan mereka bertanya kepadamu tentang ruh. Katakanlah: "Ruh itu termasuk urusan Tuhan-ku, dan tidaklah kamu diberi pengetahuan melainkan sedikit".45

Salah satu jawaban yang dikemukakan pakar-pakar Alquran terkait dengan pernyataan Alexis Carrel tersebut adalah bahwa ini merupakan isyarat tentang ketidakmampuan manusia untuk menemukan jawaban yang tuntas tentang dirinya sendiri. Inilah rahasia mengapa Allah swt. sendiri yang memberikan penjelasan tentang asal kejadia manusia, seperti yang dijelaskan dalam QS ath-Thāriq/86; 7 yang berbunyi sebagai berikut;

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Mursyidah Thohir, Seputar Masalah Perkawinan, Pengguguran Janin & Pornografi (Jakarta: PP Muslimat NU, t.th), h. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Lihat dalam M. Quraish, Tafsir al-Qur'an..., h. 850.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Kementerian Agama RI. Alquran..., h. 232.

Terjemahnya:

Yang keluar dari antara tulang sulbi laki-laki dan tulang dada perempuan.<sup>46</sup>

Sesungguhnya manusia itu diciptakan dari air yang memancar dan air yang memancar itu keluar dari tulang *sulbi* lelaki dan tulang dada perempuan. Sebagian ulama menolak memahami dan menterjemahkan ayat tersebut demikian, alasannya adalah bahwa terjemahan di atas menunjukkan jika air yang keluar itu dari dua sumber, yaitu *sulbi* laki-laki dan tulang dada perempuan. Namun mereka yang menafsirkan demikian seakan-akan lupa bahwa air tersebut dijelaskan oleh ayat yang lalu sebagai air yang memancar (*dāfiq*), sehingga hal ini dipertanyakan bahwa apakah air perempuan juga memancar, jawaban yang dikemukakan oleh kelompok yang menolak terjemahan tersebut adalah "tidak", karena air perempaun tidak memancar. Kalau demikian, kata *sulb* dan *tarāib* keduanya merupakan milik lelaki.<sup>47</sup>

Di sisi lain, kata مناه adalah bentuk tunggal, sehingga seandainya air yang dimaksud bersumber dari lelaki dan wanita, maka tentu redaksi ayat di atas akan berbunyi منائين دَافِقَيْن, dan dengan demikian ia juga akan dijelaskan sebagai keluar dari dua tempat yang berbeda. Karena itu, seandainya sulb itu milik laki-laki dan tarāib milik perempuan, maka bunyi ayat adalah غرجان من الصلب و الترائب, tetapi redaksi ayat tidak demikian bahkan sebaliknya redaksi ayat berbunyi air itu keluar dari antara sulb dan tarāib. Dengan demikian, yang dimaksud dengan sulb dan tarāib dalam ayat tersebut adalah sperma yang keluar dari antara tulang punggung dan tulang dada pria.48

Mengacu kepada pengertian pengguguran dan pengertian janin yang telah dikemukakan di atas, maka yang dimaksud dengan pengguguran janin adalah aborsi atau pengguguran, sebagaimana yang

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Kementerian Agama RI. Alquran..., h. 473.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> M. Quraish, Tafsir Al-Qur'an..., h. 851.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>M. Quraish, Tafsir Al-Qur'an..., h. 852.

ditemukan dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia.<sup>49</sup> Sementara dalam Ensiklopedia Indonesia, abortus diartikan sebagai pengakhiran kehamilan sebelum masa *gestasi* (kehamilan) 28 minggu atau sebelum janin mencapai berat seribu gram.<sup>50</sup>

Berdasakan pengertian abortus, *isqāt* atau *ijhād* dan aborsi (pengguguran) di atas, maka yang dimaksud dengan pengguguran janin menurut medis, fikih dan undang-undang adalah sebagai berikut. Pengguguran janin menurut medis adalah mengeluarkan isi rahim sebelum mencapai 28 minggu yang menjadikan tidak dapat hidup, maka bila lahir setelah waktu tersebut tidak dinamakan sebagai pengguguran janin tetapi dinamakan sebagai kelahiran sebelum waktunya. Dengan demikian, pengguguran janin dapat dipahami sebagai pengeluaran kandungan sebelum berumur 24 minggu, sedangkan pengeluaran janin setelah berumur 24 minggu dan mati tidak disebut pengguguran janin tapi pembunuhan.

Sementara yang dimaksud dengan pengguguran janin dalam fikih sebagaimana yang disepakati oleh para ahli bahasa adalah mengeluarkan janin dari rahim sebelum bulan keempat dan sesudahnya antara bulan keempat dan bulan ketujuh dari kehamilan. Dalam buku *Bayān li al-Nas* dijelaskan salah satu pengertian pengguguran janin yaitu mengeluarkan janin sebelum sempurnanya masa kehamilan dan pengguguran ini terjadi kadang-kadang sebelum ditiupkan ruh dan adakalanya setelah ditiupkan ruh.<sup>51</sup>

Adapun yang dimaksud dengan pengguguran janin menurut undang-undang adalah mengeluarkan janin dengan unsur kesengajaan sebelum waktu kelahiran dan dilakukan dengan segala cara yang tidak dihalalkan oleh undang-undang, karenanya ditegakkan hukum bila terdapat tiga rukun, yaitu adanya kehamilan, adanya praktik-praktik yang mengacu kepada tindakan pengguguran serta adanya maksud perbuatan kriminal. Pengertian pengguguran janin ini dipahami sebagai pengeluaran

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Tim Penyusun, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Surabaya: Kashiko, t. th), h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Ensiklopedia Indonesia, *Abortus* (Jakarta: Ikhtiar Baru Van Hauve, 1980), h. 60. Lihat juga Ahmad Ramli, *Kamus Kedokteran...*, h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Azhar al-Syarīf, *Bayān...*, h. 256.

janin sejak adanya konsepsi atau pembuahan sampai dengan kelahiran yang mengakibatkan kematian.<sup>52</sup>

Dalam pandangan para ahli, seperti Sadikin Binaputra bahwa abortus atau pengguguran janin adalah pengakhiran kehamilan atau hasil konsepsi sebelum janin hidup di luar kandungan. Sementara, Maryono Rekodipuro mengatakan bahwa abortus adalah pengeluaran hasil konsepsi dari rahim sebelum waktunya atau sebelum dapat lahir secara normal.<sup>53</sup> Geri Morgan dan Caroleh Hamilton menjelaskan pengertian pengguguran janin atau pengguguran janin sebagai sebuah terminisasi kehamilan yang tidak diinginkan melalui obat-obatan atau bedah.<sup>54</sup>

Definisi lain menjelaskan bahwa pengguguran janin adalah penghentian kehamilan setelah tertanamnya sel telur atau ovum yang telah dibuahi dalam rahim atau *uterus* sebelum usia janin mencapai 20 minggu.<sup>55</sup> Dengan kata lain, pengguguran janin merupakan tindakan penghentian kehamilan atau upaya mematikan janin sebelum waktu kelahiran tanpa melihat usia kandungan dan tanpa mempersoalkan bayi yang lahir apakah hidup atau meninggal.<sup>56</sup>

#### 2. Alasan Pengguguran Janin

Praktik pengguguran janin yang melanda kaum ibu adalah pada umunya disebabkan oleh kehamilan yang tidak direncanakan (displanned pregnancy). Penomena praktik pengguguran janin di kalangan ibu tidak dapat dilepaskan dari adanya anggapan bahwa setiap ibu memiliki kebebasan untuk menentukan nasib hidup tubuhnya yang tidak dapat dihalangi oleh apapun termasuk produk hukum, pranata sosial, lembaga agama bahkan suaminya sendiri.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Kusmaryanto, *Tolak Pengguguran Janin*...,h.15. Lihat Afwah Mumtazah dan Yulianti Muthmainnah, *Menimbang Penghentian Kehamilan tidak Diinginkan* (Jakarta: Rahima, 2007), h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Arif Mansjoer dkk, *Kapita Selekta Kesehatan*. Jilid I. Edisi III (Jakarta: Media Aesculapius Fakultas Kedokteran Universitas Indonesia, 2001), h. 260.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Geri Morgan dan Carole Hamilton, *Obstetri dan Ginekolog* (Jakarta: Egc: 2009), h. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Ade Maman Suherman, *Pengantar Perbandingan Sistem Hukum* (Jakarta: Media Grafindo, 2008), h. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Arif Mansoer, Kapita Selekta..., h. 225.

Fenomena ini yang dikemukakan di atas cenderung membolehkan praktik pengguguran janin di kalangan ibu dengan asumsi bahwa sebuah keluarga tidak harus diintervensi oleh keluarga yang lain, bahwa apapun kesulitan yang dihadapi oleh sebuah keluarga tidak akan menjadikan keluarga lain peduli dengan kesulitan yang dihadapinya. Karena itu, kebebasan yang dimiliki sangat dipengarohi oleh kondosi mereka yang tidak dipahami oleh pihak lain.

Fenomena yang lain yang terdapat dalam masyarakat adalah adanya anggapan bahwa memberi kesempatan hidup dan menikmati kehidupan pada manusia jauh lebih penting dari kebebasan perorangan. Karena itu, kelompok ini cenderung menolak praktik pengguguran janin pada kaum istri termasuk pada kaum remaja dan kaum wanita pada umumnya, sehingga mereka tidak dapat diintervensi oleh pranata sosial, produk hukum, lembaga agama bahkan suaminya sendiri.

Dari kedua fenomena pengguguran janin di kalangan istri tersebut dilatarbelakangi oleh berbagai alasan yang menyebabkan seorang istri melakukan pengguguran janin. Dari sekian alasan yang dapat dikemukakan antara lain adalah alasan medis, alasan perkosaan, dan alasan pribadi yang meliputi faktor kemiskinan, masih ingin tampil cantik dan seksi, tidak ingin repot dan alasan karir. Berikut beberapa alasan dan aspek pengguguran janin yang dilakukan istri.

#### a) Alasan Pribadi

#### 1) Aspek Ekonomi

Adanya kehamilan seorang istri namun khawatir tidak dapat menanggung biaya hidup bayi atau terkadang seorang perempuan tidak yakin secara finansial untuk merawat dirinya dan bayi yang dikandungnya, apalagi jika suami tidak mau bertanggung jawab bahkan meninggalkan istri yang tidak memiliki penghasilan sendiri, maka sangat mungkin bagi seorang istri menggugurkan janinnya. Di samping itu, seorang istri menggugurkan janinnya manakala sang suami tidak mau membesarkan anak bersama sebagain orang tua, sehingga si istri merasa tidak aman secara finansial dan takut ditinggalkan oleh suaminya.

Model pengguguran janin yang dilakukan oleh seorang istri merupakan potret dari sebuah masyarakat matrialistik hedonis, yaitu sebuah bentuk masyarakat yang hanya memikirkan kebahagian individual yang bersumber pada kepuasan materi termasuk di dalamnya kepuasan seks, kepuasan pikiran yang tidak terikat oleh norma dan kesusilaan. Fenomena kehidupan seperti ini terjadi atas adanya dukungan suami yang memiliki pikiran dan prinsip yang sama dengan pasangannya. Karena itu, jika istrinya hamil, maka suaminya menjadi orang pertama yang akan mendukungnya untuk melakukan pengguguran janin.

#### b) Aspek Sosial

Dimensi kependudukan turut membatasi jumlah kelahiran dalam rangka membendung jumlah penduduk yang ditetapkan oleh undang-undang maupun norma-norma sosial yang diakui dalam masyarakat. Karena itu, suatu negara dapat membuat undang-undang untuk membatasi jumlah anak dan ini dapat menjadi alasan seorang istri diharuskan menggugurkan janinnya. Cina misalnya yang menerapakan pembatasan anak dengan satu anak dalam satu keluarga pernah melakukan pemaksaan terhadap setiap pasangan suami istri untuk mengugurkan kandungannya karena bertentangan dengan kebijakan negara. Oleh karena banyaknya janin yang digugurkan di Cina, sehingga paradigma orang Cina terhadap janin bayi sebagai obat turut menyuburkan berkembangnya restoran-restoran yang menyediakan sup janin bayi.<sup>57</sup>

Aspek sosial lainnya adalah ketika seorang anak melakukan pemaksaan dan mengancam ibu tirinya untuk melakukan pengguguran janin karena takut dan khawatir harta warisan yang telah dibagi sebelumnya ketika ibu mereka meninggal akan dibagi ulang oleh ayah karena ayahnya mendapatkan keturunan dari istri keduanya, apalagi jika anak dari istri kedua ayahnya itu adalah anak laki-laki. Ada lagi alasan yang klise, yaitu ketika seorang istri tidak menginginkan memiliki seorang anak karena takut kehilangan perhatian dari suaminya, takut romansa dan kemesraan perkawinan antara dia dan suaminya hilang, takut tubuhnya yang ideal berubah tambun karena melahirkan seorang anak. Bagi istri yang berpikir demikian, menganggap bahwa anak adalah beban yang dapat merampas perhatian dan kemesraan dari suaminya, memiliki anak akan membuatnya lelah sehingga perhatian untuk suaminya berkurang

<sup>57</sup>http//.google search. *Kebenaran bagi Dunia Orang Pengguguran Janin*. Diakses pada tanggal 25 Oktober 2014.

21

karena adanya anak, karena kekurangan perhatian dari suami dapat menjadi penyebab gagalnya perkawainan dalam sebuah keluarga.

#### c) Aspek Moral

Faktor moral, ketika seorang istri hamil dan kehamilannya tidak sanggup dipikul dan menerima sanksi sosial sebagai akibat dari perselingkuhannya dengan laki-laki lain atau karena diperkosa. Fenomena ini yang dikemukakan di atas cenderung membolehkan praktik pengguguran janin di kalangan ibu dengan asumsi bahwa sebuah keluarga tidak harus diintervensi oleh keluarga yang lain, bahwa apapun kesulitan yang dihadapi oleh sebuah keluarga tidak akan menjadikan keluarga lain peduli dengan kesulitan yang dihadapinya.

Karena itu, kebebasan yang dimiliki sangat dipengaruhi oleh kondosi mereka yang tidak dipahami oleh pihak lain. Pengguguran janin istri dapat juga disebabkan ketika seorang istri mengandung janin dari hasil perselingkuhannya dengan laki-laki lain yang bukan suaminya atau seorang istri hamil karena diperkosa atau dijual oleh suaminya kepada laki-laki berduit.

Faktor kecantikan, yaitu pengguguran janin yang dilakukan istri yang memiliki pemahaman bahwa melahirkan dapat mengakibatkan perubahan fisik dan mempengarohi kecantikan dan kemolekan tubuh. Faktor gagal alat kontrasepsi, biasanya kalangan yang menggugnakan alat kontrasepsi didorong oleh alasan kelahiran yang terlalu rapat, jumlah anak yang terlalu banyak dan umur yang terlalu tua untuk hamil namun masih menikmati kehidupan seks, maka ketika alat kontrasepsi tersebut gagal, maka keputusan yang diambil adalah dengan menggugurkan janinnya.

Ada lagi alasan yang klise, yaitu ketika seorang istri tidak menginginkan memiliki seorang anak karena takut kehilangan perhatian dari suaminya, takut romansa dan kemesraan perkawinan antara dia dan suaminya hilang, takut tubuhnya yang ideal berubah tambun karena melahirkan seorang anak. Bagi istri yang berpikir demikian, menganggap bahwa anak adalah beban yang dapat merampas perhatian dan kemesraan dari suaminya, memiliki anak akan membuatnya lelah sehingga perhatian untuk suaminya berkurang karena adanya anak, karena kekurangan perhatian dari suami dapat menjadi penyebab gagalnya perkawainan dalam sebuah keluarga.

Pengguguran janin istri juga dapat terjadi karena pernikahan yang tidak yang sehat, disebabkan oleh salah satu pihak dari suami atau istri merasa tidak nyaman dan tidak ada komunikasi. Selain itu, tekanan dan ancaman dari orang tua maupun mertua terhadap istri yang tidak dapat memberikan anak laki-laki sebagai pewaris tahta ekonomi keluarga menjadi salah satu penyebab seorang istri terpaksa melakukan pengguguran terhadap janin yang dikandungnya, daripada diceraikan, maka lebih baik menggugurkan kandungan sambil berharap mendapatkan anak laki-laki pada kehamilan berikutnya.

#### d) Alasan Medis

Alasan medis yang melatarbelakangi praktik pengguguran janin di kalangan istri antara lain adalah kondisi rahim perempuan yang tidak kondusif untuk perkembangan janin, perempuan mengalami kerusakan atau kelainan pada organ reproduksi, sehingga berbahaya bagi janin, kelainan genetik menyebabkan kelainan pada anak setelah anak lahir, pertumbuhan janin bisa membahayakan kesehatan ibu yang dapat mengakibatkan kematian, adanya penyakit bawaan seperti jantung, AIDS, tumor usus atau penyakit menular lainnya, bahkan seorang istri dapat menggugurkan kandungannya karena anak yang dikandungnya terdeteksi cacat.

Alasan kesehatan lainnya adalah apabila terdapat indikasi vital yang terjadi pada masa kehamilan yang jika diteruskan akan mengancam dan membahayakan jiwa seorang istri. Di samping itu, alasan non medis non vital yang terjadi pada masa kehamilan yang berdasar pada perkiraan dokter apabila diteruskan akan memperburuk kesehatan fisik dan psikologis istri. Selain itu, alasan medis lain disebabkan oleh adanya cacat medik, baik permanen maupun sementara dari janin yang ada di dalam rahim seorang istri.<sup>58</sup>

#### e) Alasan Perkosaan

Perkosaan dipahami sebagai sebuah pemaksaan hubungan kelamin antara pria kepada seorang wanita, sehingga memungkinkan wanita tersebut hamil dan kehamilan seorang wanita (istri) korban

<sup>58</sup>Dewi Novita, *Aborsi Menurut Petugas Kesehatan* (Yogyakarta: PPPK-UGM, 1997), h. 16. Lihat juga Yayah Chisbiyah, dkk. *Kehamialan yang Tidak Dikehendaki* (Yogyakarta: PPPK-UGM. 1997), h. 47.

perkosaan menimbulkan implikasi dalam keluarganya. Di samping trauma psikologis, istri juga dapat merasakan trauma kehamilan yang tidak dikendakinya. Karena itu, sebagian istri korban perkosaan menolak keberadaan janin yang ada di dalam rahimnya karena baginya, janin tersebut dianggap sebagai benda mati yang pantas dibuang karena membawa sial bagi dirinya dan keluaranya.

Selain alasan-alasan di atas, alasan kehormatan seorang istri di depan suaminya, keluarganya dan koleganya menjadi faktor utama di mana seorang istri korban perkosaan ingin menggugurkan janin yang ada di dalam rahimnya. Baginya, janin itu tidak saja membuat dirinya trauma selama dalam masa kehamilan tetapi juga akan terus menimbulkan trauma psikologis bagi setelah ia lahir dan tumbuh besar menjadi remaja. Atas dasar itu, undang-undang membenarkan bolehnya seorang istri atau wanita korban perkosaan menggugurkan janinnya karena merusak kondisi kejiwaan serta akal sehat seorang wanita korban perkosaan.

Sementara kasus-kasus perkosaan yang terjadi dewasa ini tidak hanya terjadi sebagai akibat dari kejahatan laki-laki yang tidak bertanggung jawab, tetapi perkosaan yang dialami seorang istri dapat terjadi karena ulah suaminya dengan cara menjualnya kepada laki-laki hidung belang, sehingga ia mengandung janin dari laki-laki yang bukan suaminya. Namun dalam pandagan Islam, kehamilan istri korban perkosaan tidak dapat dilepaskan dari musibah dan cobaan kecuali jika ia sendiri yang menyebabkan dirinya diperkosa dan hamil.

Istri korban perkosaan dalam Islam tidak diizinkan menggugurkan janinnya dengan alasan apapun karena ia tidak menanggung dosa akibat perkosaan tersebut, namun jika kehamilan itu menyebabkan kemaslahatan jiwanya dan kemaslahatan akalnya serta kemaslahatan keturunannya terganggu, maka menurut penalaran istis \lahi istri korban perkosaan boleh menggugurjan janinnya selama belum berusia 120 hari atau belum ditiupkan ruh kepadanya. Hal ini didasari oleh logika kemaslahatan istri dalam hubungannya dengan menjaga jiwa dan akal, jika jiwa istri korban perkosaan terancam, maka dapat mempengaruhi yang lainnya. Misalnya dalam hal menjaga agama, kesempatan bagi si istri untuk memperbaiki hubungannya dengan Allah swt. akan hilang, demikian halnya dengan hubungan sosialnya akan hilang.

Dalam kaitannya menjaga akal, istri yang terganngu akalnya karena mengalami trauma dan stress karena menjadi korban perkosaan dapat berdampak pada dirinya, anak-anaknya, suaminya bahkan keluarganya. Karena itu, jika zaman nabi seorang perempuan yang ditolak keinginnnya menggugurkan janinnya karena diperkosa telah berbeda kondisi dan keadaannya di zaman sekarang karena kompleksitas kemaslahatan istri yang diperkosa zaman dan nabi dan sekarang jauh berbeda. Pada zaman nabi wanita-wanita masih bersama dan nabi, sehingga memiliki kekuatan iman namun istri korban perkosaan sekarang ini cenderung untuk membahayakan dan membinasakan dirinya sendiri. Atas dasar itu, melalui penalaran istislāhi, kemaslahatan istri korban perkosaan perlu dipikirkan dan dilindungi agar ia tetap melanjutkan hidupnya serta memperbaiki kehidupannya, khususnya hubungannya dengan Allah swt.

Pengguguran janin sekarang ini bukan lagi sekedar pembunuhan bayi yang tidak dikehendaki, tetapi sudah berkembang menjadi industri jual beli mayat bayi untuk kepentingan terselubung. Misalnya, untuk kepentingan penelitian ilmu pengetahuan, praktik labaratorium mahasiswa kedokteran, pembuatan obat kanker, *parkinson*, AIDS, ginjal, diabetes, bahan campuran kosmetika wanita, obat awet muda, obat kuat seksualitas, kanibalisme, dan ritual pengikut setan.<sup>59</sup>

Dari segi jasa, praktik pengguguran janin turut memberi kontribusi terhadap maraknya pengguguran janin yang dilakukan istri oleh karena adanya tempat-tempat atau jasa yang menawarkan praktik pengguguran janin. Hal ini dipicu oleh keberadaan pengguguran janin sebagai industri yang menggiurkan untuk meraup keuntungan yang besar.

Dari ketiga alasan di atas, maka pengguguran janin istri, baik yang disengaja maupun alasan medis dan perkosaan memunculkan berbagai penilaian berbagai kelompok masyarakat, ada yang setuju, ada yang menolak dan ada pula yang tidak peduli dengan kenyaataan ini. Para pihak yang tidak setuju dengan pengguguran janin mempunyai alasan bahwa sekalipun janin belum dipastikan sebagai manusia keberadaannya di dalam rahim tetap harus dihormati. Sedangkan kelompok yang setuju dengan pengguguran janin istri berpendapat bahwa selama ada alasan

<sup>59</sup>http//www.google search. *Kebenaran bagi dunia Orang Pengguguran Janin*. Diakses tanggal 25 Oktober 2014.

medis dan darurat untuk menyelamatkan jiwa ibu, maka boleh melakukan pengguguran janin. Pro kontra pengguguran janin ini dapat dibagi kedalam tiga pandangan, yaitu;<sup>60</sup>

# 1) Kelompok Konservatif

Orang-orang yang berpikir konservatif memandang bahwa pengguguran janin tidak boleh dilakukan dalam keadaan apapun karena semua agama melarang penguguran janin. Selain alasan tersebut, mereka juga mengemukakan alasan filosofis bahwa pengguguran janin tidak dibenarkan dengan alasan bahwa kesucian hidup dan larangan untuk memusnahkan kehidupan manusia yang tidak bersalah di atas segalagalanya, sehingga dapat dikatakan bahwa pengguguran janin merupakan tindakan yang tidak bermoral karena melanggar kaidah-kaidah umum.

Dalam banyak hal, kelompok ini benyak memiliki kesamaan terhadap beberapa kelompok dalam Islam, seperti Zhahiriyah yang tidak menerima pengguguran janin dengan alasan apapun. Sekalipun dalam Islam ada kelompok yang membolehkan dalam pengertian makruh melakukanya namun ada juga yang antara membolehkan dan melarangnya tergantung motifnya.

# 2) Kelompok Liberal

Kelompok liberal adalah kelompok manusia yang berpikir secara bebas tanpa diikat oleh nilai-nilai universal, sehingga mereka membolehkan penguguran janin dalam keadaan tertentu tergantung sebab dan alasan yang mengikutinya. Pembenaran ini mewakili kepentingan para pelaku pengguguran janin karena alasan-alasan yang dapat dibenarkan, seperti kualitas janin, kondisi kesehatan fisik dan mental seorang ibu, kesejahteraan keluarga, pertimbangan karir dan untuk kepentingan pembatasan keturunan atau keluarga berencana.

Pemikiran kelompok ini mendapat penentangan dalam hukum Islam karena alasan-alasan yang dikemukakan menunjukkan bahwa pengguguran janin yang mereka maksud adalah *provocatus criminalis* sementara jenis pengguguran janin ini diharamkan secara mutlak dalam hukum Islam. Apalagi jika dikaitkan dengan hikmah tasyri atau rahasia

26

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Nurul Huda, *Situasi sebagai Alternatif Tindakan Abortus Provocatus* (Yogyakarta: UGM, 1998), h. 65-68.

hukum dibalik pengharaman pengguguran janin tersebut, maka pemikiran kelompok liberal ini sangat tidak sesuai dengan ajaran Islam.

# 3) Kelompok Moderat

Kelompok ini memandang bahwa setiap orang baik istri maupun janin memiliki hak di mana hak-hak tersebut dapat mengisi dan membatasi karena setiap hak dapat hilang karena suatu alasan atau faktor tertentu tidak terkecuali dalam hal pengguguran janin istri. Namun penghilangan hak ini menjadi masalah secara moral ketika berhadapan dengan persoalan-persoalan dilematis. Dengan kata lain, kelompok ini menerima pengguguran janin tetapi mereka menerimnya dalam keadan kehilangan.

# 3. Sejarah dan Metode Pengguguran Janin

#### a) Sejarah Awal Pengguguran Janin

Berbagai manuskrip yang menjelaskan tentang prilaku pengguguran janin tertua di dunia berasal dari Tiongkok yang menggunakan *merkuri* sejenis ramuan asli yang berasal dari Tiongkok Selatan sebagai alat yang digunakan dalam menggugurkan janin.<sup>61</sup> Sementara Bangsa Yunani kuno melakukan pengguguran janin dengan menggunakan tanaman berupa mentimun sembur, praktik penggugurann janin di Yunani kuno tidak dianggap sebagai perbuatan keji bahkan para filosof berlaku toleran, seperti pernyataan Plato (427-347 SM) yang mengatakan bahwa janin belum dianggap sebagai manusia seutuhnnya. Aritoteles (384-322 SM) menyatakan bahwa pengguguran janin merupakan proses pengendalian kelahiran dan ini sesuai dengan konsepnya tentang kota ideal.

Akan tetapi tidak semua filosof Yunani setuju dengan pengguguran janin, sebagaimana pengikut pythagoras (582-496 SM) yang menyatakan bahwa nyawa manusia sudah masuk sejak pembuahan dan kapanpun pengguguran janin dilakukan, maka itu berarti menghilangkan nyawa makhluk hidup. Hippocrates (460-370 SM) juga menolak metode pengguguran janin karena kandungan racunnya sangat berbahaya bagi janin dan juga ibunya. Hal ini sesuai dengan sumpahnya yang menjadi

<sup>61</sup>Derek Liewellyn, *Ginekologi dan Kesehatan Wanita* (Jakarta: Gaya Favorit Press, 1983), h. 81.

27

sumpah kedokteran sampai kini bahwa "aku tidak memberikan obatobatan yang mematikan, meskipun diminta dan memberikan nasehat seperti itu dengan cara yang sama aku juga tidak akan memberikan obatobatan kepada perempuan yang mengakibatkan aborsi".<sup>62</sup>Adapun prilaku pengguguran janin di Indonesia sebagaimana dicatat dalam Epik Sejarah Melayu (1612) dinyatakan bahwa masa itu telah ditemukan umbi-umbian dan seni pijat untuk menggugurkan janin.<sup>63</sup>

Memasuki abad pertengahan setelah agama Kristen menyebar ke seluroh Eropa, orang orang Kriten mengutuk kegiatan seksual di luar nikah dan memuji keperawanan dan penahan diri dari seks serta melarang pengguguran janin dan pembatasan jumlah anak.<sup>64</sup> Sejarah pengguguran janin juga diakibatkan oleh hasil propaganda pembatasan jumlah penduduk dan pertumbuhan populasi manusia. Propaganda ini telah lama muncul yaitu di akhir abad ke-18 Masehi yang dipelopori oleh seorang pendeta yang bernama Malicus, orang yang pertama kali mempropagandakan ide ini dengan tujuan untuk membatasi jumlah penduduk dan pertumbuhan populasi manusia. Ide ini muncul kerena ia beranggapan bahwa banyaknya jumlah penduduk akan mengakibatkan dampak yang berbahaya bagi sumber daya alam, di mana jumlah penduduk akan terus bertambah.

Teori Malicus ini diikuti pada masa berikutnya dengan menggunakan alat-alat pembatasan keturunan. Gerakan ini terus berkembang di Amerika dan disambut hangat di kalangan penduduk dan negara, sehingga hal ini menjadi tradisi umum sampai terjadi perang dunia pertama tahun 1914-1918. Kondisi ini kemudian merubah persepsi masyarakat disebabkan masuknya wanita ke berbagai lapangan kerja, sehingga berkembanglah beraneka ragam pencegah kehamilan termasuk dengan menggugurkan janin.

Ketika bangsa Eropa menjajah Asia Tenggara termasuk Indonesia, Pemerintah Kolonial Hindia Belanda mengeluarkan undangundang mengenai pengguguran janin yang awalnya dimaksudkan sebagai tindakan kejahatan, peraturan ini bertahan hingga masa kemerdekaan di

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Luwdig Edelstein, *The Hippocratic Oath* (Baltimore: The John Hopkins, 1943), h. 43.

<sup>63</sup> Antony Reid, Asia dalam Kurun Niaga (tt: tp, t.th), h. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>David Herlihy, *Medieval Househol*d (Massachusetts: Harpard University Press, 1985), h. 106.

mana pemerintah tetap melarang praktik pengguguran janin dalam bentuk apapun hingga dikeluarkannya undang-undang kesehatan reproduksi yang melegalkan pengguguran janin karena indikasi medis dan perkosaan.<sup>65</sup>

Sementara sejarah pengguguran janin di kalangan bangsa Arab banyak dilakukan oleh kabilah dengan membunuh anak mereka karena takut miskin dan persoalan harga diri. Pengguguran janin dan pembunuhan anak, khsususnya anak perempuan di kalangan bangsa Arab merupakan sesuatu yang membudaya oleh karena janin berjenis perempuan maupun anak perempuan merupakan aib bagi mereka, sebagaimana dijelaskan dalam QS al-Nahl/16: 58.

### Terjemahnya

Dan apabila seseorang dari mereka diberi kabar dengan (kelahiran) anak perempuan, hitamlah (merah padamlah) mukanya, dan Dia sangat marah.<sup>66</sup>

# b) Metode Pengguguran Janin Klasik dan Modern

Sementara metode atau teknik pengguguran janin dewasa ini dilakukan dengan beberapa cara berdasarkan trimester kehamilan. Metode dan teknik pengguguran janin ini dilakukan pada trimester pertama, yaitu metode penyedotan (sunction), metode dilatasi dan kerokan, metode Pil RU 486. Sedangkan pada trimester kedua, metode dan teknik

<sup>65</sup> K. Bertens *Aborsi sebagai Maslah Etika* (Jakarta: Grasindo, 2001), h.

<sup>76.</sup> 

<sup>66</sup> Kementerian Agama RI, Alquran..., h. 218..

pengguguran janin yang biasa digunakan adalah metode D&E, dan metode racun garam dan hirterotomi,<sup>67</sup>

# 1. Kuret dengan cara penyedotan (suction currettage)

Metode ini dilakukan pada janin berusia 1-3 bulan, teknik ini dilakukan dengan memasukkan sebuah tabung ke dalam rahim dan menyedot janin keluar (terlepas dari dinding rahim). Janin akan hancur dan tercabik-cabik menjadi potongan kecil-kecil yang dimasukkan ke dalam sebuah botol.

Dengan metode ini, pelaku pengguguran janin beresiko mengalami robek rahim yang disebabkan salah sedot. Jika itu terjadi, maka wanita itu akan mengalami pendarahan hebat, akibatnya wanita itu akan menjalani pengangkatan rahim atau terkena radang jika masih ada sisa-sisa *plasenta* atau bagian dari janin yang tertinggal di dalam rahim, sehingga bisa berujung pada kematian.

#### 2. Metode Dilatasi dan Kerokan

Dalam teknik ini, mulut rahim dibuka atau dimekarkan dengan paksa untuk memasukkan pisau baja yang tajam, bagian tubuh janin dipotong berkeping-keping dan diangkat, sedangkan *plasenta* dikerok dari dinding rahim, maka darah yang hilang selama dilakukannya metode ini lebih banyak dibandingkan dengan metode penyedotan.

#### 3. Pil RU 486

Masyarakat menamakannya "Pil Pengguguran janin Prancis". Teknik ini menggunakan 2 hormon sintetik, yaitu *mifepristone* dan *mipoprostol* untuk menginduksi kehamilan usia 5-9 minggu. Kerja RU 486 ini adalah untuk memblokir hormon *progesteron* yang berfungsi vital untuk menjaga jalur nutrisi ke plasenta tetap lancar, karena pemblokiran ini, maka janin tidak mendapatkan makanan lagi dan menjadi kelaparan. Selanjutnya diberikan suntikan *prostaglandin* yang merupakan hormon yang diproduksi secara alami oleh tubuh dalam proses melahirkan. Injeksi dari konsentrasi buatan hormon ini ke dalam air ketuban memaksa proses kelahiran berlangsung, mengakibatkan rahim ibu

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>http//www. Rsep web. Id. *metode-metode pengguguran janin lengkapdengan* foto-fotonya. Diakases pad a tanggal 4 November 2014.

mengerut dan janin keluar sebelum waktunya dan tidak mempunyai kemungkinan untuk hidup sama sekali.

Sering juga garam atau racun lainnya diinjeksi terlebih dahulu ke cairan ketuban untuk memastikan bahwa janin akan lahir dalam keadaan mati, karena tak jarang terjadi janin lolos dari trauma melahirkan secara paksa ini dan keluar dalam keadaan hidup. Efek samping penggunaan prostaglandin tiruan ini adalah bagian dari ari-ari yang tertinggal karena tidak larut dengan sempurna, trauma rahim karena dipaksa melahirkan, infeksi pendarahan, gagal pernafasan, gagal jantung dan perobekan rahim.

Sedangkan pada trimester kedua metode pengguguran janin yang biasa di lakukan adalah metode dilatasi dan evakuasi. Metode ini dilakukan untuk membuang janin hingga usia 24 minggu, metode ini sejenis dengan D & C, hanya dalam metode D & E digunakan tang penjepit dengan ujung pisau tajam untuk merobek-robek janin dan dilakukan berulang-ulang hingga seluroh tubuh janin dikeluarkan dari rahim, karena pada usia ini tengkorak janin telah mengeras, maka tengkorak ini perlu dihancurkan supaya dapat dikeluarkan dari rahim.

Metode racun garam atau saline yaitu dengan meracuni air ketuban, teknik ini digunakan saat kandungan berusia 16 minggu saat air ketuban sudah cukup melingkupi janin, lalu jarum disuntikkan ke perut untuk mengeluarkan air ketuban dan diganti dengan larutan garam. Janin yang sudah mulai bernapas akhirnya keracunan dan membuat kulit janin terbakar dan memburuk, janin akan mati setelah satu jam.

Pada usia kehamilan trimester ketiga, digunakan teknik histerotomi, sejenis dengan operasi caesar, metode ini digunakan jika cairan kimia yang disuntikkan tidak memberikan hasil, maka sayatan dibuat di perut dan rahim lalu dikeluarkanlah bayi dan ari-arinya serta cairan ketubannya. Metode ini beresiko tinggi bagi wanita akan merobek rahim.

Metode ini dilakukan pada janin berusia lebih dari 6 bulan. Cara ini menggunakan sebuah alat bedah yang dimasukkan melalui dinding perut dan rahim. Bayi beserta ari-ari serta cairan ketuban dikeluarkan dalam keadaan hidup atau sudah meninggal. Jika janin masih hidup, janin biasa dibunuh dengan menggunakan pil bunuh. Metode ini memiliki resiko tertinggi untuk kesehatan wanita, karena ada kemungkina terjadi perobekan rahim.

Melihat metode pengguguran janin yang dikemukakan di atas, maka perbuatan pengguguran janin yang dilakukan dewasa ini di klinik-klinik aborsi sungguh sangat biadab dan tidak mempersulikan hak Asasi janin. Sebaliknya, metode pengguguran janin yang dilakukan bangsabangsa terdahulu sekalipun perbuatan itu juga merupakan perbuatan pembunuhan tetapi jauh lebih sederhana dan tidak menimbulkan efek medis yang keras bagi rahim ibu.

# BAB II BENTUK-BENTUK PENGGUGURAN JANIN

Dalam ilmu kedokteran dibedakan antara *abortus* yang terjadi dengan sendirinya atau tanpa kesengajaan yang disebut dengan *abortus* spontaneous, dan *abortus* yang terjadi dengan kesengajaan yang disebut dengan *abortus* provocatus, baik abortus spontaneous maupun abortus provocatus dapat terjadi sebagai akibat adanya embrio atau janin yang merupakan hasil pembuahan antara sperma dan ovum dalam rahim. Pengguguran janin terkadang terjadi dengan sendirinya tetapi lebih sering disebabkan oleh perbuatan manusia dan keguguran itu terjadinya sebelum waktunya atau sebelum masa kelahiran alami tiba.<sup>68</sup>

Dengan demikian dapat dipahami bahwa pengguguran janin adalah suatu tindakan pengeluaran hasil konsepsi sebelum janin dapat hidup di luar kandungan. Dalam ilmu kedokteran dikenal dua jenis abortus, yaitu abortus spontaneous dan abortus provocatus. Abortus spontaneous terdiri dari spontaneous alamiah dan therapeutik. Sementara abortus provocatus terdiri dari provocatus crminalis dan provocatus therapeuticum.

### 1. Abortus Spontaneous

Abortus spontaneous terdiri dari spontaneous alamiah dan spontaneous therapeutik. Pada dasarnya abortus spontaneous alamiah dan abortus spontaneous therapeutik merupakan bentuk keguguran janin yang tidak disengaja, hanya saja spontaneous therapeutik harus digugurkan karena alasan medis yang sifatnya tidak darurat atau hanya sebatas pertimbangan hajiat. Untuk lebih jelasnya akan dibedakan di bawah ini

# a) Abortus Spontaneous Alamiyah

Abortus spontaneous alamiah adalah abortus yang terjadi dengan tidak didahului oleh faktor-faktor mekanis ataupun medis tetapi disebabkan oleh faktor-faktor alamiah,<sup>69</sup> seperti keracunan, kecelakaan, kaget, terpukul atau penyakit yang diderita oleh calon ibu. Misalnya,

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Ahsin, Fikih Kesehatan, ....h. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Rustam Muchtar, *Sinopsis Obstetri Fisiologi, Obstetri Patalogi* (Jakarta: Penerbit Buku Kedokteran EGC, 1990), h. 234.

cacar, *sifilis* dan kencing manis,<sup>70</sup> tetapi penyebab yang paling potensial adalah cacatnya bibit, yakni telur atau sperma yang tidak sempurna.<sup>71</sup>Selain itu, abortus jenis ini dapat terjadi secara spontan disebabkan oleh kelainan fisik wanita atau akibat penyakit *biomedis* internal kemudian disebut dengan keguguran. Jenis abortus ini tidak menjadi kotroversi dalam masyarakat.<sup>72</sup>

Abortus spontaneous alamiah ini dapat dibedakan dalam beberapa jenis, yaitu abortus kompletus, yaitu keluarnya seluruh hasil konsepsi sebelum umur kehamilan lengkap 20 minggu. abortus spontan, yaitu pengeluaran hasil konsepsi tidak disengaja sebelum umur kehamilan lengkap 20 minggu. Abortus habitualis, yaitu tejadinya tiga atau lebih abortus spontan secara berturut-turut. Abortus inkompletus, yaitu keluarnya sebagian tetapi tidak seluroh hasil konsepsi sebelum umur kehamilan lengkap 20 minggu. Abortus septik, yaitu abortus yang terinfeksi dengan penyebaran mikro organisme dan produknya kedalam sirkulasi sistemik ibu. Abortus iminens, yaitu abortus insipiens, yaitu kejadian pendarahan intra uteri yang terjadi dengan yang timbul sebelum umur kehamilan lengkap 20 minggu.<sup>73</sup>

Abortus spontaneous alamiah dapat terjadi disebabkan karena beberapa faktor, yaitu faktor janin, faktor ibu dan faktor bapak. Disebut faktor janin karena adanya kelainan genetik, sementara faktor ibu disebabkan oleh adanya kelainan endokrin (hormonal), seperti diabetes melitus, adanya faktor kekebalan, adanya infeksi yang disebabkan oleh virus seperti cacar air, campak. Adanya faktor kelemahan otot leher rahim dan faktor bentuk leher rahim. Sementara faktor bapak disebabkan

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Masjfuk Zuhdi, *Masāil Fiqhiyah* (Jakarta: Haji Masagung, 1993), h. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>E. Nugroho dkk, Ensiklopedia Nasional Indonesia. Jilid 1 (jakarta: PT. Cipta Adi Pustaka, 1990), h. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Abul Fadl Mohsin Ebrāhim, "Biomedical Issues, Islamic Perspective, terj. Sari Meutia "Aborsi Kontrasepsi dan Mengatasi kemandulan, Isu-Isu Biomedis dalam Perspektif Islam (Cet. I; Bandung: Mizān, 1997), h. 125-126.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Rini Fitriani, *Kesehatan Reproduksi* (Cet. I; Makassar: Alauddin Press, 2011), h. 61-67.

oleh adanya kelainan kromosom dan infeksi sperma yang dapat menyebabkan keguguran.<sup>74</sup>

Selain ketiga faktor di atas, penyebab lain dari *abortus sponteneous* alami adalah faktor genetik. Penyebab yang yang paling sering menimbulkan abortus spontan adalah abnormalitas kromosom pada janin dan lebih dari 60% abortus spontan yang terjadi pada trimester pertama menunjukkan beberapa tipe abnormalitas genetik dan ini dapat dideteksi dengan pemeriksaan *kariotipe* di mana bahan pemeriksaan diambil dari darah tepi pasangan tersebut.<sup>75</sup>

# b) Abortus Spontaneous Therapeutik

Abortus spontaneous therapeutik adalah keguguran janin yang terjadi dengan didahului oleh faktor-faktor non tehnis, seperti jatuh, terpeleset, minum obat yang berakibat buruk pada kesehatan janin, sehingga dokter memvonis bahwa janin itu cacat dan dapat berakibat buruk pada kesehatan ibu dan janin itu sendiri, sehingga menurut dokter janin itu harus digugurkan.

Dalam perspektif ilmu kedokteran, pengguguran janin dengan alasan medis termasuk jenis *abortus spontaneous theraupetik* dan *abortus provocatus therapeuticum* disebut dengan pengguguran janin *therapeutik* atau pengguguran janin yang dilakukan untuk menyelamatkan hidup dan kesehatan fisik maupun mental seorang wanita hamil.<sup>76</sup> Pengguguran janin jenis *abortus spontaneous therapeutik* kebanyakan melibatkan keputusan dokter yang mengdiagnosis bahwa janin mengalami cacat akibat berbagai faktor di antaranya benturan yang dialami seorang ibu, ibu terjatuh menyebabkan janin yang ada di dalam rahim mengalami kelainan fisik.

Atas dasar itu, dapat dipahami bahwa *abortus spontaneous therapeutik* adalah pengguguran janin yang akibat kehamilan yang bermasalah pada janin sejak terjadi benturan atau jatuh atau kecelakaan yang dialami seorang ibu hamil dan ketika seorang dokter

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Sarwono Prawirohardjo, *Ilmu Kebidanan* (Jakarta: PT. Bina Pustaka, 2008), h. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Prawirohardjo, *Ilmu Kebidanan*..., h. 463-465.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>C.B Kusmaryanto, *Tolak Pengguguran Janin...*h. 120-121.

merekomendasikan agar janin itu digugurkan, maka jenis penggugran janin ini tidak termasuk kedalam kategoro darurat dan hajiyat sebagaimana dalam fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) karena yang dimaksud hajat adalah kehamilan yang bermasalah secara genetik dan bukan akibat kecelakaan.dan tidak termasuk dalam kategoti darurat.

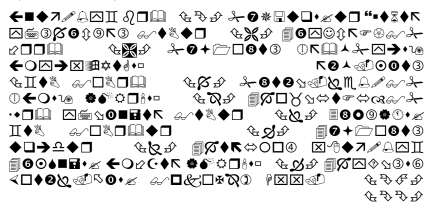
Abortus spontaneous theraupetik sebenarnya kurang familiar sebagai sebuah upaya pengguguran janin karena yang namanya spontan lebih sering dikategorikan sebagai keguguran janin, namun ada beberapa kaum ibu yang tidak siap menerima kelahiran anak dalam keadaan cacat, baik karena kecelakaan maupun secara secara genetik keamilan itu sudah bermasalah dari awal kehamilan, sehingga ia ingin menggugurkan janin yang ada dalam kandungannya dan inilah yang disebut dengan pengguguran janin jenis abortus spontaneous therapeutik.

Dalam pandangan penulis bahwa jenis pengguguran janin *abortus* spontaneous therapeutik, baik disebabkan karena cacat akibat kecelakaan maupun secara genetik tidak dapat dikategorikan sebagai darurat atau dikategorikan sebagai abortus provocatus therapeuticum karena tidak menempati posisi darurat dan berdasarkan sad zariah hal tersebut lebih banyak merugikan janin dan tidak termasuk kedalam menjawa jiwa ibu justru termasuk kedalam merusak keturunan. Karenanya harus dicegah.

Alasannnya adalah bahwa anak cacat, baik karena kecelakaan kehamilan atau karena permasalahan genetik sejak awal kehamilan kemudian lahir sebagai anak penyandang cacat atau yang dikenal dengan disibilitas dewasa ini perlu ditakuti oleh pasangan sumai istri, khususnya sang ibu karena penyandang cacat atau disibiitas dewasa ini disamping telah dijamin oleh undang-undang juga mereka adalah bagian makhluk Allah swt. yang harus dihormati karena mereka memiliki kesempatan yang sama dengan makhluk yang lain untuk beribadah kepada Allah swt.

Islam melarang memperlakukan para penyandang cacat dengan tidak adil, hal ini telah ditunjukkan oleh nabi ketika seorang yang buta datang mengahadap kepada nabi untuk bertanya tentang Islam dan nabi memalingkan wajahnya karena sedang menghdapi para pembesar Quraish saat itu. Indakan nabi ini menurut penulis tidak menunjukkan bahwa nabi melakukan diskriminasi terhadap penyandang cacat tetapi untuk menunjukkan kepada umatnya bahwa setiap muslim tidak boleh

memperlakukan penyandang cacat secara diskriminatif, sebagaimana dijelaskan dalam QS Abasa/ 80; 1-11.



### Terjemahnya:

Dia (Muhammad) bermuka masam dan berpaling. Karena telah datang seorang buta kepadanya. Tahukah kamu barangkali ia ingin membersihkan dirinya (dari dosa). Atau Dia (ingin) mendapatkan pengajaran, lalu pengajaran itu memberi manfaat kepadanya?. Adapun orang yang merasa dirinya serba cukup. Maka kamu melayaninya. Padahal tidak ada (celaan) atasmu kalau Dia tidak membersihkan diri (beriman). Dan Adapun orang yang datang kepadamu dengan bersegera (untuk mendapatkan pengajaran). Sedang ia takut kepada (Allah). Maka kamu mengabaikannya. Sekalikali jangan (demikian)! Sesungguhnya ajaran-ajaran Tuhan itu adalah suatu peringatan.<sup>77</sup>

Berdasarkan ayat di atas, maka janin yang terindikasi cacat genetik mapaun cacat yang diakibatkan oleh kecekaan yang dialami ibu

<sup>77</sup>Orang buta itu bernama Abdullah bin Ummi Maktum. Dia datang kepada Rasulullah saw. meminta ajaran-ajaran tentang Islam; lalu Rasulullah saw. bermuka masam dan berpaling daripadanya, karena beliau sedang menghadapi pembesar Quraisy dengan pengharapan agar pembesar-pembesar tersebut mau masuk Islam. Maka turunlah surat ini sebagi teguran kepada Rasulullah saw, yaitu pembesar-pembesar Quraisy yang sedang dihadapi Rasulullah saw. yang diharapkannya dapat masuk Islam. Kementerian Agama RI, *Alquran...*, h. 467.

dalam amsa kehamilan tidak dapat direkomendasikan untuk menggugrkan janinnya selamaa tidak kehamilan itu itu tidak mengancam jiwa ibu. Sebaiknya bila janin yang terindikasi cacat genetik atau cacat karena kcekaaan dan mngancam jiwa ibu maka hal tersebut masuk kedalam kategori darurat medis bagi ibu yang mangandungnya karena menganca jiwa sang ibu.

#### 2. Abortus Provocatus

Dalam ilmu kedokteran *abortus provocatus* dibagi menjadi dua jenis, yaitu *abortus provocatus criminalis* atau pengguguran janin dengan sengaja tanpa indikasi medis dan *abortus provocatus therapeuiticum* atau pengguguran janin dengan alasan medis.

#### a) Abortus Provocatus Criminalis

Abortus provocatus criminalis adalah pengguguran janin yang dilakukan tanpa dasar medis untuk meniadakan hasil hubungan seks, baik di luar nikah maupun wanita-wanita yang sudah menikah tetapi tidak menghendaki kehamilan karena alasan-alasan tertentu seperti alasan ekonomi, alasan sosial, alasan karir, alasan perzinahan. \*\*Abortus Provocatus Criminalis\*\* atau pengguguran janin yang disengaja adalah bentuk pembunuhan yang disengaja dan langsung diarahkan kepada manusia pada tahap awal hidupnya, antara saat pembuahan dampai dengan kelahirannya dengan cara pelaksanaan apapun. \*\*Topon terminalis\*\* adalah pengguguran janin yang disengaja adalah bentuk pembunuhan yang disengaja dan langsung diarahkan kepada manusia pada tahap awal hidupnya, antara saat pembuahan dampai dengan kelahirannya dengan cara pelaksanaan apapun. \*\*Topon terminalis\*\*

Abortus provocatus criminalis menjadi masalah yang kontroversial karena melibatkan unsur luar yang disengaja karena alasan tertentu yang memungkinkan terjadinya penggagalan kelahiran yang disengaja. Sedangkan di sisi lain, janin merupakan bakal manusia yang memiliki hak hidup sebagaimana manusia pada umumnya sebagai makhluk ciptaan Allah swt.<sup>80</sup> Pengguguran janin istri pada umumnya dilakukan secara sengaja dan direncanakan dengan berbagai cara antara lain meminum jamu penghancur janin, meminum obat-obatan pelemah kandungan, atau melakukan terapi pelemahan dan pelelahan fisik seperti lompat-lompat,

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>Masjfuk Zuhdi, *Masāil...*, h. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>CB Kusmaryanto, *Tolak Pengguguran Janin....*, h. 16.

<sup>80</sup>Nurul Huda, Etika...., h. 56.

lari-lari maupun dengan cara mengurut perut sendiri atau dengan meminta bantuan dukum beranak.

Pengguguran janin telah dilakukan dari dulu hingga sekarang di berbagai negara di mana sebuah negara memiliki peraturan perundang-undangan yang melarang pengguguran janin tersebut, hanya saja larangan itu tidak bersifat mutlak dan mengikat. Di Indonesia misalnya, abortus provocatus criminalis dilarang oleh agama, moral dan adat dan hukum, sebagaimana dalam Pasal 346-349 KUHP mengancam dengan hukuman penjara bagi siapa saja yang dengan sengaja melakukan perbuatan atau menyebabkan gugurnya janin dari kandungan.

Namun demikian, kita jarang mendengar seorang istri diajukan di pengadilan karena pengguguran janin. Hal ini disebabkan oleh karena adanya kesulitan untuk membuktikan bahwa seorang istri telah melakukan pengguguran janin apalagi jika yang bersangkutan tidak mengadu. Seorang istri biasanya baru dituntut jika telah terjadi komplikasi dan kematian, baik terhadap dirinya maupun terhadap janinnya. Penyebab lain dari sulitnya mengungkap pengguguran janin adalah disebabkan adanya pandangan masyarakat yang berbeda terhadap pengguguran janin yang disengaja.

# b) Abortus Provocatus Therapeuticum

Abortus Provocatus Therapeuticum adalah pengguguran janin yang dilakukan oleh dokter atau atas dasar indikasi medis, abortus jenis ini dilakukan untuk menjaga kepentingan ibu, baik fisik maupun mental. Misalnya, kehamilan yang membahayakan jiwa si ibu jika diteruskan karena ibu menderita berbagai penyakit berat seperti TBC, ginjal.

Abortus Provocatus Ttherapeuticum dibagi menjadi dua, yaitu pengguguran janin (aborsi) terapeutik langsung dan pengguguran janin (aborsi) terapeutik tidak langsung. pengguguran janin (aborsi) terapeutik langsung adalah pengguguran janin yang dilakukan untuk menyelamatkan hidup atau kesehatan (fisik dan mental) seorang wanita hamil (istri), tindakan medisnya ditujukan langsung untuk membunuh janin itu. Sementara pengguguran janin (aborsi) terapeutik tidak langsung adalah pengguguran janin yang dilakukan untuk menyelamatkan hidup atau kesehatan seorang wanita hamil (istri) namun tindakan medisnya sendiri

39

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>Nurul Huda, Etika..., h. 59.

bukan ditujukan langsung untuk membunuh janin tersebut tetapi ada alasan lain. Misalnya pengangkatan rahim atau sel telur yang di dalamnya ada janinnya, karena janinnya diangkat, maka janinnya mati.<sup>82</sup>

Tindakan pengguguran janin istri ini merupakan sebuah tindakan yang boleh dikatakan legal secara hukum karena aturan atau prinsipprinsip hukum yang mengatur mengenai pengguguran janin istri belum ditegakkan secara konsisten. Namun secara idiologi keagamaan, tindakan pengguguran janin istri dapat dipahami sebagai sebuah tindakan yang bertentangan dengan prinsip-prinsip agama karena menimbulkan mudarat terhadap janin dan ibunya di satu sisi namun di sisi lain pengguguran janin istri dapat dilakukan karena alasan tertentu, yaitu untuk kemaslahatan istri dan menghindari muadrat terhadap bagi janin.

Dari kedua jenis *abortus provocatus* tersebut di atas, maka pengguguran janin yang paling banyak dilakukan oleh istri adalah pengguguran janin jenis *abortus provocatus criminalis* karena sifatnya sangat rahasia dan tersembunyi dan tidak terdeteksi dalam masyarakat. Sekalipun demikian, kasus-kasus abortus provocatus criminalis pada akhirnya ketahuan juga ketika seorang istri harus berurusan dengan dokter atau rumah sakit.

#### 3. Hukum Abortus Provocatus Criminalis

# a) Dasar Pengharaman Abortus Provocatus Criminalis

Abortus provocatus criminalis atau pengguguran janin bukan karena indikasi medis adalah pengguguran janin yang diharamkan dalam Islam karena bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam, baik yang ditegaskan keharamannya dalam Alquran maupun yang diharamkan oleh hadis. Pengharaman pengguguran janin istri jenis abortus provocatus criminalis ditegaskan dalam berbagai ayat dan hadis serta fatwa dan perundang-undangan.

# 1) Perspektif Alquran dan Hadis.

Pada zaman Jahiliyah, bila seorang ayah memperoleh anak perempuan dan ia ingin anak perempuan itu tetap hidup, maka dibiarkan sampai besar kemudian diberikan kepadanya jubah (pakaian) dari bulu

<sup>82</sup>CB Kusmaryanto, Tolak Pengguguran Janin..., h. 16.

dan ditugaskan untuk mengembala. Sebaliknya, bila mereka tidak menginginkannya, dibiarkan anak itu hidup hingga berumur sekitar enam tahun kemudian sang ayah memerintahkan ibunya untuk mendandani anaknya seolah akan dibawa ke mertua atau iparnya padahal sang ayah telah menggali lubang di padang pasir, ketika sampai sampai di lubang itu, sang ayah berkata kepada anaknya "lihatlah apa yang terdapat di dalam" lalu didoronglah sang anak dari belakang lalu ditimbun dengan tanah. Ada juga yang mengatakan bahwa sang ibu sendiri bila akan melahirkan ia menggali lubang dan dan melahirkan di tepi lubang itu, bila anaknya perempuan didorongnya anak itu kedalam lubang namun jika anaknya laki-laki anak itu diambil.<sup>83</sup>

Pembunuhan anak-anak perempuan juga mereka lakukan karena adanya kekhawatiran mereka terhadap serangan musuh yang akan dapat memperkosa dan memperbudak istri dan anak-anak wanita mereka. Semua ini melahirkan diskriminasi dan perlakuan berbeda terhadap perempuan dibanding lelaki, sehingga mereka menganggap perempuan lebih rendah daripada lelaki dan tidak berhak menerima warisan. 84 Karena itu, masyarakat Arab sebelum Islam merasa malu menerima kehadiran seorang bayi perempuan karena kelahirannya dianggap membawa sial dan malapetaka bagi keluarga serta dianggap aib, sehingga mereka banyak melakukan pembunuhan terhadap bayi-bayi perempuan yang mereka lahirkan. 85

Sikap dan prilaku masyarakat Arab Jahliyah yang buruk dan marah ketika mereka diberitakan tentang kelahiran anak perempuan digambarkan oleh Alquran, sebagaimana dijelaskan dalam QS al-Nahl/16; 58-59.



<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Qur'an Al-Karim, Tafsir Surat-Surat Pendek Berdasarkan Urutan Turunnya Wahyu* (Cet. 2; Bandung: Pustaka al-Hidayah, 1997), h. 384.

<sup>84</sup> M. Quraish, Tafsir Al-Qur'an..., h. 384.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>Huzaimah T. Yanggo, *Hukum Keluarga Dalam Islam* (Cet. 1; Jakarta: Yayasan Indonesia Baru, 2003), h. 2.

### Terjemahnya:

Dan apabila seseorang dari mereka diberi kabar dengan (kelahiran) anak perempuan, hitamlah (merah padamlah) mukanya, dan Dia sangat marah. Ia Menyembunyikan dirinya dari orang banyak, disebabkan buruknya berita yang disampaikan kepadanya. Apakah Dia akan memeliharanya dengan menanggung kehinaan ataukah akan menguburkannya ke dalam tanah (hidup-hidup)? ketahuilah, Alangkah buruknya apa yang mereka tetapkan itu. <sup>86</sup>

Sebenarnya, tidak semua suku masyarakat Arab Jahiliyah melakukan pembunuhan terhadap anak-anak perempuan mereka. Konon, kabilah pertama yang melakukan (tidak membunuh anak perempuan) adalah Bani Rabi'ah lalu Bani Kindah demikian juga Bani Tamīm, walaupun tidak semua anggota suku ini merestuinya. Shasha'ah bin Najiyyah kakek penyair al-Farazdaq yang berasal dari keluarga Bani Tamīm justru menebus kepada orang tua yang bermaksud menanam hidup-hidup anaknya dengan dua ekor unta hamil dan unta lainnya. Konon kakek al-Farazdaq tersebut telah menebus sekitar 300 sampai 400 ratus anak perempuan saat itu.<sup>87</sup>

Suku Quraish yang dikenal sebagai induk beberapa suku Arab tidak melakukan pengubunan anak perempuan hidup-hidup. Karena itu, riwayat yang mengatakan bahwa Umar bin al-Khattāb pernah menagis dan tertawa dalam suatu majlis. Ia tertawa karena mengingat kelakuannya yang menyembah berhala dari kurma lalu memakannya dan ia menagis ketika ia mengingat bagaimana anak perempuannya saat itu ia tanam hidup-hidup. Kisah ini adalah kisah yang dibuat-buat karena suku Adī cabang yang merupakan cabang dari suku Quraish dan keluarga besar Umar bin al-Khattāb dikenal sebagai orang-orang yang tidak melakukan perbuatan sangat keji. Apalagi Hafzah putri Umar bin al-Khattāb yang

42

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Kementerrian Agama RI, *Alquran dan Terjemahnya* (Semarang: Toha Putra, t.th), h. 218.

<sup>87</sup> M. Quraish, Tafsir Al-Qur'an..., h. 385.

lahir lima tahun sebelum datangnya Islam yang kemudian diperistri oleh nabi tidak ditanam hidup-hidup oleh Umar bin al-Khattāb.<sup>88</sup>

Perbuatan membunuh anak perempuan disebabkan oleh adanya kekhawatiran akan jatuh miskin atau sang anak perempuan menghadapi kemiskinan karena tidak mampu bekerja mencari rezki. Inilah yang menjadi sebab turunya ayat QS al-Anām/6: 151. QS al-Isra/17: 31. Ayatayat ini tidak secara jelas menyebutkan tentang pengguguran janin tetapi ayat-ayat tersebut berbicara tentang pembunuhan anak secara umum.

Pada QS al-An'ām/6: 151 dan QS al-Isra/17: 31 menggunakan lafaz yang sama dalam menggambarkan tentang larangan pembunuhan terhadap anak, sebagai berikut;

# Terjemahnya:

Katakanlah: "marilah kubacakan apa yang diharamkan atas kamu oleh Tuhanmu yaitu: janganlah kamu mempersekutukan sesuatu dengan Dia, berbuat baiklah terhadap kedua orang tua, dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena takut kemiskinan. Kami akan memberi rezki kepadamu dan kepada mereka, dan janganlah kamu mendekati perbuatan-perbuatan yang keji, baik yang nampak di antaranya maupun yang tersembunyi, dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah

43

<sup>88</sup> M. Quraish, Tafsir Al-Qur'an..., h. 385.

(membunuhnya) melainkan dengan sesuatu (sebab) yang benar. Demikian itu yang diperintahkan kepadamu supaya kamu memahaminya.<sup>89</sup>

#### Terjemahnya:

Dan janganlah kamu membunuh anak-anakmu karena takut kemiskinan. kamilah yang akan memberi rezki kepada mereka dan juga kepadamu. Sesungguhnya membunuh mereka adalah suatu dosa yang besar. <sup>90</sup>

Sebab turunyan ayat ini terkait dengan kebiasaan buruk bangsa Arab Jahiliyah yang memperlakukan secara buruk anak perempuan, mereka membunuh anak-anak perempuan antara lain karena faktor kemiskinan. Larangan ayat ini ditujukan kepada umum, ini dipahami dari bentuk jamak yang digunakannya, (janganlah kamu) seperti juga ayat berikut, berbeda dengan dengan ayat-ayat yang lalu yang menggunakan bentuk tunggal (janganlah kamu) agaknya itu hal tersebut mengisyaratkan bahwa keburukan yang dilarang di sini dan ayat-ayat menggunakan bentuk jamak itu adalah keburukan yang telah tersebar di dalam masyarakat Jahiliyah atau penggunaan bentuk jamak itu untuk mengisyaratkan bahwa apa yang dipesankan merupakan tanggung jawab kolektif, berbeda dengan yang berbentuk tunggal. Bentuk tunggal memberikan penekanan pada orang perorang serta merupakan tanggung jawab pribadi demi pribadi.<sup>91</sup>

Ulama mengatakan bahwa ayat dalam QS al-Isra/17: 31 ditujukan kepada orang tua yang mampu sedangkan ayat serupa yang terdapat dalam QS al-An'ām/6: 151 ditujukan kepada orang tua yang miskin. Ketika QS al-An'ām ditafsirkan ditemukan bahwa motivasi pembunuhan yang dibicarakan pada ayat 151 QS al-An'ām itu adalah

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>Kementerian Agama RI, Alguran..., h. 117...

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>Kementerian Agama RI, *Alguran...*, h. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsīr al-Mishāh, Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Our'an*. Juz IX. (Cet. 1; Jakarta: Lentera hati, 2002), h. 454.

kemiskinan yang sedang dialami oleh ayah dan kekhawatirannya akan semakin terpuruk dalam kesulitan hidup akibat lahirnya anak. Karena itu, pada surah al-An'ām, Allah swt. segera memberi jaminan kepada sang ayah dengan menyatakan bahwa Kami akan memberi reski kepada kamu, baru kemudian dilanjutkan dengan jaminan ketersedian reski untuk anak yang dilahirkan, yakni melalui lanjutan ayat yang menyatakan, "dan kepada mereka" yaitu anak-anak mereka.<sup>92</sup>

Adapun dalam surah al-Isra'/17: 31, bahwa kemiskinan belum terjadi dan baru dalam bentuk kekhawatiran. Karena itu, dalam ayat tersebut ada penambahan kata □◆⊙३♦∑¾, yakni takut. Kemiskinan yang dikhawatirkan itu adalah kemiskinan yang boleh jadi akan dialami anak, maka untuk menyingkirkan kekhawatiran sang ayah, ayat itu segera menyampaikan bahwa Kamilah yang memberi reski kepada mereka, yakni anak-anak yang kamu khawatirkan jika dibiarkan hidup akan mengalami kemiskinan. Setelah jaminan ketersedian reski itu, barulah disusul dengan jaminan serupa kepada ayah dengan adanya kalimat dan juga kepada kamu. 93

Penggalan ayat di atas dapat juga dipahami sebagai sanggahan bagi mereka yang menjadikan kemiskinan sebagai dalih untuk membunuh anak. Sementara kata المؤلفة (al-Khita) berbeda dengan المؤلفة (al-Khata) yang pertama berarti dosa atau kesalahan yang dilakukan dengan sengaja sedang kata yang kedua adalah yang terjadi tanpa sengaja dan tanpa maksud dari pelakunya. Penegasan bahwa pembunuhan adalah dosa sengaja ditekankan karena ketika itu sebagian anggota masyarakat jahiliyah menduganya baik dan benar.94

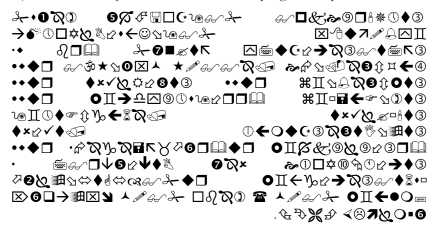
Jika ayat-ayat di atas berbicara tentang pembunuhan anak perepmpaun yang banyak dilakukan oleh para suami, maka ayat selanjutnya membicarakan tentang kebiasaan perempuan-perempuan Arab yang membunuh anak, baik dalam rahim maupun setelah lahir. Di samping itu, wanita-wanita Arab saat itu senang menyekutukan Allah swt., mencuri, berzina dan berdusta sebelum mereka beriman kepada nabi. Ketika mereka bermaksud membai'at nabi, maka Allah swt.

<sup>92</sup> M. Quraish, Tafsīr al-Misbah..., h. 455.

<sup>93</sup>M. Quraish, Tafsir al-Misbah...., h. 455.

<sup>94</sup>M. Quraish, Tafsir al-Misbah..., h. 455.

memerintahkan kepada nabi agar menerima baitnya jika mereka benarbenar telah meninggalkan kebiasaan mereka sebelumnya, sebagaimana dijelaskan dalam QS al-Mumtahanah/60;12 yang berbunyi;



# Terjemahnya:

Hai nabi apabila datang kepadamu perempuan-perempuan yang beriman untuk mengadakan janji setia bahwa mereka tidak akan mempersekutukan Allah dan tidak akan mencuri, dan tidak akan berzina, dan tidak akan membunuh anak-anak mereka dan tidak akan berbuat dusta yang mereka ada-adakan antara tangan dan kaki mereka dan tidak akan mendurhakaimu dalam urusan yang baik, maka terimalah janji setia mereka dan mohonkanlah ampunan kepada Allah untuk mereka, sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.<sup>95</sup>

Terkait dengan kebiasaan para wanita Arab Jahiliyah yang membunuh janinnya dapat dipahami dari kebiasaan mereka mencari nafkah setelah melahirkan dengan cara menyusui bayi-bayi pembesar Quraish yang terpaksa membunuh janinnya jika dalam masa menyusui itu ia hamil lagi. Pembunuhan terhadap janin dan anak perempuan dengan

46

<sup>95</sup> Kementerian Agama RI, Alquran..., h. 439.

cara mengubur hidup-hidup oleh Alquran diistilahkan dengan *al-Mau'ūdat* (الْمَوْهُوَةُوَ) yang terambil dari akar kata *wa'ada* ( وَأَدُ ). Kata ini pada mulanya adalah *ada'a* yang berarti yang berarti memberatkan. Sementara *al-Mau'ūdat* adalah anak yang dikubur hidup-hidup atau yang dibunuh sebelum lahir, baik dengan obat maupun yang lainnya, demikian yang ditulis oleh al-Biqā'i dalam tafsirnya. Dinamakan demikian karena anak perempuan itu ditimbun dengan tanah dan semacamnya, sehingga memberatkannya dan meninggal karena beratnya beban yakni tanah yang menimbun jasadnya.<sup>96</sup>

Kebanyakan mufassir mengatakan bahwa arti firman Allah swt. tersebut berbunyi "dan tidak akan berbuat dusta yang mereka ada-adakan antara tangan dan kaki mereka" ialah mereka tidak menisbatkan kepada suami mereka seorang anak yang bukan berasal dari mereka dan ini adalah sebuah kebohongan, yaitu mengadakan pengakuan-pengakuan palsu mengenai hubungan antara pria dan wanita seperti tuduhan berzina, tuduhan bahwa anak si fulan bukan anak suaminya dan sebagainya.

Ayat ini didukung oleh sebuah hadis yang menggambarkan tentang prilaku wanita Arab pada zaman nabi yang ingin meminta bai'at kepada nabi dengan latarbelakang sejarah yang kelam termasuk di dalamnya kebiasaan mereka membunuh janin dan anak-anak perempuan mereka, sebagaimana yang digambarkan dalam hadis berikut ini.

Artinya:

Rasulullah saw bersabda:..Berjanjilah kepadaku bahwa kalian tidak akan menyekutukan Allah dengan sesuatu apapun, tidak mencuri, tidak berzian, tidak membunuh anak-anakmu, tidak mengambil sesuatu dengan dusta dan diletakkan di antara kedua tangan dan kakimu dan tidak menentang kebenaran...

96 Lihat dalam M. Quraish, Tafsir Al-Qur'an.... h. 383.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>Ahmad Asy-Syarbashi, *Yas'alunaka fi al-Dīn wa al-Hayah*, terj. Ahmad Subandi. *Yas'alunaka, Tanya Jawab Tentang Agama dan Kehidupan* (Cet. I; Jakarta: Lentera, 1999), h. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>Muhammad bin Ismāil Abū Abdillāh *Shahīh al-Bukhārī*. Juz 1 (Beirut: Maktabah al-Asyriyyah, t. th), h. ..., h. 5.

Ayat dan hadis di atas menguraikan apa yang harus dilakukan setelah diketahui atau diduga bahwa mereka adalah orang-orang beriman yang datang berbaiat kepada nabi untuk tidak akan membunuh janin dan anak-anak perempuan mereka secara langsung atau tidak langsung anak-anak mereka seperti yang dilakukan oleh sementara suku masyarakat Arab menanam hidup-hidup anak perempuannya atau menggugurkan kehamilannya baik karena takut ditimpai aib atau malu atau karena kemiskinan.<sup>99</sup>

Larangan pembunuhan terhadap janin maupun terhadap anak yang sudah lahir dari rahim ibunya juga ditegaskan dalam hadis nabi yang menggambarkan adanya kebiasaan masyarakat Arab yang membunuh anaknya secara diam-diam. Larangan ini juga menunjukkan bahwa prilaku pembunuhan terhadap janin masih berlangsung hingga masa nabi dan inilah yang dimaksud sebagai pengguguran janin yang ada di dalam raim seorang istri sebagaimana yang dipahami dari redaksi sebuah hadis yang menyatakan sebagai berikut;

Diriwayatkan dari Hisyām bin Ammār dari Yahya bin Hamzah dari Amri bin Muhājir bin Abi Muslim meriwayatkan dari Asma binti Yazīd bin Sakan dan Asma adalah budaknya bahwa sesungguhnya ia mendegar rasulullah saw bersabda: janganlah engkau membunuh anak-anakmu secara sembunyi-sembunyi (diam-diam).

Kalau yang dimaksud dengan المنافقة dalam ayat ini adalah sesuatu yang merupakan kebohongan, maka kalimat di atas bermakna mengaku hamil dan ini terjadi dengan melakukan sesuatu sehingga wanita itu terlihat hamil lalu pada waktunya dia memungut anak dan menyatakan bahwa anak itu adalah anak suaminya agar dia tidak dicerai oleh suaminya. Makna lain adalah kedurhakaan, makna ini menjadikan makna kalimat di atas bermakna membolehkan pria selain suaminya melakukan kedurhakaan kepada mereka seperti mencium, memegang tangan dan inilah yang dimaksud dengan antara tangan-tangan mereka dan berzina

48

<sup>99</sup> M. Quraish, Tafsir Al-Qur'an..., h, 177.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>Ibnu Mājah, *Sunan...*, Juz I, h. 648.

dengannya dan itulah yang dimaksud dengan antara kaki-kaki mereka. Banyak ulama yang memahami bahwa kalimat itu adalah dalam arti anak.<sup>101</sup>

# 2) Perspektif Fatwa dan Perundang-undangan

Dalam perspektif fatwa ulama, hukum pengguguran janin istri atau *abortus provocatus criminalis* ini dikategorikan kedalam dua bagian berdasarkan usia kehamilan istri, yaitu sebelum usia kandungan empat puluh hari atau masa awal pembuahan dan setelah usia kandungan empat puluh hari atau setelah ditiupkannya ruh kepada janin tersebut. Dalam Kitab *Bayān li al-Nās* dijelaskan mengenai klasifikasi hukum pengguguran janin istri yang disengaja sebelum janin ditiupkan ruh kedalam empat kelompok, yaitu;

Pertama, pendapat yang membolehkan secara mutlak tanpa ada alasan uzur dan ini adalah pendapat dari kalangan fukaha Zaidiyah. Pendapat ini sejalan dengan pendapat sekelompok fukaha Hanafiyah, sekalipun sebagian dari mereka mensyaratkan adanya alasan uzur dan ini sesuai dengan pendapat sebagian dari fukaha Syafi'iyah, Malikiyah dan Hanābilah. Kedua, boleh menggugurkan janin sebelum ditiupkan ruh dengan suatu alasan uzur dan sebaliknya makruh menggugurkan janin tanpa ada alasan uzur dan pendapat ini didasarkan kepada kalangan fukaha Ahnaf dan sebaian dari kalangan Syafi'iyah. Ketiga, Makruh secara mutlak. Pendapat ini didasarkan kepada sebagian pendapat Mazhab Malik. Dan keempat, haram menggugurkan janin sebelum ditiupkan ruh, pendapat ini mayoritas diperpegangi dalam Mazhab Malikiyah dan juga dalam Mazhab Zhahiriyah, termasuk keharaman azl karena azl dapat menghalangi kehidupan dan perkembangan janin. 102

Menurut penulis keempat kelompok pendapat ulama di atas dapat disimpulkan menjadi tiga kelompok, yaitu; Pertama, pendapat yang membolehkan pengguguran janin pada setiap tahap kejadian manusia. Kedua, pendapat yang membolehkan pengguguran janin pada salah satu tahap tetapi juga mengharamkan pada tahap lainnya. Ketiga, pendapat

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> M. Quraish, *Tafsir al-Misbah 13...*, h. 610.

 $<sup>^{102}\</sup>mathrm{Azhar},\,Bay\bar{a}n$ li al-Nās min al-Azhar al-Syarīf. Juz II, Juz II (Azhar: al-Mathba'at al-Azhar, 1989), h. 256.

yang mengatakan haram pengguguran janin pada setiap tahap pertumbuhan dan kejadian janin.

Kelompok pertama yang membolehkan pengguguran janin pada setiap tahap kejadian manusia sebelum ditiupkan ruh. Kelompok ini diwakili oleh pendapat Ibn Hazm dan sebagian ulama Mazhab Malikī, mereka berpendapat bahwa dibolehkan menggugurkan kandungan sebelum janin ditiupkan ruh karena janin dianggap bernyawa setelah melalui proses pertumbuhan selama 120 hari atau empat bulan. Akan tetapi, sebagian ulama Hanāfī lainnya beranggapan bahwa menggugurkan kandungan sebelum janin berumur 120 hari hukumnya makruh jika tidak ada uzur seperti terhentinya asupan ASI ibunya pada saat kehamilan sementara ayah si calon bayi tidak mampu mencarikan ibu lain untuk menyesuainya, sehingga anak itu dikhawatirkan akan mati pada akhirnya. 103

Dalam kondisi seperti ini, menurut sebagian ulama Hanafi boleh menggugurkan janin pada setiap tahap pertumbuhan janin sebelum ditiupkan ruh karena setiap yang belum bernyawa belum dianggap sebagai manusia, keberadaan janin itu tidak diperhitungkan, sehingga tidak ada larangan untuk menggugurkannya karena tidak dibangkitkan di hari kemudian. Ibn Qudāmah mengatakan bahwa sebagian ulama Mazhab Hanbālī berpendapat bahwa menggugurkan kandungan sebelum berbentuk sebagai manusia tidak dikenai sanksi karena tidak dipandang sebagai janin.<sup>104</sup>

Kelompok kedua, yaitu yang membolehkan pengguguran janin pada tahap tertentu dan melarang pengguguran janin pada tahap lainnya. Pandangan ini antara lain dikemukakan oleh ulama Mazhab Malikī dan sebagian ulama Mazhab Syafi'i. Ulama Mazahab Malikī memandang bahwa makruh hukumnya menggugurkan kandungan pada tahap *nutfah* sedang pada tahap *alaqah* dan *mudgah* hukumnya haram, tetapi al-Māwardī dan sebagian ulama Syafi'ī tidak memberikan hukuman apapun bagi

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>Ahmad Azhar Basyir, Refleksi Atas Persoalan Keislaman Seputar Filsafat, Hukum, Politik dan Ekonomi (Bandung: Mizan, 1994), h. 169-170.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>Muwaffiq al-Dīn Muhammad Abdillāh bin Ahmad bin Qudāmah, *Al-Mughnī wa al-Syarh al-Kabīr 'alā Matn al-Mughnī.* Juz VIII (Beirut: Dār al-Fikr, 1412 H/1992 M), h. 392.

pelaku pengguguran janin jika janin itu digugurkan pada tahap *alaqah* dan hukuman baru dijatuhkan apabila janin telah berbentuk *mudghah*. <sup>105</sup>

Kenyataan ini menunjukkan bahwa sebagian ulama Syafi'i masih memberikan toleransi terhadap pelaku pengguguran janin pada tahap *nutfah* dan *alaqah* dan mengharamkan pengguguran janin ketika janin telah memasuki fase *mudgah*. Pemberian toleransi ini didasari oleh pemahaman mereka terhadap hadis Imam Muslim dari Ibn Mas'ud bahwa malaikat baru diutus kedalam rahim setelah *nutfah* berusia 42 hari. <sup>106</sup> Atas dasar itu, maka mereka memahami bahwa pembentukan janin, penciptaan, pendengaran, penglihatan, kulit, daging dan tulang baru terjadi setelah melewati masa *nutfah*. Karena itu, menggugurkan sperma yang masih dalam bentuk cairan tidak menyalahi hukum.

Hal yang sama ditegaskan oleh al-Mawardī yang tidak memberikan hukuman terhadap pelaku pengguguran janin pada tahap alaqah karena dianggap keberadaan alaqah sama dengan keberadaan nutfah, sebagai bagian dari ijmak ulama. Tegasnya adalah bahwa jika tidak ada konsekuensi hukum terhadap pelaku pengguguran janin pada tahap nutfah, maka hal sama berlaku pada tahap alaqah. 107

Kelompok ketiga, yaitu dari kalangan ulama Zhahīriyah yang mengharamkan pengguguran janin sebelum ditiupkan ruh pada setiap tahap pertumbuhan janin yang terdiri dari tahap *nutfah, alaqah dan mudgah*. Pandangan ini merupakan pendapat terkuat dalam Mazhab Maliki, sekalipun ada ulama di kalangan Mazhab Maliki yang mengatakan bahwa hukumnya makruh jika janin digugurkan sebelum melewati usia kehamilan 40 hari setelah pembuahan. Argumentasi yang mereka kemukakan adalah bahwa tahap penciptaan dan pembentukan manusia dimulai setelah sperma membuahi ovum (sel telur) di dalam rahim. Sperma yang telah membuahi ovum tersebut kemudian tumbuh menuju

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>Abū Hasan Alī bin Muhammad bin Habīb al-Māwardī, *Al-Hāwī al-Kabīr*. Juz XVI (Beirut: Dār al-Fikr, 1414 H/1994 M), h. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>Abū al-Husain Muslim bin al-Hajjāj al-Qusyairī al-Naisābūrī, *Shahīh Muslim.* Juz IV (Indonesia: Maktabat Dahlān, t. th), h. 2037.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>Al-Māwardī, *al-Hāwī...*, h. 20.

tahap hidup, oleh karena itu sperma dan ovum yang telah menyatu itu tidak dapat dianiaya apalagi digugurkan.<sup>108</sup>

Terkait dengan ini, al-Ghazāli mengemukakan pendapat yang sama bahwa pertumbuhan janin melalui tahap yang beringkat-tingkat, yaitu bermula dari pertemuan sperma dan ovum yang disimbolkan dengan *al-nutfah*. Menurut al-Ghazāli bahwa menganiaya dan merusak pertumbuhan janin pada tahap awal tersebut adalah suatu kejahatan apalagi jika sudah menjadi *alaqah* dan *mudgah*, merusaknya merupakan kejahatan yang lebih keji bahkan lebih keji lagi jika janin itu telah berbentuk manusia yang bernyawa, maka merusak dan menggugurkannya merupakan perbuatan yang sangat keji. 109

Umar bin Muhammad bin Ibrāhim al-Gānim di dalam buku yang berjudul "Ahkām al-Janīn fi Fiqhi al-Islāmī" menulis bahwa janin yang belum berusia empat bulan atau belum ditiupkan ruh, sesungguhnya telah memiliki kehidupan dalam bentuk الله والتكاثر Penulis memahami bahwa yang dimaksud dengan الله adalah bahwa sperma dan sel telur yang telah bertemu tersebut akan tumbuh dan berkembang di dalam slauran indung telur. Sementara yang dimaksud dengan والتكاثر adalah bahwa sperma dan sel telur itu akan membelah menjadi banyak dalam bentuk alaqah, mudghah dan izāmah lalu menempel di dinding rahim yang pada akhirnya sel-sel tersebut menyatu kembali menjadi satu sebagai suatu wujud manusia.

Atas dasar itu, maka berdasarkan pertimbangan moral, baik moral yang dibangun dari logika agama mapun moral yang dibangun dari filsafat, maka apapun bentuknya dan fase proses kejadian manusia itu tetaplah haram karena percampuran antara sperma dan sel telur istri tidak akan mungkin membela kedalam beberapa sel yang menempel di dinding rahim serta berkembang ke fase alaqah dan mudgah serta izāmah jika

<sup>109</sup>Muhammad al-Ghazāli, *Ihya' Ulūm al-Dīn*. Juz II (t.t: Dār Ihya' al-Kutub al-Arabiyyah, t. th), h. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup>al-Azhar al-Syarīf, *Bayān...*, h. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>Umar bin Muhammad bin Ibrāhim al-Gānim, *Ahkām al-Janīn fi Fiqhi al-Islāmī*" (tt; Dār al-Andalūs al-Hudarāi atau Dār Ibn al-Jauzī, 2013), h. 210.

sperma dan sel telur itu tidak memiliki kehidupan dan itulah yang dimaksud dengan النُّمُوُ وَالتَّكَاثُرُ.

Dari ketiga klasifikasi hukum pengguguran janin di atas, maka berdasarkan logika istis}lāhi bahwa pengguguran janin istri jenis abortus provocatus criminalis pada fase nutfah hukumnya makruh. Artinya, pengguguran itu boleh dilakukan pada fase nutfah dan makruh secara mutlak pada fase alaqah serta haram pada fase mudgah karena janin sudah berbentuk sebagai manusia yang siap menerima ruh. Kebolehan pengguguran janin pada fase nutfah dapat dikiaskan kepada perceraian, yaitu bahwa sekalipun perceraian itu halal namun dibenci oleh Allah demikian halnya dengan pengguguran janin pada fase nutfah sekalipun boleh namun termasuk perbuatan yang dibenci oleh Allah.

Berbeda jika *nutfah* itu dikeluarkan di luar rahim, makan menurut penulis hal tersebut tidak mengakibatkan konsekuensi hukum karena sama saja dengan status *nutfah* yang keluar pada saat mimpi. Logikanya adalah bahwa suami istri yang bercerai namun belum melakukan hubungan seks sama atau dapat dikiaskan kepada menumpahkan sperma di luar rahim dengan cara *azl* atau melalui mimpi basah atau dengan cara onani. Sementara suami istri yang bercerai dan telah melakukan hubungan seks sama atau dikiaskan kepada pembuahan sperma dengan sel telur istri. Artinya bahwa pengguguran janin pada tahap *nutfah* sekalipun makruh namun lebih ringan dibanding menggugurkan janin pada tahap *alaqah* atau *mudgah*. Karena itu, pengguguran janin sedapat mungkin tidak dilakukan namun jika terpaksa, maka pengguguran janin tersebut menjadi perbuatan yang sangat dimakruhkan.

Selain itu, jika diperhatikan ayat di atas yang melarang pembunuhan janin karena suatu kekhawatiran akan kemiskinan di mana kata المحافظة المحافظة

Adapun hukum pengguguran janin istri setelah peniupan ruh, para ulama sepakat untuk mengharamkan pengguguran janin ketika janin sudah bernyawa, yaitu setelah janin telah melewati proses pertumbuhan selama empat bulan atau 120 hari,<sup>111</sup> karena pengguguran janin setelah janin itu diberi nyawa dipandang sebagai sebuah pembunuhan terhadap manusia yang telah sempurna wujudnya kecuali terdapat indikasi darurat medis.<sup>112</sup> Jika tidak terdapat indikasi darurat medis, maka haram hukumnya menggugrkan janin dengan alasan yang telah dikemukakan di atas.

Di antara alasan para ulama atas larangan menggugurkan kandungan setelah genap empat bulan usia kandungan karena pada saat itu malaikat telah diutus oleh Allah untuk meniupkan ruh kepada janin, sebagaimana yang disebutkan dalam hadis Ibn Mas'ud. Berkaitan dengan waktu peniupan ruh ini, al-Qardhāwi melihat adanya hadis tersebut bertentangan dengan hadis Ibn Ma'sud yang menyebutkan diutusnya malaikat untuk meniup ruh setelah usia kandungan 120 hari, sebagaimana hadis yang diriwayatkan Imam Muslim dari Huzaifah bin Usaid yang menjelaskan bahwa diutusnya malaikat dan dibuatnya bentuk *nutfah* setelah berusia enam minggu (empat puluh dua hari) bukan setelah berusia seratus dua puluh hari sebagaimana disebutkan dalam hadis Ibn mas'ud.

Para ulama mengkompromikan kedua hadis itu dengan mengatakan bahwa malaikat diutus beberapa kali, yaitu pada waktu *nutfah* berusia empat puluh dua`hari dan kali yang lain pada waktu pada waktu berusia 120 hari. Pada waktu *nutfah* berusia 42 hari malaikat datang untuk menyempurnakan bentuk janin, memfungsikan pendegarannya dan penglihatannya serta membungkus tulangnya dengan kulit, Sementara pada usia 120 hari saat itulah malaikat datang untuk meniupkan ruh, sebagaimana dalam hadis Ibn Mas'ud tetapi hadis yang

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>Ahmad Azhar Basyir, Refleksi...,h. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>Mahmūd Syaltūt, *Al-Islām 'Aqīdah wa Syariah* (Kairo: Dār al-Qalam, 1966), h. 289-290.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>Badri Khaeruman, *Hukum Islam Dalam Perubahan Sosial, Fatwa Ulama tentang Masalah-Masalah Sosial Keagamaan, Budaya, Politik, Ekonomi, Kedokteran, dan HAM* (Cet. 1; Bandung: Pustaka Setia, 2010), h. 228.

berkaitan dengan kedatangan malaikat kali pertama dijelaskan dalam hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim sebagai berikut;

### Artinya:

Jika *nutfah* telah melewati usia empat puluh dua malam, Allah mengutus malaikat kepada janin untuk menyempurnakan bentuknya dan menciptakan pendengarannya, penglihatannya, kulitnya, daging dan tulangnya

Al-Qarhdāwī menjelaskan bahwa para ahli hukum Islam telah sepakat akan haramnya menggugurkan janin setelah ditiupkan ruh padanya dan tidak ada seorang yang menentang ketetapan ini, baik dari kalangan *salaf* maupun *khalaf.*<sup>115</sup> Hal ini disebabkan oleh karena janin yang telah genap berusia empat bulan telah menjadi manusia yang sempurna, maka melakukan pengguguran janin terhadap janin sama saja dengan melakukan kejahatan terhadap anak yang telah dilahirkan.

Tegasnya adalah bahwa pengguguran janin setelah ditiupkan ruh berarti pembunuhan terhadap manusia oleh karena janin yang sudah ditiupkan ruh sudah dianggap sebagai manusia karena telah memiliki karakteristik sebagai manusia yang utuh, sehingga membunuhnya dianggap sebagai pembunuhan yang diharamkan oleh Allah swt. dan termasuk kedalam jenis pembunuhan yang disengaja, sebagaimana dijelaskan dalam QS al-Nisa/3: 93.

وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا

Terjemahnya:

.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Abū al-Husain al-Qushārī al-Nāisābūrī Muslim bin al-Hajjāj. *Shahīh Muslim.* Juz XVI. Tahkīk oleh Muhammad Fuād Abd al-Bāqi. Beirūt: Dār al-Ihyā' al-Tūrast al-Araby, t.th), h. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>Yusuf al-Qarhdawi, *Fatāwa al-Mu'shirah*. Jilid 2 (Kuwait: Dār al-Qalam, 1994), h. 544.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>Yusuf al-Qarhdāwi, Fatāwa..., h. 548.

"... Dan barang siapa yang membunuh seorang mukmin dengan sengaja, maka balasannya adalah neraka Jahanam, dan dia kekal di dalamnya dan Allah murka kepadanya dan melaknatnya serta menyediakan baginya adzab yang besar.<sup>117</sup>

Setelah menjelaskan sanksi pembunuhan seorang mukmin karena keliru dijelaskan dalam ayat ini akibat buruk dan sanksi ukhrawi bagi pembunuhan yang disengaja terhadap seorang mukmin, yaitu barang siapa yang membunuh seorang mukmin dengan sengaja maka balasannya yang wajar ialah neraka jahannam yang sangat mengerikan kekal di dalamnya, yakni berada tempat yang sangat mengerikan itu tetapi ia juga disiksa dan Allah swt. murka pula kepadanya dan mengutuknya yakni dengan tidak memberinya sedikit rahmat pun serta menyediakan azab yang besar baginya selain yang disebut ini.<sup>118</sup>

Kata يقتل (membunuh) yang menggunakan bentuk kata *mudāri*' adalah kata kerja masa kini dan datang, antara lain mengandung makna kesinambungan, serta memberi kesan bahwa pembunuhan yang dengan cukup lama dilakukan sengaja itu berkesinambungan tekad pelakunya bahkan boleh jadi juga didorong oleh kebencian kepada si terbunuh. Sementara kata خالدا فيها (kekal di dalamnya) mengandung arti kekal yang dipahami sebagian orang. Kata ini bukanlah arti kekal yang tidak berakhir tetapi maknanya adalah waktu yang lama. Demikian pendapat Ibn Abbās dan sebagian ulama. Arti kata waktu yang lama sangat relatif karena bagi orang yang berbahagia waktu akan berlalu begitu cepat sementara orang yang tersiksa akan merasa sangat lama walaupun masa yang dialami keduanya sama.<sup>119</sup>

Pada sisi lain, ayat ini tidak menyebutkan sanksi di dunia bahkan sebagian ulama menetapkan bahwa dosa yang bersangkutan tidak akan mendapat pengampunan Allah swt. dan ada riwayat yang mengatakan bahwa Ibnu Abbās menganut paham ini tetap mayoritas ulama menolaknya. Sekian banyak ayat dan hadis yang menyatakan bahwa dosa apapun selama pelakunya bertaubat sesuai dengan syarat-syarat yang

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Kementerian Agama RI, Alguran..., h. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>M. Quraish, Tafsir al-Misbah. Vol. 2,..., h. 533.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>M. Quraish, Tafsir al-Misbah..., h. 554.

ditetapkan, maka Allah swt. akan mengampuni sebagaimana yang dijelaskan dalam QS al-Nisa/4; 48.



#### Terjemahnya:

Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya. Barangsiapa yang mempersekutukan Allah, Maka sungguh ia telah berbuat dosa yang besar. 120

Sementara itu, dalam Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang Pengguguran Janin dalam Musyawarah Nasional VI Nomor: I/Munas VI/MUI/2000 menyebutkan bahwa pengguguran janin sesudah nafkh alrūh atau peniupan ruh hukumnya adalah haram, kecuali jika ada alasan medis seperti untuk menyelamatkan jiwa ibu. Melakukan pengguguran janin sejak terjadinya pembuahan ovum walaupun sebelum nafkh al-rūh, hukumnya adalah haram kecuali ada alasan medis lain yang dibenarkan oleh syariat Islam serta mengharamkan semua pihak untuk melakukan, membantu dan mengizinkan aborsi. 121 Fatwa Majelis Ulama Indonesia yang kedua nomor 4 Tahun 2005 tentang Pengguguran Janin, menyebutlan bahwa pengguguran janin haram hukumnya sejak terjadinya implantasi biostosis pada dinding rahim ibu (nidasi).122

Adapun pelarangan pengguguran janin dalam perspektif perundang-undangan dapat dilihat pada perundang-udangan Indonesia

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>Kementerian Agama RI, *Alguran...*, h. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>Himpunan Fatwa Ulama Majelis Ulama Indonesia Sejak Tahun 1975 (Jakarta: Erlangga, t.th), h. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>Darurat adalah suatu keadaan di mana seseorang apabila tidak melakukan sesuatu yang diharamkan, maka ia akan mati atau hampir mati. Sementara hajat adalah suatu keadaan di mana seseorang apabila tidak melakukan sesuatu yang diharamkan, maka akan mengalami kesulitan berat.. Fatwa MUI ..., h.462.

yang dimuat dalam KUHP Bab XIX, Pasal 346-349 yang menyatakan melarang pengguguran janin yang disebabkan bukan karena indikasi medis karena dianggap sebagai sebuah kejahatan. Dasar hukumnya adalah terdapat dalam beberapa pasal KUHP, yaitu;

Pasal 346 menyatakan bahwa seorang wanita yang sengaja menggugurkan atau mematikan kandungannya atau menyuruh orang lain untuk itu, diancam dengan pidana penjara paling lama empat tahun. Pasal 347 ayat 1 menyebutkan bahwa barang siapa dengan sengaja menggugurkan atau mematikan kandungan seorang wanita tanpa persetujuannya, diancam dengan pidana penjara paling lama dua belas tahun, Ayat 2 menyebutkan jika perbuatan itu mengakibatkan matinya wanita tersebut, diancam dengan pidana penjara paling lama lima belas tahun.

Pasal 348 ayat 1 menyebutkan bahwa barang siapa dengan sengaja menggunakan atau mematikan kandungan seorang wanita dengan persetujuannya, diancam dengan pidana pejara paling lama lima tahun enam bulan. Ayat 2 menyebutkan bahwa jika perbuatan itu menyebabkan matinya wanita tersebut, diancam dengan pidana penjara paling lama tujuh tahun.

Pasal 349 menyebutkan jika seorang dokter, bidan atau juru obat membantu melakukan kejahatan dengan melakukan salah satu kejahatan berdasarkan pasal 346 ataupun membantu melakukan salah satu kejahatan dalam pasal 347 dan 348, maka pidana yang ditentukan dalam pasal itu dapat ditambah dengan sepertiga dan dapat dicabut hak untuk menjalankan pencaharian dalam mana kejahatan itu dilakukan.

Undang-undang ini menegaskan tentang larangan perbuatan pengguguran janin termasuk pengguguran janin yang dilakukan oleh istri. Karena itu, setiap orang yang terlibat dalam pengguguran janin tersebut, termasuk dokter dan bidan ataupun dukun serta orang biasa yang terlibat dengan pengguguran janin tersebut diberi sanksi hukum yang berat. Sanksi hukum ini mengandung hikmah yang jelas bagi janin agar janin itu dapat hidup sebagai makhluk yang diberi hak hidup oleh Allah swt. sebagai pencipta dari sebuah proses fertilisasi sprema dan ovum.

# b) Aspek Mudarat Abortus Provocatus Criminalis

Mudarat atau mafsadat dapat dibagi dua, yaitu mafadat yang diharamkan Allah untuk didekati dan mafsadat yang tidak disukai Allah (makruh) untuk dikerjakan. Mafsadat yang diharamkan Allah terdiri dari dua tingkatan yaitu tingkatan kabair (dosa-dosa besar) yang terbagi kepada kabir (dosa besar), akbar (dosa paling besar) dan mutawassit (tengah-tengah). Dosa akbar (paling besar) adalah dosa yang paling banyak mafsadahnya begitu pula sebaliknya, dosa kabir adalah dosa yang paling sedikit mafsadahnya di anatara dosa kabair. Mafsadah dosa kabair pada tingkatan paling rendah akan mencapai mafsadah yang seandainya dikurangi lagi akan mencapai tingatan dosa kecil (shagair) dan inilah tingkatan kedua dari mafsadah yang diharamkan. Selanjutnya mafsadah shagair (dosa kecil) pada tingkatan paling rendah akan mencapai mafsadah yang seandainya dikurangi lagi akan sampai pada tingkatan mafsadah makruh paling tinggi dan mafsadah makruh paling rendah akan mencapai batas hilangnya mafsadah itu, sehingga memasuki kategori mubah. 123

Terkait dengan kerusakan yang ditimbulkan oleh pengguguran janin, baik yang bersifat pribadi, medis maupun perkosaan akan menimbulkan berbagai kerusakan atau mudarat bagi istri dan janin, sehingga sedapat mungkin tidak dilakukan karena mengandung mudarat bagi sang ibu. Abortus provocatus criminalis atau pengguguran janin bukan karena indikasi medis dan dilakukan karena sebab-sebab yang bersifat pribadi disamping menimbulkan mudarat bagi alat reproduksi istri, juga merupakan bentuk pembunuhan terhadap jiwa janin. Berdasar pada aspek mudarat yang ditimbulkan, maka pengguguran janin istri jenis abortus provocatus criminalis diharamkan karena beberapa pertimbangan, yaitu;

# 1) Pengrusakan Alat Reproduksi

Pengguguran janin yang dilakukan istri tidak hanya berdampak pada kesehatan reproduksi dan psikologis istri tetapi terkadang pengguguran janin yang dilakukan dengan meminum obat-obatan namun tidak berhasil mengeluarkan janin tersebut dan lahir sebagai anak, biasanya akan memberikan dampak pada anak, baik secara fisik maupun

<sup>123</sup>Muhammad Abu Zahrah, *Ushul al-Fiqhi* (Mesir: Dār al-Fikr al-Arabi, 1958), h. 560.

mental. Berikut ini akan dikemukakan beberapa dampak fisik dan psikologis yang ditimbulkan pengguguran janin tersebut, baik terhadap istri maupun terhadap janin.

Secara fisik, pengguguran janin `dapat berakibat pada resiko yang tinggi terhadap istri yang melakukan pengguguran janin dengan beberapa resiko yang akan dihadapi, antara lain adalah;<sup>124</sup> Pertama, pendarahan hebat, yaitu jika leher rahim robek atau terbuka lebar, maka akan menimbulkan pendarahan yang membahayakan kesehatan dan keselamatan istri. Jalan keluar dari permasalahan ini adalah dengan pembedahan untuk menghentikan perdarahan tersebut.

Kedua, infeksi, dapat disebabkan oleh alat medis yang tidak steril yang dimasukkan kedalam rahim atau masih ada sisa janin yang tidak dibersihkan dengan baik. Ketiga, pengguguran janin yang tidak sempurna menyisakan bagian janin yang tersisa di dalam rahim sehingga dapat menimbulkan pendarahan atau infeksi. Keempat, sepsis atau keracunan darah, yaitu keracunan darah terjadi jika pengguguran janin tersebut menyebabkan infeksi tubuh secara total yang kemungkinan terburuknya adalah kematian.

Kelima, kerusakan leher rahim. Kerusakan leher rahim terjadi akibat terpotongnya rahim, robek atau rusak karena alat-alat pengguguran janin yang digunakan. Keenam, kerusakan organ lain disebabkan adanya alat yang dimasukkan kedalam rahim, maka ada kemungkinan alat tersebut menyebabkan kerusakan pada organ terdekat seperti usus atau kandung kemih. Ketujuh, kematian. Meskipun komplikasi ini jarang terjadi, tetapi kematian bisa terjadi jika pengguguran janin menyebabkan pendarahan yang berlebihan, infeksi, kerusakan organ serta reaksi dari anestesi yang dapat menyebabkan kematian.

Selain resiko yang dikemukakan di atas, dampak medis lain yang dapat ditimbulkan dari pengguguran janin tersebut adalah kematian mendadak karena pendarahan hebat, kematian mendadak karena pembiusan yang gagal, kematian secara lambat akibat infeksi di sekitar kandungan, kanker payudara karena tidak seimbangnya hormon etrogen pada wanita, kanker indung telur, kanker leher rahim, kanker hati,

60

\_

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>http//student ekspresi.adhyin unhalu.blogspot.com. *Hukum Pengguguran janin Menurut Hukum Islam*. Diakses pada tanggal 7 November 2014.

kelainan pada plasenta atau ari-ari yang akan mengakibatkan cacat pada anak berikutnya dan pendarahan hebat pada kehamilan berikutnya.

Terdapat efek negatif lainnya dari pengguguran janin yaitu rusaknya saluran vagina oleh karena vagina merupakan jalur keluarnya janin yang dapat berakibat sobeknya selaput yang mengakibatkan kondisi vagina menjadi tidak normal seperti semula. Akibatnya, istri yang pernah melakukan pengguguran janin 37 persen lebih mungkin melahirkan secara prematur dibanding dengan wanita yang mengalami keguguran.

Sedangkan kuret yang dilakukan berulang-ulang minimal 3 kali dapat membuat rahim tidak sehat atau menjadikan rahim kering serta mengubah jaringan sehat menjadi jaringan ikat. Selain itu, kuret berulang kali dapat mengakibatkan demam serta infeksi serviks (kanker rahim), apalagi jika seorang istri mengidap penyakit gonorhea (kencing nanah) dan vaginitis (keputihan) dapat berdampak pada pendarahan uterus, sehingga mengganggu kesuburan reproduksi istri.

Dari segi tenaga medis, dampak negatif dari proses pengguguran janin ini istri adalah bila praktik pengguguran janin istri yang dilakukan oleh dokter dan bidan tidak bersih akan menimbulkan sisa janin dalam rahim. Demikian pula jika praktik pengguguran janin istri ditangani oleh seorang dukun akan menimbulkan kecemasan oleh karena penanganan yang dilakukan oleh dukun tidak steril, sehingga pasien dapat mengalami infeksi bahkan kanker hingga ancaman kematian bagi si istri. 125

Melihat bahaya fisik yang ditimbulkan oleh pengguguran janin tersebut, maka perlu dilakukan penanganan pengguguran janin istri agar istri tidak gampang melakukan pengguguran janin. Ada beberapa tindakan yang dapat dilakukan antara lain adalah; Pertama, penanganan individual, yaitu pemberian informasi yang berimbang terhadap suami dan istri terhadap bahaya yang dapat ditimbulkan dari praktik pengguguran janin yang dilakukan oleh seorang istri. Kedua, Penanganan

125Salah satu faktor penyebab terjadinya pengguguran janin adalah nyimpangan seksual. Penyimpangan seksual dapat disebabkan oleh beberapa

penyimpangan seksual. Penyimpangan seksual dapat disebabkan oleh beberapa faktor, yaitu peningkatan libido seksual, penundaan usia perkawinan, adanya halhal tabu dalam masyarakat dan kurangnya informasi tentang seks serta adanya pergaulan bebas. Sarlito Wirawan Sarwono, *Phisikologi Remaja* (Jakarta: PT. Raja Grafindo Pers, t. th), h. 232-234.

keluarga, yaitu perlunya membangun keluarga di atas nilai-nilai dan norma agama, sehingga sebuah keluarga dapat saling menghargai yang pada akhirnya menghargai jiwa manusia ternasuk janin. Ketiga, Penanganan kelompok, yaitu pemberdayaan kelompok masyarakat untuk menjadi penekan bagi keluarga yang akan menggugurkan janinnya. Keempat, penangan pasangan, kelompok masyarakat atau kelompok sosial keagamaan dapat diberi kepercayaan untuk memberikan pencerahan kepada pasangan-pasangan muda untuk tidak menggugurkan janinnya, apapun alasannya. 126

Sementara dampak psikologis pengguguran janin terhadap istri adalah dapat mempengaruhi emosi dan pelakunya. Gangguan mental kadang muncul yang diberangi dengan kecemasan, defresi, atau mungkin mungkin mencoba melakukan bunuh diri. Selain itu, pengguguran janin akan mempengaruhi dan mengacaukan tubuh perempuan yang secara psikologis telah dipersiapkan untuk memelihara seorang bayi sesuai dengan kodratnya sebagai seorang wanita. Akibatnya, perempuan itu akan dikucilkan dalam pergaulan masyarakat, sehingga ia akan merasa rendah diri, bersalah, malu dan terasing.

Jika diamati metode pengguguran janin yang dikemukakan di atas, maka sungguh memberikan pengaruh yang sengat besar terhadap kejiwaan ibunya yang terpaksa melakukan pengguguran janin yang tidak diinginkannya. Salah satu dampak kejiwaan yang diakibatkan pengguguran janin tersebut adalah stress karena telah melakukan pembunuhan terhadap bayi yang tidak berdosa, sehingga memberikan pengaruh psikologis yang hebat terhadap ibunya.

Pengguguran janin yang dilakukan istri akan menghambat komunikasi, ia tidak ingin membicarakannya dengan wanita lain karena dianggap sebagai rahasia yang harus disembunyikan dan ditanggung sendiri. Membayangkan saat-saat yang menyakitkan ketika ia melakukan pengguguran janin tentunya semakin menghambat komunikasi dengan perempuan lain, sehingga menimbulkan defresi, sedih dan sikap tertutup terhadap masyarakat.

Tindakan pengguguran janin istri tersebut akan berdampak pada relasi dengan Tuhan karena ia akan memikul dosa yang akan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>Sarlito, *Psikologi*..., h. 233-235.

membebaninya. Merusak relasinya dengan orang lain karena ia akan menghindari laki-laki yang telah mendesaknya melakukan pengguguran janin. Merusak relasinya dengan kedua orang tuanya, karena ia telah mengabaikan dan merusak nama baiknya dan nama baik keluarganya.

## 2) Pembunuhan terhadap Jiwa Janin

Dampak negatif lain dari pengguguran janin adalah pembunuhan terhadap janin yang siap tumbuh dan berkembang menjadi manusia di dalam rahim seorang ibu. Selain itu, pengguguran janin yang gagal namun sebelumnya telah mengkonsumsi obat-obatan kimia dapat berakibat pada fisik bayi yang tidak normal. Misalnya, bentuk kepala yang lonjong, cacat fisik atau anggota tubuh yang tidak utuh dan anatomi tubuh yang tidak normal. Akibat-akibat buruk ini disebabkan oleh obat-obatan yang dikonsumsi ibu janin, yang secara tidak langsung dimakan oleh janin, sehingga berpengaruh terhadap pertumbuhan dan perkembangan janin yang ada dalam kandungan seorang ibu.

Sementara dampak psikologis pengguguran janin yang gagal terhadap bayi adalah dapat berakibat pada keterbelakangan mental, kecerdasan atau intelegensia yang kurang, idiot dan tidak mampu berkomunikasi dengan baik. Semua ini diakibatkan oleh pengaruh obat-obat kimia yang dikonsumsi oleh ibunya. Karena itu, pengguguran janin yang dilakukan istri tidak boleh dilakukan karena dapat berakibat fatal bagi perkembangan fisik dan mental anak.

## 4. Hukum Abortus Provocatus Therapeuticum

## a) Legalitas Darurat Medis

Darurat medis sebagaimana yang disebutkan dalam undangundang maupun fatwa ulama merupakan produk logika hukum yang diakui dalam hukum Islam oleh karena darurat menjadi aspek penting yang memiliki legalitas dalam merespons perkembangan permasalahan hukum yang terjadi di dalam masyarakat, termasuk dalam hal pengguguran janin. Kerena itu, kedaruratan medis dalam dunia kedokteran memiliki dasar dan landasan dalam hukum Islam, sehingga memiliki kebenaran ilmiah dan yaliditas hukum.

Untuk mengetahui legalitas darurat tersebut, maka perlu dipahami esensi hukum darurat dalam hukum Islam. Kata darurat berasal

dari kata الضّرَر yang berarti sesuatu yang turun tanpa ada yang dapat menahannya. Yang berarti sesuatu yang turun tanpa ada yang dapat menahannya. Yang membutuhkan sesuatu. Di dalam Mu'jam al-Washīth disebutkan bahwa kalimat إضْتِرَار إِلَيْه bermakna seseorang yang sangat membutuhkan sesuatu. Yang Dengan demikian, darurat adalah sebuah kalimat yang menunjukkan atas arti kebutuhan atau kesulitan yang berlebihan. Beberapa ulama memberikan pengertian darurat, yaitu; 129

Pertama, darurat ialah posisi seseorang pada suatu batas jika tidak melanggar sesuatu yang dilarang itu bisa menimbulkan kematian atau nyaris mati. Dalam posisi seperti ini ia dibolehkan melanggar sesuatu yang diharamkan. Kedua, menurut Abū Bakr al-Jashās, makna darurat adalah ketakutan seseorang pada bahaya yang mengancam nyawanya atau sebagian anggota badannya karena ia tidak makan. Ketiga, menurut ad-Dardīr'ī bahwa darurat adalah menjaga diri dari kematian atau dari kesusahan yang teramat sangat. Keempat, menurut sebagaian ulama Mazhab Malīkī, darurat adalah mengkhawatirkan diri dari kematian berdasarkan keyakinan atau hanya sekedar dugaan. Kelima, menurut Imam Asy-Syayūtī, darurat adalah posisi seseorang pada sebuah batas dan jika ia tidak mengkonsumsi sesuatu yang dilarang, maka ia akan binasa atau nyaris binasa. 130 Keenam, darurat adalah menjaga jiwa dari kehancuran atau posisi yang sangat darurat sekali, dalam keadaan seperti ini kemudharatan itu membolehkan sesuatu yang dilarang. 131

Dari berbagai pengertian darurat yang dikemukakan para ulama di atas dapat disimpulkan bahwa darurat dalam hukum Islam sekalipun merupakan aspek luar yang diakbatkan dari sebuah realitas yang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>Abdullāh bin Ahmad ath-Tharīqī, *al-Ihtirār ilā Atimmah wa al-Adwiyyah al-Muharramāt* (Cet. I; t.t: Pustaka Azzām, 2001), h. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>Ibrāhim Musthafa, dkk, *al-Mu'jam al-Washīth*. Jilid I-II (t.t: al-Majlīs al-Islāmī al-Asvāwī, t.th), h. 537-538.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>Ath-Tharīqī, al-Ihtirār, h. 17-18.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>Abdurrahman bin Abī Bakr as-Suyūthī, *al-Asībah wa an-Nazhāir*. Jilid I (Cet. I; Beirūt: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 1403 H), h. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>Al-Allāmah Abī Barkāt Ahmad bin Muhammad bin Ahmad ad-Dardīrī, as-Syarhu ash-Shagīr Ala Agrabī al-Masāil Ila Mazhab Imām Mālik (t.t: tp, 1410 H), h. 183-184.

berkembang di dalam masyarakat namun keberadaannya tidak dapat dinafikan karena darurat sangat terkait dengan kehidupan hajat hidup umat manusia di dunia. Karena itu, konsep darurat dalam hukum Islam menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari perkembangan hukum Islam itu sendiri. Legalits darurat dalam hukum Islam sebagai sebuah pertimbangan dalam memahami logika hukum menjadi kuat oleh karena keberadaannya ditegaskan oleh ayat dan hadis serta kaidah usul dan kaidah fikih.

## 1) Perspektif Alquran dan Hadis

Legalitas darurat dalam hukum Islam didasarkan pada beberapa ayat dan hadis bahkan beberapa kaidah fikih dan kaidah usul serta hukum kesehatan yang menegaskan bolehnya melakukan sesuatu yang haram sepanjang sifatnya daruart. Misalnya, Ayat-ayat Alquran tersebut menegaskan tentang bolehnya memakan yang haram dalam keadaan darurat asal tidak melampaui batas, sebagaimana dijelaskan dalam QS al-Baqarah/2: 173. QS al-Māidah/4: 3. QS Al-An'ām/6; 145.

## Terjemahnya

Sesungguhnya Allah hanya mengharamkan bagimu bangkai, darah, daging babi, dan binatang yang (ketika disembelih) disebut (nama) selain Allah. tetapi barangsiapa dalam keadaan terpaksa (memakannya) sedang Dia tidak menginginkannya dan tidak (pula) melampaui batas, maka tidak ada dosa baginya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. 132

65

<sup>132</sup> Kementerian Agama RI, Alguran..., h. 20..



#### Terjemahnya:

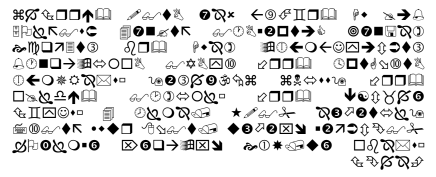
Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging babi, (daging hewan) yang disembelih atas nama selain Allah, yang tercekik, yang terpukul, yang jatuh, yang ditanduk, dan diterkam binatang buas, kecuali yang sempat kamu menyembelihnya, dan (diharamkan bagimu) yang disembelih untuk berhala. dan (diharamkan juga) mengundi nasib dengan anak panah, (mengundi nasib dengan anak panah itu) adalah kefasikan. pada hari ini orang-orang kafir telah putus asa untuk (mengalahkan) agamamu, sebab itu janganlah kamu takut kepada mereka dan takutlah kepada-Ku. pada hari ini telah kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah kucukupkan kepadamu nikmatku, dan telah kuridhai Islam itu menjadi agama bagimu. Maka barang siapa terpaksa karena

kelaparan tanpa sengaja berbuat dosa, sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.<sup>133</sup>

Kandungan kedua ayat ini memiliki tiga makna yang seolah-olah tidak berhubungan yaitu, jenis-jenis makanan yang diharamkan, orang-orang kafir telah berputus asa dan keterpaksaan membolehkan yang diharamkan. Al-Biqā'i menghubungkan penggalan ayat di atas dengan dengan menyatakan bahwa menghindari larangan-larangan dalam ayat ini hanya dapat dilakukan oleh orang-orang yang mantap agamanya, yang memiliki tekad yang kuat serta tidak memiliki keinginan untuk membangkang. Menurut Ibn Asyūr bahwa penggalan ayat tersebut ditempatkan di sini karena sebelumnya Allah swt. telah mengharamkan sekian banyak hal termasuk ajaran syirik, penyembelihan atas nama selain Allah, yang disembelih atas berhala-berhala dan mengundi nasib dengan anak panah. Larangan ini merupakan hal-hal yang memberatkan mereka selama ini telah menjadi kebiasaan dan mengakibatkan pembatasan pengasilan mereka. Semua ini dimaksudkan untuk menyempurnakan agama dan mengeluarkan mereka dari kesesatan jahiliyah.<sup>134</sup>

<sup>133</sup>Darah ialah yang keluar dari tubuh, sebagaimana tersebut dalam surat Al-Anām ayat 145. Bangkai ialah binatang yang tercekik, yang dipukul, yang jatuh, yang ditanduk dan yang diterkam binatang buas adalah halal kalau sempat disembelih sebelum mati. Al Azlaam artinya: anak panah yang belum pakai bulu. orang Arab Jahiliyah menggunakan anak panah yang belum pakai bulu untuk menentukan Apakah mereka akan melakukan suatu perbuatan atau tidak. Caranya Ialah: mereka ambil tiga buah anak panah yang belum pakai bulu. setelah ditulis masing-masing, yaitu dengan: lakukanlah, jangan lakukan, sedang yang ketiga tidak ditulis apa-apa, diletakkan dalam sebuah tempat dan disimpan dalam Ka'bah. bila mereka hendak melakukan sesuatu Maka mereka meminta supaya juru kunci ka'bah mengambil sebuah anak panah itu. Terserahlah nanti apakah mereka akan melakukan atau tidak melakukan sesuatu, sesuai dengan tulisan anak panah yang diambil itu. kalau yang terambil anak panah yang tidak ada tulisannya, Maka undian diulang sekali lagi. Yang dimaksud dengan hari Ialah: masa, Yaitu: masa haji wada', haji terakhir yang dilakukan oleh Nabi Muhammad saw. Kondisi terpaksa yaitu ketika dibolehkan memakan makanan yang diharamkan. Kementerian Agama RI, Alguran..., h. 85.

<sup>134</sup>Al-Harrāli (w.1232 M) menyatakan bahwa jenis makanan dan minuman dapat mempengaruhi jiwa dan sifat-sifat mental pemakannya dan



#### Terjemahnya:

Katakanlah: "Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang diwahyukan kepadaku, sesuatu yang diharamkan bagi orang yang hendak memakannya, kecuali kalau makanan itu bangkai, atau darah yang mengalir atau daging babi karena sesungguhnya semua itu kotor atau binatang yang disembelih atas nama selain Allah. Barangsiapa yang dalam Keadaan terpaksa, sedang dia tidak menginginkannya dan tidak (pula) melampaui batas, maka sesungguhnya Tuhanmu Maha Pengampun lagi Maha Penyayang". 135

Kata sesungguhnya Tuhanmu Maha Pengampun lagi Maha Penyayang" disamping dipahami seabagi izin untuk memakan atau melakukan sesuatu yang haram dalam keadaan darurat juga dipahami oleh sebagian ulama sebagai isyarat bahwa keadaan darurat tidak dialami seseorang kecuali akibat dosa yang dilakukannya berdasar pada sifat Allah yang Maha pengampun. Selanjutnya, kata keputusasaan yang menyebabkan jiwa seseorang terancam tidak akan menyentuh hati seorang mukmin sehingga dia akan bertahan sampai datangnya jalan

bukan hanya berdampak pada jasmaniyahnya. Sejalan dengan pendapat ini Syaikh Taqi al-Falsafi mengatakan bahwa pengaruh campuran (seyawa) kimiawi yang dikandung makanan dan minuman terhadap aktivitas jiwa dan pikiran manusia belum diketahui secara sempurna karena belum diadakan percobaan, namun tidak dapt diragukan bahwa perasaan manusia dipengaruhi oleh kualitas makanan dan kuantitasnya. Jika demikian, makanan dan minuman memiliki pengaruh yang besar bukan saja bagi jasmani manusia tetapi juga terhadap perasaan dan jiwanya. Lihat dalam M. Quraish, *Tafsir al-Misbah*. Vol. 8,....h. 24.

<sup>135</sup> Kementerian Agama RI, Alquran..., h. 116.

keluar dan pertolongan Allah swt. karena dianugerahkan kemampuan untuk tidak menyentuh makanan melalui ketahanan fisik yang dimilikinya karena tubuhnya telah dibungkus dengan lemak, daging dan tulang.<sup>136</sup>

Sementara legalitas darurat medis dalam hadis dijelaskan dalam sebuah hadis di mana hadis ini mempertegas keberadaan ayat di atas yang menguatkan bahwa dalam keadaan tertentu seseorang dibolehkan melakukan hal-hal yang dilarang jika mengancam jiwanya, sebagaimana ditegaskan dalam hadis berikut ini yang berbunyi sebagai berikut;

#### Artinya:

Bersumber dari Abū Wāqid al-Laisy berkata: Aku bertanya kepada rasulullah, kami berada di sebuah daerah yang tengah dilanda kelaparan, apakah kami boleh memakan bangkai. Beliau menjawab, kalau memang kalian tidak menemukan makanan yang bisa kalian makan pada pagi dan sore hari dan bahkan tidak mendapatkan sayuran yang bisa kalian cabut, maka silahkan kalian makan bangkai.

# 2) Perspektif Kaidah Usul dan Kaidah Fikih

Sementara landasan darurat dalam kaidah usul dan kaidah fikih, <sup>138</sup> antara`lain adalah; Pertama, kaidah tentang kemudaratan yang

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>M. Quraish, *Tafsir al-Misbah*. Vol. 4,..., h. 316-317.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup>Al-Futhūr Rabbānī li *Targīb Musnad Imām Ahmad*, XVII/83

<sup>138</sup>Urgensi kaidah usul dan kaidah fikih dalam kaitannya dengan pengguguran janin dimaksudkan agar lebih mudah mendapatkan hukum bagi masalah-masalah yang dihadapi, yaitu dengan memasukkan dan menggolongkan kepada salah satu kaidah fikih yang ada. Dengan kaidah fikih seseorang akan lebih arif untuk menerapkan fikih pada waktu dan tempat yang berbeda. Dengan menguasai kaidah fikih dapat membantu menyelesaikan persoalan hukum dan perbedaan pendapat di kalangan ulama. Orang yang mengetahui kaidah fikih dapat mengetahui rahasia-rahasia dan semangat hukum Islam. Orang yang mengetahui kaidah fikih di samping kaidah usul akan memiliki keluasan ilmu dan hasil ijtihanya akan lebih mendekati kebenaran. H.A Jazūli, *Kaidah-Kaidah Fikih,* 

Keenam, kemudaratan tidak boleh dihilangkan dengan kemudaratan, kaidah fikihnya adalah يَرُونُ لَا يُرُالُ بِالضَّرِرِ الْمُلِقِينَ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِيلِينِ الْمُعْلِيلِيلِينِ الْمُعْلِيلِيلِيلِينِ الْمُعْلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيلِيل

Kaidah-Kaidah Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah-Masalah yang Praktis (Cet. 2; Jakarta: Kencana, 2007), h. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>M. Ali Hasan, *Masāil Fikhiyyah al-Hāditsah pada Masalah-Masalah Kontemporer Hukum Islam* (Cet. IV; Jakarta: Pustaka Rajawali Press, 2000), h. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>Syeikh Abdurrahman bin Nāshir as-Sa'dī, Risālah fi al-Qawāid al-Fiqhiyyah wa Ma Aha Risālah Latīfah jamiah fi Ushūl al-Fiqhi al-Muhimmah (t.t: Dār Ibn rajab, 2003), h. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>Abdul Majīd, *Kaidah-Kaidah Ilmu Fikih* (Cet. III; t.t: Pustaka Kalam Mulia, 1999), h. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>H.A Jazūli, Kaidah-Kaidah Fikih..., h. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>Imam Musbikin, *Qawāid al-Fiqhiyah*. Ed. 1 (Cet. 1; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2001), h. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>H.A Jazūli, Kaidah-Kaidah Fikih..., h. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>Imam Musbikin, *Qawāid*..., h. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup>Imam Musbikin, Qawāid..., h.. 76.

orang) atau hajat khusus (satu golongan atau perorangan, kaidah fikihnya adalah قُتُولُ مُنْزِلَةُ الْضَّرُوْرَةِ عَامَةً كَانَتْ أَوْ حَاصَةً ١٩٤٨. Kesepuluh, menolak kerusakan lebih diutamakan daripada mendatangkan maslahat, kaidah fikihnya adalah وَلَى مِنْ جَلْبِ الْمَصَالِحُ الْمَصَالِحُ 188٠. دَرُهُ الْمَفَاسِدُ أَوْلَى مِنْ جَلْبِ الْمَصَالِحُ الْمَصَالِحُ 188٠.

## 3) Perspektif Fatwa dan Hukum Kesehatan

Legalitas darurat medis terhadap pengguguran janin istri dalam perspektif fatwa dan hukum kesehatan dapat dikaitkan dengan Fatwa ulama termasuk Fatwa Majelis Ulama Indonesia tentang pengguguran janin. Sebagaimana pembagian yang dikemukakan sebelumnya bahwa para fukaha seperti fukaha Ahnāf, Syafi'i, Malikī dan Hanābilah membolehkan pengguguran janin baik sebelum maupun sesudah peniupan ruh sepanjang didasari oleh alasan medis.

Sementara dalam Fatwa MUI tentang pengguguran janin ditegaskan bahwa pengguguran janin sebelum maupun sesudah *nafkh alrūh* boleh dilakukan jika ada alasan medis dan dibenarkan oleh syariat Islam seperti untuk menyelamatkan jiwa dan enjaga kehormaan ibu. Demikian halnya dengan perkosaan dalam fatwa MUI yang kedua mengenai kehamilan akibat perkosaan, menegaskan bolehnya menggugurkan janin sebelum janin berusia 40 hari. 149

Sementara dalam UU No 36 Tahun 2009 disebutkan bahwa kehamilan akibat perkosaan yang dapat menyebabkan trauma psikologis bagi korban perkosaan dapat melakukan pengguguran janin.<sup>150</sup> Dalam PP No 61. 2014 juga disebutkan bahwa tindakan pengguguran janin akibat

<sup>148</sup>H.A Jazūli, *Kaidah-Kaidah Fikih....*, h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>Imam Musbikin, *Qawāid...*, h. 79.

<sup>149</sup> Alasan darurat yang dimaksud dalam fatwa ini adalah ketika perempuan (istri) hamil menderita sakit fisik berat seperti kanker stadium lanjut, TBC dengan *caverna* dan penyakit-penyakit fisik berat lainnya yang harus ditetapkan oleh tim dokter serta dalam keadaan kehamilan mengancam nyawa ibu. Sementara yang dimaksud alasan hajat adalah jika janin yang dikandung terdeteksi menderita cacat genetik yang kalau lahir kelak sulit disembuhkan Lihat dalam *Himpunan Fatwa Ulama Majelis Ulama Indonesia Sejak Tahun 1975* (Jakarta: Erlangga, t.th), h. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup>http//newa.okezone.com/read/2014/08/15. *Alasan menkes legalkan pengguguran janin*. Diakses pada tanggal 12 November 2014.

perkosaan sebagaimana hanya dapat dilakukan apabila usia kehamilan paling lama berusia 40 (empat puluh) hari dihitung sejak hari pertama haid terakhir.<sup>151</sup>

Sekalipun dalam perspektif fatwa dan hukum kesehatan pengguguran janin istri korban perkosaan itu dilegalkan namun dalam perspektif Alquran dan hadis hal tersebut tidak dibenarkan karena istri korban perkosaan itu tidak menanggung dosa dari perkosaan tersebut karena ia berada dalam keterpaksaan, sebagaimana yang dipahami dari ayat yang terdapat dalam QS al-Nahl/16: 106.

#### Terjemahnya:

Barangsiapa yang kafir kepada Allah sesudah dia beriman (dia mendapat kemurkaan Allah), kecuali orang yang dipaksa kafir padahal hatinya tetap tenang dalam beriman (dia tidak berdosa), akan tetapi orang yang melapangkan dadanya untuk kekafiran, kemurkaan Allah menimpanya dan baginya azab yang besar. <sup>152</sup>

Ayat ini berkenaan dengan kasus Ammār Ibn Yasīr dan kedua orang tuanya yaitu Sumayyah dan Yasīr, mereka dipaksa oleh kaum

<sup>151</sup>Indikasi perkosaan kehamilan akibat perkosaan sebagaimana dimaksud merupakan kehamilan hasil hubungan seksual tanpa adanya persetujuan dari pihak perempuan sesuai dengan ketentuan peraturan perundang-undangan. Kehamilan akibat perkosaan sebagaimana dimaksud dibuktikan dengan:a. usia kehamilan sesuai dengan kejadian perkosaan, yang dinyatakan oleh surat keterangan dokter; dan b. keterangan penyidik, psikolog, dan/atau ahli lain mengenai adanya dugaan perkosaanLihat dalam Salinan PP Nomor 61 Tahun 2014 Tentang Kesehatan Reproduksi. Bab IV Indikasi Kedarutatan Medis dan Pemerkosaan sebagai Pengecualian atas Larangan Pengguguran janin. Pasal 34, h. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Kementerian Agama RI, Alquran..., h. 223. . 20.

musyrikin untuk murtad karena ibu bapaknya menolak maka keduanya dibunuh dan tercatat sebagai orang pertama yang syahid dalam sejarah Islam. Sedang Ammār mengucapkan kalimat kufur sehingga ia dibebaskan, lalu ia datang menagis dan mengadukan dirinya kepada rasulullah, lalu rasul bertanya bagaimana dengan hatimu, Ammār menjawab hatiku tenang dalam keimanan, maka rasul menasehatinya, kalau mereka kembali memaksamu maka ucapkan saja apa yang telah engkau ucapkan itu.<sup>153</sup>

Ayat ini menjadi dalil tentang bolehnya megucapkan kalimat-kalimat kufur atau perbuatan yang mengandung makna kekufuran atau suatu perbuatan yang diakibatkan oleh suatu keterpaksaan dan keterpaksaan itu tidak berimplikasi hukum seperti dalam kasus perkosaan seorang wanita yang dipaksa melakukan perzinahan. Argumen lain yang menegaskan bahwa tidak ada dosa bagi istri yang menjadi korban perkosaan, baik karena dipaksa oleh laki-laki yang tidak bertanggung jawab maupun karena dijual oleh suaminya, dikuatkan oleh sebuah hadis nabi yang menyatakan bahwa tidak ada dosa bagi umatku yang dipaksa melakukan zina.

حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ حُجْرٍ حَدَّثَنَا مُعَمَّرُ بْنُ سُلَيْمَانَ الرَّقِيُّ عَنْ الْحُجَّاجِ بْنِ أَرْطَاةَ عَنْ عَبْدِ الْجُبَّارِ بْنِ وَاثِلِ بْنِ حُجْرٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ اسْتُكْمِوْمَ اللهُ عَلَيه وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ الْحُدَّ أَيْهُ جَعَلَ لَمَا مَهْرًا قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ وَلَيْسَ إِسْنَادُهُ بَتُصْلٍ وَقَدْ وَأَقَامَهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيه وَسَلّمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيه وَسَلّمَ وَلَا عَنْهَا رُبُوعُ مِنْ أَبِيهِ وَلا رُبُوعُ مَنْ أَبِيهِ وَلا عَنْهُ وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عَنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ أَذْرَكُهُ يُقَالُ إِنَّهُ وَلِلْ بْنِ حُجْرٍ مُنَ أَبِيهِ وَلَا عَنْهُ وَسَلّمَ مَنْ أَبِيهِ وَلا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْ أَيْدِهِ وَلا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ مَنْ أَنْ لِنْ مُحْرِبُ النّبِي صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ أَصْحَابِ النّبِي صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَعَرْهِمْ أَنْ لُنِسَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَالْعَمَلُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَنْ إَنْهُ وَلِكَ بُنِ مُ وَلِيلًا مُؤْمِ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَالْعَمَلُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَلَا لَكُولُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ مَنْ أَنْهِمْ وَالْعَمَلُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَالْوَالَعُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ وَلْهِ الْعَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِكُولَتُوالِ الْعَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلَمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلَمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلَمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ اللّهُ عَلْمُ الللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَ

## Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Ali bin Hujr, telah menceritakan kepada kami Mu'ammar bin Sulaiman Ar Raqqi dari Al Hajjaj bin Arthah dari Abdul Jabbar bin Wa`il bin Hujr dari ayahnya ia berkata; Pada zaman Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam ada seorang wanita yang dipaksa berzina, lalu Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam menahan hukuman darinya dan menghukum orang

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>M. Quraish, *Tafsir al-Misbah*, vol. 7..., h. 359.

<sup>154</sup> Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis

yang melakukannya, namun tidak disebutkan bahwa ia harus menyediakan mahar untuk wanita itu. Abu Isa berkata; Hadits ini gharib dan sanadnya tidak bersambung. Hadits ini juga diriwayatkan dari jalur lain. Ia berkata; Aku mendengar Muhammad berkata; Abdul Jabbar bin Hujr tidak mendengar dari ayahnya dan tidak mendapatinya, dikatakan bahwa ia dilahirkan setelah meninggal ayahnya satu bulan. Hadits ini menjadi pedoman amal menurut para ulama dari kalangan sahabat Nabi shallallahu 'alaihi wasallam dan selain mereka bahwa tidak ada hukuman atas orang yang dipaksa berzina.

Perbedaan kepastian hukum terhadap boleh tidaknya istri korban perkosaan menggugurkan janinnya dalam ayat dan hadis dengan fatwa ulama dan hukum kesehatan tersebut tidak menunjukkan adanya pertentangan dalil atau *ta'arud al-adillah.*<sup>155</sup> Makna hukum yang terdapat dalam hadis merupakan hukum asal yang menegaskan tidak bolehnya seorang istri korban perkosaan menggugurkan janinnya jika ia mampu menghadapi cobaan tersebut namun jika ia tidak mampu menerima kenyataan itu, maka ia boleh menggugurkan janin demi menjaga kemaslahatan dan kehormatan dirinya serta kehormatan keluarganya.

# b) Aspek Maslahat dalam Kedaruratan Medis

Maslahat berasal dari kata *salaha ( منكخ)* dengan penambahan "alif" di awalnya yang secara arti kata berarti "baik" lawan dari kata "buruk" atau "rusak". Ia adalah *masdar* dengan arti kata *salah* (منكرخ) yaitu manfaat atau terlepas dari padanya kerusakan. Pengertian *mas}lah}ah} dalam bahasa* Arab berarti perbuatan-perbuatan yang setiap segala sesuatu yang bermanfaat bagi manusia, baik dalam arti menarik atau

\_

<sup>155</sup> Menurut al-Syatibi,bahwa pada hakikatnya ta'raudh adillah (kontradiksi dalil) tidak mungkin terjadi karena dasar syariah adalah wahyu Tuhan yang Maha Esa. Adanya hal itu hanya dari segi pandangan mujtahid, manakala dua dalil tidak mungkin dikompromikan. Dengan demikian, adanya realitas pemahaman mengenai kontradiksi dalil tampaknya merupakan problem kemampuan seorang mujtahid atau ahli hukum Islam dalam memadukan dalil, baik dari segi aspek sejarah maupun maknanya. Syatibi, *al-Muwafaqāt*. Jilid 4, h. 217. Lihat juga Muhammad Khudaery Bik, *Ushul al-Fiqh* (Beirut: Dār al-Fikr, 1988), h. 358.

menghasilkan seperti menghasilkan keuntungan atau kesenangan; atau dalam arti menolak atau menghindarkan seperti menolak kemudaratan atau kerusakan. Jadi setiap yang mengandung manfaat patut disebut maslahat. Dengan begitu maslahat itu mengandung dua sisi yaitu menarik dan mendatangkan kemaslahatan dan menolak atau menghindarkan kemudharatan. 156

Dalam mengartikan maslahat secara definitif terdapat perbedaan rumusan dikalangan ulama yang kalau diamati ternyata hakikatnya adalah sama.<sup>157</sup> Menurut Al-Ghazāli asal maslahat itu berarti sesuatu yang mendatangkan manfaat (keuntungan) dan menjauhkan mudarat (kerusakan), namun hakikat dari *mas*}lah}ah} adalah memelihara tujuan syara' (dalam menetapkan hukum). Sedangkan tujuan syara' dalam menetapkan hukum itu ada lima, yaitu: memelihara agama, jiwa, akal, keturunan dan harta.<sup>158</sup>

Al-Khawarizmi memberikan definisi *mas}lah}ah*}, yaitu memelihara tujuan syara' (dalam menetapkan hukum) dengan cara menghindarkan kerusakan dari manusia. Al-`Iez ibn Abdi al-Salam dalam kitabnya, *Qawā'id al-Ahkām*, memberikan arti *Mas}lah}ah*} dalam bentuk hakikinya dengan "kesenangan dan kenikmatan". Sedangkan bentuk majazinya adalah "sebab-sebab yang mendatangkan kesenangan dan kenikmatan" tersebut. 159 Al-syatibi mengartikan maslahat itu dari dua pandangan, yaitu dari segi terjadinya maslahat dalam kenyataan dan dari segi tergantungnya tuntutan syara` kepada maslahat. 160

Dari segi tergantungnya tuntutan syara' kepada maslahat, yaitu kemaslahatan yang merupakan tujuan dari penetapan hukum syara'. Untuk menghasilkannya Allah swt. menuntut manusia untuk berbuat. 161 Menurut al-Thūfi, mas | lah | ah | adalah ungkapan dari sebab yang membawa kepada tujuan syara' dalam bentuk ibadat dan adat. Definisi ini bersesuaian dengan defenisi al-Ghazāli yang memandang

75

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup>Amir Syarifuddin, *Ushul Fiqhi*. Jilid 2 (Cet. I; Jakarta, Logos Wacana Ilmu, 1999), h. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>Syarifuddin, *Ushul* ..., h. 324-325.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup>Syarifuddin, *Ushul* ..., h. 324-325. .

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup>Syarifuddin, *Ushul...*, h. 324-325.

<sup>160</sup> Al-Syatibi, al-Muwafaqāt (t.t. Dār Ibn Affān, t.th) Juz II, h. 44

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>Al-Syatibi, al-Muwafaqāt..., h. 44.

mas}lah}ah} dalam artian syara' sebagai sesuatu yang dapat membawa kepada tujuan syara'.

Dari beberapa defenisi diatas, dapat disimpulkan bahwa maslahat itu adalah sesuatu yang dipandang baik oleh akal sehat karena mendatangkan kebaikan dan menghindarkan keburukan (kerusakan) bagi manusia, sejalan dengan tujuan syara' dalam menetapkan hukum. 162 Hanya saja terdapat perbedaan antara maslahat dalam pengertian bahasa (umum) dengan maslahat dalam pengertian hukum atau syara'. Perbedaannya terlihat dari segi tujuan syara' yang dijadikan rujukan.

Mas}lah} dalam pengertian bahasa merujuk pada tujuan pemenuhan kebutuhan manusia dan karenanya mengandung pengertian untuk mengikuti syahwat atau hawa nafsu. Sedangkan pada maslahat dalam arti syara' yang menjadi titik bahasan dalam ushul fiqh, yang selalu menjadi ukuran da rujukannya adalah tujuan syara' yaitu memelihara agama, jiwa, akal, keturunan dan harta benda, tanpa melepaskan tujuan pemenuhan kebutuhan manusia yaitu mendapatkan kesenangan dan menghindarkan ketidaksenangan. 163

Yusuf Hamid dalam kitab *al-Maqāsid* menjelaskan keistimewaan maslahat syar'i itu dibanding dengan maslahat dalam artian umum, sebagai berikut: 1) menjadi sandaran dari *mas}lah}ah*} itu selalu petunjuk syara', bukan semata berdasar akal manusia, karena akal manusia itu tidak sempurna, bersifat relatif dan subyektif, selalu dibatasi waktu dan tempat, serta selalu terpengaruh lingkungan dan dorongan hawa nafsu. 2) Pengertian *mas}lah}ah*} atau buruk dan baik dalam pandangan syara' tidak terbatas untuk kepentingan dunia saja tetapi juga untuk akhirat. 3) *Mas}lah}ah*} dalam artian syara' tidak terbatas pada rasa enak dan tidak dalam artian fisik jasmani saja, tetapi juga enak dan tidak enak dalam artian mental-spritual. 164

Terlepas dari pro dan kontra ulama kalam tentang apakah Allah swt. bertindak didasari atas tujuan atau maksud tertentu, yang jelas bahwa dalam pandangan syariah, aplikasi nilai-nilai ajaran Islam adalah hal yang mutlak bersentuhan dengan manusia sebagai mukalaf. Perintah

<sup>164</sup> Al-Syatibi, al-Muwafaqāt..., h. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Al-Syatibi, al-Muwafaqāt..., h. 325.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Al-Syatibi, al-Muwafaqāt..., h. 326.

dan larangan itu didasari pada sebuah mas\lah\ah\ yakni kebahagian yang kembalinya kepada manusia sendiri. 165

Hal yang cukup krusial adalah menetapkan ukuran sesuatu perbuatan untuk hal yang mustahil di dalamnya terdapat kerugian, kesusahan, dan sebagainya. Adapun maslahat syari', al-Syathibi membuat neraca perbandingan antara mas \lah \lah \lah \lah \lah \lah \text{dan mafsadat dengan konsep} jihah galibah (sisi yang mendominasi) dan jihah maglubah (sisi yang didominasi). 166 Jika manfaat (nilai positif)-nya lebih dominan dari pada mudarat (kerusakan) yang ditimbulkan, dikategorikan sebagai maslahat. Jika sebaliknya yang terjadi, mudarat (kerusakan) yang ditimbulkan lebih dominan dari faedahnya, digolongkan sebagai mafsadat. Jika seimbang antara maslahat dan mafsadatnya, kedudukannya menjadi mubah. 167

Dari substansi maslahat yang dikemukakan di atas, maka kemaslahatan yang dimaksud dalam kedaruratan medis yang ditegaskan dalam fatwa fukaha, fatwa MUI maupun hukum kesehatan adalah kemaslahatan yang sesuai dengan syariat dalam kaitannya dengan perlindungan terhadap jiwa istri dari berbagai ancaman penyakit yang membahayakan jiwanya jika ia melanjutkan kehamilannya serta dalam bentuk kehormatan kemaslahatan istri sebagai korban perkosaan.<sup>168</sup>

# 1) Menjaga Jiwa Istri/Hifzu al-Nafs

Dalam berbagai kasus di mana seorang ibu dibolehkan menggugurkan kandungannya karena alasan medis selalu diperhadapkan pada sebuah kondisi yang menyulitkan antara menyelamatkan jiwa istri atau menggugurkan janinnya yang dalam istilah kedokteran disebut dengan kedaruratan medis, yaitu hasil pemeriksaan medis yang menunjukkan bahwa jiwa ibu akan terancam jika janin dalam kandungannya dipertahankan pada satu sisi dan pada sisi lain terkadang janin yang dikandungnya mengalami cacat medik, baik pada awal

168Syarifuddin, Ushul..., h. 324.

<sup>165</sup> Muammar Bakry, Figh Prioritas (Cet. I; Jakarta: Pustaka MAPAN, 2009), h. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Al-Syatibi, al-Syatibi, juz ke-2, *al-Muwafaqāt...*, h. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>Muammar, *Fighi....*, h. 103

kehamilan maupun setelah janin melewati fase pembentukan dan penciptaan.

Diakui bahwa dalam tindakan pengguguran janin karena adanya indikasi medis terdapat dua kemaslahatan dan kemudaratan yang saling bertentangan, yaitu kemaslahatan ibu dan kemaslahatan janin, demikian pula dengan kemudaratan ibu dan kemudaratan janin. Jika perbuatan hukum menghendaki pengguguran janin untuk menyelamatkan jiwa ibu, maka hal tersebut berarti menonjolkan kemaslahatan ibu dan memberikan mudarat bagi janin, demikian sebaliknya, jika janin dipertahankan akan memberikan mudarat bagi ibu yang mengandungnya karena ibu terindikasi dalam kedaruratan medis.

Di antara contoh penyakit medis yang membahayakan jiwa istri karena keberadaan janin di dalam kandungannya adalah manakala istri menderita sakit lever, ginjal atau menderita penyakit ganas seperti kanker payudara, kaker rahim atau kanker darah (talasemia).

Persoalan-persoalan medis seperti ini banyak melanda para ibu hamil dewasa ini yang menyebabkan ia harus memilih antara menyelamatkan jiwanya atau mempertahankan janinnya. Persolan seperti ini merupakan persoalan realitas dalam kehidupan manusia di mana hukumnya belum disebutkan di dalam Alquran dan hadis. Hal ini tidak menunjukkan bahwa Alquran dan hadis tidak sempurna, justru hal-hal seperti ini harus dipahami sebagai makna realitas dari ayat Alquran dan salah satu pendekatan yang dapat digunakan dalam menalar persoalan seperti ini adalah dengan penalaran *istis\lahi* karena penalaran *istis\lahi* dapat mempertemukan makna hakiki dengan makna realitas Alquran dan hadis nabi.

Untuk itu, kaidah-kaidah fikih maupun kaidah usul sangat berperan dalam menggali hukum yang terdapat dalam kasus-kasus pengguguran janin istri karena alasan medis. Dalam kasus seperti ini ulama membedakan kedalam dua kondisi, yaitu sebelum ditiupkan ruh kepada janin dan sesudah ditiupkan ruh kepada janin.

Untuk kondisi sebelum ditiupkan ruh, para fukaha membolehkan pengguguran janin yang ada dalam kandungan istri dengan alasan bahwa yang berat harus dihilangkan dengan bahaya yang lebih ringan. Dalam hal ini, istri hanya memilih satu di antara dua bahaya yang lebih ringan, yaitu menggugurkan janin lebih ringan dibanding dengan

79

kematian istri yang hamil. Kaidah fikih yang digunakan dalam menetapkan hukum dalam kasus di atas adalah;

Artinya:

Hal-hal yang darurat dapat menyebabkan dibolehkannya hal-hal yang dilarang.

Kebolehan mengggugurkan janin dengan indikasi kedaruratan medis tersebut, menimbulkan dua akibat hukum, yaitu akibat hukum terhadap ibu yang mengandung dan akibat hukum terhadap janin. Dalam perspektif Mas}lah} mursalah} posisi istri yang melakukakan pengguguran janin karena indikasi medis dapat dikategorikan sebagai tindakan untuk menjaga jiwa istri atau خفظ النفس dari ancaman kerusakan serius pada kesehatan ibu yang tidak bisa dipulihkan (irrevesible) atau bahkan bisa menyebabkan kematian ibu.170

Karena itu, penyelesaian kasus ini harus dilihat mana kemasahatan yang lebih besar dan mana kemudaratan yang lebih besar. Jika ternyata menggugurkan janin lebih berbahaya terhadap kesehatan istri, maka hal itu tidak boleh dilakukan sekalipun istri terindikasi dengan penyakit-penyaki medis lain, sebagaimana yang dijelaskan dalam sebuah kaidah fikih yang berbunyi sebagai berikut;

Artinya:

Kemudaratan yang lebih besar dihilangkan dengan kemudaratan yang lebih ringan.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Al-Sa'di, *al-Risalah*..., h. 53.

<sup>170</sup>Pengguguran janin jenis ini disebut dengan *abortus provocatus directus* atau pengguguran janin terapeutik langsung, yaitu pengguguran janin yang dilakukan untuk menyelamatkan hidup atau kesehatan fisik dan mental seorang wanita hamil dan tindakan medisnya sendiri ditujukan langsung untuk membunuh janin itu. Lihat B Kusmaryanto, *Tolak Pengguguran Janin...*, h. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>Imam Musbikin, *Qawa'id...*, h. 79.

Karena itu, para ulama membolehkan pengguguran janin dengan alasan medis dengan syarat-syarat yang ketat, yaitu; Telah terbukti ada penyakit yang membahayakan jiwa sang ibu, tidak ditemukan cara penyembuhan kecuali dengan menggugurkan janin, adanya keputusan seorang dokter yang dapat dipercaya bahwa pengguguran janin adalah satu-satunya cara untuk menyelamatkan ibu.

Dalam konteks ini, ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qardhāwi membenarkan tindakan pengguguran janin guna menyelamatkan jiwa ibu dari pada mempertahankan kehamilan yang yang dapat mengancam jiwa ibu. Dalam kondisi seperti ini, maka mengutamakan keselamatan ibu yang nyata-nyata masih memiliki harapan untuk hidup dan ditambah adanya tanggungjawab terhadap keluarga yang masih membutuhkannya dibanding mempertahankan janin yang tidak dapat dijamin akan lahir dalam keadaan selamat. Pandangan ini ditopang oleh sebuah kaidah fikih yang mengatakan bahwa kemudaratan harus dihilangkan الفَتَرُهُ يُؤَلُ , artinya bahwa mengabaikan keselamatan ibu harus dihilangkan karena mempertahankan janin. 172

Dalam kasus ini terkandung dua mudarat, yaitu mudarat yang dapat diakibatkan oleh istri dan mudarat yang ditimbulkan janin jika digugurkan. Mempertahankan janin akan berakibat pada meninggalnya sang istri, sehingga unsur maslahat yang melekat pada istri lebih besar dibanding unsur mas\{lah\}ah\} yang terdapat pada janin, sebagaimana ditegaskan dalam sebuah kaidah fikih yang berbunyi sebagai berikut;

## Artinya:

Apabila bertentangan dua mafsadat, maka perhatikan mana yang lebih besar mudaratnya dengan mengerjakan yang lebih ringan mudaratnya.

Untuk kondisi kedua, yaitu setelah ditiupkan ruh atau janin telah berusia lebih dari empat bulan dan keberadaan janin tersebut dapat membahayakan jiwa ibu, sehingga terdapat dua pilihan antara

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup>Jazūli, *Kaidah...*, h. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>Imam Musbikin, *Qawa'id...*, h. 78.

menyelamatkan jiwa ibu dan membunuh janin atau membiarkan ibu dan janin terancam kematian karena penyakit yang diderita oleh ibu.

Dalam kasus ini, terdapat dua pendapat, yaitu; Pertama, para ulama klasik sepakat akan haramnya pengguguran janin sekalipun pengharaman tersebut menyebabkan kematian ibu. Argumen yang dikemukakan adalah sebagai berikut;

- a) Tidak ada dalil yang membenarkan seseorang membunuh orang lain meskipun ia dipaksa membunuh dan menyebabkan jiwanya terancam jika ia tidak membunuh. Kasus ini sama dengan posisi seorang istri hamil yang terancam jiwanya karena keberadaan janin dalam rahimnya, sehingga ia diharamkan membunuh janin yang ada dalam rahimnya.
- b) Berdasarkan hukum ijmak bahwa seseorang yang dalam keadaan kelaparan tidak dibolehkan membunuh orang lain untuk dimakan demi menjaga kelangsungan hidupnya. Atas dasar itu, janin tidak boleh dibunuh demi menjaga jiwa ibu.
- c) Menjaga jiwa seseorang dengan mengorbankan jiwa orang lain tidak didapatkan dalam dalil manapun.

Pendapat kedua, yaitu pendapat mayoritas ulama kontemporer menyatakan bahwa jika terbukti dengan benar bahwa jiwa ibu terancam jika tidak dilakukan pengguguran janin, maka dalam kondisi seperti ini dibolehkan menggugurkan janin untuk menjaga keselamatan jiwa ibu. Argumen yang mereka kemukakan adalah sebagai berikut;

- a) Kebanyakan kasus, janin tidak dapat tertolong jika ibu yang mengandungnya meninggal karena penyakit ganas yang dideritanya. Hal ini disebabkan karena janin adalah bagian dari tubuh ibunya karena harus dipilih antara menyelamatkan jiwa ibu atau membunuh janin.
- b) Janin mengikuti gerak ibunya dan merupakan bagian dari tubuh ibunya. Karena itu, menurut para ulama, seseorang diperbolehkan memotong bagian dari tubuhnya agar ia dapat selamat dari suatu penyakit yang mengancam jiwanya. Misalnya, seseorang istri mengidap penyakit kanker atau virus ganas pada salah satu payu darahnya, maka payu darah itu boleh dianggkat agar tidak menggorogoti payu darah lainnya. Kasus lain, seorang

ibu menderita penyakit pada kakinya dan jika tidak diamputasi dapat menggorogoti bagian tubuh lainnya, maka bagian itu boleh diangkat untuk menyelamatkan bagian tubuh yang lain. Demikian dengan janin yang ada dalam rahim jika tidak digugurkan dapat menyebabkan kematian kematian ibu.

Salah satu sebab perbedaan pendapat di kalangan ulama klasik dan kontemporer di atas adalah disebabkan oleh aspek realitas sosial yang muncul pada masa yang berbeda. Jika ulama klasik cenderung memahami nas Alquran dan hadis secara tekstual, maka ulama kontemporer disamping memahami secara tekstual juga menggabungkan dengan makna realitas yang ada dibalik nas, sehingga nampak perbedaan di antara kedua kelompok ulama yang berbeda masa tersebut.

Ulama kontomporer cenderung menangkap maslahat yang tersembunyi dibalik nas karena pendekatan yang digunakan lebih bervariasi dan integratif yang melibatkan ilmu lain dalam menggali hukum suatu persoalan yang muncul dalam masyarakat, salah satu pendekatan yang dapat menjawab persoalan pertentangan antara menyelamatkan jiwa ibu atau janin adalah penalaran istis lahii.

Dalam perspektif ilmu kedokteran, pengguguran janin dengan alasan kedaruratan medis disebut dengan pengguguran janin terapeutik atau pengguguran janin yang dilakukan untuk menyelamatkan hidup dan kesehatan fisik maupun mental seorang wanita hamil. Sebenarnya jenis pengguguran janin ini tidak selalu tepat jika dikatakan terapeutik karena terapeutik memiliki arti pengobatan penyakit. Misalnya, wanita yang mengandung dan punya penyakit jantung, kalau kehamilannya diteruskan sampai dengan kelahiran janin akan sangat berbahaya baginya, maka kandungannya itu harus dihentikan dengan melakukan pengguguran janin dan tindakan ini tidak bisa disebut dengan terapeutik sebab tindakan pengguguran janin ini tidak dibuat dalam rangka menyembuhkan penyakit.<sup>174</sup>

Terapeutik sebagai terapi penyakit adalah terapeutik tidak langsung yang tujuan intervensi medisnya adalah untuk menyembuhkan penyakit yang dalam prosesnya terpaksa janinnya gugur dan gugurnya janin tersebut bukanlah maksud dari intervensi medis itu sendiri. Misalnya,

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup>C.B Kusmaryanto, Tolak Pengguguran Janin..., h. 120-121.

seorang wanita yang terkena kanker rahim yang ganas padahal ia sedang mengandung dalam usia kehamilan muda, kalau rahim itu tidak diangkat maka kanker akan menjalar ke tempat lainnya dan akan mematikan si ibu.

Dalam kondisi seperti ini, seorang dokter diperkenankan mengangkat rahim yang terkena kanker walaupun di dalam rahim itu ada janin yang terpaksa mati dan kematian bayi itu tidak dimaksudkan sebagai tindakan intervensi medis tetapi merupakan suatu konsekuensi yang tidak terelakkan dari tindakan medis tersebut. Demikian juga bahwa intervensi medis itu tidak langsung ditujukan kepada si janin tetapi kepada rahim ibu.<sup>175</sup>

Sebaliknya, pengguguran janin dengan tujuan menyelamatkan jiwa ibu dan mengorbankan janin merupakan bentuk pemanfaatan atau instrumenisasi orang lain demi kepentingan pribadi. Tindakan ini disebut abortus provocatus directus atau pengguguran janin yang bertujuan untuk mematikan janin secara langsung. 176 Dengan demikian, pengguguran janin dengan indikasi medis yang bersifat abortus provocatus directus perlu dibatasi dan ditutup berbagai kemungkinan pelaksanaannya karena mengaibaikan aspek moral dan hukum yang terdapat dalam norma kehidupan masyarakat. Selain pertimbangan indikasi medis, abortus provocatus directus banyak mengandung mudarat bagi janin, sehingga menggugurkan janin karena alasan kedaruratan medis tidak harus diterima begitu saja tetapi harus melalui pertimbangan yang matang oleh karena alat kedokteran dewasa ini semakin canggih sehingga dengan mudah mengatasi hal-hal yang menjadi alasan pengguguran janin tersebut.

Di antara hal-hal yang perlu dipertimbangan dari segi mudarat pengguguran kandungan indikasi medis terhadap janin adalah sebagai berikut;<sup>177</sup>

 Kita tidak boleh menghukum orang yang tidak bersalah, menghukum orang yang tidak bersalah adalah bentuk ketidakadilan, lebih-lebih jika hukuman berupa hukuman mati,

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>C.B Kusmaryanto, *Tolak Pengguguran Janin...*, h. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>C.B Kusmaryanto, Tolak Pengguguran Janin..., h. 122

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup>C.B Kusmaryanto, Tolak Pengguguran Janin..., h. 121-122.

- maka menghukum mati orang yang tidak bersalah (janin) merupakan pelanggaran berat terhadap keadilan.
- b) Pengguguran janin indikasi medis adalah bentuk lain dari memperalat orang lain, pengguguran janin janin untuk kesehatan ibu merupakan bentuk pemanfaatan atau instrumentalisasi orang lain demi kepentingan ibu
- c) Adanya kemajuan teknologi kedokteran sudah sangat mengurangi apa yang tadinya digolongkan dengan indikasi kesehatan yang valid untuk melakukan pengguguran janin. Dewasa ini ada banyak penyakit yang bisa diatasi tanpa harus melakukan pengguguran janin, sehingga alasan indikasi medis itu banyak yang kehilangan dasarnya dan sering terjadi adalah menempuh jalan yang termudah meskipun melanggar hal asasi manusia.
- d) Harus ada usaha serius untuk mengetahui apakah memang pengguguran janin ini secara objektif menjadi satu-satunya cara untuk menjaga kesehatan si ibu, apakah masih ada kemungkinan lain untuk menjaga kesehatan ibu tanpa harus melakukan pengguguran janin. Dalam hal ini, dibutuhkan kejujuran dalam menegakkan diagnosis medis dan sekaligus tugas mulia riset medis untuk menemukan cara-cara baru dalam menjaga dan memelihara hidup manusia.
- e) Indikasi sosial ekonomi tidak bisa dijadikan alasan untuk dilakukannya pengguguran janin istri, sebab hidup manusia jauh lebih bernilai dari pada semua nilai ekonomi dan sosial seperti banyak anak, sulit menghidupinya dan lainnya tidak bisa mengalahkan nilai hidup manusia yang tidak bisa diganggu gugat.
- f) Martabat hidup mansuia tidaklah tergantung pada penampilan seseorang secara badaniah tetapi martabat manusia ada bersama dengan adanya manusia. Oleh karena itu, hal-hal yang eksternal seperti cacat lengkap, berbentuk atau belum berbentuk laki-laki atau perempuan dan sebagainya tidak mempengaruhi nilai martabat manusia. Dengan demikian, pengguguran janin tidak bisa dibenarkan hanya karena alasan cacat genetik atau belum berumur.
- g) Ada situasi konflik di mana antara hidup ibu dan bayinya, secara medis hanya bisa diselamatkan oleh nyawa janinnya. Misalnya, seorang wanita hamil mengalami kecelakaan kendaraan sampai

koma atau mati otaknya. Kalau pada waktu kecelakaan itu, umur kehamilan sudah cukup supaya bayinya bisa hidup di luar (*vieble*), maka janin bisa dikeluarkan lewat operasi *caesar* meskipun dengan demikian ibunya meninggal.

Sebaliknya, jika bayinya belum bisa hidup di luar, maka dibenarkan seandainya ibu yang koma atau mati otaknya ditopang dengan peralatan medis supaya bayinya bisa berkembang sampai umur bisa hidup di luar rahim. Ketika umur itu telah tercapai, maka bisa dikeluarkan dengan operasi *caesar* untuk menyelamatkan anaknya. Dalam situasi di mana sudah ada kepastian medis bahwa ibunya tidak bisa diselamatkan, maka tidak dibenarkan dibuat usaha untuk menyelamatkan ibu dengan menggugurkan janin.

## 2. Menjaga Kehormatan Istri/Hifzu al-Irdi

Kehormatan istri merupakan salah satu unsur penting dalam kehidupan rumah tangga, sebuah keluarga akan langgeng jika istri dapat menjaga kehormatannya dari perlakuan dan perbuatan yang melanggar nilai-nilai kesopanan dalam kehidupan bermasyarakat, baik yang disebabkan oleh dirinya maupun yang diakibatkan oleh orang lain. Salah satu faktor yang dapat merusak kehormatan istri adalah perkosaan. Terkait dengan kasus perkosaan terhadap istri, maka para ulama membagi hukum kehamilan istri korban perkosaan kedalam dua kondisi, yaitu; Pertama, sebelum ditiupkan ruh. Pendapat ulama terhadap kasus ini dibagi tiga, yaitu tidak boleh secara mutlak (haram) menggugurkan janin karena tidak ada keperluan, boleh jika dipaksa, boleh secara mutlak.

Keharaman mengugurkan janin dari kehamilan istri korban perkosaan didasarkan pada sebuah logika bahwa perkosaan itu tidak dihendaki oleh istri dan telah mengadakan perlawanan kecuali jika ia menikmati perkosaan tersebut, maka ia mendapatkan dosa dari apa yang dirasakannya sebagai *jarimah* zina. Namun hemat penulis bahwa hampir tidak ada seorang istri yang diperkosa yang tidak melakukan perlawanan atau menikmati perkosaan itu. Alasannya adalah bahwa istri yang berhubungan badan dengan suaminya saja karena terpaksa tidak akan mencapai orgasme atau kenikmatan seks.

Argumen lain yang menegaskan bahwa tidak ada dosa bagi istri yang menjadi korban perkosaan, baik karena dipaksa oleh laki-laki yang tidak bertanggung jawab maupun karena dijual oleh suaminya, dikuatkan

oleh sebuah hadis nabi yang menyatakan bahwa tidak ada dosa bagi umatku yang dipaksa melakukan zina.<sup>178</sup>

Kedua, jika perkosaan tersebut tidak dikehendaki, maka dibolehkan menggugurkan janin sebelum ditiupkan ruh. Logika hukum ini didasari oleh trauma psikologis istri korban perkosaan, maka dari itu membolehkan istri menggugurkan kandungannya karena istri yang diperkosa tersebut telah mengalami guncangan kejiwaan, sehingga ketika ia melanjutkan kehamilannya, maka ia akan dihukum lagi dengan mengandung janinnya selama sembilan bulan apalagi akan melahirkan seorang anak dari seorang laki-laki yang dibencinya karena telah menghancurkan rumah tangganya dan nama baik keluarganya.

Selain itu, bahwa tujuan utama hukum Islam adalah untuk menjaga agama, akal, jiwa harta dan keturunan bahwa melihat kasus perkosaan terdapat beberapa hal yang dapat ditolerir dalam hukum Islam, yaitu adanya unsur pemeliharaan akal karena dalam kehamilan akibat perkosaan sudah pasti mengganggu jiwa dan akal istri yang mengalami perkosaan. Misalnya, stress dan trauma, apalagi jika korban perkosaan itu hamil, maka akan menjadi masalah yang pelik bagi seorang istri yang diperkosa karena akan terkait dengan masalah *nasab* atau keturunan karena boleh jadi yang memperkosa lebih dari satu orang, sehingga garis keturunan dari ayahnya menjadi tidak jelas. Kemudian jika yang diperkosa adalah seorang istri muslimah yang suci dan bersih, maka tidak akan sesuai dengan benih laki-laki pendosa tersebut.

Apalagi setelah melahirkan anak hasil perkosaan itu, mungkin suaminya tidak menerimanya begitu saja. Demikian halnya jika anak yang dilahirkannya itu dari hasil transaksi seks suaminya, maka ia akan menanggung malu di masyarakat. Salah satu mudarat yang akan ditimbulkan jika janin itu tetap dipertahankan adalah bahwa kelak ketika ia lahir, maka ia akan dikucilkan oleh teman-temannya bahkan dalam keluarganya karenanya hukum Islam membenarkan jika mudarat boleh dihilangkan demi kemaslahatan si ibu, hanya saja pengguguran itu harus dilakukan sebelum usia janin mencapai 40 hari, sebagaimana ditegaskan dalam sebuah kaidah fikih yang berbunyi sebagai berikut;

<sup>178</sup>Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis

#### Artinya;

Menolak kerusakan harus didahulukan dari pada menarik kemaslahatan.

Ketiga, boleh menggugurkan janin secara mutlak karena sperma itu adalah haram. Sesuatu yang haram yang tidak berwujud secara indrawi maka ia tidak memiliki kehormatan. Sperma tersebut akan menimbulkan bahaya dan akan mencemarkan kehormatan wanita serta keluarganya dan janin yang akan dilahirkan akan mendapatkan permasalahan hidup yang membahayakan dan menyakiti dirinya karena ia merupakan anak hasil perkosaan. Hal ini sesuai dengan kaidah fikih yang berbunyi;

الضَرَرُ يُزَالُ<sup>180</sup>.

#### Artinya;

Bahaya itu harus dhilangkan

Kondisi kedua, yaitu setelah ditiupkan ruh atau umur janin sudah genap 120 hari. Pada kasus pengguguran kehamilan istri korban perkosaan ini adalah haram karena hal itu merupakan pembunuhan terhadap jiwa yang semestinya dijaga karena setelah janin itu bernyawa, maka ia telah berbentuk sebagai manusia yang utuh.

Sekalipun penegasan bolehnya menggugurkan janin istri korban perkosaan tidak ditemukan hukum dasarnya secara langsung dalam Alquran dan hadis akan tetapi kebolehannya ditegaskan oleh sumber hukum Islam yang ketiga, yaitu melalui kaidah fikih dan kaidah usul sebagai bagian dari maslahat istri yaitu dalam rangka menjaga jiwa dan kehormatan istri.

Salah satu aspek kemaslahatan istri, sehingga pengguguran janin istri korban perkosaan dibolehkan karena terganggunya mental dan kejiwaan istri. Namus kemaslahatan janin juga harus dipertimbangkan dan selama masih ada jalan untuk tidak menggugurkannya, maka janin itu tidak boleh digugurkan. Misalnya, si istri yang dijual oleh suaminya kepada laki-laki berduit dan si istri rela dengan kehamilan tersebut, maka

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup>Abdul Azīz Muhammad Azzām, *al-Qawāid al-Fiqhiyyah* (al-Qāhirah: Dār al-Hadīs 1436 H-2005 M), h. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup>Ali Hasan, *Masāil...*, h. 117.

janinnya tidak bisa digugurkan sekalipun dipaksa oleh suami yang telah menjualnya karena dari awal suami telah melakukan kesalahan dan jika ia kembali memaksa istrinya untuk menggugurkannya berarti suaminya telah melakukan kesalahan berganda, yaitu menjual istrinya dan menggugurkan janin yang tidak berdosa.

Berbeda jika istri yang diperkosa karena musibah dan hamil, jika suaminya tidak menghendaki kehamilan tersebut dan berkeinginan untuk menggugurkannya, maka menurut saya dapat dikategorikan sebagai darurat karena mempertahankan kehamilan akibat perkosaan dapat merusak kelangsungan hidup keluarga, nama baik keluarga dan trauma akan kejadian itu akan menghantui si istri atau suaminya sehingga dapat mengancam keutuhan dan keharmoisan rumah tangga. Namun jika keduanya rela dengan kehamilan tersebut, maka tidak ada alasan untuk menggugurkannya karena janin yang ada dalam perut isrinya adalah makhluk yang tidak tidak berdosa.

Dalam kondisi seperti ini, maka suami istri tinggal melihat sejauh mana maslahat dan mudarat yang ada dalam kasus perkosaan tersebut, dan jika suami istri merasa mendapatkan manfaat dari kehamilan tersebut dan tidak menimbulkan mudārat bagi kesehatan reproduksi istrinya, maka tidak boleh membunuh janin yang ada dalam perutnya, sehingga suami istri boleh mempertahankan kehamilan tersebut, sebagaimana ditegaskan dalam sebuah kaidah fikih yang berbunyi;

جَلْبُ الْمَنْفَعَةِ دَ فْعُ الضَّرُورَةِ. 181

Artinya:

Menarik manfaat dan menolak kemudaratan

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup>Imam Musbikin, *Qawāid....*, h. 30.

# BAB III RAHASIA HUKUM PENGGUGURAN JANIN

Rahasia hukum Islam sering juga disebut dengan asrārul ahkām atau asrār al-tasyri atau asrāl al-syariah. Rahasia hukum Islam tidak dapat dipisahkan dari filsafat hukum Islam. Asrār jika ditinjau dari sebab-sebab hukum disyariatkan dinamakan asrār al-tasyri atau rahasia pembinaan hukum dan jika ditinjau dari segi materi hukum dinamakan asrār al-ahkām atau rahasia hukum. Dalam kaitannya dengan pengguguran janin istri, rahasia hukum yang dimaksud dalam pembahasan ini adalah rahasia-rahasia atau hikmah diharamkannya dan dibolehkannya pengguguran janin seorang istri.

#### 1. Rahasia Keharaman Abortus Provocatus Criminalis

Salah satu tujuan hukum Islam adalah untuk mewujudkan kemaslahatan umat manusia, termasuk istri dan janin, karenanya tidak satupun dari ayat Alquran maupun hadis yang tidak mengandung kemaslahatan, temasuk kemaslahatan istri dan janin dalam kasus pengguguran kandungan. Ayat dan hadis yang mengharamkan pengguguran janin istri di atas sesungguhnya mengandung berbagai mudarat, baik bagi istri maupun janin, sehingga pengguguran janin provocatus criminalis diharamkan. Hikmah tasyri atau rahasia hukum yang terkandung dibalik pengharaman tersebut adalah dalam rangka menjaga kemaslahatan istri dan janin, yaitu mencegah terjadinya pembunuhan janin, melestariak keturunan dan mencegah terjadinya kerusakan alat reproduksi wanita.

# a) Menghindari Pembunuhan

Pembunuhan dalam bahasa Arab disebut عَثْكُ yang berasal dari kata يَقْتُكُ yang berarti membunuh. Menurut Wahbah Zuhaili, pembunuhan merupakan sebuah tindakan mematikan atau perbuatan seseorang yang dapat menghancurkan bangunan kemanusiaan. Sedangkan menurut

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup>Wahbah Zuhaili, *Al-Fiqh Al-Islāmī wa Adillatuh*. Juz IV (Cet. 3; Damaskus: Dār al-Fikr, 1989), h. 217.

Abdul Qadir Audah, pembunuhan adalah suatu tidakan untuk menghilangkan nyawa, menghilangkan ruh atau jiwa seseorang.<sup>183</sup>

Di antara bentuk pembunuhan terhadap janin yang berada dalam kandungan seorang ibu adalah dengan melakukan pengguguran, baik sebelum ditiupkan ruh terlebih setelah ditiupkan ruh kepada janin. Pengguguran janin yang tidak sesuai syariat merupakan bentuk pembangkangan terhadap kehendak Allah dalam proses penciptaan makhluk. Karena itu, menggugurkan janin sama saja dengan membunuh jiwa yang dilarang oleh Allah swt.

Pengharaman terhadap pengguguran janin di luar indikasi medis dan perkosaan mengandung hikmah terhadap pengendalian terhadap penghilangan nyawa dan kesempatan untuk hidup janin yang ada dalam rahim ibunya. Jika pembunuhan terhadap janin dapat dikendalikan berarti menghindari kepunahan umat manusia. Oleh karena janin yang tetap hidup akan memperpanjang generasi baru dari umat manusia, sebaliknya jika pembunuhan terhadap janin tetap berlangsung berarti menghambat perkembangan umat manusia, sebagaimana ditegaskan dalam QS al-Māidah/5:32.

Terjemahnya:

 $<sup>^{183}</sup>$ Abdul Qadir Audah, *Al-Tasyri al-Jinā'ī al-Islāmī*. Jilid II (Beirut:Dār al-Kitab al-Arabī, t. th), h. 6.

Oleh karena itu, Kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil, bahwa barang siapa yang membunuh seorang manusia bukan karena orang itu membunuh orang lain atau bukan karena membuat kerusakan di muka bumi, maka seakanakan dia telah membunuh manusia seluruhnya dan barang siapa yang memelihara kehidupan seoarang manusia, maka seolah-olah dia telah memelihara kehidupan manusia selumuanya. Dan sesungguhnya telah datang kepada mereka rasul-rasul Kami dengan (membawa) keterangan-keterangan yang jelas, kemudian banyak di antara mereka sesudah itu sungguh-sungguh melampai batas. <sup>184</sup>

Penyebutan Bani Isrāil dalam ayat ini menunjukkan bahwa kaum tersebut telah mencapai puncak keburukan dalam pembunuhan karena yang mereka bunuh adalah manusia-manusia suciyang diutus Allah seb agai nabi dan rasul. Oleh karena itu, Allah menyampaikan atas Bani Isrāil bahwa barang siapa yang membunuh satu jiwa salah seorang putra putri Adam bukan karena orang itu membunuh jiwa orang lain yang memang wjar dibunuh sesuai hukum (kisas), atau bukan karena membuat kerusakan di muk bumi yang menurut hukum boleh dibunuh seperti dalam peperangan atau membela diri dari pembunuhan, maka seakan-akan ia telah membunuh manusia seluruhnya. Sebaliknya, barang siapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, misalny dengan memaafkanpembunuh keluarganya atau menyelamatkan nyawa seseorang dari satu bencana atau membela seseorang yng terdapat terbunuh secara aniaya, maka seolah-olah ia telah memelihara ia telah memeliha kehidupan manusia semunya. 185

Ayat ini mempersamakan antara pembunuhan terhdap seorang manusia yang tidak berdosa dan membunuh semua manusia dan yang menyelamatkannya sama dengan menyelamatkan semua manusia. 186 Terkait dengan ini, Thabāthabā'i menguraikan persamaan itu dengan mengatakan bahwa setiap manusia menyandang dalam dirinya nilai kemanusiaan yang merupakan nilai yang disandang oleh seluruh manusia. Seorang manusia bersama manusia lain adalah perantara lahirnya manusia-manusia lain bahkan seluruh manusia. Manusia diharapkan

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>Kementerian Agama RI, *Alquran....*, h. 90..

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> M. Qurish, Tafsir al-Misbah. Vol. 3..., h. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup>M. Qurish, Tafsir al-Misbah. Vol. 3..., h. 100.

hidup untuk untuk waktu yang ditetapkan Allah antara lain untuk melanjutkan kehidupan jenis manusia seluruhnya.<sup>187</sup>

Thāhir Ibn Asyūr menegaskan bahwa ayat di atas memberi perumpamaan bukannya menilai pembunuhan terhadap seorang manusia sama dengan pembunuhan terhadap semua manusia tetapi ia bertujuan untuk mencegah manusia melakukan pembunuhan secara aniaya yang pada hakikatnya memenangkan hawa nafsu amarah dan keinginannya membalas dendam atas dorongan kewajiban memelihara hak asasi manusia serta kewajiban mengekang dorongan hawa nafsu. Ayat ini sekaligus menunjukkan bahwa dalam pandangan Alquran bahwa semua manusia, apapun ras, keturunan dan agamanya adalah sama dari segi kemanusiaan. Ini sekaligus membantah pandangan yang mengklaim keistimewaan stu ras yang lain, baik dengan mengatasnamakan agama sebagai anak-anak dan kekasih Tuhan maupun atas nama ilmu dan kenyataan seperti dalam pandangan kelompok rasialis Nazi. 188

Hikmah lain dari pengharaman pengguguran janin tersebut adalah supaya manusia yakin bahwa Allah swt. telah menentukan reski setiap mahkluk yang hidup di atas bumi, termasuk janin yang masih dalam kandungan seorang istri. Karena itu, istri atau suami yang menggugurkan janinnya karena takut tidak dapat membiayai anaknya bararti mereka tidak meyakini akan janji Allah swt. Manusia yang tidak meyakini janji Allah swt. ini memang cenderung untuk melakukan pengguguran janin, disebabkan pemahaman dan keyakinan yang rendah terhadap agama tetapi manusia yang menyakini bahwa banyak anak banyak reski cenderung untuk tidak membatasi keturunannya apalagi menggugurkannya dengan syarat anak yang banyak itu diarahkan untuk hidup mandiri bukan menjadi beban masyarakat.

Dewasa ini, masyarakat cenderung memahami bahwa sedikit anak banyak reski dan banyak anak banyak mengeluarkan biaya. Menurut penulis bahwa yang salah bukan perintah agama untuk memperbanyak keturunan tetapi yang keliru adalah *mindset* atau pandangan masyarakat yang menganggap banyak anak banyak reski. Misalnya, pekerja, buruh, tukang batu, daeng beca yang memiliki banyak anak dengan ngaji paspasan memang akan kesulitan membiayai anaknya karena itu mereka

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> M. Qurish, Tafsir al-Misbah. Vol. 3..., h. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> M. Qurish, Tafsir al-Misbah. Vol. 3..., h. 102.

seharusnya tidak perlu memiliki banyak anak dengan carmenggunakan alat kontrasepsi atau melakukan *azl* dalam hubungan sekssualnya.

Sebaliknya, pasangan yang seharusnya memiliki banyak anak adalah pasangan suami istri yang memiliki banyak harta karena mereka dapat membiayai kehidupan dan memberikan pendidikan yang tinggi kepada anaknya, sehingga mereka memiliki kesempatan untuk menjadi anak-anak yang berkualitas secara ilmu dan agama dibanding kelompok pertama tadi. Untuk mendapatkan anak yang berkualitas sangat ditentukan oleh akhlak ibunya. Karena itu, anggapan yang mengatakan bahwa tidak benar jika banyak anak banyak reski tidak sesuai lagi dengan jaman, jika diterima berarti mereka menolak *hikmah tasyri* yang terkandung dalam hadis nabi yang memerintahkan untuk menikahi wanita yang baik akhlaknya dan agamanua, seperti bunyi hadis berikut ini;

حَدَّثَنَا أَبُو كُرَيْبٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّمْنِ الْمُحَارِبِيُّ وَجَعْفُرُ بْنُ عَوْنٍ عَنْ الْإِفْرِيقِيِّ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ يَزِيدَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَيْدِ اللَّهِ بْنِ عَيْدِ وَسَلَّمَ لَا تَرَوَّجُوا النِّسَاءَ لِجُسْنِهِنَّ فَعَسَى حُسْنُهُنَّ أَنْ يُرْدِيهُنَّ وَلَا عَمْدٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ بَنِ وَلَأَمَةٌ خَرْمَاءُ سَوْدَاءُ ذَاتُ دِينٍ أَفْوَالْمِنَّ فَعَسَى أَمْوَالْهُنَّ أَنْ تُطْغِيَهُنَّ وَلَكِنْ تَزَوَّجُوهُنَّ عَلَى الذِينِ وَلَأَمَةٌ حَرْمَاءُ سَوْدَاءُ ذَاتُ دِينٍ أَفْقَالُوهَا. أَفْضَلُ<sup>189</sup>.

## Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Abu Kuraib berkata, telah menceritakan kepada kami 'Abdurrahman Al Muharibi dan Ja'far bin Aun dari Al Ifriqi dari Abdullah bin Yazid dari Abdullah bin Amru ia berkata, "Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Janganlah kalian menikahi wanita karena kecantikannya, bisa jadi kecantikannya itu merusak mereka. Janganlah menikahi mereka karena harta-harta mereka, bisa jadi harta-harta mereka itu membuat mereka sesat. Akan tetapi nikahilah mereka berdasarkan agamanya. Seorang budak wanita berkulit hitam yang telinganya sobek tetapi memiliki agama adalah lebih utama."

Hikmah hukum lainya adalah menghindari manusia dari melakukan dosa besar. Pengguguran janin yang dilakukan seoarang istri atau dibantu oleh suaminya merupakan dosa besar, oleh karena tujuan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup>Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis. Sumber Ibnu Majah, Kitab Nikah. Bab Menikahi Wanita yang Paham Agama, Nomor Hadis 1849.

awal dalam Islam hubungan seksual itu adalah ibadah, karenanya setelah Allah swt. mentakdirkan seorang manusia dalam rahim seorang istri, maka ia harus dijaga sebagai amanah dari Allah swt. Jika janin itu digugurkan berarti melalaikan amanah, pasangan suami istri yang terbiasa menggugurkan janinnya berbeda dengan pasangan suami istri yang menjaga kehamilan istrinya sebagai sebuah amanah. Perbedaan itu akan sangat jelas dalam memperlakukan dan mendidik anak, pasangan yang melalaikan amanah cenderung untuk tidak peduli kepada anaknya namun pasangan yang dari awal menjaga kehamilannya cenderung untuk memberikan kasih sayang kepada anaknya.

Hikmah lainnya adalah agar setiap suami yang menjaga janinnya adalah orang yang menghormati dan menghargai spermanya, suami yang menghormati spermanya akan menghormati dan menyayangi anaknya kelak, sehingga dalam mendidik dan membesarkan anaknya dilakukan dengan penuh kasih sayang dan pengertian. Sebaliknya, suami yang selalu menyia-nyiakan spermanya dengan menumpahkan di semberang tempat, sama saja dengan tidak menghormati spermanya. Jika suatu saat sperma itu membuahi sel telur, baik direncanakna maupun tidak direncanakan maka suami cenderung untuk tidak menyayangi hasil pembuahan sperma dan sel telur (anak) tersebut.

Karena itu tidak salah jika Islam mengharamkan pengguguran janin karena alasan menghormati jiwa anak, agar setiap manusia, khususnya suami istri mengambil pelajaran pada dirinya, sehingga tidak melakukan hal-hal yang dapat merusak kehormatan dirinya sendiri dan kehormatan orang lain. Jika kehormatan diri telah dijaga oleh setiap suami dan istri, maka terjagalah kehormatan agama, kehormatan jiwa, kehormatan akal, kehormatan keturunan dan kehormatan harta.

## b) Melestarikan Keturunan

Hikmah hukum pengharaman pengguguran janin adalah bahwa setiap pasangan suami istri harus merencanakan dan mengatur jarak kehamilan agar dapat menghasilkan keturunan yang berkualitas. Sebaliknya, kehamilan yang tidak direncanakan merupakan antitesa dari hasil pembuahan sperma dan ovum yang tidak berkualitas. Anak yang lahir tanpa dipersiapkan akan merusak pilar-pilar agama, merusak akal, membunuh jiwa, merusak nasab keturunan dan menyalahgunakan harta

di kemudian hari,<sup>190</sup> tetapi anak yang dipersiapkan dengan baik akan menjaga agama, menjaga jiwa, menjaga akal, menjaga keturunan dan menjaga harta. Anak seperti ini akan menjadi permata bagi kedua orang tuanya, masyarakat dan agama dan negara, karena peradaban masyarakat itu dimulai dan dibangun dari keluarga yang beradab.

Di samping itu, seks suami istri adalah bagian dari ibadah sepanjang diniatkan untuk kebahagian salah satu pihak dan untuk mendapatkan anak saleh. Jika ini tidak dilakukan, maka anak yang didapatkan dari hasil pembuahan sperma dan *ovum* akan menjadi anak yang tidak sesuai dengan tuntunan agama, anak yang lahir tidak sesusai tuntunan seks besar kemungkinannya untuk menjadi anak nakal dalam masyarakat, sehingga akan menabrak rambu-rambu agama, merusak akal, mengorbankan jiwa, merusak dan menghancukan harta dan merusak nasab keturunannya.

Itulah sebanya, hubungan senggama dalam Islam tidak hanya dilakukan untuk pemenuhan hawa nafsu saja tetapi lebih dari itu dilakukan untuk tujuan ibadah kepada Allah swt. dan salah satu bentuk ibadah kepada Allah ketika bercampur dengan istri adalah dengan membaca doa agar anak yang dianugrahkan Allah swt. itu terhindar dan tidak akan berprilaku sepert setan.

Dalam kaitannya dengan menjaga agama, jiwa, keturunan, akal dan harta nabi berwasiat dalam sebuah hadis agar setiap pasangan suami istri yang akan merencanakan kehamilan harus memperhatikan etika hubungan seksual agar mendapatkan keturunan yang saleh bukan sebaliknya mendapatkan keturunan yang berprilaku iblis karena dari proses kejadiannya sudah dipengerahui oleh iblis, karenanya tidak salah

\_

<sup>190</sup>Logika di atas didasari oleh sebuah fakta hukum yang jika dilihat dari aspek *maslahat mursalah*, maka menggugurkan janin karena alasan untuk menghindari *mudārat* yang dapat membahayakan orang tuanya janin dapat dibenarkan, sebagaimana tindakan Nabi Khaidir yang membunuh seorang anak kecil karena dikawatirkan jika besar akan menzalimi kedua orang tuanya yang beriman Lihat lebih lanjut kisah Nabi Khaidir dalam Ahmad Bahjat, *"Anbiyā Allah"* terj. Muhammad Alkaf. *Sejarah Nabi-Nabi Allah* (Cet. 2; Jakarta: Lentera, 2006), h. 331.

jika nabi mengingatkan untuk tidak melupakan Allah swt. dengan memohon perlindungan agar keturunan yang diberikan itu tidak diganggu oleh iblis, sebagaimana ditegaskan dalan sebuah hadis yang berbunyi.

حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ رَافِعِ حَدَّثَنَا جَرِيرٌ عَنْ مَنْصُورٍ عَنْ سَالِم بْنِ أَبِي الجُّغْدِ عَنْ كُرَيْبٍ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَوْ أَنَّ أَحَدُكُمْ إِذَا أَتَى امْرَأَتَهُ قَالَ اللَّهُمَّ جَنِّبْنِي الشَّيْطَانَ وَجَنِّبْ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنِي ثُمُّ كَانَ بَيْنَهُمَا وَلَدُّ لَمْ يُسَلِّطُ اللَّهُ عَلَيْهِ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنِي ثُمُّ كَانَ بَيْنَهُمَا وَلَدُ لَمْ يُسِلِّعُ اللَّهُ عَلَيْهِ الشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنِي ثُمُّ كَانَ بَيْنَهُمَا وَلَا

#### Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Amru bin Rafi' berkata, telah menceritakan kepada kami Jarir dari Manshur dari Salim bin Abu Al Ja'd dari Kuraib dari Ibnu Abbas dari Nabi shallallahu 'alaihi wasallam, beliau bersabda: "Sekiranya salah seorang dari kalian ketika mendatangi isterinya mengucapkan, 'Allahumma Jannibnii Asy Syaithana Wa Jannibisy Syaithana Maa Razaqtanii (Ya Allah, jauhkanlah aku dari setan dan jauhkanlah setan dari apa yang telah Engkau rizkikan kepadaku), kemudian mempunyai anak, maka syetan tidak akan mengganggu atau membahayakannya".

# c) Menghindari Kerusakan Alat Reproduksi

Hikmah hukum lain yang terdapat pada pengharaman pengguguran janin *provocatus criminalis* adalah menurunkan resiko kerusakan alat reproduksi istri, termasuk ancaman kematian. Salah satu dampak buruk dari kerusakan alat reproduksi istri adalah rusaknya hubungan suami istri dimana tugas utama seorang istri untuk melayani suami namun karena gangguan alat reprosuksi tersebut menyebabkan istri tidak dapat melakukan tugasnya dengan baik. Dengan kata lain, mudarat yang ditimbulkan oleh pengguguran janin tersebut dapat berefek domino pada kehidupan rumah tangga dan salah satu efek buruknya adalah berpalingnya suami ke wanita lain karena istri tidak lagi mampu melayani suami dengan baik.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup>Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis, Ihnu Majah, Kitab Nikah, Bab Apa yang Diucapkan seorang Laki-Laki Bila Istrinya Masuk Menemuinya, Hadis Nomor 1909.

Berdasarkan pertimbangan sad zariah, maka untuk menghindari pengguguran janin istri tersebut, maka menjaga kemaslahatan istri dan menghindari kerusakan terhadap keturunan dapat dilakukan dengan berbagai cara, antara lain dengan keluarga berencana. Keluarga berencana merupakan solusi yang tepat dalam mengatur jarak kehamilan. Mengatur jarak kehamilan dapat dilakukan dengan menggunakan alat kontrasepsi, baik dalam bentuk kondom maupun dengan melakukan azl (mencabut penis saat ejakulasi). Metode ini diyakini dapat mencegah kehamilan yang tidak dikehendaki, sehingga secara tidak langsung dapat menghindari tindakan istri atau suami menggugurkan janinnya.

Praktik azl ini tidak dilarang dalam Islam oleh karena adanya ilat atau pertimbangan hukum dalam rangka mengatur jarak kehamilan, maka hukum Islam membenarkan azl karena menghindari mudarat bagi istri berupa kehamilan yang tidak direncanakan, kehamilan yang tidak direncakan dapat menyebabkan seorang istri atau dibantu suami menggugurkan kandungannya. Menggunakan alat kontrasepsi kondom dan pil atau suami melakukan azl dapat mencegah sperma membuahi ovum, sperma yang tidak membuahi ovum menyebabkan tidak terjadinya kehamilan, dan kehamilan yang tidak terjadi secara tidak langsung telah menghindari perbuatan melakukan pengguguran janin.

Dengan demikian tercapailah salah satu tujuan ayat dan hadis di atas, yaitu menghindari penguguran janin akibat kehamilan yang tidak direncakan dan kehamilan yang tidak diinginkan oleh orang-orang tertentu. Bagi kalangan muslim, azl merupakan solusi yang baik, karena mimiliki tujuan (menghindari kehamilan) dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip maslahat dan mudarat. Prinsip maslahatnya adalah bahwa suami yang melakukan azl harus membuat istrinya mencapai orgasme sebelum suami menarik penis dari vagina, dengan demikian hubungan seksual itu tidak memberikan mudarat bagi istri.

Karena itu, menumpahkan sperma di luar rahim dengan cara azl tidak memberikan mudarat bagi istri, sehingga azl dibenarkan dalam Islam. Sekalipun demikian, jika azl memberikan mudarat bagi istri dalam bentuk istri belum mengalami orgasme, maka berdasarkan pertimbangan sad zariah azl itu tidak boleh dilakukan karena merugikan dan mengabaikan kebutuhan Asasi istri, sebagaimana yang terjadi pada kasus menumpahkan sperma pada pada faraj istri yang sedang haid.

Islam memang membenarkan metode ini tetapi kebolehan ini tidak bersifat mutlak oleh karena menumpahkan sperma itu merugikan dan berdampak buruk bagi istri yang harus menahan hasratnya, sehingga menyebabkan sakit kepala. Karena itu, suami harus menahan diri untuk tidak melakukan itu dengan mempertimbangkan mudarat yang ditimbulkan oleh kenikmatan seks sepihak tersebut. Itulah salah satu hikmah dilarangnya berhubungan seks dalam arti *duhul* dengan istri yang sedang haid disamping dapat berakibat buruk pada kesehatan mental dan fisik suami istri tetapi untuk sekedar menyalurkan hasrat biologis suami dengan menumpahkan sperma tidak dilarang, sebagaimana disebutkan dalam sebuah hadis yang berbunyi;

حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ حَلِيلٍ قَالَ أَخْبَرَنَا عَلِيُ بْنُ مُسْهِرٍ قَالَ أَخْبَرَنَا أَبُو إِسْحَاقَ هُوَ الشَّيْبَانِيُّ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْأَسْوَدِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ كَانَتْ إِخْدَانَا إِذَا كَانَتْ حَائِضًا فَأَرَادَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يُبَاشِرُهَا قَالَتْ وَأَيُّكُمْ يَمُلِكُ إِنْهُ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْلِكُ إِنْهُ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْلِكُ إِنْهُ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْلِكُ إِنْهُ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْلِكُ إِنْهُ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْلِكُ إِنْهُ كُمْ عَلَيْهِ وَاللّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْلِكُ إِنْهُ كُمْ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْلِي وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْلِيكُ

## Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Isma'il bin Khalil berkata, telah mengabarkan kepada kami 'Ali bin Mushir berkata, telah mengabarkan kepada kami Abu Ishaq -yaitu Asy Syaibani- dari 'Abdurrahman bin Al Aswad dari Bapaknya dari 'Aisyah ia berkata, "Jika salah seorang dari kami sedang mengalami haid dan Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam berkeinginan untuk bermesraan, beliau memerintahkan untuk mengenakan kain, lalu beliau pun mencumbuinya." 'Aisyah berkata, "Padahal, siapakah di antara kalian yang mampu menahan hasratnya sebagaimana Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam menahan." Hadits ini dikuatkan oleh Khalid dan Jarir dari Asy Syaibani.

Berdasarkan kandungan hadis ini, dipahami bahwa menumpahkan sperma di sekitar *faraj* istri dengan melapisi kain tidaklah haram, sekalipun menimbulkan mudarat bagi istri. Fakta ini tidak menunjukkan sebuah logika adanya pertentangan antara kebolehan menumpahkan sperma di atas *faraj* istri yang telah dilapisi kain dengan

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup>Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis. Imam Bukhari, Kitab al-Hāid, Bab Bercumbu dengan Istri yang sedang Haid, nomor hadis 291.

mudarat (sakit kepala) yang ditimbulkan pada istri. Rahasia hukum yang dipahami dari fakta ini adalah bahwa istri dalam keadaan apapun harus melayani suami sekalipun dalam keadaan haid, hikmahnya adalah bahwa pelayanan prima seorang istri dapat mencegah suami menumpahkan spermanya pada wanita lain. Karena itu, dari segi fathu zariah istri dibenarkan melayani hasrat suami sebagaimana asrār al-hukmi (rahasia hukum) yang terkandung dalam hadis di atas.

Logika ini pula yang menjadi dasar dibolehkannya istri menggugurkan janinnya sebelum ditiupkan ruh karena sperma belum dianggap sebagai manusia. Hal ini dapat dikiaskan kepada keluarnya sperma secara alami melalui mimpi, *mafhum mukhalafah* adalah bahwa jika sperma yang keluar melalui proses *azl*, mencumbui istri haid dan sperma yang keluar karena mimpi menunjukkan bahwa boleh menggugurkan pembuahan sperma terhadap ovum karena belum menjadi manusia.

Namun demikian, sperma yang keluar melalui proses azl atau melalui proses mimpi tidak dapat disamakan dengan sperma yang telah membuahi ovum karena hikmah tasyri yang dapat dipahami dari pengharaman pengguguran janin istri tersebut adalah bahwa sperma yang telah membuahi ovum terlebih setelah sel sperma dan ovum tersebut telah membelah dan menggantung di dinding rahim tidak dapat digugurkan lagi oleh karena bertentangan dengan takdir Allah yang telah menetapkan hasil pembelahan sel sperma dan ovum itu di dinding rahim.

Hikmah lainnya adalah menimbulkan kerusakan moral, kebebasan seksual dan tersebarnya penyakit dalam serta meningkatnya permintaan untuk melakukan pengguguran janin. Tingkat pengguguran janin istri yang tinggi menyebabkan terjadinya perubahan kondisi sosial masyarakat karena dampak pengguguran janin istri tersebut mempengaruhi kondisi mental dan psikis istri, keluarga dan lingkungannya.

Selain itu, dampak sosial lainnya adalah bahwa pengguguran janin yang dilakukan istri akan berakibat pengucilan dan rasa stress yang berkepanjangan apabila tindakan pengguguran janin tersebut diketahui oleh masyarakat. Maraknya pengguguran janin yang dilakukan istri yang notabene diikat oleh tali perkawinan dapat berdampak pada pandangan masyarakat apalagi remaja yang masih labil bahwa tindakan *free sex* atau

seks bebas tidak akan menjadi masalah karena adanya solusi yang akan menjamin dirinya untuk terhindar dari rasa malu akibat hubungan gelap.

# 2. Rahasia Kebolehan Abortus Provocatus Therapeuticum

Pengguguran janin yang dibolehkan dalam Islam adalah pengguguran janin yang didasari oleh alasan medis alasan perkosaan. Dalam pembolehan pengguguran janin istri tersebut terdapat beberapa hikmah atau rahasia hukum yang dapat dipetik dari dibolehkannya seorang istri menggugurkan janinnya karena alasan medis dan alasan perkosaan. Terkait dengan ini, maka rahasia hukum yang berkenaan dengan hal tersebut adalah melindungi jiwa dan kehormatan istri.

# a) Melindungi Jiwa Istri

Jika dilihat dari aspek *fathu zariah*, maka menjaga jiwa istri merupakan sesuatu yang sangat vital dalam sebuah keluarga, sehingga hikmah keberadaan seorang ibu di mata anak-anaknya sangatlah penting. Salah satu hikmah keberadaan seorang ibu di mata keluarganya adalah karena sosok ibu adalah tempat belajar pertama bagi anak, baik buruknya akhlak seorang manusia sangat ditentukan oleh ibunya

Karena itu, ketika jiwa seorang ibu terancam jiwanya, baik karena masalah kesehatan yang diakibatkan dari suatu kehamilan yang bermasalah, maka kondisi ibu harus mendapatkan untuk menyelamatkan jiwa. Upaya penyelamatan terhadap jiwa ibu merupakan manisfestasi dari firman Allah agar setiap anak menghormati ibu yang telah berusah payah mengandung dan membesarkan seorang anak, sebagaimana ditegaskan dalam Alquran yang berbunyi; QS al-Luqmān/31; 15.

# Terjemahnya:

Dan Kami perintahkan kepada manusia agar berbuat baik kepada ibu bapaknya; ibunya telah mengandungnya dalam keadaan lemah yang bertambah lemah dan menyapihnya dalam dua tahun.

Besyukurlah kepada-Ku dan kepada kedua ibu bapakmu, hanya kepada-Ku kamu akan kembali. 193

Secara psikologis, ibu memiliki intuisi yang tajam dalam mendidik dan merawat anak, intuisi ini seringkali bersifat spritual. Misalnya dalam soal izin dan restu ibu dipercaya dapat berdampak baik terhadap suatu pekerjaan. Demikian sebaliknya, tanpa izin dan restu seorang ibu dipercaya tidak memberikan kebaikan bagi suatu pekerjaan.

## b) Menjaga Kehormatan Istri

Salah satu hikmah dibolehkannnya pengguguran janin seorang istri karena alasan darurat medis adalah agar kehormatan istri di mata suami dan keluarganya dapat terjaga dengan baik. Menggugurkan janin karena istri menidap penyakit kronis yang membahayakan jiwanya tidak berarti meruntuhkannya kehormatannya karena menggugurkan janin yang ada di dalam kandungannya oleh karena yang demikian merupakan pilihan terbaik yang harus diambil oleh seorang istri. Hal ini disebabkan oleh karena seorang istri masih memiliki tanggung jawab yang besar terhadap suami dan anak-anaknya yang membutuhkan.

Berbeda jika janin yang ada di dalam rahim seorang istri divonis menderita cacat genetik, cacat permanen lalu istri bermaksud menggugurkannnya, maka kehormatan seorang istri telah dijual dengan mengorbankan janinnya karena didasari rasa malu jika kelak mendapatkan anak yang cacat. Dalam hal seperti ini, maka pertimbangan kemaslahatan atas nama kehormatan seorang istri tidak dibenarkan dalam hukum Islam oleh karena alasan pengguguran janin tersebut tidak sampai mengancam jiwanya dan mengorbankan jiwa yang lain. Karena itu, hikmah dibolehannya seorang istri menggugurkan janin yang ada di dalam rahimnya hanya satu menjaga jiwa istri dalam batas darurat yang tidak bisa ditoleransi.

101

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup>Kementerian Agama RI, Alquran...., h. 329.

# BAB IV KONSEPSI PERLINDUNGAN HUKUM ISLAM

## 1. Pengertian Perlindungan Hukum Islam

Perlindungan hukum bila dijelaskan secara literal dapat menimbulkan banyak persepsi dan sebelum mengurai pengertian perlindungan hukum dalam makna yang sebenarnya dalam ilmu hukum, maka perlu diurai sedikit mengenai pengertian-pengertian yang dapat timbul dari penggunaan istilah perlindungan hukum. Perlindungan hukum bisa berarti perlindungan yang diberikan terhadap hukum agar tidak ditafsirkan berbeda dan tidak dicederai oleh aparat penegak hukum dan juga bisa berarti perlindungan hukum yang diberikan oleh hukum terhadap sesuatu.

Perlindungan hukum adalah suatu perlindungan yang diberikan terhadap subjek hukum dalam bentuk perangkat hukum, baik yang bersifat *preventif* maupun yang bersifat *represif*, baik yang tertulis maupun tidak tertulis. Dengan kata lain, perlindungan hukum merupakan suatu gambaran dari fungsi yang bertujuan untuk memberikan suatu keadilan, ketertiban, kepastian, kemanfaatan dan kedamaian. Perlindungan hukum juga dipahami sebagai jaminan perlindungan pemerintah dan atau masyarakat kepada wartawan dalam melaksanakan fungsi, hak, kewajiban dan peranannya sesuai dengan ketentuan peraturan perundang-undangan yang berlaku. 194

Philipus Hadjon membedakan dua macam perlindungan hukum bagi rakyat, yaitu perlindungan hukum *preventif* dan perlindungan hukum *refresif.* Pada perlindungan hukum *preventif* kepada rakyat diberikan kesempatan untuk mengajukan keberatan atau pendapatnya sebelum suatu keputusan pemerintah mendapat bentuk yang definitif. Perlindungan hukum *preventif* sangat besar artinya bagi tindakan

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup>Tim Redaksi Tatanusa, Kamus Istilah Menurut Peraturan Perundang-Undangan Republik Perdana (Cet. I; Jakarta: Tatanusa, 2008), h. 593.

pemerintah yang didasarkan pada kebebasan bertindak, sehingga pemerintah harus bersikap hati-hati dalam mengambil keputusan.

Dengan demikian, perlindungan hukum *preventif* bertujuan untuk mencegah terjadinya sengketa. Sebaliknya, perlindungan hukum *represif* bertujuan untuk menyelesaikan sengketa, sehingga penanganan perlindungan bagi rakyat oleh peradilan umum adalah termasuk dalam kategori perlindungan hukum *refresif*. Perlindungan hukum bagi rakyat diarahkan kepada usaha-usaha untuk mencegah terjadinya sengketa antara pemerintah dan rakyat, menyelesaikan sengketa antara pemerintah dan rakyat secara musayawarah serta peradilan merupakan sarana terakhir dalam usaha menyelesaikan sengketa antara pemerintah dengan rakyat. <sup>195</sup> Karena itu, perlindungan hukum yang diberikan bagi rakyat merupakan implementasi atas prinsip pengakuan dan perlindungan terhadap harkat dan martabat manusia.

Pada sisi lain, perlindungan hukum selalu dikaitkan dengan rechtstaat atau rule of law atau peraturan hukum karena kedua konsep tersebut tidak dapat dilepaskan dari keinginan untuk memberikan pengakuan terhadap hak asasi manusia. Karena itu, keberadaaan hukum dalam masyarakat sangatlah penting, sehingga hukum harus dibangun dengan dijiwai oleh moral konstitusionalisme yang menjamin kebebasan dan hak warga, maka mentaati hukum dan konstitusi pada hakikatnya menghormati hak asasi manusia karena negara hukum pada dasarnya bertujuan untuk memberikan perlindungan hukum bagi rakyat terhadap berbagai tindakan pemerintah. Pengertian perlindungan hukum dalam pandangan ilmu hukum hanya menekankan pada pemenuhan hak-hak manusia sebagai subjek hukum. Karena itu, perlindungan hukum dipahami sebagai bentuk pelayanan yang wajib dilaksanakan oleh aparat

-

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup>Dengan adanya UU No. 5 Tahun 1986 tentang Peradilan Tata Usaha Negara, menurut Paulus E. Lotulung, sesungguhnya tidak semata-mata memberikan perlindungan terhadap hak-hak perseorangan, tetapi juga sekaligus melindungi hak-hak masyarakat, yang menimbulkan kewajiban-kewajiban bagi perseorangan. Hak dan kewajiban perseorangan bagi warga masyarakat harus diletakan dalam keserasian, keseimbangan, dan keselarasan antara kepentingan perseorangan dengan kepentingan masyarakat, sesuai dengan prinsip yang terkandung dalam falsafah negara dan bangsa kita, yaitu Pancasila.

penegak hukum atau aparat keamanan untuk memberi rasa aman, baik fisik maupun mental kepada korban dan sanksi dari ancaman, gangguan, teror dan kekerasan dari pihak manapun yang diberikan pada tahap penyidikan, penuntutan dan atas pemeriksaan di sidang pengadilan.

Sementara perlindungan hukum dalam hukum Islam merupakan bentuk perlindungan hukum yang diberikan tidak hanya dalam bentuk undang-undang tentang hubungan perdata dan pidana, hubungan antara masyarakat dan negara tetapi lebih dari itu bahwa perlindungan hukum dalam hukum Islam lebih menekankan kepada adanya hubungan transeden antara Tuhan sebagai pembuat taklif dan manusia atau mukalaf sebagai pelaksana taklif, yang dalam istilah Syātibi dikenal dengan qasdu al-syāri dan qasdu al-mukalaf.

Jika perlindungan hukum dikatkan dengan Syāri, maka yang dimaksud dengan perlindungan hukum adalah perlindungan Tuhan kepada para hamba-Nya dalam bentuk pemberian rahmat atau kesadaran kepada seorang mukalaf, sehingga mukalaf itu selalu sadar dan mampu menangkap isyarat cahaya Tuhan terhadap beban taklif yang sedang dilaksanakannya.

Pengertian ini sejalan dengan fakta sejarah yang ditegaskan dalam Alquran, yaitu ketika Nabi Yusuf digoda oleh Sulaikha untuk melakukan perbuatan yang bertentangan dengan hukum Tuhan. 196 Sebagai manusia, Nabi Yusuf menyadari bahwa hawa nafsu dapat membawa manusia ke jalan yang sesat, sehingga terbuka jalan untuk merusak tatanan hukum Tuhan, seandainya Nabi Yusuf tidak mendapat rahmat dan perlindungan Tuhan, maka niscaya Nabi Yusuf telah menerima dan mengikuti akal bulus Sulaikha, sebagaimana dijelaskan dalam QS Yusuf/12: 53.

Terjemahnya:

Dan aku tidak membebaskan diriku (dari kesalahan), karena Sesungguhnya nafsu itu selalu menyuruh kepada kejahatan, kecuali

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup>Ahmad Bahjat, Anbiyā Allah. Terj. Muhammad Alkāf, *Sejarah Nabi-Nabi Allah*. (Cet. 2; Jakarta: Lentera, 2006), h. 156-157.

nafsu yang diberi rahmat oleh Tuhanku. Sesungguhnya Tuhanku Maha Pengampun lagi Maha Penyanyang. <sup>197</sup>

Penyataan Nabi Yusuf yang diabadikan dalam Alquran tersebut menunjukkan bahwa hipotesa tentang adanya perlindungan Tuhan berupa rahmat kepada para hamba-Nya yang taat benar adanya bahwa nafsu itu jika tidak dikendalikan dan tidak mendapar rahmat dan pertolongan Tuhan dapat membuat manusia tergelincir kedalam perbuatan yang bertentangan dengan hukum Tuhan.

Dalam kaitan ini, terdapat beberapa ayat dalam Alquran yang menunjukkan bahwa Allah adalah pemberi perlindungan terhadap manusia yang dikenal dengan ungkapan تعوذ atau اَعُوْدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ atau عود atau مَعُوْدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ atau من الشَّيْطانِ الرَّحِيْمِ dan dua surat Alquran yang terakhir yakni surat al-Falaq dan al-Nas disebut sebagai surah perlindungan (al-Muawwizatain). 198 Kedua surah ini merupakan surah yang diapakai oleh Nabi Muhammad untuk menangkal tipu muslihat sihir berupa simpul-simpul pada sebuah tambang yang dilancarkan oleh seorang keturunan Arab berdasarkan ungkapan ayat dalam QS al-Nas/114;4.

Terjemahnya:

Dari kejahatan (bisikan) syaitan yang biasa bersembunyi.. 199

Selain dua ayat terakhir Alquran tersebut, ayat-ayat lain yang terkait dengan perlindungan Allah terhadap hamba-Nya yang dijelaskan dalam Alquran menerangkan bahwa Allah sebaik-baik pemberi perlindungan. Karena itu, hukum Islam selalu mendorong masyarakat muslim agar menyandarkan segala perbuatan-perbuatan hukumya kepada Allah swt. dan memohon perlindungan karena Dia-lah sebaik-baik pemberi perlindungan, sebagaimana dijelaskan dalam QS Yusuf/12; 64. QS al-Ra'd/13; 11. QS al-Hijr/15; 17. QS al-Shaffāt/37:7.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Departemen Agama RI, Alguran..., h. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup>Cyril Glasse, Ensiklopedia Islam. Kata Pengnatr Prof. Huston Smith. Ter. Ghufron A Mas'adi. Ed. I cet. 2 jakarta: PT. Raja rafindo Persada, 1999), h. 320-321.

<sup>199</sup> Departemen Agama RI, Alguran..., h. 485.

#### Terjemahnya:

Berkata Ya'qub: "Bagaimana aku akan mempercayakannya (Bunyamin) kepadamu, kecuali seperti aku telah mempercayakan saudaranya (Yusuf) kepada kamu dahulu?", maka Allah adalah sebaik-baik penjaga dan Dia adalah Maha Penyanyang diantara Para Penyanyang. <sup>200</sup>

## Terjemahnya:

Bagi manusia ada malaikat-malaikat yang selalu mengikutinya bergiliran, di muka dan di belakangnya, mereka menjaganya atas perintah Allah. Sesungguhnya Allah tidak merobah keadaan sesuatu kaum sehingga mereka merobah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri. dan apabila Allah menghendaki keburukan terhadap sesuatu kaum, maka tak ada yang dapat menolaknya; dan sekali-kali tak ada pelindung bagi mereka selain Dia.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>Maksudnya: bahwa Ya'qub A.S. tidak dapat mempercayakam Bunyamin kepada saudara-saudaranya, karena Dia kuatir akan terjadi kejadian seperti yang dialami oleh Yusuf dahulu. Departemen Agama RI, *Alquran...*, h. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup>Bagi tiap-tiap manusia ada beberapa Malaikat yang tetap menjaganya secara bergiliran dan ada pula beberapa Malaikat yang mencatat amalan-

Terjemahnya:

Dan Kami menjaganya dari tiap-tiap syaitan yang terkutuk.<sup>202</sup>

Terjemahnya:

Dan telah memeliharanya (sebenar-benarnya) dari Setiap syaitan yang sangat durhaka.<sup>203</sup>

Dari ayat-ayat perlindungan di atas, dapat dipahami bahwa konsepsi perlindungan hukum dalam hukum Islam bersumber pada Allah swt. sebagai pemilik dan pemberi perlindungan kepada manusia. Penjabaran perlindungan tersebut dilakukan oleh pemegang kekuasaan di antara manusia dan syarat mendapat perlindungan Allah swt. adalah dengan jalan bertawakkal kepada-Nya, sebagaimana ditegaskan dalam beberapa ayat Alquran dengan menggunakan kata tawakkal.<sup>204</sup>

Sementara di dalam hadis nabi ditemukan beberapa terma tentang kata perlindungan di antaranya adalah عَوْنَ yang dapat bermakna perlindugan dari hutang, perlindungan dari Dajjal, perlindungan dari siksan kubur قَاوَىٰ yang digunakan untuk memohon perlindugan kepada Allah, غُوظigunakan untuk perlindungan kaum muslimin, perlindungan terhadap hutang, perlindungan terhadap perang, perlindungan dari orang kafir, خفظ perlindungan terhadap hari kiamat, خفظ perlindungan dalam perjalanan dan جمي perlindungan terhadap

amalannya. dan yang dikehendaki dalam ayat ini ialah Malaikat yang menjaga secara bergiliran itu, disebut Malaikat Hafazhah. Tuhan tidak akan merobah Keadaan mereka, selama mereka tidak merobah sebab-sebab kemunduran mereka. Departemen Agama RI, *Alquran...*, h. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Departemen Agama RI, *Alquran...*, h. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Departemen Agama RI, Alquran..., h. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> QS al-Nisa/4; 81. al-Ahzāb/33; 3&48. QS al-Baqarah/2; 256. QS al-Taubah/9; 129.

keturunan. Dari term-term ini, dipahami bahwa kata merupakan term yang terkait dengan perlindungan terhadap pengguguran janin istri. <sup>205</sup>

Di samping itu, perlindungan hukum dapat diberikan setiap orang yang mampu memberikannya kepada orang yang berhak mendapatkannya, baik dalam hal perbuatan yang melanggar hukum maupun dalam konteks pencegahan agar orang itu tidak melakukan perlanggaran hukum. Misalnya, pasangan suami istri yang akan melakukan pengguguran janinnya seharusnya menjadi perhatian bagi setiap muslim lainnya untuk mencegah perbuatan tersebut, seperti yang dipperingatkan oleh hadis nabi yang berbunyi

حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا مُعْتَمِرٌ عَنْ مُمْيَّدٍ عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ انْصُرُهُ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذَا نَنْصُرُهُ مَظْلُومًا فَكَيْفَ نَنْصُرُهُ ظَالِمًا قَالَ تَأْخُذُ فَوْقَ يَدَيْهِ <sup>206</sup>.

# Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Musaddad telah menceritakan kepada kami Mu'tamir dari Humaid dari Anas Radliallahu Anhu berkata; Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Tolonglah saudaramu yang berbuat zhalim (aniaya) dan yang dizhalimi". Mereka bertanya: "Wahai Rasulullah, jelas kami faham menolong orang yang dizhalimi tapi bagaimana kami harus menolong orang yang berbuat zhalim?" Beliau bersabda: "Pegang tangannya (agar tidak berbuat zhalim)".

Sementara makna perlindungan jika dikaitkan dengan perbuatan mukalaf dalam hal ini pengguguran janin istri adalah dimaksudkan sebagai perlindungan hukum terhadap kemaslahatan istri dan kemaslahatan janin. Kemaslahatan istri meliputi hak-hak perlindungan terhadap jiwa dan perlindungan terhadap kehormatan istri. Sementara hak-hak perlindungan terhadap janin meliputi perlindungan terhadap jiwa, perlindungan terhadap hak azasinya dalam rahim dan perlindungan terhadap kelangsungan hidup sebagai manusia dalam menjaga kelangsungan keturunan.

<sup>206</sup> Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis. Sumber Bukhari, Kitab: Perbuatan-perbuatan zhalim dan merampok. Bab: Tolonglah saudaramu baik yang zhalim atau yang terzhalimi. Nomor. Hadis: 2264.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup>Lihat Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis.

Atas dasar itu, maka perlindungan hukum terhadap istri dan janin adalah perlindungan terhadap hak-hak azasi sebagai subjek hukum dan perlindungan terhadap hak azasi janin sebagai objek hukum dalam konteks pengguguran janin. Pengertian perlindungan hukum dalam konteks ini sesungguhnya tidak berbeda dengan pengertian perlindungan hukum yang dipahami dalam ilmu hukum karena pada prinsipnya mukalaf dalam Islam adalah juga sebagai pemangku hak dan kewajiban, sehingga ia memiliki hubungan keperdataan dan kepidaan dengan orang lain serta hubungan ketatanegaraan sebagai warga negara dan negara sebagai penyelenggara pemerintahan.

Dalam konteks bernegara, perlindungan hukum dapat juga dipahami sebagai sebuah perlindungan yang diberikan terhadap hukum agar tidak ditafsirkan berbeda dan tidak dicederai oleh aparat penegak hukum dan juga bisa berarti perlindungan hukum yang diberikan oleh hukum terhadap sesuatu. Di sini, hukum Islam perlu diformalisasi sebagai hukum nasional agar hukum Islam tidak selalu dipahami sebagai sesuatu yang normatif saja,

sehingga dapat memberikan perlindungan terhadap *mukalaf* dan perlindungan terhadap hukum Islam itu sendiri.<sup>207</sup>

<sup>207</sup>Karena itu, kelompok formalisasi hukum Islam berpandangan bahwa pendekatan struktural akan lebih memiliki kekuatan yang mengikat, legitimasi hukum dan kekuasaan bagi pelaksanaan hukum Islam dinilai lebih efektif terhadap upaya perbaikan sistem kehidupan yang dewasa ini cenderung destruktif. Di samping itu, hukum Islam juga memiliki hubungan yang erat dengan masyarakat yang berpijak pada asumsi bahwa hukum Islam memiliki takamul, tasamuh dan harakah karakteristik seperti yang mempertahankan eksistensinya di tengah masyarakat. Takamul misalnya, adalah merupakan ajaran yang sempurna mencakup semua dasar peraturan perundangan dalam kehidupan mansuai dan dapat diterapkan pada semua lapisan masyarakat dalam situasi dan kondisi apapun serta mampu mengikuti perkembanagn masyakat pada setiap zaman. Sementara tasamuh adalah bahwa hukum Islam mempunyai daya toleransi yang tinggi terhadap kaidah-kaidah yang telah ada dalam masyarakat. Sedangkan harakah adalah bahwa hukum Islam mempunyai daya jangkauan terhadap setiap persoalan dan mampu menyelesaikannya karenanya hukum Islam tidak akan lapuk dan ketinggalan zaman. Lihat Abdul Manan, Reformasi Hukum di Indoensia (Cet 1; Jakarta: Raja

Perbedaan pengertian perlindungan hukum di atas disebabkan oleh karena hukum Islam merupakan bagian dari sistem agama Islam yang menjadikan Alquran dan sunnah sebagai sumber penggalian hukum, sehingga hukum Islam tidak dapat dipisahkan dari Allah swt. sebagai Syāri. Karena itu, kebenarannya tidak dapat diragukan oleh siapapun di mana tujuan yang ingin diwujudkan oleh hukum Islam adalah keadilan, kebenaran dan ketertiban serta kemaslahatan yang hakiki. Karena hukum Islam terkait dengan keimanan dan aspek lain dari ajaran Islam, maka konsekuensinya tidak berhenti pada pelaksanaannya di dunia tetapi berhubungan dengan kehidupan manusia di akhirat, sehingga hukum akan memberikan konsekuensi Islam hukum vang dipertanggungjawabkan oleh siapapun yang tidak melaksanakan hukum Islam.208

Dalam konteks kekinian, hukum Islam, fikih Islam atau syariat Islam mengandung arti bahwa syariat dapat berarti fikih.<sup>209</sup> Karena itu, hukum Islam dalam pengertian fikih, sangat *inheren* dengan realitas sosial dan budaya yang berkembang dalam kehidupan masyarakat Islam, sehingga fikih berperan dalam mengaktualisasikan hukum Islam dalam kehidupan dunia modern dengan segala permasalahan hukum kontemporer yang berkembang dalam masyarakat yang membutuhkan

Grafindo Persada, 2006), h. 94-104. Manusisawi. Bandingkan dengan Abdul Halim, *Politik Hukum Islam di Indonesia* (Cet. 1; Jakarta: Ciputat Press, 2005), h. 18-25,. Lihat lebih lanjut Yusuf Qardhāwi, *Madhal li Dirāsah al-Syariah al-Islamimiyah* diterjemahkan oleh Ade Nurdin dan Riswan dalam Judul membumikan Syari'at Islam; keluwesan aturan Ilahi untuk manusia (Cet. 1; Bandung; Mizan, 2003), h. 94-160

<sup>208</sup>Hukum dalam perspektif Barat adalah sesuatu yang netral yang tidak berhubungan langsung dengan agama tertentu karena hukum merupakan salah satu produk ilmu pengetahuan yang dipandang harus bebas dari nilai-nilai yang bersumber dari agama. Hukum Barat kebenarannya bersumber dan dihasilkan oleh pikiran dan pemikiran manusia yang sarat dengan subjektivitas dan bersifat relatif. Demikian halnya dengan keadilan dan kebenaran yang dihasilkannya hanya bersifat semu belaka. Dedi Ismatullah, *Sejarah Sosial hukum Islam* (Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2011), h. 49-50.

<sup>209</sup>Abdul Halim Barakatullah dan Teguh Prasetyo, *Hukum Islam Menjawah Tantangan Zaman yang Terus Berkembang* (Cet. I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), h. 3.

legalitas hukum Islam dalam menjawab berbagai permasalahan kontemporer.

Tegasnya, bahwa hukum Islam dalam pengertian syariat,<sup>210</sup> berumber dari Tuhan dan syariat Tuhan tersebut kemudian dijabarkan dalam berbagai konteks kehidupan manusia melalui ijtihād, sehingga syariat tersebut telah bercampur dengan penalaran mujtahid oleh karena itu sumber hukum Islam selain Alquran dan sunnah adalah ijtihād yang menjadi sumber ketiga yang berfungsi sebagai penjabaran dari berbagai prinsip yang ada di dalam Alquran dan sunnah tersebut.

Noel J. Coulson mengatakan bahwa perbedaan mendasar antara syariat dan fikih dapat dilihat dari beberapa sudut pandang yaitu: *Pertama*, syariat diturunkan oleh Allah, jadi kebenarannya bersifat *absolut* sementara fikih adalah formula hasil kajian fukaha dan kebenarannya bersifat relatif atau nisbi. *Kedua*, Syariat adalah wahyu sementara fikih adalah hasil penalaran manusia terhadap wahyu. *Ketiga*, syariat adalah satu (*unity*) dan fikih beragam (*diversity*). *Keempat*, syariat bersifat otoritas, maka fikih berwatak liberal. *Kelima*, syariat stabil dan tidak berubah-ubah, fikih mengalami perubahan seiring dengan tuntutan ruang dan waktu. *Keenam*, syariat bersifat idealistis, fikih bersifat realistis.

Pernyataan Coulson di atas, menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki karakteristik yang tidak dimiliki oleh hukum lain karena karakteristik hukum Islam tersebut mencakup berbagai dimensi, sehingga memudahkan hukum Islam eksis dan mampu menjawab permasalahan hukum, khususnya tentang perlindungan hukum terhadap manusia.

-

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>Kata syariat telah ada dalam bahasa Arab sebelum Alquran dan kata yang semakna dengannya juga ada dalam Taurat dan Injil. Kata syariat dalam bahasa Ibrani disebutan dalam kitab Taurat sebanyak 200 kali yang selalu mengisyaratkan pada makna kehendak Tuhan yang diwahyukan sebagai wujud kekuasaannya atas segala perbuatan manusia. Sementara kata namus (Taurat) dalam Injil mungkin diartikan degan syariat dalam pengertiannya yang umum yang berarti aturan orang-orang yang dekat, ia juga diartikan dengan ruh agama dan syariat Musa AS sebagaimana pemahaman yang sudah ada sebelum risalah al-Masih. Sementara kata syariat dalam Alquran muncul sekali dengan derivasi bentuk kata kerja sebanyak tiga kali. Lihat lebih lanjut dalam Muhammad Said al-Asymawi, "Usul asy-Syariah. Terj. Luthfi Thomafi. Nalar Kritis Syariah. Edisi Khusus (Cet. I; Yogyakarta: 2012), h. 8-20.

Dimensi hukum Islam tersebut antara lain adalah; *Pertama*, dimensi syariat (bercirikan wahyu) dan dimensi fikih (bercirikan akal). *Kedua*, dimensi ketuhanan dan kemanusiaan (iman dan ihsān atau akidah dan akhlak). *Ketiga*, Hukum Islam berwatak universal (mengatasi ruang dan waktu, mencakup bidang kontekstual (dinamis dan fleksibel).<sup>211</sup>

Dimensi pertama menurut Daud Ali adalah bahwa hukum Islam mempunyai dua istilah kunci yakni syariat dan fikih. Syariat terdiri dari Wahyu Allah dan Sunnah Nabi Muhammad, sedangkan fikih merupakan pemahaman dan hasil pemikiran manusia terhadap syariat.<sup>212</sup> Dimensi syariat menurut Syatria Effendi M. Zein berbeda dengan dimensi fikih tetapi keduanya merupakan satu kesatuan yang tidak bisa dipisahkan. Dimensi syariat bersifat *al-sabat* (tetap) dan dimensi fikih bersifat *tatanwur* (berkembang). Karena itu, sifat hukum Islam yang tetap (*al-sabat*) tidak akan berubah sepanjang masa, sedangkan sifat hukum Islam yang berubah (*tatanwur*) akan selalu berkembang dan *fleksihel* (tidak kaku) dalam berbagai situasi dan kondisi masyarakat modern.<sup>213</sup> Perkembangan hukum Islam terhadap persoalan-persoalan kontemporer tersebut menunjukkan dinamika hukum Islam yang dilandasi oleh Alquran dan sunnah.

Sifat dan kekuatan syariat terletak pada kemurniannya sebagai wahyu Allah yang tidak dapat dicampuri oleh daya nalar manusia. Berbeda dengan fikih, jika dipahami sebagai pemahaman berarti fikih merupakan proses dibentuknya hukum Islam melalui daya nalar manusia yang berlandaskan pada wahyu. Fikih dalam fikih dikaitkan dengan hasil pemahaman, maka fikih berarti hukum Islam itu sendiri pengertian ini sama dengan pengertian ijtihād. Tetapi jika fikih dikaitkan dengan hasil pemahaman, maka fikih berarti hukum Islam itu sendiri. Karena itu, hukum Islam yang terbentuk dari wahyu tidak dicampuri oleh usaha manusia dalam pembentukannya, sehingga tidak dapat disebut sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>M. Ibnu Rochman, *Hukum Islam dalam Perspektif Filsafat* (Cet. 1; Yogyakarta: Philosophy Press, 2011), h. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>Muhammad Daud Ali, *Hukum Islam, Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indoensia*. Edisi Kelima (Cet. 5; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), h. 236.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>Satria Effendi M. Zein, *Hukum Islam, Perkembangan dan Pelaksanaannya di Indonesia* dalam Ari Anshori (Penyunting) Fikih Indoensia dalam Tantangan (Surakarta: FIAT-UMS, 1991), h. 23.

fikih. Allah dan Rasul-Nya tidak dapat disebut dengan fakih karena ketetapan-ketetapan hukumnya tidak melalui proses pemahaman daya nalar. Sementara fikih dalam pengertian yang terakhir merupakan hasil dari proses penalaran manusia terhadap wahyu, maka kualitas dan kepastiannya berada dibawa syariat sehingga kebenarannya bersifat relatif.

Dimensi kedua yaitu aspek ketuhanan dan kemanusiaan adalah dua hal yang menunjukkan bahwa hukum Islam bersumber pada ilāhi dan diperuntukkan bagi kepentingan dan kemaslahatan umat manusia. Karena itu, hukum Islam dengan dimensi syariatnya dan fikihnya mengakui bahwa Tuhan adalah pencipta hukum dan manusia sebagai pelaksana hukum dari Tuhan. Sebagai pelaksana hukum Tuhan, maka manusia melaksanakan hukum bukan atas nama dirinya tetapi atas nama Tuhan. Puhan melainkan untuk kepentingan manusia karenanya hukum Islam harus dipahami dan dinalar agar karakteristik kemanusian dalam hukum Islam itu terjawab dengan memberi perhatian yang penuh terhadap kepentingan manusia yaitu dalam bentuk legitimasi hukum atau kemaslahatan umat manusia.

Dimensi ketiga dari hukum Islam adalah bersifat universal dan kontekstual. Universalitas hukum Islam dapat dilihat dari aspek kualitatif yaitu ruang dan waktu dan berlaku abadi. Sementara aspek kuantitatfifnya adalah bahwa dasar dan kerangka hukum Islam ditetapkan oleh Allah yang tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan manusia tetapi juga manusia dengan Tuhan, hubungan manusia dengan dirinya dan alam. Hukum Islam yang dasar kerangka hukumnya ditetapkan oleh Allah, tidak terikat oleh kebangsaan, kesukuan, golongan, penguasa, rakyat, dan batas wilayah. Tegasnya, hukum Islam dapat mengatasi ruang dan waktu, berlaku sepanjang masa serta jangkauannya di dunia dan akhirat.

Sementara karakter kontekstual hukum Islam didukung oleh sifat dan karakter hukum Islam yang mengacu pada kaidah-kaidah kemajuan yaitu bersifat memudahkan, menghilangkan kesulitan, memperhatikan tahapan perkembangan, bergeser dari idialisme ke

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>Abdullah Nashih Ulwāni, *Syariat Islam Hukum yang Abadi*. Terj. Daud Rasyid (Jakarta: Usamah Press, 1994), h. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>Rochman, *Hukum...*, h. 89.

realitas sosial. Selain itu, segala yang mendatangkan kerugian harus dilenyapkan, kemudaratan tidak boleh dihilangkan dengan kemudaratan, keadaan terpaksa memudahkan suatu perbuatan atau kesulitan mendatangkan kemudahan dan menutup sumber kerusakan didahulukan atas mendatangkan kemaslahaan.<sup>216</sup>

Keistimewaan hukum Islam juga diakui oleh para ahli hukum Barat. Misalnya, Izco Insapato mengatakan bahwa hukum Islam dalam pembahasan-pembahasannya benar-benar mengungguli hukum Eropa, bahkan hukum Islam telah berjasa menyumbankan pada dunia sistem hukum yang abadi. 217 J.N.D. Anderson juga mengatakan bahwa hukum Islam tidak dapat ditandingi kesempurnaannya oleh hukum manapun karena hukum Islam merupakan hukum *transedental* yang memiliki validitas tersendiri dan sama sekali berbeda dengan hukum ciptaan manusia. Hukum Islam juga didasarkan atas wahyu yang memiliki validias abadi dan hukum Islam mencakup seluruh aspek kehidupan manusia. 218

Mengacu pada uraian di atas, maka yang dimaksud dengan perlindungan hukum Islam dari sisi qasdu as-syāri adalah atauran-aturan atau kaidah-kaidah hukum Islam yang secara prinsipil bertujuan untuk melindundungi setiap mukalaf agar terbebas dari pengaruh hawa nafsunya. Menjadikan diri terbebas dari pengaruh hawa nafsu merupakan sebuah pemberian dari Tuhan disebabkan dari usaha-usaha yang dilakukan secara sungguh-sungguh oleh seorang mukalaf dalam memahami dan melaksanakan taklif Tuhan. Sementara yang dimaksud prinsip-prinsip perlindungan hukum Islan dari sisi qasdul mukalaf adalah seperangkat aturan hukum yang ditetapkan oleh syāri dan aturan-aturan yang dihasilkan oleh penalaran para mujtahid terhadap nas Alquran dan hadis yang bertujuan untuk melindungi hak-hak istri dan janin dalam kaitannya dengan pengguguran janin tersebut.

Terkait dengan pengertian ini, maka sebagai sebuah konsepsi hukum yang dibangun berdasarkan landasan wahyu dan dikembangkan berdasarkan penalaran logis yang bertanggung jawab, maka tujuan

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>Yusuf Qardhawy, *Studi Kritis as-Sunnah,* Terj. Bahrun Abu Bakar (Bandung: Trigenda Karya, 1995), h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>Lihat Ulwāni, *Syariat...*, h. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup>J.N.D. Anderson, *Islam Law in the Modern World* (New York:New York University Press, 1959), h. 11.

hukum dalam hukum Islam menurut kesimpulan para ulama adalah memberikan perlindungan dan menjamin kemasalahatan manusia, baik di dunia maupun di akhirat.

Tujuan hukum Islam tersebut akan dapat dicapai dengan memberikan jaminan terhadap hak-hak dasar manusia, dalam hal ini istri dan janin yang menekankan pada lima pilar pokok kehidupan manusia yang harus dijamin dan dipelihara, yaitu agama, jiwa, keturunan, akal dan harta. Seluruh ajaran dan aturan hukum yang ada dalam hukum Islam pada hakikatnya berorientasi kepada jaminan kemaslahatan kehidupan manusia di mana hak-hak dasar manusia merupakan inti dari kemaslahatan kehidupan manusia tersebut. Dan setiap bagian dari aturan hukum yang ada di dalam hukum Islam, baik ibadah, muamalah dan hubungan sesama manusia dibuat untuk menjamin hak-hak manusia pada aspek yang berbeda-beda.

Karena itu, perlindungan hukum Islam terhadap hak-hak manusia dalam hal ini istri dan janin secara garis besar dapat dikategorikan kedalam dua bentuk, yaitu; Pertama, terwujudnya hak-hak manusia (istri dan janin), sehingga dapat dinikmati oleh yang bersangkutan. Kedua, melindungi hak-hak manusia (istri) dari berbagai pelanggaran yang diakibatkan oleh pengaruh hawa nafsunya.<sup>221</sup> Kedua bentuk ini merupakan perwujudan pemeliharaan kemaslahatan kelima pilar pokok tersebut di mana kelima pilar itu bertingkat-tingkat sesuai tingkat urgensinya yang dimulai dari *darūriyyat, hajjiyāt* dan *tahsiniyyāt*.

Maslahah darūriyyah adalah kemaslahatan yang keberadaannya sangat dibutuhkan oleh kehidupan manusia; artinya, kehidupan manusia tidak punya arti apa-apa bila satu saja dari prinsip yang lima itu tidak ada. Segala usaha yang secara langsung menjamin atau menuju pada keberadaan lima prinsip tersebut adalah baik atau maslahah dalam tingkat

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>Lihat Fathi ad-Dharāini, *al- Manāhij al-Usuliyah fi Ijtihād bi al-Ra'yi fi al-Tasyrī* (Damaskus: Dār al-Kitāb al-Hadīts, 1975), h. 28. Lihat juga Muhammad Khalid Mas'ūd, *Islamic Legal Philosophy* (Islamābad Islamic Research Institut, 1977), h. 223.

 $<sup>^{220}</sup>$ Suhāil Husāin al-Fathlāwi, *Huqūq al-Insān fi al-Islām* (Beirūt: Dār al-Fikr al-Arabī, 2001), h. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>Muhammad Sa'ad bin Ahmād bin Mas'ūd al-Yūbi, *Maqāshid al-Syarīah al-Islāmiyyah wa Alāqatuha fi al-Adillāh al-Syar'iyyah* (Cet. I; Riyādh: Dār al-Hijrah, 1418 H/1998), h. 194-209.

darūri. Karena itu Allah memerintahkan manusia melakukan usaha bagi pemenuhan kebutuhan pokok tersebut. Segala usaha atau tindakan yang secara langsung menyebabkan lenyap atau rusaknya satu diantara lima unsur pokok tersebut adalah buruk, karena itu Allah melarangnya. Menuinggalkan dan menjauhi larangan Allah tersebut adalah maslahah dalam tingkat dharuri.<sup>222</sup>

Maslahah hajjiyah adalah kemaslahatan yang tingkat kebutuhan hidup manusia kepadanya tidak berada pada tingkat darūrī. Bentuk kemaslahatannya tidak secara langsung bagi pemenuhan kebutuhan pokok yang lima (dharuri), tetapi secara tidak langsung menuju kearah sana seperti dalam hal yang memberi kemudahan bagi pemenuhan kebutuhan hidup manusia. Maslahah Hajjiyah juga tidak terpenuhi dalam kehidupan manusia, tidak sampai secara langsung menyebabkan rusaknya lima unsur pokok tersebut, tetapi secara tidak langsung bisa mengakibatkan perusakan. Seperti menuntut ilmu agama untuk tegaknya agama, makan untuk kelangsungan hidup, melakukan jual beli untuk mendapatkan harta.<sup>223</sup>

Maslahah Tahsīniyyah adalah kemaslahatan yang kebutuhan hidup manusia kepadanya tidak sampai tingkat darūrī, juga tidak sampai tingkat hajjī, namun kebutuhan tersebut perlu dipenuhi dalam rangka memberi kesempurnaan dan keindahan bagi hidup manusia. Maslahat dalam bentuk tahsini tersebut, juga berkaitan dengan lima kebutuhan pokok manusia.<sup>224</sup>

Atas dasar tinkatan maslahat tersebut, maka perlindungan hukum terhadap hak-hak istri dan janin dalam hukum Islam terkait dengan perbuatan pengguguran janin tersebut adalah dengan penegakan hukum bagi pelaku pengguguran janin dan perlindungan hukum terhadap hak-hak janin. Penegakan hukum dimaksudkan agar pengguguran janin tersebut tidak lagi terjadi dan kalaupun pengguguran janin itu harus dilakukan, maka harus karena alasan darurat yang tidak dapat lagi memiliki pilihan lain untuk melakukannya. Pada kasus-kasus

<sup>224</sup> Syarifuddin, Ushu.l.., h. 328.

116

\_

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup>Amir Syarifuddin, *Ushul Fiqhi*. Jilid 2, (Cet. I; Jakarta, Logos Wacana Ilmu, 1999), h. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Syarifuddin, Ushul... h. 328

pengguguran janin dengan indikasi medis harus dilakukan oleh tim dokter yang bebas dari kepentingan finansial.

Ketentuan ini dapat membatasi niat dan upaya istri atau dibantu oleh suaminya untuk melakukan penggugguran janin dengan caranya sendiri atau ada kemungkinan suami istri yang akan menggugurkan janinnya dibantu oleh seorang, bidan atau bahkan seorang dukum yang memang menjadikan praktik pengguguran janin sebagai industri dalam menghasilkan uang.

Sekalipun praktik pengguguran janin istri tersebut menyalahi dan melanggar hukum namun hak-hak istri, baik sebagai korban maupun sebagai pelaku pengguguran janin istri tetap harus dilindungi. Oleh karena, yang salah dan melawan hukum itu adalah perbuatannya, istri ataupun suami sebagai subjek hukum tetap memiliki hak-hak pribadi yang harus dijaga dan dilindungi karena tujuan sanksi hukum terhadap pelaku pengguguran janin tersebut adalah membuat mereka sadar akan perbuatannya yang salah karena telah menghilangkan jiwa yang ada dalam rahim seorang istri.

Sementara yang dimaksud dengan perlindungan hukum terhadap hak-hak janin adalah sebuah upaya atau perbuatan hukum yang dilakukan dengan tujuan untuk menyelamatkan janin yang ada dalam rahim seorang istri oleh karena hak-haknya tersebut ikut dan menyatu dengan ibu yang mengandungnya. Karena itu, seorang istri yang lagi mengandung harus memperhatikan hak-hak janin yang ada dalam kandungannya, jika seorang istri mengabaikan kewajiban tersebut, maka secara tidak langsung ia telah melakukan perbuatan melawan hukum.

Kekhususan yang dimiliki istri adalah karena ia bagian dari janinnya, segala gerakan dan hembusan nafas janin terwakili oleh ibunya temasuk hak-hak janin yang diperoleh dari pihak lain selalu diwakili oleh ibunya. Karena itu, menggugurkan janin sendiri berarti melakukan tindakan yang bertentangan dengan norma agama dan berakibat buruk pada kesehatan reproduksi sendiri, baik dari segi fisik maupun fisikis.

Hal ini disebabkan oleh karena pengguguran janin dalam hukum Islam merupakan perbuatan tercela dan tindakan kejahatan, jika suatu kejahatan telah memenuhi unsur-unsurnya dan dilakukan dengan kesegajaan, maka akan menimbulkan efek hukum bagi pelaku pengguguran janin tersebut. Sekalipun janin kemungkinan hidupnya

belum pasti, apakah akan lahir dalam keadaan hidup atau lahir dalam keadaan meninggal, maka sanksi hukum bagi pelaku pengguguran janin tidak dapat disamakan dengan pelaku pembunuhan.

Itulah sebabnya dalam hukum pidana Islam, pengguguran janin dianggap sebagai tindak pidana atas jiwa di satu sisi dan bukan jiwa di sisi lain. Janin dianggap jiwa karena janin adalah anak manusia yang harus dimuliakan dan tidak dianggap jiwa sebab janin belum berpisah dari ibunya serta belum pasti hidup jika dilahirkan. Karena itu, tidak semua tindakan pembunuhan terhadap jiwa membawa konsekuensi untuk dijatuhi hukuman kisās, sebab di antara tindakan pembunuhan terhadap janin, ada yang disengaja ada yang menyerupai kesengajaan dan ada yang tidak disengaja sama sekali .<sup>225</sup>

## 2. Tujuan Perlindungan Hukum Islam

Sebelum membahas mengenai tujuan perlindungan hukum Islam terhadap istri hamil dan janin, terlebih dahulu dikemukakan esensi perlindungan hukum Islam secara umum vaitu misi utama disyariatkannya hukum Islam adalah untuk mewujudkan kemaslahatan umat manusia pada umumnya dan umat Islam pada khususnya. Karena itu, kecenderungan hukum Islam adalah bersifat komunal dan tidak bersifat sosialistik. Sifat komunal hukum Islam memiliki pengertian yang lebih luas yang mencakup berbagai segi hak dan kewajiban. Sedangkan yang dimaksud dengan sosialistik adalah memiliki pengertian khusus yang hanya mencakup dan terbatas pada materi saja.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>Pembunuhan dengan sengaja, yaitu pembunuhan yang dilakukan oleh seorang mukalaf terhadap seseorang yang darahnya dilindungi dianggap sebagai suatu jarimah dan juga dosa besar. Sementara pembunuhan tidak disengaja menurut Sayyid Sabiq memiliki dua unsur, yaitu perbuatan dan akibat yang ditimbulkannya. Pembunuhan ini disebut juga pembunuhan karena kesalahan. Adapun pembunuhan semi sengaja atau pembunuhan yang menyerupai kesengajaan adalah tindakan tindakan yang sengaja dalam pemukulannya tetapi keliru dalam pembunuhannya. Misalnya, seseorang yang memukul dengan alat yang diyakini tidak akan menimbulkan kematian seseorang tetapi perbuatan tersebut ternyata menyebabkan kematian si korban pemukulan. Rahmat Hakim, *Hukum Pidana Islam* (Cet. Ke-2; Bandung: Pustaka Setia, 2010), h. 118.

Kecenderungan komunal hukum Islam terlihat dengan jelas dalam bidang ibadah dan muamalah karena semua aturan hukum yang terdapat dalam bidang ibadah dan muamalah tersebut bertujuan untuk melindungi dan mendidik setiap *mukalaf* agar mereka dapat mewujudkan kemaslahatan dirinya dan kesejahteraan masyarakat secara umum. Misalnya, pembebanan shalat, puasa, zakat, haji dalam bidang ibadah serta penegakan hukum hudud dimaksudkan untuk memberikan perlindungan hukum bagi masyarakat.

Fakta ini menunjukkan bahwa *taklii* atau pembebanan hukum Islam, baik dalam konteks perintah dan larangan tidak hanya untuk kepentingan perorangan akan tetapi *taklif* itu dimaksudkan untuk memberikan perlindungan terhadap kemaslahatan manusia secara keseluruhan, baik di dunia terlebih di akirat. Oleh karena perlindungan hukum yang terkandung dalam hukum Tuhan tersebut sesuai dengan prinsip-prinsip kemanusiaan, maka aturan-aturan hukum positif yang dibuat oleh manusia banyak mengalami benturan kepentingan individu, sehingga hukum positif buatan manusia itu banyak mengalami penyesuaian agar lebih bersifat komunal sebagaimana hukum Islam.

Inilah sisi universalitas hukum Islam yang berlaku secara khusus untuk umat Islam dan diterima secara universal oleh umat manusia yang mengkajinya secara ilmiah. Karena itu, pemberlakuan hukum Islam di masyarakat hetorogen tidak akan membahayakan penganut agama lain. Seorang mukalaf yang dibebani taklif, sebagaimana yang terdapat dalam Alquran dan sunnah memiliki tujuan tertentu dan tidak satupun taklif dalam Alquran dan sunnah yang tidak memiliki tujuan. Hal ini dapat dilihat dalam berbagai pernyataan Alquran tentang sebuah misi yang sangat mulia, yaitu sebagai rahmat bagi alam semesta, khususnya umat Islam dan umat manusia pada umumnya.

Terkait dengan *qasdu al-syari*' atau tujuan Tuhan menurunkan hukum, maka Syatibi mengatakan bahwa semua *taklif* atau pembebanan hukum diciptakan dalam rangka mewujudkan kemasalahatan manusia dan tidak satupun dari hukum Tuhan yang tidak mempunyai tujuan karena hukum yang tidak memiliki tujuan sama saja dengan *taklif ma lā* 

yūtaq atau membebankan sesuatu yang tidak dapat dilaksanakan dan itu tidak mungkin terjadi pada hukum Tuhan.<sup>226</sup>

Pernyataan Syatibi ini diperkuat oleh pernyataan Fathi al-Darāini yang mengatakan bahwa hukum-hukum itu tidaklah dibuat untuk hukum itu sendiri melainkan dibuat untuk tujuan lain yakni kemaslahatan.<sup>227</sup> Pendapat ini sejalan dengan pernyataan Muhammad Abu Zahrah yang menegaskan bahwa tujuan hakiki hukum Islam adalah kemaslahatan dan tidak satupun hukum yang disyariatkan dalam Alquran maupun sunnah melainkan di dalamnya terdapat kemaslahatan.<sup>228</sup>

Sekalipun perbincangan tentang tujuan Tuhan tersebut merupakan masalah yang diperselisihkan dalam teologi dan filsafat Islam, khususnya Asy'ariyah dan Mu'tazilah. Namun ternyata pemikiran Syātibi maupun Mu'tazilah sangat sejalan dengan argumentasi teleologis yang dipakai dalam filsafat agama dalam membuktikan adanya Tuhan, yaitu argumen yang berdasar pada keteraturan benda-benda dan peristiwa yang terjadi di alam semesta yang mengarah kepada tujuan tertentu berupa kebaikan universal. Keteratuan itu pasti dikendalikan oleh suatu zat, yaitu Tuhan karena alam tidak dapat mengatur dirinya sendiri. Dengan demikian, segala peristiwa yang terjadi di alam semesta ini tidaklah terjadi secara kebetulan sebagaimana yang dinyatakan oleh occasionalism,<sup>229</sup> tetapi

<sup>226</sup>Ibrāhim bin Mūsa Abū Ishāq al- Syātibi, *al-Muwāfaqāt fi Ushul al-Syariah*. Jilid I (Beirūt: Dār` al-Ma'ārifah, t.th), h. 190-195.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup>Fathi al-Dharaini, *al-Manahij al-Ushuliyyah fi Ijtihad bi al-Ra'yi fi al-Tasyriy* (Damsik: dar al-Kitab al-hadis, 1975), h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup>Muhammad Abu Zahrah, *Ushul al-Fiqhi* (Mesir: Dār al-Fikr al-Arabi, 1958), h. 366.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup>Dalam filsafat agama terdapat satu faham yang disebut dengan occasionalism yang berpendapat bahwa segala kejadian di alam ini terjadi secara seketika tanpa dirancang sebelumnya. Faham ini kemudian dikembangkan oleh aliran teologi Asy'ariyah yang dasar pemikirannya memandang Tuhan sebagai penguasa langit dan bumi yang segala kemauan-Nya tidak dapat ditolak dan tidak dapat dimengerti dan Tuhan dapat berbuat tanpa dimengerti dan tanpa tujuan. Dengan kata lain, segala kejadian di alam ini tergantung sepenuhnya pada kehendak mutlak Tuhan. Majid Fakhri, Occasionalism dalam Ensyklopedia of Religious (New York: Macmillan Publishing, 1987), h. 35.

terjadi berdasarkan rencana dan direncanakan untuk tujuan tertentu dan itulah yang disebut dengan *qasdu al-syari*' atau *maqashid al-syari*' yang identik dengan maslahat.

Kriteria maslahat yang menjadi tujuan *Syari* adalah adanya kesesuaian maslahat dengan tegaknya kehidupan manusia di dunia demi tercapainya kehidupan akhirat. Karena itu, segala sesuatu yang hanya mengandung maslahat dunia dan menafikan maslahat akhirat bukan maslahat yang menjadi tujuan *Syari* karena maslahat yang terkandung dalam *qasdu al-syari* tersebut adalah maslahat hakiki, yaitu perlindungan terhadap kemaslahatan manusia dalam hal istri dan janin di dunia sebagai sarana mendapatkan kemaslahatan mereka di akhirat.

Uraian di atas mengantar kedalam sebuah pemahaman untuk memahami bahwa hakikat maslahat dalam hukum Tuhan adalah sesuatu yang mutlak bagi istri dan janin untuk mewujudkannya karena dengan kemaslahatan itulah seorang *mukalaf* dapat memperoleh perlindungan hukum dalam menjalani kehidupan di dunia dan mendapat jaminan perlindungan keselamatan di akhirat. Itulah sebabnya kualitas perolehan seorang *mukalaf* dalam melaksanakan *taklif* di mata Tuhan berbeda-beda sesuai dengan kualitas dan tingkatan maslahat dan *mafsadat* yang diperoleh dan dilakukannya ketika hidup di dunia. Terkait dengan tingkatan maslahat tersebut, Imam Izuddin Abdussalam membagi maslahat kepada tiga macam, yaitu;

Pertama, maslahat yang diwajibkan oleh Allah bagi hamba-Nya, yaitu maslahat yang memiliki tingkatan utama (fādil), paling utama (afdal), dan tengah-tengah (mutawasist). Maslahat yang paling utama adalah maslahat yang pada dirinya terkandung kemuliaan dan dapat menghilangkan mafsadat (kerusakan) yang paling buruk serta dapat mendatangkan kemaslahatan yang paling besar, kemaslahatan jenis wajib dilaksanakan.

Maslahat ini tidak dapat dilepaskan dari adanya kewajiban atau taklif yang juga memiliki tingkatan sesuai kadar maslahat yang dikandungnya. Jika tingkat kemaslahatannya besar, maka kewajiban untuk mengerjakannya lebih kuat dan harus didahulukan. Misalnya, dalam hukum kafārat puasa, Syari mendahulukan kewajiban membayar kafārat berupa memerdekan budak dari pada bentuk kafārat lainnya karena manfaatnya atau kemaslahatannya lebih besar. Sementara kafārat berupa

puasa yang dilaksanakan di bulan lain ditempatkan di urutan kedua karena dinilai lebih efektif sebagai sarana untuk melatih diri dari perbuatan maksiat dan ini lebih bermanfaat. Kemudian yang terakhir adalah *kafārat* berupa memberi makan 60 orang miskin bagi mereka yang tidak mampu mengerjakan puasa, *kafārat* bentuk terakhir ini seolah-olah sebagai taubat dari kewajiban puasa yang ditinggalkannya pada suatu hari di bulan Ramādhan, padahal *kafārat* puasa dipandang sebagai hukum *ashl* atau hukum pokok.<sup>230</sup>

Menurut Izuddin Abdussalam bahwa mendahulukan kewajiban atas kewajiban yang lain dapat dilakukan karena adanya kesenjangan tingkat maslahat keduanya. Misalnya, menyelamatkan orang yang tenggelam dapat didahulukan dari menunaikan shalat wajib, sebab menyelamatkan orang yang akan tenggelam lebih utama dibanding shalat karena maslahat yang terkandung dalam shalat masih dapat diwujudkan setelah menjaga maslahat orang yang akan tenggelam tersebut, maslahat shalat masih dapat dilakukan sekalipun di akhir waktu bahkan di waktu lain dengan *mengkada*' shalat, sehingga tidak menyebabkan nyawa seorang *mukalaf* lepas dan menyebabkan maslahat mukalaf tersebut diabaikan.

Lebih dari itu, seseorang yang berpuasa dan menyaksikan seorang *mukalaf* tenggelam di air pada bulan Ramadhan, maka ia wajib menolong orang itu sekalipun ia harus membatalkan puasanya, sebab di dalam setiap jiwa terkandung dua hak, yaitu hak Allah dan hak pemilik jiwa. Karena itu, menyelamatkan jiwa harus didahulukan dari melaksanakan kewajiban mengerjakan puasa walaupun puasa itu sesuatu yang pokok.

Fakta hukum yang dikemukan di atas menunjukkan bahwa maslahat menjadi ilat yang penting dalam pelaksanaan *taklif* sekalipun mendahulukan hak hamba dari pada mendahululan hak Allah. Pergeseran kewajiban karena pertimbangan maslahat tidak menyalahi prinsip-prinsip ibadah dalam Islam, justru pergeseran *taklif* seperti ini merupakan nilai universal dari tujuan Tuhan menurunkan hukum, dan nilai universal ini tidak dimiliki oleh hukum buatan manusia kecuali mengadopsi dan menyesuaikan diri dengan nilai-nilai universal hukum Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup>Zahrah, *Ushul..., h.* 558.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Zahrah, *Ushul...*, h. 558.

Kedua, maslahat yang disunnahkan oleh *Syari*' kepada hamba-Nya demi kebaikan manusia itu sendiri. Tingkat maslahat paling tinggi yang berada di bawah tingkat maslahat wajib. Dalam hal ini, kebanyakan hukum-hukum yang syariatkan Allah yang kandungan maslahatnya berada pada tingkat sunnah, artinya seorang *mukalaf* dapat memilih *taklif* itu karena sifatnya yang tidak diwajibkan tetapi hanya dianjurkan oleh Syari'. Sekalipun demikian, *taklif* tersebut tetap saja menjadi penambal terhadap amalan-amalan wajib yang ditetapkan oleh Syari'. Misalnya, bersedekah atau menyingkirkan duri di jalan jelas mengandung maslahat bagi orang lain, sehingga mendapatkan pahala.<sup>232</sup>

Ketiga, Maslahat *mubah*, yaitu sebuah *taklif* yang di dalamnya terkandung maslahat sekaligus *mafsadat*. Jika dalam maslahat wajib dan sunnah nampak secara jelas unsur maslahatanya karena ditegaskan oleh nas, maka dalam maslahat *mubah* di sinilah terjadi pergumulan antara maslahat dan *mafsadat* dan inilah yang terjadi dalam kasus pengguguran janin. Menurut Izuddin Abdussalam bahwa maslahat *mubah* dapat dirasakan secara langsung manfaatnya namun tidak mendapatkan pahala. Misalnya, memakan buah-buahan maslahatnya dapat dirasakan oleh yang memakannya secara langsung, sehingga sifat kemaslahatannya bersifat perorangan dan berbeda dengan maslahat wajib dan sunnah, sifat kemaslahatannya tidak saja kembali kepada pelakunya tetapi juga dirasakan oleh masyarakat luas.<sup>233</sup>

Berdasarkan uraian di atas dapat dipahami tingkatan-tingkatan maslahat secara jelas pada taklif perintah (talabul fi'li) dan taklif pilihan (takhyir) serta taklif larangan (kaffi). Dalam taklif larangan terdapat maslahat yaitu menolak mafsadat dan mencegah kemudaratan dan perbedaan tingkat larangan sesuai dengan kadar kemampuan merusak dan dampak negatif yang ditimbulkannya. Misalnya, kerusakan yang ditimbulkan oleh perbuatan haram tentu lebih besar dibanding kerusakan yang ditimbulkan perbuatan makruh, maka keharaman perbuatan zina tentu lebih berat dibanding merangkul atau mencium perempuan yang bukan muhrim meskipun kedua-duanya merupakan perbuatan haram.

Demikian halnya dengan keharaman meminum arak tidak sama berat dengan keharaman menjualnya, keharaman memalsukan barang

123

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Zahrah, *Ushul...*, h. 559.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Zahrah, *Ushul...*, h. 559.

tidak seberat dengan mencuri barang, keharaman memotong anggota badan tidak seberat dengan keharaman membunuh, keharaman berbuat zina terhadap gadis yang belum berkeluarga tidak seberat dengan keharaman berzina dengan wanita yang sudah bersuami. Tingkatan keharaman dari perbuatan haram ini berbeda oleh karena kadar dari dampak yang ditimbulkannya berbeda, sekalipun secara kasat mata menzinahi gadis kelihatannya lebih berat dibanding menzinahi perempuan yang bersuami, tetapi jika ditelusuri dampak kerusakan yang ditimbulkannya tentu lebih besar pengaruhnya menzinahi perempuan yang sudah bersuami, khususnya terhadap suami dan anak-anaknya serta keluarga suaminya.<sup>234</sup>

Tingkatan-tingkatan maslahat yang telah dikemukakan di atas merupakan kumpulan maslahat yang ditetapkan berdasarkan nas, baik Alquran mupun sunnah, sehingga kemaslahatannya yang dikandungnya merupakan maslahat hakiki atau maslahat *mu'tabarah* yang terdapat dalam hukum Islam. Maslahat *mu'tabarah* selalu mengacu kepada pemeliharaan terhadap lima unsur pokok, yaitu memelihara agama, memelihara jiwa, memelihara akal, memelihara keturunan, dan memelihara harta. Mengabaikan kelima unsur pokok maslahat *mu'tabarah* ini berarti mengabaikan esensi kehidupan manusia di muka bumi oleh karena dunia tempat manusia hidup dan mempersiapkan bekal untuk maslahat akhirat hanya ditegakkan dengan memelihara kelima unsur pokok tersebut.

234Terkait dengan kerusakan atau mafsadat, Izuddin Abdussalam berkata bahwa mafsadat itu dapat dibagi dua, yaitu mafsdat yang diharamkan Allah untuk didekati dan mafsadat yang tidak disukai Allah (makruh) untuk dikerjakan. Mafsadat yang diharamkan Allah terdiri dari dua tingkatan yaitu tingkatan kabair (dosa-dosa besar) yang terbagi kepada kabir (dosa besar), akbar (dosa paling besar) dan mutawassit (tengah-tengah). Dosa akbar (paling besar) adalah dosa yang paling banyak mafsadahnya begitu pula sebaliknya, dosa kabir adalah dosa yang paling sedikit mafsadahnya di anatara dosa kabair. Mafsadah dosa kabair pada tingkatan paling rendah akan mencapai mafsadah yang seandainya dikurangi lagi akan menca[ai tingatan dosa kecil (shagair) dan inilah tingkatan kedua dari mafsadah yang diharamkan. Selanjutnya mafsadah shagair (dosa kecil) pada tingkatan paling rendah akan mencapai mafsadah yang seandainya dikurangi lagi akan sampai pada tingkatan mafsadah makruh paling tinggi dan mafsadah makruh paling rendah akan mencapai batas hilangnya mafsadah itu, sehingga memasuki kategori mubah. Zahrah, *Ushul...*, h. 560.

Aspek pertama berkaitan dengan muatan dan hakikat *maqāshid al-syariah* yang bertujuan mewujudkan kemaslahatan manusia dan kemaslahatan itu hanya dapat diwujudkan apabila; lima unsur pokok dapat dipelihara. Kelima unsur pokok itu adalah agama, jiwa, akal, keturunan dan harta.<sup>235</sup> Kelima kemaslahatan ini tidak dibedakan antara kemaslahatan dunia dan akhirat karena keduanya bertujuan memelihara kelima tujuan syara' di atas termasuk kedalam konsep maslahat.

Aspek kedua berkaitan dengan dimensi bahasa yang dengannya dapat difahami dan dicapai kemaslahatan yang dikandungnya. Untuk dapat memahami kandungan syariat Islam dibutuhkan tiga syarat yaitu; memiliki pengetahuan bahasa, mengetahui tentang sunnah dan mengetahui sebab turunya ayat.<sup>236</sup>

Aspek ketiga, berkaiatan dengan pelaksanaan ketentuan-ketentuan syariat dalam rangka mewujudkan kemaslahatan. Ini juga berkaitan dengan kemampuan manusia dalam melaksanakannya. Kemampuan itu terdiri dari dua bagian yaitu, *ahliya al-ada'* yakni sifat kecakapan bertindak hukum seseorang yang dianggap sempurna untuk mempertanggungjawabkan seluruh perbuatannya baik positif maupun negatif. *Ahliya al-wujub* adalah sifat kecakapan seseorang untuk menerima hak-hak yang menjadi haknya tapi belum cakap untuk dibebani seluruh kewajiban.<sup>237</sup>

Aspek keempat berkaitan dengan kepatuhan manusia di depan hukum karena peraturan hukum yang baik dan kuat dapat membebaskan manusia dari hawa nafsunya. Kekuatan syariat Islam berpangkal pada dua unsur yaitu unsur moral atau kejiwaan yakni unsur yang menghubungkan teks-teks hukum dengan jiwa individu sehingga mereka dapat mentaati peraturan hukum tersebut dan mendorong untuk selalu menghormati serta merasa berdosa jika mengabaikannya. Unsur sanksi yakni adanya

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Nasrun Haroen, *Ushul Fiqh* (Jakarta: Logos, 1996), h. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup>Asafri Jaya Bakri, *Konsep Maqāsid Syariah Menurut Al\_Syātibi*. Ed. I (Cet. I; Jakarta: PT. Raha Grafindo Persada, 1996), h. 74-83.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Nasrun, *Ushul...*, h. 308-309.

ketetapan sanksi-sanksi sebagai konsekuensi bagi yang melanggar hukum tersebut seperti siksa, denda, pemecatan, skorsing dan sebagainya.<sup>238</sup>

Sanksi-sanksi ini meskipun kelihatannya keras tetapi sanksi itu adalah tindakan perlindungan hukum yang bersifat *preventif*, berguna sekaligus memiliki implikasi untuk mencengah dosa dan kemungkaran, mewujudkan stabilitas.<sup>239</sup> Alquran sendiri menyamakan penerapan sanksisanksi hukum pada semua orang dan tidak membedakan antara hakim dan yang dikenai hukuman, kaya atau miskin, laki-laki atau wanita, mulia atau hina. Prinsip-prinsip inilah yang membuat manusia tertarik kepada syariat Islam sebab peraturan negara Islam mengungguli semua konstitusi, lebih tinggi dibanding semua aturan dan hukum positif yang ada.<sup>240</sup>

Berdasarkan uraian di atas, maka keterkaitan antara kemaslahatan istri dan janin dengan tujuan perlindungan hukum Islam terhadap istri hamil dan janin dapat dilihat adalah pemenuhan hak-hak istri hamil dan janin dalam kandungan yang tidak dapat dilepaskan dari kelima unsur utama dari tujuan perlindungan hukum Islam, yaitu perlindungan hukum terhadap kemaslahatan manusia (istri dan janin), baik di dunia maupun di akhirat, perlindungan hukum dalam rangka memahami hukum-hukum Tuhan yang diturunkan untuk manusia, pelindungan hukum dalam menjalankan taklif atau pembebanan hukum terhadap mukalaf dan perlindungan hukum agar mukalaf terhindar dari pengaruh hawa nafsunya. Keempat perlindungan hukum Islam ini memiliki keterkaitan yang tidak dapat dipisahkan karena sifatnya yang sistemik, sebagaimana yang akan dijelaskan nerikut ini.

Kelima unsur maslahat *mu'tabarah* di atas dalam kaitannya dengan pentingnya perlindungan hukum terhadap pengguguran janin yang dilakukan oleh seorang istri maupun untuk perlindungan hukum terhadap janin dapat dilihat dari uraian menganai tujuan perlindungan hukum Islam terhadap tindakan pengguguran istri dan perlindungan hukum terhadap hak-hak janin dalam kandungan istri.

126

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup>Abdul Qadir Audah, *Kritik Terhadap Undang-Undang Ciptaan Manusia* (Surabaya; BinaIlmu, 1985), h. 44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup>Wahbah Zuhāili, *Al-Qur'an, Paradigma Hukum dan Peradaban* (Surabaya: Risalah Gusti, 1995), h. 189-190.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup>Zuhāili, *Al-Qur'an*..., h. 191.

Pentingnya perlindungan hukum terhadap istri yang melakukan pengguguran janin adalah dalam rangka menjaga hak-hak perdata sebagai seorang *mukalaf* atau subjek maupun objek hukum oleh karena seorang istri melakukan pengguguran janin disebabkan oleh beberapa pilihan yang tidak dapat diterimanya, sehingga terpaksa melakukan pengguguran janin. Demikian halnya dengan janin yang telah bernyawa perlu diberikan perlindungan hukum kepadanya agar tidak mengalami perbuatan hukum yang merugikan janin, baik ketika masih dalam kandungan ibunya maupun setelah janin itu lahir sebagai bayi.

Di antara faktor-faktor yang menyebabkan perlunya seorang janin maupun anak yang sudah lahir diberikan perlindungan hukum adalah karena janin memerlukan perlindugan orang tuanya, janin memiliki fisik yang masih lemah, janin memiliki kondisi yang masih labil, janin belum bisa memilih mana yang baik dan mana yang buruk, janin belum dewasa, janin memerlukan pendidikan ruhani dalam kandungan istri.

Atas dasar itu, maka janin perlu diberikan perlindungan yang sesuai dengan *fitrahnya* berdasarkan prinsip-prinsip perlindungan hukum Islam yang terletak pada adanya jaminan bahwa syariat memiliki sifat yang langgeng dan kekal, penuh kebaikan, terhormat, konsisten dan mulia. Oleh karena itu, perlindungan hukum dalam Islam merupakan sesuatu yang dikembangkan berdasarkan berbagai keistimewaan yang menjadi tujuan perlindungan hukum dalam hukum Islam, yaitu;

Pertama, Alquran bersumber dari Tuhan, sebagai sumber pengembangan hukum dan peradaban Alquran memiliki; 1) ketinggian sastra dan kefasihannya, 2) informasinya mengenai umat terdahulu, 3) memberikan informasi mengenai kejadian-kejadian yang akan datang, 4) mengandung ajaran yang mengatur urusan keluarga, hubungan antara sesama manusia, tidak mengarah pada keraguan akan kebaiakannya, 5) hukum-hukumnya relevan untuk untuk setiap waktu dan tempat.<sup>241</sup>

Kedua, syariat Islam menjadi paradigma kemanusiaan, ia tidak terpengaruh oleh fanatisme atau iklim tertentu. Relevan dengan kemampuan manusia tanpa ada tekanan dan penganiayaan, tidak membebani sesuatu yang tidak dapat dilaksanakan, tidak ada diskriminasi

127

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>Zuhāili, *Al-Qur'an...*, h. 44.

dalam syariatnya yang menunjukkan adanya perlindungan atas golongan dan etnis tertentu.<sup>242</sup> Apabila diikuti semua aturan hukum dari syariat Islam maka tidak akan ditemukan satupun yang berisikan tugas-tugas berat, justru yang ada hanya keringanan dan kemudahan bagi manusia.<sup>243</sup>

Ketiga, memiliki tujuan yang jelas bagi manusia karena tidak satupun dari hukum Allah yang tidak mempunyai tujuan. Hukum yang tidak mempunyai tujuan sama saja dengan membebani sesuatu yang tidak dapat dilaksanakan.<sup>244</sup> Hukum yang ada dalam syariat Islam tidak dibuat untuk hukum itu sendiri melainkan untuk tujuan lain yakni kemaslahatan.<sup>245</sup>

Dari sekian ayat-ayat hukum<sup>246</sup> yang ada dalam Alquran berikut segala aspek hukumnya semuanya memiliki arti kemaslahatan. Apabila terdapat persoalan hukum yang tidak ditemukan secara jelas dimensi kemaslahatannya, maka dianalisis dengan metode *maqashid al-syariah*<sup>247</sup> yang mengacu pada ruh syariat dan tujuan umum agama Islam yang mengandung empat aspek, yaitu; tujuan awalnya adalah untuk kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat, syariat sebagai sesuatu yang harus difahami, syariat sebagai hukum *taklīf* yang harus dilaksanakan dan syariat bertujuan membawa manusia kedalam lindungan hukum yang pasti.<sup>248</sup>

Karena itu, tujuan perlindungan hukum Islam terhadap istri yang melakukan pengguguran maupun janin yang digugurkan adalah untuk mewujudkan kemaslahatan istri pada satu sisi dan kemaslahatan janin pada sisi lain. Dalam konteks ini, maka yang dimaksud dengan kemaslahatan istri adalah bahwa seorang istri yang melakukan pengguguran janin, baik

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup>Zuhāili, *Al-Qur'an...*, h. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup>Lihat QS al-Baqarah/2: 185.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup>Lihat Syatibi, *al-Muwāfaqāt...*, h. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup>Fathi Dharaini, *Al-Maaāhij*..., h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>Lihat QS al-Māidah/5: 6, QS al-Ankabūt/29: 45, QS al-Hāj/22: 39 dan QS al-Baqarah/2: 179.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup>Maqashid al-Syari'ah atau tujuan hukum merupakan pengekspresian penekanan hubungan dari kandungan hukum Tuhan dengan aspirasi hukum yang manusiawi. Dalam wujudnya yang demikian, maqashid al-syari'ah dapat disebut sebagai suatu pendekatan filsafat dalam hukum Islam. *Asafri...*, h. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup>Asafri, Magāsid..., h. 70.

karena alasan kemiskinan, tidak ingin lagi punya anak, sibuk dengan karir, gagal kontrasepsi maupun karena alasan medis serta alasan perkosaan, hukum Islam harus memberikan perlindungan hukum terhadap ketiga jenis pelaku pengguguran janin tersebut.

Sekalipun pelaku pengguguran janin karena alasan medis dan alasan perkosaan telah dijamin kebolehannya oleh hukum seperti Fatwa Majelis Ulama Indonesia, Undang- Undang No. 36 Tahun 2009 serta Peraturan Pemerintah Nomor 61 Tahun 2014 tentang Kesehatan Reproduksi. Namun hak-hak perdata istri harus diperhatikan oleh karena istri tidak melakukan pengguguran janin dengan tangannya sendiri tetapi dibantu oleh tim medis. Artinya, tim medis yang memberikan bantuan dalam menggugurkan kandungannya dengan alasan medis harus memperhatikan aspek kemaslahatan pribadi seorang istri agar tidak terjadi *mall praktik* yang dapat merugikan istri.

Dalam kasus pengguguran janin istri dengan alasan medis dan alasan perkosaan terkadang timbul tindakan-tindakan yang mengabaikan kemaslahatan istri. Misalnya, secara medis kandungan istri masih dapat dipertahankan dengan menggunakan metode *terapeutik* tidak langsung di mana yang diobati adalah penyakit medis istri tanpa harus mengorbankan janin yang ada dalam kandungannya. Demikian halnya dengan kasus perkosaan, terkadang istri yang mengalami perkosaan mampu menanggung beban psikologis akibat perkosaan tersebut tetapi karena suami maupun keluarganya tidak dapat menerima aib tersebut, sehingga janin itu harus digugurkan, dalam hal ini kemaslahatn istri dan janin harus dipertahankan dan tidak menuruti kemaslahatan *mulgah* dari suami dan keluarganya.

Berbeda dengan pengguguran janin istri kerena alasan kemiskinan, alasan tidak ingin lagi punya anak, sibuk dengan karir, dan gagal kontrasepsi, maka Islam telah mengharamkan tindakan pengguguran janin tersebut. Karena itu, kemaslahatan pribadi yang melekat pada istri yang menggugurkan janinnya tidak dapat dibenarkan oleh karena perbuatan itu jelas-jelas telah diharamkan oleh Allah swt. Jika digunakan logika terbalik, maka suami istri yang dari awal tidak menghendaki kehamilan, maka mereka harus menghidar dari menumpahkan sperma di dalam rahim dengan menggunakan alat kotrasepsi yang masih aman, dan jika ternyata alat kontosepsi tersebut gagal, maka itu bukan alasan untuk menggugurkan janin yang

dikandungnya, karena hukum asal dari perbuatan pengguguran janin dengan alasan seperti yang telah disebutkan di atas adalah haram kecuali terdapat faktor darūrat yang tidak dapat ditoleransi.

Sebaliknya, bahwa sekalipun hukum telah membolehkan pengguguran janin istri dengan alasan indikasi medis dan akibat perkosaan namun di sisi lain kemaslahatan janin perlu pula mendapatkan perlindungan hukum. Artinya, bahwa kehamilan istri yang oleh dokter dianggap membahayakan istri tidak serta merta harus mengabaikan perlindungan hukum bagi janin oleh karena janin yang sudah bernyawa telah memiliki hak-hak perdata seperti reski, ajal, perbuatan baik dan buruk yang harus dilindungi sekalupun masih melalui perwalian ibu bapaknya hingga ia dewasa.

Demikian dengan janin yang ada dalam kandungan seorang istri sebagai akibat perkosaan, juga memiliki kemaslahatan untuk dirinya yaitu bahwa janin itu tidak berdosa, sehingga tidak dapat dijadikan alasan untuk menggugurkannya sekalipun di sisi lain istri yang diperkosa itu menanggung derita atas perkosaan tersebut. Memang tidak semua istri yang diperkosa apalagi suaminya dapat menerima aib tersebut, namun sekali lagi bahwa janin itu tidak berdosa sekalipun sperma yang dipancarkan itu berasal dari laki-laki yang tidak bertanggung jawab dan fenomena ini tidak menjadi jaminan bahwa janin yang akan lahir sebagai anak akan memiliki sifat bejat seperti ayah biologisnya, tergantung bagaimana anak itu mendapatkan pendidikan dan pencerahan agama dari kedua orang tuanya dan lingkungannya di mana ia berada.

Terlebih lebih jika janin itu berasal dari sperma dan ovum suami istri yang sah di mana kehamilan seorang istri diakibatkan karena gagal kontrasepsi, sehingga ia ingin menggugurkannya janinnya, maka tindakan ini dianggap sebagai dosa besar yang dikategorikan sebagai tindak pidana pembunuhan yang dapat dikenai hukum kisās dalam hukum Islam. Hal ini didasari oleh logika hukum Islam yang menegaskan bahwa janin itu yang ada dalam kandungan seorang istri bukan hadir begitu saja tetapi melalui proses biologis dan ketetapan *absolut* dari Allah sebagai pencipta. Karena itu, menggugurkannya berarti menolak ketentuan yang telah ditetapkan Allah.

Karena itu, perlindungan hukum yang diberikan kepada janin disebabkan oleh karena janin itu belum dapat menjadi seorang subjek

hukum yang mengerti akan segala tindakan hukum yang dilakukannya. Perlindungan hukum ini juga bertujuan untuk melindungi janin dari segala tindakan istri atau suami yang dengan sengaja bermaksud melakukan pengguguran janin.

Sebab lain dari tujuan perlindungan hukum yang diberikan kepada janin disebabkan karena anak dalam kandungan memerlukan pendidikan terhadap nilai-nilai ke-Tuhanan yang seharusnya diberikan kedua orang tuanya semenjak anak masih dalam kandungan ibunya dengan senantiasa membacakan ayat-ayat Alquran berdasarkan trimester bulan kehamilan ibunya. Misalnya pada bulan pertama sampai bulan ketiga dibacakan surah al-Baqarah bulan keempat sampai bulan ke enam dibacakan surah Maryam dan Yusuf serta bulan ke tujuh sampai bulan ke sembilan dibacakan surah al-Kahfi dan al-Mulk.

Selain itu, anak dalam kandungan yang sebentar lagi akan lahir membutuhkan perlindungan dalam bentuk doa, yaitu dengan memberikan nama yang baik bagi anaknya karena pada hakikatnya nama yang melekat pada anak itu doa perlindungan bagi anak tersebut. Itulah sebabnya nabi sangat memperhatikan masalah nama anak karenanya ketika nabi menjumpai nama anak yang tidak bagus nabi mengubahnya dengan nama yang baik. Berkaitan dengan nama ini nabi bersabda engkau sekalian akan dipanggil pada hari kiamat dengan nama-nama kamu, maka perbaguslah nama kalian.

عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءُ قَالَ: قَالَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّكُمْ تَدْعُوْنَ يَوْمَ ٱلقِيَامَةِ بِأَسَمَائِكُمْ وَبِأَسْمَاءِ أَبَائِئِكُمْ فَاحْسِنُوا أَسْمَائَكُمْ. رَوَاهُ أَبُوا دَاوِّدَ.<sup>249</sup>.

Artinya;

Dari Abi Dardā' ia berkata : Rasululullah saw bersabda sesungguhnya kamu sekalian akan dipanggil pada hari kiamat dengan namamu dan dengan nama bapakmu, maka baguskanlah nama kalian.

<sup>249</sup>Sulaimān bin al-Syāths al-Sijīstānī al-Azādī, *Sunan Abi Daud*. Juz IV. Ditahqīq oleh Muhammad Muhyiddin Abd Hamid (Beirūt: Dār al-Fikr, t.th), h, 287.

131

#### 3. Landasan Perlindungan Hukum Islam

Prinsip kemaslahatan manusia merupakan ketetapan hukum dalam yang pada suatu saat apabila tidak lagi sejalan dengan prinsip tersebut dapat dihapus atau ditangguhkan pelaksanaannya. Prinsip ini dapat ditemukan di dalam Alquran maupun dalam sejarah. Hal ini dimaksudkan untuk menyelaraskan ketetapan-ketetapan hukum yang ditetapkan dalam konteks kepentingan dan kemaslahatan manusia yang harus tetap dilindungi.

Diperhadapkan dengan berbagai kepentingan mukalaf, maka hukum Islam harus tetap memperhatikan kemaslahatan mereka, jika kemaslahatam itu bertentangan dengan satu sama lain, maka didahulukan kemaslahatan umum dari kemaslahatan pribadi dan diharuskan menolak kemudaratan yang lebih besar dengan jalan meninggalkan dan melaksanakan yang lebih sedikit mudaratnya.<sup>250</sup>

Dalam pembahasan usul fikih, maslahat merupakan perpanjangan dari penalaran *ta'lili* karena didasarkan pada pemahaman bahwa Allah menurunkan aturan dan ketentuannya untuk kemaslahatan manusia di dunia dan di akhirat. Dengan kata lain, penetapan hukum berdasarkan atas ketentuan yang diperoleh dari dalil-dalil umum karena untuk ketentuan tersebut tidak dapat ditemukan dalil-dalil khusus, dan metode ini digunakan apabila penalaran *bayāni* dan *ta'līli* tidak dapat dilakukan.<sup>251</sup>

Dalam kaitan dengan maslahat mukalaf, maka keberadaan daruruyyat, hajjiyat dan tahsiniyyat merupakan sarana dalam mewujudkan perlindungan hukum terhadap hak-hak mereka. Daruriyyat dimaksudkan sebagai perlindungan terhadap hal-hal yang bersifat esensial dalam mukalaf. Sementara perlindungan hukum dalam hajjiyat dimaksudkan sebagai pemenuhan terhadap hal-hal yang diperlukan dalam mukalaf, akan tetapi kadarnya berada di bawah kepentingan yang bersifat esenssial. Sedangkan perlindungan hukum dalam tahsiniyyat dimaksudkan untuk mewujudkan hak-hal yang dapat menunjang peningkatan kondisi pribadi dan masyarakat sesuai dengan tuntutan tempat dan waktu, selera dan rasa

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup>Umar Shihab, *Kontekstualitas Al-Qur'an, Kajian Tematik Atas Ayat-Ayat Hukum dalam Alquran* (Cet; ke-3; Jakarta: Piramida, 2005), h. 216-217.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Umar Shihab..., h. 217.

kepentingan agar lebih mampu mengelola persoalan-persoalan kemasyarakatan.

Perlindungan terhadap kemaslahatan manusia adalah tujuan utama Islam (qutb maqṣūd al-syāri'). Hal ini menjadi prioritas terhadap segala macam sumber hukum. Setidaknya ada dua hal yang menjadi inti dari kemaslahatan di dunia yaitu pencapaian dalam menarik kemanfaatan dan mencegah kemudaratan.<sup>252</sup> Perbuatan mukalaf (istri) akan memiliki nilai jika mengarah kepada upaya dengan sadar untuk menemukan kebaikan dibalik proses menarik manfaat dan menghindari keburukan dalam proses menghindari kerusakan.<sup>253</sup>

Dua hal di atas akan melahirkan kemaslahatan pokok (*darūriyah*), dan kemaslahatan (*gairu darūriyah*). Kemasalahatan pokok mencakup lima hal (*al-kulliyat al-khams*) yang dipandang oleh para ulama sebagai landasan dasar tujuan syariat yang harus dijaga. Kelima landasan dasar itu adalah perlindungan terhadap agama, perlindungan terhadap jiwa, perlindungan terhadap akal, perlindungan terhadap keturunan dan perlindungan terhadap harta.<sup>254</sup>

Perbuatan hukum mukalaf (istri) selanjutnya dihadapkan pada sejauh mana tindakan tersebut dapat berafiliasi dengan kelima hal yang dianggap paling sakral dan sangat dilindungi. *Al-Kulliyat al-Khams* membawa implikasi pada dasar pengurutan tingkat kepentingan sekaligus menjadi tolok ukur sejauhmana perbuatan mukalaf (istri) menopang kelima unsur di atas.

Dalam kasus pemaksaan agama secara jelas dapat diartikulasikan bahwa agama adalah sesuatu yang urgen, maka tidak ada paksaan di dalamnya, begitupula untuk memeluknya, sebagaimana ayat dalam QS Yunus/10; 99.

-

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Syāṭibīy, *al-Muwafaqāt*. Juz II, h. 13

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> TM. Hasbi Ash Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), h. 186-187

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Muhammad Amin bin Muhammad Mukhtar al-Juknīy al-Syanqiṭīy, al-Maṣālih al-Mursalah (Saudi Arabiyah; Al-Jāmi'ah al-Madinah al-Munawwarah, 1410 H.), h. 4

#### Terjemahnya:

Dan jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka bumi seluruhnya. Maka Apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka menjadi orang-orang yang beriman semuanya.<sup>255</sup>.

Lebih jauh, ayat ini menjastifikasi bahwa arah untuk menyatukan manusia dalam satu agama adalah sesuatu yang mustahil, mengingat Allah sendiri menjamin keniscayaan untuk berbeda agama, maka sangat naif jika kemudian muncul kelompok tertentu yang mengatasnamakan agama tertentu bermaksud untuk memaksakan agama mereka kepada pengikut lainnya.<sup>256</sup>

Dalam konteks berbeda, terkadang agama mengisyaratkan kepada mukalaf untuk mengorbankan jiwa mereka guna membela agama. Pada tataran perintah, terdapat unsur yang melegalkan seseorang untuk membunuh atau dibunuh, namun pada tataran lain perintah untuk membunuh masih dibatasi lagi oleh aturan pokok yang mengharuskan bersangkutan untuk tetap berada pada koridor maslahat yaitu menjaga jiwa. Fakta tersebut dapat disaksikan pada persoalan pengguguran janin, di satu sisi terdapat aturan menjaga jiwa istri dan di sisi lain ada aturan menjaga jiwa janin.

Runtut *al-Kulliyat al-Khams* dalam konteks tertentu mengalami perbedaan seperti menempatkan perlindungan Jiwa lebih utama dari perlindungan Agama sebagaimana dalam kasus sahabat rasul yang terpaksa menyatakan kekufurannya ketika akan dieksekusi oleh orangorang kafir Quraish. Sedemikian berat penderitaan sahabat tersebut sehingga ia berpura-pura menyatakan bahwa dirinya telah meninggalkan agamanya.

-

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Departemen Agama RI, *Alquran...*, h. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Ahmad al-Mursi Husain Jauhar, *Maqāṣid al-Syarī'at Fī al-Islām, Ter*j. oleh Khikmawati dengan judul *Maqashid Syariah* (Jakarta: AMZAH, Cet. I, 2009), h. 1-2

Berpindah pada hubungan antara non muslim dengan kaum muslimin dalam hal perlindungan terhadap agama diberitakan dalam beberapa riwayat tentang perlakuan rasulullah terhadap non muslim. Lebih jauh lagi non muslim ini malah pernah dibiarkan oleh rasul melaksanakan ibadah mereka di masjid rasul tatkala rasul akan menerima mereka dan waktu ashar telah masuk. Mereka kemudian berdiri melaksanakan sembahyang ala mereka dengan menghadap ke timur. Rasulullah kemudian membiarkan non muslim tersebut dan melarang sahabat untuk mencegahnya. <sup>257</sup>

Perlindungan jiwa dalam Islam telah diatur dalam berbagai rupa hukum. Mulai dari pengaturan hukum seputar menggugurkan janin atau aborsi, hukum membunuh orang-orang kafir *zimmi* sampat pada pengaharaman pembunuhan secara umum. Atas dasar perlindungan terhadap jiwa, perbuatan mukalaf dalam hal pembunuhan dikategorisasi menjadi 3 bagian besar, yaitu pembunuhan sengaja, pembunuhan semi sengaja dan pembunuhan karena *khaṭa* atau kesalahan. Seluruh bentuk perbuatan membunuh ini akan mendapatkan ganjaran, mulai dari yang terkecil hingga terbesar yaitu kisas. Ganjaran yang terdapat dalam *hudūd* memberikan jaminan bahwa proses perlindungan jiwa dalam posisi sangat penting sehingga memungkinkan orang yang membunuh pun hukumannya bisa juga dibunuh.

Akal dalam Islam menempati posisi yang sangat eksklusif sehingga untuk kondisi tertentu, agama tidak memiliki yurisdiksi menerapkan hukumnya. Dalam kondisi seorang mukalaf menjadi gila misalnya, perbuatan hukumnya tidak dapat dinilai. Sebelum mukalaf mencapai kematangan dalam akal (akil balig), hukum menyatakan bahwa mukalaf seperti ini tidak memiliki kecakapan dalam perbuatan hukumnya. Kondisi serupa berlaku pada mukalaf karena kondisi sejenak, akalnya tidak berfungsi seperti tidur, maka ia tidak memiliki yurisdiksi untuk melaksanakan atau kewajibannya menjadi gugur. Inilah yang melandasi Islam sangat agresif untuk melindungi akal karena ia menjadi pangkal utama kecakapan.

Hukum Islam kemudian membatasi kemungkinan-kemungkinan lain yang dapat menyebabkan mukalaf mengalami kerusakan akal. Salah

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Jauhar, Magāṣid..., h. 4.

satu di antara hal itu adalah pengharaman narkoba dan psikotrofika. Narkoba dan psikotrofika termasuk turunannya, seperti minuman memabukkan diganjar hukum *had* oleh Abū Hanifah dan Imam Malik dalam mazhabnya.<sup>258</sup>

Defenisi mabuk mendapat pandangan yang beragam oleh para imam mazhab, seperti apa yang dikemukakan oleh Ahmad bin Hanbal bahwa mukalaf itu mabuk jika akalnya berubah dari keadaan ia sehat. Lebih jauh lagi Sufyan al-Saurīy menyatakan bahwa mabuk itu adalah cacatnya akal, jika seseorang yang mabuk diminta untuk membaca bacaan dan bacaanya bercampur aduk atau berucap dan ucapannya mengigau, maka kondisi demikian dinamakan mabuk<sup>259</sup>

Hukum Islam pada sisi lain sangat intens membebani mukalaf menghindari perbuatan zina, dimaksudkan untuk mengeleminir kesemrawutan dalam struktur keluarga. Ini berarti perintah berkeluarga dan berketurunan secara normal adalah sebuah maṣlaḥat dan membiarkan struktur keluarga hancur akibat perzinaan adalah tindakan yang membawa pada kehancuran mukalaf.

Perbuatan mukalaf untuk mengadakan transaksi dalam bentuk jual-beli adalah salah satu bentuk perlindungan terhadap harta. Cara ini dipandang sebagai pola yang membawa keuntungan bagi kedua belah pihak yang berakad. Mukalaf tidak dibenarkan untuk mencari keuntungan sepihak dengan jalan memparaktekkan riba, karena praktek semacam ini dianggap menyalahi kemaslahatan manusia.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Jauhar, *Magasid...*, h. 100

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Jauhar, *Magasid..., h. 100*.

# BAB V PERLINDUNGAN HUKUM ISLAM TERHADAP ISTRI

Rumusan mengenai prinsip-prinsip perlindungan hukum Islam terhadap pengguguran janin yang dilakukan oleh istri akan dikaji berdasarkan pendekatan *maslahat mursalah*, yakni argumen yang berupaya melindungi kepentingan dan hak-hak perdata istri sebagai seorang subjek hukum terhadap tindakan pengguguran janin yang dilakukannya.

# 1. Perlindungan Jiwa/Hifzu al-Nafsi

Prinsip perlindungan terhadap jiwa adalah pemeliharaan dan perlindungan terhadap hak hidup secara terhormat dan memelihara jiwa agar terhindar dari tindakan penganiayaan, pembunuhan, pemotongan anggota badan maupun tindakan melukai dan termasuk dalam kategori memelihara jiwa adalah memelihara kemuliaan atau harga diri manusia dengan jalan mencegah perbuatan menuduh berzina, mencacim maki dan membunuh janin dalam kandungan.<sup>260</sup>

Dalam kamus besar bahasa Indonesia, kata jiwa memiliki arti roh manusia yang ada di tubuh dan menyebabkan seseorang hidup atau disebut juga dengan nyawa. Jiwa juga diartikan sebagai seluruh kehidupan batin manusia yang terjadi dari perasaan, pikiran, dan anganangan. <sup>261</sup>Dalam teologi, jiwa dipercaya hidup terus setelah seseorang meninggal dan sebagian agama mengajarkan bahwa Tuhan adalah pencipta jiwa. Di beberapa budaya, benda-benda mati dikatakan memiliki jiwa dan kepercayaan ini disebut dengan animisme.

Dalam teologi dan filsafat, jiwa adalah bagian yang bukan dalam bentuk jasmaniah atau sering disebut dengan *immaterial* dari seseorang. Jiwa biasa dipercaya sebagai sesuatu yang mencakup pikiran dan kepribadian dan dianggap sinonim dengan roh, dan akal. Penggunaan istilah jiwa dan roh seringkali sama meskipun kata yang pertama lebih

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup>Zahrah, *Ushul...*, h. 549-550.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>Tim Penyusun Kamus Besar Bahasa Indonesia, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, h. 639.

sering dihubungkan dengan keduniaan dibandingkan dengan kata kedua. Jiwa dalam bahasa Arab disebut nafs dan dalam bahasa Yunani disebut pysche yang diterjemahkan dengan soul dalam bahasa Inggris. Sedangkan roh biasa diterjemahkan dengan nyawa atau spirit.

Jiwa dan pysche bisa juga digunakan secara sinonim meskipun pysche lebih berkonotasi fisik sedangkan jiwa berhubungan dengan metafisik dan agama. 262 Dari ulasan di atas dipahami bahwa sejak manusia mengalami proses kejadian sampai menjadi janin kemudian dilahirkan telah memiliki unsur lain yang bukan fisik tetapi ia ikut menyusun unsur penciptaan itu dan inilah yang membedakan dengan makhluk lain dan menjadi kelebihan yang nyata sebagai bentuk psikologis. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa jiwa yang sudah ada pada saat penciptaan janin dalam rahim tidak lain adalah roh itu sendiri.

Karena itu, pelanggaran terhadap jiwa berarti pengilyang paling besar adalah penghilangan jiwa oleh karena penghilangan jiwa seorang manusia tanpa alasan yang dibenarkan berarti tidak menghormati jiwa manusia tersebut, sama saja dengan membunuh kesucian dan kehormatan jiwa manusia secara keseluruhan. Sebalikya, menjaga satu jiwa berarti memelihara kesucian dan kehormatan jiwa manusia secara keseluruhan. Kebolehan menghilangkan jiwa manusia hanya dapat dilakukan jika didasari oleh alasan-alasan yang dibenarkan oleh agama seperti eksekusi hukuman kisas dan peperangan.

Dalam kasus pengguguran janin istri, maka penghilangan dan pemeliharaan jiwa tidak dapat dilepaskan dari pemeliharaan jiwa istri di satu sisi dan penghilangan jiwa janin din sisi lain. Demikian halnya dengan mempertahankan jiwa janin dalam rahim seorang istri berarti menghilangkan jiwa istri, namun dalam kasus ini penghilangan jiwa lebih banyak terjadi terhadap penghilangan jiwa janin demi menyelamatkan berbagai kepentingan istri, baik karena alasan medis, alasan perkosaan dan alasan pribadi lainnya.

Janin yang ada dalam rahim seorang istri memiliki hak untuk hidup karena pemenuhan hak ini merupakan awal dari kehidupan janin. Janin adalah makhluk Allah yang masih lemah, sehingga ia memerlukan perlindungan hukum agar tidak mengalami penganiayaan dari orang

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup>Hilman J, A Blue Fire. T Moore Ed (New York USA: Harper Parrenial, 1989), h, 20 & 112-129.

tuanya dan orang lain, sebagaimana yang dapat dipahami dari penjelasan sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Imām al-Bukhārī;

#### Artinya:

Rasulullah saw bersabda:.... Berjanjilah kepadaku bahwa kalian tidak akan menyekutukan Allah dengan sesuatu apapun, tidak mencuri, tidak berzian, tidak membunuh anak-anakmu, tidak mengambil sesuatu dengan dusta dan diletakkan di antara kedua tangan dan kakimu dan tidak menentang kebenaran...

Diriwayatkan dari Hisyām bin Ammār dari Yahya bin Hamzah dari Amri bin Muhājir bin Abi Muslim meriwayatkan dari Asma binti Yazīd bin Sakan dan Asma adalah budaknya bahwa sesungguhnya ia mendegar rasulullah saw bersabda: janganlah enhkau membunuh anak-anakmu secara sembunyi-sembunyi (diam-diam).

Di antara alasan pembunuhan janin yang paling keji dalam Islam adalah pengguguran janin karena alasan ekonomi, yaitu adanya perasaan seorang istri atau suami takut jatuh miskin atau karena mendapatkan janin dalam rahim istri berkelamin perempuan. Alasan ini tidak dapat dibenarkan oleh karena Islam telah memberikan informasi kepada setiap manusia bahwa Allah swt telah menjanim reski setiap manusia yang terlahir di muka bumi ini termasuk orang tua yang melahirkannya, sebagaimana ditegaskan dalam QS al-Anām/6: 151.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup>Al-Bukhāri, Muhammad bin Ismāil Abū Abdillāh *Shahīh al-Bukhārī*. Juz 1 (Beirut: Maktabah al-Asyriyyah, t. th), h. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup>Ibnu Mājah, Sunan..., Juz I, h. 648.

#### Terjemahnya:

Katakanlah: "Marilah kubacakan apa yang diharamkan atas kamu oleh Tuhanmu Yaitu: janganlah kamu mempersekutukan sesuatu dengan Dia, berbuat baiklah terhadap kedua orang ibu bapak, dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena takut kemiskinan, Kami akan memberi rezki kepadamu dan kepada mereka, dan janganlah kamu mendekati perbuatan-perbuatan yang keji, baik yang nampak di antaranya maupun yang tersembunyi, dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah (membunuhnya) melainkan dengan sesuatu (sebab) yang benar. Demikian itu yang diperintahkan kepadamu supaya kamu memahaminya. 265

Secara umum, bahwa prinsip menjaga jiwa baik istri maupun janin merupakan dua hal yang saling bertolak belakang oleh karena itu dalam hukum pengguguran janin seperti yang dijelaskan pada bab sebelumnya bahwa pengguguran janin karena alasan medis dan perkosaan merupakan dua prinsip dalam menjaga kemaslahatan seorang istri. Dalam kasus ini janin lebih bayak dikorbankan sekalipun dengan berbagai alasan dan pengecualian yang ketat terkait dengan usia kehamilan. Padahal kebanyakan ayat maupun hadis tidak menegaskan kebolehan menggugurkan janin karena alasan kemalaslahatan istri kecuali didasari oleh berbagai kaidah fikih yang membolehkan pengguguran tersebut karena pertimbangan kemaslahatan istri.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Departemen Agama RI, *Alquran...*, h. 117.

# 2. Perlindungan Perencanaan Kehamilan

Prinsip perencaan keturunan adalah sebuah prinsip dasar atau kaidah-kaidah dasar yang mengatur pengguguran janin istri. Setiap istri yang mengandung janin di samping memiliki hah-hak atas dirinya untuk dilindungi sekaligus memiliki kewajiban terhadap janin yang dikandungnya, sehingga kebolehan pengguguran janin yang dibolehkan dalam hukum Islam tidak sampai merugikan janin. Berdasarkan pendekatan sad zariah, maka untuk menghindari dan mencegah pengguguran janin tersebut, maka seorang istri dibolehkan melakukan perencanaan terhadap kehamilannya agar tidak terjadi kehamilan yang tidak dikehendaki.

Alasan kebolehan perencanaan kehamilan istri didasari oleh kemaslahatan sebuah keluarga, jika sebuah keluarga telah memiliki keturunan minimal tiga dan merasa cukup, maka istri dan suaminya boleh menggunakan alat kontrasepsi pencegahan kehamilan. Tindakan pencegahan kehamilan ini jauh lebih baik dilakukan dibanding tidak menggunakan alat kontrasepsi karena dapat menyebabkan kehamilan yang tidak dikehendakinya, sehingga pada akhirnya ia berupaya menggugurkan kehamilan tersebut.

Memiliki beberapa anak dengan memberikan kualitas terbaik jauh lebih baik dibanding jika memiliki banyak anak akan tetapi tidak dapat memberikan apa yang dibutuhkan anak tersebut. Karena itu membatasi anak minimal tiga tidak bertentangan dengan hadis nabi dan salah satu metode perencanaan anak adalah dengan metode kontrasepsi.

Di dalam Alquran tidak ditemukan ayat yang membenarkan dan melarang penggunaan alat kontrasepsi, tetapi kontrasepsi yang dipahami dalam hubungannya dengan pencegahan penggguran janin adalah praktik azl dalam Islam, yang secara harfiah dipahami sebagai upaya mengeluarkan, menyisihkan, memindahkan atau memisahkan. Namun secara teknis, azl adalah upaya yang dilakukan seorang laki-laki agar sperma tidak terpancar kedalam rahim wanita dengan cara tidak menarik zakar dari faraj agar tidak terjadi pembuahan.

Azl ini dipraktikkan pada masa nabi sebagai suatu metode kotrasepsi dalam mencegah kehamilan. Praktik azl ini berulang kali disampaikan kepada nabi namun nabi tidak melarangnya, itu berarti sah

sebabagi metode kontrasespsi untuk mencegah kehamilan dalam Islam dapat dibenarkan, sebagaimana dijelaskan dalam sebuah hadis yang berbunyi;

عَنْ جَابِرٍ بْنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ : كُنَّا نَعْزِلُ عَلَى عَهْدِ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَبَلَغَ ذَالِكَ رَسُوْلَ اللهِ فَلَمْ يَنْهَنَا. رَوَاهُ مُسْلِمٌ، 2<sup>66</sup>

# Artinya:

Dari Jābir bin Abdullah berkata: Kami dahulu mempraktikkan azl pada masa nabi dan mengetahuinya tetapi nabi tidak melarang kami.

Jika pada zaman nabi, praktik pencegahan kehamilan dilakukan dengan menggunakan azl, maka pada zaman sekarang ilmu kedokteran telah menemukan metode kontrasepsi baru yang dapat mencegah kehamilan seorang istri yang tidak dikehendaki. Secara garis besar metode kontrasepsi tersebut dapat dibedakan kedalam dua bentuk, yaitu; metode permanen dan metode temporal.

Metode permanen adalah metode kontrasepsi yang bersifat mematikan fungsi pembuahan, sehingga mengakibatkan kemandulan, Seorang istri yang melakukan kontrasepsi permanen ini dapat melakukan operasi pengangkatan saluran telur atau *histeroktomi* (operasi pengangkatan rahim). Sementara laki-laki dapat melakukan *vasektomi*, yaitu beda *interupsi duktus deferens* untuk kontrasepsi permanen.<sup>267</sup> Dengan memilih keduanya, maka baik suami maupun istri tidak dapat lagi berproduksi secara biologis.

Pertama, bahwa metode kontrasepsi permanen ini, para ulama sepakat bahwa istri maupun suami tidak boleh menggunakan kontrasepsi permanen karena berakibat pada kelumpuhan kesuburan biologis, sehingga tidak dapat memiliki anak dan hal itu bertentangan dengan tujuan pernikahan, yaitu untuk memiliki keturunan. Namun menurut

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup>Nāilul Authār, *Himpunan Hadis-Hadis Hukum*. Jilid 5. Diterjemahkan oleh MuammalHamīdī, dkk. (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 2001), h. 2272.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup>Kamus Buku Kesehatan Electrik (t.t: tp, t.th).

penulis, pendapat ulama tersebut tidak dapat diberlakukan secara umum karena dalam kasus-kasus tertentu ada orang yang telah memiliki banyak anak namun karena penyakit tertentu, sehingga ia dibenarkan melakukan operasi pengangkatan rahim. Akan tetapi, jika sepasang suami istri melakukan histeroktomi dan vasektomi dengan niat hanya untuk menikmati hubugan seksual semata dan tidak ada niat untuk memiliki anak, penulis setuju karena memang hal demikian bertentangan dengan tujuan perkawinan di mana mendapatkan keturunan menjadi salah satu tujuan perkawinan tersebut.

Karena itu, dalam pandangan penulis, laki-laki yang melakukan vasektomi kurang etis dan makruh hukumnya oleh karena ia telah menutup rapat-rapat kemungkinan untuk menikah lagi dengan perempuan yang sehat dan subur yang tidak memiliki masalah dengan rahimnya, padahal mendapatkan anak saleh merupakan cara terbaik dalam mendapatkan ridha Allah dan dengan adanya anak saleh tersebut, seorang orang tua telah mendapat jaminan keselamatan di dunia dan akhirat karena doa-doa yang dipanjatkan oleh anak saleh tersebut. Dengan demikian, suami istri yang tidak memiliki anak seharusnya mengadopsi anak atau menikah lagi demi mendapatkan keturunan yang baik yang dapat merawat dan mendoakannnya untuk kehidupan di akhirat.

Dengan menggunakan metode *sad zariah* terhadap kasus-kasus kontrasepsi permanen yang disebutkan di atas, maka hukum Islam membenarkan pengangkatan rahim dalam rangka rangka mencegah kehamilan yang memang sudah tidak dikehendaki lagi atau karena indikasi kanker rahim pada istri, daripada terjadi kehamilan yang tidak dikehendaki dan pada akhirnya digugurkan juga, maka seorang istri yang memiliki kemampuan finansial menurut pandangan penulis dapat memilih metode ini dalam rangka mencegah kehamilan yang tidak aman untuk kesehatan reproduksi dan jiwanya.

Kedua, metode temporal yang merupakan kebalikan dari metode permanen di mana fungsi suatu alat kontrasepsi dapat dibuka ketika pasangan suami istri berkeinginan untuk memiliki anak lagi. Di antara metode kontraspsi temporal yang dikenal dewasa ini adalah penggunaan kondom, pil, suntik dan lain-lain bahkan di kalangan orang tua dulu dikenal istilah metode kontrasepsi KB alam, yaitu dengan memutar pusar istri ke kiri pada saat pertama kali melakukan hubungan seksual, bahkan

di kalangan orang-orang tertentu (penjaja dan penikmat seks bebas), biasa menggunakan minum bersoda dengan dicampur obat tertentu dan diminum sebelum melakukan hubungan seksual dengan harapan dapat mencegah kehamilan.

Metode-metode ini diyakini dapat mencegah kehamilan yang tidak dikehendaki oleh pasangan suami istri. Itulah sisi positif penggunaan kontrasepsi temporal (kondom) di kalangan suami istri yang tidak menghendaki kehamilan. Namun di sisi lain, suami istri yang menggunakan kontrasepsi temporal dapat saja mengalami kegagalan disebabkan oleh beberapa faktor seperti lupa minum pil, kondom yang bocor dan kualitas alat kontasepsi yang tidak baik. Ketika seoarang istri atau suami gagal dengan alat kontrasepsi temporal yang digunakannya, maka biasanya mereka dengan cepat berpikir untuk segera menggugurkan janinnya karena suami atau istri dari awal memang tidak menghendaki kehamilan tersebut. Bagi mereka janin atau dalam kandungan yang diakibatkan karena gagal kontrasepsi tidak dianggap sebagai berkah dari Allah melainkan sebagai beban dan kegagalan kontasepsi atau KB.

Mengacu pada sisi negatif kontrasepsi di atas, maka praktik azl masih lebih baik dilakukan oleh pasangan suami istri yang tidak menghendaki suatu kehamilan, asalkan azl yang dilakukan tidak merugikan pihak istri dan hanya memuaskan pihak suami saja. Dalam Islam, hubungan seksual adalah bagian dari ibadah, jika diniatkan untuk membahagiakan pasangan masing-masing. Sekalipun hubungan seksual suami istri adalah ibadah, namun istri yang baru saja melahirkan dan belum melewati batas kebolehan melayani suami seharusnya tidak melakukan al-ghīlah (hubungan seksual di saat istri masih menyusui karena dikawatirkan dapat berdampak pada bayinya jika istri hamil lagi di usia penyusuan bayi tersebut.

Terkait dengan *al-ghīlah* atau mencampuri istri yang sedang menyusui. Nabi pernah bermaksud untuk melarang *al-ghīlah* atau mencampuri istri yang sedang menyusui tetapi setelah mengamati orang-orang Persi dan Romawi yang melakukan *al-ghilah* tapi toh ternyata tidak membahayakan anak-anak mereka, kemudian mereka bertanya kepada nabi tentang *azl* lalu rasul menjawab bahwa *azl* adalah pembunuhan secara samar, sebagaimana dijelaskan dalam sebuah hadis yang berbunyi;

حَدَّثَنَا عُبِيْدُ اللّهِ بْنُ سَعِيدٍ وَمُحَمَّدُ بْنُ أَيِي عُمَرَ قَالَا حَدَّثَنَا الْمُهْرِئُ حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ أَبِي أَيُّوبَ حَدَّنَي أَبُو الْأَسُودِ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ عَنْ جُدَامَةً فَالْتُ حَصَرْتُ رَسُولَ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي أَنَاسٍ وَهُو يَقُولُ لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ أَخْى عَنْ الْغِيلَةِ فَنَظَرْتُ فِي الرُّومِ وَفَارِسَ فَإِذَا هُمْ يُغِيلُونَ أَوْلاَدَهُمْ فَلَا يَضُرُّ أَوْلاَدَهُمْ ذَلِكَ شَيْعًا ثُمُّ سَنَالُوهُ عَنْ الْعَزْلِ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَلِكَ الْوَأْدُ الْخَقِيُ زَادَ عُبَيْدُ اللّهِ فِي حَدِيثِهِ عَنْ الْمُعْرِئِ وَهِ عَلَي وَسَلَّمَ ذَلِكَ الْوَأْدُ الْخَقِيُّ زَادَ عُبَيْدُ اللّهِ فِي حَدِيثِهِ عَنْ اللّهُ عِنْ اللّهِ فِي حَدِيثِهِ عَنْ اللّهُ عِنْ جُدَامَةً بِنْتٍ وَهُبِ اللّهَ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَلَكُ رَبُوفُلِ الْقُرْشِي عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةً عَنْ جُدَامَةً بِنْتٍ وَهْبِ الْأَسَدِيَّةِ أَتَّمَا قَالَتْ سَعِعْتُ مَا عَلْمُ اللّهِ عَلْمُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ فَلَكُمْ وَعُلِي الْعُرْلِ وَالْعَرْفُونِ الْفُرْسُونِ عَنْ عُرُونَةً عَنْ عَائِشَةً عَنْ جُدَامَةً بِنْتٍ وَهْبِ الْأَسْدِيَّةِ أَثَمَ قَالَ اللّهِ عَنْ عُرَالًا اللّهِ صَلّى الللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَلَكُونَ عِنْكُ حَدِيثِ سَعِيدِ بْنَ أَيْوبُ فِي الْعَزْلِ وَالْغِيلَةِ غَيْرُ أَنْهُ قَالَ الْغَيْعِ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَلَو اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَلَا لَهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَلَكُ مَنْكُونُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهِ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا الللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللهُ عَلَيْهِ عَلْمُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْهِ عَلْمَ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَيْهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللهُ عَلْمَ اللللْهُ عَلْمُ اللّهُ الللهُ عَلْمُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللّهُ عَلْمَ اللللْ

#### Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Ubaidullah bin Sa'id dan Muhammad bin Abu Umar keduanya berkata; Telah menceritakan kepada kami Al Muqri` telah menceritakan kepada kami Sa'id bin Abu Ayyub telah menceritakan kepadaku Abu Al Aswad dari Urwah dari Aisyah dari Judamah binti Wahb saudarinya Ukasyah, dia berkata; Saya hadir waktu Rasulullah bersama orang-orang, sedangkan beliau bersabda: "Sungguh saya bertekad untuk melarang ghilah, setelah saya perhatikan orang-orang Romawi dan Persia, mereka melakukan ghilah, ternyata hal itu tidak membahayakan anak-anak mereka sedikit pun." Kemudian mereka bertanya mengenai azl, Maka Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam menjawab: "Itu adalah pembunuhan secara tidak langsung." Ubaidullah menambahkan dalam haditsnya dari Al Muqri` yaitu Firman Allah: "Jika bayi-bayi yang dibunuh ditanya." Dan telah menceritakan kepada kami Abu bakar bin Abu Syaibah telah menceritakan kepada kami Yahya bin Ishaq telah menceritakan kepada kami Yahya bin Ayyub dari Muhammad bin Abdurrahman bin Naufal Al Qurasyi dari Urwah dari Aisyah dari Judamah binti Wahb Al Asadiyyah bahwa dia berkata; Saya mendengar Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam, kemudian dia menyebutkan seperti hadits Sa'id bin Ayyub tentang azl dan ghilah, namun dia menggunakan kata Al Ghiyal.

\_

 $<sup>^{268}</sup>$  Imam Muslim, Shahih Muslim, Kitab : Nikah, Bab : Bolehnya ghilah, yaitu mensetubuhi wanita saat masa menyusui anak. Nomor. Hadis : 2613.

Dalam kaitannya dengan *al-ghilah* di atas, maka dalam pandangan ilmu kesehatan bahwa *laktasi* atau menyusui dapat diandalkan sebagai suatu metode kontrasepsi untuk ibu yang sedang menyusui, *laktasi* dapat diandalkan sepanjang ibu tidak mengalami *ovulas.*<sup>269</sup> Kebanyakan ibu-ibu yang sedang menyusui tidak akan mengalami *ovulasi* untuk 4-24 bulan setelah melairkan sedangkan ibu-ibu yang tidak menyusui akan mengalami *ovulasi* dini 1-2 bulan setelah melahirkan.<sup>270</sup>

Jika seorang ibu yang masih menyusui bayinya hamil lagi dan tetap meneruskan *laktasi*, maka bayi yang mendapat ASI tersebut akan mendapat lebih banyak *progesteron* alamiah yang ada di dalam ASI.<sup>271</sup> *Progesteron* adalah hormon yang dikeluarkan oleh *korpus luteum* setelah *ovulasi. Progesteron* menyiapkan rahim untuk kehamilan, bila kehamilan terjadi, maka produksi *progesteron* pada akhirnya akan dilakukan oleh *plasenta*,<sup>272</sup> dan bila kehamilan tidak terjadi, maka *korpus luteum* akan terpecah dalam 12-16 hari dan berhenti memproduksi *progesteron* sehingga

269 Ovulasi adalah proses dalam siklus wanita di mana folikel yang matang pecah dan megeluarkan sel telur ke tuab falopi untuk dibuahi. Lapisan rahim telah menabal dalam rangka mempersiapkan sel telur yang telah dibuahi. Jika konsepsinatau pembuahan tidak terjadi maka lapisan rahim atau darah akan diruntuhkan oleh penumpahan elur yang tidak dibuahi dan dinding rahim ini disebut menstruasi . Ovulasi dimulai saat puberitas dan terus berlangsung secara bulanan pada tahun tahun usia subur dan selama kehamilan *ovulasi* berhenti. Lihat dalam Kamus *Buku Kesehatan Electrik*, (tt:tp, t.th).

<sup>270</sup>Andi Tihardimanto Kaharuddin, Sistem Reproduksi Wanita, Fisiologi dan Integrasinya Berdasarkan Alquran dan Hadis (Makassar: Alauddin Universitin Press), h. 254.

<sup>271</sup>Andi Tihardimanto Kaharuddin, *Sistem Reproduksi Wanita Fisiologi dan Integrasinya Berdasarkan Alquran danHadīts* (Makassar: Alauddin Ubniversity Press, 2012), h. 261.

<sup>272</sup>Plasenta adalah organ yang tumbuh di dalam rahim selama kehamilan dan menghubungkan jalur pasokan darah dari ibu dan bayi yang disebut juga dengan ari-ari. Lihat dalam Plasenta adalah organ yang tumbuh di dalam rahim selama kehamilan dan menghubungkan jalur pasokan darah dari ibu dan bayi yang disebut juga dengan ari-ari. Lihat dalam Kamus Buku Kesehatan. memicu menstruasi. Jika *plasenta* yang memproduksi *progesteron*, maka itu artinya bayi yang menyusu pada ibunya pada hakikatnya meminum darah, itulah sebab itu Alquran membatasi masa penyapihan selama dua tahun.

Dengan demikian tidaklah salah jika Islam menyarankan agar hubungan seksual suami istri tidak dilakukan jika ibu dari bayi itu tidak menyusui bayinya secara total karena dapat mengakibatkan kehamilan yang tidak direncanakan atau kehamilan yang tidak dikehendaki. Dalam kondisi seperti ini sangat besar kemungkinannya untuk melakukan pengguguran janin karena kalau tidak kehamilan itu juga akan berpengaruh terhadap bayi, yaitu yang menyusui.

Jika penggunaan alat kontrasepsi ini ternyata tidak mampu mencegah kehamilan, maka seorang istri maupun dibantu oleh suami tidak dapat melakukan upaya pengguguran janin oleh karena pengguguran janin yang dilakukan oleh istri demerupakan fakta yang tidak dapat dibantah bahwa pengguguran itu dilakukan istri dengan alasan yang tidak dibenarkan oleh agama dan undang-undang akan berhadapan dengan sanksi hukum.

# 3. Perlindungan Kehormatan Istri

Persoalan kehormatan merupakan persoalan yang sangat sensitif karena menyangkut harga diri manusia, siapapun tidak menginginkan harga dirinya diinjak-injak, tidak ingin martabatnya direndahkan, tidak ingin dilecehkan bahkan setiap orang berusaha dengan berbagai cara untuk menjaga dan mempertahankan harga dirinya demi sebuah kehormatan.

Dalam sebuah keluarga, kehormatan seorang istri sangat ditentukan oleh suami dan anak-anaknya karena kehormatan itu diperoleh diperoleh bila ia melakukan hal-hal yang normal, hal-hal yang wajar, yang dapat diterima dalam kehidupan bermasyarakat. Akan tetapi, bila istri atau suami bahkan anak melakukan hal-hal yang bertentangan dengan nilai dan norma masyarakat, maka saat itu juga ia akan kehilangan kehormatan, nama baik akan tercemar.

Kehormatan adalah sebuah nilai yang telah dimiliki oleh setiap manusia dibawa sejak lahir oleh karena itu tidak seorangpun yang berhak atas diri orang lain sebab kehormatan itu menyangkut hidup itu sendiri, dan kehormatan adalah hak azasi setiap orang, termasuk kehormatan istri dalam sebuah keluarga yang mengandung anak-anaknya. Karena itu, kehormatan seorang istri adalah karena ia memiliki kemulian yang bersumber dari kesabaran dan kebijaksanaan.

Dalam kaitan ini, maka yang dimaksud dengan prinsip kehormatan istri ketika ia mengalami perkosaan atau mengandung janin yang didiagnosa mengalami cacat permanen, maka ketika ia sabar menerima cobaan itu berarti ia telah mempertahankan kehormatan dirinya bukan sebaliknya dengan menggugurkan janinnya karena musibah tersebut, oleh karena Allah swt. akan memuliakan istri yang menjaga kehormatan tersebut, sebagaimana dalam makna ayat berikut ini:

Terjemahnya:

Jadilah Engkau Pema'af dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf, serta berpalinglah dari pada orang-orang yang bodoh.<sup>273</sup>

Berbeda dengan seorang istri yang bermaksud menggugurkan janin dari kehamilan yang tidak dikehendaki (terlalu banyak anak) dengan alasan kehornatan istri atau suami merupakan sesuatu yang menempatkan kehormatan bukan pada tempanya oleh karena suami maupun istri yang sengaja menggugurkan janinnya bukan karena alasan medis justru mempertaruhkan dan menjatuhkan kehormatannya sendiri karena dalam pandangan masyarakat suami istri tersebut telah melakukan suatu pembunuhan terhadap janin.

Legalitas pengguguran janin istri korban perkosaan dengan alasan menjaga kehormatan di satu sisi dapat dibenarkan menurut undang-undang dan fatwa ulama kontemporer karena dapat merusak stabilitas jiwa dan akal. Seorang yang tidak kuat menanggung derita karena mengalami perkosaan dipastikan mengganggu mental dan pikirannya namun berdasarkan pertimbangan agama perkosaan tersebut bagian dari cobaan hidup yang harus dijalani karena sesungguhnya ia

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Departemen Agama RI, Alguran..., h 140.

tidak berdosa dengan kehamilan tersebut, justru ia akan menanggung dosa jika ia menggugurkan janinnya yang tidak berdosa.

Demikian halnya dengan janin yang divonis mengidap kelainan dalam rahim, sehingga menurut pertimbangan medis janin itu harus digugurkan sebelum berusia 120 hari karena dikhawatirkan janin itu ketika lahir ia akan mengalami pengasingan dan menjadi beban orang tunya. Jika pertimbangan ini yang dijadikan sebagai dasar pengguguran janin yang mengalami cacat genetik, maka perbuatan pengguguran janin itu telah melanggar hal-hak azasi janin untuk hidup karena banyak juga anak-anak yang terlahir dalam keadaan cacat tetap dapat bertahan hidup.

Atas dasar itu, maka menggugurkan janin karena alasan menjaga kehormatan istri bukanlah sesuatu yang pokok dan dapat dibenarkan dalam Islam karena tidak sampai mengancam jiwa istri. Karena itu, dalam pandangan penulis tindakan pengguguran janin dengan alasan kehormatan harus diawasi dengan ketat, sehingga tidak dijadikan bagian dari industri pengguguran janin dengan alasan tertentu.

Logika di atas sesungguhnya bertentangan dengan logika agama karena Islam menegaskan bahwa kehormatan seorang istrin itu tidak terletak pada tindakannya menggugurkan janin karena korban perkosaan atau karena janin dalam kandungannya mengalami cacat permanen, sehingga ia harus menggugurkan janinnya. Hakikat kehormatan seoarang istri yang sebenarnya dalam Islam adalah bagaimana istri itu menjaga amanah Allah ketika ia ditakdirkan mengandung seorang janin dalam rahimnya, bagaimana seorang istri menjaga martabat dirinya dari laki-laki yang bukan muhrimnya, bagaimana seorang istri menjaga harta suaminya dan bagaimana seorang istri menjaga pandangannya karena pandangan itu adalah pintu dari kerusakan moral yang lebih besar yang dapat dialami seorang istri.

# BAB VI PERLINDUNGAN HUKUM ISLAM TERHADAP JANIN

Adapun prinsip-prinsip perlindungan hukum terhadap janin akan dirumuskan berdasarkan pendekatan *sad zariah,* yaitu rumusan prinsip-prinsip perlindungan hukum Islam yang akan melindungi kepentingan janin dari upaya pengguguran yang dilakukan seorang istri maupun suaminya.

# 1. Perlindungan Keturunan/Hifzu al-Nasl

Prinsip Perlindungan Keturunan adalah merupakan salah satu prinsip dasar dalam hukum Islam untuk memelihara kelestarian manusia dan membina sikap mental generasi penerus agar terjalin persahabatan dan persatuan antara sesama umat manusia. Salah satu unsur pokok yang harus dijaga pada kemaslahatan manusia adalah menjaga keturunan oleh karena keturunan merupakan unsur sangat penting dalam sebuah keluarga.

Keturunan merupakan pengakuan hubungan kekeluargaan yang berdasarkan pertalian darah sebagai salah satu akibat perkawinan yang sah. Di dalam hukum Islam, keturunan mempunyai peran yang sangat penting karena menunjukkan kejelasan nasab yang erat kaitannya dengan hukum perkawinan yang melarang seseorang menikah karena memiliki hubungan darah, serta berkaitan dengan warisan di mana seseorang dapat terhalang mendapatkan warisan disebabkan karena nasab atau keturunan tersebut, serta perwalian, wakaf, hibah dan hal-hal lain yang termasuk hak bagi anak, hak bagi kedua orang tuanya dan saudanya.

Keturunan merupakan sebuah pengakuan syariat bagi hubungan anak dengan garis nasb ayahnya, sehingga dengan itu anak berhak mendapatkan hak-hak sebagai akibat adanya hubungan nasab. Menurut Abdul Karim Zaidan, seseorang boleh menynadarkan garis keturunannya atau nasabnya kepada ayahnya apabila terpenuhi beberapa syarat, yaitu seorang anak lahir dari seorang perempuan dari hasil perbuatan suaminya, ketika istri hamil tidak boleh lewat dari waktu yang lazim dan suami tidak mengingkari anak yang dilahirkan oleh istrinya.

Karena itu, salah satu tujuan dari pernikahan dalam Islam adalah untuk mendapatkan anak, yaitu anak yang shaleh yang dapat memberikan kebanggaan dan menjamin keselamatan kedua orang tuanya, baik di dunia maupun di akhirat. Seorang anak membutuhkan kepastian nasab kepada ayahnya yang disandarkan kepada makna sebuah hadis bahwa anak itu kepunyaan pemilik ranjang, sebagaiman dinyatakan dalam sebuah hadis nabi yang berbunyi;

و حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ رَافِعٍ وَعَبْدُ بْنُ مُمَيْدٍ قَالَ ابْنُ رَافِعٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنْ الرُّهْرِيِّ عَنْ ابْنِ الْمُسَيَّبِ وَأَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ الْوَلَدُ لِلْفِرَاشِ وَلِلْعَاهِرِ الْحَجُرُ و حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ مَنْصُورٍ وَرُهْيُرُ بْنُ حَرْبٍ وَعَبْدُ الْأَعْلَى بْنُ مَمَّادٍ وَعَمْرُو النَّاقِدُ قَالُوا حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ الرُّهْرِيِّ أَمَّا ابْنُ مَنْصُورٍ فَقَالَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَقَالَ رَمُعْ وَعَنْ اللَّهُ عَلْى عَنْ سَعِيدٍ أَوْ عَنْ سَعِيدٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَقَالَ وَمُعْرُو حَدَّثَنَا سُفْيَانُ مَوْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَقَالَ رُهُمْرٌ عَنْ سَعِيدٍ أَوْ عَنْ سَعِيدٍ أَوْ عَنْ سَعِيدٍ أَوْ عَنْ سَعِيدٍ وَأَبِي سَلَمَةَ أَوْ عَنْ سَعِيدٍ أَوْ عَنْ الرَّهْرِيِّ عَنْ سَعِيدٍ وَأَبِي سَلَمَةَ وَمَرَّ عَنْ سَعِيدٍ وَأَبِي سَلَمَةَ وَمَرْهُ عَنْ سَعِيدٍ وَأَبِي سَلَمَةَ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْلُ حَدِيثِ مَعْمَرٍ عَنْ سَعِيدٍ أَوْ اللَّهِ عَنْ سَعِيدٍ أَوْ أَبِي سَلَمَةً وَمُرَّةً عَنْ سَعِيدٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً وَقَالَ عَمْرُو حَدَّنَنَا سُفْيَانُ مَرَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى عَنْ سَعِيدٍ أَوْ اللَّهُ عَلَى عَنْ سَعِيدٍ أَوْ اللَّهِ مُنَالِعُ عَنْ سَعِيدٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَنْ اللَّهُ عَلْهُ وَسَلَمَ يَعْلُو حَدِيثِ مَعْمَرٍ عَنْ سَعِيدٍ أَوْ عَلْ عَمْرُو حَدَّنَنَا سُفْيَانُ مُونَ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَعْلُ حَدِيثِ مَعْمَرٍ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَعْلُ حَدِيثِ مَعْمَرِ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَعْلُولُ حَدِيثِ مَعْمَرِ عَنْ الْمُعَلِي وَالْمَا عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَعْلُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْهُ وَسُلَمَ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ وَسُلَمَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

# Artinya;

Dan telah menceritakan kepadaku Muhammad bin Rafi' dan Abd bin Humaid. Ibnu Rafi' mengatakan; Telah menceritakan kepada kami 'Abdur Razaq telah mengabarkan kepada kami Ma'mar dari Az Zuhri dari Ibnu Musayyab dan Abu Salamah dari Abu Hurairah bahwasannya Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Seorang anak adalah untuk pemilik ranjang, sedangkan orang yang menzinahi (ibunya) tidak mempunyai hak atasnya (rugi)." Dan telah menceritakan kepada kami Sa'id bin Manshur, Zuhair bin Harb dan 'Abdul A'la bin Hammad serta 'Amru An Nagid mereka berkata; Telah menceritakan kepada kami Sufyan dari Az Zuhri. Ibnu Manshur mengatakan; Dari Sa'id dari Abu Hurairah, sedangkan 'Abdul A'la bin Hammad, dia berkata; dari Abu Salamah atau dari Sa'id dari Abu Hurairah, dan Zuhair mengatakan; Dari Sa'id atau dari Abu Salamah dari salah satunya atau keduanya dari Abu Hurairah. Dan Amru mengatakan; Telah menceritakan kepada kami Sufyan dan sesekali dari Az Zuhri dari Sa'id dan Abu Salamah dan sesekali dari Sa'id atau Abu Salamah dan sesekali dari Sa'id dari Abu

<sup>274</sup>Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis. Sumber Imam Muslim, kitab menyusui, bab anak itu untuk pemilik kasur, nomor hadis 2646.

Hurairah dari Nabi shallallahu 'alaihi wasallam seperti haditsnya Ma'mar.

Berdasarkan makna hadis di atas, maka yang dimaksud anak yang dinisbatkan kepada kedua orang tuanya adalah orang tua yang bersekutu di dalam satu ranjang melalui pernikahan yang sah. Salah satu syarat pernikahan yang sah adalah seoarang istri yang kosong dari bekas suaminya terdahulu. Jika terbukti seorang suami tidak pernah menggauli istrinya, maka penisbahan anak yang dilahirkan kepada laki-laki yang menikahinya namun tidak pernah menggaulinya adalah suatu penisbahan yang dusta dan wanita itu telah melakukan dua dosa besar, yaitu dosa zina dan dosa menisbatkan seorang anak bukan kepada ayahnya.<sup>275</sup>

Atas dasar itu, maka keturunan dalam pandangan Islam bukan hanya sekedar pelanjut dalam keluarga tetapi keturunan memiliki faidah yang sangat penting bagi kedua orang tuanya. Karena itu, hikmah adanya keturunan adalah dalam perkawinan adalah memberi manfaat dunia akhirat, menjadi buah hati yang menyejukkan pandangan, sarana untuk mendapatkan ganjaran pahala dari sisi Allah swt., anak akan meringankan beban orang tuanya, sebagaimana ditegaskan dalam sebuah hadis nabi yang berbunyi;

# Artinya:

Telah menceritakan kepadaku dari Malik dari Yahya bin Said bahwa Sa'id bin Musayyib berkata, "Seseorang itu terangkat dengan doa anaknya setelah kematiannya." Ia mengatakan dengan mengangkat kedua tangannya ke langit".

Keturunan adalah tumpuan dan harapan bagi bagi orang tuanya dan masa depan suatu bangsa, maka jika suatu genarasi persoalan pendidikan terabaikan akan menghancurkan nama nama baik orang tuanya dan masa depan suatu bangsa. Untuk itu, anak sebagai cikal bakal

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup>Ahmad Syarbashi, Yas'alunaka..., h. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup>Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis. Sumber Imam Malik, kitab Azan, bab hal-hal yang diperhatikan dalam adab berdoa, nomor hadis 455.

yang akan mengharumkan nama baik orang tua dan penopang kejayaan suatu bangsa, maka setiap orang perlu memperhatikan pendidikan seorang anak agar meninggalkan generasi yang berkualitas bukan sebaliknya melairkan generasi lemah yang tidak berkualitas dan hanya menjadi beban masyarakat.

Karena itu, Islam memerintahkan agar setiap orang tua berupaya melahirkan dan mencetak generasi atau keturunan yang baik, karena kebaikan dan masa depan orang tua serta masyarakat bahkan bangsa dan negara diawali dari pendidikan anak dalam keluarga. Itulah sebabnya Alquran memerintahkan agar setiap orang tua memperhatikan hal tersebut dengan cara memperhatikan makanan yang diberikan kepada janin, seperti yang dijelaskan dalam QS Al-Nisa/4; 9.

# Terjemahnya:

Dan hendaklah takut kepada Allah orang-orang yang seandainya meninggalkan di belakang mereka anak-anak yang lemah, yang mereka khawatirkan terhadap kesejahteraan mereka oleh sebab itu, hendaklah mereka bertakwa kepada Allah dan hendaklah mereka mengucapkan perkataan yang benar. <sup>277</sup>.

Untuk mendapatkan keturunan yang berkualitas, Islam mengisyaratkan agar mencari wanita-wanita yang penyayang dan subur agar dapat memiliki keturunan yang baik, bukan memilih wanita-wanita yang memiliki banyak harta, kecantikan dan garis keturunan darah biru karena semua itu akan hilang tetapi kebaikan dan akhlak dari seorang wanitalah yang akan mampu mendidik anak yang baik, sehingga anak itu akan memberikan kebanggaan bagi kedua orang tuanya di dunia dan menjadi jaminan keselamatan di akhirat. Inilah salah hikmah dibalik anjuran nabi dalam memilih seorang calon ibu, sebagaimana dijelaskan dalam hadis yang berbunyi;

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Departemen Agama RI, *Alquran...*, h. 62.

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ أَخْبَرَنَا مُسْتَلِمُ بْنُ سَعِيدٍ ابْنَ أُخْبَ مَنْصُورٍ بْنِ زَاذَانَ عَنْ مَنْصُورٍ يَغْنِي ابْنَ أَحْبَرَ اللَّهِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ إِنِي أَصَبْثُ النَّانِيَةَ وَنَاهُ النَّالِيَةَ أَنَاهُ النَّالِيَةَ فَنَهَاهُ ثُمَّ أَتَاهُ النَّالِيَةَ فَقَالَ تَزَوَّجُهَا قَالَ لَا ثُمُّ أَتَاهُ النَّالِيَةَ فَنَهَاهُ ثُمُّ أَتَاهُ النَّالِيَةَ فَقَالَ تَزَوَّجُهَا قَالَ لَا ثُمُّ أَتَاهُ النَّالِيَةَ فَنَهَاهُ ثُمَّ أَتَاهُ النَّالِئَةَ فَقَالَ تَزَوَّجُهَا الْوَدُودَ الْوَدُودَ الْوَلُودَ فَإِنِي مُكَاثِرٌ بِكُمْ الْأَمْرَمِ. 278

# Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Ahmad bin Ibrahim, telah menceritakan kepada kami Yazid bin Harun telah mengabarkan kepada kami Mustalim bin Sa'id anak saudari Manshur bin Zadzan, dari Manshur bin Zadzan dari Mu'awiyah bin Qurrah dari Ma'qil bin Yasar, ia berkata; seorang laki-laki datang kepada Nabi Shallallahu 'alaihi sallam lalu berkata; sesungguhnya aku mendapati seorang wanita yang mempunyai keturunan yang baik dan cantik, akan tetapi dia mandul, apakah aku boleh menikahinya? Beliau menjawab: "Tidak." Kemudian dia datang lagi kedua kalinya dan beliau melarangnya, kemudian ia datang ketiga kalinya lalu Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Nikahkanlah wanita-wanita yang penyayang dan subur (banyak keturunan), karena aku akan berbangga kepada umat yang lain dengan banyaknya kalian."

Di samping ibu yang subur dan penyayang, unsur lain dalam menajdikan seoarnag anak itu berkualitas adalah asupan makanan yang diberikan ketika masih berada dalam rahim ibunya. Janin yang berada dalam rahim ibunya mendapatkan makanan dan tumbuh dengan gizi dan darah ibunya. Karena iti, makanan ibunya harus halal dan baik serta cukup gizi, sehingga mampu memberikan unsur-unsur yang diperlukan oleh janin dan untuk kesehatan ibu. Kekurangan vitamin, protein, lemak, karbohidrat dalam makanan ibunya akan membahayakan keseatan janin yang dikandungnya. Ini juga menunjukkan bahwa sejak awal pendidikan anak telah dimulai dengan memberikan makanan yang baik dan halal ketika masih berada dalam kandungan ibunya.

Selain itu, keadaan mental ibu juga sangat menentukan dalam mendapatkan keturunan yang berkualitas. Seorang ibu yang sedang mengandung memerlukan ketenangan dan ketenangan yang paling baik

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup>Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis. Abu Daud, kitab al-Nikah, bab larangan men ikahi wanita yang tidak bisa punya anak, nomor hadis 1754.

menurut ajaran Islam adalah dengan banyak berzikir kepada Allah. Hal ini penting bagi seorang ibu maupun bagi bayinya karena ketenangan ibu hamil akan mempengaruhi watak dan mental janin yang ada dalam kandungannya. Demikian sebaliknya, ibu harus banyak beribadah dan beramal shaleh karena semua gerak gerik, perasaan dan perbuatannya dapat mempengaruhi watak dan mental janin yang dikandungnya.

Atas dasar itu, maka menjaga keturunan diawali dari upaya menjaga janin dalam rahim setiap istri yang mengandung janin suaminya karena janin yang ada dalam rahim seorang istri adalah calon pelanjut bagi sebuah keluarga, sehingga keberadaannya di dalam kandungan ibunya harus dijaga dan dihormati.

Untuk menjaga kelestarian keturunan tersebut, maka perlindungan hukum terhadap keturunan (janin) harus diberikan dengan memberikan sanksi hukum kepada pelaku pengguguran janin, baik suami istri maupun orang lain dapat dikiaskan kepada hukuman terhadap pengguguran janin akibat pembunuhan. Jika jenis-jenis pembunuhan tersebut di atas dikaitkan dengan pengguguran janin, baik yang dilakukan secara sengaja maupun tidak sengaja, maka ulama menetapkan beberapa jenis hukuman bagi pelaku pengguguran janin tersebut, yaitu; bahwa syarak mewajibkan membayar diat (denda) secara sempurna kepada seseorang yang memukul perut wanita yang hamil lalu dia melahirkan anaknya dalam keadaan hidup namun akhirnya mati akibat pemukulan tadi. Jika bayi itu lahir dalam keadaan mati, maka dia tetap dikenakan denda karena kelengahannya (ghurrah) sebesar seperdua puluh diat.

Syarak juga mewajibakan si pemukul membayar *kaffārat* di samping *diat* dan *ghurrah*, yaitu dengan memerdekakan seorang budak yang beriman, jika tidak dapat, maka ia harus berpuasa dua bulan berturut-turut jika janin itu hidup terlebih jika janin itu mati.<sup>279</sup> Ketetapan hukum ini didasarkan pada hadis nabi yang berbunyi;

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup>Yūsuf al-Qardhāwi, *Fatāwa al-Mu'shirah*. Jilid 2. (Kuwait: Dār al-Qalam, 1994), h. 555.

قَضَى رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي جَنِيْنِ امْرَأَةٍ مِنْ بَنِي لَحْيَا نِ سَقَطَ بِغُوَّةِ عَبْدٍ أَوْ أَمَةٍ ثُمُّ إِنَّ الْمَرَّاةَ الَّتِيْ قُضِى عَلَيْهَا بِالْغُرَّةِ تُوْفِيَتْ فَقَضَى رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَأَنَّ مِيْرَاقَهَا لِبَيْيْهَا وَرَوْجِهَا وَأَنَّ الْعَقْلَ عَلَى عَصَبَتِهَا. <sup>280</sup>

# Artinya:

Rasulullah saw menetapkan atas janin seorang wanita Bani Lahyān yang gugur kandungannya dalam keadaan mati dengan *ghurrah* berupa seorang hamba laki-laki atau seorang hamba perempuan. Kemudian wanita yang ditetapkan baginya *al-gurrah* meninggal dunia, maka rasulullah saw menetapkan ahli warisnya kepada anakanaknya dan suaminya, sedang *diat* kematiannya diberikan kepada asabahnya.

أَنَّ مُرَأَتَيْنِ مِنْ هُذَ يُلٍ رَمَتْ إِحْدَاهُمَا ٱلأُحْرَي فَطَرَّحَتْ جَنِيْنَهَا فَقُضِىَ فِيْهِ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِغُرَّةِ عَبْدٍ أَوْ أَمَةٍ. رَوَاهُ الْبُحَارِي عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً. <sup>281</sup>

# Artinya:

Bahwa ada dua wanita dari suku Huzāil yang saling melempar, maka salah satu dari wanita itu gugur kandungannya, maka rasul saw menetapkan atas wanita yang menggugurkan janin wanita lainnya dengan membayar ghurrah satu orang hamba laki-laki atau perempuan.

Kandungan kedua hadis ini adalah bahwa nabi menetapkan wajibnya ghurrah atau denda bagi pelaku pengguguran janin secara tidak langsung. Para ulama menyimpulkan bahwa pembayaran ghurrah diwajibkan untuk semua pelaku atau serangan terhadap janin, tetapi terdapat perbedaan pendapat tentang perlunya memenuhi kewajiban ini dalam kasus di mana janin digugurkan dalam keadaan belum berbentuk utuh sebagai manusia.

Dalam sebuah kisah yang diriwayatkan oleh al-Baihāqi dijelaskan bahwa Khalifah Umar pernah meminta seorang perempuan hamil untuk

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup>Abū Husain Muslim bin *al-Hajjāj al-Qusyārī al-*Naisābūrī, *Shahīh Muslim*, IIII, h. 1309.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup>Muhammad bin Ismāil Abū Abdillāh al-Bukhāri, *Shahīh al-Bukhārī*. Jilid 4 (Beirut: Maktabah al-Asyriyyah, t. th), h. 2154.

menghadap kepadanya, karena perempuan hamil itu merasa cemas, sehingga perutnya terasa sakit sehingga menyebabkan ia mengalami keguguran. Khalifah Umar meminta pendapat Ali bin Abi Thalib bahwa Umar harus membayar *diat* atau ganti rugi atas gugurnya janin tersebut karena ketakutan dengan panggilam Umar bin Khattab.<sup>282</sup>

Kisah di atas menjadi dasar bagi ulama selanjutnya dalam menetapkan hukum terhadap orang yang dengan segaja membunuh janin. Menurut Imām Mālik, seseorang yang melakukan suatu perbuatan yang menyebabkan gugurnya janin harus diberi sanksi meskipun janin masih berupa darah atau daging. Karena itu, ghurrah harus dibayar walaupun janin belum berbentuk,<sup>283</sup> Sementara Abu Hanīfah dan Syafi'i berpendapat bahwa yang diberi sanksi hanyalah ketika janin sudah berbentuk manusia,<sup>284</sup> Hal ini sejalan dengan pendapat Mazhab Hambāli yang mengatakan bahwa setiap tindakan untuk mengakhiri kehamilan, seperti minum obat penggugur janin yang dilakukan sebelum janin berumur 40 hari kehamilan tidak perlu membayar ghurrah.<sup>285</sup> Akan tetapi, menurut Ibn Hazm jika anak itu belum ditiupkan ruh atasnya dan wanita itu tidak sengaja membunuhnya, maka ia dikenai ghurrah dan kaffārat. Adapun jika ia sengaja membunuhnya, maka ia dijatuhi hukuman kisās atau membayar tebusan dengan hartanya.<sup>286</sup> Hal ini disebabkan oleh karena yang akan keluar dari tubuh wanita yang hamil merupakan janin yang sudah memiliki karakteristik sebagai manusia.

Al-Qardhāwi memandang bahwa syara mewajibkan diat atau denda secara sempurna kepada seseorang yang memukul perut wanita hamil, lalu ia melahirkan anaknya dalam keadaan hidup namun akhirnya meninggal akibat pukulan tersebut. Adapun jika bayi itu lahir dalam keadaan meningal, maka ia tetap dikenai hukuman dengan mewajibkan si pemukul membayar kaffārat disamping diat dan ghurrah, yaitu memerdekan seorang budak yang beriman, jika tidak dapat ia harus

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup>Abdul Qadir Audah, *Al-Tasyri' al-Jinā'i*. Juz II (tt:tp, t.th), h. 262-272.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup>Ibnu Rusyd, *Bidāyatul Mujtahid*. Jilid 2 (Mesir: Mathba'ah al-Bābi al-Halābī, 1981), h. 416.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Audah, *Al-Tasyrī*'..., h. 264..

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Abdūl al-Nāsir, *al-Fiqh fi al-Islāmī*. Jilid 3 (Kairo: Majlis al-A'la Lisun al-Islāmī, t. th), h. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup>Al-Qardhāwi, Fatāwa..., h. 543.

berpuasa dua bulan berturut-turut, bahkan hal itu diwajibkan atasnya, baik janin itu hidup ataupun meninggal. <sup>287</sup>

Hal ini berbeda jika pengguguran janin dilakukan atau diakibatkan oleh orang lain sebagaimana yang disebutkan dalam hadis mengenai dua orang wanita yang saling melempar lalu salah satunya menyebabkan ibu hamil lainnya keguguran, maka dalam kasus ini yang berhak menerima *ghurrah* adalah ahli warisnya, sebagaimana dinukilkan oleh Ibn Rusdy bahwa Imām Syāfī'i dan Abū Hanīfah berpendapat bahwa yang berhak menerima *ghurrah* adalah ahli waris janin. Pendapat lain mengatakan bahwa yang berhak menerima *ghurrah* ada ibu dari janin itu sendiri karena janin adalah bagian dari tubuh ibu.<sup>288</sup>

Sementara, seorang istri yang dengan sengaja ingin menggugurkan janinnya dengan meminum obat-obatan, maka ia wajib membayar denda, tidak boleh mewarisi sesuatu darinya, dan wajib memerdekakan seorang budak. Denda tersebut wajib diberikan kepada ahli waris si janin atau diberikan kepada orang-orang tertentu yang dianggap dapatnya membuatnya jera dari perbuatan menggugurkan janin.

Demikian pula jika yang menggugurkan janin itu adalah ayahnya, maka si ayah harus membayar denda, tidak boleh mewarisi sesuatu darinya dan harus memerdekakan budak. Jika tidak mendapatkan budak atau tidak mampu memerdekakan budak, maka ia harus berpuasa selama dua bulan berturut-turut sebagai cara taubat kepada Allah dan jika tidak mampu berpuasa maka harus bertaubat dengan taubat yang sebenarnya dan berjanji kepada Allah untuk tidak melakukan pengguguran janin itu lagi di masa akan datang.

Berdasarkan kedua hadis di atas dipahami bahwa penegakan hukum terhadap pelaku pengguguran janin, baik disengaja maupun tidak disengaja atau dilakukan sendiri oleh ibu yang mengandungnya atau dibantu oleh suaminya diwajibkan membayar *ghurrah*.<sup>289</sup> Hukum

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup>Al-Qardhāwi, Fatāwa..., h. 542.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Ibn Rusdy, *Bidāyatul...*, h. 416

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup>Kata *al-Gurrah* yang mempunyai arti putih di dahi kuda, maka budak yang dimaksud dalam hadis itu menurut Amru bin Alā adalah budak yang berkulit putih. Kata al-gurrah juga sama dengan lima ekor unta. Lihat al-Mawārdī, al-Hāwī..., h. 212.

pengguguran janin yang disebabkan oleh orang lain dapat dikiāskan kepada pelaku pengguguran janin yang dilakukan sendiri oleh ibu hamil atau dibantu oleh suaminya, sebagaimana yang ditetapkan oleh para ulama, yaitu;

Imam Ja'fat Shādiq berkata; jika anak yang digugurkan masih berbentuk embrio, maka diatnya adalah 20 dinār, bila sudah berbentuk segumpal darah, maka diatnya adalah 40 dinār, bila telah berbentuk segumpal daging, maka diatnya adalah 60 dinār, bila telah berbentuk tulang, maka diatnya adalah 80 dinār, bila telah berbentuk manusia utuh sebelum ditiupkan ruh, maka diatnya adalah 100 dinār tetapi jika sudah bernyawa, maka diatnya adalah sama dengan hukum membunuh seorang manusia pada umumnya.<sup>290</sup>

Sementara menurut Ibn Hazm Jika janin itu sudah berumur 120 hari atau telah bernyawa, maka hal tersebut termasuk tindak kejahatan pembunuhan dengan sengaja, sehingga mewajibkan pelakunya menanggung segala resiko seperti hukum kiss dan tidak wajib membayar denda, kecuali bila dimaafkan maka ia wajib membayar *gurrah* atau denda saja karena itu hanya merupakan diat saja tetapi tidak wajib membayar *kaffarat* karena hal itu merupakan pembunuhan dengan sengaja.<sup>291</sup>

Adapun jika janin itu belum ditiupkan ruh padanya, menurut Ibn Hazm, ibunya tetap wajib membayar *ghurrah* tetapi jika sudah ditiupkan ruh dan ibunya tidak sengaja membunuhnya, maka ia dikenai *ghurrah* dan *kaffārat,* sedang jika ia sengaja membunuhnya dengan obat-obatan tersebut, maka dia dijatuhi hukuman kisās atau membayar tebusan dengan hartanya sendiri.<sup>292</sup>

Janin yang telah ditiupkan ruh oleh Ibn Hazm dianggap sebagai sosok manusia yang memiliki jiwa dan hak hidup yang harus dihormati dan dilindungi. Karena itu, janin sebagai cikal bakal manusia harus dimuliakan dan tidak boleh dihinakan dengan menggugurkannya dengan alasan apapun. Logika hukum yang terkandung dari penetapan *jarimah* 

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup>Ibrāhim Amīni, *Anakmu, Amanat-Nya.* Diterjemahkan oleh M. Anis Maulachela dari judul aslinya " Principles of Upbringing Children (Cet.I; Jakarta: Al-Huda, 2006), h. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup>Al-Qhardāwī, *Fatāwa*..., h. 772.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup>Al-Qhardāwī, Fatāwa..., h. 773.

terhadap pengguguran janin tersebut sebagai sebuah tindak pidana pembunuhan adalah sebagai berikut;

Janin adalah ciptaan Allah yang mulia tidak boleh dihinakan dengan cara merubah ciptaan tersebut maupun dengan cara menguranginya bahkan dengan cara membunuhnya, sebagaimana dijelaskan dalam Alquran.<sup>293</sup> Membunuh satu nyawa sama saja dengan membunuh semua orang dan menyelamatkan satu nyawa sama saja dengan menyelamatkan nyawa semua orang.

Dasarnya adalah dijelaskan dalam Alquran.<sup>294</sup> Tidak boleh membunuh anak termasuk janin hanya karena takut miskin, sebagaimana dijelaskan dalam Alquran.<sup>295</sup> Janin yang terbentuk dalam rahim ibu adalah kehendak Allah, karena tidak ada kehamilan yang merupakan kecelakaan.<sup>296</sup> Tidak boleh membunuh jiwa tanpa alasan yang dibenarkan.<sup>297</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup>Maksudnya: Allah memudahkan bagi anak Adam pengangkutan-pengangkutan di daratan dan di lautan untuk memperoleh penghidupan. Lihat dalam QS Al-Isra/17: 70.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup>Yakni: membunuh orang bukan karena kisas. Hukum ini bukanlah mengenai Bani Israil saja, tetapi juga mengenai manusia seluruhnya. Allah memandang bahwa membunuh seseorang itu adalah sebagai membunuh manusia seluruhnya, karena orang seorang itu adalah anggota masyarakat dan karena membunuh seseorang berarti juga membunuh keturunannya. Lihat dalam Q.S. al-Māidah (5); 32.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup>QS al-Isra/17: 31.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup>QS al-Hāj/22: 5.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup>Yang dimaksud dengan bil-haq adalah yang dibenarkan oleh syara' seperti kisas membunuh orang murtad, rajam dan sebagainya. Maksud kekuasaan di sini ialah hal ahli waris yang terbunuh atau Penguasa untuk menuntut kisas atau menerima diat. qishaash ialah mengambil pembalasan yang sama. qishaash itu tidak dilakukan, bila yang membunuh mendapat kema'afan dari ahli waris yang terbunuh Yaitu dengan membayar diat (ganti rugi) yang wajar. pembayaran diat diminta dengan baik, umpamanya dengan tidak mendesak yang membunuh, dan yang membunuh hendaklah membayarnya dengan baik, umpamanya tidak menangguh-nangguhkannya. bila ahli waris si korban sesudah Tuhan menjelaskan hukum-hukum ini, membunuh yang bukan si pembunuh, atau membunuh si pembunuh setelah menerima diat, Maka

Terkait dengan persoalan *ghurrah* ini, muncul pertanyaan bahwa siap yang harus menerima *ghurrah* tersebut, jika pengguguran janin itu dilakukan oleh ibunya sendiri dengan meminum obat-obatan atau dibantu oleh suaminya sendiri yang memang tidak menghendaki kehamilan istrinya tersebut.

Dalam hal ini, Ibnu Quddāmah menjelaskan bahwa bila seorang istri meminum obat dan terjadi keguguran, maka dia harus membayar *ghurrah* dan tidak boleh menjadi ahli warisnya.<sup>298</sup> Pendapat Ibnu Qudāmah ini tidak merinci terhadap siapa *ghurrah* itu harus diberikan jika pelaku pengguguran janin itu adalah kedua orang tuanya sendiri. Menurut penulis, dalam kasus ini, *ghurrah* itu harus diberikan kepada orang-orang tertentu yang telah diatur oleh pemerintah yang intinya adalah membuat jera para suami atau istri yang dengan sengaja menggugurkan janinnya tanpa alasan yang sifatnya darūrat di luar alasan medis dan perkosaan tersebut.

Terkait dengan sanksi hukum pengguguran janin ini al-Qardhawi mengatakan sanksi hukuman terhadap pembunuhan janin menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki perhatian yang besar terhadap penghormatan terhadap janin, baik sebelum ruh ditiupkan lebih-lebih setelah ruh ditiupkan kepada janin.<sup>299</sup> Keterangan ini menunjukkan bahwa para ulama sepakat menetapkan sanksi hukum bagi pelaku pengguguran janin, baik yang dilakukan oleh kedua orang tuanya maupun karena diakibatkan oleh orang lain dengan membayar *ghurrah* karena membunuh janin yang sudah bernyawa dianggap sebagai pembunuhan terhadap anak yang ada dalam kandungan ibunya yang sebentar lagi akan lahir di muka bumi.

Persoalannya adalah jika hukum fikih di atas, seperti kisās, diyāt, kaffārat dan ghurrah tidak dapat diterapkan karena ketentuan itu tidak menjadi sumber hukum di suatu negara, maka aturan hukum itu hanya bersifat normatif saja, artinya seorang muslim yang taat dapat saja

terhadapnya di dunia diambil qishaash dan di akhirat Dia mendapat siksa yang pedih. diat ialah pembayaran sejumlah harta karena sesuatu tindak pidana terhadap sesuatu jiwa atau anggota badan. Lihat Q.S al-Isra/17: 33.

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Ibn Quddāmah, *al-Mughnī* (Riyād: Maktabat al-Riyād al-Hāditsah, t.th), h. 812.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup>Al-Qardhāwi, Fatāwa..., h. 543.

menghukum dirinya dengan membayar denda atau kaffārat atau diyāt namun untuk kisās hal tersebut tidak dapat dilakukan oleh karena bertentangan dengan sistem hukum yang berlaku pada suatu negara. Sebaliknya, jika ketetapan hukum Islam ini tidak diterapkan, maka akan semakin banyak muslim yang lemah imannya akan melakukan pengguguran janin tanpa harus dikenai hukum diyāt, kaffārat, ghurrah bahkan kisās.

Karena itu, mengacu pada pertimbangan maslahat dan *sad zariah*, maka substansi aturan hukum fikih itu pelu dimasukkan kedalam peraturan perundang-undangan suatu negara, sehingga esensi kandungan hukumnya tetap sesuai dengan kondisi dan tempat. Misalnya persoalan budak, *diyāt* dan *ghurrah* harus dikiāskan kepada unsur-unsur hukum yang ada pada suatu negara dan memiliki sifat memaksa untuk membuat pelaku pengguguran janin jera untuk melakukan pengguguran janin.

Dalam konteks kekinian, apakah pembunuhan terhadap janin bernyawa atau anak harus disanksi dengan membayar *ghurrah* sebagaimana dijelaskan dalam fikih Islam olek karena dewasa ini tidak ada lagi budak dan Islam telah menghapusnya, apakah hukum *ghurrah* juga harus dihapus oleh karena. Menurut pandangan penulis bahwa *ghurrah* harus difatwakan oleh MUI dengan mengkondisikan dengan keadaan, dan salah satu sanksi hukum yang ditawarkan adalah bahwa seorang istri yang menggugurkan kandungannya atau karena keguguran itu diakibatkan oleh orang lain, maka sanksi hukum yang harus dibayarkannya adalah memerdekakan orang yang diperbudak oleh hawa nafsunya dengan jalan membebankan kepadanya untuk menyadarkan orang yang diperbudak oleh hawa nafsunya tersebut.

Tawaran ini memang tidak familiar oleh karena hukum Islam Islam tidak diberlakukan secara formal, namun jika hukum Islam diberlakukan secara formal, maka substansi *ghurrah* sebagai hukuman terhadap pelaku pengguguran janin tetap diberlakukan dengan tujuan memberi efek jera kapada para pelaku pengguguran janin, sehingga tidak ada lagi orang tua yang mengorbankan janinnya baik yang belum bernyawa apalagi yang sudah bernyawa, kecuali karena alasan darurat yang sangat memberatkan orang tua janin tersebut.

Selain itu, itu, penegakan sanksi hukum terhadap pelaku pengguguran janin dengan penekanan pada aspek jera dapat dijabarkan

dalam bentuk peraturan perundang-undangan di mana saja, agar pengguguran janin istri di luar alasan medis dan perkosaan serta alasan darūrat dengan penekanan pada mencegah *mudārat* tidak lagi dilakukan oleh suami istri yang tidak menghendaki anak dari kehamilan seorang istri. Untuk itu, substansi hukum Islam perlu diformalisasi atau cukup dintegrasikan kedalam hukum nasional, dan itulah cara terbaik dalam mengintegrasikan hukum Islam kedalam hukum nasional yang berlaku pada suatu negara.

Untuk mewujudkan sanksi-sanksi hukum terhadap pelaku pengguguran janin tersebut, maka instrumen penegak hukum itu harus diefektifkan, baik dari jajaran kepolisian maupun kehakiman untuk menindak tegas para pelaku pengguguran janin kriminalis tersebut dengan pihak-pihak yang terkait dengan hukuman yang sebesar-besarnya supaya menjadi pelajaran bagi para pelaku untuk tidak lagi melakukan pengguguran janin bahkan efek jera ini dapat membuat para istri yang belum melakukannya berpikir dua kali, khususnya para ibu yang tidak mengekpos kehamilan yang tidak dikehendakinya, namun mereka biasanya melakukan pengguguran janin dengan meminum obat-obatan yang pada akhirnya mengancam keselamatannya. Jika ini terjadi, maka mereka tetap diberi sanksi agar para istri seperti ini tidak punya keberanian menggugurkan janinnya sendiri.

Upaya yang lain dalam menjaga keturunan yang telah keluar dari perut ibunya dengan memberikan pendidikan akhlak yang baik menghindarkan mereka dari berbagai hal yang dapat merusak dan menodai kehormatan dan kemulian keturunan tersebut. Untuk itu, dituntut adanya lembaga perkawinan yang teratur, sehingga mencegah terjadinya broken home dan perzinanah di kalangan anak. Keluarga yang baik dan harmonis akan dapat mewujudkan keturunan yang sehat dan kuat dan memudahkan terjalinnya persatuan dan kesatuan dalam kehidupan masyarakat.

Terkait dengan ini, maka Nabi Muhammad telah memberikan teladan untuk diikuti dalam menjaga akhlak dan kehormatan keturunan kita agar keturunan itu tidak dirusak oleh pengaruh lingkungan dan dorongan hawa nafsunya dengan cara memalingkan atau menundukkan pandangan dari hal-hal yang dapat merusak mental dan prilaku seorang anak, sebagaimana dijelaskan dalam sebuah hadis yang berbunyi sebagai berikut, yaitu;

َ وَقَنَنَا عَبْدُ اللهِ بْنِ يُوْسُفِ آخْبَرَنَا مَالِكُ عَنْ اِبْنِ شِهَابِ عَنْ سُلَيْمَانِ بْنِ يسَّارِ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهِ عَنْهُمَا قَالَ كَانَ الْفَصْلُ رَدِيْفَ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَجَائَتْ الْمَرَاقُ مِنْ حَشْعَمَ فَجَعَلَ الْفَصْلُ يَنْظُرُ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصْرِفُ وَجْهَ الْفَصْلِ اِلَى السِقِّ الْاَحْرِ فَقَالَتْ يَا رَسُوْلُ اللهِ إِنَّ فَرِيْضَةَ وَتَنْظُرُ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصْرِفُ وَجْهَ الْفَصْلِ اِلَى السِقِّ الْاَحْرِ فَقَالَتْ يَا رَسُوْلُ اللهِ إِنَّ فَرِيْضَةَ الْوَدَاءِ. اللهِ عَلَى عِبَادِهِ فِي الْحَجِّ اَدْرَكَتْ اِلَى شَيْخًا كَبِيْرًا لَا يَتَبُتُ عَلَى الرَاحِلَةِ افَائْحَجُ عَنْهُ قَالَ نَعَمْ وَذَالِكَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاءِ. 300 رَوَاهُ اللّهِ عَلَى عَبْدِهِ فِي الْحَجْرِةِ فَيْ الْحَجْرَةُ وَلَاكَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاءِ. 300 مُنْ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْبُونُ عَلَى اللّهِ عَلَى عَبْدِهِ فِي اللّهِ عَلَى عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْبُونُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى عَنْهُ فَالَ نَعَمْ وَذَالِكَ فِي حَجَّةِ الْوَدَاءِ. 300 عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الل

# Artinya:

Hadis dari Abdullah bin Yusuf dari Malik dari bnu Syihāb dari Sulaiman bin Yassaār dari Abdullah bin Abbās r.a berkata; bahwa Fadhil bin Abbās membomceng nabi saw. lalu datang seorang wanita dari Bani Khas'am, al-Fahdal memandang wanita tersebut dan wanita tersebut juga memandang kepada al-Fadhl. Rasululullah memalingkan wajah al-Fadhl ke sisi lain, wanita itu bertanya; ya rasulullah sesunggugnya kewajiban haji bagi hambanya turun ketika ayah saya sudah tua dan tidak sanggup lagi menaiki kendaraan , apakah saya boleh melakukan hai untuknya, rasul menjawab boleh. Peristiwa ini terjadi pada haji wada'.

Dalam hadis ini rasul memberikan pelajaran bagi para orang tua agar membiasakan pendidikan akhlak kepada anak-anaknya dalam hal apapun, termasuk dalam hal menundukkan pandangan di setiap tempat, sehingga naluri seksnya dapat terkontrol dengan baik, sehingga tidak berdampak buruk pada perkembangan moral, sosial dan pendidikan anak.

Karena itu, penyimpangan seksual yang terjadi dewasa ini, khususnya bagi suami istri adalah diakibatkan oleh karena mereka tidak dapat menjaga pandangannya dari gal-hal yang menggida syahwat seorang suami atau istri. Jika petunjuk nabi yang terkandung dalam hadis di atas dijalankan dengan baik, maka penyimpangan seksual itu akan dapat teratasi dengan baik karena tidak ada satu obat yang dapat mengendalikan gejolak hawa nafsu seorang laki-laki atau perempuan kecuali dengan menundukkan pandangannya terhadap lawan jenisnya. Ini pula yang dimaksud dalam kandungan sebuah ayat yang mengisyaratkan

<sup>300</sup>Al-Bukhāri, Shahih Bukhāri, Kitab al-Hāj, bab wujūb al-Hāj wa Fadāilihi.
Juz II, h. 551.

agar menjaga pandangan dan memelihara kemaluan, sebagaimana disebutkan dalam Alquran yang berbunyi;

#### Terjemahnya:

Katakanlah kepada laki-laki yang beriman, hendaklah mereka menahan pandangannya dan memelihara kemaluannya, yang demikian itu adalah lebih suci bagi mereka. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang mereka perbuat. 301

# 2. Perlindungan terhadap Kehormatan Janin

Sperma yang ada dalam rahim istri harus dihormati sebagai anugrah terbesar dari Allah terhadap proses kejadian manusia di muka bumi. Al-Qarhdāwi mengatakan, bahwa kehidupan janin (anak dalam kandungan) merupakan kehidupan yang harus dihormati dengan menganggapnya sebagai suatu wujud yang hidup dan wajib dijaga. Atas dasar ini, maka seorang istri yang mengandung dibolehkan berbuka puasa pada bulan Ramadhan bahkan kadang-kadang diwajibkan berbuka jika ia khawatir akan keselamatan janin yang ada dalam kandungannya. Untuk itu, hukum Islam mengharamkan tindakan pengguguran janin istri meskipun yang melakukannya adalah atas perintah suami atau kehendak istri sendiri yang mengandungnya dengan susah payah.

Begitu mulianya janin yang ada dalam rahim seorang wanita, al-Qardhāwi melarang pengguguran janin dari kehamilan akibat perzinahan karena janin itu adalah manusia hidup yang tidak berdosa, sebagaimana firman Allah dalam QS al-Isra/17: 15, yaitu;



<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Departemen Agama RI, Alguran..., h. 282.



#### Terjemahnya:

Barang siapa yang berbuat sesuai dengan hidayah (Allah), maka sesungguhnya dia berbuat itu untuk (keselamatan) dirinya sendiri; dan barangsiapa yang sesat, maka sesungguhnya dia tersesat bagi (kerugian) dirinya sendiri. dan seorang yang berdosa tidak dapat memikul dosa orang lain, dan Kami tidak akan mengazab sebelum Kami mengutus seorang rasul.<sup>302</sup>

Pentingnya menjaga janin dalam kandungan oleh al-Qardhawi dikiaskan kepada penundaan hukuman kisas bagi seorang wanita hamil di luar nikah. Penundaan ini disebabkan oleh adanya perlindungan hukum Islam terhadap janin yang ada dalam kandungan wanita hamil tersebut. Dari kisah hukum ini, dapat dipahami bahwa janin yang ada dalam kandungan istri dari hasil perzinahan saja dilindungi oleh hukum Islam apalagi jika janin itu berada dalam kandungan istri yang sah yang dibuahi karena hasil ikatan hubungan suami istri.

Dalam menguatkan pendapatnya di atas, al-Qardhāwi juga mengutip pendapat Ibn Hazm mengenai wanita (istri) yang menggugurkan kandungannya. Ibn Hazm mengatakan bahwa jika janin itu belum ditiupkan rūh lalu ibunya membunuhnya dengan cara menggugurkannya, maka ia dikenai hukum kisas atau membayar tebusan dengan hartanya sendiri. Ketentuan ini menunjukkan bahwa hukum Islam memberikan perhatian dan penghormatan terhadap janin, karena proses pembuahan sperma dengan *ovum* menunjukkan kekuasaan Allah.

Terkait dengan ini Imam al-Ghazāli mengatakan bahwa jika nutfah (sperma) telah bercampur (ikhtilat) dengan ovum dan siap menerima kehidupan (استداد لقبول الحياة), maka merusaknya atau menggugurkannya dipandang sebagai tindak pidana atau jinayah, ini berarti haram hukumnya menggugurkan janin yang ada dalam kandungan istri, baik sebelum dan seudah ditiupkan ruh. 303

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Departemen Agama RI, Alguran..., h. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup>Fatwa MUI..., h. 398.

Terjadinya pembuahan sperma terhadap ovum menandai terbentuk kebiasaan, tabiat serta sifat bawaan akan mengikuti proses pertumbuhan janin. Itulah sebabnya upaya-upaya pengguguran janin yang tidak berhasil dengan cara meminum obat-obatan biasanya akan memberikan bentuk dan pengaruh fisik dan fisikis kepada janin yang akan lahir kelak dalam bentuk manusia yang sempurna, misalnya keterbelakangan mental, cacat fisik dan kelainan intelegensia.

Karena itu, dalam proses pembentukan sifat dan karakter tersebut, janin tidak boleh dianiaya dengan cara berupaya menggugurkannya karena ketika janin yang akan digugurkan tersebut tidak berhasil, maka janin akan lahir sebagai anak dan akan membawa prilaku sesuai dengan prilaku yang ditunjukkan oleh kedua orang tuanya ketika janin itu hendak digugurkan, sehingga janin tersebut bukannya lahir sebagai anak saleh bahkan sebaliknya menjadi aib bagi keluarganya di kemudian hari.

Penciptaan janin dalam kandungan ada dua, yaitu penciptaan yang tidak nampak dan penciptaan yang nampak. Penciptaan yang tidak nampak terkait dengan pembentukan organ-organ pembentukan janin dalam kandungan, yaitu proses kejadian janin dalam kandungan istri pada bulan pertama yang dimulai dengan sel telur yang telah dibuahi menjadi sekumpulan sel yang berbentuk bola yang menempel pada sel dinding rahim. Kumpulan sel itu lalu berkembang bentuknya menjadi seperti udang sebesar beras, maka di tahap ini tumbuh susunan saraf pusat dan jantung. Pada bulan kedua di mana umur kehamilan sudah mencapai enam minggu, mulailah terbentuk tangan, kaki, otak dan oragan-organ penting seperti jantung, hati, ginjal dan limpah. Pada umur kahamilan tujuh minggu mulailah terbentuk otak dan mata, pada kehamilan delapan minggu terbentuklah struktur telinga, mata, dan mulut, pada kehamilan 10 minggu jantung mulai berfungsi dan paru-paru sudah mulai.

Melihat fungsi dan kerja organ janin tersebut, maka dapat dipahami bahwa organ-organ janin tersebut telah memiliki rūh masing-masing karena tidak mungkin jantung dan organ janin lainnya dapat berfungsi jika dari awal tidak berikan rūh sebagai potensi dasar oleh

Alllah.<sup>304</sup> Atas dasar itu, maka janin yang berada di dalam kandungan istri sekalipun belum mencapai umur empat puluh hari tidak dapat digugurkan karena telah memiliki ruh dalam potensi dasar, sehingga dapat menjalankan fungsinya masing-masing.

Bahwa fase kehidupan manusia mengenal empat alam, yaitu alam *arham*, alam *syahadat*, alam *barzakh* atau alam kubur, dan alam akhirat,<sup>305</sup> maka dapat dipahami adanya hubungan antara alam *arham* dengan alam alam akhirat, yaitu ketika manusia akan dibangkitkan, sehingga sperma yang hidup di dalam alam *arham* itu merupakan tahap awal untuk kehidupannya di alam akhirat kelak.

Dengan demikian, memutus kehidupan janin dalam proses pembentukannya di alam *arham* merupakan tindakan pemutusan hubungan dengan alam akhirat, menggugurkan janun berarti menghalang-halangi pertumbuhan janin menjadi ciptaan yang sempurna dan setiap ciptaan yang telah sempurna sebagai manusia akan dimintai pengakuan di dalam rahim terhadap eksistensi Allah setelah itu barulah janin dikeluarkan oleh Allah dari perut ibu.

Dengan demikian, argumen ini menunjukkan bahwa sperma bukan tidak memiliki kaitan dengan kebangkitan manusia di alam akhirat karena setiap manusia akan dimintai pertanggungjawaban terhadap apa saja yang telah dilakukannya di alam *syahadat* atau alam dunia termasuk

<sup>304</sup>Al-Qardhāwi beranggapan bahwa kehidupan manusia bukan sematamata dimulai pada masa peniuoan ruh sebagaimana yang dipahami para fukaha dan pensyarahnya tetapi hakikat kehidupan manusia itu telah dimulai sebelumnya sebagaiama ilmu pengetahuan menetapkannya. Lihat dalam Khaeruman, *Hukum...*, h. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup>Alam arham adalah masa kehidupan manusia sejak dalam tulang sulbi ayah dan rahim ibu sebelum dilahirkan. Alam syahadat atau alam dunia adalah tempat tinggal sementara yang mencakup langit dan bumiserta segala sesuatu yang ada di antara keduanya yang dapat disakskan dan meskipun dunia hanta tempat itnggal sementara namun islam mengajarkan seorang muslim untuk tidak melupakan kehidupan dunia. QS al-Qashas/28: 77. Alam barzakh adalah alam kubur di mana manusia melakukan penantian untuk dibangkitkan pada hari kiamat, sebagaimana dijelaskan dalam Q.S al-Isra/ 17: 52. Sementara alam akhirat adalah alam akhir di mana manusia akan dibangkitkan, sebagaima dijelaskan dalam QS. al-Baqarah/20: 201 & Ali Imrān/3: 12..

sperma, akan dimintai kesaksian kepada siapa dan di mana sperma itu disalurkan.

Dalam sebuah hadis dijelaskan bahwa nabi berbangga dengan banyaknya umat sepeninggal beliau karena itu nabi memerintahkan untuk menikah agar memiliki keturunan. Ini menunjukkan bahwa nabi melarang melakukan pengguguran janin dalam setiap fase pembentukannya, baik sebelum berusia 40 hari terlebih setelah janin ditiupkan rūh, sebagaimana dinyatakan dalam hadisnya yang berbunyi sebagai berikut;

Artinya:

....aku mendengar Nabi Shallahu 'alaihi wa Sallam bersabda: "Sesungguhnya aku akan berbanyak-banyakkan umat, maka jangan sekali-kali kalian saling membunuh setelahku." -

Faktor lingkungan keluarga adalah faktor yang sangat berpengaruh terhadap pertumbuhan dan perkembangan janin dalam rahim karena keluarga adalah lingkungan pertama di mana janin itu akan lahir, dibesarkan, dididik, dan bersosialisasi dengan masyarakat luar. Janin yang lahir dari ibu, ayah dan keluarga yang baik memiliki peluang yang besar untuk menjadi anak yang baik di kemudia hari, demikian pula sebaliknya.

Jika boleh memilih, maka janin akan memilih keluarga yang dapat menjamin pertumbuhan dan perkembangannya secara jasmani dan rohani. Akan tetapi setiap janin tidak dapat memilih di mana dia harus dilahirkan karena hal itu merupakan rahasia Allah swt. Seperti yang telah dijelaskan

sebelumnya bahwa janin telah memiliki potensi fujūr dan potensi takwa dalam dirnya, ketika janin dilahirkan oleh keluarga yang rusak, maka kemungkinan untuk menjadi anak yang memiliki sifat-sifat fujūr sangat besar. Demikian sebaliknya, janin dengan potensi takwa dan dilahirkan dalam keluarga yang baik sangat berpotensi menjaga kesalehannya tersebut oleh karena dia akan mendapat bimbingan dan pencerahan kalbu dari kedua orang tuanya.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Lidwa Pustaka-i-software. kitab 9 imam hadis

Karena itu, nabi selalu berpesan agar setiap laki-laki agar mencari dan memperhatikan hak dan keinginan janin untuk dilahirkan dan dibesarkan di lingkungan keluarga yang baik. Maka dari itu, seorang laki-laki harus memperhatikan wanita yang akan dinikahi agar dapat menanam benihnya di tempat yang baik karena memilih calon ibu yang baik merupakan salah satu perlindungan terhadap hak-hak janin, sebagaimana pernah diwasiatkan oleh Khalifah Umar ibn al-Khattāb yang menyatakan bahwa prinsip utama bagi seorang anak adalah mendapatkan ibu sesuai pilihannya, memilih ibu yang akan melahirkannya, yaitu seorang wanita yang mempunyai kecantikan, kemulian, beragama, yang dapat menjaga kesuciannya, pintar mengatur urusan rumah tangga, berakhlak mulia, berkarakter kuat dan mematuhi suami dalam segala urusan.<sup>307</sup>

حَدَّثَنَا عَبْدُاللهِ بْنِ سَعِيْدِ حَدَّثَنَا الْحَارِثُ بْنِ عِمْرَانِ الْجَعْفَرِى عَنْ هِشَام بْنِ عُرْوَةِ عَنْ أَبِيْهِ عَنْ عَائِشَةَ قَالَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهِ وَسَلَمَ تَخَيَّرُوا الْطُفِكُمْ وَانْكِحُوْا الْأَكْفَاءَ وَانْكِحُوْا اللَّهِ. رَوَاهُ إِبْنُ مَاجَهْ. <sup>308</sup>

# Artinya:

Hadis dari Abdullah bin Saīd al-Hāris bin Imran al-Ja'fari dari Hisyām ibn Urwah dari bapaknnya dari Aisyah ra berkata rasulullah saw bersabda' Pilihlah tempat menyemaikan *nutfah* dan nikahilah wanita yang sepadan dan nikahilah mereka.

حَدَّثَنَا مُسَدَّ دُ حَدَّثَنَا يَخْبَى عَنْ عَبْدِ اللهِ قَالَ حَدَّثَنَا سَعِيْدُ بْنِ اَبِي سَعِيْدُ عَنْ أَبِيْهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِىَ اللهُ عَنْهُ عَنِ الَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تُنْكَحُ الْمُرَّأَةُ لِأَرْبَعِ لِماَلِمًا وَلِجَسَامِهَا وَلِجَسَالِهَا وَلِدِيْنِهَا فَاظْفُرْ بِذَاتِ اللِّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ. رَوَاهُ الْلُبَحَارِيْ. 309

# Artinya:

Hadis dari Musaddad dari Yahya dari Abdullah berkata dari Sa'id ibn Abi Sa'id dari ayahnya dari Abi Hurairah RA dari nabi saw bersabda; wanita dinikahi karena alasan, yaitu karena hartanya, karena kemuliannya, karena hartanya dan karena agamanya, pilihlah agamanya maka kamu akan bahagia.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup>Lihat dalam Abū Hasan al-Mawardī, *Kitāb Nasīhat al-Muluk*. Ditahkik oleh Muhammad Khaddar Husāin (tt:tp, t.th), h. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup>Ibn Majah, *Sunah ibn Mājah*. Juz I,..., h. 533.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup>Imam Bukhari, Shahih... Juz. V, h. 1956.

Dari kedua hadis yang dikemukakan di atas dipahami bahwa calon istri yang baik untuk dijadikan tempat penyamaian sperma adalah wanita yang melaksanakan ajaran agamanya, yang memiliki karakter positif, penyayang dan bertanggung jawab, bertakwa dan menjauhi kemasiatan, dan selalu beristigfār kepada Allah swt. Calon istri yang demikian akan menentramkan hati, karena jika dipandang hati menjadi tentram, dapat menjaga harta suaminya, dapat menjaga kesucian dirinya, dapat mengurus keluarganya dengan baik, mendidik anak-anaknya dengan sabar, dll.

Inilah salah satu hikmah kenapa rasul mengingatkan bagi setiap orang akan menikah agar memilih lahan yang baik, subur dan halal untuk menanamkan benih yang baik. Benih dan lahan yang baik pasti akan memberikan hasil yang baik namun benih yang baik yang ditaman pada lahan yang kurang baik dan sebaliknya benih yang kurang baik yang ditanam pada lahan yang baik memerlukan usaha keras untuk mendapatkan hasil terbaik dan faktor utama yang dapat membentuk baik buruknya anak dalam sebuah keluarga adalah peran orang tua.

Itulah sebabnya, ketakwaan seorang anak karena ia mengikuti kebiasaan orang tuanya, atau salah seorang di antara keduanya atau mengikuti kakek atau neneknya, atau mengikuti paman dan bibinya. Inilah yang harus diperhatikan oleh para calon suami maupun istri agar ketika mengandung janinnya, ibunya atau ayahnya akan memberikan halhal baik yang dibutuhkan janin selama barada kandungan ibunya.

# 3. Perlindungan terhadap Pemenuhan Hak Janin

Secara *etimologis*, kata hak terambil bahasa Arab yang mengandung banyak arti sebagaimana yang dapat dipahami dari beberapa ayat Alquran, yaitu bermakna kepastian dan kejelasan,<sup>310</sup> bermakna bagian,<sup>311</sup> bermakna kewajiban, <sup>312</sup> bermakna kebenaran.<sup>313</sup>

Musthāfa Ahmad al-Zarqa memberikan definisi mengenai hak, yaitu suatu kekhususan di mana kekhususan itu syarak menetapkan

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> QS Yāsin/36: 7 & QS al-Anfāl/8: 8.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> QS al-Maārij/70: 24-25.

<sup>312</sup>QS al-Baqarah/2: 241.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup>QS Yūnus/10: 35.

kekhususan atau tanggung jawab.<sup>314</sup> Kata hak merupakan kebalikan dari kewajiban, artinya sesuatu yang dianggap hak bagi orang maka menjadi kewajiban bagi orang lain. Karena itu, antara hak dan kewajiban tidak dapat dipisahkan keduanya melekat pada diri ibu dan janin yang dikandungnya. Di antara hak-hak janin yang harus dilindungi adalah sebagai berikut.

#### a) Hak Hidup

Pada dasarnya fikih Islam melarang pengguguran janin secara mutlak kecuali terdapat indikasi kedarūratan medis dan perkosaan oleh karena menyangkut hak hidup calon anak yang tidak bisa dilepaskan dari keberadaan janin dalam kandungan seorang istri. Sekalipun para ulama berbeda pendapat mengenai hak hidup janin, apakah sejak terjadinya proses pembuahan, ataukah setelah terbentuknya janin atau apakah setelah janin itu bernyawa.

Oleh karena yang disebut janin adalah ketika telah memiliki karakteristik sebagai manusia, maka hak asasinya dimulai ketika ia telah menerima ruh dari Allah swt melalui Malaikat Jibrīl, sebagaimana dijelaskan dalam hadis Ibn Mas'ūd yang terkenal itu. Di dalam hadis tersebut terkandung unsur-unsur mendasar yang diterima oleh janin yang meliputi hak penentuan rezki, hak penggunaan ajal, hak mendapatkan kebahagian atau kesengsaraan. Keempat unsur asasi inilah yang akan diperjuangkan janin ketika ia telah dilahirkan oleh ibunya di muka bumi.

Pertanyaannya adalah, apakah penetapan hak asasi janin itu sesuatu yang permanen yang tidak lagi berubah, ternyata dalam lanjutan hadis Ibn Mas'ūd tersebut dijelaskan bahwa penetapan hak asasi janin itu masih dapat berubah tergantung bagaimana janin itu ketika terlahir sebagai manusia mampu menyambut hidayah yang ditawarkan oleh

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup>Musthāfa Ahmad al-Zarqa, *al-Madkhal al-Fiqh al-Ām: al-Fiqh al-Islāmī* fi Tsaubih al-Jadīd. Jilid III (Damsyik: Dār al-Fikr, t. th), h. 10. Sementara dalam Lisān al-Arab dijelaskan mengenai makna hak yaitu ketetapan, kewajiban, yakin, yang patut yang yang benar.

Allah. Bahagia atau sengsara, panjang umur atau pendek umur tergantung bagaimana anak itu menjaga dirinya dari hal-hal yang baik (tayyibah) karena pola makan manusia sangat bepengaruh terhadap kesehatan, dan kesehatan yang jelek dapat mempersingkat umur seseorang. Memang doa dapat memperjanjang umur namun yang dimaksud doa dalam hal ini adalah usaha untuk menjaga dan melindungi jiwa. Di samping itu, apakah anak akan menjadi baik dan buruk, sangat tergantung dari pendidikan yang diberikan oleh kedua orang tuanya.

Terkait dengan empat hal yang diberikan Allah terhadap janin ketiak ditiupkan ruh, janin yang akan lahir ke dunia dilengkapi dengan potensi dasar yang lain, yaitu potensi buruk (fujūr) dan potensi baik (takwa). Potensi fujūr sangat berbahaya bagi kehidupan janin kelak karena dapat merusak hubungannya dengan sesama manusia bahkan hubungannya dengan Tuhan yang telah menciptakannya. Karena itu, potensi fujūr harus diantisipasi sejak manusia masih dalam bentuk janin dengan mengasah apek ruhani dari janin tersebut dengan cara ibu yang mengadungnya harus selalu berkomunikasi dengan janin dengan memperdengarkan ayat-ayat suci Alquran, membiasakan sikap peduli kepada orang lain, bersedekah dan beramal saleh, semua itu dapat mengasah aspek ruhani janin yang ada dalam kandungan ibunya, karena gerakan-gerakan ibu adalah juga gerakan-gerakan janin.

Sementara potensi takwa yang dimaksud adalah potensi dari segala bentuk kebaikan atau kesalehan yang lahir atau muncul dari diri manusia. Potensi takwa tersebut melahirkan dan mendorong manusia untuk mengerjakan kebaikan atau sesuatu yang bermanfaat bagi kehidupan, baik dalam pergaulannya dengan sesama manusia terlebih kepada Tuhan yang menciptakannya. Potensi takwa ini melahirkan sikap, sifat, tingkah laku amal saleh dalam bentuk saling memberi pertolongan, saling menasehati dalam mengembangkan kebaikan.

Potensi-potensi ketakwaan ini juga sudah harus diasah ketika seorang manusia masih dalam bentuk janin, bahkan menurut penulis kualitas sperma orang beriman merupakan salah satu faktor penentu baik buruk keturunan, penentu yang lain adalah pengaruh orang tua dan lingkungan yang dapat lebih memperbaiki ketakwaan seseorang bahkan sebaliknya dapat memperburuk potensi takwa yang telah dimilikinya, semuanya sangat tergantung pada peran orang tua dan lingkungannya. Kedua potensi dasar manusia ini dijelaskan dalam QS al-Syam/91: 7-8.

Terjemahnya:

Dan jiwa serta penyempurnaannya (ciptaannya), maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan) kefasikan dan ketakwaanny<sup>315</sup>

Keterangan lain mengenai adanya kedua potensi manusia itu yang diberikan ketika manusia masih dalam bentuk janin ditegaskan dalam sebuah ayat, bahwa manusia ketika dikeluarkan dari perut ibunya belum mengetahui sesuatu atau belum mengetahui potensi kebaikan dan keburukan namun janin sudah merasakan betapa perjuangan hidup yang akan dijalaninya amat berat, ini dipahami dari setiap anak yang lahir pasti menangis dan ternyata tangisan itu bukan tangisan kebahagian tetapi tangisan kecemasan. Nampaknya potensi kebaikan (takwa) dan keburukan (fujūr) itu sudah tertanam dalam jiwa janin pada saat jjanin diberikan pendegaran dan penglihatannya karena karakteristiknya sebagai manusia sudah sempurna, sehingga kecil kemungkiannya kedua potensi diberikan ketika janin masih dalam bentuk sperma.

# b) Hak Mendapatkan Nafkah dan Warisan

Sekalipun janin masih berada dalam perut seorang ibu, tidak berarti janin tidak memiliki hak nafkah dari kedua orang tuanya, khususnya ibunya oleh karena asupan gizi untuk janin harus melewati aliran darah ibu melalui *semipermeabel* dari *plasenta* dan tali pusar, sehingga janin dapat hidup dan berkembang dengan pesat di dalam rahim ibunya. Karena itu, hak yang paling utama yang harus diberikan kepada janin adalah hak nafkah melalui ibunya, jika janin tidak memperoleh nafkah dari orang tuanya, maka dikawatirkan jiwa janin itu akan terancam sehingga meninggal sebelum keluar dari perut ibunya atau lahir dalam keadaan prematur dengan timbangan di bawah standar bahkan dapat berakibat cacatnya janin karena karena asupan gizi yang kurang.

Dalam ilmu kesehatan dijelaskan bahwa perkembangan janin yang tidak sempurna dipengaruhi oleh beberapa faktor, yaitu lingkungan sangat berpengaruh terhadap perkembangan janin, termasuk umur ibu di

176

<sup>315</sup> Departemen Agama RI, Alguran..., h. 477-478.

mana usia terbaik untuk hamil adalah antara 20-35 tahun. Selain itu, gizi, makanan dan minuman yang dikonsumsi ibu hamil termasuk obat-obatan dapat mempengaruhi pertumbuhan janin. Demikian pula dengan emosi ibu dapat mempengaruhi pertumbuhan dan perkembangan janin dalam rahim, maka dari itu ibu sangat dianjurkan untuk mendapat gizi yang baik dan menjaga emosi agar janin dapat tumbuh dengan sehat.

Istri dengan gizi baik akan memiliki kesehatan yang baik selama kehamilan dibanding dengan yang kekurangan gizi, istri yang bergizi baik akan terhindar dari *anemia, toksemia,* keguguran, kelahiran prematur, proses kelahiran yang lama dan kematian bayi. Sebaliknya, bayi yang lahir dari ibu yang kekurangan gizi seringkali memiliki berat badan yang kurang, bentuk gelombang otak yang abnormal, kurang daya tahan terhadap penyakit, serta beresiko kematian yang cukup tinggi pada tahun pertama kehamilan.<sup>316</sup>

Atas dasar itu, maka hak-hak janin yang telah disebutkan di atas sangat tergantung dari ibunya karena janin bergerak sesuai gerakan ibunya, janin makan sesuai konsumsi makanan ibunya, janin berpindah sesuai perpindahan ibunya, janin merasa sebagaimana ibu merasa. Dalam keadaan demikian, janin adalah bagian dari tubuh ibunya, sehingga kemerdekaan dan keterbatasan janin sangat tergantung dari kemerdekaan dan keterbatasan ibunya.

Di samping itu, itu janin memiliki hak absolut untuk keluar atau tidak keluar dari perut ibunya ketika usia kelahiran telah sampai. Janin memiliki hak untuk mendapatkan hak nasab dari kedua orang tuanya, mendapatkan hak waris dari orang yang memberikan warisan, mendapatkan hal wasiat dari orang memberikan wasiat kepadanya dan hal-hal lain yang dapat memberikan maslahat kepadanya. Jika janin lahir dengan selamat, maka dia berhak mendapatkan hak-haknya tersebut, sekalipun hak-hak tersebut masih dalam perwalian kedua oang tuanya. 317

Itulah sebabnya, Allah membebankan kewajiban kepada orang tuanya demi kelangsungan hidup janin dalam rahim seorang istri bahkan

 $^{316}$ Paul Henry Mussen dkk. *Perkembangan dan Kepribadian Anak* . Alih Bahasa oleh dr. Med Meitasari Chandrasa. *Development and Personality* (Jakarta: Erlangga, 1984), h. 55 & 65.

<sup>317</sup>Huzaimah Tahido Yanggo, Fiqh Anak Metode Islam dalam mengasuh dan Mendidik Anak suatu Hukum-Hukum yang Berkaitan dengan Anak (Cet. 1; Jakarta: al-Mawardi, 2004), h. 12.

nabi pernah menunda eksekusi rajam terhadap seorang wanita yang hamil karena berzina demi kelangsungan hidup janin. Alasan ini pulalah, sehingga hukum asal pengguguran janin adalah haram dan tidak dapat dilakukan oleh siapapun kecuali terdapat hal-hal yang sifatnya sangat darurat yang menyebabkan kematian seorang ibu jika janin itu tidak segera digugurkan.

Selain hak nafkah tersebut, janin yang masih berada dalam rahim ibunya harus diperhitungkan hak warisnya karena janin termasuk ahli waris dari kedua orang tuanya atau kerabat dekatnya yang meninggal namun janin yang masih berada dalam rahim ibunya baru memiliki kriteria mutlak untuk medapatkan hak waris, yaitu ketika tanda-tanda kehidupan yang disebut *istihlal* nampak dengan jelas pada janin yang baru dilahirkan, yaitu menangis ketika dilahirkan, sebagaimana diisyaratkan dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Jabir bin Abdillah.

حَدَّثَنَا ٱلعَبَّاسُ بْنِ ٱلوَلِيْدِ ٱلدِّ مِشْقِى حَدَّثَنَا مَرُوانُ بْنِ مُحَمَّدٍ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنِ بِلاَلٍ حَدَّثَنِي يَحْيَى بْنِ سَعِيْدِ بْنِ الْمُسَيَّبُ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ ٱللهِ وَالْمِسْوَرُ بْنِ الْمَحْرَمَةِ قَالاَ : قَالَ رَسُوْلُ ٱللهِ صَلَّى ٱللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَرِثُ الصَّبِيُّ حَتَّى يَسْتَهِلُ لُهُ ٱنْ يَبْكِي وَيَصِيْحُ أَوْ يَعْطِسُ. رَوَاهُ إِبْنُ مَاجَهُ. 318

Artinya:

Diriwayatkan oleh Abbas bin Walid Ad-Damasqy dari Marwan bin Muhammad dari Sulaiman bin Bilal dari Yahya bin Said bin al-Musayyib dari Jabir bin Abdillah dari Miswar bin Makhramah berkata: Rasululullah saw bersabda: seoarang bayi yang baru lahir tidaklah akan menerima warisan, sehngga tanda-tanda kehidupan pada bayi itu tampak jelas. Jabir melanjutkan bahwa yang dimaksud *istihlaal* di sini adalah menangis, menjerit atau bersin (HR Ibnu Majah)

Terkait dengan tanda-tanda kehidupan janin yang baru lahir terdapat hadis lain yang menggunakan kata *istahalla* yang juga berarti menangis, menjerit atau bersin. Dipahami dari hadis ini bahwa janin yang baru lahir itu baru berhak mendapatkan hak warisnya jika ia menujukan tanda-tanda kehidupan dengan jelas dan bila ada janin yang baru lahir tidak menunjukkan tanda-tanda kehidupan yang jelas, maka hak waris

\_

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup>Muhammad bin Yazīd Abū Abdillāh Ibnu Majah, *Sunan Ibnu Majah, Kitab al-Faraid.* Juz II. Tahkīk oleh Muhammad Fuād Abd al-Bāqī (Beirūt: Dār al-Fikr, t.th), h. 919.

belum dapat diberikan kepada si bayi. Sebaliknya, jika ada janin yang baru lahir telah menunjukkan tanda-tanda kehidupan dan beberapa saat janin meninggal, maka bayi itu berhak menerima hak waris.

Berdasarkan penjelasan di atas, maka menurut pandangan penulis bahwa kata *istahalla* atau *yastihallu* dalam hadis itu adalah hidup itu sendiri karena penjelasan makna hadis di atas mengatakan bahwa jika janin yang baru lahir menunjukkan tanda-tanda kehidupan lalu meninggal beberapa saat, maka bayi itu berhak menerima hak waris, ini berarti yang secara *mafhūm mukhālafah*, maka indikator tanda-tanda kehidupan itu adalah kehidupan dari bayi itu karena ternyata ada janin yang lahir dalam keadaan hidup namun tidak menangis. Logika lainnya adalah jika ternyata bayi itu hidup untuk waktu yang lama, baik ia belum atau sudah menjadi subjek hukum tetapi tidak menunjukkan tanda-tanda kehidupan saat pertama kali dilahirkan apakah anak itu tidak berhak mendapatkan hak waris, maka menurut pemahaman penulis tidaklah demikian karena mengebiri hak-hak manusia sebagai seorang mukalaf.

## c) Hak Nasab dan Mendapatkan Nama yang Baik

Hak-hak lain yang dimiliki janin yang sudah bernyawa yang sebentar lagi lahir sebagai bayi atau *sabiyyun*,<sup>319</sup> adalah hak mendapatkan nasab dari ayahnya, yaitu kejelasan garis keturunan oleh karena hal itu merupakan identitas kemanusian yang besar pengaruhnya terhadap janin katika lahir sebagai manusia. Kepastian garis keturunan harus melalui lembaga perkawinan karena dengan perkawinan saja garis keturunan menjadi jelas dan sah.

Janin yang dilahirkan dalam sebuah pernikahan yang sah akan memberikan dampak positif bagi anak karena ia akan memiliki kehormatan karena mempunyai hubungan yang sah dengan ayahnya,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup>Periode sabiyyun atau bayi adalah usia antara o-2 tahun yang dikenal sebagai masa khusus dengan nama khusus untuk membedakan dari tahap kehidupan berikutnya. Anak dengan usia di bawah 2 tahun sering didefinisikan sebagai anak yang belum penya kemampuan yang menajdi ciri khas anak usia sekolah. Pada usia ini bayi memang telah menunjukkan berbagai perilaku seperti menagis, tertawa, makan, bergumam, bermain, menyepak dan sebagainya namun msih sulit menilai kualitas gerakan-gerakan bayi tersebut. Mussen, *Perkembangan...*, h. 73.

sehingga berdampak pada adanya hak dan kewajiban antara keduanya. Janin yang akan lahir itu akan mendapatkan apa yang menjadi milik orang tuanya dan orang tua yang melahirkannya akan mendapatkan kebanggaan dari janin yang terbentuk dalam rahim istrinya. Jika kedua orang tuanya menanamkan nilai ilahiyah pada janin, maka janin itu akan menjadi anak salih ketika ia telah lahir dan tumbuh dewasa, sehinngga orang tuanya akan merasa bahagia, aman hidupnya di dunia dan di akhirat karena anaknya yang akan merawatnya dan mendoakan atas keselamatan orang tuanya.

Dalam kaitannya dengan hubungan nasab, maka janin menjelang kelahirannya sudah harus dipersiapkan nama yang baik untuknya yang harus dinasabkan kepada ayahnya dan tidak boleh dinasabkan kepada selain ayahnya sekalipun janin yang lahir itu akan menjadi anak angkat dan orang lain, sebaigamana dalam kasus Said bin Haritsah yang dianggkat menjadi anak oleh nabi lalu turunlah ayat yang melarang hal tersebut.<sup>320</sup>

Persoalannya adalah jika janin yang ada dalam rahim seorang istri karena akibat perselingkuhan dan perkosaan, apakah tetap dinasabkan kepada ayah hukumnya atau ayah biologisnya. Dalam hukum Islam, janin yang akan lahir itu tidak dapat dinasabkan kepada ayah hukumnya karena ia bukan janin yang terjadi karena akad yang dihalalkan, itulah sebabnya Alquran melarang perzinahan karena dapat mengaburkan hubungan nasab, jika janin yang akan lahir dinasabkan kepada ayahnya maka akan mengaburkan garis keturunan yang suatu hari kelak dapat menimbulkan mudārat yang lebih besar antara lain jika anak itu ternyata anak bilogis dari si A kemudian anak si A yang lain menikah dengannya berarti dua anak yang bersudara biologis melakukan perkawinan yang salah diakibatkan kekaburan nasab.

Karena itu, Alquran melarang perzinahan atau perselingkuhan di antara manusia karena dapat mengaburkan garis keturunan bahkan dapat merusak tatanan hidup manusia, yaitu ketika seorang ayah menghamili anak biologisnya sendiri karena kaburnya nasab yang melekat pada anak itu. Menurut penulis, janin yang dilahirkan karena perkosaan dan perselingkuhan harus dinasabkan kepada ibunya saja supaya menjadi

180

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> QS al-Ahzāb/33: 4-5.

petanda bahwa si anak tidak memiliki nasab yang jelas, ini memang mendiskreditkan si anak karena membuka aibnya pribadinya tetapi dari tinjauan sad zariah itu harus dilakukan untuk menghindari mudārat yang lebih besar seperti perkawinan sedarah. Perkawinan sedarah juga banyak diakibtkan oleh perkawinan kontrak yang meninggalkan istri dalam keadaan hamil lalu anak itu menjalin hubungan dengan anak dari laki-laki yang mengontrak ibunya.

Untuk menghindari mudārat seperti ini, maka itulah salah satu hikmah perlunya janin dipersiapkan dan diberi nama yang baik yang sesuai nasab ayahnya. Nama yang baik adalah simbol yang memiliki pengaruh psikologis dan spritual bagi seseorang karena di dalam penamaan itu terkandung doa, harapan orang tua, karakter dan nilai-nilai agama yang diharapkan mewarnai tumbuh kembangnya janin ketika ia telah terlahir sebagai anak manusia. Seseorang yang memiliki nama yang baik, maka secara psikologis akan memberikan rasa bangga dan percaya diri bagi yang bersangkutan.

Sebaliknya, nama yang jelek akan memuat seseorang menjadi minder dan merasa tidak berharga jika dipanggil oleh orang. Karena itu, nabi telah mengingatkan agar janin yang sebentar lagi akan lahir perlu diberi nama yang baik, yang kelak akan membanggakan orang tua dan keluarganya, baik di dunia maupun di akhirat kelak.

Akan tetapi nama yang baik itu hanya sekedar doa dan harapan, untuk menjadikan seseorang menjadi baik dan benar sangat tergantung pada kedua orang tuanya dan lingkungan di mana seseorang berada. Sekalipun ada anak yang dilahirkan dengan karakter positif di mana ia bisa mengarahkan dirinya sendiri kepada hal-hal positif dan menghidari hal-hal negatif, namun tipe anak seperti ini tidak tercipta dan terlahir begitu saja tetapi pembentukan karakternya telah dimulai ketika sperma yang dipancarkan oleh ayahnya dan indung telur ibunya telah dipersiapkan dengan baik, yaitu dengan memperhatikan tuntunan nabi dalam melakukan hubungan seksual yang diawali dengan makan dan minum yang halal, berdoa agar terhindar dari pengaruh syetan dan tidak telanjang bulat karena ada malaikat yang tidak pernah berpisah dengan manusia yang harus dihormati. Jika hal ini dilakukan, maka tentu janin yang akan lahir itu sebagai anak dapat mengarahkan dirinya sendiri sebagaimana kedua orang tuanya mengarahkan dirinya pada malam itu.

## 4. Perlindungan terhadap Penanaman Akidah

Di dalam Islam, janin adalah makhluk Allah yang suci yang memiliki *fitrah* atas dirinya, sekalipun janin yang ada dalam perut seorang ibu diakibatkan oleh perkosaan, perzinahan janin itu tetap suci dan tidak menanggung dosa atas perbuatan seorang laki-laki yang menghamili seorang seorang istri, sebagaimana ditegaskan dalam sebuat ayat bahwa seseorang tidak akan menanggung dosa yang diakibatkan orang lain.

Kesucian janin ini tidak dipengaruhi secara mutlak oleh sebuah akad pernikahan karena persoalan nikah adalah persoalan tentang halalnya sebuah hubungan seksual dan persolan perkosaan atau perzinahan adalah persoalan lain yang tidak ada hubungannya dengan terbentuknya janin dalam kandungan seorang istri. Itulah sebabnya dalam Islam melarang menggugurkan janin sekalipun akibat perkosaan, sebagaimana dikisahkan dalam sebuah hadis di mana seorang wanita minta dirajam oleh nabi karena telah mengandung janin dari hasil perkosaan.<sup>321</sup>

Dengan demikian, baik janin yang dihasilkan dari sebuah hubungan seksual yang diawali akad nikah maupun tidak, janin itu tetap suci dan memiliki fitrah atas hak-haknya sendiri, sebagaimana ditegaskan dalam sebuah hadis berikut ini.

Artinya:

Setiap anak dilahirkan dalam keadaan suci (fitrah), maka orang tuanyalah yang menyebabkan anak itu menjadi Yahudi, Nasrani dan Majusi

Kata *fitrah* dalam hadis ini mengandung dua makna dasar, yaitu bahwa dasar pembawaan manusia itu adalah makhluk yang beragama dan percaya kepada ke-Esaan Allah seperti yang dijelaskan dalam Alquran

<sup>321</sup>Ambo Asse, *Hak Asasi Manusia Perspekfti Hadīs Nabi Saw* (Makassar: Alauddin University Press, 2012), h. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup>Abū al-Husain al-Qushārī al-Nāisābūrī Muslim bin al-Hajjāj, *Shahīh Muslim.* Juz XVI. Tahkīk oleh Muhammad Fuād Abd al-BāqI (Beirūt: Dār al-Ihyā' al-Tūrast al-Araby, t.th), h. 207..

bahwa ketika seorang janin akan dilahirkan oleh ibunya terlebih dahulu dimintai kesaksian oleh Allah dan setiap janin yang terlahir dengan selamat itu berarti janin tersebut telah mempersaksikan bahwa Allah adalah Tuhan yang Esa.<sup>323</sup>

Makna *fitrah* yang kedua dalam hadis di atas adalah menunjukkan kesucian dan kebersihan dari dosa janin atau anak manusia ketika dilahirkan oleh ibunya. Karena itu, janin yang telah lahir yang kemudian dinamakan dengan anak adalah makhluk yang dimuliakan oleh Allah swt., sebagaimana disebutkan dalam QS al-Isra/17: 70.

Terjemahnya:

Dan sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam, Kami angkut mereka di daratan dan di lautan...<sup>324</sup>

Menurut Ibn Abd Bār bahwa janin yang akan dilahirkan dalam keadaan *fitrah* bukan berarti ketika janin itu telah lahir ke dunia ia telah mengetehui agamanya, karena dalam salah satu ayat ditegaskan ketidaktahuan manusia terhadap sesuatu itu ketika dilahirkan oleh ibunya, sebagaimana dijelaskan dalam QS al-Nahl/16; 78.

Terjemahnya:

<sup>323</sup>Lihat proses dialog antara janin dengan Allah dalam rahim seorang ibu yang mengandungnya. QS al-A'rāf/7; 172.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup>Maksudnya: Allah memudahkan bagi anak Adam pengangkutan-pengangkutan di daratan dan di lautan untuk memperoleh penghidupan. Departemen Agama RI, *Alquran.....*, h 231.

Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam Keadaan tidak mengetahui sesuatupun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati, agar kamu bersyukur. 325

Jika seorang anak yang telah dilahirkan ibunya membawa fitrahnya masing-masing. Artinya bahwa setiap orang itu memiliki potensi untuk menjaga perjanjiannya dengan Tuhan ketika masih berada dalam rahim ibunya. Kaena itu, jika seorang anak manusia menjadi nakal dan membangkang terhadap perintah Allah itu bukan disebabkan oleh sperma yang membuahi ovum akan tetapi disebabkan oleh kelengahan para orang tua dalam mendidik anak-anak mereka, seorang anak akan menjadi baik tunduk dan patuh kepada perintah Allah atau durhaka karena menjauhi perintah Allah itu karena orang tua mereka sendiri sebagaimana ditegaskan dalam hadis di atas.

Dari ayat dan hadis yang dikemukakan di atas, dapat dipahami bahwa anak adalah makhluk yang membawa *fitrah* dan makhluk yang suci sehinga dimuliakan oleh Allah swt, mendapatkan derajat kemulian ini tidak akan terjadi tanpa eksistensi sperma yang dan *ovum* sebagai cikal bakal kejadian manusia. Atas dasar itu, maka sperma dan *ovum* yang membentuk janin harus dilindungi oleh setiap orang tua yang tidak menghendaki kehamilan seorang istri.

Meskipun janin telah diberikan hakikat pemahaman keagamaan ketika mempersaksikan ke-Esaan Tuhan di dalam rahin seorang ibu tetap saja seorang anak manusia itu harus diberikan pemahaman keagamaan dan dibimbing untuk melaksanakan pengamalan agama, baik yang menyangkut akidah, ibadah dan muamalah. Dalam hal ini, orang tua sangat berperan dan bertanggung jawab terhadap kesucian akidah seorang anak yang telah diakuinya di depan Tuhan.

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Departemen Agama RI, *Alguran...*, h. 220.

Seorang anak akan menjadi Yahudi dan nasrani serta Majūsi ketika orang tuanya adalah seorang Yahudi, Nasrani atau Majūsi demikian halnya jika orang tuanya seoarang Islam, maka anak itu sangat berpotensi untuk menjadi seorang Islam. Akan tetapi, seorang anak yang dilahirkan dalam keadaan Islam namun ia lebih banyak dipengaruhi oleh kondisi yang tidak islami, maka sangat besar kemungkinannya untuk menjadi orang yang berprilaku tidak islami.

Karena itu, sebelum hal ini terjadi pendidikan awal harus diberikan kepada janin oleh karena janin itu telah memiliki potensi keagamaan yang diterimanya sejak dalam kandungan ibunya, yaitu ketika janin telah mempersaksiakan Tuhan sebagai Allah pencipta alam semesta. Untuk menjaga potensi keagamaan ini, seorang anak yang baru saja dilahirkan ibunya harus dicerahkan dengan kalimat tauhid seperti azan, sebagaimana nabi mengisyaratkan dalam sebuah hadisnya yang berbunyi sebagai berikut;

حَدَّثَنَا مُحُمَّدُ بْنِ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا يَخْيَى بْنِ سَعِيْدِ عَبْدُ الْرِحْمَانِ بْنِ مَهْدِى قَالَ أَحْبَرَنَا سُفْيَانُ عَنْ عَاصِمُ بْنِ عَبْدِ اللهِ اْبْنِ أَبِي رَافِعُ عَنْ أَبِيْهِ قَالَ: رَأَيْتُ رَسِّوْلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَذِنَ فِي أُذُنِ الحُسَنِ بْنِ عَلَى حِيْنَ وَلَدَتْهُ فَاطَمَةُ بِالصَّلَاةِ.<sup>326</sup>

## Artinya:

Muhammad bin Basyār meriwayatkan kepada kami dari Yahya bin Saīd Abd Rahmān bi Mahdi berkata Sufyān telah meriwayatkan kepada kami dari Āsim bin Abdullah ibn Abi Rāfi dari ayahnya berkata: saya melihat rasulullah saw mengumandangkan azan di telinga Hasan bin Ali ketika dilahirkan oleh Fatīmah, sebagaimana azan untuk shalat.

Tujuan azan dan iqāmah terhadap janin yang baru dilahirkan adalah dalam rangka memperkuat akidah yang telah diterima ketika berada dalam kandungan ibunya. Di samping itu, azan dan iqāmah itu memiliki rahasia dan hikmah terhadap janin yang baru dilahirkan, yaitu; *Pertama*, suara azan yang merasuk ke dalam telinga bayi meruapakan kalimat Allah yang mengandung kalimat tauhid dan ini adalah penanaman akidah yang pertama bagi manusia ketika berpindah ke alam

\_

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup>Muhammad bin Īsa Abū Īsa at-Turmūdzī al-Salam. *Sunan at-Turmūdzī. Juz* IV Ditahkik oleh Ahmad Muhammad Syākir (Beirūt: Dār al-Ihya al-Turats al-Arabī, t..th), h. 79.

perjuangan. *Kedua*, mengusir syetan yang siap menyesatkan anak itu oleh karena azan adalah sesuatu yang paling dibenci dan ditakuti oleh syetan. *Ketiga*, suara azan dan iqāmah merupakan implementasi dari kefitraan seorang manusia, sehinga syetan tidak dapat mengotori *fitrah* manusia tersebut.<sup>327</sup>

Pentingnya penanaman akidah dengan azan dan iqāmah ini oleh karena bayi yang baru lahir itu telah mampu merespons suara azan dan iqāmah tersebut bahkan indera pendegaran anak itu telah mulai berfungsi ketika masih dalam bentuk janin yang sempurna di rahim ibunya. Hal ini dapat dibuktikan bahwa ketika ibu hamil tua dan kaget dengan suara keras, maka janin akan meresponsnya dengan gerakan-gerakan aktif. Sebaliknya, ketika perut ibunya diusap dengan halus, maka janin akan bereaksi dengan tenang. Fakta ini juga didukung oleh ayat yang telah disebutkan di atas bahwa janin telah diberikan pendegaran, penglihatan dan hati sebelum dikelurkan dari perut ibunya.

Untuk mendapatkan anak yang shaleh diawali sejak orang tua berniat memiliki anak yang ditandai dengan persetubuhan. Islam mengajarkan agar pasangan suami istri yang akan melakukan persetubuhan berdoa terlebih dahulu. Doa ini mengandung makna agar anak yang ditakdirkan oleh Allah menjadi anak yang jauh dari godaan syet}an dan menjadi anak yang s}aleh. Karena itu, janin yang ada dalam kandungan tetap didoakan agar janin itu kelak menjadi anak yang bertakwa kepada Allah swt, seperti yang ditegaskan dalam QS Al-Furqān/25; 74.

Terjemahnya:

<sup>327</sup> Abdullah Nashih Ulwān, *Pedoman Pendidikan Anak dalam Islām.* Diterjemahkan oleh Syafullah Kamāli dan Heri noer Ali dari judul aslinya "Tarbiyah al-Aulād fi al-Islām. Jilid I (Semarang: al-Syifa', 1981), h. 57-58.

Dan orang-orang berkata: Ya Tuhan kami, anugrahkanlah kepada istri-istri kami dan keturunan kami sebagai penyenang hati kami dan jadikanlah kami imam bagi orang yang bertakwa.

Selama janin masih dalam kandungan, seorang ibu hendaknya memberikan pendidikan kepada janin yang ada dalam kandungannya karena janin itu sudah belajar dai apa yang dilakukan oleh ibunya bahkan lingkungan keluarga juga berpengaruh terhadap janin yang ada dalam kandungan. Karena itu, prilaku ibu terhadap janin akan berpengaruh terhadap prilaku anak karena apa yang dilakukan ibu merupakan pendidikan bagi janin.<sup>328</sup>

Hasil penelitian para ilmuan dalam bidang pendidikan anak menyatakan bahwa program-program stimulasi dini dapat meningkatkan kecerdasan anak antara 15 hingga 30 persen dengan mengembangkan pencabagnan sel orak lebih banyak dan daerah kortikal otak yang tebal tetapi juga lebih cerdas dan lebih terampil bersosialisasi. Di samping memberikan stimulasi agar janin tumbuh sehat dan pintar, seorang ibu harus memberikan pendidikan agama dan akhlak melalui prilakunya sendiri dengan mempraktikkan kejujuran, ketekunan beribadah dan kesalihan.<sup>329</sup>

Untuk itu, seorang ibu dan ayah harus memperlakukan janinnya dengan baik yaitu dengan memberikan pelayanan yang tepat terhadap janin yang masih dalam kandungan dan tidak melakukan tindakantindakan kekerasan yang dapat menimbulkan dampak negatif terhadap janin yang ada dalam kandungan ibunya.

187

 $<sup>^{328}</sup>$ Cholil Nafis,  $Fikih\ Keluarga$  (Cet. I; Jakarta: Mitra Abadi Press, 2009), h. 233-234.

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup>Nafis, Fikih..., h. 234-235.

#### DAFTAR PUSTAKA

- Alquran dan Terjemahnya,
- Albār, Ali. Penciptaan Manusia, Kaitannya dengan Ayat-Ayat Alquran dan Hadis dengan Ilmu Kedokteran. Yogyakarta; Ilmu Kedokteran, 2001.
- Alhafisz, Ahsin W. Fikih Kesehatan. Cet. I; Jakarta: Amzah, 2007.
- Ali, Muhammad Daud. *Hukum Islam, Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indoensia*. Edisi Kelima. Cet. 5; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996.
- Audah, Abdul Qadir. *Al-Tasyri al-Jinā'ī al-Islāmī*. Jilid II. Beirut:Dār al-Kitab al-Arabī, t. th.
- -----, Kritik Terhadap Undang-undang Ciptaan Manusia. Surabaya; Bina Ilmu, 1985.
- Ambo Asse, *Hak Asasi Manusia Perspekfti Hadīs Nabi Saw.* Makassar: Alauddin University Press, 2012.
- Amīni, Ibrāhim. "Principles of Upbringing Children. Terj. M. Anis Maulachela, *Anakmu*, *Amanat-Nya*. Cet.I; Jakarta: Al-Huda, 2006.
- Amir Syarifuddin, *Ushul Fiqhi*, Jilid I. Cat. I; Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997.
- Anderson, MD. Clifford R. *Petunjuk Modern kepada Kesehatan*. Bandung:Indonesia Publishing House, t.th.
- Anshor, Maria Ulfa dkk, *Aborsi dalam Perspektif Fikh Kontemporer* Jakarta: Balai Penerbit FKUI, 2002.
- Azzām, Abdul Azīz Muhammad. *al-Qawāid al-Fiqhiyyah*. al-Qāhirah: Dār al-Hadīs 1436 H-2005 M.
- Anderson, J.N.D. *Islam Law in the Modern World.* New York:New York University Press, 1959.
- Atiyyah, Jamaluddin. *Nahw Fāliyat al-Maqāshid al-Syariah*. Edisi 23. al-Muslim al-Mushir, 2002.
- Al-Azādī, Sulaimān bin al-Syāths al-Sijīstānī. *Sunan Abi Daud.* Juz IV. Ditahqīq oleh Muhammad Muhyiddin Abd Hamid. Beirūt: Dār al-Fikr, t.th.
- Al-Asymawi, Muhammad Said. "Usul al-Syariah. Terj. Luthfi Thomafi, Nalar Kritis Syariah. Edisi Khusus. Cet. I; Yogyakarta: 2012.
- Al-Afrīqī, Ibnu Mansūr. *Lisān al-Arab*. Jilid VIII. Beirūt: Dār al-Sadr, t. th.

- Barakatullah, Abdul Halim dan Teguh Prasetyo, *Hukum Islam Menjawab Tantangan Zaman yang Terus Berkembang*. Cet. I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.
- Basyir, Ahmad Azhar. Refleksi Atas Persoalan Keislaman Seputar Filsafat, Hukum, Politik dan Ekonomi. Bandung: Mizan, 1994.
- Bahjat, Ahmad. "Anbiyā Allah." Terj. Muhammad Alkaf, *Sejarah Nabi-Nabi Allah*. Cet. 2; Jakarta: Lentera, 2006.
- Bakri, Asafri Jaya. *Konsep Maqashid Syariah Menurut Al-Syātibī*. Ed. 1. Cet. 1; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1996.
- Bertens K. Aborsi sebagai Masalah Etika. Jakarta: Grasindo, 2001.
- Bik, Muhammad Khudaery. *Usūl al-Fiqh*. Beirut: Dār al-Fikr, 1988.
- Al-Bukhāri, Muhammad bin Ismāil Abū Abdillāh *Shahīh al-Bukhārī*. Jilid 4. Beirut: Maktabah al-Asyriyyah, t. th.
- Al-Būti, Said Ramadhan *Dawābit al-Maslahah fi al-Syariah al-Islāmiyyah*. Damsyik: al-Maktabah al-Amawiyyah, 1969.
- C SCJ, B. Kusmaryanto. *Tolak Pengguguran Janin, Budaya Kehidupan Versus Budaya kematian*. Cet. 1; Yogyakarta: Kanisius, 2005.
- Chisbiyah, Yayah dkk. *Kehamialan yang Tidak ikehendaki*. Yogyakarta: PPPK-UGM. 1997.
- Djamil, Fathurrahman, *Filsafat Hukum Islam*. Cet. 1; Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997.
- Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, *Kamus Besar Indonesia* (Cet, I; Jakarta: Balai pustaka, 1988), h. 526.
- Derpartemen Kesehatan RI, Kesehatan Refroduksi Remaja Jakarta: tp, 1999.
- Ad-Dharāini, Fathi. *al- Manāhij al-Usuliyah fi Ijtihād bi al-*Ra'yi fi al-Tasyrī. Damaskus: Dār al-Kitāb al-Hadīts, 1975.
- Ad-Dardīrī, Al-Allāmah Abī Barkāt Ahmad bin Muhammad bin Ahmad. as-Syarhu ash-Shagīr Ala Agrabī al-Masāil Ila Mazhab Imām Mālik. t.t: tp, 1410 H.
- Ebrāhim, Abu Fadl Mohsin. *Aborsi Kontrasepsi Mengatasi Kemandulan*. Bandung: MIzan, 1997.
- Ensiklopedia Indonesia I Abortus. Jakarta: Ikhtiar Baru Van Hauve, 1980.
- Edelstein, Luwdig. *The Hippocratic Oath.* Baltimore: The John Hopkins, 1943.
- Fitriani, Rini. Kesehatan Reproduksi. Cet. I; Makassar: Alauddin Press, 2011.
- Fakhri, Majid. Occasionalism dalam Ensyklopedia of Religious. New York: Macmillan Publishing, 1987.

- Al-Fathlāwi, Suhāil Husāin. *Huqūq al-Insān fi al-Islām*. Beirūt: Dār al-Fikr al-Arabī, 2001.
- Glasse, Cyril. Ensiklopedia Islam. Kata Pengantar Prof. Huston Smith. Ter. Mas'adi, Ghufron A. Ed. I. Cet. 2; Jakarta: PT. Raja Rafindo Persada
- Al-Ghazāli, Muhammad, *Ilnya' Ulūm al-Dīn*. Juz II. t.t: Dār Ihya' al-Kutub al-Arabiyyah, t. th.
- Herlihy, David. *Medieval Household*. Massachusetts: Harpard University Press, 1985.
- Halim, Abdul. *Politik Hukum Islam di Indonesia*. Cet. 1; Jakarta: Ciputat Press, 2005.
- Himpunan Fatwa Ulama Majelis Ulama Indonesia Sejak Tahun 1975. Jakarta: Erlangga, t.th.
- Huzaimah Tahido Yanggo, Fiqh Anak Metode Islam dalam mengasuh dan Mendidik Anak suatu Hukum-Hukum yang Berkaitan dengan Anak. Cet. 1; Jakarta: al-Mawardi, 2004.
- Hasan, M. Ali. Masāil Fikhiyyah al-Hāditsah pada Masalah-Masalah Kontemporer Hukum Islam. Cet. IV; Jakarta: Pustaka Rajawali Press, 2000.
- Haroen, Nasrun. Ushul Fiqh I. Cet. II; Ciputat: PT Logos Wacan Ilmu, 1997.
- Hakim, Rahmat. *Hukum Pidana Islam*. Cet. Ke-2; Bandung: Pustaka Setia, 2010.
- al-Jauziyah, Ibn al-Qayyim *I'lām al-Muwaqqi'in*, Juz III. Kairo: Dar al-Kutub al-Hadis, 1969.
- Ibrāhim Anīs dkk, al-Mu'jam al-Wasīth. t.t: tp, t.th.
- Ibrāhim bin Mūsa Abū Ishāq al- Syātibi, *al-Muwāfaqāt fi Usūl al-Syariah*. Jilid I. Beirūt: Dār` al-Ma'ārifah, t.th
- Ismatullah, Dedi. *Sejarah Sosial hukum Islam*. Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2011.
- Jazūli, H.A. Kaidah-Kaidah Fikih, Kaidah-Kaidah Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah-Masalah yang Praktis. et. 2; Jakarta: Kencana, 2007.
- Al-Jurjānī, Al-Syarīf 'Alī Ibn Muḥammad. *Kitāb al-Ta'rīfāt*, Juddāṭ: al-Haramyn li al-Tibā'ah, t.th.

- Al-Jabīri, Muhammad 'Abid. *Bunyah al-'Aql al-'Arabi: Dirasah Tahliliyyah Naqdiyyah li Nuzum al-Ma'rifah fi as-Saqafah al-'Arabiyyah.* Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-'Arabiyyah, 1990.
- Khallaf, Abd al-Wahhab. *Mashādir al-Tasyrî' al-Islāmi fi Ma La Nas Fîh.* Cet. VI; Kuwait: Dar al-Qolam li al-Nasyr wa al-Tawzi', 1993.
- Khallaf, Wahab. "Mashadiru Tasyri' il Islāmi Fi Ma La Nasa Fīhi. Terj. Bahrum Abubakar dan Anwar Rasyidi, Sumber-Sumber Hukum Islam. Cet. I; Bandung: Risalah, 1984.
- Khallaf, Abdul Wahab. *Ilmu Ushul Fiqh*. Terj. Moh Zuhri dkk. Ushul Fiqhi. Semarang: Dina Utama, 1994.
- -----, *Sumber-sumber Hukum Islam*. Diterjemahkan oleh Anwar Rasyidi dari Masādiru al-Tasyri al-Islāmī Fi Ma Lassa Fīhi. Cet. III; Bandung: Risalah, 1984.
- -----, Ilmu Ushul Figh. Cet. III; Kuwait: Mathba' al-Nasyr, 1977.
- Kaharuddin, Andi Tihardimanto. Sistem Reproduksi Wanita, Fisiologi dan Integrasinya Berdasarkan Alquran dan Hadis (Makassar: Alauddin Universitin Press.
- Khaeruman, Badri. Hukum Islam Dalam Perubahan Sosial, Fatwa Ulama tentang Masalah-Masalah Sosial Keagamaan, Budaya, Politik, Ekonomi, Kedokteran, dan HAM. Cet. 1; Bandung: Pustaka setia, 2010.
- Al-Khadimi, Nuruddin. *Al-Maqāshid fi al-Mazhab al-Malikī*. Cet. I; Tunis: Dār al-Tunisiyah, 2003.
- Lidwa Pustaka i-Sofware- kitab 9 imam hadis.
- Liewellyn, Derek. Ginekologi dan Kesehatan Wanita. Jakarta: Gaya Favorit Press, 1983.
- Mas'ūd, Muhammad Khalid Islamic. *Legal Philosophy*. Islamābad Islamic Research Institut, 1977.
- Mas'ud, Khalid. "Islamic Legal Philosopy. Terj. Yudian W. Filsafat Hukum Islam Dan Perubahan Sosial. Cet. 1; Surabaya: Al-Ikhlas, 1995.
- Majah, Muhammad bin Yazīd Abū Abdillāh Ibnu. *Sunan Ibnu Majah, Kitab al-Faraid.* Juz II. Tahkīk oleh Muhammad Fuād Abd al-Bāqī. Beirūt: Dār al-Fikr, t.th.
- Mazhūr, Ibn. *Lisān al-Arab*. Juz 11. Mesir: Dār al-Mishriyyah li al-Ta'līf wa at-Tarjamah, t. th.

- Mansjoer, Arif dkk, *Kapita Selekta Kesehatan*. Jilid I. Edisi III. Jakarta: Media Aesculapius Fakultas Kedokteran Universitas Indonesia, 2001.
- Majīd, Abdul. *Kaidah-Kaidah Ilmu Fikih*. Cet. III; t.t: Pustaka Kalam Mulia, 1999.
- -----, Reformasi Hukum di Indonesia. Cet 1; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006.
- Madzkūr, Muhammad Salam. *al-Janīn wa al-Ahkām al-Muta'alliqah bihi fi Fiqhi al-Islām* (Kairo: Dār al-Nahda al-Arabiyyah, 1969.
- Miles, Mattew B. and A. Michael Huberman, *Analisis Data Kualitatif*. Jakarta: UI Press, 2002.
- Morgan, Geri dan Carole Hamilton, Obstetri dan Ginekolog. Jakarta: Egc: 2009.
- Musthafa, Ibrāhim. dkk, *al-Mu'jam al-Washīth*. Jilid I-II. t.t: al-Majlīs al-Islāmī al-Asyāwī, t.th.
- Musbikin, Imam, *Qanāid al-Fiqhiyah*. Ed. 1. Cet. 1; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2001.
- Mubārak, Muhammad. *Nizām al-Islām al-"aqīdat wa al-Ibādat.* Cet. II; Beirūt: Dār al-Fikr, 1984.
- Muslehuddin, Muhammad. Philosophy of Islamic Law and the Orientalist A Comparative Study of Islamic Legal System'. Terj. Yudian Wahyudi Asmin, Filsafat Hukum Islam dan Penalaran Orientalis, Studi Perhandingan Sistem Huku., Et al. Cet. I; Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1991.
- Mussen, Paul Henry dkk. Perkembangan dan Kepribadian Anak. Alih Bahasa oleh dr. Med Meitasari Chandrasa. *Development and Personality*. Jakarta: Erlangga, 1984.
- Muchtar, Rustam. *Sinopsis Obstetri Fisiologi, Obstetri Patalogi.* Jakarta: Penerbit Buku Kedokteran EGC, 1990.
- Meliawati, S. Kapita Selekta Kedaruratan Obstetri dan Genekologi. tt: EGC Buku Kedokteran, t.th.
- Muslim, Abū al-Husain al-Qushārī al-Nāisābūrī Muslim bin al-Hajjāj. Shahīh Muslim. Juz XVI. Tahkīk oleh Muhammad Fuād Abd al-Bāqi. Beirūt: Dār al-Ihyā' al-Tūrast al-Araby, t.th.
- Mumtazah, Afwah dan Yulianti Muthmainnah, Menimbang Penghentian Kehamilan tidak Diinginkan. Jakarta: Rahima, 2007.
- Al-Māwardī Abū Hasan ' Alī bin Muhammad bin Habīb. *Al-Hāwī al-Kabīr*. Juz XVI. Beirut: Dār al-Fikr, 1414 H/1994 M.

- -----, *Kitāb Nasīhat al-Muluk*. Ditahkik oleh Muhammad Khaddar Husāin. tt:tp, t.th.
- Nafis, Cholil. Fikih Keluarga. Cet. I; Jakarta: Mitra Abadi Press, 2009...
- Nuhbat Asātizah. *Al-Kulliyah al-Syariah wa al-Qanūn bi al-Qāhirah, Qadāyā Fiqhiyyah Ma'āsirah.* Juz III. tt: Jāmiah al-Azhar, 1422 H/2002 M.
- Nāilul Authār, *Himpunan Hadis-Hadis Hukum*. Jilid 5. Diterjemahkan oleh MuammalHamīdī, dkk. Surabaya: PT. Bina Ilmu, 2001.
- Novita, Dewi. Aborsi Menurut Petugas Kesehatan. Yogyakarta: PPPK-UGM, 1997.
- Nugroho, E. dkk, *Ensiklopedia Nasional Indonesia*. Jilid 1. Jakarta: PT. Cipta Adi Pustaka, 1990.
- al-Nāsir, Abdūl. *al-Fiqh fi al-Islāmī*. Jilid 3. Kairo: Majlis al-A'la Lisun al-Islāmī, t. th.
- Qorib, Ahmad. Ushul FIkhi 2. Cet. II; Jakarta: PT. Nimas Multima, 1997.
- Qudāmah, Muwaffiq al-Dīn Muhammad Abdillāh bin Ahmad bin. *Al-Mughnī wa al-Syarh al-Kabīr 'alā Matn al-Mughnī*. Juz VIII. Beirut: Dār al-Fikr, 1412 H/1992 M.
- Qutb, Muhammad Sayyid. Fi Zhilāl Algurān. Jilid IV. t.t: tp, t. th.
- Al-Qardawi, Yusuf. Madhal li dirasah al-Syariah al-Islaminiyah. Terj. Ade Nurdin dan Riswan, Membumikan Syari'at Islam; Keluwesan aturan Ilahi untuk Manusia. Cet. 1; Bandung; Mizan, 2003.
- Al-Qarhdawi, Yusuf. *Fatāwa al-Mu'shirah*. Jilid 2. Kuwait: Dar al-Qalam, 1994.
- -----, Membumikan Syari'at Islam. Cet. 1; Surabaya: Dunia Ilmu Offset.
- -----, *Studi Kritis as-Sunnah*. Terjemahan Bahrun Abu Bakar. Bandung: Trigenda Karya, 1995.
- -----, Fatwa-Fatwa Kontemporer. Jilid 2. Jakarta: Gema Insani Press, 1995.
- Rochman, M. Ibnu. *Hukum Islam dalam Perspektif Filsafat*. Cet. 1; Yogyakarta: Philosophy Press, 2011.
- Rodald, Munzo. Intervetion dan Reflection, Basic Issues in Medical Ethichs. Edisi 2. Calipornia: Wadsworth Publishing Co, 1983.
- Rahmān, Fazlūr. "al-Islām. Terj. Ahsīn Muhammad, Islam. Bandung: Pustaka, 1994.
- Reid, Antony. Asia dalam Kurun Niaga. tt: tp, t.th.
- Raisuni, Ahmad. *Nadhariyyat al-Maqashid Inda al-Imam al-Syatibi*. Cet. I; Mesir: Dār al-Kalimat, 1997.
- Ramli, Ahmad dan K. St Pamontjak, *Kamus Kedokteran*. Jakarta: Djambatan, 1992.

- Rusyd, Ibnu. *Bidāyatul Mujtahid*. Jilid 2. Mesir: Mathba'ah al-Bābi al-Halābī, 1981.
- Salam, Burhanuddin. *Logika Materil Filsafat Ilmu Pengetahuan*. Cet. I; Jakarta: PT. Rineka Cipta, 2003.
- Shadily, Hasan dkk, *Ensiklopedia Indonesia*. Jilid I. Jakarta : Ichtiar Basru Van Hoeve, 1980.
- Shihāb, M. Qurāish. *Tafsīr al-Misbāh, Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an*. Juz IX. Cet. 1; Jakarta: Lentera hati, 2002.
- Shihab, Umar. Kontekstualitas Al-Qur'an, Kajian Tematik Atas Ayat-Ayat Hukum dalam Alquran. Cet; ke-3; Jakarta: Piramida, 2005
- Simmons, Paul D. Birt and Death Biothical Decision Making. Philadelpia: The Press, 1983.
- Sarwono, Sarlito Wirawan. *Phisikologi Remaja*. Jakarta: PT. Raja Grafindo Pers, t. th.
- Suherman, Ade Maman. *Pengantar Perbandingan Sistem Hukum*. Jakara: Media Grafindo, 2008.
- Stone, "Law and The Sosial Sciences in Second H.F Century, Minneapolis, Minn, University of Minnesota Press, 1966).
- Al-Salam, Muhammad bin Īsa Abū Īsa at-Turmūdzī. *Sunan at-Turmūdzī.*Juz IV Ditahkik oleh Ahmad Muhammad Syākir. Beirūt:
  Dār al-Ihya al-Turats al-Arabī, t.th.
- Syukur, Syarmin. Sumber-sumber Hukum Islam. Cet. 1; Surabaya: al-Ikhlas, 1993.
- Syaltūt, Mahmūd. Al-Islām 'Aqīdah wa Syariah. Kairo: Dār al-Qalam, 1966.
- Al-Shogir, Abdul Majid. A*l-Fikr al-Usūlī wa Isykâliyyat al-Sulthah al-Ilmiyyah fi al-Islām*. Cet. I; Beirut, Dar al-Muntakhob al-Arabi, 1994.
- Al-Syarbashi, Ahmad. Yas'alunaka fi al-Din wa al-Hayah. Terj. Ahmad Subandi, *Yas'alunaka, Tanya Jawah Tentang Agama dan Kehidupan*. Cet. I; Jakarta: Lentera, 1999.
- Al-Syarīf, al-Azhar. Bayān li an-Nās. Juz II. t.t: al-Mathba'at al-Azhar, t.th.
- As-Sa'dī, Syeikh Abdurrahman bin Nāshir. Risālah fi al-Qawāid al-Fiqhiyyah wa Ma Aha Risālah Latīfah jamiah fi Ushūl al-Fiqhi al-Muhimmah. t.t: Dār Ibn Rajab, 2003.
- al- Syātibī, Abu Ishaq. *al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī'ah* juz II. Beirut: Dār al-Ma'rifah, t.th.
- As-Suyūthī, Abdurrahman bin Abī Bakr. *al-Asībah wa an-Nazhāir*. Jilid I. Cet. I; Beirūt: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 1403 H.

- Thohir, Mursyidah. Seputar Masalah Perkawinan, Pengguguran Janin & Pornografi. Jakarta: PP Muslimat NU, t.th.
- Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaaan dan Pengembagan, *Kamus Besar Bahasa Indoneisa*. Jakarta: Balai Pustaka, 1990.
- Tim Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Surabaya: Kashiko, t. th.
- Tim Redaksi Tatanusa, Kamus Istilah Menurut Peraturan Perundang-Undangan Republik Perdana. Cet. I; Jakarta: Tatanusa, 2008
- Ath-Tharīqī, Abdullāh bin Ahmad, *al-Ihtirār ilā Atimmah wa al-Adwiyyah al-Muharramāt.* Cet. I; t.t: Pustaka Azzām, 2001.
- Ulwān, Abdullah Nashih, *Pedoman Pendidikan Anak dalam Islām.*Diterjemahkan oleh Syafullah Kamāli dan Heri noer Ali dari judul aslinya "Tarbiyah al-Aulād fi al-Islām. Jilid I. Semarang: al-Syifa', 1981.
- -----, *Syariat Islam Hukum yang Abadi*. Terjemahan Daud Rasyid. Jakarta: Usamah Press, 1994.
- Waluyo, Bambang. *Penelitian Hukum Dalam Praktek*. Cet. II; Jakarta: Sinar Grafika, 1996.
- Wignyosanstro, Gulardi. WHO dalam *Masalah Kesehatan Perempuan Akibat Reproduksi*, Makalah pada Seminar Penguatan Hak-Hak Reproduksi perempuan (Jakarta: PP Fatayat NU dan Ford Foundation, 1 September 2001.
- Widyantoro, Ninuk. Pengakhiran Kehamilan tak diinginkan yang Aman behasis Konseling. Jakarta: Yayasan Kesehaan Perempuan, 2003.
- Yahya, Mukhtar dan Fatchurrahman, *Dasar-dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islam*. Cet. 3; Bandung: al-Maarif, 1993.
- Yafi'e, Ali. Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah: Konsep-Konsep Istihsan, Istislah dan Maslahah al-Ammah. Jakarta: Yayasan Paramadina, 1994.
- Al-Yūbi, Muhammad Sa'ad bin Ahmād bin Mas'ūd. *Maqāshid al-Syarīah al-Islāmiyyah wa Alāqatuha fi al-Adillāh al-Syar'iyyah*. Cet. I; Riyādh: Dār al-Hijrah, 1418 H/1998.
- Zuhaili, Wahbah. *Al-Fiqh Al-Islāmī wa Adillatuh*. Juz IV. Cet. 3; Damaskus: Dār al-Fikr, 1989.
- ......, Al-Qur'an, Paradigma Hukum dan Peradaban. Surabaya: Risalah Gusti, 1995.
- Zein, Satria Effendi M. Hukum Islam, Perkembangan dan Pelaksanaannya di Indonesia dalam Ari Anshori (Penyunting) Fikih Indoensia dalam Tantangan. Surakarta: FIAT-UMS, 1991.

- -----, Ushul Fiqi, Cet. 1; Jakarta: Prenada Media, 2005.
- Zuhdi, Masjfuk. Masāil Fiqhiyah. Jakarta: Haji Masagung, 1993.
- Zahrah, Muhammad Abu. diterjemahkan dari judul asli "Ushul al-Fikih" oleh Saefullah Ma'shum dkk. Cet. 2; Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994.
- -----, Ushul Figh. Cet. 2; Jakarta: PT. Pustaka Firdaus, 1994.
- Al-Zarqa, Musthāfa Ahmad *al-Madkhal al-Fiqh al-Ām: al-Fiqh al-Islāmī fi* Tsaubih al-Jadīd. Jilid III. Damsyik: Dār al-Fikr, t. th.
- al-Zarkasyi, Badruddin. *al-Bahr al-Muhīt*, jilid V. Beirut: Maktabah al-Turats al-Islamiy, 1982.
- Zaidan, Abdul Karim. *Al-Mufassal fi Ahkām Al-Mar'ah*. Juz 9. Cet. 1; Beirūt: Muassasah sālah, 1413 H/1993 M.

#### **BIOGRAFI PENULIS**



Dr. Achmad Musyahid Idrus, M.Ag. lahir di Bantaeng, 13 Oktober 1971. Alumni Fakultas Syariah Jurusan Ahkwal Syakhsiyyah Universitas Muslim Indonesia (UMI) tahun 1996, Alumni Program Magister, konsentrasi Syariah dan Hukum Islam pada PPS IAIN Alauddin Makassar tahun 1999. Pada tahun yang sama

mengikuti Program Pembibitan Dosen (CADOS) di UIN Syarif Jakarta dan terangkat sebagai dosen di STAIN Parepare pada tahun 2000. Menyelesaikan program doktor pada PPS UIN Alauddin Makassar pada tahun 2016. Buku yang telah dipublikasi antara lain "Validitas Studi Orientalisme dalam Sejarah Sosial Hukum Islam (2011), Melacak Aspek-Aspek Sosiologis dalam Penetapan Hukum Islam (2012), Perkembangan Penalaran Filosofis dalam Hukum Islam (2013), Urgensi Filsafat Hukum Islam Dalam Penetapan Hukum Islam (Kajian Filosofis Terhadap Persoalan Hukum Kontemporer) 2014, Pengantar Memahami kaidah Hukum Islam (2015), dan Pengantar Memahami Mazhab (2017), Moderasi Bermadzhab dalam Tinjauan Normatif, Sosiologis dan Filosofis (2020), Perkembangan Penalaran Filosofis Hukum Islam. Edisi Revisi (2022)

Analisis Filosofis terhadap Keharaman dan Kebolehan Pengguguran Janin

Pengguguran Janin dalam Perspektif Hukum Islam: Analisis Filosofis terhadap Keharaman dan Kebolehan Pengguguran Janin adalah buku yang menggambarkan tentang hakikat pengguguran janin, bentukbentuk pengguguran janin, rahasia hukum pengguguran janin, konsepsi perlindungan hukum Islam terhadap pengguguran janin, perlindungan hukum Islam terhadap istri, dan perlindungan hukum Islam terhadap janin.

Buku ini berguna bagi mahasiswa yang berkonsentrasi hukum Islam di lingkungan fakultas syariah dan hukum dalam lingkup Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN). Buku ini bahkan dapat bermanfaat bagi mahasiswa kedokteran yang hendak mengkaji perilaku pengguguran janin, buku ini juga menggambarkan secara filosofis asal muasal kejadian janin dalam Islam, aspek keharaman pengguguran janin, bahkan aspek kebolehan pengguguran janin dalam pandangan hukum Islam.

Dengan terselesaikannya buku ini, insyaallah dapat dinikmati oleh para pemerhati dan pembaca kajian-kajian hukum Islam, khususnya terkait pengguguran janin.



Telp 021-84311162 Email: rajapers@rajagrafindo.co.id www.rajagrafindo.co.id



**Alauddin University Press** 

