# **WIHDATUL ADYAN:**

# Membedah Konsep Kesatuan Agama Ibnu 'Arabi

Dr. Indo Santalia, MA.

EDITOR: DR. ANDI ADERUS, Lc. M.A.

GERAKAN SERIBU BUKU uin alauddin makassar 2014

# KATA PENGANTAR

بسم الله الرحمن الرحيم

Segala puji dan syukur kami panjatkan kepada Allah Swt. atas segala karunia nikmat yang diberikan-Nya. Shalawat serta salam semoga tetap tercurahkan kepada Rasulullah Muhammad saw. yang mengajarkan umatnya tentang akhlak dan norma-norma kehidupan yang luhur.

Buku yang ada di hadapan pembaca ini merupakan suatu refleksi dari upaya memperkuat pola pikir wasathiah (moderat), tawazun (keseimbangan), i'tidal (jalan tengah), dan tasamuh (toleran) dalam Islam. Berangkat dari suatu asumsi bahwa ada fenomena keberagamaan manusia, di mana kecenderungan pemeluk agama-agama melakukan interpretasi dan aktualisasi dari ajaran-ajaran kitab sucinya secara skriptual. Selain corak dan gava semangat keberagamaan semacam ini bisa terkesan mementingkan, bahkan hanya membenarkan ajaran agama yang dianutnya saja tanpa mau melihat sedikit pun kepada ajaran agama lain yang berbeda, karena dianggap sebagai ajaran sesat dan salah, akibatnya menjadi sangat ideologis. Dan yang sangat memprihatinkan apabila ada sekelompok umat beragama (baca: Islam) mengangkat simbol-simbol Islam untuk membenarkan aksi kekerasan dan pengrusakan terhadap sarana publik dan tempat ibadah. Padahal, berbicara tentang etika dalam Islam berarti berbicara tentang prinsip pokok dan misi dasar Islam diturunkan di bumi ini, vakni Islam sebagai rahmatan lil 'alamien.

Buku ini, bermaksud menunjukkan sisi lain dari pemikiran Islam yang pernah ada, Syaikh al-Akbar Ibnu 'Arabi, seorang filosuf mistik Islam yang tipikal, berpandangan bahwa agama pada hakikatnya adalah milik Allah, dan penyembahan hanya ditujukan kepada-Nya, sekalipun simbol-simbol yang digunakan berbeda adanya. Kepercayaan-kepercayaan menurut Ibnu 'Arabi, jika ditafsirkan secara benar, maka akan dijumpai mengarah kepada Tuhan. Lebih lanjut dikatakan bahwa, monoteisme dan politeisme yang apabila ditafsirkan di bawah cahaya teori yang benar dan digali secara esensial, maka akan diperoleh satu agama, karena perbedaan antara monoteisme dan politeisme menurut Ibnu 'Arabi, berkaitan dengan perbedaan logika antara Yang Satu dan Yang Banyak.

Ibnu 'Arabi melihat bahwa, simbol-simbol agama bukanlah satu-satunya jalan bagi pertemuan dengan Tuhan. Pemikiran keagamaan yang bersumber dari konsep wahdat al-wujud, menganggap segala sesuatu yang ada bersumber dari Yang Satu. Keberadaan-Nya dapat dilihat dari dua aspek, yakni aspek eksoteris dan aspek esoteris. Dengan melihat agama dari dua aspek ini, akan membawa kepada pengertian terhadap paham kesatuan yang terdalam, karena sumber dari realitas dan segala agama adalah Tuhan Yang Maha Esa, sehingga pemahaman agama dengan visi kesatuan akan mencapai kesatuan dari segala yang ada. Demikian pula dengan memahami hakikat kesatuan agama akan membawa kepada pemahaman yang mendalam dari bentuk lahiriah agama, sehingga bentuk atau simbol-simbol dari agama akan dapat dipahami lebih mendalam daripada sekadar suatu kenyataan-kenyataan yang kabur.

Yang juga ingin ditekankan dalam buku ini bahwa kebenaran itu adalah milik bersama. Dari mana pun kebenaran berasal, kita akan menerimanya. Ini yang ditunjukkan dalam pengalaman sejarah umat Islam yang mengadopsi bentuk kubah dan menara dalam bangunan masjid, misalnya. Padahal, kubah berasal dari bentuk

v

bangunan khas Romawi, sementara menara berasal dari Persia. Dalam bidang ilmu pengetahuan, interaksi umat Islam dengan tradisi pengetahuan Yunani-Romawi dan Persia, melapangkan jalan bagi mereka untuk membangun peradaban agung di beberapa belahan dunia. Ilmu mantiq atau logika yang menjadi kebanggaan tradisi keilmuan Islam adalah produk dari perjumpaan umat Islam dengan tradisi non-Islam. Pun, ajakan Nabi untuk menuntut ilmu hingga ke negeri Cina, menjadi pemicu bagi kebangkitan peradaban dan kebudayaan di kalangan umat Islam itu.

Demikian pesan yang digarisbawahi oleh buku ini. Disadari bahwa masih banyak hal dalam tasawuf yang belum sempat dikemukakan, namun keterbatasan yang ada menyebabkan kajian ini belum mencakup seluruhnya. Semoga dapat berlanjut pada kajian berikutnya, insya Allah, dan semoga tulisan ini bermanfaat adanya, amien.

Selamat membaca.

Makassar, September 2014

Dr. Indo Santalia, MA

# **DAFTAR ISI**

| SAMBUTAN REKTOR |                                                                                                                                                                                                   |                      |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| KATA PENGANTAR  |                                                                                                                                                                                                   |                      |
| DAFTAR ISI      |                                                                                                                                                                                                   |                      |
| BAB I           | PENDAHULUAN                                                                                                                                                                                       | 1-57                 |
|                 | <ul><li>A. Pemikiran Tasawuf dalam Lintasan Sejarah</li><li>B. Aliran-Aliran Tasawuf dalam Islam</li><li>C. Tasawuf sebagai Etika Pembebasan: Melampaui</li></ul>                                 | 1<br>10              |
|                 | Pemahaman Agama yang Ekstrem                                                                                                                                                                      | 32                   |
|                 | Mencermati Pemikiran Ibnu 'Arabi                                                                                                                                                                  | 50                   |
| BAB II          | SETTING SOSIAL-BUDAYA & POLITIK PEMIKIR-                                                                                                                                                          |                      |
|                 | AN KEAGAMAAN IBNU 'ARABI                                                                                                                                                                          | 58-100               |
|                 | <ul> <li>A. Latar Belakang Kehidupan Ibnu 'Arabi</li> <li>B. Latar Belakang Pemikiran Tasawuf Ibnu 'Arabi</li> <li>C. Jalan Tasawuf Ibnu 'Arabi</li> <li>D. Ajaran Tasawuf Ibnu 'Arabi</li> </ul> | 59<br>67<br>73<br>89 |
| BAB III         | 101-139                                                                                                                                                                                           |                      |
|                 | <ul><li>A. Pandangan Ibnu 'Arabi Tentang Agama</li><li>B. Pandangan Ibnu 'Arabi Tentang Tuhan</li><li>C. Pandangan Ibnu 'Arabi Tentang Wahyu</li></ul>                                            | 101<br>111<br>132    |
| BAB IV          | REFLEKSI KRITIS TERHADAP KONSEP KESATUAN AGAMA IBNU 'ARABI                                                                                                                                        | 140-183              |
|                 | A. Aspek Eksoteris Agama  B. Aspek Esoteris Agama  C. Konsekuensi dan Implikasi Ajaran Kesatuan                                                                                                   | 141<br>149           |
|                 | Agama                                                                                                                                                                                             | 164                  |

| BAB V PENUTUP                   | 184-188    |
|---------------------------------|------------|
| A. Kesimpulan<br>B. Saran-Saran | 184<br>187 |
| DAFTAR PUSTAKA                  |            |
| BIOGRAFI PENULIS                |            |
| EXECUTIVE SUMMARY               |            |

# BAB I PENDAHULUAN

# A. Pemikiran Tasawuf dalam Lintasan Sejarah

#### 1. Asal-Usul Tasawuf

Menurut catatan sejarah, orang yang pertama kali memakai kata "sufi" adalah Abu Hasyim al Kufi (zahid Irak, w. 150). Sedangkan menurut Abdul Qosim Abdul Karim bin Hawazin bin Abdul Malik bin Talha bin Muhammad al-Qusyairi (tokoh sufi dari Iran 376-465 H), istilah "tasawuf" telah dikenal sebelum tahun 200 H. Tetapi ajaran pokok yang selanjutnya merupakan inti tasawuf itu baru muncul secara lengkap pada abad ke-3 Hijriyah. Pada abad ke 2 Hijriyah itu belum diketahui adanya orang-orang yang disebut sufi; yang terlihat adalah aliran Zuhud (penganutnya disebut zahid).1

Sebagaimana diketahui dalam sejarah, bahwa para zahid besar dalam abad ke-2 H. (seperti al Hasan al Basri, Abu Hasyim al-Kufi, Sufyan al-Tsauri, Fudail bin Iyad, Rabi'ah al-Adawiyah dan Makruf al Karkhi) dan lebih-lebih lagi mereka yang hidup pada abad-abad berikutnya (seperti al-Bustami, al-Hallaj, Junaid al-Bagdadi, al- Harawi, al-Ghazali, Ibn Sab'in, Ibnu'Arabi, Abu al-Farid, Jalaluddin ar-Rumi) telah mengolah atau mengembangkan sikap atau emosi agama dalam hati mereka dengan kesungguhan yang luar biasa. Sebelum munculnya Rabbi'ah al-Adawiyah (w.185 H) tujuan tasawuf yang diupayakan oleh para zahid menurut penilaian para ahli, tidak lain dari terciptanya

<sup>1</sup>Sayyed Hossein Nasr, *Living Sufism (Tasawuf Dulu dan Sekarang)*, alih bahasa Abdul Hadi MW.(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1987), hal. 7.

kehidupan yang diridhai oleh Tuhan di dunia ini, sehingga di akhirat terlepas dari azab Tuhan (neraka) dan memperoleh surga-Nya.<sup>2</sup>

Untuk tiba pada identifikasi akhir tasawuf dengan tarekat, yang diketahui terjadi pada abad ke-3 H, harus diteliti apa yang sebenarnya terjadi dalam tradisi Islam yang mengakibatkan timbulnya tasawuf. Ada sejumlah peristiwa yang berlangsung pada masa itu, yang kesemuanya membuat tasawuf mengemuka:

- a. Kecenderungan mencampuradukkan asketisme dengan jalan itu;
- b. Semakin mantapnya aliran-aliran yurisprudensi eksetorik;
- c. Pernyataan-pernyataan kaum syi'ah mengenai para imam;
- d. Munculnya filsafat Islam;
- e. Meningkatnya formalisme ahli-ahli hukum; dan
- f. Tuntutan untuk memastikan bahwa pesan integral dari wahyu, sejak saat itu dikaitkan dengan tasawuf.<sup>3</sup>

Jika diperhatikan keenam hal tersebut, kelihatan kaitan erat dengan kemunculan tasawuf. Tasawuf yang sering kita temui dalam khazanah dunia Islam, dari segi sumber perkembangannya, ternyata muncul pro dan kontra, baik di kalangan muslim maupun di kalangan non-muslim. Mereka yang kontra menganggap bahwa tasawuf Islam merupakan sebuah faham yang bersumber dari agama-agama lain. Pandangan ini kebanyakan diwakili oleh para orientalis dan

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Sayyed Hossein Nasr, *Living Sufism (Tasawuf Dulu dan Sekarang)*, alih bahasa Abdul Hadi MW., hal. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Taqiyyuddin Ibnu Taimiyah, *Tasawuf dan Kritik Terhadap Filsafat Tasawuf*, alih bahasa Asywadui Syukri (Surabaya: Bina Ilmu, 1986), hal. 34.

orang-orang yang banyak terpengaruh oleh kalangan orientalis tersebut.

Dengan tidak bermaksud untuk tidak melibatkan diri pada persoalan pro dan kontra itu, dalam tulisan ini, kami akan mengetengahkan paham tasawuf dalam tinjauan yang lebih universal karena tentang asal-usul ajaran tasawuf, kini semakin banyak orang menelitinya. Kesimpulannya, bahwa perbedaan paham itu disebabkan pada asal-usul tasawuf tersebut. Sebagian beranggapan bahwa tasawuf berasal dari Masehi (Kristen), sebagian lagi mengatakan dari unsur Hindu-Budha, Persia, Yunani, Arab, dan sebagainya. Untuk itulah, kami akan menguraikan asal-usul tasawuf dalam konteks kebudayaan tersebut. Hal ini dimaksudkan untuk melihat apakah tasawuf yang ada di dunia Islam terpengaruh dengan konteks kebudayaan tersebut atau tidak.

# a. Unsur Nasrani (Kristen)

Bagi mereka yang beranggapan bahwa tasawuf berasal dari unsur Nasrani, mendasarkan argumennya pada dua hal. *Pertama*, adanya interaksi antara orang Arab dan kaum Nasrani pada masa jahiliyah maupun zaman Islam. *Kedua*, adanya segi-segi kesamaan antara kehidupan para asketis atau sufi dalam hal ajaran, cara mereka melatih jiwa dan mengasingkan diri dengan kehidupan al-Masih dan ajaranajarannya, serta dengan para rahib ketika sembahyang dan berpakaian.

#### b. Unsur Hindu Budha

Tasawuf dan sistem kepercayaan agama Hindu memiliki persamaan, seperti sikap fakir. Darwis Al-Birawi mencatat adanya persamaan cara ibadah dan mujahadah pada tasawuf dan ajaran Hindu. Demikian juga pada paham reinkarnasi, cara pelepasan dari dunia versi Hindu-Budha dengan persatuan diri dengan jalan mengingat Allah.

#### c. Unsur Yunani

Kebudayaan Yunani seperti Filsafat, telah masuk ke dunia Islam pada akhir Daulah Umawiyah dan puncaknya pada masa Daulah Abbasiyah ketika berlangsung zaman penerjemahan filsafat Yunani.

#### d. Unsur Persia dan Arab

Sebenarnya Arab dan Persia memiliki hubungan sejak lama, yaitu pada bidang politik, pemikiran, kemasyarakatan dan sastra. Namun, belum ditemukan argumentasi kuat yang menyatakan bahwa kehidupan kerohanian Arab masuk ke Persia hingga orang-orang Persia itu terkenal sebagai ahli-ahli tasawuf. Barangkali ada persamaan antara istilah zuhud di Arab dengan zuhud menurut agama Manu dan Mazdaq; antara istilah hakikat Muhammad dan paham Hormuz dalam agama Zarathustra.<sup>4</sup>

# 2. Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf dalam Islam

#### a. Pertumbuhan Tasawuf

Jauh sebelum lahirnya agama Islam, memang sudah ada ahli Mistik yang menghabiskan masa hidupnya dengan mendekatkan diri kepada Tuhan-Nya; antara lain terdapat pada India Kuno yang beragam Hindu maupun Budha. Orang-orang mistik tersebut dinamakan *Gymnosophists* oleh penulis Barat dan disebut *al-Hukama'ul Uroh* oleh penulis Arab. Yang dapat diartikan sebagai orang-orang bijaksana

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Sayyed Hossein Nasr, *Living Sufism (Tasawuf Dulu dan Sekarang)*, hal. 26.

yang berpakaian terbuka. Hal tersebut dimaksudkan, karena ahli-ahli mistik orang-orang India selalu berpakaian dengan menutup separuh badannya.

Selanjutnya dapat dikemukakan beberapa nash yang mengandung ajaran tasawuf, yaitu:

- 1) Nash-nash al-Qur'an, antara lain QS. Al-Ahzab ayat 41-42 yang artinya: "Hai orang-orang yang beriman berdzikirlah dengan menyebut nama Allah, dzikir yang sebanyak-banyaknya di waktu pagi dan petang".
- 2) Nash-nash hadits yang antara lain artinya berbunyi: Bersabda Rosulullah saw: "takutilah firasat orang-orang mu'min, karena ia dapat memandang dengan nur (petunjuk Allah)". HR.Bukhari yang bersumber dari Abi Sa'id Al-Khudriyyi.

Kehidupan Rasulullah saw yang menggambarkan kehidupan sebagai sufi yang sangat sederhana, karena beliau menjauhkan dirinya dari kehidupan mewah, yang sebenarnya merupakan amalan zuhud dalam ajaran Tasawuf.

# b. Perkembangan Tasawuf

- 1) Pada abad pertama dan kedua Hijriyah:
  - a) Perkembangan tasawuf pada masa sahabat. Para sahabat juga mencontohi kehidupan Rasulullah yang serba sederhana, di mana hidupnya hanya semata-mata diabdikan kepada Tuhannya. Beberapa sahabat yang tergolong sufi di abad pertama, dan berfungsi sebagai maha guru bagi pendatang dari luar kota Madinah, yang tertarik kepada kehidupan sufi. Para sahabat-sahabat tersebut, antara lain: KhulafaurRasyidin, Salman Al-Farisi, Abu Dzar Al-Ghifary, dan lain-lain.

b) Perkembangan tasawuf pada masa tabi'in. Ulama-ulama sufi dari kalangan tabi'in adalah murid dari ulama-ulama sufi dari kalangan berbicara sahabat. Kalau tasawuf perkembangannya pada abad pertama, dengan mengemukakan tokoh-tokohnya dari kalangan sahabat. maka pembicaraan perkembangan tasawuf pada abad kedua dengan tokohtokohnya pula. Tokoh-tokoh ulama sufi Tabi'in antara lain: Al-Hasan Al-Bashry, Rabi'ah al-Adawiyah, Sufyaa bin Sa'id ats-Tsaury, Daud ath-Thaaiy, dan lain-lain.5

# 2) Pada abad ketiga dan keempat hijriyah:

Perkembangan tasawuf pada abad ketiga hijriyah. Pada abad ini perkembangan tasawuf pesat, hal ini ditandai dengan adanya segolongan ahli tasawuf yang mencoba menyelidiki inti ajaran tasawuf yang berkembang pada masa itu, sehingga mereka membaginya ke dalam tiga macam, yakni: tasawuf yang berintikan ilmu jiwa, ilmu akhlaq dan metafisika. Tokoh-tokoh sufi pada masa ini di antaranya: Abu Sulaiman ad-Darany, Ahmad bin al-Hawary ad-Damasqiy, Abul Faidh Dzun Nun bin Ibrahim al-Mishry, dan lain-lain.

Perkembangan tasawuf pada abad keempat hijriyah. Pada abad ini ditandai dengan kemajuan ilmu tasawuf yang lebih pesat dibandingkan dengan kemajuannya di abad ketiga hijriyah, karena usaha maksimal para ulama tasawuf untuk mengembangkan ajaran tasawufnya masing-masing. Tokoh-tokoh sufinya antara lain: Musa al-Anshary, Abu

 $<sup>^5</sup> Harun$  Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), hal. 21.

Hamid bin Muhammad, Abu Zaid al-Adamy, Abu Ali Muhammad bin Abdil Wahhab, dan lain-lain.

# 3) Pada abad kelima hijriyah:

Di samping adanya pertentangan yang turun temurun antara Ulama Sufi dengan Ulama Fiqih, maka pada abad kelima ini, keadaan semakin rawan ketika berkembangnya mazhab Syi'ah Isma'iliyah, yaitu suatu mazhab yang hendak mengembalikan kekuasaan pemerintahan kepada keturunan Ali bin Abi Thalib. Karena menganggapnya bahwa dunia ini harus diatur oleh Imam, karena dialah yang langsung menerima petunjuk dari Rasulullah saw.6

Menurut mereka ada 12 Imam yang berhak mengatur dunia ini, salah satu di antaranya adalah *Imam Mahdi*, yang akan menjelma ke dunia dengan membawa keadilan dan memurnikan agama Islam. Kedua belas Imam itu adalah:

- a) Ali bin Abi Thalib
- b) Hasan bin Ali
- c) Husein bin Ali
- d) Ali bin Husein
- e) Muhammad al-Baakir bin Ali bin Husein
- f) Ja'far Shadiq bin Muhammad al-Baakir
- g) Musa al-Kazhim bin Ja'far Shadiq
- h) Ali Ridhaa bin Kazhim
- i) Muhammad Jawwad bin Ali Ridha
- j) Ali al-Haadi bin Jawwaad
- k) Hasan Askary bin al-Haadi
- 1) Muhammad bin Hasan al-Mahdi
- 4) Pada abad keenam, ketujuh dan kedelapan hijriyah:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> R.A. Nicholson, *The Mistik of Islam (Fi al-Tasawuf al-Islami)*, alih bahasa A.E. Afifi (Kairo: Matbaah al-Ta'lif wa al-Tarjamah, t.th.), hal. 79.

- a) Perkembangan tasawuf pada abad keenam hijriyah. Abad ini suasana kemelut antar ulama Syariat dengan ulama Tasawuf memburuk, karena dihidupkannya lagi pemikiran-pemikiran al-Hulul, Widatul Wujud dan Wihdatul Adyan oleh kebanyakan ulama tasawuf. Para ulama yang sangat berpengaruh pada zaman ini adalah Syihabuddin Abul Futu as-Suhrawardi, al-Ghaznawy.
- b) Perkembangan tasawuf pada abad ketujuh hijriyah. Pada abad ini tercatat dalam sejarah bahwa masa menurunnya gairah masyarakat Islam untuk mempelajari Tasawuf karena:(1) Semakin gencarnya serangan ulama syariat memerangi ahli Tasawuf, yang diiringi dengan serangan golongan Syiah yang menekuni ilmu kalam dan fiqih; (2) Adanya tekad penguasa pada masa itu untuk melenyapkan ajaran Tasawuf di dunia Islam karena dianggap kegiatan itu menjadi sumber perpecahan umat Islam. Ada beberapa ahli tasawuf yang berpengaruh di abad ini di antaranya: Umar Abdul Faridh, Ibnu Sabi'in, Jalaluddin Ar-Rumi, dan lain-lain.
- c) Perkembangan Tasawuf pada abad kedelapan hijriyah. Perkembangan Tasawuf abad ini tidak terdengar perkembangannya dan pemikiran baru dalam Tasawuf, meskipun banyak pengarang kaum sufi yang mengemukakan pemikiran tentang ilmu Tasawuf, namun kurang mendapat perhatian sungguh-sungguh dari umat Islam, sehingga nasib ajaran Tasawuf hampir sama dengan abad ketujuh.
- 5) Pada abad kesembilan, kesepuluh hijriyah dan sesudahnya:

Dalam beberapa abad ini, betul-betul ajaran tasawuf sangat sunyi di dunia Islam, artinya nasibnya lebih buruk lagi dari keadaannya pada abad keenam, ketujuh dan kedelapan hijriyah. Faktor yang menyebabkan runtuhnya ajaran tasawuf ini, antara lain: ahli tasawuf sudah kehilangan kepercayaan di kalangan masyarakat Islam, serta adanya penjajah bangsa Eropa yang beragama Nasrani yang menguasai seluruh negeri Islam.<sup>7</sup>

# 3. Tahap-tahap Pertumbuhan & Perkembangan Tasawuf

Praktik-praktik tasawuf dimulai dari pusat kelahiran dan penyiaran agama Islam, yaitu Makkah dan Madinah. Jika kita lihat dari domisili tokoh-tokoh perintis yang disebutkan di atas, maka pertumbuhan dan perkembangan tasawuf di dunia Islam dapat dikelompokan ke dalam beberapa tahap:

# a. Tahap Zuhud

Zuhud menurut para ahli sejarah tasawuf adalah fase yang mendahului tasawuf. Menurut Harun Nasution, station yang terpenting bagi seorang calon sufi ialah zuhd yaitu keadaan meninggalkan dunia dan hidup kematerian. Sebelum menjadi sufi, seorang calon harus terlebih dahulu menjadi zahid. Sesudah menjadi zahid, barulah ia meningkat menjadi sufi. Dengan demikian tiap sufi adalah zahid, tetapi sebaliknya tidak setiap zahid merupakan sufi.

# b. Tahap Tasawuf Falsafi (Abad ke 6 H)

Pada tahap ini, tasawuf falsafi merupakan perpaduan antara pencapaian pencerahan mistikal dan pemaparan secara rasional-filosofis. Ibn 'Arabi merupakan tokoh utama aliran ini, di samping juga al-Qunawi, muridnya. Sebagian ahli juga memasukan al-Hallaj dan Abu Yazid al-Bustami dalam aliran ini. Aliran ini kadang disebut juga dengan Irfan

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>R.A. Nicholson, *The Mistik of Islam (Fi al-Tasawuf al-Islami)*, hal. 89.

(Gnostisisme) karena orientasinya pada pengetahuan (ma'rifah atau gnosis) tentang Tuhan dan hakikat segala sesuatu.

# c. Tahap Tarekat (Abad ke 7 dan seterusnya)

Meskipun tarekat telah dikenal sejak jauh sebelumnya, seperti tarekat Junaidiyyah yang didirikan oleh Abu al-Qasim al-Junaid al-Baghdadi (w. 297 H) atau Nuriyyah yang didirikan oleh Abu Hasan Ibn Muhammad Nuri (w. 295 H), baru pada masa-masa ini tarekat berkembang dengan pesat. Seperti tarekat Qadiriyah yang didirikan oleh Abdul Qadir al-Jailani (w. 561 H) dari Jilan (Wilayah Iran sekarang); Tarekat Rifa'iyah didirikan oleh Ahmad Rifai (w. 578 H) dan tarekat Suhrawardiyah yang didirikan oleh Abu Najib al-Suhrawardi (w. 563 H). Tarekat Naqsabandiyah yang memiliki pengikut paling luas, tarekat ini sekarang telah memiliki banyak variasi, pada mulanya didirikan di Bukhara oleh Muhammad Bahauddin al-Uwaisi al-Bukhari Naqsyabandi.8

#### B. Aliran-Aliran Tasawuf Dalam Islam

#### 1. Tasawuf Sunni

Tasawuf sunni merupakan aliran tasawuf yang ajarannya berusaha memadukan aspek syari'ah dan hakikat namun diberi interpertasi dan metode baru yang belum dikenal pada masa salaf as-shalihin dan lebih mementingkan cara-cara mendekatkan diri kepada Allah serta bagaimana cara menjauhkan diri dari semua hal yang dapat menggangu kekhusyu'an jalannya ibadah yang mereka lakukan. Aliran tasawuf ini memiliki ciri yang paling utama yaitu kekuatan

\_

<sup>8</sup>Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, hal. 25.

dan kekhusyu'annya beribadah kepada Allah, dzikrullah serta konsekuen dan juga konsisten dalam sikap walaupun mereka diserang dengan segala godaan kehidupan duniawi. Dari awal prosesnya, corak tasawuf ini muncul dikarenakan ketegangan-ketegangan di kalangan sufi, baik yang bersifat internal maupun eksternal yaitu para sufi dan ulama' zahir baik para fuqaha maupun mutakallimin. Hal itu menyebabkan citra tasawuf menjadi jelek di mata umat, maka sebagian tokoh sufi melakukan usaha-usaha untuk mengembalikan citra tasawuf. Usaha ini memperoleh kesempurnaan di tangan al-Ghazali, yang kemudian melahirkan *Tasawuf Sunni*.

Ada pendapat yang mengatakan bahwa asketisme (zuhud) itu adalah cikal bakal timbulnya tasawuf. Sedangkan asketisme itu sendiri sumbernya adalah ajaran Islam, baik yang bersumber dari Al-Qur'an, sunnah maupun kehidupan sahabat nabi. Pengertian umum dari Zuhud sendiri adalah *Zuhhaad*, jamak dari zahid. Zahid diambil dari Zuhd yang artinya "tidak ingin". Tidak "demam" kepada dunia, kemegahan, harta benda dan pangkat. Menurut Abu Yazid Bustami ketika ditanya orang apa arti zuhud itu, beliau menjawab: tidak mempunyai apa-apa dan tidak dipunyai apa-apa. Gerakan asketisme itu sendiri dapat dibedakan menjadi 4 aliran utama;

#### a. Aliran Bashrah

Aliran Bashrah mulai nampak pada abad kedua Hijriyah. Aliran ini muncul dengan ciri khasnya yaitu, sikap asketisme yang sangat kuat dan lebih ekstrim serta mengembangkan sikap yang amat takut terhadap murka Allah, serta sangat takut terhadap siksa di akhirat. Pada periode inilah, mulai meluas dan berkembangnya sufisme. Artinya, konsep-konsep yang tadinya semata-mata sebagai sikap hidup saja kemudian disusun sebagai upaya untuk

mencapai tujuan. Tokoh terpenting dari aliran ini, antara lain: Malik Ibnu Dinar dan Hassan al-Bashri.

#### b. Aliran Madinah

Aliran Madinah sejak masa permulaan Islam, di Madinah sudah terlihat kelompok-kelompok asketis yang berpegang teguh pada Al-Qur'an dan As-sunnah dan menempatkan Rasulullah sebagai idola kezuhudan mereka. Ciri yang paling utama aliran ini adalah kekuatan dan kekhusyu'an beribadah kepada Allah, konsekuen serta konsisten dalam sikap walaupun datang berbagai godaan. Bagi mereka yang terpenting adalah mendekatkan diri kepada Allah serta menjauhkan diri dari segala hal yang dapat mengurangi kekhusyu'an beribadah kepada Allah. Tokohnya yang terkenal di antaranya adalah Salman al-Farisi dan Abdullah Ibnu Mas'ud.

## c. Aliran Kufah

Aliran Kufah, apabila kedua aliran di atas lebih mengarahkan perhatian kepada ibadah dan menghindari pengaruh-pengaruh yang merusak. Maka, aliran Kufah lebih bercorak idealis. Gemar kepada hal-hal yang bersifat imajinatif yang biasanya dituangkan dalam bentuk puisi, dalam memahami ketetapan dan tekstualis cenderung kepada aliran Syi'ah. Namun, secara keseluruhan aliran ini masih berpola Ahlu Sunnah wal Jama'ah. Ciri khas aliran ini, yaitu rasa keagamaan yang kental, asketisme yang keras, kerendahan hati dan kesederhanaan hidup. Tokohnya yang terkenal yaitu: Sufyan al-Tsauri.

# d. Aliran Mesir

Aliran Mesir memiliki kesamaan ciri dengan aliran Madinah. Sebab aliran ini sebenarnya adalah perluasan dari aliran Madinah yang tersebar melalui sahabat yang ikut serta ke Mesir pada saat Islam memasuki kawasan itu. Tokohnya adalah Dzuu al-Nun al-Mishri. Sulit dipastikan kapan asketisme itu beralih ke sufisme, tetapi yang pasti sufisme yang awal adalah sufisme yang konsisten dan berpegang teguh pada prinsip-prinsip Islam. Karena itu tasawuf tipe awal ini dapat diterima sebagian besar ulama terutama ulama ahlu sunnah wal jama'ah. Hal ini pula yang menyebabkan penamaan tasawuf sunni.

Dari aliran-aliran di atas dapat dilihat bahwa tokohtokoh aliran-aliran tersebut adalah ahlu zuhud. Namun tidak setiap yang zuhud bisa disebut sufi, tapi sebaliknya tidak mungkin menjadi sufi tanpa melalui zuhud atau asketisme.

#### 2. Tokoh-tokoh Tasawuf Sunni

Munculnya aliran-aliran tasawuf ini tidak terlepas dari tokoh-tokoh yang berperan di dalamnya. Begitu juga halnya dengan tasawuf sunni. Di antara sufi yang berpengaruh dari aliran-aliran tasawuf sunni adalah sebagai berikut:<sup>9</sup>

#### a. Hasan al-Bashri

Hasan al-Bashri adalah seorang sufi angkatan tabi'in, seorang yang sangat taqwa, wara' dan zahid. Nama lengkapnya adalah Abu Sa'id al-Hasan ibn Abi al-Hasan. Lahir di Madinah pada tahun 21 H tetapi dibesarkan di Wadi al-Qura. Setahun sesudah perang Shiffin, dia pindah ke Bashrah dan menetap di sana sampai ia meninggal tahun 110 H. Setelah ia menjadi warga Bashrah, ia membuka pengajian di sana karena keprihatinannya melihat gaya hidup dan kehidupan masyarakat yang telah terpengaruh oleh duniawi sebagai salah satu ekses dari kemakmuran

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Annemarie Schimmel, *Mystical Dimension of Islam*, alih bahasa Sapardi Damono, dkk. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1986.

ekonomi yang dicapai negeri-negeri Islam pada masa itu. Garakan itulah yang menyebabkan Hasan Bashri kelak menjadi orang yang sangat berperan dalam pertumbuhan kehidupan sufi di Bashrah. Di antara ajarannya yang terpenting adalah zuhud serta khauf dan raja'. Dasar pendiriannya yang paling utama adalah zuhud terhadap kehidupan duniawi sehingga ia menolak segala kesenangan dan kenikmatan duniawi.

Muh. Mustofa Helmi mengatakan, kemungkinan zuhud Hasan al-Bashri yang didasarkan kepada takut, ialah karena takut akan siksa Tuhan dalam neraka. Hasan al-Bashri mengumpamakan dunia ini seperti ular terasa mulus kalau disentuh tangan, tetapi racunnya dapat mematikan. Oleh karena itu, dunia ini harus dijauhi serta kenikmatan hidup duniawi harus ditolak. Dasar-dasar ajaran zuhud ini kemudian dikembangkan oleh tokoh-tokoh tasawuf yang datang kemudian dengan beberapa perbedaan sesuai dengan pengalaman serta kemampuan pribadi para sufi itu sendiri. Di antaranya ada yang memilih hidup sederhana dan mengasingkan diri, tekun beribadah, berdzikir, merenungkan kebesaran tuhan, mencari kelemahan diri, memikirkan dan memperhatikan keindahan alam semesta. Prinsip kedua Hasan al-Bashri adalah al-khauf dan raja'.

Dengan pengertian merasa takut kepada siksa Allah karena berbuat dosa dan sering melalaikan perintah-Nya serta menyadari kekurang-sempurnaannya. Oleh karena itu, prinsip ajaran ini adalah mengandung sikap kesiapan untuk melakukan mawas diri atau *muhasabah* agar selalu memikirkan kehidupan yang akan dating, yaitu kehidupan yang hakiki dan abadi. Hasan al-Bashri berkeyakinan bahwa, perasaan takut atau *khouf* itu sama dengan memetik amal sholeh; tidak seorang manusiapun yang tidak pernah merasa takut dan keluh kesah.

Kesimpulan dari ajaran Hasan al-Bashri ialah zuhud atau menjauhi kehidupan duniawi sehingga perhatian terpusat pada kehidupan akhirat dan mawas diri dan selalu memikirkan kehidupan ukhrowi adalah jalan yang akan menyampaikan seseorang kepada kebahagiaan yang abadi. Hasan al-Bashri merupakan pribadi yang cemerlang dan suri tauladan yang benar bagi akhlak luhur, setelah dalam kesucian dan kejernihannya. Beliau selalu menyiarkan kemuliaan yang tinggi dengan petuahnya yang berpengaruh dan ucapannya yang mantap, serta suluk-nya yang dijadikan sebagai contoh. Meskipun begitu, Hasan al-Bashri bukanlah seorang sufi, dalam arti yang tepat pada kata sufi.

# b. Rabiah al-Adawiyah

Rabiah al-Adawiyah, nama lengkapnya adalah Rabiah al-Adawiyah binti Ismail al-Adawiyah al-Bashriyah, juga digelari Ummu al-Khair. Ia lahir di Bashrah tahun 95 H., disebut Rabi'ah karena ia puteri keempat dari anak-anak Ismail. Diceritakan, bahwa sejak masa kanak-kanaknya dia telah hafal al-Qur'an dan sangat kuat beribadah serta hidup sederhana. Ajaran terpenting dari sufi wanita ini adalah al-Mahabbah dan bahkan menurut banyak pendapat, ia merupakan orang pertama yang mengajarkan al-hubb dengan isi dan pengertian yang khas tasawuf. Hal ini barangkali ada kaitannya dengan kodratnya sebagai wanita yang berhati lembut dan penuh kasih, rasa estetika yang dalam, berhadapan dengan situasi yang ia hadapi pada masa itu. Cinta murni kepada Tuhan adalah puncak ajarannya dalam tasawuf yang pada umumnya dituangkan melalui syair-syair dan kalimat-kalimat puitis.

Dari syair-syair berikut ini dapat diungkap apa yang ia maksud dengan al-mahabbah:

Kasihku, hanya Engkau yang kucinta, Pintu hatiku telah tertutup bagi selain-Mu, Walau mata jasadku tak mampu melihat Engkau, Namun mata hatiku memandang-Mu selalu.

Cinta kepada Allah adalah satu-satunya cinta menurutnya sehingga ia tidak bersedia mambagi cintanya untuk yang lainnya. Seperti kata-katanya "Cintaku kepada Allah telah menutup hatiku untuk mencintai selain Dia". Bahkan sewaktu ia ditanyai tentang cintanya kepada Rasulullah SAW, ia menjawab: "Sebenarnya aku sangat mencintai Rasulullah, namun kecintaanku pada al-Khaliq telah melupakanku untuk mencintai siapa saja selain Dia".

Pernyataan ini dipertegas lagi olehnya lagi melalui syair berikut ini: "Daku tenggelam dalam merenung kekasih jiwa, sirna segalanya selain Dia, karena kekasih, sirna rasa benci dan murka". Bisa dikatakan, dengan al-hubb ia ingin memandang wajah Tuhan yang ia rindu, ingin dibukakan tabir yang memisahkan dirinya dengan Tuhan. Dalam riwayat yang lain juga disebutkan bahwa suatu ketika Rabi'ah al-Adawiyah berkeluh-kesah sakit. Dan beberapa sufi menjenguknya, dan Rabiah mengira bahwa sakitnya itu dikarenakan ghirah atau kecemburuan Allah kepadanya, karena hati Rabiah pada saat itu tertarik akan surga.

#### c. Dzu al-Nun al-Misri

Dzu al-Nun al-Misri, nama lengkapnya adalah Abu al-Faidi Tsauban bin Ibrahim Dzu al-Nun al-Mishri al-Akhimini Qibthy. Ia dilahirkan di Akhmin daerah Mesir. Sedikit sekali yang dapat diketahui tentang silsilah keturunan dan riwayat pendidikannya karena masih banyak orang yang belum mengungkapkan masalah ini. Namun demikian, telah disebut-sebut oleh banyak orang sebagai seorang sufi yang tersohor dan terkemuka di antara sufi-sufi lainnya pada abad ke-3 Hijriah. Sebagai seorang ahli tasawuf, Dzu al-Nun memandang bahwa ulama-ulama Hadits dan Fiqih memberikan ilmunya kepada masyarakat sebagai salah satu hal yang menarik keduniaan di samping sebagai obor bagi agama.

Pandangan hidupnya yang cukup sensitif barangkali yang menyebabkan banyak yang menentangnya. Tidak sampai di situ, bahkan para Fuqaha mengadukannya kepada ulama Mesir yang menuduhnya sebagai orang yang zindiq, sampai pada akhirnya dia sampai memutuskan untuk sementara waktu pergi dari negerinya dan berkelana ke negeri lain. Namun, sekembalinya dari perkelanaan tersebut, orang banyak tetap menuduhnya sebagai seorang yang zindiq. Bahkan orang-orang menyuruhnya untuk pergi ke Baghdad menemui khalifah untuk menerima pengadilan. Akan tetapi di Baghdad ada banyak sufi yang berasal dari Mesir dan di antara mereka ada yang bekerja sebagai pegawai di lingkungan istana, dan merekalah yang mengusahakan kebebasan Dzu al-Nun tersebut. Ternyata kemudian ajarannya diterima di Baghdad. Sekembalinya di Mesir, ia kembali mengajarkan ajaran tasawufnya dan semenjak itu pula tasawuf berkembang dengan pesat di kawasan Mesir. Jasa-jasa Dzu al-Nun yang paling besar adalah sebagai peletak dasar tentang jenjang perjalanan sufi menuju Allah yang disebut al-maqamat. Ajarannya memberi petunjuk arah jalan menuju kedekatan dengan Allah sesuai dengan pandangan sufi.

Di samping itu, dia juga pelopor doktrin *al-Makrifah*. Dalam hal ini ia membedakan antara pengetahuan dengan keyakinan. Menurutnya, pengetahuan merupakan hasil pengamatan inderawi, yaitu apa yang ia dapat diterima melalui panca indera. Sedangkan keyakinan adalah hasil dari apa yang dipikirkan dan/atau diperoleh melalui intuisi. Dia membagi tiga kualitas pengetahuan, yaitu:

- 1) Pengetahuan orang yang beriman tentang Allah pada umumnya, yaitu pengetahuan yang diperoleh melalui pengakuan atau syahadat.
- Pengetahuan tentang keesaan Tuhan melalui buktibukti dan pendemonstrasian ilmiah dan hal ini merupakan milik orang-orang yang bijak, pintar dan terpelajar.
- 3) Pengetahuan tentang sifat-sifat Yang Maha Esa, dan ini merupakan milik orang-orang yang shaleh (wali Allah) yang dapat mengenal wajah Allah dengan mata hatinya.<sup>10</sup>

Ketika Dzu al-Nun ditanya tentang bagaimana ia mengenal Tuhan, maka dia menjawab: "Aku mengenal Tuhan karena Tuhan sendiri, kalau bukan karena Tuhan, aku tidak akan mengenal Tuhan". Dzu al-Nun menerangkan, bahwa ciri-ciri makrifat itu ialah seseorang menerima segala sesuatu itu adalah atas nama Allah dan memutuskan segala sesuatu itu dengan menyerahkan kepada Allah, serta menyenangi segala sesuatu hanya semata-mata karena Allah.

Ucapan hikmah lain dari Dzu al-Nun al-Mishri, adalah: Pangkal pembicaraan pada empat hal: (1) mencintai Allah Yang Maha Agung, (2) membenci kekikiran, (3) mengikuti Al-Qur'an, dan (4) takut berubah. Dzun al-Nun al-Mishri Rahimahumullah pun pernah berkata, "Al-Hikmah tidak akan pernah tinggal pada seseorang yang pada perutnya penuh dengan makanan. Pernah juga ditanya tentang tobat, lalu dijawab, "Tobat orang awam adalah meninggalkan perbuatan dosa, sedangkan tobat orang khusus dari kelengahan."

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Lihat Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, hal. 46.

#### d. Abu Hamid Al-Ghazali

Abu Hamid Al-Ghazali menurut Abu al-Wafa' al-Ganimi al-Taftazani, ada dua corak tasawuf yang berkembang di kalangan sufi, yaitu: pertama, corak tasawuf sunni, di mana para pengikutnya memagari tasawuf mereka dengan Al-Qur'an dan as-Sunnah serta mengaitkan keadaan dan tingkatan rohaniah mereka dengan keduanya. Kedua, corak tasawuf semi-filosofis, di mana para pengikutnya cenderung pada ungkapan-ungkapan ganjil (syathahat) serta bertolak dari keadaan fana menuju pernyataan tentang terjadinya penyatuan ataupun hulul.

Pendapat senada juga diungkapkan oleh Simuh dengan menggunakan istilah yang berbeda. Simuh menyatakan, bahwa pada dua corak tasawuf yaitu union mistik dan personal/transendentalis mistik. *Union mistik*, yaitu suatu corak tasawuf yang memandang manusia bersumber dari Tuhan dan dapat mencapai penghayatan kesatuan kembali dengan Tuhannya. Sedangkan *personal/transendentalis mistik*, yaitu suatu corak tasawuf yang menekankan aspek personal bagi manusia dan Tuhan. Pada paham ini hubungan manusia dengan Tuhan dilukiskan sebagai hubungan antara makhluk dengan khalik.

Dari dua corak tasawuf tersebut, menurut Abdul Qadir Mahmud, al-Ghazali masuk pada kelompok yang memiliki corak tasawuf sunni, bahkan di tangan al-Ghazalilah tasawuf sunni mencapai kematangannya. Mahmud berpendapat, para pemimpin sunni pertama telah menunjukkan ketegaran mereka menghadapi gelombang pengaruh gnostik barat dan timur, dengan berpegang teguh pada spirit Islam, yang tidak mengingkari sufisme yang tumbuh dari tuntunan Al-Qur'an, yang membawa syariat, juga yang menyuguhkan masalah-masalah metafisika. Mereka mampu merumuskan sufisme yang Islami dan

mampu bertahan terhadap pelbagai fitnah yang merongrong akidah Islam di kalangan sufisme. Sufisme sunni akhirnya beruntung mendapatkan seorang tokoh pembenteng dan pengawal bagi spirit metode Islami yaitu al-Ghazali, yang menempatkan syariat dan hakikat secara seimbang. Di tangan al-Ghazali tasawuf menjadi halal bagi kaum syariat, sesudah kaum ulama memandangnya sebagai hal yang menyeleweng dari Islam.

Konsepsi al-Ghazali yang mengkompromikan antara pengalaman sufisme dengan syariat telah dijelaskan di dalam kitabnya yang terkenal yaitu *Ihya' Ulumuddin*. Karya besar ini terdiri dari 4 jilid. Jilid pertama dan kedua, berisi ajaran syariat dan akidah disertai dasar-dasar ayat-ayat suci Al-Qur'an serta hadis dan penafsirannya. Dibahas pula bagaimana tingkat-tingkat pengamalan syariat yang sempurna lahir batin.

Pada jilid ketiga dan keempat, khusus membahas tasawuf dan tuntunan budi luhur bagi kesempurnaan sebuah pengamalan syariat. Dimulai dengan membahas keajaiban hati beserta nafsu-nafsu, amarah, lawwamah dan mutmainnah, yang ketiganya saling berebut untuk menguasai batin manusia. Kemudian dilanjutkan tentang ajaran jihad akbar untuk memerangi dan menguasai nafsu amarah dan lawwamah, yakni ajaran tentang penyucian hati yang dalam ajaran tasawuf diartikan memutuskan setiap persangkutan dengan dunia, dan mengisi dengan sepenuh hati hanya bagi Tuhan semata. Kemudian dilanjutkan tentang cara mengkonsentrasikan seluruh kesadaran untuk berzikir kepada Allah. Hasil dari zikir adalah fana dan ma'rifat kepada Allah. Dengan demikian, corak tasawuf al-Ghazali lebih menekankan pada aspek pendidikan moralitas bagi para pencari kebenaran.

Maqamat-maqamat yang diajarkan oleh al-Ghazali terdapat di dalam kitabnya *Ihya Ulumuddin*, khususnya juz IV. Di dalam bagian tersebut diuraikan secara berturut-turut sebagai berikut: *Kitab al-Taubah*, *Kitab al-Sabr wa al-Syukr*, *Kitab al-Khauf wa al-Raja*, *Kitab al-Faqr wa al-Zuhd*, *Kitab Tauhid wa al-Tawakkal*, *Kitab al-Mahabbah wa al-Syauq wa al-Uns wa al-Ridha*, *Kitab al-Niyyah wa al-Ikhlas wa al-Sidq*, *Kitab al-Muqarabah wa al-Muhasabah*, *Kitab al-Tafakkur*, *dan Kitab Zikr al-Maut wa Ba'dah*.

Maqamat-maqamat ini menjelaskan beberapa point yang dianggap penting untuk memahami konsep tasawuf yang diajarkan oleh al-Ghazali,<sup>11</sup> di antaranya: konsep taubat, zuhud, tawakkal, dan makrifah:

- 1) Taubat. Pemahaman tentang taubat, menurut al-Ghazali mencakup tiga hal: Ilmu, sikap (hal), dan tindakan. Ilmu adalah pengetahuan seseorang tentang sesuatu yang diakibatkan dosa besar. Pengetahuan itu melahirkan sikap sedih dan menyesal, yang melahirkan tindakan untuk bertaubat. Tobat harus dilakukan dengan kesadaran hati yang penuh dan berjanji pada diri sendiri untuk tidak mengulangi perbuatan dosa.
- 2) Zuhud. Dalam keadaan ini seorang calon sufi harus meninggalkan kesenangan duniawi dan hanya mengharapkan kesenangan ukhrawi. Al-Ghazali membagi tingkatan zuhud dari segi tingkatan motivasi yang mendorongnya kepada tiga tingkatan: (a) Zuhud yang didorong oleh rasa takut terhadap api neraka dan yang semacamnya. Zuhud dalam tingkatan ini adalah zuhudnya orang-orang pengecut, (b) Zuhud yang didorong oleh motif mencari kenikmatan hidup di akhirat. Zuhud dalam

 $<sup>^{11}</sup>$  Abu Hamid al-Ghazali, Ihya 'Ulum al-Din (Cairo: Dar al-Sya'b, t.th.), hal. 17.

- tingkatan ini adalah zuhudnya orang-orang yang berpengharapan, yang hubungannya dengan Allah diikat oleh ikatan pengharapan dan cinta, bukan ikatan takut, dan (c) Zuhud yang didorong oleh keinginan untuk melepaskan diri dari memperhatikan apa saja selain Allah dalam rangka membersihkan diri daripadanya dan menganggap remeh terhadap apa yang selain Allah. Zuhud dalam tingkatan inilah yang merupakan sikap zuhud para arifin.
- 3) Tawakal. Tawakal dalam tasawuf diartikan berserah diri kepada kehendak Tuhan seperti halnya mayat di depan orang yang memandikannya. Tawakal dalam pengertian tasawuf adalah suatu syarat mutlak sebagai tangga memutuskan segala ikatan dengan dunia secara total dan final. Tanpa jiwa tawakal seperti itu, hati tidak akan terbebas dari belenggu. Menurut al-Ghazali, sikap tawakal lahir dari keyakinan yang teguh akan kemahakuasaan Allah sebagai pencipta. Dia berkuasa melakukan apa saja terhadap manusia. Walaupun demikian, harus pula diyakini bahwa Dia juga Maha Rahman, Maha Pengasih tak pilih kasih pada makhluknya. Karena itu, manusia seharusnya berserah diri kepada Tuhannya dengan sepenuh hati.
- 4) Makrifah. Makrifah (gnosis) secara umum diartikan sebagai ilmu atau pengetahuan yang diperoleh melalui akal. Sedangkan menurut tasawuf, makrifah berarti mengetahui Allah Swt dari dekat. Bagi al-Ghazali, makrifah bukan hanya diartikan melihat Tuhan, tetapi juga mengetahui rahasia Allah dan mengetahui peraturan-peraturan Tuhan tentang segala yang ada. Makrifah pada Allah bukan merupakan ilmu yang dapat ditangkap dengan panca indera dan akal pikiran, tetapi merupakan suatu pengalaman dan penghayatan yang bersifat langsung. Alat yang digunakan untuk mendapatkan makrifah adalah qalbu.

Menurut al-Ghazali, qalbu bagaikan cermin; sementara ilmu adalah pantulan gambar realitas yang terdapat di dalamnya.<sup>12</sup> Jelasnya, jika cermin qalbu tidak bening, maka ia tidak dapat memantulkan realitas-realitas ilmu. Adapun penyebab qalbu tidak bening adalah hawa nafsu, maka untuk mendapatkan hati yang bening, seorang sufi harus dari hawa nafsu. Memperoleh makrifah merupakan proses yang bersifat terus menerus. Makin banyak seorang sufi memperoleh makrifah, makin banyak pula yang diketahuinya tentang rahasia Tuhan dan semakin dekatlah ia kepada-Nya. Proses yang dilakukan oleh seorang sufi untuk memperoleh makrifah yaitu dengan cara riyadhah dan mujahadah dalam beribadah. Keterikatan makrifah dengan amal (ibadah) inilah yang membedakan konsepsi makrifah al-Ghazali dengan konsepsi makrifah Abu Yazid al-Bustami, yang menganggap ketekunan dalam ibadah sebagai pertanda tidak layaknya orang memperoleh makrifah dari Tuhan.

Selanjutnya, al-Ghazali menjelaskan bahwa makrifah ini menimbulkan *mahabbah* (mencintai Tuhan), dan mahabbah baginya bukan mahabbah sebagai yang diucapkan Rabi'ah al-Adawiyah, tetapi mahabbah dalam bentuk cinta seseorang kepada yang berbuat baik kepadanya, cinta yang timbul dari kasih dan rahmat Tuhan kepada manusia yang memberi manusia hidup, rizki, kesenangan dan lain-lain. Kadar mahabbah seorang sufi ditentukan oleh kedalaman makrifah yang dimilikinya. Semakin kuat makrifahnya, semakin kuat mahabbahnya. Menurut al-Ghazali makrifah dan mahabbah adalah derajat tertinggi yang dapat dicapai seorang sufi.

 $^{12}\mbox{Abu Hamid}$ al-Ghazali, Ihya 'Ulum al-Din (Cairo: Dar al-Sya'b, t.th.), hal. 25.

#### 3. Aliran Tasawuf Falsafi

# a. Pengertian Tasawuf Falsafi

Tasawuf falsafi adalah tasawuf yang ajaran-ajarannya memadukan antara visi mistis dan visi rasional pengasasnya. Berbeda dengan tasawuf akhlaqi, tasawuf falsafi menggunakan terminologi filosofis dalam pengungkapannya.Menurut at-Taftazani, tasawuf falsafi muncul dengan jelas dalam khazanah Islam sejak abad keenam hijriyah, meskipun tokohnya baru dikenal seabad kemudian.<sup>13</sup>

Tasawuf falsafi tidak bisa hanya dipandang sebagai filsafat, karena ajaran dan metodenya didasarkan pada rasa(dzauq), tetapi tidak dapat pula dikategorikan sebagai tasawuf dalam pengertian yang murni, karena ajarannya sering diungkapkan dalam bahasa filsafat dan lebih berorientasi pada panteisme.

Dalam tasawuf falsafi, terdapat pemikiran-pemikiran mengenai bersatunya Tuhan dengan makhluknya, setidaknya terdapat beberapa *term* yang telah masyhur yaitu:

- 1) Hulul, merupakan salah satu konsep di dalam tasawuf falsafi yang berimplikasi kepada bersemayamnya sifatsifat ke-Tuhanan ke dalam diri manusia. Paham hulul ini disusun oleh Al-Hallaj.
- 2) Wahdah al-Wujud, dapat berarti penyatuan eksistensi atau penyatuan dzat, sehingga yang ada atau segala yang wujud adalah Tuhan.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Abdul Kadir Mahmud, *Al-Falsafah al-Sufiah fi al-Islam* (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabiyah, t.th.), hal. 71.

3) Ittihad, kata ini berasal dari kata wahd atau wahdah yang berarti satu atau tunggal. Jadi, ittihad artinya bersatunya manusia dengan Tuhan, berdasarkan keyakinan bahwa manusia adalah pancaran Nur Ilahi. Tokoh pembawa faham ittihad, adalah Abu Yazid al-Bustami.

falsafi, Itulah kaum sufi mereka meyakini alam bayangan bahwasannya semesta hanyalah fatamorgana dan biasan dari zat Allah. Semua yang ada adalah wujud Allah dan jelmaan Allah. Jika demikian faktanya, seyogyanya kita merenungi sebuah riwayat, ketika Rasulullah saw. memarahi Umar Ibn al-Khattab r.a., karena kedapatan membawa sobekan taurat, Rasulullah bersabda:

"Apa yang kamu bawa ini, bukankah aku telah membawa (al-Qur'an) yang jelas dan jernih? Kalau seandainya saudaraku Musa as. hidup pada zamanku, tentu beliau tidak akan susah-susah lagi, kecuali mengikutiku." (HR. Al-Amidi).

Dalam hadits ini dapat dipahami, umat Muhammad saw., wajib mengikuti tuntunan Rasulullah saw. dan al-Quran. Artinya, umat Islam dilarang mengambil sumber pemikiran dari peradaban lain jika perkara tersebut sudah terdapat dalam sumber hukum Islam. Karena itu, dari aspek sumber pemikiran, tasawuf falsafi seringkali dianggap melakukan kesalahan, karena mengambil sumber teori tasawuf dari filsafat non-Islam, meskipun para tokohnya pada akhirnya selalu mencoba menjustifikasi teori falsafinya dengan dalil al-Qur`an atau al-Hadis.

Objek yang menjadi perhatian para tasawuf falsafi adalah:

- a) Latihan rohaniah dengan rasa, intuisi, serta instrospeksi diri. Mengenai latihan rohaniah adalah dengan tahapan maqam maupun keadaan (hal), rohani serta rasa (dzauq).
- b) Iluminasi atau hakikat yang tersingkap dari alam gaib, seperti sifat-sifat robbani. Mengenai iluminasi ini para sufi dan juga filosof tersebut melakukan latihan rohaniah dengan menggairahkan roh dengan jalan menggiatkan dzikir, karena menurut mereka dengan dzikir jiwa dapat memahami hakikat realitas-realitas.<sup>14</sup>

#### b. Tokoh-tokoh Tasawuf Falsafi

#### • Ibn 'Arabi

Nama lengkap Ibn 'Arabi adalah Muhamad bin 'Ali bin Ahmad bin Abdullah Ath-Tha'i Al-Haitimi. Ia lahir di Murcia, Andalusia Tenggara, Spanyol pada tahun 560 H. Beliau lahir dari keluarga berpangkat, hartawan, dan ilmuwan. Ia tinggal di Hijaz dan meninggal pada tahun 638H.

Untuk lebih jelasnya mengenai kritik Ibn Taimiyah atas ajaran Ibn 'Arabi, terlebih dahulu dapat kita perhatikan pandangan beliau terhadap wahdat al-wujud. Menurut Ibn Taimiyah, wahdat al-wujud adalah penyamaan Tuhan dengan alam. Menurut penjelasan orang-orang yang mempunyai pemahaman wahdat al-wujud mengatakan bahwa, wujud itu sesungguhnya hanya satu dan wajibul wujud yang dimiliki oleh khaliq, juga mumkinul wujud yang dimiliki oleh makhluk selain itu.

 $<sup>^{14}\</sup>mbox{Abdul}$  Kadir Mahmud, Al-Falsafah al-Sufiah fi al-Islam (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabiyah, t.th.), hal. 71.

Terkait dengan ajaran Ibn 'Arabi mengenai wahdat al-wujud, dapat dilihat dari penafsirannya terhadap isi Al-Qur'an yang berhubungan dengan wahdat al-wujud di antaranya; "Mahasuci Tuhan yang telah menjadikan segala sesuatu dan Dia sendiri adalah hakikat segala sesuatu itu". Apabila dilihat dari segi adanya kesamaan antara wujud Tuhan dan wujud alam dan wujud Tuhan bersatu dengan wujud alam, perlu diingat bahwa Ibn 'Arabi menyebut wujud, maksudnya adalah wujud mutlak, yaitu wujud Tuhan. Adapun Ibn 'Arabi menggunakan wujud terhadap selain Tuhan yaitu wujud alam, pada hakikatnya wujud tersebut milik Tuhan yang dipinjamkan kepadanya, untuk hal ini Ibn 'Arabi memberikan contoh berupa cahaya hanya milik matahari, tetapi cahaya itu dipinjamkan kepada para penghuni bumi. 15

Dari pengertian tersebut, Ibn Taimiyah telah menilai ajaran sentral Ibn 'Arabi dari aspek tasybihnya saja (penyerupaan Khaliq dengan makhluq), tetapi belum aspek tanzihnya (penyucian khaliq).<sup>16</sup> menilai dari Selanjutnya Ibnu 'Arabi menjelaskan hubungan antara Tuhan dengan alam. Menurutnya, alam adalah bayangan Tuhan. Oleh karena itu, alam merupakan tempat tajalli dan (penampakan) Tuhan. Untuk memperkuat mazhar pendiriannya itu, Ibn 'Arabi merujuk sebuah hadits gudsi: "Aku pada mulanya adalah perbendaharaan yang tersembunyi, kemudian Aku ingin dikenal, maka Kuciptakan makhluk, lalu dengan itulah mereka mengenal Aku."

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Risalah al-Anwar fima Yamnahu Shahibu al-Khalwati min al-Asrar* (Cet. I; Mesir: al-Matbaah al-Jamaliyah Biharatu al-Rum, 1947), hal. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Taqiyuddin Ibnu Taimiyah, *Tasawuf dan Kritik Terhadap Filsafat Tasawuf*, alih bahasa Asywadui Syukri (Surabaya: Bina Ilmu, 1986), hal. 29.

Dari kutipan di atas, jelas sekali bahwa Ibn 'Arabi masih membedakan antara Tuhan dan alam, dan wujud Tuhan itu tidak sama dengan wujud alam. Meskipun di satu sisi terkesan menyamakan Tuhan dengan alam, di sisi lain ia menyucikan Tuhan dari adanya persamaan. Jadi wahdat alwujud menurut konsep Ibn 'Arabi, tidak dapat dikatakan sama dengan panteisme, sebab ia masih mengakui bahwa alam ini diciptakan Tuhan dan Tuhan itu di luar alam, sedangkan alam hanya merupakan mazhar-Nya, mazhar asma dan sifat-sifatnya.

Dari konsep wahdat al-wujud Ibn 'Arabi, muncul dua konsep yang sekaligus merupakan lanjutan atau cabang dari konsep tersebut, yaitu konsep hakikat al-Muhammadiyyah dan konsep wahdat al-adyan (kesamaan agama).<sup>17</sup> Penjelasan Ibn 'Arabi mengenai Hakikat Muhammadiyyah sebagai emanasi (pelimpahan) pertama dari wujud Tuhan. Selanjutnya, ia mengatakan bahwa Nur Muhammad itu qadim dan merupakan sumber emanasi dengan berbagai macam kesempurnaan ilmiah dan amaliah yang terealisasikan pada para nabi semenjak Nabi Adam as. sampai kepada Nabi Muhammad saw.

Adapun yang berkenaan dengan wahdat al-adyan (kesamaan agama), Ibn 'Arabi memandang bahwa sumber agama adalah satu, yaitu hakikat Muhammadiyah. Konsekwensinya, semua agama adalah tunggal dan semua itu kepunyaan Allah. Seorang yang benar-benar arif adalah orang yang menyembah Allah dalam setiap bidang kehidupannya. Dengan kata lain, dapat dinyatakan bahwa hendaknya seorang 'abid memandang apa saja sebagai bagian dari ruang lingkup realitas dzat Tuhan yang tunggal.

 $<sup>^{17}</sup>$  Muhyiddin Ibnu 'Arabi,  $\it Futuhat al-Makkiyah, jilid I (Beirut: Dar Shadir, t.th.), hal. 345.$ 

# • Al-Jilli (1365-1417)

Nama lengkapnya adalah Abdul Karim bin Ibrahim Al-Jili. Ia lahir pada tahun 1365 M di Jilan (Gilan), sebuah provinsi di selatan Kaspia dan wafat pada tahun 1417 M. Nama Al-Jili diambil dari tempat kelahirannya di Gilan. Ia adalah seorang sufi yang terkenal dari Bagdad. Ajaran Tasawuf Al-Jili:

#### a) Insan Kamil

Ajaran tasawuf al-Jilli yang terpenting adalah faham *Insan Kamil* (manusia sempurna). Menurut al-Jilli, insan kamil adalah *nushhah* atau copyan Tuhan. Al-Jilli memperkuatnya dengan hadits; "Allah menciptakan Adam dalam bentuk yang Maha Rahman." Sebagaimana diketahui, Tuhan memiliki sifat-sifat seperti hidup, pandai, mampu berkehendak, mendengar, dan sebagainya. Manusia (adam) pun memiliki sifat-sifat seperti itu. Lebih lanjut, al-Jilli mengemukakan bahwa perumpamaan hubungan Tuhan dengan insan kamil adalah bagaikan cermin di mana seseorang tidak akan dapat melihat bentuk dirinya kecuali melihat cermin itu. Selanjutnya, ia berpendapat bahwa ketidaksempurnaan manusia disebabkan oleh hal-hal yang bersifat 'aradhi.

# b) Magamat (al-Martabah)

Al-Jilli dengan filsafat insan kamilnya, merumuskan beberapa maqam yang harus dilalui seorang sufi, yang ia sebut *al-martabah* (jenjang atau tingkat). Tingkat-tingkat itu adalah:

(1) *Islam,* yang didasarkan pada lima pokok atau rukun dalam pemahaman kaum sufi tidak hanya dilakukan ritual saja, tetapi harus dipahami dan dirasakan lebih dalam.

- (2) *Iman*, yakni membenarkan dengan sepenuh keyakinan akan rukun iman, dan melaksanakan dasar-dasar Islam.
- (3) *Ash-shalah*, yakni dengan maqam ini seorang sufi mencapai tingkat ibadah yang terus-menerus kepada Allah dengan penuh perasaan khauf dan raja'.
- (4) *Ihsan*, yakni dengan maqam ini menunjukan bahwa seorang sufi telah mencapai tingkat menyaksikan efek (atsar) nama dan sifat Tuhan, sehingga dalam ibadahnya, ia merasa seakan-akan berada dihadapan-Nya.
- (5) Syahadah, seorang sufi dalam maqam ini telah mencapai iradah yang bercirikan mahabbah kepada Tuhan tanpa pamrih, mengingat-Nya secara terusmenerus, dan meninggalkan hal-hal yang menjadi keinginan pribadi.
- (6) *Shiddiqiyah*, istilah ini menggagambarkan tingkat pencapaian hakikat yang makrifat yang diperoleh secara bertahap.
- (7) *Qurbah,* maqam ini merupakan maqam yang memungkinkan seorang dapat menampakan diri dalam sifat dan nama yang mendekati sifat dan nama Tuhan.<sup>18</sup>

Namun, satu hal yang perlu diketahui bahwa al-Jilli mengatakan, "Mengetahui dzat yang Maha Tinggi itu secara kasyaf Ilahi, yaitu kamu dihadapan-Nya dan Dia di hadapanmu tanpa hulul dan ittihad. Sebab hamba adalah hamba dan Tuhan adalah Tuhan. Oleh karena itu, tidaklah

 $<sup>^{18}\</sup>mbox{Abdul}$  Kadir Mahmud, Al-Falsafah al-Sufiah fi al-Islam (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabiyah, t.th.), hal. 88.

mungkin hamba menjadi Tuhan atau sebaliknya." Dengan pernyataan ini, kita pahami bahwa sungguhpun manusia mampu berhias dengan nama dan sifat Tuhan, ia tetap tidak bisa menyamai sifat dan nama-nama-Nya.

#### • Ibn Sab'in

Nama lengkapnya Abdul Haqq Ibn Ibrahim Muhamad Ibn Nashr, seorang sufi dan juga filosof dari Andalusi. Ia di panggil Ibn Sab'in dan digelari Quthbuddin. Dilahirkan tahun 614 H(1217/11218M) di kawasan Murcia. Adapun ajaran tasawuf Ibn Sab'in:

#### a) Kesatuan Mutlak

Ibn Sab'in menggagas sebuah faham dalam tasawuf filosofis, yang dikenal dengan paham kesatuan mutlak. Gagasan esensialnya sederhana, yaitu wujud adalah satu alias wujud Allah semata. Paham ini lebih dikenal dengan sebutan paham kesatuan mutlak. Dalam paham ini, Ibn Sab'in menempatkan ketuhanan pada tempat pertama. Sebab wujud Allah, menurutnya adalah asal segala yang ada pada masa lalu, masa kini, maupun masa depan. Sementara wujud materi yang tampak justru dia rujukkan pada wujud mutlak yang rohaniah. Dengan demikian, berarti paham ini dalam menafsirkan wujud bercorak spiritual dan bukan material.

Pemikiran Ibn Sab'in ini mengambil rujukan dari Al-Qur'an, yang diinterpretasikan secara filosofis ataupun khusus. Misalnya, firman Allah "Dia itulah Yang Awal dan Yang Akhir, yang dzahir dan yang Batin." (Q.S.Al-Hadid; 3) dan firman-Nya, "tiap-tiap sesuatu pasti binasa, kecuali Allah." (Q.S Al-Qashas: 28).

#### b) Penolakan terhadap Logika Aristotelian

Paham tentang kesatuan mutlak telah membuatnya menolak logika Aristotelian. Terbukti dalam karyanya *Budd al-Arif*, ia menyusun suatu logika baru yang bercorak iluminatif,. Ibn Sab'in menamakan logika barunya itu dengan logika pencapaian kesatuan mutlak, berbeda dengan kategori logika yang bisa dicapai dengan penalaran, tetapi termasuk tembusan Ilahi yang membuat manusia bisa melihat yang belum pernah dilihatnya maupun mendengar yang belum pernah didengarnya. Dengan demikian logika tersebut bercorak intuitif.

## C. Tasawuf Sebagai Etika Pembebasan

### 1. Islam, Moralitas Sebuah Keniscayaan

Memahami Islam sebagai agama kaffah hendaknya dilihat dari tiga komponen: akidah, syariah, dan tasawuf (akhlak). Dari perspektif akidah, Islam memperkenalkan konsep keesaan Tuhan. Hal itu dimulai dari keberadaan Nabi Muhammad di Makkah di tengah masyarakat yang masih jahiliah, suatu kondisi mayoritas masyarakat yang dari sisi teologi masih menganut paganisme. Penghambaan mereka terhadap benda-benda mati berpengaruh pada kondisi sosio-kultural masyarakat Makkah. Peradaban mereka masih tergolong rendah, perbudakan masih berlaku, dan ketimpangan sosial juga kian besar. Ini jelas merupakan tantangan dakwah yang cukup berat.

Selama 13 tahun, Nabi Muhammad saw. bersosialisasi di Makkah dengan menawarkan prinsip teologi "la ilaha illallah", tiada Tuhan selain Allah. Di samping secara teologis bermakna penegasan tidak ada tuhan yang absolut kecuali Allah, pernyataan keimanan ini juga memberikan dampak sosial-politik, yaitu penolakan terhadap berbagai bentuk

perbudakan, penjajahan dan intimidasi yang melanggar kebebasan dan hak asasi manusia. Soalnya, dalam pandangan Islam, manusia dibangun atas dasar kebersamaan, kebebasan dan persamaan derajat.

Setelah tiga belas tahun mengemban misi "la ilaha illallah" di Makkah, nabi Muhammad saw. hijrah ke Yatsrib, yang kemudian berganti nama menjadi Madinah. Ia dinamakan Yatsrib karena yang pertama datang dan membangun kota itu adalah seorang yang bernama Yastrib ibn Laudz Sam bin Nuh. Masyarakat kota Yatsrib cukup beragam dan sudah mengena pluralisme. Ada sejumlah suku dominan yang mendiami kota itu: suku Aus, Khazraj, Qainuqa', Quraidlah dan Bani Nadhir.<sup>19</sup>

Demikian pula, penduduknya menganut beragam agama: Islam, Yahudi, dan sebagian kecil Kristen Najran. Dalam masyarakat Islam sendiri terdapat dua latar belakang, yaitu kaum migran atau pendatang yang terkenal dengan sebutan sahabat Muhajirin (dari berbagai suku asal Makkah dan sekitarnya), dan penduduk lokal yang biasa disebut sahabat Anshar, yang didominasi oleh suku Aus dan Khazraj, sedangkan kaum Yahudi lebih banyak berasal dari suku Nadhir, Qainuqa, dan Quraidlah.

Sejak awal keberadaannya, umat Islam sudah mempunyai keterkaitan sejarah yang sangat erat dengan dua kelompok agama besar, yakni kaum Yahudi dan umat Nasrani. Kedekatan inilah yang melahirkan sejarah panjang interaksi kultural antara umat Islam dan umat Yahudi-Kristen. Prestasi masing-masing umat dari ketiga agama tersebut di bidang kerukunan dan kedamaian mengalami pasang surut. Bahkan tidak jarang masing-masing dari

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Syaikh Abd Ar-Rauf Al-Manawi, *Al-Kawakib Al-Durriyah Tarajim Al-Sadah Al-Sufiyah* (Kairo: Zawiyah at-Tijaniyah, t.th.), hal. 50.

ketiganya terlibat konflik berkepanjangan yang mengakibatkan kerugian besar baik fisik maupun non-fisik. Lalu, bagaimana wujud interaksi kultural itu?

Pola interaksi yang dibangun oleh Islam sejak awal berupa dinamisasi yang mengedepankan pola uswah hasanah, yakni berdasarkan pada moralitas dan contoh teladan yang baik. Sebagaimana sabda Rasulullah saw.: diutus untuk menyempurnakan moralitas kemanusiaan yang luhur". Pendekatan moralitas ini menuntut umat Islam untuk selalu menjadi uswah atau teladan yang baik bagi lingkungan sekitarnya. Maka tidak mengherankan, jika sejak awal eksistensinya di Makkah, umat Islam sudah tampak akomodatif, kreatif, dan terkadang defensif terhadap nilai-nilai dari luar. Metode uswah hasanah adalah gerakan beragama yang bersifat softpower, yaitu menjunjung tinggi keteladanan, moraitas, pembelaan terhadap kaum dhuafa, dan penegakan hak-hak asasi manusia.

Dalam posisinya sebagai agama yang menjunjung tinggi moralitas, Islam menunjukkan hal itu dalam kehidupan sehari-hari utusannya, seperti ditunjukkan Nabi Muhammad dalam sosok kepribadian, ucapan dan tingkah lakunya. Beliau pernah beranjak dari tempat duduknya saat jenazah non-Muslim diusung melintas di hadapannya. Sikap ini merupakan satu bentuk penghormatan kepada non-Muslim meski sudah meninggal. Praksis dakwah Islam seperti ini merupakan bagian dari proses pembangunan image, yakni untuk menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang menjunjung tinggi moralitas -dalam bahasa Arab itmamul khuluq, demi penyempurnaan etika dan moralitas. Kebenaran maupun otentisitas Islam tidak pernah digunakan untuk kepentingan melakukan tindakan anarkis, seperti pemaksaan, intimidasi, kekerasan, dan sekian tindakan negatif lainnya. Ini adalah Islam dalam komponen akidah.

Demikian pula Islam dalam komponen syariatnya. Syariat berasal dari kata "syara'a", berarti jalan. Dalam pengertian terminologisnya, syariat dapat diartikan sebagai jalan kehidupan yang baik, yaitu nilai-nilai agama yang diaplikasikan secara fungsional dan dalam makna konkret untuk mengarahkan kehidupan manusia. Dengan kata lain, syariah merupakan jalan ketetapan Tuhan sebagai arah kehidupan manusia untuk merealisasikan kehendak Tuhan. Maka, yang dimaksud syariat Islam adalah tuntunan Islam yang meliputi segala aspek kehidupan manusia, yakni mulai dari moralitas seruan pada penegakan hukum, keadilan, menciptakan kemakmuran, dan upaya meningkatkan sumber daya manusia. Singkatnya, semangat dasar dari syariat Islam adalah moralitas.

Muhammad Pada masa Nabi saw., svariat menampilkan dua aspek dalam dirinya, aspek eksoterik dan esoterik. Sisi eksoterik syariat Islam, seperti kewajiban shalat, puasa, zakat, haji dan jihad fi sabilillah, baru sempurna ketika kondisi sosial politik serta ekonomi masyarakat Madinah sudah sampai ke situasi stabil dan kokoh. Kondisi masyarakat yang cukup plural dan tuntutan pemberlakuan syariat-moral Islam, seperti dijelaskan di atas, memberikan inspirasi bagi Nabi Muhammad saw., untuk mendirikan apa yang kemudian dikenal dengan "Negara Madinah". Konsep Negara Madinah tertuang dalam Ash-Shahifah (diterjemahkan kemudian menjadi "Piagam Madinah") yang mengandung nilai universalitas: keadilan, kebebasan, persamaan hak dan kewajiban, serta perlakuan yang sama di mata hukum.

Yang menarik, dalam Piagam Madinah ini tidak ditemukan teks-teks apapun yang menunjukkan superioritas simbol-simbol Islam, seperti kata "Islam", "ayat Al-Qur'an, "syariat Islam", atau sesuatu yang menunjukkan perlakuan khusus terhadap umat Islam. Kota Yatsrib pun berganti nama menjadi "Madinah", yang berasal dari kata tamaddun, yang berarti "peradaban". Maksudnya, kota atau negara yang mencita-citakan tatanan masyarakat berperadaban. Dan untuk mewujudkannya, Nabi Muhammad mengembangkan konsep "ukhuwah madaniyah", yakni komitmen bersama untuk hidup dalam sebuah kota atau negeri yang berperadaban.

Dalam kerangka *ukhuwah* seperti ini, masyarakat Madinah betul-betul merasa betah dengan pola penegakan syariat Islam yang dipraktikkan Nabi Muhammad saw., di Madinah. Misalnya, ketika mendengar ada penduduk Madinah beragama Yahudi terbunuh, Nabi Muhammad segera memobilisasi dana masyarakat untuk kemudian diberikan kepada pihak keluarganya. "Barang siapa yang membunuh non-Muslim, maka ia akan berhadapan dengan saya", tegas beliau. Demikian pula sikapnya yang elegan ketika menghadapi rombongan jenazah seorang Yahudi yang melintas di depannya, seperti disinggung di atas.

Jadi, "syariat Islam" dalam arti pemberlakuan hukum Islam, juga berjalan dengan baik. Nabi Muhammad saw. selalu mengutamakan pemecahan sosio-kultural atas suatu masalah dibanding sanksi hukum yang bersifat formal. Dengan demikian, masyarakat Islam selalu dinamis, larut dalam upaya pemecahan masalah kemasyarakatan dan terlepas dari jeratan sanksi hukum. Sanksi hukum dalam Islam memang cukup berat. Oleh karena itu, penerapannya harus melalui prosedur syarat-syarat yang juga sangat berat. Tak heran ketika Umar ibn Khaththab menjabat sebagai

khalifah, beliau pernah membekukan dan menangguhkan hukuman potong tangan bagi para pencuri selama tiga tahun musim paceklik. Alasannya, saat itu penduduk sedang mengalami kemiskinan akibat kekeringan. Khalifah Umar memegang satu prinsip yang diajarkan oleh Rasulullah saw., yakni bahwa *amar makruf* (mendorong berbuat baik) haruslah lebih diutamakan daripada *nahi munkar* (melarang berbuat kemungkaran).

Kesimpulannya, melalui pengalaman Nabi Muhammad saw. di Madinah ini, syariat Islam lebih bermakna sebagai upaya untuk saling menghormati dan menghargai, tolong-menolong, cinta tanah air, mewujudkan keadilan dan kemakmuran. Dari pengertian inilah, Islam pun dikenal dengan penegakan syariat secara *kaffah*.

# 2. Tasawuf, Etika Pembebasan: Melampaui Pemahaman Agama yang Eksrem

Sebagaimana diungkapkan sebelumnya bahwa ajaran Islam yang sempurna menuntut setiap umat Islam untuk mengamalkan ajaran-ajaran keagamaan secara sempurna pula. Parameter dari kesempurnaan pengamalan ajaran Islam dapat dilihat dari seberapa jauh kemampuan seseorang menyeimbangkan kandungan akidah, syariat, dan tasawuf. Landasan akidah dan syariat sudah dikemukakan di awal, termasuk aspek eksoterik dari syariat. Lalu, bagaimana dengan aspek esoterisnya? Dan, mengapa tasawuf?

Kandungan ayat dalam Al-Qur'an Surah al-Jumuah [62]: 2, sebagai berikut:

Dia-lah yang mengutus kepada kaum yang buta huruf seorang Rasul di antara mereka, yang membacakan ayatayat-Nya kepada mereka, mensucikan mereka dan mengajarkan mereka kitab dan Hikmah (As Sunnah). Dan sesungguhnya mereka sebelumnya benar-benar dalam kesesatan yang nyata. (QS. Al-Jumu'ah [62]: 2).

Menggambarkan tingkat pemahaman umat Islam yang berbeda-beda dalam menangkap pesan keilahian. Tidak sedikit yang memahami agama Islam secara legal-formal dan tekstualistik. Sumber-sumber pokok Islam, yakni al-Qur'an dan al-Hadis, itu bersifat umum dan global, dan terkadang normatif, sehingga untuk memahami sebuah ayat -hanya untuk mengetahui maksudnya-tidak jarang dibutuhkan penjelasan ayat lain, hingga interpretasi dan ijtihad para ulama. Apabila kerja-kerja penafsiran ini didekati secara legal-formal, maka yang muncul adalah model pemahaman ajaran Islam sempit, kaku dan -dalam implementasi seperti dipraktikkan sejumlah kelompok agama tertentu-kadang menjadi ekstrem dan menakutkan.20

Penafsiran ekstrem ini pernah dialami Rasulullah saw., pada masa hidupnya. Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim dikisahkan, ketika Rasulullah saw. membagi fai' atau harta rampasan perang di Ja'ronah setelah menjajaki kota Hunain dan Thaif, tiba-tiba salah seorang dari Bani Tamim bernama Dzul Khuwaishirah berdiri dan protes. Dengan tegas, dia mengatakan kepada Nabi Muhammad, "Bersikap adillah, wahai Muhammad!". Dengan sedikit kesal Nabi menjawab: "Celaka kamu! tidak ada orang yang lebih adil dari aku, karena apa yang kami

<sup>20</sup> Mahmud Qasim, *Al-Khayal fi Madzhab Muhyiddin Ibnu 'Arabi* (Kairo: Ma'had al-Buhuts wa ad-Dirasah al-Arabiyah, 1969), hal. 11.

lakukan berdasarkan petunjuk Allah". Setelah Dzul Khuwaishirah pergi, Nabi Muhammad saw. pun bersabda, "Sayakunu ba'di min ummati qaumun yaqra'unal Qur'an, wala yatajawazu halaqimahum, hum syarrul khalq wal khaliqah" (Suatu saat nanti akan muncul sekelompok kecil dari umatku yang membaca al-Qur'an, tetapi tidak mendapatkan substansinya. Mereka itu adalah sejelek-jeleknya makhluk di dunia ini).

Apa yang disabdakan oleh Nabi ini kemudian terbukti seperempat abad setelah wafatnya. Pada pagi Jumat tanggal 17 Ramadhan 40 H., khalifah Ali ibn Abi Thalib dibunuh oleh kalangan ekstrem umat Islam. Pembunuhnya adalah Abdurrahman ibn Muljam, seorang muslim yang taat beribadah (qa'imullail), tekun berpuasa di siang hari (sha'imunnahar), dan hafal Al-Qur'an (hafizhul Qur'an). Meski pada mulanya bernuansa politis, komunitas ekstrem tersebut selanjutnya berkembang menjadi sebuah ideologi yang dikenal dengan paham Khawarij. Khawarij, secara literal berarti "yang menyempal". Yang menarik, saat khalifah Ali bin Abi Thalib masih hidup, kelompok ekstrem Khawarij ini sempat memvonis kafir Khalifah Ali bin Abi Thalib dengan dasar pikiran bahwa Ali sudah melakukan suatu kesalahan fatal karena menerima perundingan dengan pihak Mu'awiyah, seteru politiknya. Karena bagi Khawarij, prinsipnya jelas, "la hukma illallah" (tidak ada hukum kecuali dari Allah). Khalifah Ali ibn Abi Thalib pun menangkis pandangan mereka ini dengan kata-kata singkat: "Qaul haqq urida bihil bathil" (Untaian kata yang benar, namun dimaksudkan untuk kepentingan yang batil dan tendensius).

Memahami Islam secara tekstualistik dan legal-formal memang sering mendatangkan sikap ekstrem dan melampaui batas. Padahal Al-Qur'an tidak melegitimasi sedikit pun segenap perilaku dan sikap yang melampaui batas. Dalam konteks ini, ada tiga sikap yang dikategorikan "melampaui batas", yaitu:

- Pertama, "ghuluw", yaitu bentuk ekspresi manusia yang berlebihan dalam merespons persoalan hingga terwujud dalam sikap-sikap di luar batas kewajaran kemanusiaan.
- o *Kedua, "tatharruf"*, yaitu sikap berlebihan karena dorongan emosional yang berimplikasi pada empati berlebihan dan sinisme keterlaluan dari masyarakat.
- o *Ketiga, "irhab"*. Ini yang terlalu mengundang kekhawatiran karena bias jadi membenarkan kekerasan atas nama agama atau ideologi tertentu. *Irhab* adalah sikap dan tindakan berlebihan karena dorongan agama atau ideolog. Tentang sikap berlebihan ini, Allah telah berfirman seperti berikut:

Wahai ahli Kitab, janganlah kamu melampaui batas dalam agamamu dan janganlah kamu mengatakan terhadap Allah kecuali yang benar... (QS. An-Nisa' [4]: 171).

Idealnya, seorang muslim harus mendalami dan memahami ajaran Islam secara komprehensif, utuh, hingga ajaran tersebut memberikan dampak sosial yang positif bagi dirinya. Seperti disebutkan dalam ayat di atas, wayuzakkihim wayu'allimul kitaba wal hikmah, yakni mencerna teks-teks ilahiah secara objektif, hati yang bersih, rasional hingga mampu memunculkan hikmah yang terkandung di dalamnya. Alangkah kering dan gersangnya agama ini jika ternyata aspek eksoterik dalam Islam hanya sebatas legalformal dan tendensinya tekstualistik. Sebuah ayat tentang jihad, misalnya, akan terasa gersang dan kering apabila pemahamannya dimonopoli oleh tafsir "perang mengangkat

senjata". Padahal jihad pada masa Rasulullah merupakan satu wujud dan manifestasi pembebasan yang luas, termasuk pembebasan rakyat, untuk menghapus diskriminasi, dan untuk melindungi hak-hak rakyat demi terbangunnya sebuah tatanan masyarakat yang beradab.

Dengan demikian, titik puncak kesempurnaan beragama seseorang terletak pada kemampuan memahami ajaran Islam dan menyelaminya sehingga bersikap arif dan bijaksana (al-hikmah) dalam segenap pemahaman dan penafsiran itu. Di sinilah perlunya mengedepankan aspek sufistik dalam beragama, yakni aspek esoterik dari Islam. Sisi positif dari pendekatan sufistik atau tasawuf ini adalah pemahaman keislaman yang moderat serta bentuk dakwah yang mengedepankan "qaulan kariman" (perkataan yang mulia), "qaulan ma'rufa" (perkataan yang baik), "qaulan maisura" (perkataan yang pantas), "qaulan layyinan" (perkataan yang lemah lembut), "qaulan baligha" (perkataan yang berbekas pada jiwa), dan "qaulan tsaqila" (perkataan yang berbobot)—sebagaimana diamanatkan dalam Al-Qur'an.

Tasawuf atau sufisme tidak dapat dipisahkan dari dalam Islam, sebagaimana halnya nurani dan kesadaran tertinggi juga tidak dapat dipisahkan dari Islam. Islam bukanlah sebuah fenomena sejarah yang dimulai sejak 1400 tahun yang lampau. Tetapi, Islam merupakan suatu kesadaran abadi yang bermakna penyerahan diri dan ketundukan (al-inqiyad)—seperti halnya kata "Islam" itu sendiri berarti ketundukan dan kepasrahan. Tasawuf adalah intisari ajaran Islam yang membawa pada kesadaran manusia seperti itu.

Kemunculan tasawuf bermula dari abad pertama Hijriah, sebagai bentuk perlawanan terhadap penyimpangan dari ajaran Islam yang sudah di luar batas syariat. Para penguasa saat itu sering menggunakan Islam sebagai alat ambisi pribadi. Mereka legitimasi tak segan-segan menampik sisi-sisi ajaran Islam yang tidak sesuai dengan kehendak ataupun pola hidup mereka. Sejak masa itu, sejarah mencatat munculnya pembaruan di kalangan umat Islam yang ikhlas dan tulus. Kebangkitan ini kemudian meluas ke seluruh dunia Muslim. Mereka bersemangat untuk mengembalikan pesan yang orisinil dan sakral yang dibawa Nabi Muhammad saw. Hal ini merupakan kesadaran spontan dari ketulusan individu-individu muslim untuk menyingkap jalan kenabian yang sejati. Mereka mendapatkan spirit cahaya nurani dari semangat penghambaan. Cahaya tasawuf terpancar luas tanpa melalui gerakan yang diorganisasikan. Seorang sufi adalah penegak dan penjunjung tinggi pesan-pesan Islam.<sup>21</sup>

Persaudaraan yang mengikat kalangan sufi adalah sebuah realitas tanpa banyak koordinasi maupun organisasi yang bersifat lahiriah. Realitas tersebut adalah kesadaran terhadap ibadah yang ikhlas dan sifat-sifat luhur dalam hati mereka serta adanya kesatuan sikap menerima hukum kenabian yang bersifat lahiriah. Pengikut persaudaraan yang dialami kaum sufi lebih banyak disebabkan oleh kesamaan situasi dan tingkatan hati mereka ketimbang suatu sikap patuh terhadap doktrin-doktrin teologi tertentu, etnis, ataupun penghambaan terhadap tradisi.

Kesufian adalah wilayah yang menghubungkan dimensi lahiriah manusia dengan dimensi batiniahnya. Dan, pengalaman kesufian ini hanya dapat dialami dalam kedirian batiniah manusia. Pemilahan kedua dimensi

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, hal. 37.

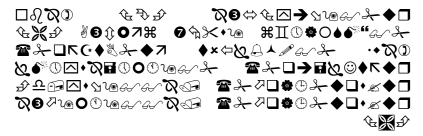
kemanusiaan ini sesuai dengan tingkatan penyebutan "manusia" dalam Al-Qur'an.

Pertama, sebutan "al-basyar", yakni manusia dalam dimensi jasmani dan lahiriahnya, yang memiliki nafsu, dan nafsu itu berisi gharizah ghadlabiyah (naluri atau insting untuk membangun cita-cita) dan gharizahsyahwaniyah (untuk menikmati hidup dan kemapanan). Pengertian seperti ini dapat ditemukan dalam Al-Qur'an, seperti berikut ini:

Katakanlah: "Bahwasanya aku hanyalah seorang manusia seperti kamu,...(QS. Fushilat [41]: 6).

Jadi, *al-basyar* apabila dilihat dalam aspek 'alamul mulki-nya, yakni yang kasat mata atau yang inderawi.

Kedua, sebutan "al-insan", yakni manusia dalam dimensi ruhani dan spiritualnya, yang terdiri dari kalbu dan ruh. Kalbu adalah bashirah, dlamir, fu'ad, sir, dan lathifah. Sementara ruh adalah nafkhah rabbaniyah (tiupan ruh ilahiah). Sebutan insan dapat ditemukan misalnya dalam ayat:



Demi masa. Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam kerugian,kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal saleh dan nasehat menasehati supaya mentaati kebenaran dan nasehat menasehati supaya menetapi kesabaran. (QS. Al-Ashr [103]: 1-3).

*Insan,* dilihat dari aspek alam malakutnya, adalah alam yang kasat mata, yang berada.

*Ketiga,* pengertian manusia sebagai "an-nas", manusia sebagai himpunan, kelompok, atau komunitas. Seperti dalam ayat:

Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal. (QS. Al-Hujurat [49]: 13).

Dalam pemahaman seperti ini, dalam dimensi kemanusiaannya yang ruhani, seorang sufi hidup laksana puncak gunung es yang tampak. Namun di bawahnya, ada aspek-aspek dunia yang terselubung dan tersembunyi oleh indera yang justru merupakan fondasi dari yang terlihat nyata itu. Kehidupan batiniah seorang sufi bagai dunia tak bertepi, tanpa batas. Namun demikian, dia tetap mengakui dan menerima batasan-batasan lahiriah dengan menghormati hukum-hukum alam. Seorang sufi sepenuhnya tenggelam dalam kebahagiaan yang tiada tara dalam jiwanya. Secara lahiriah, dia berjuang ke arah kualitas hidup yang lebih baik di muka bumi serta melakukan yang terbaik tanpa memerhatikan secara berlebih-lebihan suatu hasil

akhir. Perjuangan dan kerja lahir perlu diiringi dengan penjernihan dan penataan hati.

Dari manapun asal sufi, mereka pada esensinya sama, yakni memancarkan cahaya dan kesadaran hati manusia serta penghormatan dan pengabdian secara lahiriah bagi kemanusiaan. Perbedaan yang tampak di antara seorang sufi dengan sufi lainnya hanya pada materi-materi yang berkaitan dengan praktik-praktik spiritual ataupun resep penjernihan hati.

#### 3. Tasawuf, serta Pemaknaannya

Menurut sejumlah ulama seperti Ibn Taimiyah dan Ibn Qayyim Al-Jauziah, apa yang disebut tasawuf tak lebih dari etika Islam. Karenanya, tasawuf cukup saja diberi label sebagai moralitas Islam. Dengan demikian, tujuan tasawuf dalam hal ini adalah sama dengan tugas Nabi Muhammad saw.,"Tidaklah Aku diutus kecuali untuk menyempurnakan akhlak yang luhur".

Sebenarnya, cakupan makna tasawuf bukan sekedar etika, melainkan juga estetika, keindahan. Tasawuf tidak hanya bicara soal baik dan buruk, tapi juga sesuatu yang indah. Ia selalu terkait dengan jiwa, ruh, dan intuisi. Ia tidak hanya membangun dunia yang bermoral, tapi juga sebuah dunia yang indah dan penuh makna. Tasawuf tidak hanya berusaha menciptakan manusia yang hidup dengan benar, rajin beribadah, ber-akhlakul karimah, tapi juga bisa merasakan indahnya hidup dan nikmatnya ibadah. Tasawuf juga berupaya menjawab persoalan esensial mengapa manusia harus ber-akhlakul karimah. Apabila etika dapat melahirkan semangat keadilan dan kemampuan merespons segala sesuatu dengan tepat, maka tasawuf dapat menumbuhkan makna dan nilai, serta menjadikan tindakan dan hidup manusia lebih luas dan kaya.

Para pelaku tasawuf disebut sufi dan telah melewati rentang zaman yang sangat panjang, termasuk popularitas penggunaan kata tasawuf dengan cakupan pemaknaan yang lebih luas. Menurut sebagian pendapat, kata tasawuf diturunkan dari kata *shafa*, yang berarti jernih. Sedangkan menurut sebagian yang lain, kata tersebut diambil dari kata *shafwah* yang berarti orang-orang yang terpilih. Masih terdapat pendapat lain yang menyatakan bahwa kata tasawuf diturunkan dari kata *shaf* yang berarti baris atau deretan. Pemaknaan ini mengandaikan para generasi muslim awal yang tegak berdiri di baris pertama dalam ibadah maupun jihad.

Ada lagi yang berkeyakinan bahwa kata tersebut diturunkan dari kata *shuffa*, yakni sebuah serambi sederhana yang terbuat dari tanah dengan bangunan sedikit lebih tinggi daripada tanah. Serambi ini terletak di timur laut masjid Nabi Muhammad saw. di Madinah, biasanya merupakan tempat duduk dan kediaman para sahabat Nabi yang tidak mampu secara ekonomi. Menurut sebagian lainnya, asal-mula kata tasawuf adalah *shuf*, yang berarti kain wol yang kasar. Ini untuk menunjukkan keberadaan orang-orang yang menaruh perhatian besar pada pengetahuan esoterik dalam agama (*bathini*), dan kurang memperhatikan penampilan luar, serta memakai pakaian yang sangat sederhana yang terbuat dari wol kasar dalam kehidupan sehari-hari.

Apapun akar katanya, yang jelas istilah tasawuf menunjuk pada makna orang-orang yang tertarik pada pengetahuan esoterik, yang menyelami dan menukik jauh ke dalam inti agama, yang berupaya mencari jalan dan praktik-praktik amalan yang dapat mengantarkannya pada kesadaran tercerahkan dan pencerahan hati.

Perlu digarisbawahi di sini, istilah tasawuf hampir tidak pernah dipakai pada dua abad pertama Hijriah. Banyak kritik dari kalangan sufi sendiri maupun barangkali dari orang-orang yang memusuhi mereka, bahwa istilah tersebut tidak pernah terdengar selama masa hidup Nabi Muhammad saw., para sahabat dan para tabi'in. Apabila ditilik lebih jauh, baik dalam Al-Qur'an maupun dalam Hadis tidak disebut secara eksplisit kata-kata tasawuf, sebagaimana halnya kata-kata tauhid, akidah. Yang jelas, sekitar abad ke-2 hingga abad ke-3 H sejak kedatangan Islam, ada sebagian orang mulai menyebut diri mereka sendiri dengan sebutan "sufi" atau istilah-istilah lainnya yang serupa. Pengertian umum yang dikenal waktu itu adalah bahwa mereka mengikuti jalan penjernihan hati, penyucian hati serta meningkatkan kualitas karakter keimanan dan ibadah mereka agar mencapai tahapantahapan tertentu (disebut magam) dalam ketundukan kepada Allah swt. Dalam keyakinan mereka, beribadah adalah seolah-olah melihat-Nya, dan jika tidak, mereka yakin bahwa Allah melihat mereka. Pengalaman itulah yang mereka maknai dengan sebutan tasawuf.

Al-Qur'an memang menyatakan perlunya mengelola dan mengolah hati dengan sebaik-baiknya. Dalam Al-Qur'an disebutkan:

Belumkah datang waktunya bagi orang-orang yang beriman, untuk tunduk hati mereka mengingat Allah dan kepada kebenaran yang telah turun (kepada mereka),... (QS. Al-Hadid [57]: 16).

Lantas apa sebenarnya makna hati itu sendiri, seperti disebut dalam Al-Qur'an?

Kalangan sufi lebih banyak berkonsentrasi pada urusan yang berkaitan dengan hati. Kita sering mendengar ataun membaca istilah akal ('aql) atau pikiran (fikr). Sebagai kata benda substantif, kedua kata ini tidak terdapat dalam Al-Qur'an. Al-Qur'an merujuknya dengan kata kerja (fi'il). Seperti yang kita baca dalam sejumlah ayat al-Qur'an yang menyebut afala tatafakkarun atau afala ta'qilun — apakah kalian tidak berpikir, tidak bernalar? Di sini, akal dan pikiran ditujukan untuk kepentingan bernalar dan merenungi segala sesuatu yang perlu dilakukan oleh setiap insan.

Kembali ke soal pengertian hati. Al-Qur'an biasanya menyebut kata *qalb*—yang diartikan secara populer sebagai wujud ruhani, dan tidak mesti merujuk pada segumpal daging yang biasa disebut hati dalam tubuh manusia. Pemaknaan "*qalb*" lebih menunjuk pada sesuatu yang bersifat "ruhani". Jadi, sifatnya metafisik, dan bukan material atau jasmani. Relasi antara yang bersifat ruhani dan yang jasmani sendiri bukanlah sebuah kausalitas atau hubungan sebab-akibat. Sifat hubungannya aksidental. Di dalam ruhanilah tersimpan ide-ide kebaikan dan universalitas yang tidak berhubungan dengan keadaan tubuh atau jasmani. Ruhani bisa juga diterjemahkan sebagai *bashirah* atau mata hati (*the eye of heart*). Al-Qur'an mengungkapnya demikian:

Bahkan manusia itu menjadi saksi atas dirinya sendiri. (QS. Al-Qiyamah [75]: 14).

Selain *qalb*, juga ada istilah *dlamir* yang lebih tepat diterjemahkan sebagai moral. Kalau *bashirah* mempunyai sifat dan potensi untuk melihat kebaikan, *dlamir* berfungsi memotivasi seseorang untuk berbuat kebajikan. Istilah

dlamir merujuk pada kualifikasi-kualifikasi tertentu, tergantung konteks dan batasan terbentuknya moralitas tertentu. Ada yang disebut dlamir ijtima'i, yakni moralitas yang terbentuk karena lingkungan dan bersifat sosial. Di sini moralitas lahir sebagai kesepakatan secara sosial. Dlamir qanuni adalah moralitas yang terbentuk karena normanorma dan ketentuan-ketentuan yang berlaku. Sedangkan pada tingkat tertinggi adalah dlamir dini, yakni moralitas yang berdasarkan pada petunjuk agama.

Jika bisa dibandingkan, *qalb* sesungguhnya merupakan satu "genus" yang mencakup beberapa spesies. Artinya, *qalb* mencakup beberapa pengertian tentang tingkatan-tingkatan hati sesuai dengan fungsinya masing-masing.

Pertama, "fu'ad". Berfungsi sebagai hakim atau penentu bagi perilaku manusia. Dalam setiap tindakannya, manusia akan selalu diliputi oleh perasaan apakah perbuatannya itu baik atau buruk. Setelah yakin bahwa apa yang dilakukannya itu baik sesuai dengan "kata" fu'ad-nya, maka ia tinggal mewujudkannya dalam tindakan. Fu'ad tidak akan mungkin menyesatkan tetapi justeru memberikan kejelasan tentang baik buruknya suatu tindakan. Dalam Al-Qur'an dikatakan:

Hatinya tidak mendustakan apa yang telah dilihatnya. (QS. An-Najm [53]: 11).

Kedua, "sirr". Kata itu secara harfiah berarti rahasia. Setiap orang memiliki potensi ini. Fungsinya adalah untuk mengawasi tindakan yang sudah berjalan. Setelah manusia tahu bahwa perbuatannya itu baik, dengan potensi ini, manusia akan lebih mengetahui apa yang diperbuatnya itu. Potensi ini membutuhkan latihan-latihan khusus agar

semakin tajam dan tepat sasaran. Melalui disiplin tasawuf, potensi ini dapat terbuka dan semakin memancar.

Ketiga, "latha'if". Potensi ini lebih tertuju pada makna kelembutan batin. Penekanan pada pengalaman personal dan batin mengenai Allah membuat kalangan sufi mengawasi secara cermat batin mereka. Karena bagi mereka, batin adalah instrumen yang dapat mengantar seseorang pada pengenalan total kepada Allah (atau dikenal pula dengan sebutan makrifah). Akibat dari perilaku mawas diri itulah, mereka pun bisa memunculkan dari dalam dirinya satu kondisi psikologis yang disebut latha'if ini. Bagi kaum sufi, dalam batin manusia ada jenjang atau tingkatantingkatan tertentu. Setiap jenjang merupakan rangkaian dari sekian tingkat pengalaman spiritual dengan Allah. Di kalangan para sufi sendiri, ada sejumlah cara, prinsip pembagian wujud, dan istilah-istilah teknikal batin (latha'if) yang beragam sesuai dengan intensitas pendakian pengalaman spiritualnya tersebut.

# D. Wacana Mencari Titik Temu Agama-Agama: Mencermati Pemikiran Ibnu 'Arabi

Agama bagi pemeluknya merupakan hal yang asasi, bahkan agama bisa menjadi corak dan pola dalam berpikir dan berbuat bagi manusia. Sebab itulah, dalam wacana tentang agama dalam kehidupan beragama selalu akan muncul baik dalam forum-forum ilmiah maupun dalam perbincangan awam. Karena agama telah menjadi milik bagi penganutnya, maka agama merupakan suatu kebenaran yang bersifat absolut, dan penisbian terhadap kebenaran agama-agama lain yang bukan menjadi keyakinannya.

Suatu kecenderungan bagi pemeluk agama-agama, adalah adanya penafsiran dan aktualisasi dari ajaran-ajaran

kitab sucinya secara skriptual. Selain corak dan gaya semangat keberagamaan semacam ini bisa terkesan lebih mementingkan, bahkan hanya membenarkan ajaran agama yang dianutnya saja tanpa mau melihat sedikitpun kepada ajaran agama lain yang berbeda, karena dianggapnya sebagai ajaran sesat dan salah, karenanya menjadi sangat ideologis.<sup>22</sup>

Menurut M. Amin Abdullah,<sup>23</sup> munculnya sikap destruktif dan eksklusif pemeluk agama dipengaruhi oleh struktur fundamental teologi, dan terkait dengan tiga karakteristik: pertama, kecenderungan bagi pemelukpemeluk agama untuk mengutamakan loyalitas kepada kelompoknya sendiri yang sedemikian besar. Kedua, adanya keterlibatan pribadi, dan penghayatan yang begitu mengental dan pekat kepada ajaran-ajaran teologi yang diyakini kebenarannya. Ketiga, mengungkapkan perasaan dan pemikiran dengan menggunakan bahasa "aktor" dan bukannya menggunakan bahasa sebagai bahasa seorang pengamat. Menyatunya ketiga karakteristik dalam diri seseorang pemeluk agama atau dalam kelompok pemeluk agama tertentu akan memberi andil yang cukup besar bagi para pemiliknya untuk bersikap eksklusif, emosional, dan kaku, serta mendahulukan "truth claim" daripada berdialog dengan jujur dan argumentatif untuk saling menyapa dan saling memahami dan menghormati antara pemeluk satu agama dengan agama yang lainnya.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Lihat Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafis, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perenial* (Jakarta: Paramadina, 1995), hal. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>M. Amin Abdullah, *Studi Agama Normativitas atau Historisitas* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hal. 14.

Untuk itulah dalam memahami agama diperlukan adanya keterbukaan, sehingga antara satu agama dengan agama yang lainnya bisa saling menyapa dan mencari titik temu tanpa menafikan perbedaan yang ada. Dalam satu ungkapan kata mutiara Imam Abu Hanifah, yang dikutip oleh Abdul Hadi MW.,<sup>24</sup> dikatakan bahwa kalaupun pendapat kita benar tapi (mungkin) mengandung kesalahan, dan pendapat mereka salah, tapi (mungkin mengandung kebenaran menjadi pegangan kami dalam menganalisa berbagai persoalan keagamaan: "dalam kebenaran tidak menutup kemungkinan terdapat kesalahan demikian pula sebaliknya dalam kesalahan tidak menutup kemungkinan terdapat kebenaran".

Dalam konteks agama-agama, penerimaan adanya *The Common Vision* ini, berarti menghubungkan kembali *The Many*, dalam hal ini realitas eksetoris agama-agama, kepada asalnya Tuhan Yang Maha Esa, yang diberi bermacammacam nama oleh para pemeluknya, sejalan dengan perkembangan kebudayaan dan kesadaran sosial spiritual manusia. Dengan demikian, kesan empiris tentang adanya agama-agama yang majemuk itu, tidak hanya terhenti pada fenomena faktualnya saja, tetapi kemudian dilanjutkan bahwa ada realitas yang menjadi pengikat yang sama dari agama-agama tersebut.<sup>25</sup>

<sup>24</sup>Abdul Hadi MW., "Assalamu Alaikum", dalam Komaruddin Hidayat dan Wahyu Nafis, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. X.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Budi Munawar Rahman, "Kata Pengantar", dalam Komaruddin Hidayat dan Wahyu Nafis, *Agama Masa Depan:* Perspektif Filsafat Perennial, hal.xx.

Menurut Nurcholish Madjid,<sup>26</sup> pokok pangkal kebenaran Universal Yang Tunggal itu ialah paham Ketuhanan Yang Maha Esa atau Tauhid (secara harfiah berarti memahaEsakan, yakni memahaEsakan Tuhan). Sejak dari semula keberadaan manusia; telah menganut tauhid, juga dilambangkan dalam visi diri keyakinan Adam, yang dalam agama semitik (Yahudi, Kristen, dan Islam) dianggap tidak saja sebagai manusia pertama, tetapi juga Nabi dan Rasul pertama. Konsekuensi terpenting yang murni ialah sikap pasrah sepenuhnya hanya kepada Allah Yang Maha Esa semata. Inilah al-Islam yang menjadi inti bagi semua ajaran yang benar. Umat terdahulu yang telah menerima kitab suci dari Tuhan melalui para Nabi dan Rasul, yaitu golongan yang dalam istilah teknis disebut ahli al-Kitab, mengetahui dan menyadari prinsip bahwa agama yang benar ialah sikap berserah diri kepada Tuhan Yang Maha Pencipta, yang dalam bahasa Arab disebut Islam.

Yusuf Ali, sebagaimana dikutip oleh Nurcholis Madjid,<sup>27</sup> secara mendasar mengemukakan bahwa "posisi Islam adalah jelas. Ia tidak mengaku mempunyai agama yang khusus untuk dirinya", karena Islam bukanlah sebuah sekte atau sebuah agama etnis. Dalam pandangan Islam, semua agama adalah satu (sama), karena kebenaran adalah satu (sama). Ia adalah agama yang diajarkan oleh semua Nabi terdahulu, dan kebenaran yang diajarkan oleh semua kitab suci yang diwahyukan.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemoderenan (Jakarta: Paramadina, 1992), hal. 180-184.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemoderenan, hal. 182.

Namun demikian, kehadiran agama-agama di tengahtengah umatnya muncul dalam ruang dan waktu yang tidak simultan, karenanya pluralitas bentuk dan bahasa agama tidak bisa dielakkan dalam realitas sejarah. Setiap bentuk dan bahasa keagamaan, juga mengundang muatan nilai-nilai budaya dari pemeluknya, dan pada waktu yang sama bahasa dan nilai terwadahi oleh nilai budaya dari sebuah komunitas, yang pada akhirnya membuat agama terbingkai sesuai dengan bingkai nilai budaya pemeluknya.<sup>28</sup> Kendati masing-masing pada agama mengakui otentitas spiritual, yang menjadi bukti ia memiliki sumber transendental. Di sinilah letak titik persamaan Sumber transendental agama-agama. yang melampaui setiap bentuk dan manifestasi lahiriah, dan tidak akan berubah dan musnah oleh ruang dan waktu.<sup>29</sup>

Syekh Muhyiddin Muhammad Ibnu Ali (560 H./1164 M.), lebih dikenal dengan nama Ibnu 'Arabi, dan juga al-Syaikh al-Akbar, dan di Spanyol lebih dikenal dengan sebutan Ibnu Suraqah, adalah seorang filosof mistik Islam yang tipikal.<sup>30</sup> Ia mendasarkan ajarannya pada pandangan wahdat al-wujud (wujud mutlak atau wujud universal) untuk menunjukkan suatu realitas yang merupakan puncak dari semua yang ada. Realitas sebagai suatu substansi pada akhirnya adalah satu. Apabila demikian, maka wujud eksistensi sebagai suatu konsep—secara lahiriah identik dengan obyek-obyek yang ada, mendapatkan identifikasi

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafis, Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perenial, hal. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafis, Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perenial, hal. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>A.E. Affifi, *A Mystical Philosophy of Muhyiddin Ibn 'Arabi (Filsafat Mistis Ibnu 'Arabi)*, terj.Syahrir Mawi dan Nandi Rahman (Jakarta: PT. Gaya Media Pratama, 1995), hal. v.

paling lengkap di dalam satu realitas yang ada, dan merupakan sumber dari semua hal yang mempunyai eksistensi. Bertolak dari hal tersebut, dapat dikatakan bahwa Eksistensi Absolut (al-Haq al-Muthlaq) yang merupakan suatu "obyek" yang ada dalam saat yang sama. Wujud Eksistensi Mutlak tidak dapat diaplikasikan kepada obyek lain selain kepada Realitas Absolut, yang merupakan Eksistensi Universal.<sup>31</sup> Dari sinilah Ibnu 'Arabi melihat agama, yang kemudian sampai kepada ajaran tentang Wahdat al-Adyân (Kesatuan Agama).

Agama menurut Ibnu 'Arabi, pada hakikatnya adalah milik Allah, dan penyembahan hanya ditujukan kepada-Nya, sekalipun simbol-simbol yang digunakan berbeda adanya.<sup>32</sup> Kepercayaan-kepercayaan menurut Ibnu 'Arabi, jika ditafsirkan secara benar, maka akan dijumpai mengarah kepada Tuhan.<sup>33</sup> Lebih lanjut dikatakan bahwa monoteisme dan politeisme yang apabila ditafsirkan di bawah cahaya teori yang benar dan digali secara esensial, maka akan diperoleh satu agama, karena perbedaan antara monoteisme dan politeisme menurut Ibnu 'Arabi, berkaitan dengan perbedaan logika antara Yang Satu dan Yang Banyak.<sup>34</sup>

Menurut Ibnu 'Arabi, simbol-simbol agama bukanlah satu-satunya jalan bagi pertemuan dengan Tuhan. Pemikiran keagamaan yang bersumber dari konsep wahdat al-wujud, menganggap segala sesuatu yang ada bersumber dari Yang

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>A.E. Affifi, A Mystical Philosophy of Muhyiddin Ibn 'Arabi (Filsafat Mistis Ibnu 'Arabi), hal. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Fushus al-Hikam* (Mesir: Musthofa Babi al-Halabi, 1987), hal. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushus al-Hikam, hal. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>A.E. Affifi, A Mystical Philosophy of Muhyiddin Ibn 'Arabi (Filsafat Mistis Ibnu 'Arabi), hal. 204.

Satu. Keberadaan-Nya dapat dilihat dari dua aspek, yakni aspek *eksoteris* dan aspek *esoteris*.<sup>35</sup> Dengan melihat agama dari dua aspek ini, akan membawa kepada pengertian terhadap paham kesatuan yang terdalam, karena sumber dari realitas dan segala agama adalah Tuhan Yang Maha Esa.

Pemahaman agama dengan visi kesatuan akan mencapai kesatuan dari segala yang ada. Demikian pula dengan memahami hakikat kesatuan agama akan membawa kepada pemahaman yang mendalam dari bentuk lahiriah agama, sehingga bentuk atau simbol-simbol dari agama akan dapat dipahami lebih mendalam daripada sekadar suatu kenyataan-kenyataan yang kabur.

Dari apa yang telah disinggung di atas, itulah yang menjadi alasan penulis tertarik untuk membahas konsep agama Ibnu 'Arabi sekaligus mengkritisinya, dengan judul Wihdatul Adyân: Membedah Konsep Kesatuan Agama Ibnu 'Arabi, pada bab-bab selanjutnya.

35Eksoteris, adalah pemahaman terhadap segala sesuatu berdasarkan pada bentuk yang lebih terbatas ruang lingkupnya, dan bukan pada bentuk konkret. Pendekatan eksoteris tidak mampu menjangkau hal-hal yang rohaniah, karena terpaku di satu tempat saja, dan karena itu sukar membedakan sifat semua hal yang rohani. Sedang Esoteris lebih bersifat rohaniah, sehingga bentuk dan isi agak sukar dibedakan. Karena bentuk dan isi tampak telah terpatri satu sama lain atau telah tercampur seperti logam campuran seunsur, sehingga dapat dikatakan bahwa penggunaan bentuk-bentuk formal tidak terlalu kaku, karena bentuk-bentuk itu digunakan secara longgar (lihat Frithjof Schoun, The Trancendent Unity of Religions, alih bahasa Safroeddin Bahar, Mencari Titik Temu Agama-Agama (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1987), hal. xxix.

Untuk mengkaji ajaran kesatuan agama Ibnu 'Arabi secara kritis, penulis mendasari diri pada teori Frithjof Schoun dalam melihat agama, yang ia tuangkan dalam bukunya, The Trancendent Unity of Religions. Frithjof Schoun dalam mengkaji agama, ia melihat agama dari dua aspek, esoterik dan eksoteris. Sebagaimana Ibnu 'Arabi yang melihat realitas termasuk agama dalam dua aspek, yaitu aspek lahiriah dan aspek batiniah. Aspek lahiriah dari agama lebih menekankan pada hal-hal yang bersifat formal (hukum syariah), sedang aspek batiniah dari agama, lebih menekankan pada hal-hal yang bersifat rohaniah, di mana agama dipahami dari hal yang paling esensial. Dengan pendekatan ini sampai pada kesimpulan bahwa agama pada dasarnya adalah "satu". Schoun, menarik garis pemisah antara yang esoteris dan eksoteris. Perbedaan dasar bukanlah antara agama yang satu dengan agama yang lain, sehingga dapat dikatakan bahwa, garis bersatu dari agama adalah di tingkat tertinggi, sedang di tingkat bawahnya berbagai agama itu berbeda-beda.

Perbedaan antara hakikat dan perwujudan agama sangat penting artinya. Karena, menurut Schoun, kelemahan versi-versi lain mengenai adanya perbedaan, karena versi-versi tadi terlalu cepat menyatakan adanya kesatuan, padahal sesungguhnya kesatuan tersebut tidak terjangkau karena bercorak *eksoteris*.<sup>36</sup> Bagi Schoun, kesatuan dianggap ada hanya berdasarkan ketakutan akan *procrusteanism*,<sup>37</sup> dan sesungguhnya tidak ada kesatuan yang sama sekali sama. Dalam tingkatan tertinggi dari agama pun demikian, tidak

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Frithjof Schoun, The Trancendent Unity of Religions, hal. xi.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Procrusteanism, adalah pandangan tentang keseragaman yang dipaksakan. Lihat Frithjof Schoun, *The Trancendent Unity of Religions*, hal. xii.

kesatuan yang sama sekali menjadi satu, akan tetapi yang ada adalah titik temu dari agama-agama.

#### BAB II

# LATAR BELAKANG PEMIKIRAN KEAGAMAAN IBNU 'ARABI

Untuk dapat mengetahui latar belakang pemikiran keagamaan Ibnu 'Arabi, dipandang perlu untuk menelusuri kondisi zaman yang melingkarinya. Seperti yang telah dikatakan oleh M. Amin Abdullah bahwa bagaimanapun juga apa yang disebut dengan gagasan pemikiran, rumusan-rumusan yang dihasilkannya pasti mencerminkan tantangan dan perkebangan zaman yang mengitarinya. Situasi politik, perkembangan tingkat kemajuan ilmu pengetahuan, ekonomi, sosial, budaya yang mengitari gagasan pemikiran tersebut tidak dapat dihindari sama sekali.<sup>38</sup>

Menurut Freud, dalam diri setiap orang terdapat kekuatan bawah sadar yang datang dari naluri libidonya yang selalu mempengaruhi cara berpikir seseorang.<sup>39</sup> Adapun Marx berpandangan lain, bahwa status sosial dan ekonomi seseorang pasti akan berpengaruh ketika dia menulis atau memahami sebuah buku.<sup>40</sup> Pendeknya, isi dan arah sebuah karya tulis sebagai hasil pemikiran seseorang selalu dipengaruhi oleh buku-buku yang dibacanya, konteks sosial di mana seseorang menciptakan karya, dan nalurinaluri psikologis yang terpendam di alam bawah sadarnya.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Lihat M. Amin Abdullah, *Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?* (Cet. I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hal. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Seperti yang dipaparkan oleh Komaruddin Hidayat, *Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik* (Cet. I; Jakarta: Paramadina, 1996), hal. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik, hal. 55.

Demikian pula halnya Ibnu 'Arabi, ajaran-ajaran yang dikembangkannya, tidak terlepas dari pengaruh pikiran-pikiran dan ajaran pendahulunya, terurama dari Andalusi, demikian pula daerah-daerah lainnya, seperti yang diungkapkan oleh Abdul Kadir Mahmud,<sup>41</sup> bahwa pada saat Ibnu 'Arabi hidup dan berkembang di Andalusia al-'Arabi, maka di sana pasti ada hubungan langsung dengan kebudayaan di mana ia hidup, baik pada saat ia masih kanak-kanak, remaja, dan bahkan setelah ia menjadi dewasa, sehingga dapat berpengaruh dalam kehidupannya, baik secara langsung maupun tidak, demikian pula pengaruhnya terhadap perkembangan pemikirannya.

### A. Latar Belakang Sosial, Budaya, Politik dan Kehidupan Keagamaan Ibnu 'Arabi

Syekh Mukhyid-Din Muhammad Ibn 'Ali, umumnya dikenal sebagai Ibnu 'Arabi dan Asy-Syaikhul Akbar<sup>42</sup> (*Doktor Maximus*), dilahirkan di Murcia (Tenggara Spanyol) di tahun 560H/1164 M., dalam masa pemerintahan Sultan Muhammad bin Sa'id bin Mardaniah, gubernur Andalusia Timur. Ibnu 'Arabi berasal dari keluarga yang diketahui cukup saleh. Ayah dan dua orang pamannya adalah sufi termashur.<sup>43</sup>

Situasi Andalusia pada umumnya ketika itu masih dikuasai olah komandan-komandan pasukan penakluk Arab, merupakan masa yang penuh dengan pertentangan antara berbagai golongan di kalangan mereka. Oleh karena

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Abdul Kadir Mahmud, *al-Falsafah al-Sufiah fi al-Islam*, (Mesir: Daru al-Fikri al-Arabiyah, t.th.), hal. 487.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Juga dikenal di Spanyol sebagai Ibn Suraqah.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Lihat Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Futuhat al-Makkiyah*, jilid IV (Beirut: Daru Shaadir, t.th.), hal. 264.

itu, tidak ada laju pembangunan apa pun yang dapat dicatat sejarah sebagai suatu pembangunan negeri yang dapat dibanggakan. Ketika itu, Andalusia secara resmi merupakan bagian wilayah imperium Arab Bani Umayyah.44 Orangorang Muslim Andalus pada masa itu menganut madzhab Salaf dan ahlul Hadis. Madzhab-madzhab Khawarij Ibadhiyyah Shufiriyyah dan Azariqah memang tersebar luas di Afrika Utara dan Maroko, tetapi tidak sampai dapat melintasi laut ke Andalusia. Adapun kehidupan agama Nasrani di Andalus pada masa itu, mereka mempunyai organisasi keagamaan khusus yang dipimpin oleh pemukapemuka agama mereka, yang bukan orang-orang ahludz Dzimmah. Mereka mempunyai keuskupan agung di tiga kota penting: Toledo, Sevilla dan Merida, yang secara hirarki memimpin keuskupan biasa di delapan belas kota dan daerah. Mereka dibiarkan mengatur administrasi pemerintahan setempat yang dikhususkan bagi golongan mereka.

Ketika Dinasti al-Muwahhidin menaklukkan Murcia tahun 567 H./1172 M., Ibnu 'Arabi dan keluarganya pindah ke Seville, tempat ayahnya diberi pekerjaan pada dinas pemerintahan atas kebaikan Abu Ya'kub Yusuf, penguasa Daulat al-Muwahhidin pada saat itu. Sejak menetap di Seville ketika berumur delapan tahun, Ibnu 'Arabi memulai pendidikan formalnya di kota pusat ilmu pengetahuan itu, di bawah bimbingan sarjana-sarjana terkenal ia mempelajari Al-Qur'an dan tafsirnya, hadis, fiqih, teologi, dan filsafat skolastik. Seville adalah salah satu sufisme yang penting

<sup>44</sup>Muhammad Tohir, *Sejarah Islam dari Andalusia sampai Indus* (Jakarta: Pustaka Jaya, 1981), hal. 380.

pula dengan sejumlah guru sufi terkemuka yang tinggal di sana.<sup>45</sup>

Selama menetap di Seville, Ibnu 'Arabi muda sering melakukan perjalanan ke berbagai tempat di Spanyol dan Afrika Utara. Kesempatan itu dimanfaatkannya untuk mengunjungi para sufi dan sarjana terkemuka. Salah satu kunjungannya yang sangat mengesankan ialah ketika ia berjumpa dengan Ibn Rusyd (w. 595 H./1198 M.) di Cordova. Percakapan dengan filosuf besar ini membuktikan kecemerlangannya yang luar biasa dalam wawasan spiritual dan intelektual. Percakapan ini dilukiskan oleh T. Izutsu sebagai sangat penting bagi sufi muda dan filosuf tua beraliran Aristotelianisme itu dalam arti bahwa percakapan tersebut menjelaskan perbedaan dan pertentangan asasi antara jalan akal logis dan jalan akal imajinasi gnostik yang kemudian membagi pemikiran Islam secara keseluruhan ke dalam dua cabang.

Fakta bahwa sufi muda mengalahkan filosuf peripatetik itu dalam tukar pikiran tersebut dengan tepat titik buhul pemikiran menunjukkan filosofis pengalaman mistik Ibnu 'Arabi, yang memperlihatkan bagaimana mistisisme dan filsafat berhubungan satu sama kesadaran metafisisnya. dalam Pengalamanpengalaman visioner mistiknya berhubungan paling dekat dengan, dan disokong oleh, pemikiran filosofisnya yang ketat. Ibnu 'Arabi adalah seorang mistikus yang sekaligus guru filsafat Peripatetik, sehingga ia bisa -atau lebih tepat, telah- menfilsafatkan pengalaman spiritual batinnya ke

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>T. Izutsu, "Ibn al-'Arabi, "*The Encyclopedia of Religion*", diedit oleh Mircea Eliade, Vol. VI (New York dan London: Macmillan dan Collier Macmillan, 1987), hal. 553.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Percakapan dengan Ibn Rusyd diungkapkan kembali dalam Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Futuhat al-Makkiyah*, jilid I, hal. 153.

dalam suatu pandangan dunia metafisis maha besar sebagaimana terlihat dalam hubungan dengan struktur metafisikanya yang dituangkan dalam ajarannya tentang *Wahdat al-Wujud.*<sup>47</sup>

Situasi religio-politis menyebabkan Ibnu 'Arabi meninggalkan negeri kelahirannya, Spanyol, dan Afrika Utara. Di Afrika Utara, para penguasa al-Muwahhidin mengancam akan menyiksa para sufi karena mereka dicurigai menggerakkan tarekat-tarekat, mengadakan perlawanan terhadap rezim yang berkuasa. Sebenarnya waktu itu, memang terjadi ketegangan antara para sufi dan para penguasa karena yang pertama menganggap yang terakhir, sebagai perampas kekuasaan Islam dan pelanggar syari'at. Seandainya Ibnu 'Arabi tetap di Spanyol, mungkin ia akan mengalami nasib yang sama seperti Ibn Qasi yang dibunuh pada tahun 546 H./1151 M., atau seperti ibn Barajjan dan Ibn al-'Arif, yang konon diracun oleh Gubernur Afrika Utara, 'Ali ibn Yusuf, setelah dikurung dan dipenjara selama beberapa tahun.48

Baik di Spanyol maupun di Afrika Utara, kefanatikan dan kekakuan ulama-ulama kalam dan fiqih yang ortodoks tidak memberikan ruang gerak untuk perkembangan pemikiran baru yang mereka anggap sesat. Pada tahun 597 H./1200 M., ketika di Marrakesy, Ibnu 'Arabi menerima perintah melalui *ru'ya* agar bertemu dengan Muhammad al-Hasar dan melakukan perjalanan bersamanya ke Timur.<sup>49</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Lihat Franz Rosenthal. "Ibn 'Arabi between 'Philosophy' and 'Mysticism'", *Oriens* (Leiden: Brill, 1988), 31:1-35

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>A.E. Afifi, *The Mystical Philosophy Muhyid-Din Ibn al-'Arabi* (Filsafat Mistis Ibnu 'Arabi), terj, Sjahrir Mawi dan Nandi Rahman (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1995), hal. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Lihat Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makiyyah, jilid II, hal. 436.

Itulah alasan-alasan yang membuatnya mengembara ke daerah-daerah bagian Timur dunia Islam.

Sekembali dari pengembaraannya di berbagai kota, 'Arabi memutuskan untuk memilih Damaskus sebagai tempat menetap sampai akhir hayatnya. Keputusannya itu diambil untuk memanfaatkan ajakan penguasa Damaskus saat itu, al-Malik al-'Adil (w. 625H./ 1227 M.), untuk tinggal di kota itu. Raja tersebut dan anaknya, al-Malik al-Asyraf, sangat menghormati Ibnu 'Arabi. Ia mulai menetap di Damaskus pada tahun 620 H./ 1223 M. Selama periode itu, ia tidak mengadakan perjalanan keluar Damaskus kecuali ke Aleppo untuk kunjungan singkat pada tahun 628H./1231 M. Ia tampaknya mendambakan kehidupan yang tenang dan damai di usia lanjutnya. Ia mencurahkan banyak perhatiannya untuk membaca, mengajar dan menulis. Pada periode itu ia menyelesaikan karya monumentalnya Futuhat al-Makiyyah, yang telah mulai ditulisnya ketika menetap di Makkah dulu. Ia juga menulis karva lain yang relatif agak pendek, tetapi lebih penting, lebih termasyhur dan lebih banyak dibaca daripada karya-karyanya yang lain, yaitu Fusus al-Hikam. Pada periode ini pula, Ibnu 'Arabi melibatkan dirinya dalam kehidupan sosial dan politik dalam masyarakat. Keakrabannya dengan para penguasa Damaskus dimanfaatkannya untuk menyebarkan ajaran-ajaran sufinya. Ia mempunyai banyak murid, termasuk para penguasa. Ia memberikan kepercayaan kepada murid-muridnya yang dianggap telah memenuhi syarat meriwayatkan karyakaryanya dan menyebarkan ajaran-ajarannya. Ibnu 'Arabi wafat pada 22 Rabi Al-Tsani 638 H./November 1240 M. di Damaskus, ia dimakamkan di Salihiyyah, di kaki Bukit Qasiyun di bagian Utara kota Damaskus.<sup>50</sup>

Jika ditelusuri lebih jauh perjalanan hidup dan kehidupan Ibnu 'Arabi, maka akan nampak bahwa profil Ibnu 'Arabi tidaklah terbentuk sebegitu saja. Paling tidak, beliau telah melewati tiga fase kehidupan.<sup>51</sup> Fase pertama, yang merupakan fase persiapan dan sekaligus pembentukan dirinya sebagai seorang sufi, yang dimulai dari lingkungan keluarganya yang memang telah terbiasa dan hidup dengan pola hidup sufi. Kemudian pada masa remajanya ia banyak berguru kepada guru sufi yang ada di Sevilla, demikian pula dengan ilmu-ilmu yang lainnya seperti ilmu Al-Quran dan tafsirnya, ilmu hadis, fiqhi, teologi, dan filsafat skolastik, yang diajarkan oleh sarjana-sarjana terkemuka kota di mana ia tumbuh dan berkembang menjadi seorang remaja. Karena kecerdasan dan keberhasilannya dalam pendidikan, ia diangkat menjadi sekretaris Gubernur Sevilla. Pada masa ini pulalah ia menikah dengan seorang wanita bernama Maryam. Kebersamaan dengan isterinya inilah kemudian semakin membuat dirinya menekuni dan menelusuri kehidupan sufi, di samping suasana kehidupan guru-guru sufi. Suasana yang kondusif inilah yang mempercepat pembentukan diri Ibnu 'Arabi menjadi seorang sufi. Awal penggelutannya dengan kehidupan sufi pada fase pertama ini diakhiri dengan keberangkatannya ke Makkah.

Fase kedua, diawali ketika beliau melakukan pengembaraan ke berbagai tempat di Timur Dekat, yang di awali dengan keberadaannya di kota suci Makkah. Di kota suci ini ia disambut baik oleh Zahir Ibn Rustam, salah

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Bandingkan dengan A.E. Afifi, *The Mystical Philosophy Muhyid-Din Ibn al-'Arabi*, hal. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Lihat Kautsar Azhari Noer, *Ibnu al-'Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan* (Cet, I; Jakarta: Paramadina, 1995), hal. 18-23.

seorang guru sufi yang menduduki posisi penting di kota ini. Perkenalannya dengan anak wanita Zahir, mengilhami Ibnu 'Arabi menulis sekumpulan puisi yang sangat indah, Tajuman al-Aswaq, yang membawa tuduhan bahwa ia telah menulis puisi cinta yang didorong oleh hawa nafsu. Tuduhan itu kemudian ia membuat pembelaan dalam bukunya Dzakha'ir al-'alaq, ia tujukan kepada Allah sebagai sumber cinta yang sempurna, dan kenikmatan menyatu dengan Tuhan. Selama keberadaannya di Makkah ini pulalah ia mulai menulis karya ensiklopedi monumentalnya al-Futuhat al-Makkiyyah, di samping empat kitab karya yang lainnya, Misykat al-Anwar, Hilyat al-Abdal, Taj al-Rasail, dan Ruh al-Qus.

Pada tahun 1204-1207 M., dalam fase kedua ini, ia mengunjungi Madina, Yerussalem, Baghdad, Mosul, Konya, Damascus, Hebron dan Kairo. Di Mosul, ia tinggal selama satu tahun, ia menulis *al-Tanazzulat al-Mawsiliyyah*, di kota ini pula ia dilantik untuk ketiga kalinya sebagai murid al-Khidir, untuk menerima rahasia-rahasia Ilahi. Dalam kunjungannya ke berbagai kota di Asia Kecil, untuk menemui berbagai tokoh sufi, di antaranya Syihab al-Din Umar al-Suhrawardi, penulis buku *Awarif al-Maarif*. Kemudian pada tahun 1223 M., ia kembali ke Damaskus, sekaligus ia mengakhiri pengembaraannya.

Dan *fase ketiga*, sebagai fase terakhir kehidupannya, yaitu ketika beliau memutuskan untuk memilih Damaskus pada tahun 1223 M., sebagai tempat menetap sampai akhir hayatnya; dan ini merupakan fase kematangan kehidupan spiritual dan intelektualnya sebagai seorang sufi. Di kota ini pula ia menyelesaikan karya monumentalnya *al-Futuhat al-Makkiyah*. Ia pula tampaknya mendambakan kehidupan yang tenang dan damai di usia lanjutnya. Ia mencurahkan banyak perhatian untuk membaca, mengajar dan menulis.

Pada akhir Desember 1229 M. di kota Damaskus, dalam pengakuannya ia mendapatkan kitab *Fusus al-Hikam*, langsung dari Nabi Muhammad saw. dan menyuruhnya untuk menyebarkan kepada segenap umat manusia, untuk mengambil manfaat darinya.

juga nampak jelas bahwa akan Bagaimanapun mustahil untuk menyatakan bahwa filsafat atau mistisisme tertentu merupakan sumber bagi seluruh sistem Ibnu 'Arabi. Namun, harus diakui bahwa Ibnu 'Arabi mempunyai tiap sumber untuk pijakan pada berbicara mendiskusikan materinya dari tiap sumber yang dapat dipercaya. Sistemnya berderajat tinggi, namun mudah menemukan benih-benih dari mana banyak dari sistemnya dikembangkan, dari tulisan filosof-filosof telah terdahulu, dari orang-orang sufi dan teologis-teologis skolastik ia meminjam pemikiran-pemikiran dari sumbersumber Islam maupun non-Islam, ortodoks maupun heterodok.52

Pemikiran pokok dari sistemnya itu relatif sederhana, tapi disekeliling pemikiran ini ia menghimpun sejumlah kepustakaan yang bukan main banyaknya dari semua bagian, juga diwarnai oleh berbagai corak kultur dan perkembangan zaman yang dilaluinya; dan kemudian ia benamkan dirinya ke dalam tugas mengasimilasikan semuanya itu. Bahkan tata bahasa, hukum, teologi, mistisisme, dan filosofi, semuanya diserap dan diinterprestasikan di bawah naungan sinar pengertian sederhana dari kesatuan semua wujud, suatu pemikiran yang mewarnai seluruh pemikiran Ibnu 'Arabi (termasuk

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Sumber-sumber ini dapat dilihat selengkapnya dalam lampiran buku A.E. Afifi, *The Mystical Philosophy Muhyid-Din Ibn al-'Arabi*, hal. 224-271.

pemikirannya tentang kesatuan agama). Walaupun ia sajikan pemikirannya itu dengan doktrin-doktrin yang sangat kacau dan campur-aduk, yang seolah-olah berbenturan dalam tiap arah, namun setelah diikuti, dipindahkan dan disintesakan semuanya, akan diperoleh residu yang boleh dikatakan konsisten dan diakui sebagai miliknya sendiri.

# B. Latar Belakang Pemikiran Tasawuf Ibnu 'Arabi

Kehidupan sufi bagi Ibnu 'Arabi bukanlah sesuatu yang baru, karena sejak dari kecil, dalam lingkungan keluarganya telah berhadapan dengan kehidupan kesufian. Di mana ayah dan kedua pamannya termasuk sufi yang cukup dikenal pada masanya. Demikian pula dengan pergaulan Ibnu 'Arabi di luar lingkungan keluarganya setiap saat berhubungan dengan berbagai tokoh sufi, baik dalam wilayah tempat dimana ia dibesarkan maupun di daerah-daerah lain yang sengaja ia datangi, baik belajar untuk menimbah pengalaman kesufian maupun untuk mendiskusikan berbagai hal tentang jalan kesufian.

Bagi Ibnu 'Arabi, kehidupan sufi telah menjadi pilihan bagi hidupnya, sekaligus menjadi suatu ilmu yang ia tekuni sampai akhir hayatnya. Ilmu tasawuf inilah mengantarkan dirinya menjadi salah seorang tokoh sufi yang cukup dikenal, baik pada masanya maupun pada generasi sesudahnya, sehingga kepadanya diberi gelar Syaikh al-Akbar.<sup>53</sup>

Bangunan sistem ajaran tasawuf Ibnu 'Arabi tidaklah berdiri sendiri, melainkan sangat terkait dengan tokoh-tokoh sufi sebelumnya, seperti al-Hallaj, al-Hakim Tamizi, Abu

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Sumber-sumber ini dapat dilihat selengkapnya dalam lampiran buku A.E. Affifi, *The Mystical Philosophy Muhyid-Din Ibn al-'Arabi*, hal. 244.

Yazid al-Bustami, demikian pula dengan teori-teori filsafat sebelumnya, seperti teori tentang alam semesta, yang bersumber dari para filosof Islam, utamanya Ibnu Sina, ajaran filsafat seperti Plato dan Neo-Platonisme, demikian pula ajaran ulama-ulama kalam, seperti ajaran Mu'tazilah dan Asy'ariyah, serta ajaran auliya sebelumnya.<sup>54</sup>

Kesemuanya ditafsirkan dan dibaurkan oleh Ibnu 'Arabi ke dalam satu pandangan umum yaitu ke dalam ajaran tasawufnya. Dengan kepiawaian dan kejernihan pikirannya, lahirlah pikiran-pikiran tentang metafisika, akidah, pengetahuan, dan yang paling menonjol adalah keterkaitan antara bentuk-bentuk makrifat, seluruhnya dengan hikmah Ilahiyah yang disusun oleh para Auliya dengan berdasarkan pada peleburan kemuliaan dari akar segala sesuatu, semua derajat wujud kemudian menyatu ke dalam wujud Ilahi. Ibnu 'Arabi mengatakan, sesungguhnya tidak ada di dalam realitas atau wujud kecuali Allah Ta'ala, sifat dan af'al-Nya. Maka semua yang ada adalah Ia. Dengan-Nya segala sesuatu ada, dari-Nya berasal dan kepada-Nya kembali.<sup>55</sup>

Hal demikian inilah kemudian oleh murid-murid Ibnu 'Arabi dan orang-orang sesudahnya memandang doktrin ajaran tasawuf Ibnu 'Arabi dengan sebutan wahdat al-wujud (kesatuan wujud). Dari pandangan ini pulalah kemudian Ibnu 'Arabi membangun pemikiran keagamaannya.

Kata wujud bagi Ibnu 'Arabi tidak hanya mempunyai pengertian "obyektif" tetapi juga "subyektif". Keduanya

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Sayyed Hossein Nasr, *Theree Muslim Sages*, (London: Harvard University Press, 1969), hal. 10. Bandingkan dengan Abdul Hadi MW. "Sufi Jenius dari Andalusia" dalam *Pesantren*, P3M Nomor 3, hal. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Risalah al-Anwar* (Mesir: Maktabah al-Jamaliah, 1914), hal. 9.

menyatu secara harmonis. Karena dalam pengertian subyektif kata terletak aspek epistemologis, dan dalam pengertian obyektif terletak aspek ontologis. Kesatuan kedua pengertian ini terlihat jelas ketika Ibnu 'Arabi membicarakan wujud dalam hubungannya dengan Tuhan. Pada satu pihak, wujud atau lebih tepat dikatakan satusatunya wujud, adalah wujud Tuhan sebagai realitas absolut, dan pada pihak lain, wujud adalah "menemukan" Tuhan yang dialami oleh Tuhan sendiri, dan oleh pancaran rohani.<sup>56</sup>

Sekalipun kata wujud tidak dapat diberikan kepada segala sesuatu selain Tuhan, alam dan segala sesuatu yang ada di dalamnya. Namun demikian, Ibnu 'Arabi menamakan juga kata wujud untuk menunjukkan segala sesuatu selain Tuhan dengan menggunakan pengertian metaforis untuk tetap mempertahankan bahwa wujud hanya untuk milik Allah. Wujud yang ada pada alam, pada hakekatnya adalah wujud Tuhan yang dipinjamkan kepadanya.

Jika sumber segala hal, segala wujud, segala bentuk adalah kenyataan Yang Transenden, maka segala yang mesti memiliki aspek lahir dan aspek batin, satu ternyatakan secara lahiriah dan yang lain menghubungkannya secara batin dengan dunia spiritual. Dalam al-Qur'an<sup>57</sup> dinyatakan bahwa "Tuhan adalah Yang Awal dan Yang Akhir, demikian pula Yang Lahir (al-Zahir) maupun yang Yang Tersembunyi (al-Batin). Orang bisa juga mengatakan dengan menggunakan bahasa tasawuf, bahwa setiap hal di alam semesta ini memiliki bentuk lahir atau bentuk (surah) dan

<sup>56</sup>KausarAzhari Noer, Ibnu al-'Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan, hal. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Al-Qur'an, Surah 57 ayat 3.

hakiki terdalam (ma'na). Bentuk lahir tergolong pada dunia kepelbagaian dan hakiki terdalam menuju kepada kesatuan yang merupakan asal-usul segala hal. Inilah kebenaran khas agama, di mana manifestasi Tuhan adalah langsung dalam tatanan hidup manusia. Agama juga memiliki bentuk lahir dan hakiki terdalam, dan karena itulah agama dapat dikaji baik dalam perwujudan lahirnya maupun pada hakikatnya, hal ini membawa kepada kesatuannya yang terdalam. Oleh sebab itu segala sumber realitas dan karenanya juga sumber segala agama adalah Tuhan Yang Tunggal.<sup>58</sup>

Dalam hubungan antara hakekat wujud dengan realitas alam dalam pandangan Ibnu 'Arabi merupakan dua kenyataan yang keberadaannya berbeda antara satu dengan yang lainnya. Sebab, hakekat wujud bukanlah alam dan alam bukan hakekat wujud, namun dari esensinya adalah satu, yaitu Tuhan. Ia merupakan hakekat wujud dan Ia pula dalam esensi; namun bukan dia dalam bentuk dan rupa. Dengan ini pulalah disifati dengan sifat perlawanan. Ibnu 'Arabi mengatakan, Dialah yang awal dan Dialah yang Akhir, Dia yang Dzahir dan Ia pula yang Batin. Dia adalah hakekat dari segala yang nampak, dan Dia pula hakekat yang batin dari sisi penampakannya, tidak ada yang terlihat kecuali Ia nampak dengan diri-Nya sendiri dan Ia pula yang diberi nama dengan nama segala yang baharu.<sup>59</sup>

Dari satu sisi Ibnu 'Arabi mengutarakan bahwa Allah adalah satu tetapi dilihat dari aspek lain Dia adalah semua (al-kulli) yang mengandung keanekaan. Ibnu 'Arabi berkata "ketahuilah bahwa apa yang dinamakan Allah adalah satu

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Sayyed Hossein Nasr, *Living Sufism* (Tasawuf Dulu dan Sekarang), alih bahasa Abdul Hadi MW. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1991), hal. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Fusus al-Hikam*, (Mesir: Mustafa Baby al-Halaby, 1947), hal. 77.

(ahad) zat dan semua al-kulli melalui nama-nama-Nya.60 Segala yang ada dengan bentuk nama-nama adalah keanekaan ini pulalah arti dari al-kul yaitu Esa yang mencakup keanekaan segala sesuatu yang ada adalah Dia yang nampak.61

Pandangan Ibnu 'Arabi tentang wujud dengan berbagai aspeknya mempengaruhi pula pemikiran Ibnu 'Arabi tentang agama. Kemajemukan agama menurut Ibnu 'Arabi dikarenakan perbedaan bentuk dan cara yang dijalani oleh para pemeluk agama, sekalipun sesungguhnya tujuan yang akan dituju dan dicapai adalah satu.<sup>62</sup> Semua jalan mengarah kepada satu jalan lurus yaitu menuju kepada Tuhan. Dari bentuk keberhalaan yang paling kasar terhadap filsafat keagamaan yang paling abstrak, terdapat kepercayaan-kepercayaan yang apabila ditafsirkan secara benar maka akan dijumpai arah tujuan yang sama yaitu menuju kepada Tuhan.<sup>63</sup>

Jika dalam perbincangan masalah wujud, realitas dilihat sebagai sesuatu yang lain dari Yang Maha Haq yang sekaligus sebagai penampakan diri Ilahi (*Tajalliyat al-Ilahi*) lewat asma dan sifat-Nya, maka dalam melihat agama dan kemajemukannya, pada dasarnya bagi Ibnu 'Arabi, agama adalah milik Allah. Demikian pula peribadatan dalam rangka penyembahan, pada hakekatnya diarahkan tujuannya hanya kepada Tuhan sekalipun perlambang yang digunakan dalam penyembahan berbeda adanya.

<sup>60</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fusus al-Hikam, hal. 90.

<sup>61</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fusus al-Hikam, hal. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Abdul Razak al-Kasysyani, *Syarah Alla Fusus al-Hikam Li Ustad al-Akbar Muhyiddin Ibnu 'Arabi* (Mesir: Mustafa Baby al-Halaby, 1987), hal. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>A.E. Affifi, The Mystical Philosophy Muhyid-Din Ibn al-'Arabi, hal. 205.

Dengan demikian, pemikiran tasawuf Ibnu 'Arabi menjadi satu sistem yang terpadu sekaligus berpengaruh yang sangat besar terhadap pemikiran keagamaannya. Bahkan dengan pemikiran spesifiknya ia melampaui batas pemisah yang menjadi sekat bagi agama-agama dengan konsepnya tentang kesatuan agama. Tasawuf, sebagaimana yang diajarkan oleh Ibnu 'Arabi, memenuhi syarat dalam menyelidiki masalah kesatuan tersembunyi yang melatari berbagai bentuk agama. Lebih dari itu, tasawuf bisa memberi jawaban yang seadil-adilnya mengenai persoalan agama secara lebih mendasar, suatu persoalan yang tidak dapat diabaikan tanpa mengebiri kodrat agama itu sendiri.64

Ibnu 'Arabi tidak hanya menyatakan kesatuan wahyu, namun juga mengemukakan bahwa, wahyu-wahyu itu sebagai pelindung agama dan lebih jauh lagi pelindung semua tradisi keagamaan. Para sufi dalam mencari kebenaran telah menyusun dasar-dasar keberadaan bolabola dunia mengitari mereka menjadi pusat perhatian Tuhan di dunia, pusat pusaran ayat-ayat Tuhan dalam wujud Tuhan telah menegakkan dasar-dasar agama di atas makrifat para sufi.

Tak seorang pun bisa melihat unta di puncak menara apalagi membedakan rambut dalam mulutnya. Tetapi bagi mereka yang telah memiliki penglihatan batin yang terang mempunyai kewajiban untuk menerangkan kepada orang lain bahwa mereka punya kemungkinan besar untuk bisa menyaksikannya. Kesarjanaan dewasa ini dapat berbuat banyak untuk memperjelas teks-teks yang tak tersunting dan mengungkapkan bab-bab dalam sejarah hubungan antara

<sup>64</sup>Sayyed Hossein Nasr, Theree Muslim Sages, hal. 144.

semua agama-agama agar dapat diketahui khalayak tentang hubungan antara agama-agama tersebut.<sup>65</sup>

Para sufi bisa menerangkan latar belakang agama yang berbeda-beda dari mana dapat dipelajari dan dipahami bentuk-bentuknya yang khas. Ini tidak berarti hanya orang yang suci (yang mencakup makrifat) vang mengungkapkan dan berbicara tentang kesatuan batin agama-agama. Orang yang semacam itu memang bisa menerangkan melalui pengalamannya yang nyata. Namun yang lain yang dikaruniakan intuisi intelektual dapat mengetahui secara intelektual tentang kiblat di mana segala jalan bertemu, suatu pertemuan yang merupakan akhir dari jalan yang bermacam-macam. Hanya mereka yang mengenal kiblat itulah yang mampu melakukan dialog antar agamaagama secara bermakna, yang mampu menunjukkan dengan baik kesatuan batin agama-agama maupun perbedaan formalnya.

## C. Jalan Tasawuf Ibnu 'Arabi

Tasawuf sebagai suatu ajaran kerohanian Islam, menurut Ibnu 'Arabi, merupakan ajaran moral yang sangat tinggi sehingga dapat menjadi pengendali jiwa, dan membuat manusia senantiasa dengan kebenaran dan keluhuran moral, sehingga dengannya manusia jadi sempurna, dapat lebih dekat dengan lingkungan sekelilingnya, terlebih-lebih dengan Tuhan penciptanya; bahkan akhirnya merasa lebur ke dalam azali-Nya. Manusia berada ke dalam suatu hakikat wujud yang kemudian menyatu dalam suatu kesatuan wujud.

<sup>65</sup>Sayyed Hossein Nasr, Theree Muslim Sages, h. 174.

Untuk sampai kepada kehadirat ketuhanan sebagaimana tujuan tasawuf, para sufi menempuh jalan spiritualnya dengan cara-cara tersendiri, sesuai dengan tingkat kesadaran dan pengalaman jiwanya. Untuk itu, jalan tasawuf menurut Ibnu 'Arabi berbeda-beda, namun yang dituju hanyalah satu, seperti yang diungkapkan dalam bukunya Risalah al-Anwâr, bahwa sesungguhnya jalan itu bermacam-macam, dan jalan menuju "Yang Haq" hanyalah satu, serta yang menjalani jalan "Haq" adalah satu; karena jalan "Yang Haq" adalah satu, dan yang sesungguhnya berbeda hanyalah bentuknya yang disebabkan perbedaan yang menjalaninya, baik dari kesederhanaan, tabiat dan kecenderungannya, demikian pula ketekunan kemalasannya serta kekuatan dan kelemahan rohaniahnya, mereka ada yang mengumpulkan untuk dirinya, dan dari mereka juga ada yang sebahagian dapat mengambil sifatsifat tersebut.66

Perjalanan spiritual seorang sufi menurut Ibnu 'Arabi, merupakan perpindahan dari tempat peribadatan yang bermakna dalam rangka usaha untuk dekat dengan Tuhan, bahkan masuk ke lingkungan Tuhan, sehingga amalanamalan syar'i yang dilaksanakan tidak hanya sekedar satu amalan, akan tetapi menjadi suatu kesadaran diri. Demikian pula, aktifitas-aktifitas lainnya, baik yang bersifat perintah maupun yang bersifat larangan,<sup>67</sup> sehingga dalam melakukan ibadah dan amalan-amalan lainnya tidak hanya dilihat dari bentuk formal apa yang dilakukan, akan tetapi lebih dari itu, ia harus menyadari kedalaman makna ibadah

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Risalah al-Anwar, hal. 441.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Futuhat al-Makkiyah*, jilid II (Beirut: Dar Shadir, t.th.), hal. 380.

yang ia lakukan sebagaimana yang dibolehkan oleh intuisinya.<sup>68</sup>

Kedalaman ibadah menurut Ibnu 'Arabi, tidak akan berarti tanpa adanya korelasi antara subvek dan obyeknya, antara pelaku dan yang dilakukannya; demikian pula ilmu tentang 'Yang Haq' hanya dapat diperoleh dengan ilmu yang sama pula sesuai dengan sifat ilmu itu sendiri. Ibnu 'Arabi mengatakan, sepatutnya bagi orang yang berakal, jika ia mau mengenal Tuhan, hendaklah ia mengikuti apa yang disampaikan oleh intuisinya yang bersumber dari Kitab-Kitab dan sunnah Rasul-Nya. Dan jika ia akan mengetahui sesuatu, namun tidak dapat diketahui sesuai dengan kemampuannya, maka hendaklah ia meluangkan diri untuk memperbanyak taat, sehingga Allah (Al-Haq) menjadi pendengaran penglihatan, pun juga dan kemampuannya; maka ia pun mengetahui segala hal dengan Allah, dan ia dapat mengenal Allah. Hal yang demikian, tidak akan terwujud kecuali dengan taklid, dan jika engkau mengetahui Allah dengan-Nya pula dan segala hal dengan Allah, maka tidak ada lagi kebodohan, syubhat atau keraguraguan serta kebimbangan atasmu. Sesungguhnya aku (baca: Ibnu 'Arabi) mengingatkanmu dengan suatu hal yang terlintas dalam pendengaranmu.69

Menurut Ibnu 'Arabi, sebagai langkah awal menuju makrifat adalah pemusatan pikiran terhadap ajaran-ajaran syar'i yang harus dilakukan dengan penuh kesadaran disertai dengan penghayatan akan maknanya.<sup>70</sup> Simbolsimbol yang dilakukan akan menyatu dengan dirinya,

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Titus Burchardt, *An Introduction to Sufi Doctrine*, terj. Asyumardi Azra (Jakarta: Pustaka Jaya, 1994), hal. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 345.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Muhiyyidin Ibnu 'Arabi, *Al-Anwar* (Mesir: Maba'ah al-Jamaliah, 1914), hal. 13.

sehingga apa yang dilakukan tidak hanya dilihat sebagai kewajiban, akan tetapi sekaligus kebutuhannya. Karena pendekatan diri kepada Tuhan tidaklah terbatas pada keberhasilan mengatasi kebodohan dan kekurangsadaran terhadap 'diri' saja, akan tetapi juga berarti pembebasan 'diri' dari suatu pengajaran yang bersifat murni serta hal-hal yang tidak riil lainnya.<sup>71</sup> Namun demikian, tidaklah berarti meninggalkan ajaran-ajaran doktriner. Sebab, menurut Ibnu 'Arabi ajaran-ajaran yang bersifat doktriner merupakan pintu awal menuju ke jalan Allah, Seperti yang dikatakannnya, bahwa yang mula-mula wajib atas kamu, ialah menuntut ilmu yang bisa kamu gunakan untuk kesucianmu, shalatmu, puasamu, serta takwamu, serta apa yang di fardhukan terhadapmu, khususnya untuk kamu cari dan pelajari. Tidak usah kamu tambah dari itu; itulah bab awal dari suluk (jalan menuju Allah).72

Selanjutnya jalan menuju Allah menurut Ibnu 'Arabi, di samping pemusatan pikiran terhadap keutamaan kebajikan yang bersifat lahiriah, juga tak kalah pentingnya dalam perjalanan menuju makrifat, ialah latihan-latihan rohaniah yang merupakan proses akar-akar jiwa dari dunia yang bersifat 'materi' ke arah mana ia tertawan dan meleburkannya ke dalam Tuhan. Karenanya, ia merupakan suatu perubahan radikal yang dimungkinkan karena wahyu pentahbisan, sehingga jiwa menjadi bernilai sebagai pasangan ruh masuk ke dalam persatuan dengan-Nya. Oleh karena itu, Husein Nasr menegaskan bahwa "untuk mencapai Tuhan, jiwa harus menjadi Tuhan".<sup>73</sup>

<sup>71</sup> Titus Burchardt, An Introduction to Sufi Doctrine, hal. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Futuhat al-Makkiyah*, jilid II, hal. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Sayyed Hossein Nasr, *Living Sufism*, terj. Abdul Hadi WM. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1985), hal. 78.

Menurut Ibnu Khaldun, latihan kerohanian merupakan suatu sarana untuk mematikan kekuatan syahwat serta menggairahkan roh dengan jalan menggiatkan zikir.<sup>74</sup> Dengan dzikir menurut Al-Ghanimi, jiwa bisa memahami hakekat realitas. Jika hal ini tercapai, maka wujudpun telah terkonsentrasikan dalam pemahaman seseorang, sehingga ia berhasil menyingkap seluruh realitas.<sup>75</sup> Illuminasi yang demikian menurut Ibnu Khaldun, muncul dari kelurusan jiwa seperti halnya cermin yang rata, akan bisa memantulkan berbagai gambar.<sup>76</sup>

Pendalaman arti dari suatu kebajikan yang dilakukan merupakan suatu bentuk latihan kerohanian sesuai dengan tingkatan-tingkatan kebajikan yang dilakukan, sekaligus juga merupakan tingkatan dalam kerohanian. Tingkatantingkatan kerohanian dalam tasawuf merupakan hal yang tidak terpisahkan dengan uraian tentang tingkatantingkatan kebajikan. Selanjutnya, kebajikan dalam tasawuf bukanlah dipandang sebagai suatu tindakan yang bersifat lahiriah, akan tetapi juga merupakan hal bersifat batiniah, di mana pencapaiannya tidaklah bersifat kebetulan tetapi melalui latihan dan perjuangan. Untuk mencapai Tuhan, sufi harus memiliki kebajikan-kebajikan, dan untuk sampai kepada tingkatan kefanaan dan hidup dalam ruang Tuhan, tingkatan-tingkatan seseorang harus melampaui pangkat yang lain berupa perjalanan panjang yang berisi stasiun-stasiun yang dinamai dengan magamat.77 Untuk itu,

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Ibnu Khaldun, *Al-Muqaddimah*(Kairo: Al-Mathbaah al-Bahiyah, t.th.), hal. 329-330.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Abu al-Wafa al-Ghannimi al-Taftazani,*Madkhal ila al-Tasawuf al-Islamy*, alih bahasa Ahmad Rofi' Utsmani (Cet. I; Bandung: Pustaka, 1985), hal. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Ibnu Khaldun, *Al-Muqaddimah*, hal. 330.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Harun Nasution, *Falsafat dan Mistisisme dalam Islam* (Jakarta: Bulan Bintang, 1998), hal. 62.

menurut Hossein Nasr, perjalanan menempuh jalan kerohanian penuh dengan pertarungan yang selalu berulang antara jiwa dan roh, sebahagian bersifat sesaat dan sebahagian pula bersifat langgeng. Yang bersifat sesaat oleh sufi disebut *maqamat*, atau secara teknis disebut dengan 'pangkat', sedang yang bersifat langgeng disebut dengan hal, yang dalam istilah lain disebut dengan 'tingkatan'.

masalah-masalah Berbicara tentang tingkatan kerohanian menurut pengertian umum di dalam tasawuf bertalian erat secara hakiki dengan apa yang telah disebut dengan ahwal dan magamat. Hal, kata jamaknya ahwal, merupakan keadaan rohani. Istilah 'keadaan' dalam pengertian ini adalah berlalunya pencelupan jiwa dalam cahaya Tuhan sesuai dengan intensitas dan lamanya. 'Keadaan-keadaan' itu disebut cahaya yang redup (lawaih), cahaya yang menyilaukan (lawami), penyinaran (tajalli) dan lain-lain. Suatu stasiun adalah 'keadaan' yang telah tetap (permanen). Persesuaian antar berbagai stasiun dan kebajikan-kebajikan rohani sangat kompleks. Namun demikian, antara satu stasiun dengan stasiun lainnya adalah lebih halus disebabkan karena stasiun atau tingkatan itu sangat tinggi, di samping tidak perbandingan antara hakikat wujud yang dituju dengan wadah kemauan yang sangat besar.78 Untuk itu, menurut Ibnu 'Arabi, tingkatan-tingkatan rohani yang harus dijalani oleh para sufi merupakan suatu usaha yang harus betulbetul ditekuni dan dijalani dari suatu tingkatan ke tingkatan berikutnya.

Dalam menjalani satu tingkatan (stasiun) dari tingkatan rohani, menurut Ibnu 'Arabi, melalui tahapantahapan tertentu sehingga dalam peralihan tersebut harus

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Titus Burchardt, An Introduction to Sufi Doctrine, hal. 119.

betul-betul mantap dan sempurna. Sebab seorang salik tidak bisa melangkah satu tingkatan ke tingkatan berikutnya sebelum tingkatan yang dijalaninya dilaksanakan secara sempurna sesuai dengan syarat-syarat *maqam* itu sendiri.<sup>79</sup> Pandangan Ibnu 'Arabi ini selaras dengan pandangan sufi lainnya seperti Abi al-Qasim Abdu al-Karim bin Hawazin al-Qusyairi.<sup>80</sup> *Maqamat* dalam kenyataannya merupakan tingkatan hidup kerohanian yang begitu banyak tingkatan dan derajatnya, namun antara satu tingkatan dengan tingkatan yang lainnya erat sekali kaitannya dalam satu tatanan hirarkis, sehingga apabila tertransendensikan satu di antara *maqam* yang telah dilewati akan tetap menjadi milik yang langgeng bagi pendamba yang telah melewatinya.

Adapun urutan-urutan *maqamat* yang ditempuh oleh para sufi tidaklah selamanya sama angka dan susunannya, seperti yang dikutip Harun Nasution,<sup>81</sup> sebagai berikut:

- 1. Abu Bakar Muhammad al-Kalabazi dalam bukunya *Al-Ta'arrufu li Madzhab Ahli al-Tasawwuf*, menyebutkan urutan *maqamat*, yaitu: taubat, zuhud, sabar, kefakiran, kerendahan hati, takwa, tawakkal, kerelaan, cinta, dan makrifat.
- 2. Abu Nasr al-Sarraj al-Tusi dalam bukunya *Al-Luma'*, disebutkan: taubat, wara', zuhud, kefakiran, sabar, tawakkal, dan kerelaan hati.
- 3. Abu Hamid al-Ghazali dalam bukunya *Ihya' Ulum al-Din*, disebutkan: taubat, sabar, kefakiran, zuhud, tawakkal, cinta, makrifat, dan kerelaan.
- 4. Abu al-Qasim Abdu al-Karim al-Qusyairi dalam bukunya *Risalah al-Qusyairiah*, dikatakan sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 385.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>Abi al-Qasim Abdu al-Karim bin Hawazin al-Qusyairi, *Risalah Qusyairiah* (Kairo: Maktabah al-Kahirah al-Azhar, t.th), hal. 32.

<sup>81</sup> Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam, hal. 62-63.

berikut: taubat, wara', zuhud, tawakkal, sabar, dan kerelaan.

Dari tingkatan dan jumlah magamat sebagaimana yang dipaparkan di atas, pada prinsipnya oleh para sufi tidak ada perbedaan mendasar, sebab para sufi dalam menjalani tingkatan-tingkatan tersebut tidak terlepas dari pengalaman dan penghayatan dari sufi yang bersangkutan. Pada hakikatnya maqamat yang dilakukan merupakan suatu usaha dari seorang sufi untuk mendekatkan diri pada Tuhan dan bahkan menyatu masuk dalam ruang Tuhan, sehingga tersingkaplah tabir pemisah antara sang sufi dengan Tuhannya. Demikian pula halnya Ibnu 'Arabi dalam tingkatan maqamat, beliau menganggap pelaksanaan perintah-perintah agama yang bersifat formal seperti: shalat, thaharah, puasa dan sebagainya adalah salah satu realisasi dari takwa yang merupakan bab pertama dari suluk, kemudian memasuki tangga wara', selanjutnya zuhud, dan akhirnya tawakkal.

Di samping amalan-amalan yang telah disebutkan, menurut Ibnu 'Arabi, bagi orang yang akan menempuh jalan Ilahi (thariqah al-Ilahiyah), yang wajib baginya adalah mencari seorang guru pembimbing, serta menjalankan amalanamalan yang diperintahkan kepadanya. Lebih lanjut menurut Ibnu 'Arabi, ada sembilan amalan yang harus dijalankan oleh para salik dalam tingkatan magamat. Kesembilan amalan-amalan ini merupakan amalan-amalan yang sangat mendalam, sebab dengannya pula Tuhan menciptakan al-falak; sehingga di sini pulalah akan nampak 'hikmah Ilahiah'. Kesembilan amalan tersebut, empat yang bersifat amalan lahiriah, dan lima yang bersifat amalan batiniah. Adapun amalan-amalan tersebut, sebagai berikut:

1. Amalan yang bersifat lahiriah, yaitu: al-ju'u (lapar), al-sihru (jaga malam), al-'uzlah (mengasingkan diri), al-shumtu (diam).

2. Amalan yang bersifat batiniah, yaitu: *al-shidq* (jujur), *al-tawakkal* (penyerahan diri), *al-'azimah* (cita-cita yang tetap), *al-yaqin*(keyakinan yang teguh).82

Dari maqamat yang telah diutarakan, bagi Ibnu 'Arabi merupakan maqam awal, sebab baginya maqam yang tertinggi bagi orang yang menempuh jalan spiritual adalah al-khalwat. Khalwat menurutnya, merupakan tempat yang dibangun oleh manusia yang dipenuhi dengan zat-Nya, sehingga tidak ada yang kuasa bersamanya selain-Nya. Ia merupakan hubungan 'Yang Haq' (nisbat al-Haq) kepada hati seorang hamba yang dilapangkan-Nya.<sup>83</sup>

Dijadikannya khalwat sebagai maqam tertinggi oleh Ibnu 'Arabi, karena khalwat seorang salik akan menjauhkan diri dari berbagai keramaian dan pengaruh keduniawian, serta menjauhkan diri dari segala ketergantungan terhadap sesama makhluk Tuhan, sehingga tidak ada ketergantungan kecuali hanya kepada Tuhan. Dengan demikian, menurut Ibnu 'Arabi, seorang salik akan semakin dekat dan bahkan lebih dekat dengan 'Sang Penciptanya', baik lahiriah maupun batiniah.

Syarat utama dalam pelaksanaan khalwat ini menurut Ibnu 'Arabi, adalah sebagai berikut:

1. Zikr al-Nafs, yaitu zikir yang dilakukan oleh salik dengan mengosongkan jiwanya dari segala hal, yang ada hanyalah Allah, sehingga zikir yang dilakukan sekalipun bersifat lahiriah (lafdzi), akan meningkat ke zikir ma'nawy, yaitu zikir yang tidak punya bentuk, yakni zikir al-qalb (zikir dengan hati). Dengan zikr al-qalb ini, tercapailah nilai-nilai kedalaman sufi.

<sup>82</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid I, hal. 278.

<sup>83</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 458.

Pelaksanaan zikir ini harus disertai pengkonsentrasian diri, permohonan dengan zikir menyebut nama Allah; dengan demikian, akan menarik 'Yang Haq' secara berangsur-angsur ke dalam diri, sehingga terjadilah *tajalli*.

2. Tidak meminta di dalam khalwatnya kecuali hanya kepada Allah, sehingga ketergantungan, cita, maksud dan segala sesuatunya hanya terpusat kepada Allah, Tuhan Yang Haq.

Kemantapan diri dalam khalwat yang dipenuhi dengan zikir, serta menjauhkan diri dari segala hal yang dapat memutuskan hubungan dengan Tuhan, dalam usaha hadir di hadapan-Nya, akan menjadikan salik *fana* dalam zikirnya, sehingga dengannya terjadilah *musyahadah*.

Menurut Mustafa Zuhry, musyahadah akan terwujud jika seseorang sudah benar-benar dalam fana-nya, tidak ada lagi dalam penglihatannya selain Tuhan semata-mata. Bagi salik tersebut, wujud hakiki kekal bagi Allah semata, sedang wujud yang lain sudah tidak ada lagi, sehingga seseorang yang telah musyahadah berpandang-pandangan dengan Allah dan ia tiada lagi bermusyahadah selain Allah.<sup>84</sup>

Di samping maqamat yang harus dilewati oleh para sufi dalam memperoleh hakikat makrifah, juga tidak kalah pentingnya adalah keadaan rohani (hal) yang merupakan penerang yang sewaktu-waktu adanya, ia adalah anugerah Ilahi yang sifatnya berbeda dengan maqamat, di mana hal bersifat sementara, datang dan pergi dari seorang sufi dalam perjalanannya mendekatkan diri kepada Tuhan. Menurut Ibnu 'Arabi, hal adalah anugerah Ilahi yang diberikan kepada manusia, tidak terikat dari satu maqam, akan tetapi muncul pada seseorang yang telah mencapai tingkat

-

 $<sup>^{84} {\</sup>rm Lihat}$  Mustafa Zuhri, Kunci Memahami Ilmu Tasawuf (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 1989), hal. 220.

kemajuan serta pangkat yang tinggi. Apa yang diberikan Tuhan kepada manusia yang bersifat spiritual, utamanya yang berhubungan dengan makrifat, tidaklah dapat diperoleh dan dijangkau dengan kekuatan akal, akan tetapi justeru dapat diperoleh dengan kekuatan zauq (rasa). Untuk itulah, Ibnu 'Arabi membagi perolehan ilmu dengan tiga tingkatan, sebagai berikut:

- 1. *Ilmu 'Aql*, yaitu ilmu yang merupakan hasil dari kerja akal, atau hasil dari suatu analisa terhadap sesuatu aksioma (dalil), yang hasilnya ada yang benar dan sebaliknya ada yang salah.
- 2. *Ilmu Ahwal*, yaitu ilmu yang diperoleh hanya lewat *zauq*, dan akal tidak mampu untuk memberikan suatu batasan. Jalan pengetahuan ini pun tidaklah memerlukan suatu argumentasi (dalil), seperti halnya manisnya madu atau manisnya gula. Ilmu ini hanya dapat diperoleh dengan kekuatan *zauq* (rasa). Apa yang dirasakan hanya dapat dirasakan oleh orang yang merasakannya.
- 3. *Ilmu al-Asrar*, yaitu ilmu yang ada di atas jangkauan akal, sebab ilmu ini dihubungkan dengan 'Ruh al-Quds' ke dalam hati. Hal demikian ini, khusus bagi para Nabi dan wali. Ilmu asrar ini dibagi atas dua bagian, yaitu:
  - a. Ilmu yang dapat dicapai dengan akal seperti halnya pada ilmu yang pertama. Namun demikian, oleh para ahlinya tidak diterima dengan menggunakan akal mereka, akan tetapi dengan jalan anugerah kepadanya.
  - b. Bahagian kedua dari ilmu asrar ini dibagi kepada dua bahagian lagi: (1) yang berkaitan dengan ilmu ahwal, namun ilmu ini lebih mulia, (2) ilmu

akhbar, yaitu ilmu yang mengandung kebenaran dan kedustaan.85

Al-Ahwal yang merupakan pemberian dari Tuhan berkaitan erat dengan ilm al-zauq, sehingga para sufi menurut Ibnu 'Arabi di dalam menelusuri jalan spiritualnya di saat mereka menerima dan melihat kebenaran zauqnya, maka mereka pun cenderung kepada hal tersebut. Namun demikian, kebenaran dan keadaan yang diterima oleh para sufi lewat zauqnya tidaklah semuanya sama, hal ini disebabkan oleh perbedaan tingkat kecenderungan hatinya serta kesiapannya untuk menerima kebenaran tersebut. Seperti yang diungkapkan oleh Abu al-Qasimi, yang dikutip oleh Mahmud Qasim, bahwa sesungguhnya zauq (rasa) para ahli makrifat saling berbeda sesuai dengan perbedaan tingkat kesiapan mereka. Balam ungkapan lain dari al-Junaidi, sebagaimana dikutip oleh Ibnu 'Arabi, bahwa warna air adalah warna wadah yang menampungnya.

Dalam pandangan Ibnu 'Arabi, ilmu zauq dalam makrifat merupakan suatu jalan utama dan awal dari 'Tajalli Ilahi', yakni lenyapnya hijab dari sifat kebasyariahan dan lenyapnya segala sesuatu yang ada, ketika nampak 'Wajah Allah'; hal itu semua berawal dari zauq. Demikian pula sufi pada umumnya menjadikan zauq sebagai suatu alat kecenderungan untuk melihat hakikat kebenaran. Mereka menerima dan mengakui kebenaran itu di saat mereka menerima kebenaran dari zauqnya, sebab kebenaran zauq, menurut Ibnu Khaldun, merupakan kebenaran yang tidak seorang pun menolaknya, dan segenap rasa para ahli sufi

<sup>85</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid I, hal. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>Mahmud Qasim, *Dirasat fi al-Falsafat al-Islamiyah* (Mesir: Dar al-Ma'arif, 1983), hal. 331.

<sup>87</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, Jilid II, hal. 597.

adalah benar, dan akan mengantarkannya menuju kepada kebahagiaan hakiki.<sup>88</sup>

Kebenaran ilmu zauq tidaklah diragukan, terutama pada sufi yang hidup pada abad ke-VI H., sehingga ilmu zauq menjadi landasan dalam penyusunan teori wujud yang merupakan titik tolak dalam ajaran tasawuf pada fase ini, termasuk Ibnu 'Arabi. Namun demikian, Ibnu 'Arabi tidaklah menafikan ilmu aql, yang juga merupakan sumber perolehan ilmu. Untuk itu, Ibnu 'Arabi membagi sumber perolehan ilmu kepada dua jalan, yaitu:

- 1. Thariqah al-Kasyaf, yaitu dengan jalan kasyaf, yang menghasilkan 'ilmu dharury'. Kasyaf merupakan hal yang didapatkan oleh manusia pada dirinya tanpa ada keragu-raguan, dan manusia tidak kuasa untuk menolaknya. Demikian itu hanya dapat diperoleh manusia lewat zauqnya tanpa dinyatakan dengan suatu dalil.
- 2. *Thariqah al-Fikr*, yaitu ilmu yang diperoleh dengan jalan pemikiran disertai dengan *istidlal* sesuai dengan petunjuk akal.<sup>89</sup>

Dengan demikian, bagi Ibnu 'Arabi, ajaran tasawuf bukanlah ilmu yang dapat diperoleh melalui pendekatan empirik, akan tetapi dengan jalan perenungan lewat zauq (rasa) yang dialami. Sedangkan pengetahuan empirik yang bersifat aqli, diperoleh lewat akal pula. Namun demikian, antara kedua jalan ilmu itu tidak dapat dipisahkan, sebab antara satu dengan yang lainnya saling terkait. Keterkaitan antara subyek dan obyek dalam pencapaian ilmu, erat sekali hubungannya. Suatu ilmu tidak akan dapat dicapai dan tidak akan terwujud dengan sendirinya kecuali ada hubungan dengan sesuatu yang lainnya, yang berkaitan

89 Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid I, hal. 319.

<sup>88</sup>Ibnu Khaldun, Al-Muqaddimah, hal. 332.

dengan ilmu yang dituntut. Demikian pula ilmu tentang Tuhan, tidak akan mungkin terwujud tanpa ada keterkaitan antara ilmu itu sendiri dengan Tuhan. Lebih lanjut dikatakan bahwa, ilmu mengenai sesuatu selain Tuhan, tidak benar adanya kecuali dengan *taqlid* (suatu tiruan), dan satu-satunya taqlid hanyalah kepada Tuhan.<sup>90</sup>

Perpaduan antara ilmu akal dan ilmu zauq, menurut Miska Muhammad Amin, merupakan bentuk pengetahuan tentang kebenaran yang paling tinggi nilainya, dan kebenaran itu sendiri bagi Ibnu 'Arabi disebut dengan makrifat. Rasa`dan akal diberikan Tuhan kepada manusia, dan merupakan dua kekuatan yang dapat digunakan di dalam merenungi dirinya sebagai langkah terhadap pengenalan, dan jalan menuju makrifat.

Dengan demikian, pendekatan Ibnu 'Arabi terhadap Tuhan tidaklah terlepas dari pendekatan yang digunakan terhadap realitas manusia dan alam, yaitu bahwa dengan pengamatan empirik mampu menyingkap rahasia-rahasia Ilahi, yang kemudian dipadukan dengan pengalaman sufistiknya yang berpegang kepada zauqnya. Dalam hal ini pulalah terdapat perbedaan antara Imam al-Ghazali dengan Ibnu 'Arabi terhadap masalah makrifat, yang berkisar pada:

1. Sarana Makrifat. Menurut Imam al-Ghazali, sarana seorang sufi adalah kalbu, bukan perasaan dan bukan pula akal budi. Sebab kalbu menurut al-Ghazali, bukanlah bagian dari tubuh yang dikenal terletak pada bagian kiri dada seseorang, akan tetapi ia adalah percikan rohaniah ketuhanan yang merupakan hakikat manusia.

 $<sup>^{90}</sup>$  Miska Muhammad Amin,  $\it Epistemologi~Islam$  (Jakarta: UI Press, 1993), hal. 57.

2. Imam al-Ghazali dalam makrifatnya, tidaklah melihat kepada realitas alam dan manusia yang merupakan bukti adanya *khaliq*. Menurut al-Ghazali, tanpa makhluk Allah tetap dikenal dan diketahui akan keberadaan-Nya.<sup>91</sup>

Berbeda dengan Imam al-Ghazali, Ibnu 'Arabi dalam pendekatan dan pengenalan terhadap masalah-masalah makrifat menggunakan prinsip-prinsip sebagai berikut:

- 1. Zauq dan akal merupakan dua kekuatan yang diberikan Tuhan kepada manusia sebagai sarana untuk mengetahui dan mengungkapkan rahasia-rahasia Ilahi, di samping itu, merupakan awal dari tajalli Ilahi, sekaligus menjadi pembuka jalan menuju makrifat.
- 2. Pengenalan terhadap diri sebagai suatu wujud dari realitas, merupakan awal dari jalan makrifat. Menurut Ibnu 'Arabi, sekalipun Zat Yang Azali diketahui, namun Dia belum bisa dikenali hingga manusia mampu mengetahui wujud 'Yang Dipertuhankan', karena menurutnya, bekas sesuatu merupakan bukti dari yang meninggalkan bekas; demikian pula adanya makhluk merupakan bukti dari adanya 'khalik'.92

Identifikasi rohani sebagai subyek Tuhan bermula dari Tuhan sendiri, di mana Tuhan menampakkan Diri untuk dikenal, sehingga manusia mengenal Diri-Nya. Dengan demikian, pengetahuan tentang diri sendiri bermula dari pengetahuan tentang Diri Tuhan. Sebab, identifikasi rohani dengan subyek Tuhan, bagaimana pun mempunyai

 $<sup>^{91}</sup>$  Abu Hamid al-Ghazali, *Ihya 'Ulum al-Din*, vol. 3 (Kairo: Mustafa al-Baby al-Halbi, 1334 H.), hal. 16-17.

<sup>92</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fusus al-Hikam (Kairo: t.p., 1947), hal. 81.

kerangka intelektual yang mendahului kesadaran aktual. Kesadaran itu sendiri dapat memiliki tingkat-tingkat aktualisasi dalam diri manusia, sesuai dengan tingkat kesadaran manusia terhadap identifikasi rohaninya.<sup>93</sup>

Dengan demikian, berdasarkan pada pengilhaman yang merupakan pancaran Ilahi ke dalam sanubari manusia, bagi Ibnu 'Arabi merupakan suatu inspirasi rohani yang bersifat perenungan. Hal yang demikian ini pulalah bagi Ibnu 'Arabi yang menjadi sumber pengajaran tasawufnya, di samping pengetahuan yang bersifat empirik yang diperoleh dengan akal pikiran.

# D. Ajaran Tasawuf Ibnu 'Arabi

Ibnu 'Arabi yang hidup pada abad ke-VI H., dikenal sebagai salah seorah tokoh terkemuka dalam hal tasawuf, demikian pula dalam filsafat agama dan sastra sufi, sehingga beliau dengan ajaran-ajarannya menjadi tokoh sufi yang banyak berpengaruh terhadap perkembangan tasawuf sesudahnya.

Perkembangan tasawuf pada periode Ibnu 'Arabi lebih dikenal dengan periode penggabungan antara tasawuf dan filsafat, yang dikenal dengan istilah tasawuf falsafi. Hal yang demikian pula yang menjadi ciri khas perkembangan tasawuf periode ini, yang kemudian muncul dengan jelas dalam khasanah pemikiran tasawuf Islam pada abad sesudahnya. Apalagi, di saat semakin pesatnya pengaruh filsafat di dalam dunia Islam, utamanya di Andalusia (Spanyol), sehingga Andalusia pada masa itu diibaratkan sebagai sumber telaga kemajuan dalam`pemikiran Islam.94 Dengan perkembangan filsafat di Andalusia juga banyak

<sup>93</sup>Titus Burckhardt, An Introduction to Sufi Doctrine, hal. 152.

 $<sup>^{94}</sup>$  Abu al-Wafa al-Ghannimi al-Taftazani,<br/>Madkhal ila al-Tasawuf al-Islamy, hal. 187.

memberi pengaruh terhadap jalan pemikiran Ibnu 'Arabi, terutama dalam ajaran tasawufnya, sehingga terjadi pemaduan antara metode filsafat yang berdasarkan pada akal dengan metode zauq dalam pembuktian tentang 'Yang Haq'. Namun demikian, tidaklah berarti menghilangkan orisinalitasnya sebagai suatu ajaran tasawuf.

Ajaran filsafat yang banyak mempengaruhi Ibnu 'Arabi tidak terlepas dari ajaran filsafat yang berpengaruh dalam pemikiran-pemikiran pendahulunya, terutama di daerah Andalusia, demikian pula daerah-daerah yang ditempati menimba berbagai macam disiplin ilmu. Di antara tokoh sufi yang berhubungan langsung dengan Ibnu 'Arabi sekaligus banyak memberi pengaruh terhadap perkembangan pemikirannya adalah Ibnu Musirrah (983 M.), ia adalah salah seorang tokoh sufi yang memadukan ajaran filsafat dan tasawuf, di samping itu, ia juga terkenal dengan ajaran-ajaran metafisis dan teologinya.<sup>95</sup>

Di samping Ibnu Musirrah, tokoh-tokoh sufi sebelumnya seperti: al-Hallaj, al-Hakim al-Tarmidzi, serta Abu Yazid al-Bustami, juga banyak memberi warna terhadap ajaran tasawuf Ibnu 'Arabi.<sup>96</sup> Demikian pula teoriteori filsafat yang banyak dipelajarinya, seperti teori tentang alam semesta yang bersumber dari para filosuf-filosuf Islam, utamanya Ibnu Sina, ajaran filosuf kuno seperti Plato, serta Neo-Platonisme; ajaran ulama-ulama Kalam seperti: ajaran Muktazilah dan Asy'ariah, serta ajaran auliya' sebelumnya, kesemuanya ditafsirkan dan dibaurkan oleh Ibnu 'Arabi ke dalam suatu pandangan umum dalam ajaran tasawufnya. Sehingga, dengan kejernihan pikirannya, lahirlah pemikiran-

 $^{95}$  Luwes 'Ajil, Al-Munjid fi al-A'lam (Beirut: Dar al-Masriqy, 1976), hal. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Sayyed Hossein Nasr, *Three Muslim Sages* (London: Harvard University Press, 1979), hal. 101.

pemikiran tentang metafisika, akidah pengetahuan, dan yang paling menonjol adalah keterkaitan antara bentukbentuk makrifat dengan *Hikmah Ilahiah*, yang disusun oleh para auliya' yang didasarkan pada tenggelamnya kemuliaan akar segala sesuatu dan semua derajat wujud yang menyatu ke dalam Wujud Ilahi.

Perpaduan antara filsafat dan tasawuf yang dilakukan oleh Ibnu 'Arabi, merupakan suatu penyelidikan dengan metode filosofis dalam membuka hijab yang membatasi hidup lahiriah dengan batiniah; membuka rahasia yang tersembunyi di balik kenyataan yang ada. Hal yang demikian, mengantarkan Ibnu 'Arabi ke puncak ketenarannya dalam ajaran tasawuf yang tiada tara bandingannya, sehingga para ahli mengakui betapa kepiawaian Ibnu 'Arabi dalam menggunakan kata-kata dalam menggabungkan antara persoalan keagamaan dengan filsafat dan sirr (rahasia) yang disembunyikan oleh para sufi. Oleh karena itu pula, Ibnu 'Arabi di samping dikenal sebagai tokoh sufi yang besar, beliau juga dikenal sebagai seorang filosuf yang mendalam.

Abd. Hadi WM., menyebutkan bahwa ciri dari tasawuf falsafi Ibnu 'Arabi dapat dikemukakan sebagai berikut:

1. Sumber ajaran tasawuf Ibnu 'Arabi banyak sekali, antara lain dari: Neo-Platonisme, Plato dan Asy'ari, di samping Al-Qur'an dan ajaran-ajaran sufi seperti al-Hallaj. Ide-ide yang bersumber dari bermacammacam itu, dengan kepiawaiannya disatukan sedemikian rupa sehingga menjadi suatu ajaran baru yang terpadu. Makna asli dari sumber aslinya kerap dia ubah dan kerapkali juga dipakai secara kias. Misalnya: ide tentang 'Yang Baik' (Plato), 'Yang Esa' (Plotinus), 'Hakikat Universal' (Asy'ari), kemudian ditafsirkan secara mandiri oleh Ibnu 'Arabi dan disesuaikan dengan ide ketuhanan di dalam al-

- Qur'an. Ide tentang "logos" dalam filasafat Yunani, beliau pertemukan dengan ide tentang Hakikat Muhammadiyah atau Nur Muhammad, seperti yang pernah dilakukan oleh al-Hallaj.
- 2. Ibnu 'Arabi berusaha mendamaikan dogma ortodoks dengan faham *Wahdat al-Wujud* para sufi.
- 3. Gaya tulisannya yang sangat puitis, simbolik, serta sangat fantastik, sehingga sukar untuk dipahami dan menimbulkan penafsiran ganda.

Kecenderungan Ibnu 'Arabi terhadap Platonisme didasarkan pada pandangannya tentang Tuhan, yang oleh 'Arabi dianggap lebih mendekati kebenaran dibandingkan dengan aliran filsafat yang lainnya termasuk aliran Mutakallimin yang dianggap oleh Ibnu 'Arabi terlalu eksklusif terhadap akal *mahdhi* dalam mengungkapkan pandangan tentang Tuhan, sehingga dianggap bertentangan dengan apa yang dibawa oleh para Rasul utusan Tuhan. Namun demikian, menurut Ibnu 'Arabi, tidaklah semua ajaran filsafat bertentangan dengan ajaran yang benar yang dibawa oleh para Nabi dan Rasul, sebab filosuf adalah muhibbu al-hikmah (pencinta kebijaksanaan), dan para hukama, adalah mereka yang pada hakikatnya al-ulama bi Allah.

Adapun Platonisme menurut Ibnu 'Arabi, dianggap aliran filsafat yang mengakui adanya anugerah Ilahi dalam pencapaian 'hakikat kebenaran' yang mereka tangkap lewat zauq. Di samping itu, Ibnu 'Arabi mengakui pula bahwa apa yang sebenarnya diperoleh oleh Plato sama dengan apa yang diperoleh oleh sufi, yakni menyangkut masalah *kasyaf* dan *wujud*.<sup>97</sup> Oleh karena itu, Ibnu 'Arabi menganggap bahwa serangan umat Islam terhadap filsafat Platonisme hanya disebabkan karena mereka mempersamakan antara

<sup>97</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 465.

ajaran Plato dengan ajaran filosuf lain seperti Aristoteles, di samping itu juga disebabkan oleh ketidaktahuan mereka tentang istilah-istilah dalam ajaran Platonisme.

Kecenderungan Ibnu 'Arabi terhadap Plato, demikian pula pembelaannya terhadap aliran ini dari serangan umat Islam, merupakan isyarat akan kebangkitan Platonisme di tengah-tengah sufistik Islam. Hal inilah pulalah yang menjadi alasan, mengapa Ibnu 'Arabi diberi julukan sebagai *Aplatony*. Ibrahim Hilal mengungkapkan bahwa kebangkitan Ibnu 'Arabi di dalam membela filsafat, utamanya filsafat Platonisme dan membaurkannya dengan tasawuf Islam, merupakan suatu isyarat akan kebangkitan kembali faham filsafat setelah Imam al-Ghazali menyerang filsafat dengan bukunya *Tahafut al-Falasifah*.

Pengaruh filsafat dalam pemikiran Ibnu 'Arabi memberi corak tersendiri dalam perkembangan ajaran tasawufnya, di mana Ibnu 'Arabi dalam kemampuannya memadukan dua pokok ajaran, filsafat dan tasawuf, mewujudkan suatu bentuk ajaran tasawuf yang lebih dikenal sebagai *Wihdat al-Wujud*, kemudian melahirkan konsep *Insan Kamil*, lalu muncul pula konsep tentang *Wihdat al-Adyan*. Berikut ini akan dijelaskan satu per satu ajaran tasawuf tersebut:

## 1. Wihdat al-Wujud (Kesatuan Wujud)

Paham wihdat al-wujud dalam tasawuf falsafi Ibnu 'Arabi bukanlah merupakan suatu ajaran yang muncul seketika, akan tetapi ada kaitannya dengan ajaran-ajaran sebelumnya, utamanya ajaran filsafat Platonius dengan teorinya yang dikenal dengan 'Yang Esa', yang akhirnya sampai kepada kesimpulan bahwa semua wujud, termasuk di dalamnya Wujud Pertama (Tuhan) merupakan matarantai

-

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Lihat Ibrahim Hilal, *Al-Tasawuf al-Islamy baina al-Din wa al-Falsafat* (Kairo: Dar al-Nahdah al-Arabiyah, 1989), hal. 132.

yang kuat dan erat, yang terkenal dengan istilah "Kesatuan Wujud" (Wihdat al-Wujud).

Abdu al-Kadir Mahmud mengemukakan bahwa, paham tentang 'Wahdat al-Wujud' juga didapatkan di dalam ajaran sufi al-Hindy dalam kitab *Bakita.*99 Demikian pula H.M. Aswadie Syukri, menyebutkan bahwa paham wahdat al-wujud paralel dengan mistik Johannes, diadopsi dari ajaran Hindu dalam Sangkara Acharya-nya yang mengatakan "the God is every human being nothing is apart from God" Tuhan itu ada di dalam setiap manusia, manusia tidak terpisah dari Tuhan).100

Demikian pula jika wahdat al-wujud dilihat dari perkembangan tasawuf Islam, telah muncul sejak dari al-Harits al-Muhasibi (850 M.) dalam teorinya mengenai "cinta" (al-Hubb). Di mana beliau mengatakan bahwa cinta seorang makhluk kepada Khalik (Tuhan), belumlah sempurna sebelum mencapai maksudnya, ialah bersatunya antara yang mencintai (manusia) dengan Yang Dicintai (Tuhan). Kemudian, oleh Ibnu 'Arabi hal tersebut dipertegas dan diperluas artinya dalam satu bentuk persatuan dalam teorinya Wihdat al-Wujud, yang lebih sempurna. Sehingga, walaupun Ibnu 'Arabi bukan pencetus pertama paham wihdat al-wujud, namun dengannyalah paham ini mencapai puncaknya, dan bahkan dialah tokoh aliran wahdat alwujud dalam Islam yang telah meletakkan dasar dan pembina hakiki dari konsepsi ajaran ini sebagai aliran dan ajaran yang sempurna. Dengan kemampuan yang luar biasa pula, sebagai filosuf penyair, dan sufi yang mendalam, dapat menjelaskan ajaran wahdat al-wujud secara sistematis,

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Abdu al-Kadir Mahmud, *Al-Falsafah al-Sufiah fi al-Islam* (Mesir: Dar al-Fikr al-Arabi, t.th.), hal. 467.

 $<sup>^{100}\</sup>mathrm{H.M.}$  Asywadie Syukri, Ilmu Tasawuf I (Surabaya: Bina Ilmu, 1992), hal. 65.

melampaui sufi-sufi sebelumnya dan yang sezaman dengannya.

Wihdat al-Wujud dalam ajaran tasawuf falsafi Ibnu 'Arabi, merupakan ajaran yang menekankan zauq sufi dan latihan-latihan individual yang kemudian dikembangkan dengan renungan filsafati dalam melihat hubungan antara manusia, alam dan Tuhan dalam satu kesatuan wujud yang transenden. Dengan demikian, konsepsi Wihdat al-Wujud dalam ajaran filsafat tasawuf Ibnu 'Arabi merupakan suatu ajaran tauhid tanzih, di mana tidak ada zat kecuali hanya Zat Tuhan Yang Berkuasa dalam segala-galanya. Selain Dia, maka tidak ada, semua makhluk hanyalah merupakan gambaran (mir'ah) dari kekuasaan-Nya, Pencipta yang amat hebat, yaitu Allah Yang Maha Agung.

Penekanan Ibnu 'Arabi terhadap ajaran wihdat al-wujud, diarahkan kepada 'transendensi Tuhan' atau 'tanzih tauhid', seperti yang telah dipaparkan di atas, dan merupakan suatu upaya dari Ibnu 'Arabi untuk mentanzihkan Tuhan dari segala yang tidak pantas bagi-Nya. Transendensi Tuhan mengatasi kategori-kategori dari pengertian akal, termasuk di dalamnya substansi. Tuhan mengatasi kualitas apapun, sebab Dia adalah Dia. Dia menampakkan Diri-Nya, bukan dengan esensi-Nya. Ini juga berarti bahwa eksistensi aktual sebagai yang diciptakan berbeda dengan pencipta-Nya.<sup>101</sup>

Dengan demikian, jelas bahwa apa yang dimaksudkan Ibnu 'Arabi dalam ajaran tasawuf falsafinya "Wihdat al-Wujud" (kesatuan wujud), tidak terbatas pada pengertian "kesatuan keberadaan" yang bersifat fisik dan memberi kesan bahwa Tuhan adalah makhluk, dan sebaliknya makhluk adalah Tuhan, sebagaimana dalam paham

\_

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal.36.

pantheisme, <sup>102</sup> akan tetapi mempunyai arti yang lebih dari itu; ia juga berarti 'kesatuan eksistensialisasi' dan persepsi tindakan itu, sehingga istilah wujud terkadang menjadi sinonim dengan *zuhud*, perenungan, penyaksian, <sup>103</sup> yang penekanannya terhadap transendensi Tuhan atau tanzih Tuhan. Oleh karena itu, Ibnu 'Arabi menegaskan bahwa:

Maksudnya: Tuhan adalah Tuhan, dan hamba adalah hamba, maka jangan engkau berbuat salah, dan jangan mencampurbaurkan.

Tuhan dalam Zat-Nya menurut Ibnu 'Arabi tidak dapat diperbandingkan dengan apapun dari segala ciptaan-Nya, sebab Ia merupakan Zat Yang Maha Tinggi dan Maha Suci dari segala macam kesamaan. Maha Esa dari segala macam persekutuan, demikian pula keMaha Esaan-Nya meliputi segala sisi yang saling berlawanan dan searah, di dalam-Nya bersatu segala bentuk berlawanan dan segala bentuk yang saling bertentangan. Ia meliputi segala bentuk yang ada, baik lahir maupun batin, yang awal dan akhir. Segala sesuatu bersumber dari-Nya, dengan-Nya segala sesuatu berada dan kepada-Nya segala sesuatu akan berakhir dan kembali.

#### 2. Insan Kamil (Manusia Sempurna)

102Lihat Harun Nasution, Filsafat Agama (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), hal. 42. Harun Nasution menjelaskan bahwa dalam pandangan panteisme, seluruh kosmos ini adalah Tuhan, semua yang ada dalam keseluruhannya ialah Tuhan, dan Tuhan ialah semua yang ada dalam keseluruhannya. Benda-benda yang dapat ditangkap dengan panca indera adalah bahagian dari Tuhan.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>Annmarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam (Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1985), hal. 267.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid III, hal. 224.

Ajaran *Insan Kamil* dalam tasawuf falsafi Ibnu 'Arabi tidak terlepas dari pokok ajarannya tentang wahdat alwujud, di mana Tuhan sebagai Wujud Mutlak, sumber dari segala yang ada, menampakkan Diri lewat asma dan sifat-Nya, dengan *Nur* yang memancar dari-Nya, sebagai kenyataan pertama dalam Uluhiyyah dalam ketunggalan kekuasaan-Nya; Rububiyyah dalam ketunggalan mengatur dan memelihara serta menjaga kesempurnaan alam semesta.

Pandangan tentang *Insan Kamil* dalam ajaran tasawuf falsafi Ibnu 'Arabi, merupakan ajaran yang berkaitan dengan ajaran al-Hallaj tentang *Nur al-Muhammady* atau *Hakikat Muhammad*, yang merupakan pancaran pertama dari Zat Tuhan yang bersifat qadim; selanjutnya, dari Nur Muhammad inilah melimpah alam semesta ini. R.A. Nicholson menyebutkan, bahwa *Nur Muhammady* dalam pandangan para sufi adalah Ruh Ilahi yang dihembuskan Tuhan dari-Nya. Hal yang sama oleh Plato disebut dengan *Nous* atau *al-Aql*, yang merupakan pancaran emanasi yang pertama dari 'Yang Haq' sebagai awal dari segala penciptaan.<sup>105</sup>

Ajaran Nur Muhammad ini kemudian disusun secara sempurna dan lengkap oleh Ibnu 'Arabi, sehingga Nur Muhammad menjadi suatu konsep tentang *Insan Kamil* (Manusia Sempurna). Menurut Ibnu 'Arabi, Tuhan menciptakan suatu makhluk mikrokosmis melalui Insan Kamil, sebab Insan Kamil adalah jiwa di mana sumber dari segala sesuatu. Maka, Ruh Muhammad tercipta adalah suatu keberadaan dari Jiwa Ilahi yang tidak diciptakan; dan Ruh Muhammad itu adalah perantara yang dipakai Tuhan untuk

 $^{105}\rm{R.A.}$  Nicholson, The Mystics of Islam, alihbahasa Abu A'la al-Afifi (Kairo: al-Nasysyar, 1946), hal. 159.

menjadi sadar akan Diri-Nya sendiri dalam ciptaan,<sup>106</sup> sehingga Insan Kamil merupakan mikrokosmos yang sesungguhnya. Sebab, dialah yang manifestasi semua sifat kesempurnaan Ilahi, dan manifestasi semacam ini tidaklah sempurna tanpa perwujudan penuh kesatuan hakiki dengan Tuhan.<sup>107</sup>

Syekh Nuruddin al-Raniri yang banyak dipengaruhi oleh Ibnu 'Arabi mengatakan, bahwa Insan Kamil adalah *Nur Muhammad* yang merupakan tempat penjelmaan (tajalli) asma dan sifat Tuhan yang paling menyeluruh, yang dipandang sebagai khalifah Allah di bumi. Hakikat Nur Muhammad sesungguhnya mempunyai dua dimensi hubungan: *pertama*, adalah dimensi kealaman, sebagai asas pertama penciptaan alam, dan *yang kedua* adalah dimensi kemanusiaan, yaitu sebagai hakikat manusia.

Hakikat Muhammad dalam dimensi kealaman mengandung kenyataan-kenyataan yang diciptakan oleh Allah lewat proses kun. Proses penciptaan lewat kun ini, tidak mengandung makna pencapaian tujuan dari diciptakannya kenyataan-kenyataan yang ada, sebab kenyataan tersebut masih merupakan tempat penampakan yang kabur, yang belum cukup untuk dapat memantuolkan asma dan sifat Allah yang ditajalli-kan atasnya. Namun, lewat dimensi kemanusiaan, hakikat Muhammad yang merupakan Insan Kamil dalam dirinya terkandung himpunan realitas. Pada tahap ini pula penampakan asma dan sifat Tuhan dengan sempurna. 108

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>Annemarie Schimmel, Mystical Dimension of Islam, alihbahasa oleh Sapardi Djoko Damono, dkk. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1986), hal. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>M. Dawam Raharjo (Ed.), Insan Kamil Konsepsi Manusia Menurut Islam (Jakarta: Grafiti Press, 1995), hal. 24.

<sup>108</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid III, hal. 280.

Insan Kamil sebagai khalifah Tuhan di bumi, menurut Ibnu 'Arabi, adalah pengemban amanah Tuhan, dan ia bertanggung jawab atas pelaksanaan tersebut, sehingga dengannya tercermin adanya sifat-sifat ketuhanan pada dirinya yang menunjukkan sifat-sifat kesempurnaan.

#### 3. Wihdat al-Adyan (Kesatuan Agama)

Ajaran tentang Wihdat al-Adyan dalam ajaran tasawuf Ibnu 'Arabi, tidak terlepas dari ajaran Wihdat al-Wujud dan Insan Kamil, sebab kedua ajaran inilah yang menjadi latarbelakang munculnya ajaran kesatuan agama (Wihdat al-Adyan) ini.

Kalau dalam ajaran wihdat al-wujud, di mana realitas tidak dilihat sebagai sesuatu yang lain dari 'Yang Haq', demikian pula pada insan kamil yang merupakan penampakan Diri (tajalli) Ilahi lewat asma dan sifat-Nya secara sempurna, maka dalam ajaran Wihdat al-Adyan, Ibnu 'Arabi melihat bahwa agama pada hakikatnya diarahkan atau dimaksudkan hanya kepada Tuhan, sekalipun perlambang yang digunakan dalam penyembahan berbedabeda adanya.

Pandangan Ibnu 'Arabi tentang agama tidaklah dilihat dari sudut simbol-simbol agama, demikian pula hal-hal yang bersifat lahiriah dan formal, akan tetapi penekanannya terhadap hal-hal yang bersifat batiniah dari wahyu dan maknanya yang bersifat universal. Dengan demikian, pengabdian kepada Tuhan dalam rangka pendekatan kepada-Nya dan bahkan sampai tersingkapnya tabir pemisah antara dirinya dengan 'Sang Maha Pencipta' ditempuh tanpa keterikatan kepada hal-hal yang bersifat formal. Seperti halnya masalah menghadap kiblat sebagai salah satu syarat sahnya shalat, sebagaimana telah

disepakati oleh ulama-ulama yang mendahuluinya. Bagi Ibnu 'Arabi bukanlah merupakan syarat mutlak karena sesungguhnya Allah berfirman, ke manapun engkau memalingkan wajahmu di sana engkau menghadap Allah.<sup>109</sup>

Menurut Husein Nasr, wihdat al-adyan yang bersumber dari wihdat al-wujud dalam ajaran tasawuf falsafi Ibnu 'Arabi, memberi pengertian bahwa segala sesuatu yang ada mesti memiliki aspek lahiriah dan batiniah. Aspek lahiriah ternyatakan aspek secara lahiriah, dan batiniah menghubungkan secara batin dengan dunia spiritual. Bentuk lahiriah tergolong pada dunia kepelbagaian, dan bentuk batiniah menuju pada kesatuan yang merupakan asal-usul dari segala hal. Inilah yang merupakan kebenaran khas dari agama di mana manifestasi Tuhan adalah langsung dalam tatanan hidup manusia.

Dengan melihat agama dari aspek lahiriah dan aspek batiniah, mengantarkan kepada pemahaman akan kesatuan yang terdalam dari agama-agama, karena sumber realitas dari semua agama, Tuhan Yang Maha Tunggal. Pembahasan lebih detail tentang konsep wihdat al-adyan ini, akan dibahas tersendiri pada bab berikutnya.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid I, hal. 404.

### **BAB III**

# PEMIKIRAN IBNU 'ARABI TENTANG AGAMA

## A. Pandangan Ibnu 'Arabi Tentang Agama

Pandangan Ibnu 'Arabi tentang wujud dengan doktrin wahdat al-wujud tidak hanya memberi pengaruh terhadap ajaran tasawufnya, akan tetapi juga berpengaruh terhadap pandangan dan sikapnya terhadap agama.

Ajaran Ibnu 'Arabi tentang wihdat al-wujud, realitas tidak dilihat sebagai sesuatu yang lain dari "Yang Maha Mutlak". Karena menurutnya tidak ada di dalam wujud kecuali Dia,<sup>110</sup> dan tidak ada sesuatu pun yang tercipta oleh-Nya kecuali Ia sendirilah pada esensinya.<sup>111</sup> Demikian pula halnya agama, bersumber dari satu sumber, sekalipun wujud formalnya berbeda antara agama yang satu dengan agama yang lainnya, namun tujuan akhir dari agama-agama itu akan bermuara pada satu lautan yang sama, semua "jalan" mengarah kepada satu jalan lurus menuju Tuhan.<sup>112</sup>

Agama dalam pandangan Ibnu 'Arabi, tidak hanya dilihat dari bentuk dan simbol-simbol dari suatu agama,

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *al-Anwar*, (Mesir: Matbaah al-Jamaliyah Buhara al-Rum, 1914), hal. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Futuhat al-Makkiyah*,jilidI, (Beirut: Daru Shadar, t.th.), hal. 54.

 $<sup>^{112}\</sup>mathrm{Muhyiddin}$ Ibnu 'Arabi, Fushush al-Hikam (Mesir: Muthofa Babi al-Halabi, 1974), hal. 5.

tidak pula dari hal-hal yang bersifat lahiriah, akan tetapi pemaknaannya adalah, pada hal-hal yang bersifat batini dari wahyu, dan maknanya bersifat universal. Oleh karenanya ia berupaya mempelajari dan memahami perincian-perincian khusus dari agama-agama, dan mencoba untuk mengkaji dan mengungkap makna-makna universal yang tertutup dalam susunan yang eksternal dengan sepenuh kemampuan yang dapat ia lakukan.<sup>113</sup>

Bisa dikatakan bahwa penganut kepercayaan dari agama-agama membentuk dan mengikuti kepercayaan dan tindakan dari nabi-nabi yang membawa agama, dengan mendasarkan diri pada wahyu. Sementara masing-masing Nabi punya cara atau konsepsi sendiri-sendiri untuk menemukan Tuhannya. Ketika kebenaran itu terungkap di dalam dunia, selanjutnya masing-masing Nabi dan pengikutnya mengenal obyek kepercayaan (Tuhan) dalam wujud yang tak terbatas, kemudian muncul dalam semua bentuk kepercayaan.<sup>114</sup>

Bagi Ibnu 'Arabi terjadinya perbedaan dalam kepercayaan dan keberagaman manusia, pada dasarnya disebabkan oleh perbedaan kesiapan dan cara manusia dalam menempuh dan menjalani "jalan" untuk sampai

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>Sayyed Hossein Nasr, *Three Muslim Sages: Avicenna-Suhrawardi-Ibnu 'Arabi* (Cambridge: Harvard University Press, 1969), hal. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Fushus al-Hikam,* hal. 150. Lebih jauh Ibnu 'Arabi mengatakan: "Sesungguhnya bagi Allah ada jalan yang lurus, nyata tidak tersembunyi bagi segenap umat manusia. Jalan lurus ini datang dari sisi Allah dan menjadi hak bagi segenap umat manusia, yaitu jalan semua nabi. Petunjuk ke jalan lurus itu semua terangkum di dalam firman Allah: (Tunjukilah kami jalan yang lurus). Jalan lurus yang dimaksud, telah diketahui oleh segenap makhluk, yaitu "agama", (*Fushush al-Hikam,* hal. 150).

kepada yang dituju. Demikian pula dengan nabi-nabi yang diutus sebagai penuntun dan petunjuk jalan, terkordinasikan dengan kondisi sosial dan budaya manusia yang dihadapinya, sehingga cara yang ditempuh dalam mengarahkan dan membimbing umatnya, juga berbeda antara satu dengan yang lainnya. Sungguhpun demikian, yang dituju adalah satu titik yang sama, yaitu ke-Esaan (thariqah al-tawhid).<sup>115</sup>

Kebenaran Mutlak hanya satu, tidak terbagi dari Yang Satu memancar "kebenaran", sebagaimana halnya matahari, yang secara niscaya memancarkan cahayanya. Artinya, meskipun hakikat agama yang benar hanya satu, tetapi karena agama muncul dalam ruang dan waktu yang tidak simultan, maka pluralitas dan partikularitas bentuk dan bahasa tidak bisa dielakkan dalam realitas sejarah.<sup>116</sup>

Ibnu 'Arabi dalam melihat agama, tidak hanya terfokus pada aspek lahiriah (eksoteris) dari agama, akan tetapi jauh lebih mendalam lagi ke aspek batiniah (esoteris) dari agama. Karena segala hal, baik wujud maupun bentuk termasuk agama itu sendiri bersumber dari "kenyataan transenden", maka segala yang ada memiliki aspek lahir dan aspek batin. Satu ternyatakan dalam bentuk lahiriah dan yang lainnya menghubungkannya secara batin atau hakikat yang terdalam menuju kepada kesatuan yang merupakan asal usul segala hal. Inilah keberadaan yang khas dari

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushus al-Hikam, hal. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafis, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial* (Jakarta: Paramadina, 1995), hal. 6.

agama, di mana manifestasi Tuhan adalah langsung dalam tatanan kehidupan manusia.<sup>117</sup>

Keberagamaan yang hanya mengandalkan bentuk formal dari ajaran agama, tidak menjadikan satu-satunya sarana penyelamat. Setiap bentuk adalah terbatas dan setiap agama pada dimensi formal (eksoterik)-nya adalah bentuk, sedangkan sifat kemutlakan yang dimilikinya hanya dalam esensi hakiki dan supra formalnya saja. itulah sebabnya bahasa dan perilaku keberagamaan sangat kaya dengan ungkapan simbolik, metaforis analogis, dan semacamnya. Kesemuanya menuntut penyingkapan yang dalam akan makna dan pesan hakiki yang ada di balik perintah formal yang tercakup di dalamnya. <sup>118</sup>

Dalam hal ini Ibnu 'Arabi memberikan salah satu contoh, tentang arah kiblat pada saat shalat. Setiap orang shalat diwajibkan menghadap ke kiblat, karena hal ini telah menjadi salah satu syarat sahnya shalat. Bagi Ibnu 'Arabi, seandainya hal itu tidak menjadi suatu kesepakatan dari ulama sebelumnya, maka ia tidak menjadikan arah kiblat itu sebagai salah satu syarat bagi sahnya shalat seseorang. Karena menurutnya di manapun muka dihadapkan di sana ia akan melihat Tuhan.<sup>119</sup> Dan perintah untuk menghadap ke kiblat pada saat shalat sesungguhnya bermakna simbolis dari suatu makna yang sangat esensial, yaitu arah hati seseorang yang seharusnya senantiasa dihadapkan kepada

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>Sayyed Hossein Nasr, *Living Sufism*, (Tasawuf Dulu dan Sekarang), alih bahasa Abdul Hadi MW, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994), hal. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>Komaruddin Hidayat, Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial, hal. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>Q. S. 2: 115.

Tuhannya. Selanjutnya Ibnu 'Arabi mengatakan: "Bahwa sesungguhnya seseorang diperintahkan menghadapkan hatinya kepada Tuhan, tidak hanya pada saat ia melaksanakan shalat, bahkan dalam setiap gerak dan diamnya; tidak ada yang dilihat kecuali hanya Allah". 120

Pertemuan dengan Tuhan bagi Ibnu 'Arabi tidak hanya pada saat shalat, demikian pula dengan ibadah-ibadah yang lainnya, karena menurutnya peribadatan seorang sufi mencakup semua aspek kehidupan, dan memandang segala apapun termasuk sebagai ruang lingkup realitas Zat Yang Maha Tunggal, yaitu Allah.<sup>121</sup>Aspek formal (eksoteris) dari agama yang terdiri dari simbol-simbol agama, bukanlah satu-satunya jalan komunikasi bagi pertemuan dengan Tuhan, namun demikian penolakan terhadap sisi formal (eksoteris) dan bentuk-bentuk agama, berarti seseorang itu sendiri telah memiliki penggambaran-penggambaran dan sisi bentuk tersebut untuk pertama kali.

Bentuk yang terdiri dari aspek lahiriah menyebabkan agama dapat dikaji dalam perwujudan lahiriahnya. Demikian pula dari aspek hakiki yang terdalam dari agama akan membawa kita kepada kesatuannya yang terdalam. Karena membawa kepada kesadaran bahwa segala realitas demikian pula agama mendahului bentuk lahir dan menggabungkannya dengan tatanan wujud yang lebih tinggi. Maka, melalui yang hakiki inilah makna bentuk lahir dari agama dapat dipahami.<sup>122</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 404-405.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>Abu al-Wafa al-Ghamini al-Taftazani, *Al-Madkhal ila al-Tasawwuf al-Islamy*, (Sufi dari Zaman ke Zaman), alih bahasa Ahmad Rouf Usmani, (Bandung: Pustaka, 1997), hal. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>Sayyed Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 152-153.

Aspek lahiriah dari agama menurut Ibnu 'Arabi adalah ketundukan dan kepatuhan terhadap Allah berupa aturan (syariat) yang diturunkan kepada manusia lewat Nabi-Nabi yang diutus. Nabi-Nabi tersebut, dengan penuh kesadaran meninggalkan hal yang bertentangan dengan aturan yang diterimanya. Itulah agama dalam arti lahiriah,<sup>123</sup> selanjutnya Ibnu 'Arabi mengatakan:

Agama adalah gambaran dari ketundukanmu. Dan yang datang dari sisi Allah adalah aturan (syariat) yang engkau patuhi dan taati. Maka agama adalah ketundukan. Dan Namus adalah apa yang telah disyariatkan Allah. Barang siapa yang bersifat patuh dan tunduk terhadap apa yang telah disyariatkan kepadanya, maka mereka itulah orang yang telah menegakkan agama dan menghidupkannya... Maka hamba adalah orang yang menghidupkan agama. Dan Yang Haq adalah peletak dari aturan-aturan (al-Ahkam). Maka ketundukan adalah hakikat dari perbuatanmu. Maka agama adalah apa yang engkau lakukan.<sup>124</sup>

Dengan demikian, Ibnu 'Arabi tidak mengabaikan pelaksanaan metode-metode kerohanian yang dapat membentuk seorang menjadi arif. Metoda kerohanian dimulai dengan shalat fardhu. Di dalam pelaksanaan shalat fardhu terdapat nilai-nilai kedalaman tasawuf, demikian pula dengan pengkonsentrasian permohonan dengan zikir menyebut nama Allah, merupakan intisari setiap shalat. Sehingga dengan shalat yang disertai dengan hati yang jernih akan dapat menarik al-Haq secara berangsur-angsur

<sup>123</sup> Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fusus al-Hikam, hal. 125.

<sup>124</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Living Sufism, hal. 159.

ke dalam dirinya. Dengan keutamaan yang demikian akan dapat menarik semua *tajalli* menuju sumber dan prinsip-prinsipnya.<sup>125</sup>

Aspek batiniah dari agama menurut Ibnu 'Arabi adalah tersingkapnya dalam "cermin" wujud Yang Maha Haq. Hal demikian dapat dicapai sesuai dengan kondisi rohani seseorang yang diperoleh karena kepatuhan dan ketundukannya terhadap aturan-aturan Tuhan, yang dilaksanakan dengan penuh keikhlasan, karena Tuhan akan memberikan ganjaran pahala yang ia lakukan. Dengannya pula Allah akan membuka tabir yang menutupi hubungan antara hamba dengan Tuhannya. Ibnu 'Arabi mengatakan:

Tatkalah Allah membuka pintu *Inayah* dan *Rahmah* antara Diri-Nya dengan hati hamba-Nya dari sisi yang tidak hamba ketahui, Ia menjadikan di dalam hati hamba-Nya apa yang dapat ia rasakan, ia bermohon kepada Allah dengan keridhaan-Nya agar ia diberi keutamaan dengan pemahaman terhadap jalan kenabian yang bersifat makrifat dengan pengetahuan yang bersifat ilahiyah.<sup>126</sup>

Makrifat tentang Tuhan merupakan pengukuhan yang universal terhadap hikmah abadi yang dalam kenyataannya bukan saja dalam jantung Islam, akan tetapi juga dalam jantung semua agama. Ini pulalah yang merupakan ajaran tauhid yang paling tinggi.<sup>127</sup>

Bagi Ibnu 'Arabi, agama yang hakiki bersifat inklusif (hanif) hanya satu, yaitu agama yang dianut sejak dari Nabi

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>Sayved Hossein Nasr, Three Muslim, hal. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Living Sufism, hal. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>Sayved Hossein Nasr, Three Muslim, hal. 174.

Adam sampai sekarang. Yaitu agama yang senantiasa memegang prinsip tauhid (ajaran keEsaan) dan kejujuran.<sup>128</sup> Ajaran tauhid ini pulalah yang dapat mencakup semua agama, dan menyingkapkan semua tabir yang menutupi hubungan antara agama-agama, karena agama pada dasarnya adalah petunjuk yang terpencar dari cahaya nurani yang melekat dalam fitrah masing-masing manusia, hal yang demikian lazim disebut dengan *iman* (kepercayaan). Karenanya aspek agama pada hakikatnya adalah iman.<sup>129</sup>

Dari pandangan inilah Ibnu 'Arabi mentransendensikan segala bentuk dengan mengembara dari bentuk keanekaan kepada bentuk kesatuan, dari yang khusus ke universal. Ia meninggalkan yang banyak demi yang tunggal. Melalui proses ini ia memperoleh visi tentang 'Yang Satu' dalam 'Yang Banyak', sehingga baginya segala bentuk menjadi semu, termasuk bentuk-bentuk keagamaan. Dengan hal itu terbukalah baginya asalnya yang unik, dan mengantarkan kepada konsep kesatuan agama.<sup>130</sup>

Prinsip keterbukaan Ibnu 'Arabi dalam melihat agama tidak terlepas dari pendekatan *al-Falsafah al-Ula*, <sup>131</sup>

 $^{128}\rm{Muhyiddin}$ Ibnu 'Arabi, Tafsir al-Qur'an al-Karim, (Beirut: Dar al-Yaqazhah al-Arabiyah, 1968), hal. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Tafsir al-Qur'an al-Karim, hal. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>Sayyed Hossein Nasr, Three Muslim, hal. 174.

<sup>131</sup>Pendekatan Fundamental Philosophy (al-Falsafatu al-Ula) berbeda sama sekali dari corak pendekatan aliran-aliran filsafat --sejak awal mula berangkat memang tidak memihak kepada kelompok tertentu... Cara berfikir pendekatan ini sama sekali bertolak belakang dengan cara berfikir dan pendekatan yang biasa dipakai dan digunakan oleh sebahagian pemuka agama, seperti pastur, pendeta dan ulama, yang sejak semula memang sudah memihak pada agama dan golongannya sendiri. Untuk selanjutnya lihat M. Amin Abdullah, "Relevansi Studi Agama-agama

sebagaimana halnya yang dipakai oleh Ibnu Sina dan al-Farabi dan pemikir-pemikir muslim generasi awal. Meskipun pendekatan ini masih kalah populer dengan semangat kalam dalam Islam dan teologi dalam Kristen Katolik pada umumnya, Ibnu 'Arabi memandang bahwa agama, pada tujuan akhirnya adalah sama, yaitu menuju kepada Tuhan. Hal ini pulalah yang melatari ia dapat menerima semua agama, tanpa memandang antara satu dengan yang lainnya lebih benar, karena agama menurutnya bersumber dari satu sumber, yaitu dari Tuhan Yang Maha Esa, demikian pula dengan kebenaran, hanya milik Allahlah kebenaran yang sesungguhnya yang merupakan kebenaran yang bersifat universal.

Kodrat dan kepandaian umat manusia khususnya, tidak dapat dipahami terpisah dari gejala agama, yang memberikan ciri dengan cara yang paling langsung dan sempurna. Jika manusia mampu memahami kodrat transenden wujud dirinya, maka manusia akan mampu mengenal Tuhan-Nya. Segala bentuk bagi Ibnu 'Arabi adalah penampakan Yang Ilahi, termasuk di dalamnya agama. Sehingga dengan bentuk itulah, manusia akan mampu memahami kodrat wahyu agama, tradisi, dan akan memahami kemungkinanya, keperluannya, dapat kebenarannya. Dengan memahami agama, tidak melulu bentuk khususnya atau menurut beberapa pengkhususan verbalnya, disertai dengan pembentukan hakikinya, akan dapat memahami agama-agama, keanekaragamannya dan perbedaannya. Berangkat dari pengenalan terhadap diri ini

dalam Melenium Ketiga: Membangun Pertimbangan Kembali Metodologi dan Filsafat Keilmuan Agama dalam Upaya Memecahkan Persoalan Keagamaan Kontemporer" (Ulumul al-Qur'an Nomor 5 VII/1997), hal. 66-68.

pulalah menurut Ibnu 'Arabi manusia akan dapat mengenal Tuhan-nya. Ibnu 'Arabi mengatakan:

Sesungguhnya ma'rifat kepada Allah, tidak ada jalan lain baginya kecuali pengenalan manusia terhadap dirinya sendiri. Nabi Muhammad bersabda: "Maka barang siapa yang mengenal dirinya akan mengenal Tuhannya", dan pengetahuanmu terhadap dirimu merupakan pengetahuanmu terhadap Tuhanmu.<sup>132</sup>

Jika tabir yang menutupi antara diri manusia dengan Tuhannya telah tersingkap, terbukalah tirai makrifat, maka dimanapun manusia berdiri, walau berada di tempat yang berlainan, bukan lagi bentuk yang menjadi perhatian, akan tetapi kedalaman makna yang tertanam di balik bentuk yang ada, dan kesemuanya kembali kepada Yang Maha Tunggal. Kepada-Nyalah Ibnu 'Arabi memfokuskan perhatiannya dengan penuh cinta dan kerinduan. Sebab bentuk baginya bukan lagi menjadi halangan untuk sampai kepada yang dicintai. Cinta ini pulalah yang menjadi pilihan agama bagi Ibnu 'Arabi. Cinta tidak semata-mata muncul dari perasaan. Ia adalah aspek makrifat yang terwujud. Ia adalah pengetahuan transenden yang menerangkan kesatuan batin agama-agama. Selanjutnya Ibnu 'Arabi mengatakan:

Dulu saya tidak suka kepada saudaraku Jika agamanya berbeda dengan agamaku Sekarang hatiku telah menerima segala bentuk, Pandang hijau pengembalaan, dan biara tempat rahib Rumah berhala, dan ka'bah orang thawaf, Luh tempat taurat tertulis, mushhaf tempat al-Qur'an terlukis

Aku memeluk agama cinta; jalan apapun Yang ditempuh oleh kendaraan Cinta

\_

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fusush al-Hikam, hal. 80.

Itulah agamaku dan kepercayaanku.<sup>133</sup>

Apa yang disampaikan oleh Ibnu 'Arabi merupakan gambaran dari pandangan dan sikap keberagamaannya, dan hendaknya tidak dipahami secara harfiah, sesuai dengan kata dan perlambang yang digunakan. Akan tetapi hendaklah dilihat dari aspek keuniversalan agama, yang merupakan aspek dari nama-nama dan sifat-sifat Tuhan. Sebab kemajemukan agama merupakan hasil langsung dari kekayaan wujud Tuhan yang tak terhingga. 134 Kemajemukan bukanlah berarti perbedaan dan pertentangan bagi Ibnu 'Arabi, akan tetapi kemajemukan adalah menuju kepada ketunggalan atau dalam bahasa Ibnu 'Arabi *al-katsratu fi al-wahidi*, dan inti dari semua agama adalah sampai kepada satu muara, yaitu kepada Tuhan Yang Maha Tunggal.

# B. Pandangan Ibnu 'Arabi Tentang Tuhan

Dalam sejarah kehidupan umat manusia, manusia menyebut Tuhan Yang Esa dan Mutlak dengan berbagai nama dan istilah. Namun secara substansial beragam nama itu menunjukkan kepada Dzat yang sama, Tuhan sebagai wujud absolut inilah yang dijadikan obyek pujaan, karena fungsi dan posisi-Nya yang diyakini oleh manusia sebagai pencipta dan penguasa jagad semesta ini. Bagi manusia pada umumnya antara dirinya dengan Tuhan selalu ada jarak yang teramat jauh, sehingga manusia bersikap "paradoksal" dalam memposisikan Tuhan. Tuhan yang diyakini sebagai teramat jauh bahkan tidak terjangkau (transendent), tetapi sekaligus juga berada bersama, bahkan ada di dalam diri

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>Dikutip dari Sayyed Hossein Nasr, Three Muslim, hal. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>Sayved Hossein Nasr, Three Muslim, hal. 177.

manusia (*immanent*).<sup>135</sup> Dalam konteks inilah Ibnu 'Arabi melihat segala yang ada (*al-wujud*), tidak lain dari Tuhan itu sendiri.

Untuk mengetahui mana yang sesungguhnya ada itu (realitas) dan mana yang Tuhan, dan sejauh mana hubungan antara realitas sebagai wujud yang ada, dan Yang Ada itu sendiri sebagai Tuhan, maka Ibnu 'Arabi membahasnya dalam pembahasan mengenai al-wujud, yang tidak bisa dipisahkan dari ajaran tasawuf filosofisnya, yaitu konsep tentang wahdat al-wujud, yang melihat realitas alam manusia dan Tuhan dalam suatu hubungan spiritual dalam wujud yang transenden.

## 1. Hakekat Wujud

Dalam pandangan Ibnu 'Arabi tantang al-wujud, ia melihat bahwa yang ada (al-wujud) itu tidak lain adalah Tuhan itu sendiri. Karena menurutnya tidak ada sesuatupun di dalam wujud selain Tuhan, namun demikian pemahaman tentang wujud dari segi kesatuannya saja tidak memadai, karena yang ada dalam wujud ternyata bukan hanya kesatuan akan tetapi keanekaan. Oleh karenanya wujud adalah esa dan aneka, satu dan banyak sekaligus, untuk itu perlu dipahami bahwa Tuhan Yang Esa adalah pada dzat-Nya, namun pada penampakan dari sisi eksistensi-Nya, Ia menampakkan Diri dalam bentuk yang tidak terbatas. Dalam hal ini Ibnu 'Arabi mengatakan:

Di sana tidak ada wujud kecuali Allah Ta'ala, sifat dan af'al-Nya. Maka semua adalah Ia, dan dengan-Nya segala sesuatu ada, dari-Nya sebagai sesuatu berasal, serta kepada-Nya segala sesuatu akan kembali. Jika

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup>Komaruddin Hidayat, Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial, hal. 25.

seandainya Ia tertutupi dan lepas dari yang ada ini, walaupun sekejap mata sekalipun, maka yang ada ini akan lenyap dengan seketika. Karena itu adanya segala yang ada ini karena dengan pemeliharaan-Nya, serta perhatian-Nya terhadap segala yang ada ini. 136

Kata wujud tidak dapat diberikan kepada segala sesuatu selain Tuhan, alam dan segala sesuatu yang ada di dalamnya. Namun demikian, Ibnu 'Arabi memakai kata wujud untuk menunjukkan segala sesuatu selain Tuhan. Ibnu 'Arabi menggunakan kata wujud dalam pengertian *metaforis* untuk tetap mempertahankan bahwa wujud hanya mutlak untuk Tuhan. Sedangkan wujud yang ada pada alam, hakikatnya adalah wujud Tuhan yang dipinjamkan kepadanya.<sup>137</sup>

Dalam pembahasan tentang wujud, Ibnu 'Arabi memusatkan perhatiannya kepada dua hal: Lingkungan wujud dalam entisitasnya, dan wujud dalam ilmu. Perbincangan Ibnu 'Arabi kepada kedua lingkungan ini terpusat pada pembicaraan tentang Tuhan dan manusia. Karena Tuhan hanya termasuk ke dalam tiga lingkungan wujud, yaitu selain wujud dalam ilmu.<sup>138</sup>

Dari sudut pandangan manusia, Tuhan tidak ada dalam ilmu, karena Tuhan tidak bisa ditangkap oleh manusia. Oleh karena itu Ibnu 'Arabi menganggap bahwa manusia menangkap Tuhan hanya ada di akhirat nanti.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Al-Anwar, hal. 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup>Kautsar Azhari Noer, *Ibnu Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan* (Jakarta: Paramadina, 1995), hal. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>Kautsar Azhari Noer, *Ibnu 'Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan*, hal. 43.

Dengan kata lain wujud Tuhan dalam ilmu manusia hanya ada di akhirat.

Ilmu dalam epistemologi Ibnu 'Arabi berdasarkan pada fakta yang bersifat empirik apa yang bisa ditangkap dan atau dipersepsi. Penangkapan tidak mungkin ada, tanpa ada obyek yang ditangkap. Ilmu tidak akan ada tanpa ada obyeknya. Dari sudut pandangan manusia, wujud kongkrit, (wujud dalam entitasnya) mendahului wujud dalam ilmu, dan sebaliknya dari sudut pandangan Tuhan, wujud dalam ilmu mendahului wujud yang kongkrit, karena ilmu Tuhan adalah qadim, sedangkan wujud yang kongkrit adalah baharu. 139

Dari sini pulalah perbedaan mendasar antara Ibnu 'Arabi dan Al-Ghazali tentang makrifat yang berkisar pada:

Pertama, sarana untuk mencapai makrifat bagi al-Gazali adalah kalbu, bukan perasaan dan bukan pula akal budi. Sebab kalbu menurutnya, bukanlah bagian dari tubuh yang dikenal pada bagian kiri dada seseorang, akan tetapi ia adalah percikan rohaniah ketuhanan yang merupakan hakikat manusia. Kedua, bagi al-Ghazali makrifat tidak menjadikan realitas alam dan manusia sebagai bukti adanya Khaliq, sebab menurutnya tanpa makhlukpun Tuhan Allah tetap dapat dikenal dan diketahui keberadaan-Nya. 140

Sedangkan Ibnu 'Arabi dalam pemahamannya tentang makrifat mendasarkan diri pada pemahaman tentang: *Pertama*, zauq dan akal merupakan dua kekuatan yang diberikan oleh Tuhan kepada manusia sebagai sarana untuk

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>Kautsar Azhari Noer, *Ibnu 'Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan*, hal. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>Abu Hamid al-Ghazali, *Ihya' Ulum al-Din*, volume 3 (Kairo: Musthofa al-Babi al-Halabi, 1334 H), hal. 17

mengetahui dan mengungkap rahasia Ilahi, di samping itu merupakan awal dari *tajalliyat al-Ilahy* sekalipun menjadi pembuka jalan menuju makrifat. *Kedua*, pengenalan terhadap diri sebagai wujud dari realitas merupakan awal dari jalan makrifat. Sebab menurutnya, sekalipun Dzat Allah yang azali ada, namun tidaklah dapat diketahui Dzat Allah itu adalah Dia Tuhan, sehingga diketahui yang dipertuhankan. Bagi Ibnu 'Arabi bekas (peninggalan) merupakan bukti bagi yang meninggalkan bekas. Demikian adanya makhluk atau realitas menjadi bukti adanya Tuhan al-Khaliq.<sup>141</sup>

Identifikasi rohani sebagai subyek, Tuhan bermula dari Tuhan sendiri, di mana Tuhan menampakkan Diri untuk dikenal, sehingga dengannya manusia dapat mengenal Diri-Nya. Dengan demikian pengetahuan tentang diri sendiri merupakan awal dari pengetahuan tentang Diri Tuhan. 143

Identifikasi rohani dengan subyek Tuhan, bagaimana mempunyai kerangka intelektual yang mendahului kesadaran aktual. Dan kesadaran itu sendiri kesadaran manusia terhadap identifikasi rohaninya.<sup>144</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushush al-Hikam, hal. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>Dalam satu ungkapan dalam Kitab *Futuhat al-Makkiyah*, Ibnu 'Arabi mengatakan: Sesungguhnya Makrifat kepada Allah, tidak ada jalan lain baginya kecuali pengetahuan terhadap diri sendiri (*ma'rifatu al-nafs*). Dalam hadis dikatakan: "Barang siapa yang mengenal dirinya juga akan mengenal tuhannya (Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Futuhat al-Makkiyah*, hal. 298).

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>Titus Burckardt, *An Introduction to Sufi Doctrine*, alih bahasa Azyumardi Azra, (Jakarta: Dunia Pustaka Jaya, 1984), hal. 152.

Ibnu 'Arabi menurut Kautsar Azhari Noer,145 membagi dan membedakan tiga jenis ontologis yaitu: Pertama, adalah yang ada dalam Zat-Nya sendiri dalam entitasnya. Wujudnya mustahil dari tiada. Ia mewujudkan segala sesuatu. Ia adalah wujud Absolut (al-wujud al-Mutlak). Kategori ini diidentifikasi oleh Ibnu 'Arabi sebagai Allah. Tidak ada sesuatupun yang menyerupai-Nya. Ia adalah Yang Maha Mendengar dan Maha Melihat. Kedua, adalah yang ada karena Tuhan (diwujudkan oleh Tuhan). Ia adalah wujud yang terikat atau terbatas (al-wujud al-Muqayyad). Ia berwujud hanya karena Tuhan; tidak mempunyai wujud sendiri tetapi dari Tuhan. Kategori kedua ini diidentifikasi oleh Ibnu 'Arabi sebagai alam materi dan segala yang ada di dalamnya. Ketiga, adalah ada yang tidak bersifat baharu dan tidak pula qadim (kekal). Ia sejak azali bersama dengan al-Haq dan alam. Secara ontologis ia adalah Tuhan dan alam, tetapi pada saat yang sama ia bukan Tuhan dan bukan pula alam.146 Dengan demikian, ia mempunyai posisi tengah antara kategori pertama dan kategori kedua, antara Tuhan dan alam.

Wujud hakiki bagi Ibnu 'Arabi merupakan wujud al-Mutlak. Ia adalah pangkal dari segala yang ada. Segala sesuatu yang ada wujudnya tergantung pada wujud hakiki (al-wujud al-mutlak). Wujud selain dari wujud al-Mutlak ada, karena di luar dirinya, adanya bergantung pada yang mengadakannya. Oleh sebab itu, Ibnu 'Arabi melihat tidak ada yang mempunyai wujud kecuali Wujud al-Mutlak (wujud Tuhan). Segala sesuatu yang ada bersumber dari Wujud al-Mutlak, pada esensinya tidak berwujud. Dan yang

<sup>145</sup>Kautsar Azhari Noer, *Ibnu 'Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan*, hal. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid I, hal. 119.

mempunyai wujud yang sebenarnya, hakikat segala yang maujud yaitu hanya Allah swt. Selanjutnya, Ibnu 'Arabi mengatakan:

Maka tidak ada wujud kecuali Allah dan sifat-sifat dan entitas-entitas, dan tidak sesuatupun dalam 'adam kecuali entitas-entitas al-mumkinat yang dipersiapkan untuk diberi sifat dengan wujud. Karena itu dalam wujud adalah ia (entitas al-mukminat) dan bukan Dia. karena yang nampak (al-zahir) adalah sifat-sifat-Nya, maka itu adalah ia dalam wujud. Tetapi ia tidak mempunyai entitas dalam wujud karena ia tidak ada (dalam wujud). Dengan cara yang sama, (itu ada Dia Allah dan bukan Dia; Karena Dia adalah yang nampak, maka itu adalah Dia). tetapi perbedaan antara maujudat ditangkap oleh akal dan indera. Karena adanya perbedaan sifat-sifat dari entitas, maka itu bukan Dia. 147

Ahmad Daudi mendeskripsikan hakikat wujud dalam pandangan Ibnu 'Arabi dengan mengatakan bahwa:wujud dalam pandangan Ibnu 'Arabi adalah Satu, yakni wujud Allah yang Mutlak. Wujud yang Mutlak ini bertajalli (menampakkan) Diri dalam tiga tingkatan:

- a. Martabat *ahadiyyah*. Martabat ini disebut juga dengan martabat *Dzatiyyah*, di mana wujud Allah merupakan Dzat yang Mutlak lagi *mujarrad*. Tidak bernama dan tidak bersifat. Karena itu, Ia tidak dipahami atau dikhayalkan.
- b. Martabat *wahidiyyah*. Dalam martabat ini, disebut martabat *tajalli Dzat* atau *Faidh al-Muqaddas* (limpahan yang terkudus). Dzat *mujarrad* itu

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid I, hal. 160.

bertajalli melalui sifat dan nama-nama. Dengan tajalli ini Dzat tersebut dinamakan Allah Pengumpul atau Pengikat sifat dan nama-nama yang sempurna (al-asma' al-husna), akan tetapi sifat dan asma tersebut pada satu sisi tidak berlainan atau identik dengan Dzat Allah ('ain al-Dzat).

c. Martabat *tajalli syuhudi*. Dalam martabat ini, yang juga disebut *al-faidh al-muqaddas* (limpahan kudus) dan *Ta'ayyun al-Tsani* (kenyataan kedua). Allah bertajalli melalui asma dan sifat-sifat-Nya dalam kenyataan empiris. Dengan perkataan lain, melalui firman: *Kun*, maka 'ayan al-tsabitah yang dulunya merupakan wujud potensial dalam dzat Ilahi, kini menjadi kenyataan aktual dalam berbagai citra alam empiris. Alam ini yang merupakan kumpulan fenomena empiris adalah wadah (*mazahir*) tajalli Ilahi dalam berbagai wujud atau bentuk yang tidak ada akhirnya.<sup>148</sup>

Hubungan antara martabat pertama dan kedua merupakan hubungan potensial dan aktual. Akan tetapi, peralihan yang pertama kepada yang kedua berlangsung di luar patokan ruang dan waktu, tidak berawal dan tidak berakhir, karena tajalli Ilahy sebagai suatu proses yang tidak henti-hentinya. Menurut Ibnu 'Arabi, tajalli al-Ilahy merupakan penampakan Tuhan lewat asma dan sifat-Nya yang bertajalli pada alam semesta. Oleh karenanya, tajalli Ilahy pada setiap sesuatu adalah pertanda akan ke-Esaan-Nya. Ibnu 'Arabi mengatakan: "Dan di dalam segala sesuatu

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>Ahmad Daudi, Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syekh Nuruddin al-Raniri, (Jakarta: Rajawali Press, 1983), hal. 74-75.

bagi-Nya adalah pertanda yang menunjukkan bahwa sesungguhnya Ia adalah Esa.<sup>149</sup>

Pandangan Ibnu 'Arabi tentang hakikat Wujud, menurut Seyyed Hossein Nasr, merupakan pensucian Zat Ilahi dari setiap perbandingan dan pembedaan. Sebab Allah dalam ke-Maha Esaan-Nya (al-Ahadiyah) secara mutlak, adalah di atas segala sifat-sifat-Nya. Oleh karenanya tidak menerima pembagian, dan mutlak ke-Esaan-nya. Sedangkan di atas taraf "kesendirian" maka di sana terdapat ketetapan-ketetapan asasi, atau sifat-sifat yang tumbuh dari semua sifat-sifat wujud, dan setiap segi-segi makrifat. Dengan demikian, hakikat wujud adalah di atas setiap sifat-sifat yang disifatkan kepada-Nya. Dalam satu ungkapan Ibnu 'Arabi mengatakan:

Al-Haq –Yang Maha Tinggi (al-Haqqu Ta'ala) Ia yang disifati dengan al-wujud al-Mutlak, karena sesungguhnya Allah Yang Maha Suci, ada-Nya bukan karena suatu sebab dan bukan pula karena sesuatu yang lain. Ia ada dengan Dzat-Nya. Pengetahuan yang menggambarkan tentang pengetahuan mengenai wujud-Nya bukan selain Dzat-Nya – namun Dzat-Nya bukan tidak dapat diketahui; akan tetapi diketahui dengan apa yang disandarkan kepada-Nya dari sifat-sifat ma'ani yaitu sifat-sifat kesempurnaan.<sup>151</sup>

Pada bagian lain dalam *Fushush al-Hikam,* Ibnu 'Arabi mengatakan:

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat, jilid II, hal. 290.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup>Sayyed Hossein Nasr, Three Muslim, hal. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid I, hal. 119.

Hakikat hanyalah satu, sedangkan tanda-tanda-Nya banyak sekali. Jika hakikat itu terpisah dari kita semua nama-nama-Nya ialah "Yang Tunggal dan Mutlak", dan jika dimanifestasikan sifat-sifat dan nama-nama-Nya, ia menjadi Yang Tunggal dalam aneka ragam. Semuanya itu tercakup dalam satu nama "ahad". Kenyataan kita adalah bayang-bayang atau sifat yang dicerminkan pada-Nya. Jika dianggap sebagai hakikat, Dia adalah kenyataan kita, dan jika dianggap sebagai keterbatasan, Ia bukanlah kenyataan kita. 152

Dengan demikian, realitas alam dan manusia sebagai bagian dari wujud adalah penampakan diri Wujud al-Mutlaq, yang merupakan sumber dan awal dari semua yang ada. Apapun yang disifatkan kepada-Nya, realitas alam dan semua yang ada, adalah sifat tersebut, karena wujud realitas adalah wujud-Nya, sebagai bukti akan keberadaan-Nya. Realitas alam dan manusia butuh kepada-Nya, dan dari segi wujud-Nya, sedangkan Dia berhajat kepada yang maujud (realitas alam dan manusia) sebagai penampakan akan diri-Nya, sekaligus menjadi bukti akan keberadaan-Nya.

## 2. Tajalli Al-Haq

Dalam pandangan Ibnu 'Arabi, realitas alam dan manusia adalah penampakan diri (tajalli) al-Haq, dan dengan demikian segala sesuatu dan segala peristiwa di alam ini adalah entifikasi al-Haq. Karena itu baik Tuhan maupun alam dan manusia tidak dapat dipahami kecuali sebagai kesatuan antara kontradiksi-kontradiksi ontologis. Kontradiksi-kontradiksi ontologis dalam realitas tidaklah hanya bersifat horizontal, akan tetapi juga bersifat vertikal. Kontradiksi-kontradiksi itu terlihat antara yang tampak (al-

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushush al-Hikam, hal. 25.

zahir) dan yang batin (al-batin). Antara Yang Awal dan Yang Akhir, antara yang satu dan yang banyak, antara tasybih dan tanzih.

Dalam kontradiksi-kontradiksi di atas, Ibnu 'Arabi memandang realitas adalah satu, tanpa mempunyai dua sifat yang berbeda. Sifat kemakhlukan dan sifat ketuhanan, keduanya hadir dalam segala sesuatu yang ada di alam. 153 Menurut Ibnu 'Arabi dalam wujud hanya ada satu realitas yang dapat dipandang dari dua aspek yang berbeda. Tidak ada dalam wujud—dalam pandangannya kecuali satu realitas. Dipandang dari satu aspek, realitas itu disebut Yang Benar, Pelaku dan Pencipta. Dipandang dari aspek lain, ia disebut ciptaan, penerima dan makhluk. 154

Al-Haq dan al-Khalq menurut Ibnu 'Arabi, adalah dua aspek bagi wujud yang satu, atau realitas yang satu. 155 Akan tetapi, disisi lain baik al-Haq maupun al-Khalq dapat dipandang dari dua aspek. Ibnu 'Arabi mengatakan:

Tidakkah engkau memahami bahwa al-Haq tampak melalui sifat-sifat segala sesuatu yang baharu, ketika Dia memberitakan Diri-Nya. Dengan demikian bahkan melalui sifat-sifat kekurangan dan sifat-sifat kesalahan atau celaan. Tidakkah engkau memahami bahwa *almakhluq* tampak melalui sifat al-Haq dari awalnya sampai akhirnya. Semuanya itu adalah benar baginya,

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>Kautsar Azhari Noer, *Ibnu 'Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan*, hal. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fusush al-Hikam, hal. 28.

<sup>155</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fusush al-Hikam, hal. 226.

sebagaimana sifat-sifat segala sesuatu yang baharu adalah benar bagi al-Haq.<sup>156</sup>

Dilihat dari satu aspek, Allah adalah satu, tetapi dilihat dari aspek lainnya yakni tajallinya; Dia adalah semua yang mengandung keanekaan. Dalam hal ini Ibnu 'Arabi membedakan antara Allah dalam Dzat-Nya, dan Allah dalam asma dan sifat-Nya. Bagi Ibnu 'Arabi, yang dinamakan Allah adalah Esa (ahad) melalui dzat, dan semua melalui nama-nama. Yang dinamakan Allah jika dilihat dari segi dzat-Nya adalah ke-Esaan, tetapi jika dilihat dari segi penampakan-Nya dalam segala yang ada dengan bentuk nama-nama adalah keanekaan. Ibnu 'Arabi mengatakan:

Dia-lah Yang Awal dan Yang Akhir, Yang Dzhir dan Yang Batin. Ia pulalah esensi dari apa yang dzahir dan esensi dari apa yang batin dalam penampakannya. Dan tidak ada yang melihat-Nya selain-Nya, dan tidak ada yang tersembunyi dari-Nya. Ia nyata dengan sendiri-Nya, dan tersembunyi dengan sendiri-Nya. Dia-lah yang dinamakan dengan nama-nama baharu.<sup>158</sup>

Bagi Ibnu 'Arabi, tajalliyat al-Ilahy, adalah penampakan Diri Ilahi melalui ciptaan-Nya. Dengan ciptaan-Nya Ia melihat Diri-Nya, dan memperlihatkannya sebagai bukti akan keberadaan-Nya. Dia mengenal diri-Nya dan memperkenalkan-Nya melalui alam semesta, karena alam adalah "cermin" bagi Tuhan. Melalui cermin itulah Dia

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fusush al-Hikam, hal. 80-81.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid III, hal. 57.

<sup>158</sup>Muhyiddin Ibnu Arabi, Fushush al-Hikam, hal. 181.

mengenal dan memperkenalkan "wajah"-Nya. Di samping itu juga Tuhan adalah "harta simpanan yang tersembunyi", yang tidak dapat dikenal kecuali melalui alam.

Al-Haqqu Ta'ala dari segi zat-Nya tidak diketahui, akan tetapi dari segi nama-nama dan sifat-sifat-Nya dapat diketahui dengan menampakkan Diri pada alam, sehingga arti keberadaan al-Haq bagi Ibnu 'Arabi sebagai "harta simpanan terpendam" atau batin ialah kesatuan nama-nama dalam menunjukkan apa yang disebut Esa, yaitu zat yang dari hukum-hukum (sifat-sifat), hubunganhubungan, relasi-relasi. Karena al-Haq pada taraf "harta tersimpan", transenden secara total. Tidak dapat dilihat, diketahui dan didekati secara absolut, namun memperkenalkan diri-Nya dengan menciptakan alam. Oleh karenanya, alam dikatakan sebagai penampakan dari Tuhan yang hakiki.

Dengan demikian, sebenarnya Tuhan dan alam dan segala visualisasi mengenai nama-nama Tuhan, adalah suatu realitas, tetapi berbeda wajah yang satu dan yang banyak. Keduanya merupakan satu realitas. Untuk memahami Tuhan Yang Satu dan yang sekaligus banyak, bisa dengan cara memandang Yang Satu dalam yang banyak, atau memandang yang banyak dalam Yang Satu. Atau dengan perkataan lain, Yang Satu dipandang sebagai yang banyak, dan yang banyak dipandang sebagai Yang Satu. Namun demikian, Ibnu 'Arabi mengingatkan:

Tidakkah ada di dalam alam semesta ini kecuali yang menunjukkan kepada ke-Esaan. Dan di dalam perkiraan tidak terdapat sesuatu kecuali apa yang menunjukkan kepada bilangan banyak, maka Ia beserta alam bersama-sama nama-nama Tuhan dan dengan nama-nama alam. Dan barang siapa yang

berpihak kepada ke Esaan, maka ia bersama-sama "Yang Haq" dipandang dari segi Dzat-Nya yang tidak menghajatan alam semesta.<sup>159</sup>

Keberadaan alam dan manusia, memberi makna terhadap perwujudan asma dan sifat Tuhan. Sebab tanpa adanya alam yang bersifat empirik, maka dzat Yang Maha Mutlak akan tetap tinggal dalam kemujarradan-Nya. Yang tidak dapat dikenal oleh siapa pun juga, serta akan tetap dalam bentuk citra akali. Di sinilah letak urgensi wujud adalah sebagai manifestasi dari tajalliyat al-Ilahy yang akan melihat diri-Nya Yang Mutlak terjelma dalam berbagai bentuk empiris yang terbatas.<sup>160</sup> Oleh karenanya hubungan antara Tuhan dengan realitas alam dan manusia, dalam pandangan Ibnu 'Arabi merupakan dua kenyataan, yang keberadaannya berbeda antara satu dengan yang lainnya. sebab Hakikat Wujud (Tuhan) bukanlah alam dan manusia, dan sebaliknya alam dan manusia bukanlah Hakikat Wujud. Namun dari esensinya adalah satu, yaitu Tuhan yang merupakan hakikat dari segala yang ada. Ia pula dalam esensi; namun bukan dalam bentuk dan rupa. Itulah sebabnya disifati dengan sifat yang berlawanan atau paradoks.<sup>161</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fusush al-Hikam, hal. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>Ahmad Daudi, Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syekh Nuruddin al-Raniri, hal. 78.

<sup>161</sup> Dalam Islam hal yang bersifat berlawanan (paradoks) atau suatu bersifat dualitas, memainkan peranan penting dalam sejarah pemikiran Islam. Memahami persoalan Yang Awal dan Yang Akhir, Yang Tampak dan Yang Gaib, dan semacamnya, merupakan identitas Tuhan termasuk dalam kategori ini. Tuhan memang merupakan sesuatu yang paradoks, memiliki sifat ambiguitas yang mengandung pertentangan dalam dirinya, tetapi menjadi satu kesatuan utuh yang harmonis (Lihat Komaruddin

Dalam hubungan antara Tuhan dan realitas yang bertajalli lewat asma dan sifat. Maka dalam satu sisi Tuhan sebagai Hakikat segala yang ada, Ia pulalah yang satu itu sendiri, namun di sisi lain Ia dalam zat-Nya, bukan Ia yang ada itu. Untuk itulah, Ibnu 'Arabi mengharuskan adanya tasybih dan tanzih dalam melihat hubungan antara Tuhan dan realitas alam dan manusia.

#### 3. Tasybih dan Tanzih

Jika Tuhan dilihat dari segi dzat-Nya, maka Tuhan berbeda sama sekali dengan segala sesuatu yang selain diri-Nya, bahkan melebihi dan mengatasi segala sesuatu yang ada itu. Karena itu Tuhan dari sisi dzat-Nya, di luar jangkauan pengetahuan manusia, tidak dapat dilihat dengan mata kepala, dan tidak bisa dilukiskan dengan kata-kata atau dengan apapun.

Allah sebagai Dzat yang absolut dan Maha Gaib, sesungguhnya tidak memerlukan nama. Namun, jika Ia diberi nama, maka nama apapun tidak ada yang tepat. Jika Yang Absolut bisa diberi nama berarti bisa didefinisikan. Dan jika Tuhan bisa didefinisikan, maka sesungguhnya Ia tidak lagi absolut. Karena defenisi berarti sebuah pembatasan dan pencuitan dari sebuah realitas, dan Allah itu adalah serba Maha dan sungguh tidak mudah dan bahkan tidak mungkin memberikan penjelasan secara mutlak. 162

Jika dilihat dari nama dan sifat-Nya yang termanifestasi dalam alam, maka Tuhan mirip dengan alam.

Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafis, Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial, hal. 212).

<sup>162</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafis, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 33.

Karena dengan melalui alam Tuhan menampakkan Diri-Nya. Tuhan memperkenalkan, dan memberitahukan tentang Diri-Nya dalam bentuk-bentuk alam. Alam adalah perwujudan nama-nama dan sifat-sifat Tuhan. Alam mempunyai keserupaan dan kemiripan dengan Tuhan, pada tingkat tertentu, alam adalah tanda atau ayat yang memberitahu identitas Tuhan, 163 karena melalui alam, manusia dapat mengetahui Tuhan. Ibnu 'Arabi mengatakan: "Bahwa alam keseluruhannya adalah bentuk –penampakan diri Tuhan dari Nama Yang tampak. 164

Ibnu 'Arabi dapat melihat hubungan antara Tuhan dan alam, mengharuskan adanya *Tanzih*, di mana Tuhan secara mutlak bebas dari ketidaksempurnaan dan kesamaan, serta melebihi sifat-sifat kualitas apapun yang dimiliki oleh makhluk-Nya. Di samping *tanzih*, Ibnu 'Arabi memakai *tasybih*, yang berarti penyerupaan Tuhan dengan segala realitas ciptaan-Nya. Dengan keserupaan tersebut, akan dapat ditemukan keserupaan antara Tuhan dengan makhluk-Nya. Ibnu 'Arabi mengatakan:

Yang pertama menjadi awal dari kenyataan ini adalah apa yang lebih layak dan bisa lebih dekat pada nama (asma) yang menuntut adanya tanzih. Setelah itu nampak keterangan dari nama-nama (asma) yang menuntut adanya tasybih (penyerupaan). Adapun yang menuntut dan menghendaki adanya tanzih adalah nama-nama yang berkaitan dengan masalah dzat Tuhan. Adapun yang menghendaki adanya tasybih (penyerupaan), adalah nama dari dzat yang

 $<sup>^{163} \</sup>mathrm{Kautsar}$  Azhari Noer, Ibnu Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan, hal. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid I, hal. 75.

keberadaannya memberi keterangan bahwa ia adalah Tuhan.<sup>165</sup>

Dalam pandangan Ibnu 'Arabi, hubungan antara dzat dan sifat Tuhan, adalah di tengah-tengah antara tasybih dan tanzih. Karena dalam suatu saat Ibnu 'Arabi menempatkan Tuhan pada ketinggian-Nya, serta kemahasucian bagi zat-Nya. Di sisi lain, ia juga menempatkan Tuhan Yang Haq dengan manifestasi-Nya dengan sifat-sifat makhluk-Nya.

Sifat tanzih menurut Ibnu 'Arabi, merupakan pengkudusan dzat Ilahi dari persamaan, atau pun persekutuan antara Tuhan dengan alam. Ke-Esaan dzat Ilahi tidak dapat diketahui kecuali dengan pemberian dari Tuhan sendiri. Sebab dzat Tuhan tidak menyerupai sesuatu, dan tidak satupun dari sesuatu yang menyerupai-Nya. Oleh karena itu, pengetahuan tentang dzat Ilahi tidak dapat dibicarakan kecuali dengan *iman* (kepercayaan sepenuhnya) terhadap Allah. Demikian pula dengan mempercayai dan mengikuti sepenuhnya apa yang diajarkan-Nya. 166

Konsep ke-Esaan dalam ajaran Ibnu 'Arabi, adalah penafian terhadap segala sesuatu selain Tuhan, sehingga tidak satupun dari realitas ini yang dapat diperbandingkan dengan-Nya. Di antara realitas-realitas yang dapat diperbandingkan harus terdapat kesamaan umum dalam sifat maupun dalam persyaratan yang seimbang. Sedangkan Tuhan adalah transenden dalam kedua segi itu.<sup>167</sup> Ibnu 'Arabi mengatakan:

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid III, hal. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>Titus Burckhardt, An Introduction to Sufi Doctrine, hal. 72.

Tidak benar pengetahuan dari ilmu tauhid, kecuali penafian segala apa yang ada selain Tuhan Yang Maha Suci. Tuhan berfirman: "Tidak ada sesuatupun yang serupa dengan-Nya, dan Maha Suci Tuhan-mu Tuhan yang mempunyai keperkasaan dari apa yang mereka sifatkan". Maka ilmu dengan penafian adalah ilmu tentang Allah Yang Maha Suci lagi Maha Agung. 168

Sekalipun Ibnu 'Arabi sangat menekankan aspek tanzih berkaitan hubungan antara Tuhan dan alam, namun juga tidak mengabaikan aspek tasybih, yang berkaitan dengan hubungan antara Tuhan dalam asma dan sifat-Nya dengan alam. Menurutnya, pengetahuan yang paling sempurna tentang Tuhan, adalah pengetahuan yang memadukan tanzih dan tasybih secara terperinci. Pengetahuan manusia bersifat global (umum), karena itu kemampuan manusia mengetahui bentuk-bentuk alam yang tidak terbatas, tidak bersifat menyeluruh atau hanya dalam bentuk rincian dari alam; sebagaimana halnya keterbatasan manusia mengetahui dirinya secara utuh. Apa yang dapat diketahui oleh manusia tentang dirinya adalah bagianbagian tertentu dari dirinya. 169 Ibnu 'Arabi mengatakan:

Jika engkau berpegang hanya kepada *tanzih*, engkau mengikat-Nya,

Jika engkau berpegang hanya kepada *tasybih,* engkau membatasi-Nya.

Jika engkau berpegang kepada kedua aspek itu, engkau adalah benar,

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid I, hal. 193.

<sup>169</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushush al-Hikam, hal. 69.

Imam dan master dalam pengetahuan-pengetahuan kerohanian.

Barang siapa berpegang kepada dualitas Tuhan dan alam adalah musyrik.

Dan barang siapa yang berpegang kepada pemisahan Tuhan dari alam,

Maka ia mengesakan Tuhan secara keliru.

Berhati-hatilah terhadap *tasybih* itu jika engkau mengakui dualitas,

Engkau bukanlah Dia, tetapi engkau adalah Dia dan engkau melihat-Nya dalam entitas segala sesuatu,baik sebagai yang tidak terbatas maupun sebagai yang terbatas.<sup>170</sup>

Untuk itu melalui *tasybih* dan *tanzih*, menurut Ibnu 'Arabi, manusia dapat bermusyahadah dengan Tuhan-Nya. Sebab dengan cara *tanzih*, Tuhan bertajalli, turun dalam bentuk bayangan dengan cara *tasybih*. Lebih lanjut Ibnu 'Arabi mengatakan:

Ketahuilah bahwa sesungguhnya Tuhan Yang Maha Haq lagi Maha Tinggi, dalam ber-musyahadah dengan hamba-Nya lewat dua cara; yaitu dengan cara tanzih dan dengan bentuk yang turun pada bayangan dengan cara tasybih. Adapun cara tanzih Tuhan bertajalli seperti dalam firman Allah: "Tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia", sedangkan tasybih Tuhan bertajalli seperti dalam sabda Nabi: "Sembahlah Tuhanmu seakan-akan engkau melihat-Nya.<sup>171</sup>

Tasybih lewat asma dan sifat Ilahi dapat dijadikan jalan untuk sampai kepada Hakikat Wujud, sebab asma dan sifat

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushush al-Hikam, hal. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 3.

Ilahi merupakan kemungkinan-kemungkinan Ilahi yang terkandung dalam alam semesta. Dengannya pula Tuhan bertajalli pada alam semesta, sebagaimana Tuhan mensifati diri-Nya sendiri dalam al-Qur'an, Allah berfirman: "Katakanlah! "Perhatikanlah apa yang ada di langit dan di bumi. Tidaklah bermanfaat tanda-tanda kekuasaan Allah dan rasul-rasul yang memberi peringatan bagi orang-orang yang tidak beriman". <sup>172</sup> Untuk itu Ibnu 'Arabi mengatakan: "Alam keseluruhannya adalah *mazahir* (penampakan) dari mana-mana Allah". <sup>173</sup>

Tuhan dalam dzat-Nya adalah Esa, karenanya tidak ada yang dapat diperbandingkan dengan-Nya, tidak berhubungan dengan realitas alam, atau terlepas dari namanama dari alam; namun tidaklah berarti bahwa dzat Tuhan tidak berhubungan sama sekali dengan nama-nama alam. Sebab penekanannya adalah pada *tanzih* Tuhan secara absolut. Ibnu 'Arabi mengatakan:

Nama-nama yang menuntut *tanzih* adalah nama-nama yang dituntut dzat karena diri-Nya. Sedangkan nama-nama yang menuntut *tasybih*, adalah nama-nama yang dituntu oleh dzat karena keadaan-Nya sebagai Tuhan. Nama-nama *tanzih* adalah seperti Yang Maha Kaya, Yang Maha Esa, dan semua nama-nama yang dimiliki oleh-Nya. Sedangkan nama *tasybih* adalah nama-nama seperti Maha Penyayang, Maha Pengampun, dan segala sesuatu yang dapat menjadi sifat hamba secara

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup>Departemen Agama R.I. *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penerjemah al-Qur'an, 1982), h. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 34.

hakiki dari segi keadaan, sebagai fokus penampakan bukan dari segi entitasnya sendiri.<sup>174</sup>

Setiap nama-nama Tuhan mengandung dua pengertian atau penunjukan (dalalah). Zat Tuhan dan suatu pengertian, kualitas atau realitas spesifik baginya yang membedakan dengan nama-nama yang lain. Sejauh menunjukkan zat Tuhan, nama itu adalah satu dan sama. Dari segi penunjukan pertama ini, nama-nama mengandung ke-Esaan (ahadiyah). Tetapi sejauh menunjukkan pengertian, kualitas atau realitas khas masing-masing, nama-nama itu adalah banyak dan beraneka. Dari segi penunjukan kedua ini, nama-nama mengandung keanekaan (al-katsrah).<sup>175</sup>

Ke-Esaan dan keidentikan nama-nama Tuhan dapat dijelaskan dengan mengatakan bahwa Yang Maha Pengasih (al-Rahim), Sang Pencipta (al-Khaliq), yang Hidup (al-Hayy), Yang Maha Kuasa (al-Qadir), dan semua nama-nama yang lain adalah Allah, yaitu Zat-Nya, karena Dialah yang dinamai dengan nama-nama demikian. Sedangkan keanekaan dan perbedaan nama-nama Tuhan dapat ditunjukkan misalnya dengan mengatakan Allah adalah Maha Pengasih tidak sama dengan mengatakan Allah Maha Kuasa dan tidak sama pula dengan mengatakan bahwa adalah Maha Pengampun. Ketiga nama itu menunjukkan arti dan realitas khusus masing-masing nama yang membedakan antara satu dengan yang lainnya.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Futuhat al-Makkiyah*, jilid II, hal. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>Kautsar Azhari Noer, *Ibnu Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan*, hal. 105.

meskipun yang dimaksud dengan kesemuanya nama-nama itu adalah Allah. $^{176}$ 

Dengan demikian Tuhan yang mewujudkan Diri dalam banyak nama dan wajah, bersifat metafisis - inmateri, tidak terbatas, bersifat Absolut, melahirkan pemahaman dan pemikiran serta visualisasi dan personifikasi tentang Tuhan. ekspresi sungguh-sungguh Namun demikian, setiap mengenai Tuhan tetap diakomodir-Nya, sehingga pengakuan manusia tentang Tuhan sangat beragam sesuai dengan persepsi seseorang tentang Tuhannya, dalam menangkap elemen-elemen Ilahiah di atas alam raya. Dari sanalah, kemudian manusia mengenal hakikat yang sesungguhnya.

## C. Pandangan Ibn 'Arabi Tentang Wahyu

Agama seperti yang telah diutarakan sebelumnya, adalah kepasrahan, ketundukan dan ketaatan terhadap Tuhan. Sikap pasrah kepada Tuhan tidak saja merupakan ajaran Tuhan kepada manusia, akan tetapi diajarkan dengan tetap berdasar pada keberadaan manusia sebagai makhluk; sehingga pertumbuhan dan perwujudannya pada manusia, selalu dari dalam diri manusia, tidak tumbuh dan muncul dengan sendirinya, apalagi mau dipaksakan dari luar. Ajaran-ajaran Tuhan yang sampai kepada manusia melalui Nabi-nabi dan Rasul-rasul yang utusan-Nya, lazim disebut dengan wahyu; yaitu berupa kitab suci. Wahyu ini pula

\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>Kautsar Azhari Noer, *Ibnu Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan*, hal. 106.

menjadi wadah bagi sejarah pengalaman tradisi keagamaan, dan sekaligus merupakan inspirasi Ilahi.<sup>177</sup>

Dalam agama sesungguhnya, Allah menyapa manusia, yaitu dalam wahyu, dan itulah unsur mutlak dalam agama; dan manusia menjawab dengan *iman* (kepercayaan), dan itulah unsur yang tidak mutlak. Jawaban dalam iman terwujud dalam seluruh dimensi dalam kehidupan agama itu, baik dalam pola doa dan beribadah, dalam kehidupan dan gaya amalnya, dalam strukturisasi umat, dalam perumusan dan sistematika ajarannya, dalam interpretasi ketentuan-ketentuan wahyu sebagai hukum agama dan seterusnya. Semua unsur itu perlu, karena merupakan perwujudan iman yang dituntun oleh wahyu.<sup>178</sup>

Bagi Ibnu 'Arabi wahyu adalah sumber inspirasi rohani yang diberikan oleh Tuhan kepada manusia. Ia adalah penyingkapan tabir pengetahuan potensial dan penggugahan kesadaran suci yang sedang tidur dalam hati setiap manusia. Apabila tabir terangkut maka "mata" hati melihat semua hal yang abadi dan temporal, aktual dan potensial,<sup>179</sup> sebagaimana halnya Nabi yang menerima wahyu, dimulai dari mimpi yang benar. Dari mimpi yang benar inilah, kemudian Nabi mengetahui segala hal, baik alam gaib maupun alam nyata. Kemudian oleh Ibnu 'Arabi

<sup>177</sup>George B. Grose & Benjamin J. Hobbard (ed), *The Abraham Connection A. Jew, Christian and Muslim in Dialogue* (Tiga Agama Satu Tuhan), alih bahasa Santi Indra Astuti (Bandung: Mizan, 1998), hal. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup>Frans Magnis Suseno, "Agama: Antara Absolusitas dan Relativitas Ajaran", dalam *Agama dan Pluralitas Bangsa,* (Jakarta: P3M, 1992), hal. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushush al-Hikam, hal. 133.

diistilahkan dengan *al-Hikmah Nuriah*, yang memancarkan cahayanya ke alam *khayal*.<sup>180</sup>

Apa yang diterima oleh seorang Nabi berupa wahyu disebabkan karena capaian-capaian spiritual dan kematangan rohaniah yang telah dicapai, yang kemudian mematangkan kondisi mental dan psikologinya. Sehingga apa yang diperoleh seseorang demikian pula oleh seorang

<sup>180</sup>Ibnu 'Arabi memakai istilah *khayal* dalam hal yang berkaitan dengan penerimaan wahyu, sebagai lambang untuk memahami realitas tersembunyi. Alam ini adalah *khayal* menurut pengertian ini. Mimpi adalah *khayal* karena alam dan mimpi adalah simbol-simbol dari realitas-realitas tersembunyi. Karena itu menurut Affifi, ada dua hal yang harus dibedakan untuk memahami apa yang dikatakan oleh Ibnu 'Arabi tentang *khayal* sebagai berikut:

- 1. Macam psikologi, yakni kesan-kesan mental yang hanya dilihat di dalam dan tidak punya eksistensi yang terpisah dari pikiran. Dari kategori ini bisa digolongkan antara lain: mimpi-mimpi, ilusi, dan kesan-kesan normal biasa dari keadaan sedang bangun.
- 2. Apa yang mungkin dinamakan metafisika, oleh Ibnu 'Arabi, tanpa disertai alasan khayal. Dalam hal ini oleh Ibnu 'Arabi dibagi menjadi dua: (a) Yang dapat dipisah (al-Munfashil), yang terlihat dalam tahap imajinasi, karena tidak punya korporealitas eksternal, seperti dalam bentuk Jibril yang dilihat oleh Muhammad, dan Iblis yang dilihat menggantikan shaf Musa. (b) Yang tidak dapat dipisah-pisah (al-Muttashil). Ibnu 'Arabi mengartikan juga sebagai kesan mental biasa yang ia bagi dalam bentuk:
  - Kesan yang secara sadar diingatkan kepada pikiran oleh proses takhayyul.
  - Kesan yang datang kepada pikiran dengan sendirinya di bawah kondisi-kondisi tertentu misalnya mimpi. (A.E. Affifi, A Mystical Philosofi of Muhyiddin Ibnu 'Arabi, (Filsafat Mistik Ibnu 'Arabi) alih bahasa Syahril Mawi dan Nandi Rahman (Cet. II; Jakarta: Gaya Media Pratama, 1995), hal. 178-198.

Nabi sangat ditentukan oleh kesiapan mental spiritual – rohani, dan kondisi psikologis bagi yang akan menerimanya.

Wahyu dalam dimensi eksoterisnya dimungkinkan melalui inisiasi ke tingkat yang lebih tinggi dari keberadaan manusia. Begitu juga dengan kesadarannya, karena ritusritus yang tepat dan amalan-amalan tradisional, bentukbentuk simbol dan barakah dari wahyu, menyediakan kunci bagi manusia untuk mampu membuka pintu ruang batin keberadaannya. Demikian pula dengan bantuan seorang guru spiritual yang akhirnya mampu mencapai khazanah permata makrifat.<sup>181</sup>

Meskipun jiwa<sup>182</sup> manusia memancarkan cahaya tetapi terlalu jauh bergerak dari sifat primordialnya. Juga tidak akan mampu menggunakan secara penuh karunia Ilahi bagi dirinya. Di sinilah ia membutuhkan wahyu, yang dengan sendirinya dapat mengaktualisasikan jiwa dalam diri manusia, dan menyediakannya fungsi yang pantas, di mana manusia adalah seorang Nabi. Dan ketika jiwanya berfungsi dalam dirinya "secara natural" ia akan melihat segala

<sup>181</sup>Sayyed Hossein Nasr, *Knowledge and The Sacred* (Pengetahuan dan Kesucian), alih bahasa Suharsono (et al.), (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), hal. 172.

<sup>182</sup>Jiwa, oleh Sayyed Hossein Nasr disebut dengan intelek. Intelek adalah Ilahi itu sendiri, dan hanya manusia yang sampai pada tarafnya, manusia berpartisipasi di dalamnya, ia adalah substansi dan juga fungsi. Ia adalah cahaya dan juga visi. Intelek bukanlah pikiran dan bukan pula nalar yang merupakan refleksi intelek terhadap wilayah manusiawi, tetapi ia adalah akar dan pusat kesadaran, dan apa yang secara tradisional disebut dengan jiwa. (Lihat lebih lanjut Sayyed Hossein Nasr, Knowledge and The Sacred, hal. 170.

sesuatu secara *in-dividis* dan memiliki pengetahuan langsung tentang karakter suci sepanjang masa.<sup>183</sup>

Dalam pandangan Ibnu 'Arabi, untuk panggilan kepada semua Nabi dan Rasul, ia menggunakan istilah *alawliya* (wali), karena menurutnya seorang Rasul dan Nabi adalah juga seorang wali yang paling luhur, yang diberikan tugas eksternal untuk menyampaikan pesan Tuhan melalui wahyu. Dan seorang Nabi juga adalah seorang wali yang menonjol di antara wali-wali yang mendapatkan keutamaan berdasarkan pada pengetahuan mereka tentang dunia spiritual.<sup>184</sup>

Kewalian sesungguhnya merupakan basis bagi semua pangkat-pangkat spiritual, dan bahkan satu-satunya unsur bagi mereka. Menurut Ibnu 'Arabi istilah *al-Auliya* merupakan suatu atribut Tuhan; karena Tuhan menamakan diri-Nya sebagai Auliya,<sup>185</sup> dan apabila diaplikasikan istilah itu untuk orang, maka istilah auliya hanya berlaku bagi mereka yang telah menyadari kesatuan esensial mereka dengan Tuhan. Karenanya, istilah auliya lebih umum dari pada nubuwwah atau risalah. Kenabian dan kerasulan merupakan tingkat-tingkat khusus yang bersifat temporal,<sup>186</sup> sungguhpun demikian dalam kapasitas sebagai wali, nabi dan rasul lebih sempurna kewaliannya. Oleh karena itu, kewalian dari seorang nabi dan rasul lebih superior dari sisi kenabian dan kerasulannya.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup>Sayyed Hossein Nasr, Knowledge and The Sacred, hal. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, jilid II, hal. 364.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup>QS. [41]: 31.

<sup>186</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushush al-Hikam, hal. 67.

Ibnu 'Arabi memandang semua rasul, nabi dan wali berada di dalam satu kelompok yang sama dengan suatu unsur umum yang menyatukan mereka semua; unsur ini menjadi prinsip aktif dalam semua wahyu dan inspirasi. Bahkan lebih jauh, Ibnu 'Arabi menganggap bahwa semua agama sejak dari nabi Adam hingga Muhammad saw. merupakan manifestasi-manifestasi temporal -yang disesuaikan menurut kebutuhan-kebutuhan dan keperluan-keperluan ras manusia pada waktu yang berbeda-beda dari suatu agama universal yang ia namakan Islam.<sup>187</sup>

Menurut Seyyed Hossein Nasr, manusia merupakan kepribadian yang dapat menjadi nabi dan penyampai bagi firman-firman Tuhan, karena pewahyuan selalu diberikan dalam bahasa rakyat pada siapa Tuhan mengalamatkan diri-Nya, 188 dalam al-Qur'an dikatakan "...dan kami tidak pernah mengirimkan seorang utusan kecuali dengan bahasa kaumnya yang ia dapat sampaikan (pesan) dengan jelas untuk mereka". 189

Keadaan manusia memberikan partikularitas tertentu kepada berbagai pewahyuan kebenaran, sementara jantung pewahyuan ini tetap di atas segala bentuk. Dalam kenyataannya, manusia dapat melakukan penetrasi ke dalam esensi tak berbentuk, melalui inteligensinya yang disucikan oleh kewahyuan itu, dan bahkan sampai kepada pengetahuan bahwa kebenaran yang tak berbentuk dimodifikasi oleh bentuk penerimaan menurut kebijaksanaan Tuhan. Tuhan di dalam diri-Nya menciptakan suatu penerimaan yang dapat menerima pewahyuannya

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup>A.E. Affifi, A Mystical Philosofi of Muhyiddin Ibnu 'Arabi, hal. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup>Sayyed Hossein Nasr, Knowledgeand The Sacred, hal. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup>QS. [14]: 4.

dalam iklim dan setting yang berbeda.<sup>190</sup> Dalam hal ini pulalah Ibnu 'Arabi menegaskan bahwa pencapaian ilmu-ilmu yang didapatkan bukan karena usaha akan tetapi merupakan pancaran langsung dari Tuhan (Manasilun min Allah).<sup>191</sup>

Hal yang demikian, oleh Schuon diistilahkan dengan "wahyu pribadi" yang juga secara langsung berasal dari Tuhan, tetapi diberikan kepada orang-orang suci tanpa amanat kenabian yang ketat. Setiap kebenaran rohani pasti berasal dari prototipe kitab samawi, namun berbeda dengan cara turunnya wahyu pribadi, di mana kata-kata harfiyah tidak hanya diterima melalui ilham semata-mata, seperti yang terdapat di dalam beberapa tulisan para orang suci dan bijak, melainkan melalui wahyu dalam pengertian yang sesungguhnya, yaitu melalui tindakan Ilahi langsung, 192 sebagaimana yang terjadi pada diri Ibnu 'Arabi dalam kasus kitab *Fusus al-Hikam*-nya. Menurut beliau, ia terima dan dinyatakan sebagai wahyu yang langsung diterima dari tangan Rasulullah. Ibnu 'Arabi mengatakan:

Amma Ba'du. Sesungguhnya saya melihat Rasulullah secara langsung pada sepuluh akhir bulan Muharram tahun 627 di Damaskus. Di tangannya terdapat kitab Fusus al-Hikam ini, beliau berkata kepadaku ambillah kitab ini dan sampaikan kepada manusia agar dapat ia

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup>Sayyed Hossein Nasr, Knowledge and The Sacred, hal. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup>Dalam *Futuhat al-Makkiyah*, Ibnu 'Arabi mengatakan: "Saya mendapatkan ilmu dengan cara pencarian langsung dari Tuhan bukan dengan usaha", dapat dilihat dalam Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Futuhat al-Makkiyah*, jilid IV, hal. 560.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup>Fritjof Schuon, *Islam in The Perrenial Philosophy* (Islam dan Filsafat Perennial), alih bahasa Rahman Astuti (Bandung: Mizan, 1993), hal. 75.

manfaatkan. Maka saya berkata saya dengar dan saya taati demi Allah dan Rasul-Nya.<sup>193</sup>

Dengan demikian, wahyu bagi Ibnu 'Arabi bukanlah semata-mata apa yang diberikan Tuhan kepada Nabi dan Rasul, akan tetapi wahyu juga memungkinkan didapat oleh orang-orang yang telah siap secara kerohanian dan spiritual, atau kepada mereka-mereka yang telah dianggap suci. Oleh karena itu pula, Ibnu 'Arabi, menganggap bahwa wahyu bersifat universal, dan bersumber dari Tuhan Yang Maha Tahu. Demikian pula dengan ajaran yang tercakup di dalamnya, sehingga ajaran yang bersumber dari Tuhan, walaupun dalam bentuknya terdapat perbedaan, namun dari sisi esensialnya, adalah sama, yaitu berisi satu tuntunan untuk menghubungkan manusia dengan Tuhannya.

<sup>193</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushush al-Hikam, hal. 3.

## BAB IV REFLEKSI KRITIS TERHADAP KONSEP KESATUAN AGAMA IBNU 'ARABI

Konsep kesatuan agama Ibnu 'Arabi, merupakan satu mata rantai yang tidak terpisah dari pemikirannya tentang wahdat al-wujud. Ibnu 'Arabi melihat bahwa segala yang ada termasuk agama tidak lain dari penampakan Diri Ilahi (Tajalliatu al-Ilahi), di mana segala sesuatu bersumber dari "Yang Satu", Dia-lah yang tampak pada yang zahir Dia pula yang tersembunyi, dan segala yang ada adalah sebagai penampakan bagi diri-Nya.

Kesatuan yang tampak (al-Zahir) dan yang tidak tampak (al-Batin) adalah kesatuan dua nama dengan sifat yang berlawanan dari entitas (ayan) yang satu, karena Tuhan menurut Ibnu 'Arabi tidak mungkin dapat dipahami kecuali dengan penyatuan nama-nama yang berlawanan. Ini merupakan suatu hukum ontologis yang berlaku bagi Tuhan,<sup>194</sup> demikian pula dalam melihat agama. Oleh karenanya agama bagi Ibnu 'Arabi, juga tercakup dalam dua sifat yang berlawanan, yaitu yang tampak (al-Zahir), tercakup dalam aspek eksetoris dan yang tidak tampak (al-Batin), tercakup dalam aspek esoteris.

<sup>194</sup>Kautsar Azhari Noer, *Ibnu 'Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan* (Jakarta: Paramadina, 1995), hal. 68.

## A. Aspek Eksoteris Agama

Kehadiran agama tidak bisa terlepas dari kehadiran manusia sekalipun diyakini, bahwa agama adalah dari Tuhan, namun peruntukannya bukanlah untuk Tuhan, akan tetapi untuk kepentingan umat manusia. Karenanya agama dalam perkembangan ajarannya, walaupun bersifat Ilahiah karena bersumber dari Yang Ilahi, namun senantiasa berdialogis dan berkompromi dengan nilai-nilai serta simbol-simbol yang berkaitan erat dengan nilai-nilai kemanusiaan. Institusi iman yang mengarah kepada Tuhan, pada gilirannya memantul balik kepada persoalan-persoalan yang berkaitan dengan persoalan-persoalan kemanusiaan. Kemudian pada akhirnya melahirkan institusi keagamaan yang memiliki dimensi sosiologis horisontal.<sup>195</sup>

Tujuan agama sesungguhnya adalah untuk kebaikan umat manusia, di mana dalam kehidupan manusia senantiasa berdialektika dengan kondisi kehidupan yang nyata, karenanya institusi keagamaan juga tidak lepas dari persoalan-persoalan nyata dalam kehidupan manusia, baik yang mengatur persoalan hubungan manusia dengan Tuhannya, persoalan hubungannya dengan sesama manusia, maupun persoalan yang mengatur hubungan manusia dengan lingkungan sekitarnya. Untuk itulah agama bersifat nyata, sifatnya berbentuk formal, dapat diukur dengan ukuran yang bersifat kuantitatif, dan pendekatannya bisa dilakukan dengan pendekatan yang bersifat empiris.

<sup>195</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, (Jakarta: Paramadina, 1995), hal. 89.

Aspek eksoterisme agama, adalah pemahaman agama yang didasari pada bentuk formal agama, bentuk ini pulalah yang membedakan antara satu agama dengan agama yang lain. Keberagamaan yang mengendalikan bentuk, tidak menjadikan agama satu-satunya sarana untuk penyelamat, sungguhpun demikian kebenarannya dapat diterima sebatas merupakan derivasi-spiritual dari substansi yang absolut.<sup>196</sup>

Setiap bentuk adalah terbatas, dan setiap agama pada dimensi eksoterisnya, adalah suatu bentuk. Itu pulalah sebabnya bahasa dan perilaku keberagaman sangat kaya dengan ungkapan-ungkapan yang bersifat simbolik, analogis, dan semacamnya. metaforis, Kesemuanya menuntut penyingkapan yang dalam akan makna dan pesan hakiki yang ada di baliknya.<sup>197</sup> Karenanya, Ibnu 'Arabi dalam melihat bentuk formal dari peribadatan dalam Islam, seperti pada perintah berwudhu (bersuci) setiap saat mau melaksanakan ibadah shalat, demikian pula dengan kewajiban menghadap ka'bah, kesemuanya mengandung makna yang dalam, tidak hanya sebatas pembersihan organ yang terkena dengan air pada saat berwudhu, akan tetapi merupakan simbolisasi dari perintah pembersihan terhadap rohani (jiwa) sebelum menghadap kepada Tuhan. Demikian pula perintah menghadap ka'bah. Ibnu 'Arabi mengatakan:

Sesungguhnya hamba diperintahkan untuk menghadap kepada Tuhan dengan hatinya, pada saat ia shalat, bahkan di dalam semua gerak dan diamnya.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 56.

Tidak ada yang dilihat kecuali, hanya Allah, baik pada saat di dalam shalatnya maupun di luar shalatnya. 198

Aspek eksoterisme memberikan identitas secara spesifik terhadap agama, dan lebih dari itu, ketika substansi telah terlembagakan, ia menuntut penolakan secara tegas dan keras terhadap agama lain. Hal demikian, tidak dapat dihindari, karena setiap wahyu dari agama yang lahir kemudian selalu menolak agama sebelumnya. Ini sangat logis sebagai pembenaran bagi agama yang bersangkutan. Karena itu, aspek eksetoris suatu agama merupakan hal yang sudah menjadi kehendak Ilahi.<sup>199</sup> Namun demikian menurut Shcuon,<sup>200</sup> penolakan terhadap agama sebelumnya oleh wahyu hanya sebatas pada bentuk-bentuk agama, bukan pada tahapan substansinya, itupun tidak didasarkan pada penilaian atas bentuk agama tertentu secara keseluruhan, melainkan hanya pada beberapa aspek khusus yang bersifat negatif, yang muncul disebabkan oleh kemerosotan sebagian bentuk agama yang bersangkutan.

Ketika substansi agama hadir dalam bentuk terbatas kepada pemeluknya, maka sesungguhnya agama pada waktu yang sama bersifat universal dan sekaligus partikular. Dalam konteks inilah setiap agama memiliki satu bentuk dan satu substansi. Bentuk agama adalah relatif, namun di dalamnya terkandung muatan yang bersifat substansial dan

 $<sup>^{198} \</sup>rm Muhyiddin~Ibnu$  'Arabi, Futuhat al-Makkiyah, Jilid III (Bairut: Daru Shadir, t.th.), hal. 405.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup>Fritjof Schuon, *The Transendent Unity of Religions*, (Titik Temu Agama-Agama), alih bahasa Saefuddin Bahar, (Jakarta: Obor, 1995), hal. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>Frithjof Schuon, *Islam and The Perennial Philosophy*, (Islam dan Filsafat Perennial), alih bahasa Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1996), hal. 17.

mutlak. Akan tetapi, dalam wujud eksoterisnya suatu agama berbeda dengan agama yang lainnya, karena setiap agama selalu otentik dengan kehendak zamannya. Semua agama yang pernah hadir, baik agama Yahudi, Kristen, Islam, adalah otentik dengan kehendak zamannya dan benar adanya.<sup>201</sup>

Di sini pulalah letak pentingnya dimensi eksoteris agama, di mana agama tanpa dimensi eksoterisnya, akan kehilangan relevansi dan daya emansipasinya bagi manusia dalam membangun peradaban dan dalam mengatasi persoalan hidup yang bersifat empiris berbagai institusional.<sup>202</sup> Persoalan eksoteris dari agama-agama menjadi suatu hal yang tidak kalah pentingnya bagi Ibnu 'Arabi dalam bangunan ajaran tasawufnya, karena dari sinilah kemudian, seseorang mampu melihat dan merasakan kedalaman suatu lautan setelah ia terjun dan menyelaminya sampai ke dasarnya.

Bagi Ibnu 'Arabi, seseorang yang akan menyelami kedalaman suatu ajaran dalam rangka menempuh jalan spiritual untuk sampai kepada hadrat ke-Tuhanan, ia harus tekun dan benar-benar mempersiapkan dirinya dengan berawal dari keseriusannya mengerjakan dan mendalami ajaran-ajaran yang bersifat formal. Hal yang demikian itu, menurut Ibnu 'Arabi merupakan pintu awal bagi seseorang untuk menuju jalan yang bisa membawa dirinya sampai kepada Tuhan. Lebih jauh, Ibnu 'Arabi mengatakan:

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 69.

...yang mula-mula wajib atas kamu ialah menuntut ilmu yang bisa kamu gunakan untuk perjalananmu adalah kesucian (thaharatuka), shalatmu, serta taqwamu, serta apa yang diwajibkan oleh Tuhan terhadapmu, khususnya untuk kamu cari dan pelajari. Tidak usah kamu tambah dari itu. Itulah yang menjadi pintu awal dari *suluk*-mu (perjalananmu) menuju kepada Tuhan.<sup>203</sup>

Aspek eksoteris agama menurut Amin Abdullah, lebih tepat dengan perkataan yang bersifat *historis-empiris*. Model pendekatan ini, meskipun mempunyai kelemahan di sanasini, namun dapat dimanfaatkan untuk mendapatkan masukan yang cukup berharga, terutama untuk memperoleh kajian "aspek prilaku" keberagamaan manusia secara historis-empiris.<sup>204</sup>

Dalam kenyataan empiris, aspek eksoteris agama merupakan perjalanan historis dari esensi agama yang bersifat esoteris. Dalam setiap agama akan selalu ditemukan kebenaran universal. Sekalipun masing-masing agama memiliki bahasa dan bungkusannya yang berbeda-beda. Oleh karena perbedaan bungkus inilah, maka kesulitan, kesalahpahaman, dan perselisihan antar pemeluk agama seringkali muncul ke permukaan. Munculnya agama dengan wajah dan ragam bahasa yang berbeda bagi pemeluknya lebih disebabkan karena kecenderungan masing-masing pemeluk agama melihat perbedaan ketimbang persamaan yang ada, karena kesetiaan terhadap imannya serta

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Risalah al-Anwar Fima Yamnahu Shahibu al-Khalwat min al-Asrar*, (Cet. I; Mesir: Al-Matbaah al-Jamaliyah Beiharat al-Rum, 1914), hal. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup>M. Amin Abdullah, *Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hal. 12-13.

kebenaran agama yang diyakini, dengan mendasarkan diri pada pengetahuan dan tradisi yang dimilikinya.<sup>205</sup>

Dalam perspektif eksoteris, tuntutan untuk mempercayai semua agama, dan tidak mengikatkan dirinya kepada satu keyakinan agama tertentu, dalam kenyataannya tidak mungkin dipertahankan kecuali dengan cara-cara yang nisbi.<sup>206</sup> Bahkan dalam pandangan yang ekstrim, akan menyatakan dirinya sebagai satu-satunya pandangan yang paling absolut, atau paling tidak merupakan puncak dari keselamatan yang ada, walaupun dengan tidak menegasi keselamatan agama lain. Sebab sudut pandangan eksoteris hanya menyangkut kepentingan pribadi, dan keselamatan diri sendiri, serta menganggap tidak ada gunanya mengetahui kebenaran dari bentuk agama lain.207 Ide tentang keragaman bentuk agama tidak memberi manfaat dan tidak menguntungkan, khususnya bagi usaha mencari keselamatan pribadi. Hal ini menunjukkan kenisbian bentuk itu sendiri, walaupun memang bentuk tersebut mutlak diperlukan bagi keselamatan peribadi.

Statemen Ibnu 'Arabi yang dapat menerima semua bentuk dari agama-agama,<sup>208</sup> merupakan suatu hal yang

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>Fritjof Schuon, The Transendent Unity of Religions, hal. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup>Budi Munawar Rahman, "Menguak Batas Dialog Antar Agama", dalam *Ulumul Qur'an*. Nomor 4 Volume IV, 1993, hal. 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup>Dalam *Tarjuman al-Asywak*, Ibnu 'Arabi mengatakan: "Dulu saya tidak suka kepada temanku, karena agamaku tidak sama dengan agamanya. Sekarang hatiku telah menerima semua bentuk, pandangan hijau pengembalaan, atau biara orang Kristen. Biara tempat rahib, Ka'bah orang naik haji. Meja tempat menaruh Taurat atau Al-Qur'an. Agamaku

tidak dimungkinkan jika dilihat dari sudut pandang eksoteris, karena agama dalam aspek eksoteris, perpaduan antara bentuk agama yang satu dengan agama lain merupakan hal yang tidak dimungkinkan, sebagaimana tidak dimungkinkannya bagi seseorang meyakini dua keyakinan yang berbeda dalam dirinya.

Sudut pandang eksoteris dapat berakhir dengan sendirinya, dengan meniadakan dirinya sendiri, jika aspek esoterisme tidak lagi diresapi kehadirannya dalam dirinya. Sebab esoterisme, sesungguhnya merupakan pancaran sinar dan tabir bagi esoterisme. Oleh karena itu, agama yang menolak kenyataan metafisik rohani dan kemudian mengkristal dalam dogmatisme lahiriah, akan menumbuhkan "kekafiran" yang tidak dapat dielakkan.<sup>209</sup> Kemerosotan terjadi dalam dogma, jika disebut dari dimensi rohaninya, kemudian menghantamkannya kembali dari luar dalam bentuk penolakan bid'ah dan ateisme.

Ibnu 'Arabi melihat agama tidak hanya berhenti pada aspek eksoteris dari agama-agama, akan tetapi berupaya melampaui batasan eksoteris untuk mendapatkan aspek esoteriknya. Ia berupaya mempelajari dan mengkaji secara mendalam perincian-perincian khusus pada agama-agama lain, dan mencoba merinci makna universal yang tertutup dalam susunannya yang eksternal, dengan sepenuh kemampuan yang dapat ia lakukan.<sup>210</sup>

adalah agama cinta. Dikutip dari Seyyed Hossein Nasr, *Living Sufism* (Tasawuf Dulu dan Sekarang) alih bahasa Abdul Hadi MW. (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1991), hal. 175.

<sup>209</sup>Frithjof Schuon, The Transendent Unity of Religions, hal. 11.

 $^{210}$ Seyyed Hossein Nasr, *Three Muslim Sages* (Cambridge: Harvard University Press, 1969), hal. 120.

Dalam pandangan Ibnu 'Arabi tentang konsep universalitas agama, ia melihat bahwa dari agama-agama yang ada; Islam adalah agama yang bersifat universal.<sup>211</sup> Dalam konsep universalitas agama, sedikit banyaknya menyangkut aspek lahiriah, dengan sendirinya masih diliputi segala macam unsur yang bersifat historis dan geografis. Oleh karena itu, Frithjof Schuon menganggap bahwa pandangan tentang keuniversalan Islam sebagai hal yang membingungkan, karena semua agama-agama adalah benar, maka setiap bentuk agama dalam aspek tertentu, tidak lebih tinggi dari bentuk agama lainnya. Kriteria inilah yang menjadikan alasan kuat bagi keberadaan agama yang bersangkutan. Siapapun yang berbicara atas nama agamanya sendiri selalu menyadari ciri agamanya di dalam benaknya, dan bahkan menganggap bahwa agama yang dianutnya adalah agama yang paling benar dan bersifat universal,<sup>212</sup> dan bahkan pemeluk agama lebih cenderung terkondisikan oleh keyakinan agama yang dianut.

Pengakuan akan adanya kebenaran pada bentuk agama yang dianut oleh penganutnya harus tetap dipertahankan. Akan tetapi, pengakuan semacam ini harus juga memberi tempat pada bentuk agama lain juga sebagai kebenaran yang diakui secara mutlak oleh pemeluknya.

<sup>211</sup>Ibnu 'Arabi menganggap bahwa agama yang bersifat universal adalah agama Islam, karena agama Islam adalah agama yang dianut oleh semua Nabi dan Rasul yang diutus sejak dari Nabi Adam sampai kepada Nabi Muhammad. Untuk selanjutnya lihat Muhyiddin Ibnu 'Arabi, Fushush al-Hikam, (Mesir: Babi al-Halabi, 1964), hal. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>Fritjof Schuon, The Trancendent Unity of Religions, hal. 38.

## B. Aspek Esoteris Agama

Setiap agama memiliki satu bentuk dan satu substansi. Bentuk agama sangat terikat dan terbatas, sebatas agama yang bersangkutan, dan hal ini bersifat relatif (seperti yang telah diutarakan pada pembahasan sebelumnya). Sedangkan substansi agama mempunyai hak-hak yang tidak terbatas, sebab ia lahir dari Yang Maha Mutlak. Pernyataan yang dibuat oleh agama dalam pengertian substansi bersifat mutlak. Akan tetapi di luar -dalam pengertian bentuk dan pada tingkat kemungkinan manusiawi. seterusnya Pernyataan-pernyataan tersebut bersifat relatif, metafisika dianggap tidak cukup mampu membuktikannya.

Setiap bentuk adalah batas dan setiap agama di luarnya adalah satu bentuk, sedang sifat kemutlakan yang dimilikinya hanya ada dalam esensi hakiki supraformalnya saja.<sup>213</sup> Dalam tradisi agama telah membuktikan, bahwa seorang sufi bernama Ibrahim bin Adham berguru kepada seorang petapa beragama Kristen, dan masing-masing tetap berpegang pada agamanya masing-masing. Demikian pula Sayvid Ali al-Hamdani, yang memainkan peran menentukan dalam mengubah Kasmir menjadi Islam, ketika mengenal Lalla Yogisvari, seorang Yogini wanita cantik dalam kalangan Hindu, dari lembah Kasmir. Kedua orang suci ini saling menghormati antara satu dengan yang lainnya, meskipun berbeda agama, dan pada tingkat tertentu dapat saling berguru dan mempengaruhi satu sama lain.<sup>214</sup> Semua ini menunjukkan bahwa sifat kemutlakan dalam agama terletak pada dimensi

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>Frithjof Schuon, Islam and The Perennial, hal. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 57.

dalamnya, dan hal ini dapat diwujudkan pada aspek esoteris dari agama-agama, sebab sesungguhnya kebenaran agama terletak dalam esoteris yang disebut (*The Heart of Religion*), dan realisasinya sebagai (*The Religion of the Heart*).<sup>215</sup>

Walaupun menurut pengertian dan hakikat dari esoterisme dimaksudkan untuk suatu elit intelektual yang dengan sendirinya terbatas jumlahnya, namun tidak dapat disangkal terdapat berbagai organisasi kerohanian yang sepanjang zaman mempunyai anggota cukup banyak. Hal yang demikian ini disebabkan oleh pancaran rahmat dalam esoterisme meluas, karena universalitas esoterisme itu sendiri, sampai ke seluruh lingkup peradaban tradisional, dan tidak terkungkung dalam batas-batas formal tertentu saja. Ibarat cahaya, yang pada dirinya sendiri tidak berwarna, tidak terbatasi dan terkungkung pada suatu benda tembus cahaya saja.<sup>216</sup>

Dalam hubungan antara satu agama dengan agama lainnya, walaupun dengan pandangan eksoteris sukar dipahami karena terbentur dan tertutup oleh bentuk formal agama. Akan tetapi, dari sisi kehidupan rohani dalam pandangan esoteris tidak boleh dianggap tergantung pada pengetahuan historis atau geografis belaka atau informasi "ilmiah lainnya", karena dapat dikatakan bahwa universalisme esoteris sebetulnya tidak lain adalah terbukanya kemungkinan bagi penerapannya, walaupun tergantung dengan kondisi dan situasi yang memungkinkan untuk itu.

<sup>215</sup>Budi Munawar Rahman, "Menguak Batas-Batas Dialog Antar Agama", dalam *Ulumul Qur'an*, Nomor 4 Volume IV, 1993, hal. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>Fritjof Schuon, *The Trancendent Unity of Religions*, hal. 36.

Dengan kata lain, universalisme hanya bisa diwujudkan setelah terjadinya kontak dengan peradaban lain, walaupun tentu saja tidak ada aturan yang tegas mengatur hal ini. Akan tetapi, dalam berbagai fakta telah menunjukkan bahwa diterimanya suatu bentuk agama asing tertentu oleh seorang esoteris dapat berbeda-beda antara satu dengan yang lainnya. Oleh karena itu, mustahil merumuskan secara pasti unsur-unsur yang menentukan terjadinya kontak dengan bentuk agama lain. Yaitu kontak yang akan memungkinkan timbulnya pemahaman tentang bentuk agama yang bersifat universal.<sup>217</sup>

Esoterisme yang secara universal secara intrinsik, memang sudah dengan sendirinya bersifat universal, dan karenanya sangat terbuka, meniscayakan pluralitas eksistensi agama. Pluralitas eksistensi agama yang lazim disebut dengan eksoterisme agama, karenanya tidak serta merta dianggap sebagai suatu kesesatan yang terbentuk, melainkan merupakan keharusan penjelmaan historis dari esensi agama yang bersifat esoterik. Dalam kondisi ini pulalah kebenaran abadi yang bersifat universal, akan selalu ditemukan pada setiap agama, walaupun masing-masing tradisi dalam setiap agama memiliki bahasa dan bentuk pelaksanaan ibadah yang bersifat formal terkemas dalam bungkus yang berbeda-beda.<sup>218</sup>

Dalam masyarakat majemuk sangat mungkin terjadi dua orang secara eksoterik berbeda agama, tetapi secara esoterik tingkat religiusitasnya sama. Dan sebaliknya, dua orang yang secara eksoterik mengakui satu agama, akan

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>Fritjof Schuon, The Trancendent Unity of Religions, hal. 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 69-70.

tetapi secara eksoterik memiliki perbedaan penghayatan yang jauh, sehingga dalam kehidupan keberagamaan sering terjadi, dua orang yang secara eksoterik agamanya berbeda, tetapi keduanya bisa bersahabat dan bekerja sama (seperti pada kisah yang disebutkan di muka). Dan sebaliknya, dalam kehidupan beragama dalam masyarakat, mungkin secara eksoterik berada dalam satu agama dan keyakinan, namun di antara mereka bisa saling mengancam dan menyalahkan, bahkan sampai kepada pengkafiran antara satu dengan yang lainnya.

Dengan mengacu kepada pengalaman dalam kehidupan beragama, agar tidak terjadi kesalahpahaman antara pemeluk agama, demikian pula antar interen agama, Ibnu 'Arabi dalam melihat persoalan tersebut lebih menekankan pada aspek substansial dari agama, tidak melihat agama dari aspek eksoteriknya belaka, tetapi lebih menitikberatkan pandangannya pada yang bersifat esoteris. Dari sini kemudian ia melihat agama pada esensinya hanya satu, dengan konsepnya tentang wahdat al-Adyan (kesatuan agama).

Dalam hal ini, Ibnu 'Arabi berupaya mentransendensikan dunia rupa dan bentuk, dan mengembara dari keanekaan kepada kesatuan, dari yang khusus kepada yang universal. Ia meninggalkan yang banyak demi yang tunggal. Melalui proses ini, ia memperoleh tentang yang satu dalam yang banyak. Baginya, segala bentuk menjadi semu, termasuk bentuk-bentuk formal keagamaan, sehingga terbukalah baginya asal yang unik, yakni pengukuhan paling universal terhadap hikmah abadi yang berada di jantung semua agama.<sup>219</sup>

<sup>219</sup>Seyyed Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 174.

Menurut Seyyed Hossein Nasr, kesatuan agama ditemukan, pertama dan terutama dalam yang Mutlak ini sekaligus. Kebenaran dan realitas dan awal semua wahyu dan kebenaran. Ketika sufi mengklaim bahwa doktrin ke-Esaan adalah unik (al-tawhid al-wahidi), mereka sedang menegaskan yang fundamental ini, tetapi sering merupakan prinsip. Hanya pada tingkat yang Mutlak, ajaran agamaagama itu sama, namun di bawah tingkat ini ada hubungan tatanan yang paling mendalam, bukan identitas agamaagama yang berbeda seperti berbagai bahasa yang kebenaran yang menjelaskan unik itu. Ketika memanifestasikan dirinya dalam dunia yang berbeda menurut kemungkinan dan pola dasar batinnya, tetapi sintaksis dari bahasa ini tidaklah sama. Namun, karena setiap agama berasal dari Yang Benar, segala sesuatu dalam agama tersebut yang diwahyukan oleh Logos adalah suci, harus dihormati dan dihargai, keberadaannya diterangkan, daripada dikesampingkan dan direduksi menjadi tidak berarti, atas nama semacam universalitas yang abstrak.<sup>220</sup>

Setiap agama berisi doktrin dasar, meliputi antara perbedaan kebenaran dan kesalahan, atau realitas dan ilusi, dan sebuah jalan yang memungkinkan manusia menyatakan dirinya dengan Yang Real. Lebih dari itu, walaupun suatu agama mungkin menekankan cinta, yang lain pengetahuan, dan yang lain kemuliaan, dan yang lain lagi pengorbanan diri. Semua unsur utama dari agama tersebut harus berada dalam satu jalan, atau lain, yang memanifestasikan dirinya dalam suatu tradisi yang integral. Karena dari titik pandang agama, manusia pada prakteknya hanya dapat mengikuti

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup>Seyyed Hossein Nasr, *Knowledge and The Sacred*, (Pengetahuan dan Kesucian), alih bahasa Sumarsono (Yogyakarta: Pustaka Pelajar kerjasama CIIS, 1997), hal. 337.

satu agama, dan satu jalan spiritual, yang dalam waktu yang sama, orang itu bagi agama itu dan jalan itu.<sup>221</sup> Untuk itu, konsep tentang kesatuan transenden agama-agama Ibnu 'Arabi yang lebih dikenal dengan konsep kesatuan agama, (seperti yang telah diuraikan di muka), suatu hal yang tidak mungkin bisa terjadi, sekalipun tidak dipungkiri bahwa dalam tahap esoteris, semua agama akan sampai pada tingkat spiritual yang sama dengan agama yang lainnya, yaitu sampai kepada Tuhan, dengan melalui jalan dan caranya masing-masing.

Universalitas kebenaran, seperti yang terdapat di dalam wilayah-wilayah yang berbeda dari dunia bentuk adalah satu hal, dan keberadaan aktualnya yang berarti pencapaian akses terhadap kebenaran itu dalam momen waktu dan ruang tertentu adalah hal lain. Dalam berbagai kasus, dari sudut pandang inisiatif, kenyataannya adalah jalan yang memilih manusia bukan manusia yang memilih jalan, penampilan apa saja mungkin nampak di bawahnya dan perspektif pencariannya. Untuk memahami fenomena agama-agama yang berbeda, bisa dilihat dalam berbagai unsur terutama hal yang berkaitan dengan apa yang dinamakan "kebenaran dan kehadiran",<sup>222</sup> yang menjadi ciri semua agama.

<sup>221</sup>Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and The Sacred, hal. 340-341.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup>Dalam jiwa manusia, unsur "kebenaran" diwakili oleh pengetahuan dan unsur "kehadiran" oleh kebajikan; pengetahuan berdasarkan pada akal, dan kebajikan pada kekuatan kehendak. Pengetahuan sepenuhnya dikarenakan adanya usaha tertentu dari kehendak. Dan sebaliknya, terbukti bahwa akal yang diterapkan secara baik dapat melahirkan atau menguatkan kebajikan. Karena akal menguraikan secara gamblang kepada kita sifat kehendak dan kebutuhan kita akan kebajikan. Dan juga sama jelasnya bahwa kebajikan pada gilirannya dapat meningkatkan pengetahuan. Dengan kata lain, kita

Setiap agama yang integral harus memiliki semua harus elemen itu. Ia memiliki kebenaran yang membebaskan, menyelamatkan dan kehadiran yang menarik dan mentransformasikan, dan berlaku sebagai sarana pembebas dan penyelamat. Harus diingat bahwa komponen fundamental agama itu tidak didapatkan dalam cara yang sama dalam setiap tradisi. Pengetahuan prinsipil melukiskan kunci-kunci tersebut dari kekayaan yang tidak dapat dilihat, dari intelek dan menerapkannya pada dunia bentuk suci yang berbeda.<sup>223</sup>

Pengetahuan yang demikianlah yang dapat menjelaskan keserbaragaman dari bentuk-bentuk suci dan makna, tanpa harus lenyap dalam hutan keserbaragaman ini, atau mereduksinya menjadi sesuatu yang lain dari bentuk yang suci itu, sehingga menghancurluluhkan signifikansi batinnya. Karenanya, orang yang akan menerobos masuk ke dalam makna batin suatu bentuk, tidak mungkin bisa dilakukan, kecuali dengan melalui esoterisme.

mengenal realitas metafisika, bukan hanya melalui apa yang kita pahami atau mengerti, melainkan kita mengenal realitas metafisika, bukan hanya melalui apa yang kita pahami atau mengerti, melainkan juga lewat apa yang kita inginkan, dan karenanya lewat diri kita sendiri. Pengetahuan kita tentang Tuhan tidak mungkin didapat selain dari Tuhan sendiri. Dan Tuhan adalah ke-Agungan dan keindahan. Keindahan dari obyek hanya dapat dipahami sepenuhnya oleh keindahan dan subjeknya. Realitas universal sekaligus bersifat geometris, yaitu "abstrak", atau tidak terbandingkan, dan "kongkret" atau dapat disamakan transenden dan immanen. Kebenaran adalah seperti api membakar habis dunia kejadian, dan hanya meninggalkan substansi yang tidak dapat disentuh. Sedangkan "kehadiran", sebaliknya menjadikan substansi yang sama dapat disentuh melalui kejadian-kejadian yang terlihat yang mengungkapkannya sesuai dengan berbagai bentuk yang tidak terhitung jumlahnya. (Fritjhof Schuon, Islam and The Perennial, hal. 23-24.

<sup>223</sup>Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and The Sacred, hal. 346-347.

Namun tidaklah berarti, bahwa hanya pengikut esoteris yang serius yang dapat melakukan studi antar agama dalam tingkat yang paling dalam tanpa mengorbankan eksoterisme atau keyakinan dan "kemutlakan" yang dianggap hina oleh agama tertentu.<sup>224</sup>

Seorang bijak dan gnostik akan menjadi orang yang sempurna untuk memilih dialog antar atau interen pemeluk agama, jika saja itu ada. Bahkan boleh dikatakan bahwa pemahaman agama secara total dan keharmonisan yang sempurna, serta persatuan agama dapat diperoleh, sebagaimana halnya yang diperoleh oleh Ibnu 'Arabi dengan pahamnya tentang wahdat al-adyan (kesatuan agama).

Agama memiliki dua bentuk, bentuk lahir bersifat eksoteris dan bentuk hakiki terdalam bersifat esoteris. Oleh sebab itulah agama dapat dikaji, baik dalam perwujudan lahiriahnya maupun pada hakikatnya, yang membawa kepada kesatuannya yang terdalam. Segala sumber realitas, karenanya juga sumber agama, adalah Tuhan Yang Maha Tunggal. Selain itu karena hakikat terdalam itu mendahului bentuk lahir dan hubungannya dengan tatanan wujud yang lebih tinggih, maka yang hakiki inilah bentuk lahir yang bisa dipahami. Hanya dengan memperoleh visi kesatuan bisa mencapai kesatuan segala yang ada. Demikian pula dengan memahami hakikat suatu agama, bentuk lahir dari agama dapat dipahami sebagai lambang-lambang, yang dapat dipahami lebih dari pada sekedar kenyataan yang kabur.<sup>225</sup>

Sejalan dengan hal di atas, menurut Schuon hubungan antara eksoterisme dan esoterisme, sama dengan hubungan

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup>Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and The Sacred, hal. 346.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>Seyyed Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 153-154.

antara "bentuk" dan "jiwa", yang terdapat dalam semua ungkapan simbolis. Hubungan ini pasti juga terdapat dalam eksoterisme itu sendiri, dan dapat dikatakan bahwa kaum rohaniawan yang dapat memahami tingkat kebenaran yang murni dan utuh. "Jiwa" adalah isi supra formal dari "bentuk" yang berhubungan dengan hal yang bersifat lahir (apa yang tertulis), dan selalu memperhatikan kecenderungan melampaui batasan-batasan formal. Sebab itulah, memberi kesan seolah-olah bertentangan dengan bentuk luarnya. Atas dasar inilah Schuon lebih lanjut mengatakan:

...kita perlu memandang setiap penyesuaian kembali dari agama, dan karena itu, setiap wahyu, sebagai esoterisme pemenuhan fungsi dalam hubungannya dengan bentuk agama yang mendahuluinya. Misalnya, agama Kristen relatif bercorak esoteris dalam hubungannya dengan agama Yahudi dan Kristen... Akan tetapi hubungan esoteris antara Yahudi dan Kristen lebih langsung sifatnya, dibandingkan dengan hubungan esoteris antara Islam dan Yahudi-Kristen, karena atas nama "jiwa" tersebut. Islam mendobrak berbagai bentuk agama yang mendahuluinya, dan agama Kristen mendobrak agama Yahudi dan bukan sebaliknya.<sup>226</sup>

Pemahaman tentang kesatuan agama Ibnu 'Arabi, tujuan akhirnya adalah pendewaan manusia melalui penyadaran terhadap yang terbaik yang ada dalam dirinya sendiri melalui pemahaman terhadap kesatuan esensialnya

<sup>226</sup>Frithjof Schuon, Islam and The Perennial, hal. 120.

dengan Realitas Tunggal yang merupakan keseluruhan.<sup>227</sup> Kesatuan yang demikian menurut Schuon, hanya mungkin dimengerti bila pertama-tama diakui adanya kesamaan substansi antara asas ontologis yang terdapat dalam semua bentuk teisme dan tatanan perwujudannya. Kesatuan tadi merupakan suatu konsepsi yang mengandaikan adanya paham substansial tentang "ada", dan karena itu keliru, demikian pula mengacaukan kesamaan hakiki antara perwujudan dan "ada" dengan suatu kesamaan substansial.<sup>228</sup>

Paham tentang Tuhan tidak lebih dari sekedar konsepsi tentang substansi universal, dan karena itu sama sekali tidak menyangkut asas ontologis. Jika Tuhan dipahami sebagai kesatuan primordial, yakni ada yang Murni, tidak ada sesuatupun yang secara substansial sama dengan-Nya.<sup>229</sup>

Untuk itulah, maka perlu dikedepankan keseimbangan antara dua aspek Ilahi, yaitu keadilan dan rahmat Allah yang merupakan hakikat wahyu yang diberikan kepada Nabi Muhammad, yang dalam hal ini sama dengan wahyu yang diberikan kepada Nabi Ibrahim. Jika wahyu agama Kristen menyebut dirinya lebih unggul dari wahyu yang diturunkan kepada Musa as. itu, karena rahmat Allah pada dasarnya, dan secara ontologis "lebih dahulu ada" dari keadilan Allah. Monoteisme yang diwahyukan kepada Nabi Ibrahim, mempunyai keseimbangan sempurna antara

<sup>227</sup>A,E, Affifi, A. Mistical Philosophy of Muhyiddin Ibnu 'Arabi (Filsafat Mistik Ibnu 'Arabi) alih bahasa Sjahrir Mawi dan Nandi Rahman, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1995), hal. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup>Frithjof Schuon, The Transendent Unity of Religions, hal. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup>Frithjof Schuon, *The Transendent Unity of Religions*, hal. 144-145.

esoterisme dan eksoterisme, dan sampai tahap tertentu mempunyai kesamaan primordial, walaupun masalahnya di sini hanya menyangkut primordialitas dalam hubungannya dengan sejumlah agama bangsa semit.<sup>230</sup>

Setiap agama merupakan suatu adaptasi, dan adaptasi mengandung pengertian adanya pembatasan. Jika berbagai agama metafisik murni merupakan suatu adaptasi, demikian pula halnya dengan agama eksoteris, yang merupakan serangkaian adaptasi demi kepentingan mentalitas yang lebih terbatas. Pembatasan perlu ada pada bentuk-bentuk agama asli. Jika beragam pembatasan tadi diperlukan demi kehidupan agama tersebut. Konsekuensinya, agama-agama itu, bagaimanapun juga akan terbatas, bahkan simbol-simbol sucipun demikian halnya, karena hanya hakikat yang tidak berhingga, abadi, dan karenanya, yang Adi Kuasa harus dinyatakan, melalui sinar-Nya yang dipancarkan melalui beragam bentuk tadi.<sup>231</sup>

Dengan demikian, setiap agama punya keterbatasan, apalagi yang berhubungan dengan yang lainnya, baik dalam bentuk eksoterisnya, maupun dalam bentuk esoterisnya. Oleh karenanya dalam pencapaian esensi dari agama, sekalipun yang dituju adalah sama, yaitu apa yang dianggap "Tuhan", namun "jalan" yang mengantar masing-masing pemeluk agama bisa berbeda antara satu dengan yang lainnya, karena beragamnya yang menampung dan menerima pancaran cahaya-Nya.

Menurut M. Amin Abdullah, untuk pencapaian terhadap esensi yang terdalam dari agama, tidak mesti hanya dengan tasawuf, walaupun disadari tasawuf sarat

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup>Frithjof Schuon, The Transendent Unity of Religions, hal. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup>Frithjof Schuon, The Transendent Unity of Religions, hal. 100-102.

dengan muatan nilai-nilai spiritual-kerohanian. Karena dunia spiritual lebih terkait dengan pengalaman beragama (religious experence), yang sebagiannya dalam aspek psikologi agama, dan sebagian yang lain erat dengan wilayah etika (philosophic ethics). Dalam format seperti ini, dimensi religiositas berdasarkan wahyu, tetap mewarnai sentral pembahasannya, cuma metodologinya yang berbeda.<sup>232</sup>

Tasawuf dalam menggali aspek spiritual agama menggunakan *zauq* sebagai metode pendekatannya,<sup>233</sup> metode seperti ini pula yang dipergunakan oleh Ibnu 'Arabi dalam tasawufnya,<sup>234</sup> yang kemudian sangat berpengaruh

<sup>232</sup>M. Amin Abdullah, *Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hal. 161-162.

<sup>233</sup>M. Amin Abdullah, *Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?*, hal. 163.

<sup>234</sup>Bagi Ibnu 'Arabi, *zauq* merupakan salah satu bagian terpenting dalam perolehan ilmu, sehingga beliau membagi perolehan ilmu dalam beberapa tingkatan:

- 1. *Ilmu akal*, yaitu ilmu yang merupakan hasil kerja akal, atau hasil dari suatu analisa terhadap sesuatu dalil, dan hasilnya bisa benar dan bisa salah.
- 2. *Ilmu ahwal*, yaitu ilmu yang diperoleh lewat *zauq*, akal tidak mampu memberikan suatu batasan. Jalan pengetahuan ini tidak memerlukan suatu argumentasi, seperti halnya manisnya gula atau madu, dan sebaliknya, pahitnya empedu. Ilmu ini hanya dapat diperoleh dengan kekuatan zauq. Apapun yang dirasakan hanya dikecap dan dirasakan bagi orang yang merasakannya.
- 3. *Ilmu al-asrar*, yaitu ilmu yang ada dan di atas jangkauan akal, sebab ilmu ini dihubungkan dengan *ruh al-Qudsi* ke dalam hati, hal yang demikian hanya diperoleh para Nabi dan Wali. (Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Futuhat al-Makkiyah*, jilid I), hal. 31. Ilmu ahwal bagi Ibnu 'Arabi merupakan ilmu yang diberikan Tuhan secara langsung, dan

terhadap pemikiran keagamaannya. Pendekatan demikian paralel dengan Schleiermacher yang mengajukan "feeling" sebagai salah satu komponen keberagamaan manusia, yang tidak bisa begitu saja dilewatkan. Hanya saja zauq dalam kalangan sufi telah dimanipulir sedemikian rupa sehingga dapat mengantarkan pelakunya ke jenjang hulul, ittihad, bahkan sampai kepada syathahat, sehingga bukan lagi zauq yang berkembang secara wajar.<sup>235</sup>

Inti kehidupan spiritual adalah pemahaman subyektif manusia. Pengalaman apapun namanya, terutama pengalaman beragama benar-benar bersifat individual dan subjektif. Meskipun pengalaman itu di sana-sini dapat dibentuk oleh lingkungan di mana seseorang itu hidup. Namun, orang yang bertempramen tinggi akan mempunyai kemampuan mengaktualisasikan dimensi spiritualitasnya secara berbeda-beda.

Kehidupan spiritualitas Islam erat kaitannya dengan pemahaman dan penghayatan personal-individu, seperti

terkait erat dengan zauq. Ilmu ini pulalah yang dipakai oleh Ibnu 'Arabi untuk menelusuri jalan spiritual, bahkan dalam pencapaian makrifat, zauq baginya merupakan jalan utama dan awal bagi tajalliyat al-Ilahy. Ibnu 'Arabi mengatakan: 'setiap tajalli ada permulaannya. Maka zauq itulah merupakan awal dari tajalli' (Muhyiddin, Futuhat al-Makkiyah, Jilid II, hal. 548). Bahkan menurut al-Gamini, ilmu zauq menjadi landasan utama bagi para sufi yang hidup pada abad VI H. dalam penyusunan teori wujud, yang merupakan titik tolak bagi ajaran tasawuf pada abad ini (Abu al-Wafa al-Gamini, al-Madkhal ila al-Tasawuf al-Islamy, (Kairo: Dar al-Falsafah li al-Nasyar wa al-Tauzi', 1983), hal. 188.

 $^{235}\mathrm{M}.$  Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, hal. 163.

tercermin dari konsepsi ihsan.<sup>236</sup> Jika pemeluk agama mampu melihat agamanya sebagai kebutuhan spiritual individu, dan tidak hanya melihatnya sebatas kebutuhan formal institusional, maka penganut agama akan mampu mengembalikan nilai-nilai spiritualitas Islam yang sudah tercakup dalam syariah ke pangkuan aslinya, yakni hubungan personal-individu antara Tuhan dan manusia secara langsung. Jika hubungan ini terpenuhi, maka konsepsi *al-akhlaq al-karimah* dalam kehidupan individu dan kelompok akan terbawa serta.<sup>237</sup>

Untuk membawa agama dari fungsinya yang hanya bersifat pribadi ke dalam organisasi untuk mencapai fungsi sosialnya, dan menamatkan agama menjadi rahmat bagi seluruh alam. Fungsi spiritualitas agama perlu dikaji ulang, sehingga agama yang selama ini dipahami terbatas sebagai sarana hubungan antara manusia dengan Tuhannya; menjadi sebagai agama yang menekankan hubungan antara sesama manusia, demikian pula dengan alam sekitarnya.

<sup>236</sup>Konsepsi Ihsan telah tercermin dalam Hadist Nabi Muhammad, dimana Nabi bersabda: "Hendaklah engkau menyembah Tuhanmu seolah-olah engkau melihat-Nya. Jika engkau tidak melihat-Nya, maka yakinlah bahwa Tuhan senantiasa melihat engkau". (Imam Bukhari, *Shahih al-Bukhari, Juz I.* Beirut: Dar al-Fikri, 1981, hal. 18. Konsepsi Ihsan tersebut menggarisbawahi fungsi agama yang sangat personal, individual dan sekaligus fungsional, dan bukan institusional. Karena Ihsan seperti yang diutarakan oleh Nabi adalah hasil puncak dari pemahaman interrelasi dari nilai-nilai lewat diskusi dan kajian-kajian *Philosophic ethics*. Lebih lanjut lihat M. Amin Abdullah, *Studi Agama: Normativitas atau Historisitas*, hal. 170.

<sup>237</sup>M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas, hal. 171.

M. Amin Abdullah,<sup>238</sup> memberikan beberapa poin yang perlu dipertimbangkan untuk merekonstruksi fungsi spiritualitas Islam sebagai berikut:

- Doktrin dan ritus-ritus keagamaan yang berdasarkan al-Qur'an dan al-Sunnah, harus bermuara kepada jalan kehidupan spiritual yang hidup antara individu pemeluk agama dengan Allah.
- 2. Ajaran dan ritus-ritus keagamaan harus fleksibel dan berkembang. Doktrin-doktrin itu harus cukup elastis untuk dapat mengakomodir keberanekaragaman pengalaman spiritual yang bersifat individual.
- 3. Semangat dan kekuatan organisasi yang utama hendaknya dipersembahkan untuk kehidupan spiritual, bukannya semata-mata ditujukan untuk memperkokoh dan memelihara kelembagaan atau organisasi keagamaan itu sendiri.
- 4. Individu-individu pemeluk agama bisa saja berafiliasi bahkan menjadi pengurus sekalipun dalam organisasi keagamaan tertentu, tetapi hendaknya tidak ada individu atau otoritas yang mempunyai kekuasaan spiritual yang mengawasi yang lain. Orang beragama dapat bekerja sama dengan memperkaya kehidupan spiritualnya secara bersama dan sederajat. Karena kekuasaan spiritual yang sebenarnya hanyalah Allah Swt.

Penganut agama, tidak hanya melihat dan meyakini agama yang dianut, sebagai suatu hubungan yang bersifat vertikal, yang hanya mengatur hubungan diri pemeluknya

 $<sup>^{238}\</sup>mathrm{M.}$  Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, hal. 174.

dengan Tuhan, demikian pula kedekatan dengan-Nya. Akan tetapi juga bersifat horisontal, yang mengatur hubungan antara dirinya dengan sesamanya manusia, demikian pula dengan lingkungan sekitarnya. Untuk mendapatkan kedekatan dengan Tuhan, tidak semata tergantung pada ritual ibadah yang dilakukan, akan tetapi kehidupan harmonis dengan sesama manusia, dan bahkan sesama makhluk, mengantarkan dirinya bisa lebih dekat kepada Tuhan.

Dengan demikian, kedekatan diri kepada Tuhan sebagai wujud dari kesadaran spiritual agama, tidak hanya dapat diwujudkan dengan lakon tasawuf, akan tetapi juga dengan penyadaran dan pengenalan akan "diri" manusia yang sesungguhnya, yang lahir dari kematangan jiwa dan rohani manusia. Hal yang demikian tidak menutup kemungkinan bisa digapai dengan terapi psikologis. Pencapaian tingkat spiritual yang semula sangat personal, bisa diarahkan kepada penggembelengan jiwa manusia untuk mengenal dan memahami sesamanya manusia, termasuk pula alam sekitarnya. Dengan demikian, agama adalah rahmat bagi semua. Di sana pulalah ia tidak melihat realitas sebagai sesuatu yang lain dari wujud kehadiran Ilahi padanya, dan di sana pulalah ia akan "berjumpa" dengan Tuhannya.

## C. Konsekuensi dan Implikasi Ajaran Kesatuan Agama

Pemikiran-pemikiran Ibnu 'Arabi yang ia tuangkan dalam berbagai karangannya, baik dalam bentuk manuskrip

maupun yang telah diterbitkan dalam bentuk kitab,<sup>239</sup> telah memberi banyak pengaruh terhadap pemikiran-pemikiran Islam, terutama dalam perkembangan tasawuf Islam, begitupula terhadap kajian-kajian yang berhubungan dengan agama. Hal demikian dapat dilihat dari banyaknya tulisan yang mengulas pemikiran Ibnu 'Arabi, baik yang ditulis oleh kalangan ilmuan Islam maupun dari luar Islam, dalam berbagai bahasa.

Menurut Komaruddin Hidayat, pemikiran-pemikiran Ibnu 'Arabi penuh dengan pesona; tetapi juga sekaligus menuntut sikap ekstra kritis dan hati-hati untuk mengkajinya. Hal ini disebabkan oleh tiga hal utama: pertama, buku-buku Ibnu 'Arabi memasuki wilayah pembahasan yang mendasar dalam pemikiran keagamaan dan filsafat; vaitu di bidang metafisis-ontologis. Ia melakukan ekspolarasi secara kontemplatif dan rasional demostratif, tentang hakikat keberadaan Tuhan dan alam raya seisinya, dan bagaimanapun manusia harus memahami hubungan keduanya. Kedua, berkaitan dengan karakteristik "bahasa agama", yaitu kritik bahasa budaya dipakai dalam mengekspresikan pengalaman, penghayatan, komitmen dan konsep keberagamaan yang berdimensi metafisis

<sup>239</sup>Dalam *Encyclopedia of Islam,* diungkapkan bahwa Ibnu 'Arabi adalah tokoh sufi yang sangat produktif, dan yang paling banyak karyanya, di samping beliau termasuk tokoh sufi yang berani dalam ungkapan-ungkapannya. Jumlah karyanya sekitar 248-400 buah judul karangan. Lihat lebih lanjut pada B. Lewis, VL Manage, Cs, *The Encyclopaedia of Islam,* volume III. Leiden: E.J. Brill, tahun 1971, hal. 708. Dari sekian banyak judul karangan, di antaranya sekitar 150 buah judul karangan telah disusun katalognya oleh Brockelmen, sekarang ada tersebar di berbagai perpustakaan, baik di Timur maupun di Barat. Moulvi S.A.Q. Husaini, *Ibnu 'Arabi The Great Muslim Mystic and Thunder.* Lahore: Kashir, 1931, hal. 50.

transendental. *Ketiga*, figur dan tradisi tasawuf falsafi semisal Ibnu 'Arabi atau pun Suhrawardi, tampaknya cenderung di-"curigai", dan kurang populer di kalangan masyarakat Islam Sunni, karena berbagai alasan. Salah satu penyebabnya adalah kuatnya tradisi kalam dan fiqhi dalam tradisi pemikiran Sunni, sehingga pemikiran reflektif Ibnu 'Arabi yang sangat liberal menimbulkan kekhawatiran di kalangan ulama Sunni, yang dianggap bisa menggocang keyakinan umat.<sup>240</sup>

Keberanian Ibnu 'Arabi dalam memasuki wilayah pembahasan yang mendasar dalam pemikiran keagamaan dengan memakai "bahasa agama" dalam mengekspresikan pengalaman, penghayatan, komitmen dan konsep keberagamaan yang berdimensi metafisis transendental, telah membuka pandangan penganut agama untuk bersikap inklusif terhadap agama lain yang bukan menjadi keyakinannya, dan mengenyampingkan sikap ekslusif terutama yang berkaitan dengan persoalan teologis.

Sikap ekslusif, emosional dan kaku dari pemeluk agama-agama menurut M. Amin Abdullah,<sup>241</sup> disebabkan oleh struktur fundamental bangunan teologis yang terkait erat dengan karakteristik sebagai berikut: *pertama*, adanya kecenderungan untuk mengutamakan loyalitas terhadap kelompok sendiri yang sangat kuat; *kedua*, adanya keterlibatan pribadi dan penghayatan yang begitu kental dan pekat kepada ajaran-ajaran teologi yang diyakini kebenarannya; *ketiga*, mengungkapkan perasaan dan

 $<sup>^{240}\</sup>mbox{Komaruddin Hidayat,}$  "Kata Pengantar", dalam Kautsar Azhari Noer, hal. xiii.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, hal. 14-15.

pemikiran tentang agama dengan menggunakan bahasa perilaku, dan bukannya dengan bahasa seorang pengamat. Ketiga hal ini memberi andil yang cukup besar bagi terciptanya pemikiran yang cenderung mendahulukan "truth claim" dari pada berdialog yang jujur dan argumentatif.

Salah satu titik rawan dalam persoalan teologi, adalah masalah keimanan kepada Tuhan yang merupakan titik awal dan titik akhir dari persoalan keagamaan. Keimanan kepada Tuhan adalah dasar yang mendasari keyakinan keberagamaan seseorang sekaligus menjadi tujuan dari akhir dari keberagamaan. Hal demikian ini menjadi sumber klaim atas kebenaran yang diyakini, sekaligus mempertajam perbedaan, baik antara interen pemeluk agama, maupun antar pemeluk agama.

Masing-masing pemeluk agama, baik antar agama maupun interen agama, meyakini kebenaran persepsinya tentang Tuhan sesuai dengan persepsinya terhadap simbolsimbol ketuhanan. Oleh karena itu, dalam wacana ketuhanan tampaknya bahasa simbol yang paling menonjol. Di sini pulalah salah satu kelebihan Ibnu 'Arabi, sebagai pemikir Islam yang paling menonjol dan sulit untuk dicari tandingannya.<sup>242</sup>

Dalam pemikiran tentang Tuhan, Ibnu 'Arabi telah membuka suatu horizon pemikiran tentang Tuhan, yang dalam tradisi keagamaan nama-nama Tuhan sangat beragam, dan tidak satupun yang memiliki kesucian absolut, kecuali Tuhan yang Maha Suci, namun bagi Ibnu 'Arabi, Tuhan Allah sebagai Zat Yang Absolut dan Maha Gaib,

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 30.

sesungguhnya memerlukan nama. Ia mengakui bahwa munculnya paradoks tentang Tuhan, ketika seseorang mendekati Tuhan, yaitu Tuhan dalam keabsolutan-Nya berada di luar konsepsi manusia, sementara manusia tidak mungkin terbebaskan dari bahaya konseptualisasi ketika berkomunikasi dengan Tuhan, yang ia sebut dengan *al-Ilah al-Mu'taqad* (Tuhan sebagaimana yang dibayangkan dan diyakini oleh manusia).

Dalam perspektif penalaran manusia, menurut Ibnu 'Arabi, Tuhan dalam kesendirian-Nya sesungguhnya tidak memerlukan nama, tetapi karena Tuhan ingin dikenal, dan ingin berdialog dengan manusia, makhluk ciptaan-Nya yang paling dibanggakan, maka persoalan nama Tuhan lalu muncul dan merupakan bagian dari agenda wacana sejarah dalam pemikiran keagamaan. Mengingat manusia lahir dan berkembang dalam pluralitas etnis, budaya dan agama, maka dijumpai pula pluralitas pemahaman, penghayatan dan penamaan tentang Tuhan.<sup>243</sup>

Dengan mendasarkan pada hadis Qudsi, Tuhan berfirman: "Aku (Pengakuan Tuhan) akan- sesuai dengan persepsi hamba-Ku", Ibnu 'Arabi mengungkapkan bahwa di hari akhirat nanti, Tuhan -akan nampak banyak, karena (Dia) akan hadir dalam sejumlah persepsi hamba-Nya. Untuk itu pluralitas Tuhan dalam bentangan sejarah panjang umat manusia harus dipahami hanya sekedar nama, tidak dalam esensi.<sup>244</sup> Demikianlah seterusnya, pluralitas persepsi dan keyakinan orang tentang Tuhan akan selalu bertahan

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 32-33.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 44.

sepanjang zaman, yang pada gilirannya melahirkan pemahaman tentang pluralitas agama, pluralitas teologi dan pluralitas ideologi keagamaan.<sup>245</sup>

Pengakuan dan sikap terhadap ajaran kemajemukan keagamaan menandaskan pengertian bahwa semua agama diberi kebebasan untuk hidup, dengan resiko yang akan ditanggung oleh para pengikut agama itu masing-masing, baik secara pribadi maupun secara kelompok. Sikap ini dapat ditafsirkan sebagai suatu harapan kepada semua agama yang ada, yaitu karena semua agama pada mulanya menganut prinsip yang sama, yaitu adanya keharusan manusia untuk tunduk dan berserah diri kepada Yang Maha Esa, maka agama-agama itu, baik karena dinamika internalnya sendiri atau persinggungannya satu sama lain akan secara berangsung-angsur menemukan kebenaran asalnya sendiri, sehingga semuanya akan bertumpu dalam suatu "titik pertemuan", yaitu penyembahan kepada Allah Tuhan Yang Maha Esa.<sup>246</sup>

Penekanan terhadap pemahaman agama dari aspek esoterik yang dilakukan oleh Ibnu 'Arabi, telah membuka suatu horizon pemikiran keagamaan dan mengarahkan pemahaman kepada hal yang bersifat substansial, bukan pada hal yang bersifat formal dan kaku, sekalipun tidak meninggalkan sama sekali aspek formalnya (yang bersifat eksoterik). Sebab pluralitas dan kompetisi antar pemeluk agama masih tatap akan berlangsung, dan hal itu secara sosiologis memiliki fungsi positif. Bukankah identitas

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis Tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemoderenan, (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 1992), hal. 184-186.

kelompok dan kompetisi telah memacu kreativitas dinamika dan kemajuan?

Pada tataran esoteris dan puncak-puncak peradaban itu akan muncul paham keagamaan elektis dan sikap keberagamaan yang lebih humanistik- universal agama yang menekankan dan menghargai perasaan nilai-nilai luhur setiap agama. Setiap agama mempunyai klaim dan orientasi ke-ilahian, tetapi semua itu relatif, karena klaim dan keyakinan itu tumbuh dan terbentuk dalam sejarah. Hal demikian ini pulalah yang diistilahkan oleh Seyyed Hossein Nasr dengan *relatively absolute*.<sup>247</sup>

Paham keagamaan yang bersifat esoteris, juga akan mengantarkan pemeluk agama pada sikap keberagamaan yang inklusif, yang bisa menerima dan mengakui logika yang menyatakan bahwa "Yang satu bisa dipahami dalam berbagai bentuk dan interpretasi yang memahaminya", (seperti yang telah diuraikan di muka).<sup>248</sup> Hal demikian dapat menjadi acuan dasar bagi umat untuk membangun iklim dialogis antar pemeluk agama yang ada.

Komaruddin Hidayat<sup>249</sup> mengajukan tiga prinsip dasar, sebagai acuan untuk membangun iklim dialogis bagi hubungan antar pemeluk agama, dan landasan akan adanya tantangan pluralisme. *Pertama*, setiap umat beragama yang

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup>Seyyed Hossein Nasr, *The One in The Many*, (Chicago: t.p., 1993), hal. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup>Ibnu 'Arabi mengatakan "Tuhan akan hadir pada hari kemudian dengan jumlah yang banyak sesuai dengan persepsi hamba-Nya. Lihat dalam Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup>Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyu Nafsu, *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial*, hal. 77-79.

membuka dirinya untuk berdialog dengan umat agama lain yang berbeda, hendaknya mengakui adanya suatu logika tentang kesatuan, di mana Yang Satu bisa dipahami dan diyakini dengan berbagai bentuk tafsiran, karena dalam semua agama terdapat keyakinan dan pengalaman mengenai suatu realitas yang mengatasi konsepsi yang dibangun oleh manusia. Kedua, banyaknya bentuk dan tafsiran mengenai Yang Satu, harus dipandang hanya pada sebatas "alat" atau "jalan", menuju kepada hakikat Yang Absolut. Prinsip ini di samping memberikan dasar atas pandangan bahwa pluralisme itu suatu keniscayaan dan terbukti sangat diperlukan untuk melindungi kebebasan beragama, dan menghormati keterbatasan manusia, juga sebagai langkah preventif untuk mencegah adanya kemungkinan pemutlakan pada masing-masing bentuk keagamaan. Ketiga, bahwa karena keterbatasan dan sekaligus kebutuhan kita akan komitmen terhadap suatu pengalaman partikular mengenai realitas yang transenden dan Absolut, maka pengalaman partikular kita, meskipun terbatas, akan berfungsi dalam arti yang sepenuhnya sebagai kriteria yang mengabsahkan pengalaman keagamaan pribadi. Dengan kata lain, setiap umat beragama, meskipun memandang agama yang dianutnya hanya sebagai "jalan" menuju ke hakikat Yang Absolut, "jalan" atau wahana itu tetap harus diyakini sebagai mempunyai nilai kemutlakan.

Dalam konsep kesatuan agama yang telah dikembangkan oleh Ibnu 'Arabi (seperti yang telah diutarakan sebelumnya), dalam melihat masalah keberagamaan, telah memberi peluang untuk melihat kembali doktrin tentang keabsolutan agama yang diyakini sebagai satu-satunya kebenaran yang bersifat Absolut, dan membuka diri untuk mengakui kebenaran agama lain yang bukan menjadi keyakinannya. Sebab kebenaran hanyalah

milik Allah, dan kebenaran yang ada pada makhluk adalah kebenaran yang bersifat relatif.

Oleh karena itu, kebenaran adalah tunggal, meskipun ada kemungkinan manifestasi lahiriahnya beraneka ragam. Hal demikian melahirkan pandangan antropologis bahwa pada mulanya umat manusia adalah tunggal, karena berpegang pada kebenaran yang tunggal. Akan tetapi, kemudian berselisih antara satu dengan yang lainnya, justru setelah penjelasan tentang kebenaran itu datang, dan mereka berusaha memahami setaraf dengan kemampuan dan sesuai dengan keterbatasan mereka. Maka, terjadilah perbedaan penafsiran terhadap kebenaran tunggal itu, dan kemudian perbedaan itu menajam oleh masuknya vested interest akibat nafsu kemenangan dan persaingan.<sup>250</sup> Kesatuan awal umat manusia itu digambarkan oleh Allah dalam al-Qur'an: "Tiadalah manusia itu melainkan semula merupakan umat yang tunggal kemudian mereka berselisih."251 Dan firman Tuhan yang lain dalam al-Qur'an:

Semula manusia adalah umat yang tunggal, kemudian Allah mengutus para Nabi yang membawa kabar gembira dan memberi peringatan, dan Dia menurunkan bersama para nabi itu kitab suci untuk menjadi pedoman bagi manusia berkenaan dengan hal-hal yang mereka perselisihkan; dan tidaklah berselisih tentang hal itu kecuali berbagai keterangan, karena persaingan antara mereka. Kemudian Allah memberi petunjuk kepada orang-orang yang beriman, dengan izin-Nya, berkenaan dengan kebenaran yang mereka perselisihkan itu. Allah memberi petunjuk

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup>Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, hal. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup>QS. [10]: 19.

kepada siapa saja yang dikehendaki oleh-Nya ke arah jalan yang lurus.<sup>252</sup>

Dalam hal ini pulalah Ibnu 'Arabi melihat bahwa agama di sisi Allah sejak dari Adam sampai Muhammad, membawa ajaran *tawhid*,<sup>253</sup> yakni ajaran yang memahaEsakan Tuhan. Bahwa manusia sejak dari semula keberadaannya menganut *tawhid* juga dilambangkan dalam diri dan keyakinan Adam, yang dalam agama-agama semetik (Yahudi, Kristen, dan Islam, kecuali sedikit dari mereka) dianggap sebagai tidak saja manusia pertama, tetapi juga nabi dan rasul pertama. Kebenaran empirik posisi inilah, tentu menghendaki penelitian ilmiah komprehensif dalam antropologi.<sup>254</sup>

Apa yang telah dilontarkan oleh Ibnu 'Arabi telah memberi peluang yang demikian luas untuk menyikapi persoalan keagamaan dewasa ini, bahkan telah memberi pengaruh yang demikian luas terhadap sikap keberagamaan masyarakat dan umat beragama. Tidak hanya menjadi sikap sebahagian dari kalangan umat Islam yang menaruh perhatian terhadap masalah-masalah keharmonisan antar umat beragama dan antar agama, akan tetapi juga dalam kalangan umat beragama selain Islam seperti dalam dunia Kristen Katolik.

Dalam tradisi pengetahuan esoteris, pengaruh Ibnu 'Arabi memang unik, teorinya tentang kosmologis, merembes ke dalam pemikiran Barat, mempengaruhi seorang penyair besar Florence Dante, dan seluruh tradisi

<sup>253</sup>Muhyiddin Ibnu 'Arabi, *Tafsir al-Qur'an al-Karim,* Jilid II (Beirut: Dar al-Yaqazahah al-Arabiyyah, 1968), hal. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup>QS. [2]: 213.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup>Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, hal. 180.

cinta puri di antara para Trubador Provance, terutama melalui Andalus pada karya-karya mereka. Bahkan, seorang sarjana Spanyol Asian Palacois, menunjukkan bukti dalam bukunya *Islam and The Devina Comedia* yang terkenal, bahwa Dante menggunakan banyak data tentang ajaran Islam yang diambil dari beberapa karya Ibnu 'Arabi.<sup>255</sup> Dante menyingkapkan banyak letak kesempurnaan yang secara mendalam didapatkan karena hubungannya dengan orangorang sufi, terutama Ibnu 'Arabi.

Buku Asian Palacois di atas, bahkan menjadi semacam kajian tentang pengaruh Islam khususnya akidah-akidah Ibnu 'Arabi. Buku ini diterjemahkan dari bahasa Spanyol ke dalam Bahasa Inggris oleh H. Sunder Land di Libanon pada tahun 1926. Salah seorang ahli kebatinan Kristen, Raymond Lull, tercatat sebagai salah seorang yang secara langsung terpengaruh dari Ibnu 'Arabi, demikian pula ahli kebatinan lainnya. Kesemuanya merupakan tokoh-tokoh dalam sejarah kehidupan kerohanian Kristen, berada bersama dengan Islam dalam peradaban yang serupa, yang pada akhirnya punya pandangan yang sama mengenai manusia dan alam semesta. Meskipun juga terdapat perbedaan yang bersifat lahiriah yang memisahkan antara keduanya, terutama dalam aspek teologi, sosial, dan politik.<sup>256</sup>

Pada awal abad ke-20, salah seorang pemuka Kristen Louis Massignon (ahli tentang ajaran Ibnu 'Arabi), berhasil memuluskan jalan untuk mengubah pandangan Gereja Katolik terhadap Islam. Menurut Alwi Syihab, redaksi hasil Konsili Vatikan II, merupakan langkah revolusioner dalam

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup>Michel Chovkiewiez, "Ibnu 'Arabi dalam Kesarjanaan Barat", dalam *INIS*, "Studi Islam di Prancis", (Jakarta: INIS, 1993), hal. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup>Seyyed Hossein Nasr, Three Muslim Sages, hal. 121.

merubah pandangan Gereja terhadap Islam. Hal ini banyak bersumber dari refleksi Massignon, yang pemikirannya banyak dipengaruhi oleh ajaran Ibnu 'Arabi.<sup>257</sup>

Di samping pengaruh yang demikian signifikan terhadap dunia Barat (dalam ajaran Katolik), di kawasan timur dunia Islam, ajaran ini berkembang dengan sangat pesat, sehingga ajaran Ibnu 'Arabi, tidak hanya berhasil merubah bahasa ajaran tasawuf, tetapi juga berpengaruh terhadap ajaran teologi, dan teosofi. Bahkan, karya utama Ibnu 'Arabi *Futuhan al-Makkiyah* dan *Fushush al-Hikam*, menjadi materi bahasan ahli makrifat, dan diajarkan di lingkungan keagamaan tradisional sampai saat ini.<sup>258</sup>

Penyebaran ajaran Ibnu 'Arabi di wilayah Timur dunia Islam, utamanya di Persia, tidak terlepas dari peran muridnya Sadruddin al-Qunyawi. Ia adalah murid utama Ibnu 'Arabi, yang sekaligus menjadi komentator dari karya gurunya, kemudian ia susun ke dalam sejumlah karangan untuk menjelaskan akidah dari gurunya.<sup>259</sup> Melalui al-Qunyawi ini pulalah, sejumlah garis-garis besar dari ajaranajarannya dapat diikuti, dan mempunyai pengaruh penting bagi akidah agama Ibnu 'Arabi di Timur.<sup>260</sup>

Abdul Karim Ibnu Ibrahim al-Jilli (w. 832), salah seorang pelanjut ajaran Ibnu 'Arabi, juga mengemukakan doktrin Logos. Teorinya ini dikemukakan dalam karyanya,

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup>Alwi Syihab, *Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama* (Bandung: Mizan, 1998), hal. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup>Sevved Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup>Abu al-Wafa al-Gamini al-Taftazani, *al-Madkhal ila al-Tasawuf al-Islam*, (Sufi dari zaman ke zaman) alih bahasa Ahmad Rofai Usman, (Bandung: Pustaka, 1997), hal. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup>Seyyed Hossein Nasr, *Three Muslim Sages*, hal. 119.

terutama sekali dalam *al-Insan al-Kamil* dan *Fi Makrifat al-Awakhir wa al-Awaail.*<sup>261</sup> Menurutnya, setiap pendiri agama menurut doktrin logos merupakan suatu aspek dari logos universal. Oleh Ibnu 'Arabi dan al-Jilli disamakan dengan "Hakikat Muhammad". Bagi al-Jilli, setiap wujud alam semesta merupakan *kalam*, sebuah nama Tuhan. Dengan begitu setiap agama merupakan aspek dari nama-nama dan sifat-sifat Tuhan. Kemajemukan agama merupakan hasil langsung dari kekayaan Wujud Tuhan Yang tidak terhingga. Tiada apapun dalam wujud kecuali pujian-pujian terhadap Tuhan sesuai dengan keadaan, bahasa, dan tindakannya. Demikian pula tidak ada apa-apa selain itu dalam hakikat dan sifat-sifatnya.<sup>262</sup>

Penyair sufi yang terkenal di Persia, Jalaluddin al-Rumi berpengaruh sangat besar di negeri yang berbahasa Turki, di India dan Pakistan, mempunyai hubungan dengan Ibnu 'Arabi melalui Sadruddin al-Qunyawi, yang merupakan teman serta pembantu dekat Rumi. Dengan sajak-sajaknya, Rumi mengemukakan keuniversalan tradisi keagamaan. Ia menulis dalam bukunya *Fihi maa Fihi* tentang tradisi keagamaan yang berbeda.

Menurut al-Rumi, tidak seorangpun yang mampu melihat unta di puncak menara, apalagi membedakan rambut di dalam mulutnya. Akan tetapi, mereka yang memiliki penglihatan batin yang terang, punya kewajiban menerangkan kepada orang apa yang dilihatnya. Mereka yang dikaruniai intuisi intelektual dapat mengetahui dan berbicara tentang kesatuan batin agama-agama, demikian

 $<sup>^{261}\</sup>mathrm{Abu}$ al-Wafa al-Gamini, al-Madkhal ila al-Tasawuf al-Islamy, hal. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup>Seyyed Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 177.

pula pengetahuan tentang kiblat, di mana segala macam jalan bertemu. Suatu pertemuan merupakan akhir dari jalan yang bermacam-macam. Mereka yang mengenal kiblat itulah yang mampu melakukan dialog antar agama yang bermakna, yang mampu menunjukkan dengan baik kesatuan agama-agama, maupun perbedaan formalnya.<sup>263</sup>

Murid al-Qunyawi yang lainnya, yang juga termasuk punya kontribusi yang besar tentang penyebarluasan ajaran Ibnu 'Arabi adalah Fakhruddin al-Iraqi. Beliau adalah seorang penyair sufi berkebangsaan Iran. Ia dikenal sebagai "pendekar" aiaran cinta yang menjadi keberagamaan Ibnu 'Arabi. Beliau menulis buku al-Luma'at kemudian diberi syarah oleh Jami' dengan judul 'Asyirat al-Luma'at, berisi ikhtisar dari ajaran Ibnu 'Arabi. Kemudian Jami' selanjutnya mengungkapkan ajaran-ajaran Ibnu 'Arabi dalam bentuk syair yang indah, yang kemudian menjadi khasanah bacaan bagi masyarakat Persia, Pakistan, dan kalangan orang-orang Islam India.<sup>264</sup> Selanjutnya buku ini dijadikan semacam ringkasan dari ajaran Ibnu 'Arabi yang dipelajari sampai sekarang.<sup>265</sup>

Selain kitab al-Luma'at, pengajaran ajaran Ibnu 'Arabi di Persia dan Iran, berkembang melalui karya Jami' yang lain yaitu Lawaih. Buku ini berisikan sejarah Fushush al-Hikam, kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa Persia dengan judul Sherh Nakh al-Fushush. Kemudian dengan buku ini Al-Taftazani menentang ajaran-ajaran Ibnu 'Arabi

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup>Sevved Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 179-180.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup>Seyyed Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup>Seyved Hossein Nasr, Theree Muslim Sages, hal. 119.

dengan membuat satu buku dengan judul *al-Raddu wa al-Tasni'ah ala Kitab al-Fushush.*<sup>266</sup>

Ketenaran Ibnu 'Arabi dengan ajarannya yang bersifat batiniah mempengaruhi Shah Ni'matullahi, pendiri tarekat Ni'matullah, yang merupakan tarekat yang paling luas tersebar di Persia dewasa ini, dengan cabang-cabangnya di Pakistan dan negara-negara Islam lainnya. Syekh Ni'matullah menerjemahkan syair-syair *Fushush al-Hikam* ke dalam puisi Persia, yang disertai dengan komentar atas isi syair itu. Dalam salah satu sajaknya ia mengutarakan hubungannya yang dalam dengan Ibnu 'Arabi.<sup>267</sup>

Sungguhpun Ibnu 'Arabi sebagai seorang Sunni, namun pada saat yang sama menjadi demikian akrab di hati ahli ma'rifah Syi'ah. Ulama-ulama Syi'ah menggabungkan ajaran-ajaran Ibnu 'Arabi dengan susunan dua belas imam Syi'i. Hal demikian inilah yang menyebabkan ajaran-ajaran Ibnu 'Arabi dapat berkembang pesat di tengah-tengah kaum Syi'ah. Tokoh ulama Syi'ah yang banyak terpengaruh ajaran Ibnu 'Arabi, terutama ajaran yang tertuang dalam Fushush al-Hikam, antara lain Sayyid Haidar Amuly, yang menulis komentar tentang Fushush al-Hikam. Demikian pula Ibnu Turkah dengan karyanya Tauhid al-Qawaid, merupakan kitab pengantar bagi Fushush. Ibnu 'Abi Jumhur dengan karyanya Kitab al-Mujli, pengembangan dan komentar terhadap ajaran-ajaran Ibnu 'Arabi.<sup>268</sup>

Salah satu aspek penting dalam pengaruh ajaran Ibnu 'Arabi di wilayah Timur dunia Islam, adalah kebangkitan kembali filsafat Islam di Persia, dimotori oleh Mulla Sadra

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup>B. Lewis (ed), *The Encyclopedia*, jilid III, hal. 711.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup>Seyyed Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup>Sevved Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 115.

atau Sadruddin al-Syirazi,<sup>269</sup> dengan memadukan filsafat dengan *peripatetik* dan *Isyraqi*, atau ajaran kaum illuminationis dengan ajaran-ajaran makrifat (*'irfan*) Ibnu 'Arabi. Mulla Sadra berhasil menciptakan suatu perspektif intelektual baru dan suatu mazhab yang bisa bertahan di Persia sampai hari ini. Mulla Sadra betul-betul meresapi ajaran Ibnu 'Arabi. Karyanya yang utama adalah *asfar*, penuh dengan kutipan dari *Fushush al-Hikam*. Ia mengembangkan ajaran Ibnu 'Arabi, khususnya yang berhubungan dengan psikologi dan eskatologi.<sup>270</sup>

Mulla Sadra, dengan karya-karyanya, bersama dengan murid-muridnya, mengajarkan ajaran-ajaran Ibnu 'Arabi, di tengah-tengah lingkungan keagamaan, dan mazhab-mazhab keagamaan, sehingga ajaran Ibnu 'Arabi, melalui murid-

<sup>269</sup>Mulla Sadra adalah tokoh terkemuka ajaran Isfahani. Sebagai seorang guru dialektika ahli logika serta pujangga dan fiturolog, Mulla Sadra menciptakan suatu harmoni yang sempurna antara kutub-kutub rasionalisme dan persepsi yang bersifat mistik. Melalui penggabungan intelek dari wahyu ia mencapai suatu concidentia oppsitorum, mencakup kekuatan logika dan keutamaan terbukanya spiritual, seperti Hikmah al-Isyraqi, yang ia mulai dengan logika dan berakhir dengan ekstasi secara mistik. Ia menggelorakan sebuah pola pemikiran di mana logika dibenamkan ke dalam lautan cahaya gnosis. Ia menyebut sintesis ini yang ia anggap menjadi dasar khususnya tentang tiga jalan besar menuju kebenaran bagi manusia, yakni wahyu (wahy atau syar'i) intellection (aql) dan keterbukaan secara mistik (Kasyf) - al-Hikmah al-Muta'alliyah, atau teosofi transenden. Sintesisnya mewakili suatu perspektif intelektual yang baru dalam filsafat Islam. Sebuah perspektif yang memiliki banyak pengikut, khususnya di Persia, India dan Iraq, serta beberapa daerah di wilayah Arab selama berabad-abad. Lihat Sevyed Hossein Nasr "Theology, Philosophy and Spirituality, alih bahasa Suharno Jamaluddin MZ., "Intelektual Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996, hal. 78-80.

<sup>270</sup>Seyyed Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 116.

muridnya dalam menancapkan mazhab hikmah yang utama, mempengaruhi sikap keberagamaan masyarakat, dan sekaligus merupakan satu aspek penting pengaruh Ibnu 'Arabi di wilayah Timur dunia Islam.<sup>271</sup>

Penyebaran ajaran Ibnu 'Arabi tidak hanya terbatas di bagian wilayah Timur dunia Islam, akan tetapi juga sampai ke daerah anak benua India, Asia Kecil, Syiria, dan Mesir. Di daerah-daerah ini terdapat sejumlah besar kitab-kitab beliau, yang telah diberi syarah oleh berbagai ulama, di antaranya Sya'rani, menulis banyak kitab yang berjilid-jilid, dalam berbagai judul karangan, untuk menjelaskan isi kandungan dari ajaran-ajaran Ibnu 'Arabi.272 Demikian pula di Asia Tenggara, termasuk dalam kepulauan Nusantara. Di wilayah ini tidak sedikit diketemukan tulisan-tulisan yang mengungkapkan ajaran-ajaran Ibnu 'Arabi, seperti tulisan Hamzah Pansuri dari Palembang, dan Syamsuddin al-Sumatrani dari Aceh, yang hidup sekitar abad 16-17 M.<sup>273</sup> Kedua tokoh dari wilayah nusantara inilah yang paling berjasa dalam menyebarluaskan ajaran-ajaran Ibnu 'Arabi, terutama melalui penulisan kitab-kitab risalah yang berbahasa Melayu dan bahasa Arab.<sup>274</sup>

Menurut Simuh, ajaran-ajaran Islam dalam naskah Melayu yang berasal dari abad 16-17 M. ternyata ajaran aliran sufi yang berpaham wahdat al-wujud, yang merupakan pengembangan ajaran teori tajalliyat dari Ibnu 'Arabi.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup>Seyyed Hossein Nasr, Living Sufism, hal. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup>Seyved Hossein Nasr, Three Muslim Sages, hal. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup>Abdul Hadi MW. "Sufi Jenius dari Andalus", dalam *Pesantren*. P3M. Nomor 3 Volume II, 1985, hal. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup>Ahmad Daudi, *Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syekh Nuru al-Din al-Raniri* (Jakarta: Rajawali Press, 1983), hal. 1-2.

Kemudian dikembangkan oleh empat ulama sufi yang terkenal sebagai pengemban sastra Islam masa itu, yaitu Hamzah Fansuri, Syamsuddin Pase, Nuruddin al-Raniri, dan Abdul Rauf Singkel. Ajaran keempat sufi ini berpusat pada ajaran penciptaan alam dan manusia, melalui penampakan alam dan manusia, yang terkenal dengan konsep *martabat tujuh*.<sup>275</sup>

Ajaran Ibnu 'Arabi masuk ke Indonesia melalui celah kerajaan Islam Melayu Samudra Pasai, kemudian masuk dalam sastra Jawa, dan melahirkan sastra Suluk. Sastra ini mula-mula berkembang di Kesultanan Cirebon, dan akhirnya diserap dan dikembangkan oleh pujanggapujangga kejawen dalam kerajaan periode Kartasura di Surakarta.<sup>276</sup> Teori penciptaan dan "tujuh martabat" yang dikembangkan dari ajaran Ibnu 'Arabi, dan dicangkok dari ajaran "martabat tujuh". Ronggowarsita berusaha menyusun ajaran tentang manusia dalam wirid "Hidayat Jati", yang dimulai dengan penjelasan tentang Tuhan, teori penciptaan secara emanasi, perincian tentang hakekat manusia, dan laku untuk mencapai penghayatan kesatuan kembali dengan Tuhan (Manunggaling Kawulo Gusti), bahkan tercermin pula secara ringkas ajaran budi luhur sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada Tuhan.<sup>277</sup>

Dengan demikian ajaran Ibnu 'Arabi yang bersumber dari wahdat al-wujud dan kemudian pandangan tentang

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup>Simuh, Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistik Jawa. (Yogyakarta: Bintang, 1996), hal. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup>Simuh, Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistik Jawa, hal. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup>Simuh, Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistik Jawa, hal. 223.

kesatuan agama, mendapat tempat yang subur di kalangan umat Muslim Nusantara, terutama di Jawa, dengan konsep penghayatan kesatuan kembali dengan Tuhan (Manunggaling Kawula Gusti).

Ajaran wahdat al-adyan (kesatuan agama) bisa diterima oleh masyarakat Nusantara, karena ajaran ini dianggap lebih akomodatif dan kompromis dengan tradisi, terutama dengan tradisi Jawa, sehingga ajaran Ibnu 'Arabi dapat bertahan, bahkan dianggap seirama dengan tradisi baku zaman pra-Islam yang tetap dipertahankan, terlebih paham tersebut dapat menopang falsafah politik religius dari kesultanan Mataram, yang sejak pra-Islam menerapkan konsep God-King (Raja penjelmaan Dewa). Kemudian setelah Islam diterima dan menyebar menjadi agama masyarakat, konsep politik religius Raja Penjelmaan Dewa, diganti dengan ungkapan simbolik Manunggaling Kawula Gusti.<sup>278</sup>

Keluwesan ajaran yang diajarkan oleh Ibnu 'Arabi dalam memahami agama, dapat mengakomodasi perbedaan-perbedaan yang ada di kalangan penganut agama, terlebih-lebih dalam masyarakat Jawa yang kental dengan ajaran Hinduisme dan Budhisme dan paham Animisme, yang merupakan kepercayaan masyarakat Jawa sebelum Islam. Oleh karena itu, tidak mengherankan pengaruh ajaran Hindu dan Budha tersebut, masih terbawa dalam adat dan kebiasaan mereka, bahkan dalam hal tradisi keberagamaan.

Sekalipun ajaran kesatuan agama tidak begitu dikenal oleh masyarakat awam, namun konsep *Manuggaling Kawulo Gusti* yang merupakan penjabaran dari konsep kesatuan

 $<sup>^{278}</sup> Simuh, Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistik Jawa, hal. 17.$ 

agama, tetap menjadi pegangan bagi masyarakat Islam, terutama di Jawa. Oleh sebab itu, perilaku keberagamaan mereka pun juga sarat dengan perilaku budaya yang berkembang di tengah-tengah masyarakat.

Dengan demikian, apa yang telah dikembangkan oleh Ibnu 'Arabi bersama dengan muridnya, terutama ajaran wahdat al-adyan, tidak sedikit pengaruhnya terhadap pembentukan sikap keberagamaan yang bersifat inklusif, dan mau meletakkan agama pada dimensi universalnya, sehingga bisa membuka isolasi yang memisahkan antara agama satu dengan yang lainnya. Dengan sikap yang demikian, umat beragama tidak bersikap kaku dalam melihat perbedaan bentuk formal dari agama yang diyakini.

# BAB V

## **PENUTUP**

## A. Kesimpulan

Dari apa yang telah diuraikan dalam pembahasan mengenai konsep kesatuan agama Ibnu 'Arabi dalam bab sebelumnya, kini sampai kepada kesimpulan dari beberapa pembahasan tersebut sebagai berikut :

Pertama, pemikiran Ibnu 'Arabi tentang agama tidak dapat dipisahkan dari kondisi yang melingkupi dirinya sejak dari kecil hingga dewasa, yang kemudian membentuk diri dan pemikirannya. Berawal dari suasana keluarga yang agamis, dan bahkan hidup dalam pola kehidupan sufi. Kota Sevilla, kota di mana ia dibesarkan, terkenal sebagai salah satu pusat sufisme yang penting, dengan sejumlah tokoh sufi terkemuka yang tinggal di sana. Hal demikian yang memberi bekas yang dalam pada diri Ibnu 'Arabi. Pergaulan masa mudanya banyak dihabiskan untuk bertemu dan berguru kepada orang-orang sufi, demikian pula kepada ulama-ulama lainnya, bahkan sampai pada usia dewasanya. Kemudian ia jadikan tasawuf sebagai pilihan hidupnya. Hal ini pulalah, yang kemudian membentuk dirinya dan pemikirannya termasuk dalam ia memahami dan menyikapi agama.

Kedua, sebagai seorang sufi, Ibnu 'Arabi dikenal dengan ajaran wahdat al-wujud-nya. Dengan konsep ini pula ia melihat bahwa tidak ada sesuatu dalam wujud kecuali Tuhan; hanya ada satu wujud yaitu wujud Tuhan. Tidak ada sesuatu apapun di dalam wujud kecuali dari Ia sumbernya, dan kesemuanya akan kembali kepada-Nya, termasuk agama. Karenanya, ia menganggap bahwa semua agama pada hakikatnya bermuara kepada satu muara yaitu, kepada

Tuhan. Dari aspek ini ia menganggap bahwa agama itu satu, sekalipun dalam bentuknya beragam (banyak), akan tetapi yang banyak itu adalah untuk yang satu.

Dalam pandangan Ibnu 'Arabi tentang Tuhan, baginya, Tuhan dalam dzat-Nya adalah Esa, tidak ada sekutu bagi-Nya, namun pada aspek nama dan sifat-Nya, Ia menampakkan diri-Nya melalui alam semesta. Dengannyalah Ia dapat dikenal, dan dipertuhankan. Oleh karena itu, Ibnu 'Arabi dalam pengenalannya tentang Tuhan, memakai tasybih dan tanzih. Tasybih merupakan keberadaan Ilahi lewat asma dan sifat-Nya pada alam semesta, sehingga dengannya Tuhan dapat diketahui keberadaan-Nya. Sedangkan Tanzih, merupakan pengkultusan terhadap Dzat Yang Maha Tinggi, mensucikan dari persamaan dan persekutuan antara Dzat Tuhan dengan segala ciptaan-Nya.

Ketiga, tasawuf bagi Ibnu 'Arabi bukan hanya sekedar suatu ilmu, akan tetapi tasawuf membentuk diri dan pemikirannya, termasuk dalam pola dan pemikiran keagamaannya. Dengan berpola dengan pola pemikiran sufi, Ibnu 'Arabi melihat agama, tidak hanya sebatas pada aspek formal (eksoteris), akan tetapi lebih dari itu, ia mendekati agama dengan mengacu pada hal yang paling esensial dari agama. Dari sisi aspek esoteris dari agama, ia menyimpulkan bahwa agama pada dasarnya satu, semua agama bersumber dari yang satu, yaitu Tuhan.

Dari aspek eksoteris agama, adalah bentuk dari agama, dan ini bersifat nisbi. Setiap agama punya bentuknya sendiri-sendiri, sehingga agama dalam aspek eksoteris, tidak mungkin bisa dilihat secara universal, karena agama-agama, masing-masing dengan kebenarannya sendiri-sendiri. Dan satu hal yang tidak mungkin untuk menyatukan dua kebenaran dalam satu wadah. Karenanya, penerimaan

segala bentuk agama oleh Ibnu 'Arabi, dari sudut pandang eksoteris agama, merupakan hal yang tidak mungkin.

Demikian pula halnya, dalam aspek esoteris, yang melihat agama dari sisi substansinya. Jika dalam tahap esoteris, bagi Ibnu 'Arabi agama adalah satu, yaitu penyatuan ke dalam Hakikat Universal. Hal demikian tidak dapat dimengerti, karena pengakuan tentang penyatuan antara yang terhingga dan Tak Berhingga, merupakan suatu konsepsi yang mengandaikan adanya substansi tentang "Yang Ada", dan hal ini keliru. Demikian pula tentang pengakuan akan keuniversalan agama, dalam hal ini, Ibnu 'Arabi menganggap bahwa agama universal adalah Islam, karena agama-agama yang dibawa oleh para Nabi adalah Islam. Jika demikian halnya, maka merupakan pengebirian terhadap wahyu yang diberikan kepada nabi orang Yahudi, demikian pula dengan nabi orang Kristen, yang kedua agama itu menyatakan keuniversalan ajarannya.

Ajaran Ibnu 'Arabi, yang kemudian dikembangkan oleh murid-muridnya, ternyata memberi pengaruh positif bagi sebahagian pemeluk agama, bahkan terhadap agama Kristen Katolik di Roma. Salah satu unsur yang mempengaruhi pandangan positif dunia Kristen (Katolik Roma) terhadap Islam, terutama dengan perubahan pada Konsili Vatikan II, di antaranya adalah karena pengaruh ajaran Ibnu 'Arabi. Demikian pula di bumi Nusantara, terutama di Jawa (Kesultanan Mataram), dengan konsep Manuggaling Kawula Gusti.

Sekalipun mungkin apa yang digagas oleh Ibnu 'Arabi tentang konsep wahdat al-adyan, pengakuan adanya penyatuan agama, walaupun dalam tahap esoteris, masih perlu didiskusikan, namun paling tidak perlu diakui bahwa dalam memahami agama seperti yang dilakukan Ibnu 'Arabi, membawa kepada pemahaman yang bersifat inklusif, tidak dengan ekslusif; sehingga pemeluk agama bisa

bersikap bijaksana terhadap perbedaan yang ada, dan sekaligus mau mengakui kebenaran yang ada dan dimiliki oleh setiap agama.

Kesadaran beragama yang dilahirkan dari spiritualitas Islam dalam konsep tasawuf sangat personal, namun dalam kajian keagamaan, spiritualitas Islam yang kemudian melahirkan kesadaran diri, tidak menutup kemungkinan bisa dibangun, tidak hanya mendasarkan diri pada tasawuf, akan tetapi dengan pendekatan ilmu-ilmu moderen seperti ilmu psikologi, demikian pula dengan pendekatan filosofis. Karena kesadaran akan diri yang dibangun berdasarkan pada kematangan jiwa seseorang, akan membawa pada pemahaman spiritual yang dalam. Berangkat dari asumsi inilah kemudian, kesadaran spiritual yang semula sangat personal, bisa diarahkan kepada bentuk yang bersifat sosial. Sehingga agama yang diyakini, tidak hanya menjadi rahmat bagi dirinya, akan tetapi juga menjadi rahmat yang dalam, di mana ia melihat alam semesta bukan sesuatu yang lain dari dirinya, yang merupakan wujud dari kehadiran Tuhan pada alam; sehingga lewat aktifitas sosialnya ia bisa menyatukan dirinya dengan Tuhannya.

#### B. Saran-saran

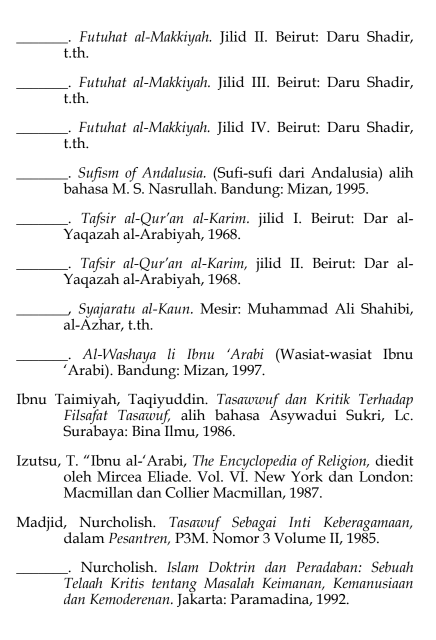
1. Dalam mengkaji pikiran-pikiran Ibnu 'Arabi yang sarat dengan hal-hal yang bersifat kontroversial, maka hendaknya para peneliti lebih bersifat hati-hati, namun juga tidak bersikap apriori. Karena apa yang diungkapkan oleh Ibnu 'Arabi, terutama tentang konsep wahdat al-adyan, bisa-bisa membawa prasangka yang sangat subjektif, terlebih menyangkut persoalan keyakinan. Namun juga sebaliknya, jika dipahami secara mendalam akan membawa kepada pengertian tentang agama yang tidak kaku.

2. Upaya Ibnu 'Arabi untuk menjembatani perbedaan yang sangat mengkristal dalam agama-agama yang ada, dan mengangkatnya kepada persoalan yang substansial, yang kemudian melahirkan pengakuan akan adanya aspek kesatuan dalam agama, merupakan suatu upaya untuk meminimalkan perbedaan dalam konsepsi dan ajaran dalam agama, baik dalam interen umat maupun antar pemeluk agama. Oleh karenanya apa yang telah digagas oleh Ibnu 'Arabi, menarik untuk dikembangkan. Sekalipun tidak dalam bentuk tasawuf, akan tetapi dengan mengalihkan tujuan spiritual yang bersifat personal ke tujuan sosialnya, sehingga agama benar-benar menjadi rahmat bagi seluruh alam; sehingga dari dimensi sosialnya mengantarkan sampai kepada Tuhan.

#### **DAFTAR PUSTAKA**

- Abdullah, M. Amin. Studi Agama Normativitas atau Historisitas? Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996.
- Affifi, A.E. A Mystical Philosophy of Muhyiddin Ibnu 'Arabi (Filsafat Mistis Muhyiddin İbnu 'Arabi) terjemahan Sjahriri Mawi dan Nandi Rahman. Jakarta: PT. Gaya Media Pratama, 1995.
- Al-Ghazali, Abu Hamid. *Ihya' Ulum al-Din. Volume 3.* Kairo: Musthofa al-Babi al-Halabi, 1334 H.
- Al-Kasysyani, Abdul Razaak. Syarah Alaa Fushush al-Hikam li Ustad al-Akbar Muhyiddin Ibnu 'Arabi. Mesir: Mustafa Baby al-Halaby, 1987.
- Amstrong, Karen. A History of God: The 4000 Quest of Judaism, Christinity and Islam. New York: Alfred Aknope, 1993.
- Al-Taftazani, Abu al-Wafa al-Gamini. Al-Madkhal ila al-Tasawwuf al-Islamy (Sufi dari Zaman ke Zaman), alih bahasa Ahmad Rouf Usmani. Bandung: Pustaka, 1997.
- Ansari, Muhammad Abdul Haq. Sufism an Shari'ah: A Study of Syaikh Ahmad Sirhindi's, Effort to Reform Sufism, Lewester: The Islamik Foundation, 1986.
- Atjeh, Abu Bakar. Ibnu 'Arabi Tokoh Sufi dan Filsafat Agama. Jakarta: Tintamas, t.th.
- Burckardt, Titus. An Introduction to Sufi Doctrine. Alih bahasa, Azyumardi Azra. Jakarta: Dunia Pustaka Jaya, 1984.

- Chovkiewiez, Michel, "Ibnu Arabi dalam Kesarjanaan Barat" dalam *INIS*, "Studi Islam di Prancis". Jakarta: INIS, 1993.
- Daudi, Ahmad. Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syekh Nuruddin al-Raniri. Jakarta: Rajawali Press, 1983.
- Departemen Agama RI. *Al-Qur'an dan Terjemahnya*. Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penerjemahan al-Qur'an, 1982.
- Grose. B. George & Benjamin J. Hobbard (ed). *The Abraham Connection A. Jew, Christian and Muslim in Dialogue* (Tiga Agama Satu Tuhan), alih bahasa Santi Indra Astuti. Bandung: Mizan, 1998.
- Hadi MW., Abdul. "Sufi Jenius dari Andalus", dalam *Pesantren*. P3M. Nomor 3 volume II, 1998.
- Hidayat, Komaruddin dan Muhammad Wahyu Nafis. *Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perenial.* Jakarta: Paramadina, 1995.
- Hidayat, Komaruddin, *Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik.* Jakarta: Paramadina, 1996.
- Husaini Moulvi, S.A.Q, *Ibnu 'Arabi The Great Muslim Mystic and Thinker*. Lahore: Kashmir, 1931.
- Ibnu 'Arabi, Muhiddin. *Risalah al-Anwar fima Yamnahu Shahibu al-Khalwati min al-Asrar*. Mesir: al-Matbaah al-Jamaliyah Biharatu al-Rum, 1914.
- \_\_\_\_\_. Fusush al-Hikam. Mesir: Mustafa Baby al-Halaby, 1947.
- \_\_\_\_\_. *Futuhat al-Makkiyah*. Jilid I. Beirut: Daru Shaadir, t.th.



- Mahmud, Abdul Kadir. *Al-Falsafah al-Sufiah fi al-Islam.* Mesir: Daru al-Fikri al-Arabiyah, t.th.
- Murata, Sachiko. The Tao of Islam: A Socrcebook on Gender Relationship in Islamic Thought (The Tao of Islam: Kitab Rujukan Tentang Relasi Gender dalam Kosmologi dan Teologi Islam), alih bahasa Rahmani Astuti dan M. Nasrullah. Bandung: Mizan, 1996.
- Nadivi, Sayyed Habibu al-Haq. *The Dynamics of Islam,* alih bahasa Asep Hikmat. Bandung: Risalah, 1984.
- Nasr, Seyyed Hossein. *Living Sufism* (Tasawuf Dulu dan Sekarang), alih bahasa Abdul Hadi MW. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1987.
- \_\_\_\_\_. Oliver Leaman (ed). *History of Islamic Philosophy,* Part I. New York: Routledge, 1996.
- \_\_\_\_\_. *Knowledge and The Sacred* (Pengetahuan dan Kesucian), alih bahasa Suharsono (et al). Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997.
- \_\_\_\_\_\_. Living Sufism (Tasawuf Dulu dan Sekarang), alih bahasa Abdul Hadi MW. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1991.
- \_\_\_\_\_. Theologi, Philosophy and Spirituality, alih bahasa Suharno Jamaluddin MZ. "Intelektual Islam: Teolog, Filsafat dan Gonsis", Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996.
- \_\_\_\_\_. *Three Muslim Sages: Aviecenna, Suhrawardi, Ibnu 'Arabi.* Cambridge: Harvard University Press, 1969.
- Nasution, Harun. *Filsafat dan Mistisisme dalam Islam*. Jakarta: Bulan Bintang, 1979.

- Nicholson, R.A. *The Mistik of Islam* (Fi al-Tasawwuf al-Islami), alih bahasa A.E. Affifi. Kairo: Matbaah al-Ta'lif wa al-Tarjamah, t.th.
- Noer, Kautsar Azhari. *Ibnu al-'Arabi: Wahdat al-Wujud dalam Perdebatan*. Jakarta: Paramadina, 1995.
- Rahman, Fazlur. *Islam* (Islam), alih bahasa, Ahsin Muhammad. Bandung: Pustaka, 1984.
- Rosenthal, Franz "Ibnu 'Arabi Between Philosophy and mysticism", *Oriens*. Leiden: Brill, 1988.
- Schuon, Fritjof. *Islam and The Perrenial Philosophy* (Islam dan Filsafat Perennial), alih bahasa Rahman Astuti. Bandung: Mizan, 1996.
- \_\_\_\_\_\_. *The Transendent Unity of Religions* (Titik Temu Agama-agama), alih bahasa Saefuddin Bahar. Jakarta: Obor, 1995.
- \_\_\_\_\_. *The Roots of The Human Condition* (Hakikat Manusia), alih bahasa Ahmad Norma Permata. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997.
- Simuh. Sufisme Jawa: Transformasi Tasawuf Islam ke Mistik Jawa. Yogyakarta: Bentang, 1996.
- Suseno, Frans Magnis "Agama: Antara Absolusitas dan Relativitas ajaran", dalam *Agama dan Pluralitas Bangsa*. Jakarta: P3M, 1992.
- Surachmat, Winarno, Dasar dan Teknik Research. Bandung: Tarsito, 1978.
- Syihab, Alwi. *Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka Dalam Beragama*. Bandung: Mizan, 1998.
- Tohir, Muhammad. *Sejarah Islam dari Andalusia Sampai Indus.* Jakarta: Pustaka Jaya, 1981.

### **BIOGRAFI PENULIS**



Dr. Indo Santalia, MA. Lahir di Sengkang, 14 November 1962. Menamatkan Sekolah Dasar (SD/Ibtidaiyah), Sekolah Lanjutan Pertama (Madrasah Tsanawiyah), Sekolah Lanjutan Atas (Madrasah Aliyah) di sebuah Lembaga Pendidikan Keagamaan "Pondok Pesantren As'adiyah" Sengkang. Program Sarjana Muda diperoleh juga pada Perguruan Tinggi Islam As'adiyah (PTIA) Sengkang, selesai tahun 1985. Melanjutkan pendidikan pada Program Sarjana Lengkap di IAIN Alauddin Ujung Pandang, Jurusan Perbandingan Agama, selesai tahun 1988. Selanjutnya menempuh pendidikan Program Magister (S2) di IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, selesai tahun 1997. Program Doktor (S3) pada lembaga pendidikan yang sama dan telah berubah status menjadi Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta, selesai tahun 2008.

Pengalaman mengajar dimulai dari asisten dosen pada Fakultas Dakwah Universitas Al-Ghazali Ujung Pandang tahun 1987, juga di Fakultas Ushuluddin IAIN Alauddin Ujung Pandang tahun 1988. Karier Pegawai Negeri Sipil dimulai sejak tahun 1997 di STAIN Manado DPK Universitas Samratulangi Manado, lalu di UIN Alauddin Makassar DPK Universitas Indonesia Timur Makassar pada tahun 2007. Kini telah menjadi dosen tetap pada Fakultas Ushuluddin dan Filsafat UIN Alauddin Makassar sejak

tahun 2009. Sejak tahun 2008 diberi kepercayaan untuk mengajar di Program Pascasarjana (PPs) Universitas Indonesia Timur Makassar-sekarang; dan di Program Pascasarjana (PPs) UIN Alauddin Makassar sejak tahun 2010-sekarang.

Karya tulisnya yang telah terbit, Akhlak Tasawuf (2011), Ilmu Perbandingan Agama (Buku Daras, 2012), Proses Perkembangan Manusia: Suatu Kajian Studi Islam (2013). Di samping itu, juga menulis artikel tentang keislaman dan kehidupan beragama, kependidikan dan kemasyarakatan di berbagai jurnal dan mass media, ibukota maupun daerah.[]