# MAKNA *AL-AJDAS* DAN *AL-QUBŪR* DALAM AL-QUR'AN

(Suatu Kajian Komparatif atas Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-

Țabari)



#### Skripsi

Diajukan untuk memenuhi salah satu syarat meraih Gelar Sarjana Agama (S.Ag) Jurusan Ilmu al-Qur'an dan Tafsir Pada Fakultas Ushuluddin dan Filsafat UIN Alauddin Makassar

Oleh:

FAHUWA HAERUL

NIM: 30300116016

FAKULTAS USHULUDDIN DAN FILSAFAT UIN ALAUDDIN MAKASSAR

2022

#### PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Fahuwa Haerul NIM 303001160016

Tempat/Tgl. Lahir : Pare-pare, 30 April 1998
Prodi : Ilmu al-Qur'an dan Tafsir
Fakultas/Program : Ushuluddin dan Filsafat

Alamat : Soppeng

Judul : " Makna al-ajdas dan al-Qubūr dalam al-Qur'an (

Suatu Kajian Komparatif atas Penafsiran Fakhr al-Dīn

al-Rāzī dan al-Ṭabarī)"

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa skripsi ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka skripsi dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Samata-Gowa, 16 Agustus 2022 Penyusun,

Fahuwa Haerul



#### PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi yang berjudul "Makna al-ajdas dan al-Qubūr dalam al-Qur'an (Suatu Kajian Komparatif atas Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī) "yang disusun oleh Fahuwa Haerul, NIM: 30300116016, mahasiswa Program Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir pada Fakultas Ushuluddin dan Filsafat UIN Alauddin Makassar, telah diuji dan dipertahankan dalam sidang munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Selasa, tanggal 16 Agustus 2022 M, bertepatan dengan tanggal 18 Muharram 1444 H, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag.) pada Prodi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, (dengan beberapa perbaikan).

Samata-Gowa, 10 September 2022 M. 13 Safar 1444 H.

#### **DEWAN PENGUJI**

Ketua : Dr. Muhsin, S.Ag., M.Th.I.

Sekretaris : Yusran, S.Th.I., M.Hum.

Munaqisy I : Dr. Hasyim Haddade, M. Ag

Munaqisy II : Dr. Abdul Ghany, M. Th.

Pembimbing I: Dr. H. Muh Sadik Sabry, M.Ag.

Pembimbing II: Dr. H. Muhammad Irham, M. Th. I

Diketahui oleh:

Dekan Fakultas Ushuluddin dan Filsafat UIN Alauddin Makassar

Dr. Muhsin, S.Ag., M.Th.I. NIP. 19711125 199703 1 001

#### **KATA PENGANTAR**

Setelah melalui proses pengerjaan yang cukup panjang, akhirnya skripsi ini dapat juga terselesaikan. Untuk itu, penulis memanjatkan segala pujian dan rasa syukur tertinggi atas segala limpahan rahmat dan karunia-Nya. Tidak lupa pula penulis kirimkan salawat dan salam paling sempurna kepada baginda Nabi Muhammad saw., yang tidak kenal lelah menyampaikan *risalah*, amanat dan nasehat kepada seluruh manusia. Semoga Allah swt., memberinya kebaikan, wasilah, keutamaan, kemuliaan dan kedudukan yang terpuji.

Skripsi ini dapat terselesaikan dengan adanya bantuan yang penulis peroleh dari berbagai pihak. Tidak mungkin menyebutkan mereka satu persatu di sini. Meskipun begitu, pihak yang secara langsung terkait dan berjasa dalam pengerjaan tulisan ini harus disebutkan. Namun, penulis memohon pengertian mereka yang seharusnya disebutkan namun tak disebutkan karena keterbatasan ruang.

Pertama-tama penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang dalam dan tulus kepada kedua orang tua penulis yakni Rusdi husain dan Ibunda Suharti Nurdin yang senantiasa memberi tanpa mengharap balas, sesantiasa menyediakan segalanya jauh melebihi dari apa yang penulis butuhkan bahkan harapkan . Penulis menyadari bahwa ucapan terima kasih penulis dan segala apa yang penulis lakukan tidak akan pernah sebanding dengan pengorbanan yang telah dilakukan oleh kedua sang terkasih. Almarhum bapak tercinta yang semasa hidupnya senantiasa mendukung dan menuntun penulis khususnya dalam hal menuntut ilmu dan ibunda tersayang yang selama ini dengan sabar

menggantikan posisi bapak semasa hidupnya dan tidak putus asa mengayomi anakda dalam mengarungi samudera kehidupan ini. Terimah kasih pula kepada keluarga besar penulis atas kasih sayang, pengertian, bantuan, pengorbanan, dukungan dan doa yang selalu engkau panjatkan. Penulis senantiasa ingat, kagumi dan hargai. Semoga kedua orang tua, keluarga besar, guru-guru, serta sahabat-sahabat penulis diberikan umur yang panjang serta kesehatan dan kebahagiaan, hingga melihat keberhasilan penulis manggunakan toga.

Skripsi ini tidak mudah dan sulit terlaksana tanpa adanya bantuan dan dorongan dari berbagai pihak, olehnya itu penulis mengucapkan terimah kasih kepada semua pihak yang ikut berpartisipasi dalam penyelesaian ini, utamanya kepada:

- Prof.Dr.Hamdan Juhanis,Ph.D., selaku Rektor Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar dan kepada Wakil Rektor dan seluruh jajarannya atas semua kelengkapan fasilitas untuk pendidik dan juga mahasiswa yang telah terpenuhi dengan baik.
- Dr. Muhsin S.Ag., M.Th.I., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan Filsafat. dan kepada para wakil Dekan dengan segala bentuk partisipasi pada saat proses perkuliahan berjalan hingga proses penyelesaian *study* ini dengan sangat baik.
- 3. Dr. Hj. Aisyah Arsyad, Lc., MA., dan Yusran, S.Th.I., M.Hum., selaku ketua Program Studi dan Sekretaris Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir yang telah memberikan ilmu serta arahan kepada penulis selama menempuh perkuliahan.
- 4. Selanjutnya penulis juga menyatakan banyak terima kasih kepada Dr. H. Muh Sadik Sabry. M. Ag., dan Dr. H. Muhammad Irham, M. Th. I. Selaku pembimbing I dan pembimbing II yang telah memberikan kritik dan saran yang sangat berharga dalam proses penyelesaian skripsi ini.

5. Selanjutnya kepada Dr. Hasyim Haddade, S.Ag., M.Ag., dan Dr. Abdul

Ghany, M.Th.I., selaku penguji I dan penguji II yang telah memberikan

masukan-masukan yang sangat berarti dalam penyusunan skripsi ini serta

yang senantiasa menyisihkan waktunya untuk membimbing penulis. Saran-

saran serta kritik-kritik mereka sangat bermanfaat bagi penulis demi

meningkatkan kualitas penelitian ini.

6. Selanjutnya, penulis ucapkan terima kasih kepada dosen-dosen penulis di

Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik Makassar yang senantiasa

memberikan ilmu, motivasi serta masukan spiritual yang sangat berarti bagi

penulis. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada staf-staf

perpustakaan UIN Alauddin Makassar, sehubungan dengan pengumpulan

bahan-bahan untuk membuat skripsi ini.

7. Terakhir, penulis menyampaikan penghargaan kepada mereka yang membaca

dan berkenan memberikan saran, kritikan atau bahkan koreksi terhadap

kekurangan dan kesalahan yang pasti masih terdapat dalam skripsi ini.

Semoga dengan saran dan kritik tersebut, skripsi ini dapat diterima di

kalangan pembaca yang lebih luas lagi di masa yang akan datang. Semoga

tulisan yang amat sangat sederhana ini dapat bermanfaat bagi pembaca.

Wallahu al-Hadi> Ila> Shabili al-Rasya>d Wassala>mualaikum Warahmatulla>h Wabaraka>tuh.

> Samata, 28 Juli 2022 Penyusun,

<u>Fahuwa Haerul</u> NIM: 30300116016

# DAFTAR ISI

| JUDUI |             |      |                                                                               | i     |
|-------|-------------|------|-------------------------------------------------------------------------------|-------|
| PENGI | ES <i>A</i> | AHA  | N SKRIPSI                                                                     | ii    |
| PERN  | ΥA          | ГАА  | N KEASLIAN SKRIPSI                                                            | . iii |
| KATA  | PE          | NGA  | NTAR                                                                          | iv    |
| DAFT  | AR          | ISI  |                                                                               | . vii |
| PEDO  | MA          | N TI | RANSLITRASI                                                                   | ix    |
| ABSTI | RAI         | K    |                                                                               | kvii  |
| BAB   | I           | PE   | NDAHULUAN                                                                     | 1-9   |
|       |             | A.   | Latar Belakang                                                                | 1     |
|       |             | B.   | Rumusan Masalah                                                               | 3     |
|       |             | C.   | Pengertian Judul                                                              | 3     |
|       |             | D.   | Tinjauan Pustaka                                                              | 5     |
|       |             | E.   | Metodologi Penelitian                                                         | 8     |
|       |             | F.   | Tujuan dan Kegunaan Penelitian                                                | 9     |
| BAB   | II          |      | JAUAN TEORETIS TENTANG AL-AJDAS DAN AL-<br>BŪR10                              | -23   |
|       |             | A.   | Pengertian Kubur                                                              | .10   |
|       |             | B.   | Pengertian al-Ajdas dan al-Qubūr                                              | .11   |
|       |             | C.   | Al-Ajdas dan al-Qubūr dalam Al-Qur'an                                         |       |
|       |             | D.   | Identifikasi al- Ajdas dan al-Qubūr dalam Al-Qur'an                           | 21    |
| BAB   | III         |      | OGRAFI FAKHR AL-DĪN AL-RĀZĪ DAN TAFSIR AL-ṬABA<br>RTA METODOLOGI TAFSIRNYA23- |       |
|       |             | A.   | Biografi Fakhr al-Dīn al-Rāzi dan Metodologi Tafsirnya                        | 23    |
|       |             |      | 1. Biografi                                                                   | .23   |
|       |             |      | 2. Karir Pendidikan                                                           |       |
|       |             |      | 3. Karya Tulis                                                                | . 37  |
|       |             |      | 4. Metode Tafsir                                                              | .41   |

|        | B. B         | iografi Fakhr al-Ṭabari dan Metodologi Tafsirnya                                                                            | 44        |
|--------|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|        | 1.           | Biografi                                                                                                                    | 44        |
|        | 2.           | Karir Pendidikan                                                                                                            | 46        |
|        | 3.           | Karya Tulis                                                                                                                 | 47        |
|        | 4.           | Metode Tafsir                                                                                                               | 51        |
| BAB IV | <b>TABAR</b> | IS PENAFSIRAN FAKHR AL-DĪN AL-RĀZĪ DAN<br>Ī TERHADAP MAKNA <i>AL-AJDAS DAN AL-QUB</i> ŪI<br>I AL-QUR'AN.                    | R         |
|        | A.           | Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī makna <i>al-Ajda</i> ś dalam Al-Qur'an                                        |           |
|        | В.           | Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī<br>Makna <i>al-Qub<mark>ūr</mark></i> dalam Al-Qur'an                         |           |
|        | C.           | Analisis Perbandingan Penafsiran Fakhr al-Dīn al-<br>al-Ṭabarī terhadap Makna <i>al-Ajdas</i> dan <i>al-Qubūr</i><br>Qur'an | dalam al- |
| BAB V  | PENUT        | 'UP                                                                                                                         | 59-60     |
|        | A.           | Kesimpulan                                                                                                                  | 59        |
|        | B.           | Implikasi Penelitian                                                                                                        | 60        |
| DAFTAR | PUSTA        | KA                                                                                                                          | 63-65     |
|        |              |                                                                                                                             |           |

# ALAUDDIN

# PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

#### A. Transliterasi Arab-Latin

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat pada tabel berikut:

# 1. Konsonan

| Huruf Arab | Nama     | Huruf Latin        | Nama                        |  |
|------------|----------|--------------------|-----------------------------|--|
| ١          | Alif     | tidak dilambangkan | tidak dilambangkan          |  |
| ب          | Ba       | В                  | Be                          |  |
| ت          | Ta       | T                  | Te                          |  |
| ث          | s a      | s                  | es (dengan titik di atas)   |  |
| <b>E</b>   | Jim      | J                  | Je                          |  |
| ح          | h{a      | h{                 | ha (dengan titik di bawah)  |  |
| خ          | Kha      | Kh                 | ka dan ha                   |  |
| د          | Dal      | D                  | De                          |  |
| z al z     |          | zl                 | zet (dengan titik di atas)  |  |
| J          | Ra       | R                  | Er                          |  |
| ز          | Zai      | Z                  | Zet                         |  |
| <u>"</u>   | Sin S Es |                    | Es                          |  |
| <u>ش</u>   | Syin     | Sy                 | es dan ye                   |  |
| ص          | s{ad     | s{                 | es (dengan titik di bawah)  |  |
| ض          | d{ad     | d{                 | de (dengan titik di bawah)  |  |
| ط          | t{a      | t{                 | te (dengan titik di bawah)  |  |
| ظ          | z{a      | z{                 | zet (dengan titik di bawah) |  |
| ع          | ʻain     | ٤                  | apostrof terbalik           |  |
| غ          | Gain     | G                  | Ge                          |  |
| ف          | Fa       | fs                 | Ef                          |  |
| ق          | Qaf      | q                  | Qi                          |  |

| اک | Kaf    | k | Ka       |  |
|----|--------|---|----------|--|
| ل  | Lam    | 1 | l El     |  |
| م  | Mim    | m | Em       |  |
| ن  | Nun    | n | En       |  |
| و  | Wau    | w | We       |  |
| 6  | На     | h | На       |  |
| ۶  | hamzah |   | Apostrof |  |
| ي  | ya     | y | Ye       |  |

Hamzah (ɛ) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (ʻ).

#### 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa indonesia, terdirir atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat trnsliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama    | Huruf latin | Nama |
|-------|---------|-------------|------|
| 1     | fath{ah | a           | A    |
| ļ     | Kasrah  | i i         | I    |
| a<br> | d{ammah | u           | U    |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabunan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

|   | Tanda Nama |                 | Huruf latin | Nama    |
|---|------------|-----------------|-------------|---------|
|   | ′ـــي      | fath}ah dan ya' | ai          | a dan i |
| - | ⁄ـــــــ   | fath}ah dan wau | au          | a dan u |

#### Contoh:

*kaifa* ؛ ك ثبف

ه وُلَ : haula

#### 3. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan | Nama                  | Huruf dan | Nama                |
|-------------|-----------------------|-----------|---------------------|
| Huruf       |                       | Tanda     |                     |
| 1 ./.       | fath{ah dan alif atau | a>        | a dan garis di atas |
| ا .⁄. ي     | <i>ya&gt;</i> '       |           |                     |
| ر لــي      | Kasrah dan ya>'       | i>        | i dan garis di atas |
| a           | d{ammah dan wau       | u>        | u dan garis di atas |

#### Contoh:

: *māta* 

: ramā

र्क : qīla

ی

Çğ.

موت : yamūtu

#### 4. Ta>'marbu>t}ah

Transliterasi untuk tā'marbūṭah ada dua, yaitu: tā'marbūṭah yang hidup atau mendapat harakat fatḥah, kasrah, dan ḍammah, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan tā'marbūṭah yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah[h].

Jika suatu kata berakhiran tā'marbūṭah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka tā'marbūṭah itu ditransliterasi dengan ha[h].

#### Contoh:

#### 5. Syaddah (Tasydīd)

Syaddah (Tasydīd) Dalam sistem penulisan bahasa arab dilambangkan sebagai tanda Tasydīd (-). Dalam transiterasi dilambangkan dengan pengulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda *syaddah*.

#### Contoh:



Jika huruf  $\circ$  ber-*tasydīd* di akhir kata dan didahului oleh huruf yang bertanda *kasrah* ( $\circ$ ), maka transliterasinya seperti *maddah* yaitu  $\bar{1}$ .

# Contoh:

ي ع اِي: 'Alī (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

ي ۾َ مِي: 'Arabī (bukan 'Arabiyy atau 'Araby)

#### 6. Kata Sandang

#### Contoh;

ا ْاشْمس ٔ ا: *al-syams* (bukan *as<mark>y-syams)</mark>* 

ំö ៍j ្វំ ៉្ ្ ៉ ំ i : al-Zalzalah (bukan az-zalzalah)

ْهُ آنِي ْ آنِا ُ ا : al-falsafah

هُ آلِي اُ : al-bilād

#### 7. Hamzah

Transliterasi huruf hamzah yang apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Namun, apabilah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

#### Contoh:

َوْنَ اللّٰهُ مُ وُ وُنَ : ta'murūn

ڠُ ٚ ૼنَوٰ : al-nau '

ڻي څ : syai '

ً : *umirtu*. أُ دِم

ΧV

8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab adalah kata, istilah atau kalimat yang belum

dibakukan dalam bahasa Indonesia. Sedangkan kata, istilah atau kalimat yang

telah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering

ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam akademik

tertentu, tidak lagi mengikuti cara transliterasi di atas. Misalnya, kata al-Qur'an

yang jika ditransliterasi menjadi al-Qurān, alhamdulillah, dan munaqasyah.

Namun, jika kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab,

maka harus ditransliterasi secara utuh. Contoh:

Fī Zilāl al-Qur'ān

Al-sunnah qabl al-tadwin

9. Lafz al-Jalālah (JV)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya

atau berkedudukan sebagai muḍāf ilaih (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf

hamzah.

Contoh:

يكبن هللا : dīnullāh

إلل : billāh

Adapun tā 'marbūṭah di akhir kata yang disandarkan pada lafẓ al-jalālah,

ditransliterasi dengan huruf [t].

Contoh:

اَم يَ مَ عَلَا اللهِ :hum fī raḥmatillāh.

10. Huruf Kapital

Meskipun sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps),

dalam transliterasi huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan penggunaan huruf

kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf

kapital misalnya digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, dan bulan), serta huruf pertama pada permulaan kalimat.

Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A pada kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Begitu juga pada huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR)

Contoh:

Wa mā Muḥammadun illā r<mark>asūl</mark>

Inna awwala baitin wudi'a linnāsi lallażī bi Bakkata mubārakan Syahru

Ramadān al-lazī unzila fih al-Qur'ān

Nașīr al-Dīn al-Ţūsī

Abū Nasr al-Farābī

Al-Gazālī

Al-Munqiż min al-Dalāl

Apabila nama resmi seseorang menggunakan kata Ibn (anak tiri) dan Abū (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhri itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contoh:

Abū al-Walīd Muḥammad Ibn Rusyd, ditulis menjadi: Ibn Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad Ibn).

Naṣr Ḥāmid Abū Zaid, ditulis menjadi: Abū Zaid, Naṣr Ḥāmid (bukan: Zaid, Naṣr Ḥāmid Abū).

#### B. Daftar Singkatan

Berikut beberapa singkatan yang telah dibakukan adalah:

swt. = subḥānahū wata 'ālā

saw. = sallallahu 'alaihi wasallam

 $a.s. = 'alaihial-sal\bar{a}m$ 

H = Hijrah

M = Masehi

SM = Sebelum Masehi

1. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat Tahun

QS.../...:4 = QS al-Baqarah/2: 4 atau QS Āli 'Imrān/3: 4

HR = Hadis Riwayat

Cet. = Cetakan

t.p. = Tanpa penerbit

t.t. = Tanpa tempat

t.th. = Tanpa tahun

h. = Halaman



#### **ABSTRAK**

Nama : Fahuwa Haerul NIM 30300116016

Judul : Makna *al-Ajdaś* dan *al-Qubūr* dalam Al-Qur'an (Suatu

Kajian Komparatif atas Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan

al-Ţabari)

Skripsi ini membahas tentang Makna *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* dalam Al-Qur'an (Suatu Kajian Komparatif atas Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabari). Dengan beberapa rumusan masalah yakni Bagaimana Hakikat *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* Menurut Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī, bagaimana Hakikat *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* Menurut Penafsiran al-Ṭabarī, dan bagaimana Analisis Perbandingan Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī terhadap Makna *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* .

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode komparatif antara penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabari tentang makna *al-ajdaś* dan *al-qubūr* dengan menggunakan pendekatan linguistik serta pendekatan tafsir. Di dalam penelitian ini penulis menggunakan penelitian *Library research* (pustaka). Tujuan penelitian ini yaitu untuk mengetahui makna *al-ajdaś* dan *al-qubūr* menurut penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī serta persamaan dan perbedaan penafsiran keduanya.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa kedua istilah yakni *al-ajdaś* dan *al-qubūr* memiliki makna yang berbeda. Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī adalah bahwa a*l-ajdaś* merupakan kuburan tempat dibangkitkannya kembali jasad manusia pada hari kebangkitan setelah Allah mengembalikan bagianbagian dari manusia sebagaiman posisi ketika dikubur saat meninggal dunia. Namun berbeda dengan kuburan ketika manusia meninggal dunia karena stelah kiamat, kuburan tersebut telah luluh lantah. Fakhr al-Dīn al-Rāzī menjelaskan bahwa *al-qubūr* adalah kuburan jasad orang mati yang menjadi bentuk kemuliaan manusia karena dengan dikubur jasad tidak dimakan oleh burung dan binatang buas. Menurut Penafsiran al-Ṭabarī adalah. arti lafadz *al-Ajdaś* berarti kubur. Bentuk tunggalnya yaitu *jadaśun*, ini memiliki dua gradasi. Menurut kalangan atas adalah j*adaśun* dan menurut kalangan bawah adalah *jadafun*. Sedangkan *al-qubūr* adalah kuburan yang menjadi tempat dikuburnya semua manusia yang telah meninggal dunia.

Implikasi penelitian ini adalah menjadi tambahan khazanah pengetahuan dalam bidang tafsir, khususnya pembahasan mengenai makna *al-ajdaś* dan *al-qubūr* dan penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabari. Berdasarkan implikasi maka direkomendasikan hal sebagai berikut: dengan lahirnya penelitian ini diharapkan dapat menjadi sumbangan keilmuan segenap pembaca sekaligus dapat menjadi acuan tema bagi peneliti selanjutnya.



DMWTHULWS ISLAND REGER.

# ALAUDDIN

#### BAB I

#### PENDAHULUAN

#### A. Latar Belakang Masalah

Al-Qur'an adalah suatu karunia terindah yang diberikan oleh Allah swt. kepada umat Islam. Sejak umat Islam mengenal baca tulis lima ribu tahun yang lalu, tak ada satupun literatur yang dapat menandingi Al-Qur'an. Kitab suci Al-Qur'an merupakan sebuah sumber yang tidak pernah kering, karena yang dipelajari bukan hanya susunan redaksinya saja tetapi juga pemilihan kosakatanya dan kandungan yang tersurat serta yang tersirat di dalamnya.<sup>1</sup>

Al-Qur'an merupakan salah satu mukjizat diantara mukjizat-mukjizat yang diberikan kepada Nabi Muhammad Saw dan merupakan mukjizat terbesar karena mukjizatnya semua sudah tidak nampak lagi secara fisik, semua mukjizat itu kini hanya berupa kisah dan riwayat saja, tetapi Al-Qur'an sampai sekarang masih tetap dapat dilihat wujudnya, dibaca, dihafal dan dijadikan pedoman utama umat manusia dalam mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat.<sup>2</sup>

Salah satu isi kandungan pokok dalam Al-Qur'an sebagai pedoman adalah akidah, ibadah dan akhlak. Nilai-nilai akidah yaitu nilai yang mengajarkan manusia agar beriman akan keberadaan Allah Yang Maha Esa dan Yang Maha Kuasa sebagai pencipta bumi, alam semesta, dan seisinya. Nilai-nilai ibadah yaitu manusia menjalankan perintaha Allah dengan sepenuh hati dan merasa bahwa Allah swt. itu ada dan Maha Esa sehingga manusia lebih taat terhadap perintah

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>M. Quraish Shihab, *Wawasan al-qur'ân: Tafsir Maudhuî atas berbagai persoalan Ummat* (Bandung: Mizan, 1996), h. 3

 $<sup>^2</sup>$ Huzaemah Tahido Yanggo, "<br/> al -Qur'an sebagai Mu'jizat Terbesar", vol. 01 no. 02 (Desember 2016), h. 4.

http://download.garuda.ristekdikti.go.id/article.php?article=876058&val=13923&title=AL-QURAN%20SEBAGAI%20MUKJIZAT%20TERBESAR#:~:text=Al%2DQur%E2%80%9Fan%20adalah%20mukjizat,ia%20juga%20ditujukan%20kepada%20seluruh. (Diakses 8 September 2021).

Allah, takut ketika berbuat sesuatu yang dilarang oleh Allah. Pengamalan konsep ibadah akan membawa manusia untuk senantiasa bersikap jujur, adil, suka membantu sesamanya, dan hal-hal baik lainnya. Selanjtunya nilai-nilai akhlak menjadikan manusia agar berperilaku yang baik sebagaimana mestinya sesuai norma atau adab yang benar dan baik, sehingga akan membawa kepada hidup yang tentram, sejahtera, dan seimbang. Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa kandungan pokok dalam Al-Qur'an adalah nilai-nilai yang dapat membawa seluruh umat manusia pada kebahagiaan, kesejahteran serta keselamatan di dalam kehidupan dunia dan akhirat kelak.<sup>3</sup>

Manusia memiliki empat fase yang harus dilalui dalam kehidupan. Fase yang pertama yakni di dalam kandungan (rahim). Kedua, yakni fase di alam semesta ini, dimana manusia dilahirkan, bertumbuh, dan berkembang. Tempat ini menjadi penentuan amal serta tempat di mana manusia berlomba-lomba melakukan amal baik dan menjauhi perbuatan buruk. Ketiga, fase dialam barzakh atau alam kubur, yakni fase di mana manusia sudah dalam keadaan mati sebelum dibangkitkan kembali setelah hari kiamat, dialam inilah manusia diazab serta diberikan ganjaran nikmat berdasarkan amal baik atau buruknya semasa hidupnya di alam dunia. Keempat atau fase terakhir yaitu alam akhirat, di mana semua manusia akan dibangkitkan kembali setelah mati untuk mempertanggungjawabkan amalannya semasa hidup di Dunia.

Di alam barzakh dari keempat fase diatas, merupakan awal bagi umat manusia menjalani kehidupan yang hakiki. Karena segala perbuatan yang dilakukan selama hediupnya di Dunia akan dipertanggung jawabkan. Ada orang yang mendapatkan nikmat kubur atas ganjaran kebaikannya di Dunia dan ada juga

<sup>3</sup>Wa Ode Sitti Sahriah, "Analisis Pengamalan Ajaran Islam Peserta Didik SMP 1 Raha", Skripsi (Kendari: IAIN Kendari, 2021), h.16.

\_

orang yang mendapatkan siksa kubur sebagai ganjaran atas keburukannya di Dunia.<sup>4</sup>

Persoalan di lingkup masyarakat sampai saat ini banyak terjadi selisih paham tentang kubur, baik kuburan secara hakikat maupun kuburan yang secara empiris, seperti halnya ziarah kubur, kehidupan setelah mati dan lain sebagainya.

Al-Qur'an telah menyebutkan kata kubur sebanyak 11 kali dengan berbagai derivasinya. Tiga kali disebutkan menggunakan kata *al-Ajdaś* dan delapan kali disebutkan menggunakan kata *al-Qubūr.*<sup>5</sup> Dalam bahasa Indonesia keduanya bermakna kuburan padahal dalam bahasa Arab kedua kata tersebut mempunyai substansi makna masing-masing yang berbeda. Hal tersebut dipengaruhi oleh kedangkalan kosakata dalam bahasa Indonesia dan kekayaan kosakata bahasa Arab. Perbedaan kedua kata tersebut salah satunya dipengaruhi oleh orientasi dan corak pemikiran seorang mufassir. Maka dari itu perlu adanya upaya perbandingan antara penafsiran yang satu dengan yang lainnya sehingga dapat mrnyingkap ibrah yang tersingkap dari hasil perbandingan tersebut.

Berdasarkan permasalahan tersebut penulis akan mengkaji lebih lanjut perihal ibrah kata *al-Ajdaś* dan *al-Qubūr* dalam Al-Qur'an melalui penelitian kompratif antara penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī sebagai representatif dari penafsir yang menggunakan metode tafsir *bi al-Ra'yi* dan al-Ṭabarī sebagai representatif dari penafsir yang menggunakan metode tafsir *bi al-ma'śūr*.

#### B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah yang telah diuraikan diatas, pokok masalah yang diangkat dalam skripsi ini adalah bagaimana perbandingan antara

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Khalid bin Abdurrahman asy-Syayi', *Perjalanan Ruh setelah Mati: Bahasan Seputar Azab dan Nikmat Kubur serta Kehidupan Alam Barzakh* (Cet. XI: Jakarta; Darul Haq, 2014), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>https://tafsirgu.com/?id=72758 (Diakses 8 September 2021).

al-Ajdats dan al-Qubur dalam Al-Qur'an. Adapun rumusan masalah yang diangkat dalam penulisan ini adalah:

- Bagaimana Hakikat *al-Ajdaś* dan *al-Qubūr* Menurut Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī ?
- 2. Bagaimana Hakikat *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* Menurut Penafsiran al-Ṭabarī?
- 3. Bagaimana Analisis Perbandingan Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī terhadap Makna *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* ?

#### C. Pengertian Judul

Untuk mendapatkan pemahaman yang jelas dalam pembahasan skripsi ini, penulis terlebih dahulu menjelaskan beberapa term yang terdapat dalam judul skripsi ini. Skripsi ini berjudul "Makna al-Ajdas dan al-Qubūr dalam Al-Qur'an (Suatu Kajian Komparatif atas Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabari )". Penulis akan menguraikan maksud judul tersebut yang pada garis besarnya memiliki empat istilah pokok, yaitu: al-Ajdas, al-Qubūr, al-Qur'an, tafsir muqaran, dan penafsiran.

#### 1. Al-Ajdas

Al-Ajdaś artinya kubur. al-Ajdaś tersusun dari kata dasar dengan suku kata jadatsa yang apabila diartikan sebagai kata benda bermakna kubur, kematian, berat, dan parah. Sedangkan apabila diartikan sebagai kata kerja bermakna mengubur, menguburkan, dan memakamkan apabila kata dasar ini.

Adapun pemakaian kata *al-Ajdas* dalam al-Qur'an berjumlah 3 kali yakni pada QS Yāsīn/36: 51, QS al-Qamar/54: 7, dan al-Ma'ārij/70: 43.6

#### 2. Al-Qubūr

Al- $Qub\bar{u}r$  berarti kubur-kubur. Kata al- $Qub\bar{u}r$  berasal dari kata  $\mathfrak{A}$  yang artinya adalah tempat berdiamnya mayit. Kata al- $Qub\bar{u}r$  dan pecahannya

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>http://tafsirqu.com/?id=72758 (Diakses 8 September 2021).

disebutkan dalam al-Qur'an sebanyak 8 kali yakni pada QS 'Abasa/80: 21, QS at-Taubah/9: 84, QS al-Infiṭār/82: 4, QS al-ḥajj/22: 7, QS Fāṭir/35: 22, QS al-Mumtahanah/60: 13, QS al-Ādiyāti/100: 9, dan QS al-Takāsur/102: 2.8

#### 3. Al-Qur'an

Al-Qur'an menurut bahasa, terambil dari term Bahasa arab, النَرآن (Al-Qur'an) merupakan bentuk masdar dari kata يُراً- بِنُراً yang berarti bacaan, sedangkan menurut istilah, al-Qur'an berarti:

Artinya:

Kalam Allah yang menakjubkan, yang diturunkan kepada nabi Muhammad saw. Secara mutawatir yang tertulis dalam mushaf dan membacanya bernilai ibadah.<sup>9</sup>

#### 4. Tafsir Muqaran

Tafsir muqaran menurut para pakar tafsir yaitu:

- a. Membandingkan pendapat ulama tafsir dalam menafsirkan ayat-ayat yang mempunyai persamaan persamaan dalam Al-Qur'an.
- b. Membandingkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan hadis Nabi Muhammad saw yang secara zahir terdapat pertentangan antara keduanya hingga secara mufassir berusaha menemukan kompromi diantara keduanya.
- c. Membandingkan antar ayat-ayat Al-Qur'an yang memiliki persamaan dalam dua atau satu masalah atau kasus yang berbeda, atau ayat-ayat yang memiliki redaksi berbeda untuk masalah yang berbeda yang diduga sama.

#### 5. Penafsiran

<sup>7</sup>Ar-Raghib Al-Ashfahani, *Kamus Al-Qur'an; Penjelasan Lengkap Makna Kosakata Asing dalam al-Qur'an*, Jil. 3 (Cet.I; Depok: Pustaka Khazanah Fawa'id. 2017), h. 114

<sup>8</sup>http://tafsirqu.com/?id=72758 (Diakses 8 September 2021).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Muḥammad 'Abd al-'Azīm al-Zurqāni>, *Manāhil al-'Irfān*, Juz I (Cet. I; Beirut: Dār al-Fikr, 1996), h. 15.

Tafsir secara bahasa, diambil dari kata *fassara-yufassiru-tafsīran* yang berarti keterangan atau uraian. Sedangkan secara istilah, sebagaimana yang dijelaskan oleh Abu Hayyan yang dikutip dari Manna al-Qaṭān adalah ilmu yang membahas tentang cara melafazkan ayat-ayat Al-Qur'an, hukum-hukumnya dan petunjuk-petunjuknya baik ketika berdiri sendiri maupun ketika tersusun serta berbagai makna yang dimungkinkan tersusun baginya dan hal-hal yang menyempurnakannya. Adapun penafsiran yang dimaksudkan dalam penelitian ini adalah mencakup penafsiran mufassir yang menjadi subjek penelitian, baik tafsirannya secara pribadi maupun tafsiran yang dipilih.

#### D. Tinjauan Pustaka

Tinjauan pustaka ini bertujuan sebagai salah satu kebutuhan ilmiah yang bermanfaat dan memberikan kejelasan tentang informasi yang dijadikan sumber penelitian melalui khazanah pustaka, terlebih yang berkaitan dengan tema yang diteliti.

Berdasarkan penulusuran penulis, belum ada karya tulis yang membahas secara khusus judul yang diangkat, yaitu Makna *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* dalam al-Qur'an ( Suatu Kajian Komparatif atas Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabari ), terlebih skripsi ini berangkat dengan membandingkan antara makna *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* yang terdapat dalam al-Qur'an.

1. Skripsi yang ditulis oleh Abu Hasan yang berjudul "Azab Kubur dalam Perspektif al-Qur'an" (Kajian dalam Tafsir al-Munir), skripsi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, tahun 2017. Skripsi ini membahas tentang pendefinisian kubur serta mendeksripsikan alam kubur bahwa terdapat

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Rosihan Anwar, *Ulūm al-Qur'an*, (Bandung: Pustaka Setia, 2013), h. 209.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Manna' al-Qaṭṭān, *Pembahasan Ilmu al-Qur'an 2*, terj. Halimudin, (Jakarta: PT Rineka Cipta, 1995), h. 164.

- orang-orang yang mendapat siksaan/azab dialam kubur, begitupun orang-orang yang memperolah kenikmatan dialam kubur hingga hari kiamat.
- 2. Jurnal yang ditulis oleh Asep Abdurrohman berjudul "Metodolodi al-Thabari Dalam Tafsir Jami'ul al-Bayan Fi Ta'wili al-Qur'an" jurnal ini membahas tentang biografi Ath-Thabari serta metodologi penelitian yang menggunakan metode tahlili.
- 3. Jurnal yang ditulis oleh Anas Shafwan Khalid berjudul "Metodologi Tafsir Fakhru Al-Din Al-Razi: Telaah Tafsir QS. Al-Fatihah Dalam Mafatih al-Ghayb" jurnal ini menyinggung banyak biografi ath-Thabari serta karakter tafsir Fakhruddin al-Razi yang kutipannya dari pemikiran muktazillah. Ia banyak merangkum pemikiran kalam Asy'ariyah-Muktazilah melalui karya Qadi' Abdul Jabbar dan Imam al-Ghazali. Hal tersebut merupakan salah satu karakter utama dalam karya-karyanya yakni banyak menggunakan kutipan-kutipan dari kalangan muktazilah.
- 4. Tafsir *Mafātih al-Gaib* karya Fakhr al-Rāzī. Tafsir ini merupakan tafsir yang dikategorikan sebagai tafsir *bi al-Ra'yi al-Jā'iz* dengan corak ilmi, disamping ittiqādi atau falsafi. Tafsir *Mafatih al-Gaib* yang bercorak ilmi mengenalkan pola penafsiran yang sama sekali baru untuk skala waktu itu.
- 5. Tafsir *Jami' al-Bayān fī al-Tafsīr al-Qur'an*, karya Ibn Jarir al-Ṭabarī. Tafsir ini merupakan tafsir yang dikategorikan sebagai tafsir *bi al-Ma'sūr* dengan metode penafsiran tahlili, yaitu menafsirkan ayat demi ayat secara mendetail dari al-Fātiḥah hingga an-nās. Tafsir *Jami' al-*

Bayān fī al-Tafsīr al-Qur'an merupakan tafsir yang dikategorikan sebagai tafsir bi al-Ma'sūr.

Penulis memiliki karakteristik tersendiri, dengan tidak mengabaikan penulis atau kajian terdahulu yaitu makna al-Ajdas dan al-Qubūr yang merujuk pada penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī.

#### E. Metodologi penelitian

Untuk menganalisis obyek penelitian tersebut, maka diperlukan sebuah metodologi penelitian tafsir.<sup>12</sup> Penulis akan mengemukakan metodologi yang digunakan dalam tahap-tahap penelitian ini yang meliputi : jenis penelitian, metode pendekatan, metode pengumpulan data, metode pengolahan dan analisis data.

#### 1. Jenis penelitian

Metodologi yang jelas dalam sebuah penelitian sangat diperlukan dalam penelitian untuk memudahkan dalam melakukan penelitian.

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang bersifat deskriptif. Penelitian kualitatif adalah penelitian yang menekankan pada deskripsi secara alami apa adanya, dalam situasi normal dan tidak dapat dimanipulasi keadaan dan kondisinya. Dengan kata lain informasi atau sajian datanya harus menghindari adanya evaluasi atau interpretasi, itupun harus berasal dari subjek penelitian. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan perbandingan penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Tabarī, dengan memfokuskan penelitian terhadap makna *al-*

<sup>12</sup> Metodologi penelitian tafsir adalah pengetahuan mengenai cara yang ditempuh mufassir dalam menelaah, membahas, dan merefleksikan kandungan al-Qur'an secara apresiatif berdasarkan kerangka konseptual tertentu sehingga menghasilkan suatu karya tafsir yang representatif. Lihat Abd.Muin Salim, dkk., *Metodologi Penelitian Tafsīr Mauḍū'ī* (Makassar: Pustaka al-Zikra, 2011), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Suharsimi Harikunto, *Prosedur Penelitian suatu Pendekatan Praktik*, Edisi Revisi (Cet.XIII; Jakarta: Harineka Cipta, 2006), h. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Abdul Mustaqim, *Metode penelitian al-Qur'an dan Tafsir* (Cet.II; Yogyakarta: Idea Press, 2015), h. 110-111.

*Ajdas* dan *al-Qubūr*. Penelitian ini dilakukan melalui riset kepustakaan (library research) yang menggunakan berbagai sumber kepustakaan dalam menentukan problema pokok dan sub-sub problema yang telah dirumuskan.

#### 2. Metode Pendekatan

Penelitian bersifat kepustakaan murni karna data dari penelitian ini adalah ayat-ayat al-Qur'an, penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan penafsiran al-Ṭabarī. Oleh sebab itu pendekatan yang digunakan adalah pendekatan tafsir. Hal tersebut digunakan karena penelitian ini membahas mengenai bentuk penafsiran yang tentunya menggunakan disiplin ilmu yang relevan dengan itu yaitu ilmu tafsir. Selain pendekatan tafsir, penelitian ini juga menggunakan pendekatan teologi, dan pendekatan linguistik.

- a. Pendekatan linguistic adalah membahas mengenai al-Ajdas dan al-Qubūr berdasarkan teks dan konteks bahasanya.
- b. Pendekatan tafsir al-Qur'an adalah membahas ayat-ayat al-Qur'an sesuai dengan ilmu-ilmu tafsir yang telah diletakkan oleh pakar-pakar ilmu tafsir, kemudian dikaji secara tuntas dan mendalam dari segala aspek yang berkaitan dengan ayat-ayat al-Qur'an, seperti kosakata, *asbāb al-Nuzūl* dan sebagainya. Keseluruhan itu dijelaskan dengan detail serta didukung oleh berbagai fakta yang dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah dan dalil-dalil al-Qur'an, baik argumentasi itu berasal dari wahyu maupun pemikiran rasional.<sup>15</sup>
- c. Pendekatan teologi adalah membahas mengenai *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* secara hakikat serta empiris dan pengaruhnya terhadap keimanan.

# 3. Teknik Pengumpulan Data

\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Nasaruddin Baidan, *Metodologi Penafsiran al-Qur'an: Kajian Kritis Terhadap Ayat-Ayat yang Beredaksi Mirip* (Cet. 1: Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), h.72.

Data dalam penelitian ini dikumpulkan dengan menela'ah berbagai referensi atau literatur-literatur yang terkait dengan pembahasan penelitian.

Dalam penelitian kualitatif dikenal dua sumber data; primer dan sekunder. Data primer sebagai data utama dan selebihnya sebagai data tambahan.

Penelitian ini terkait langsung dengan al-Qur'an, penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī maka data primernya adalah al-Qur'an itu sendiri, penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī sebagai data pendukung yang paling awal untuk memahami kandungan ayat al-Qur'an. Sedangkan data sekunder lainnya sebagai bahan pelengkap diantaranya buku-buku keislaman, tulisan-tulisan ilmiah, dan bantuan buku dalam bentuk pdf demikian pula internet.

#### 4. Teknik Pengolahan dan Analisis Data

Data yang terdapat dalam penelitian ini diperoleh melalui sumbernya dan dikumpulkan menggunakan pengutipan, baik langsung maupun tidak langsung. Kemudian data tersebut dibagi berdasarkan permasalahan dalam penelitian, dianalisis secara mendalam sehingga menjadi suatu bahasan yang jelas sesuai rumusan masalah yang memiliki kaitan dengan penelitian ini.

Setelah diperoleh sebagaimana yang diharapkan, kemudian data tersebut akan dibahas terlebih dahulu, kemudian digabungkan satu dengan yang lain sehingga dapat dijadikan sebagai pemaparan yang mudah dipahami dan jelas.

#### F. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

- 1. Tujuan Penelitian
- a. Untuk mengetahui hakekat *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* Menurut Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī.
- b. Untuk mengetahui hakekat *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* Menurut Penafsiran al-Tabarī,.

- c. Untuk mengetahui analisis perbandingan penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī terhadap makna *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* dalam al-Qur'an.
  - 2. gunaan Penelitian
- a. Memberikan sumbangsi pemikiran secara akademis dalam kontekstualisasi ajaran-ajaran al-Quran yang sesuai dengan tuntutan zaman.
- b. Mengembangkan kreatifitas dan wawasan penulis dalam bidang penelitian.
- c. Meningkatkan kembali minat kaum muslimin dalam memajukan keilmuan islam khususnya pada bidang tafsir.



#### BAB II

# TINJAUAN TEORETIS TENTANG AL-AJDAS DAN AL-QUBŪR

#### A. Pengertian Kubur

Secara bahasa kubur berasal dari bahasa arab yakni *qabara-yaqbiru* dan *yaqbaru*, yang artinya adalah menanam jasad orang yang telah meninggal atau mati. Sedangkan secara istilah, kubur merupakan liang yang panjangnya tidak lebih dari dua meter serta lebarnya tidak lebih dari satu meter kemudian menjadi tempat ditanamkannya jasad orang yang telah meninggal dan kemudian jasad tersebut ditutupi terbilang cukup lama, jasad yang telah dikuburkan dalam liang kubur akan hancur lebur, membusuk dan berkalang dengan tanah. Setelah dengan tanah.

Setelah melewati waktu yang masa kurang lebih 40 tahun, jasad tersebut bisa jadi telah mennjadi debu, tanpa ada sepotong tulang dan secuil daging. Hal ini berbeda dengan ruh yang telah berpisah dengan jasad ketika meninggal dunia. Ruh akan memasuki sebuah alam baru yang berbeda dari alam sebelumnya. Ruh akan berada pada sebuah alam yang tidak termasuk dalam alam dunia maupun alam akhirat melainkan disebut sebagai alam 'barzakh'.<sup>17</sup>

Para ulama memiliki beberapa pemaknaan dari barzakh yakni sebagai berikut:

a. Abu Sakhr berkata, bahwa barzakh merupakan kubur. Yang mana tidak berada dalam dunia maupun akhirat yang

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Muhib al-Majdi dan Abu Fatiah al-Adnani, *Dari Alam Barzakh Menuju Padang Mahsyar*, (Surakarta: Granada Mediatama) , h.44

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Muhib al-Majdi dan Abu Fatiah al-Adnani, *Dari Alam Barzakh Menuju Padang Mahsyar*, h.44

- menjadi tempat bersemayamnya orang yang telah meninggal dunia hingga hari kebangkitan kelak.<sup>18</sup>
- b. Mujahid bin jabr berkata, bahwa barzakh merupakan pemisah antara dunia dan akhirat.
- c. Syaikh Muhammad sayid Ath-Thantawi memaknai barzakh merupakan penghalang, perantara dan pemisa antara dua hal, sehingga membuat satu sama lain tidak dapat saling bertemu.
- d. Muhammad bin Ka'ab al-Qurazhi berkata bahwa barzakh adalah kehidupan a 11 unia dan akhirat. Orang-orang yang telah berada dam memasuki barzakh tidaklah seperti penghuni dunia yang makan dan minum, serta tidak pula bersama penghuni akhirat yang diberi balasan amalnya semasa hidup didunia.
- e. Imam al-Jauhari berkata bahwa barzakh merupakan pemisah antara dua hal dengan demikian barzakh adalah kehiduapan antara didunia dan akhirat, sejak datangnya ajal menjemput nyawa manusia sampai hari kebangkitan kelak. Barang siapa yang telah tidak bernyawa atau mati berarti telah memasuki barzakh. 19

#### B. Pengertian al-Ajda's dan al-Qubūr

1. Pengertian al-Ajdaś

\_

 <sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Ibnu Katsir, *Tafsir Al-Qur'an al 'Azim*, (Dar Thibah li an-Nasyr wa at-Tauzi), h. 494
 <sup>19</sup>Muhib al-Majdi dan Abu Fatiah al-Adnani, *Dari Alam Barzakh Menuju Padang Mahsyar*, h.46

Menurut Ar-Raghib Al-Ashfahani dalam *Mufradāt fī Garībi al-Qurʾān*, secara bahasa kata *al-ajdaś* merupakan jamak dari kata dasar jadaśa yang berartikan kuburan dikatakan juga جدت namun lughat yang fasih adalah dengan tsa titik tiga diatas (mutsallatsah). <sup>20</sup> Dalam kamus *al-munawwir* disebutkan الجدف yang juga berartikan kuburan<sup>21</sup>. Dikatakan juga ijtadasa artinya membuat kuburan<sup>22</sup>.

Secara istilah al-Qurtūbi mengaitkan makna al-ajdas dengan kata nasl yang mengandung makna bersegerah keluar dari kubur pada hari kebangkitan sebagaimana kita keluar dari perut ibu dengan cepat pula<sup>23</sup>.

#### 2. Pengertian al-Qubūr

Menurut Ar-Raghib Al-Ashfahani dalam *mufradāt fī garībi al-qur'ān*, secara bahasa kata *al-Qubūr* berasal dari kata 🏎 terdiri dari huruf *qof*, *ba'*, dan *ra'* yang menunjukkan arti sebagai tempat berdiamnya mayit. Kata tersebut merupakan bentuk mashdar dari kalimat "*faqbartuhu*" yang artinya saya meletakkannya pada kuburan. Sedangkan kalimat "*iqbartuhu*" artinya adalah saya membuatkan tempat untuk menguburnya yakni serupa dengan kalimat "*asqoituhu*" artinya adalah saya membuatkan wadah untuk memberinya minum.<sup>24</sup>

Secara istilah menurut Ibn al-Atsir, Abu Sa'adah al-Mubarok dalam kitab nihayah fī gāribil hadist wa al-atsar lafadz al-qubūr adalah jamak dari kata al-

<sup>21</sup>Achmad Warson munawwir, kamus Al-munawwir Arab-indonesia (edisi kedua). (Yogyakarta: Pustaka progresif. 1984), h. 175

\_

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Ar-Raghib Al-Ashfahani, *Kamus Al-Qur'an*; *Penjelasan Lengkap Makna Kosakata Asing dalam al-Qur'an*, Jil.3 (Cet.I; Depok: Pustaka Khazanah Fawa'id. 2017), h. 375

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Al-Qurtūbi, "Tafsir *Al Jami li Ahkām Al Qur'a*n", (Beirut: Dar Ar-Risalah, 1443H), h.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Al-Qurtūbi, "Tafsir *Al Jami li Ahkām Al Qur'a*n", (Beirut: Dar Ar-Risalah, 1443K), h. 96

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Ar-Raghib Al-Ashfahani, *Kamus Al-Qur'an*; *Penjelasan Lengkap Makna Kosakata Asing dalam al-Qur'an*, Jil. 3, h. 114

qobr yang berarti tempat memakamkan orang mati atau tempat memakamkan manusia.<sup>25</sup>

Dari defenisi yang disebutkan diatas, kata al-qubūr dan al-ajdas memiliki kesamaan pemaknaan yakni adalah sebuah wadah atau tanah yang menjadi tempat bersemayamnya jasad mayit kemudian merupakan persinggahan terakhir manusia sebelum ke alam akhirat.

#### C. Al-Ajdas dan al-Qubūr dalam al-Qur'an

#### 1. *Al-ajdas* dalam alquran

Pemakaian kata al-*ajdaś* dalam al-Qur'an berjumlah 3 kali yakni pada QS yāsīn/36: 51, QS al-Qamar/54: 7, dan al-Ma'ārij/70: 43. Penggunaan kata al-ajdaś dalam al-Qur'an memberikan berbagai macam makna dalam berbagai konteks ayat, diantaranya:

a. Al-ajdas dalam QS Yāsīn/36: 51

Lalu ditiuplah sangkakala, maka seketika itu mereka keluar dari kuburnya (dalam keadaan hidup), menuju kepada Tuhannya. <sup>26</sup>

Dalam kitab al-Azhar dikatakan bahwa ditiuplah sangkakala maksudnya untuk membangunkan kembali membangkitkan semua manusia yang telah hidup di Alam Barzakh. Itulah dalam bahasa arab disebut "Yaumul ba'ats", "Hari Kebangkitan". Kemudian orang-orang berkumpul untuk menghadap

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Al-Mubarak Ibn Athīr, Al-Nihayāh fi Gharib al-Hadīth jilid 4 (Beirut: al-Maktabah al-"Ilmiyah, 1979), h.4

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, (Cet. V;Bandung: CV Penerbit Diponegoro, 2014), h. 443

kepada Allah, yang dikenal sebagai Yaumul Mahsyar.<sup>27</sup> Kemudian ditambahkan lagi oleh ibnu katsir bahwa pada masa sebelum ditiupnya sangkakala, kedahsyatan yang lain adalah seperti orang-orang yang tertidur.<sup>28</sup>

b. Al-ajdas dalam QS al-Qamar/54: 7

Terjemahnya:

Pandangan mereka tertunduk. ketika Mereka keluar dari kuburan, seakan-akan mereka belalang yang beterbangan.<sup>29</sup>

Menurut Ibnu katsir menjelaskan makna ayat ini adalah kondisi dimana orang-orang setelah dibangkitkan dari kubur yakni mereka berjalan menuju tempat penghisaban seakan-akan bertebaran, berhamburan, dan berjalan dengan cepat sebagai perwujudan untuk memenuhi seruan oleh Allah seperti belalang yang bertebaran di udara.<sup>30</sup>

c. al-Ma'ārij/70: 43

Terjemahnya:

(yaitu) pada hari ketika mereka keluar dari kubur dengan cepat seakan-akan mereka pergi dengan segera kepada berhala-berhala (sewaktu di dunia).<sup>31</sup>

Al-Qurtūbi menjelaskan makna ayat diatas sebagai jawaban orang-orang ketika mendengar tiupan terakhir sangkakala untuk

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Buya Hamka, *Tafsir Al-Azhar*, (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2007), h.6014

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur'an al 'Azim, h. 654

 <sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 529
 <sup>30</sup>Ibnu Katsir, *Tafsir Al-Qur'an al 'Azim*, h. 602
 <sup>31</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 570

pertanda menjawab panggilan sang penyeru.<sup>32</sup> Mereka datang dengan cepat seperti menuju berhala-berhala. Al-Qurtubi menjelaskan maksud dari menuju berhala dengan mengutip pendapat al-Hasan yakni apabila matahari telah terbit, mereka kemudian berlomba-lomba menuju berhalanya atau yang disembah selain dari Allah dimana yang duluan tidak memalingkan pandangan kebelakang atau tidak memperdulikan hal lain kecuali pasrah akan kekuasaan dan memenuhi panggilan dari Allah.<sup>33</sup>

## 2. *Al-Qubūr* dalam al-quran

Penggunaan kata al-*Qubūr* dalam al-qur'an dengan segala bentuknya disebutkan sejumlah 8 kali yakni pada pada QS 'Abasa/80: 21, QS at-Taubah/9: 84, QS al-Infiṭār/82: 4, QS al-ḥajj/22: 7, QS Fāṭir/35: 22, QS al-Mumtaḥanah/60: 13, QS al-Ādiyāti/100: 9, dan QS al-Takāṣur/102: 2. Penggunaan kata al-qubūr dalam al-Qur'an memberikan berbagai macam makna dalam berbagai konteks ayat, diantaranya:

a. QS 'Abasa/80: 21

Kemudian, Dia mematikannya lalu menguburkannya.<sup>34</sup>

Ibnu katsir menjelaskan ayat ini bahwa dengan kekuasaan allah, setelah menciptakan manusia, Dia akan mematikannya dan kemudian menguburkannya. Yakni Dia menjadikan kuburan

264

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Syaikh Imam al-<u>Qurtūbi</u>, "*Al Jami li Ahkām Al Qur'a*n", terj. Muhammad Ibrahim Al Hifnawi dan Muhammad Hamid Utsman, Tafsir al-Qurthūbi, h. 261

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Al-Qurtūbi, "Tafsir *Al Jami li Ahkām Al Qur'a*n", (Beirut: Dar Ar-Risalah, 1443H), h.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h.585

untuknya.<sup>35</sup> Syaikh prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili menyampaikan ayat ini merupakan dalil dan penegasan akan kekuasaan Allah untuk menghidupkan maupun mematikan manusia, juga menjadikan kuburan untuk memuliakan manusia dengan menutupi keadaan didalam kubur yang mana mereka menerima ganjaran akan amal baik maupun buruk selama hidup didunia.<sup>36</sup>

## b. OS at-Taubah/9: 84

## Terjemahnya:

Dan janganlah engkau (Muhammad) melaksanakan shalat untuk seseorang yang mati di antara mereka (orang-orang munafik), selama-lamanya dan janganlah engkau berdiri (mendoakan) di atas kuburnya. Sesungguhnya mereka ingkar kepada Allah dan Rasul-Nya dan mereka mati dalam keadaan fasik.<sup>37</sup>

Dalam kitab *Tafsir al-Azhar*, Buya Hamka menjelaskan ayat diatas bahwa kuburan orang munafik yang bahkan dilarang untuk berdiri diatasnya untuk mendoakan mereka. Hal ini dikarenakan hingga akhir hayatnya mereka(orang munafik) tetap durhaka kepada perintah Allah, masih dalam keadaan fasik, serta dalam melanggar batas yang telah di serukan agama islam sekalipun mereka tetap berbaur dengan pergaulan Islam.<sup>38</sup>

c. QS al-Infițār/82: 4



## Terjemahnya:

-

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur'an al 'Azim, h. 401

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Wahbah Az-Zuhaili, *Tafsir Al-Munir (Aqidah, Syari'ah, Manhaj)*, Terj. Abdul Hayyie al-Kattani, (Jakarta: Gema Insani, 2016), h.373

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 200

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Buya Hamka, *Tafsir Al-Azhar*, h.3063

Dan apabila kuburan-kuburan dibongkar,<sup>39</sup>

Menurut al-Qurtūbi dalam memaknai ayat diatas adalah kuburan di balikkan serta dikeluarkan isinya tersebut hidup. Maksud dari isi dalam kuburan yakni penghuni kubur termasuk emas dan perak. Merupakan suatu pertanda datangnya hari kiamat apabila emas dan perak telah keluar dari dalam perut bumi.<sup>40</sup>

Terjemahnya:

dan sungguh, (hari) kiamat itu pasti datang, tidak ada keraguan padanya; dan sungguh, Allah akan membangkitkan siapa pun yang di dalam kubur.<sup>41</sup>

Ibnu katsir menjelaskan makna ayat diatas bahwa kuburan menjadi tempat semua orang hingga menjadi bangkai, tulang belulang (jasadnya), dan lenyap. Kemudian Allah mengulang penciptaan atau menghidupkan kembali manusia di dalam kubur merupakan pertanda akan adanya hari akhir serta penegasan bahwa Allah maha kuasa yang ada.42 menjadi Ibnu mengadakan sesuatu ketiadaan menambahkan riwayat imam ahmad yang meriwayatkan bahwa Abu bertanya kepada nabi: Rizin al-Uqaili "bagaimana Allah menghidupkan kembali orang-orang yang telah mati?" kemudian Nabi menjawab: 'apakah engkau pernah melewati satu tanah kaummu yang

153

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h.587

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>l-Qurtūbi, "Tafsir *Al Jami li Ahkām Al Qur'a*n", (Beirut: Dar Ar-Risalah, 1443H), h.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h.333

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Ibnu Katsir, *Tafsir Al-Qur'an al 'Azim*, h. 503

tandus, kemudian engkau melewati tanah yang subur?' Dia menjawab:
"Ya", lalu nabi berkata: 'Demikianlah hari dikumpulkan'.<sup>43</sup>

Terjemahnya:

Dan tidak (pula) sama orang yang hidup dengan orang yang mati. Sungguh, Allah memberikan pendengaran kepada siapa yang Dia kehendaki dan engkau (Muhammad) tidak akan sanggup menjadikan orang yang di dalam kubur dapat mendengar.<sup>44</sup>

Dalam kitab *al-Azhar*, buya hamka menjelaskan kata alqubūr dalam ayat ini bahwa kubur yang dimaksud bukanlah kubur sebagaimana makna dzahirnya melainkan berupa perumpaan. Yakni perumpamaan kepada orang orang yang buta mata hatinya terhadap agama Allah serta tidak mendengar seruan nabi sehingga mereka tenggelam kedalam kebodohan yang dalam. Tenggelam pada kuburnya berarti tenggelam dalam kebodohannya, kepada pengaruh hawa nafsunya, dan apapun seruan kebaikan yang siampaikan kepadanya tidak didengarkan atau tidak diperdulikan layaknya terdapat dinding tebal kira kanan yang menghalangi. Maka tidaklah ayat ini dapat dijadikan landasan untuk mengatakan bahwa orangorang yang telah mati dan berada di dalam kubur tidak mendengar seruan dari orang yang masih hidup didunia. Maka tidak mendengar

-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur'an al 'Azim, h. 503

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 437

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Buya Hamka, *Tafsir Al-Azhar*, h.5922

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Buya Hamka, *Tafsir Al-Azhar*, h.5923

## f. QS al-Mumtaḥanah/60: 13

Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman! janganlah kamu jadikan orang-orang yang dimurkai Allah sebagai penolongmu, sungguh, mereka telah putus asa terhadap akhirat sebagaimana orang-orang kafir yang telah berada dalam kubur juga berputus asa. 47

Ibnu katsir menjelaskan makna ayat diatas yakni bahwa kubur menjadi tempat bagi orang yahudi dan nasrani, serta orang kafir yang di murkai Allah sendirian, tidak dapat meminta pertolongan siapapun termasuk keluarga, sahabat, dan tidak dapat meminta bantuan kepada orang yang masih hidup dialam dunia. Olehnya itu menjadi menjadi peringatan kepada orang-orang beriman bahwa bagaimana mungkin menjadikan mereka sebagai teman dan penolong sedangkan mereka orang yahudi dan nasrani telah berputus asa terhadap kehidupan akhirat, yakni terhadap pahala dan kenikmatan dihari akhir. <sup>48</sup>

Makna dari orang-orang kafir yang berputus asa dalam kubur, ibnu katsir kemudian mengemukakan dua pendapat yakni:

 Pendapatnya sendiri mengatakan bahwa sebagaimana orang kafir yang masih hidup didunia percaya bahwa tidak akan adalagi perkumpulan dengan kerabat mereka yang berada di dalam kubur karena tidak percaya terhadap adanya hari kebangkitan atau hari dikumpulkannya

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 551

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur'an al 'Azim, h. 156

manusia di padang masyhar, sehingga harapan mereka pun telah putus dari kerabat-kerabatnya sesuai dengan keyakinannya.<sup>49</sup>

2. Mengutip pendapat Mujahid, 'Ikrimah, Muqotil, Ibnu Sa'id, al-Kilabi dan Mansur yang mengatakan bahwa sebagaimana orang-orang kafir yang berada dalam kubur berputus ada terhadap segala bentuk kebaikan. Al-'Amazi menceritakan dari Abu Dhuha, dari masruq, dari Ibnu mas'ud ia mengatakan bahwa sebagaimana orang kafir ini berputus asa jika sudah meninggal dan melihat serta mengetahui balasan yang akan diterima.<sup>50</sup>

g. QS al-Ādiyāt/100: 9

Terjemahnya:

Maka, tidakkah dia mengetahui apabila apa yang didalam kubur dikeluarkan.<sup>51</sup>

Dalam kitab tafsir *al-Misbah* menjelaskan makna ayat diatas merupakan kecaman dari Allah kepada manusia. Lebih lanjut, dikatakan bahwa kuburan akan dibongkar disertai dengan rasa kegelisahan yang akan dirasakan oleh orang-orang yang takut dibuka apa yang ada dalam isi hatinya.<sup>52</sup>

Ibnu katsir menjelaskan bahwa orang-orang yang sudah meninggal dunia akan dikeluarkan dari dalam kuburnya. Ini merupakan motivasi agar tidak tergoda akan kehidupan dunia yang bersifat sementara, menyarankan untuk lebih menyukai akhirat, serta

<sup>50</sup>Ibnu Katsir, *Tafsir Al-Qur'an al 'Azim*, h. 157

<sup>51</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h.599

<sup>52</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah*, (Jakarta: Lentera Hati, 2012), h. 470

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur'an al 'Azim, h. 156

memperingatkan keadaan yang ada setelah dikeluarkan dari dalam kubur atau berbagai hal yang akan dihadapi setelah melewati alam kubur.<sup>53</sup>

h. QS al-Takāşur/102: 2

حده مي ز رُولا مُ الله رَمِل الله رَولا ٢

Terjemahnya:

Sampai kamu masuk ke dalam kubur.<sup>54</sup>

Al-Qurtūbi menjelaskan kata maqābir pada ayat diatas bahwa kata *al-maqābir* adalah jamak dari kata *maqbarah* dan *maqburah* dengan mem-*fathah*kan huruf ba' atau men-*dhamma*kan yang artinya perkuburan.<sup>55</sup>

Kubur yang dimaksudkan diatas yakni "kematian" sebagai mana firmannya "sampai kamu masuk kedalam kubur" yang berarti sampai kematian mendatangi manusia kemudian mereka menjadi pengunjung dalam kuburan tersebut entah berada dalam surga maupun neraka tergantung amal perbuatannya selama hidup didunia, selayaknya seorang peziarah kembali kerumahnya. Ada juga yang mengatakan bahwa ini merupakan sebuah peringatan, yakni azab yang diturunkan Allah kepada orang-orang yang menyibukkan diri terhadap kehidupan dunia dan kebanggannya. <sup>56</sup>

Ibnu katsir menjelaskan ayat di atas bahwa manusia akan berangkat kedalam kubur dan di makamkan disana.<sup>57</sup> Seandainya

<sup>54</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h.600

-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur'an al 'Azim,, h. 526

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Syaikh Imam al-Qurtūbi, "*Al Jami li Ahkām Al Qur'a*n", terj. Muhammad Ibrahim Al Hifnawi dan Muhammad Hamid Utsman, Tafsir al-Qurthūbi, h. 686

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Syaikh Imam al-Qurtūbi, "*Al Jami li Ahkām Al Qur'a*n", terj. Muhammad Ibrahim Al Hifnawi dan Muhammad Hamid Utsman, Tafsir al-Qurthūbi, h. 686

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Ibnu Katsir, *Tafsir Al-Qur'an al 'Azim*,, h. 532

manusia semasa hidupnya sadar akan hal demikian maka niscaya mereka tidaklah lengah dan menyibukaan diri akan kemegahan duniawi dan mereka berlomba-lomba untuk mengumpulkan atau melakukan amal baik sebagai bekal yang akan dibawanya ke akhirat.<sup>58</sup>

## D. Identifikasi al-Ajdas dan al-Qubūr dalam al-Qur'an

#### 1. Identifikasi kata *al-Ajdas* dalam al-qur'an

Kata al-Ajdas dan pecahannya dalam al-qur'an sebanyak 3 kali dari 3 surah, dalam bentuk masdhdar pada QS yāsīn/36: 51, QS al-Qamar/54: 7, dan al-Ma'ārij/70: 43.

|    | No    | Kata                                                              | Surah       | Ayat         |
|----|-------|-------------------------------------------------------------------|-------------|--------------|
|    | 1.    | ِهِنَ ا ثُلُنَ جُ وَاثِ إِ لَٰ إِن                                | QS yāsīn    | 51           |
|    |       | ပ်မံ ါဟုပုံ ဴး နုံ 😜 'ှယ်                                         |             |              |
|    | 2.    | هِنَ ا ثُلُنَ حَ هَاتِ كَانَنَّهُ<br>هُ جَ وَا هُ مُّ ثُهاثُلْ وَ | QS al-Qamar | 7            |
|    | 3.    | نَ ا نُئُنَ خُ هَاتِ س وَا                                        | al-Ma'ārij  | 43           |
|    |       | عًا كَا َ ثَمَّهُ مْ اِ                                           |             |              |
| 2. | Ident | ifikasi kata <i>gl‡Qubūr</i> dalam a                              | l-qur'an    |              |
|    |       | ata <i>al-Quhūr</i> dan pecahani                                  |             | n disebutkan |

sebanyak 8 kali dan tersebar di 8 surah. Bentuk fi'il mādhi dalam QS 'Abasa/80: 21. Bentuk ismul makan dalam QS al-Takāṣur/102: 2. Bentuk mashdar dalam QS at-Taubah/9: 84, QS al-Infiṭār/82: 4, QS al-Ḥajj/22: 7, QS Fāṭir/35: 22, QS al-Mumtaḥanah/60: 13, dan QS al-Ādiyāti/100: 9.

## a. Bentuk Fi'il Mādhi

<sup>58</sup>Ibnu Katsir, *Tafsir Al-Qur'an al 'Azim*,, h. 533

| No | Kata   | Surah     | Ayat |
|----|--------|-----------|------|
| 1. | ် ) ်  | QS 'Abasa | 21   |
|    | ૢ૾૾ૺ૽ૼ |           |      |

# b. Bentuk Ismul Makan

| No | Kata                                                 | Surah         | Ayat |
|----|------------------------------------------------------|---------------|------|
| 1. | چَهُ هَ يُ رُوهُ ثُمُ ا ثُلُ هَم<br>غَالِهُ ثُنَّ هَ | QS Al-Takāşur | 2    |

# c. Bentuk Mashdar

| No | Kata                                                                                                                           | Surah         | Ayat |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|------|
| 1. | <mark>َ وَ وَال</mark> َ م <mark>َ نَا</mark> ءُمْ عَ <sup>ا</sup> لَى<br>لَهِ ۚ دِدِ و                                        | QS at-Taubah  | 84   |
| 2. | وَرِ <mark>ا لَا الْهَا</mark> اَلْهَا الْهِا الْهِا الْهِا الْهِا الْهِائِ وَ الْهِ الْهِائِ الْهِائِ الْهِائِ الْهِائِ الْهِ | QS al-Infițār | 4    |
| 3. | هَهُ ∂ فُ فِي<br>انْهابُ وْ وِ                                                                                                 | QS al-Ḥajj    | 7    |
| 4. | هَ هَا آنُ آنَ نُكَ بِهُ هُسْ هِعٍ<br>مَّ نُنْ لِنِي ا ثُلِينَ ُبِدُقْ هِ                                                      | QS Fāṭir      | 22   |
| 5. | هِ فَيْ اصْ رَحِبِ ا                                                                                                           | QS al-        | 13   |
|    | الهان ب و اله                                                                                                                  | Mumtaḥanah    | -    |
| 6. | ان ِي ١<br>ٽُڧُ⊹ٖڡُوْ<br>ٽُرو                                                                                                  | QS al-Adiyāt  | 9    |



#### **BAB III**

# BIOGRAFI FAKHR AL-DĪN AL-RĀZĪ DAN AL-ṬABARĪ SERTA METODOLOGI TAFSIRNYA

## A. Biografi Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan Metodologi Tafsirnya

#### 1. Biografi

Abu Abdillah Muhammad bin Umar bin al-Husain bin al-Hasan bin Ali al-Taimi al-Bakri al-Ṭibristani, namanya yang terkenal yakni Fakhr al-dīn al-razī. Dhiya al-Dīn Umar adalah nama ayah beliau yang merupakan seorang pendakwah atau khatib di sebuah desa yang banyak ditempati oleh orang ajam (selain islam), karenanya al-Rāzī juga dijuluki sebagai Ibn Khatib al-Ray. Fakhr al-dīn mendapat julukan sebagai Syaikh al-Islam di kota Herat. Nasab Al-Rāzī bersambung kepada Abu Bakar al-Shiddiq, beliau merupakan anak keturunan Quraisy.<sup>59</sup>

Fakhr al-Dīn al-Rāzī lahir di sebuah kota besar di wilayah Irak yang kini telah hancur dan dapat dilihat bekasnya di kota Taheran Iran, lahir pada tanggal 25 Ramadhan 544 H, bertepatan dengan 1150 M.<sup>60</sup> Ray merupakan sebuah desa yang banyak melahirkan para ulama yang sering diberi julukan al-Rāzī setelah nama belakang yang mana hal itu adalah hal lazim pada masa itu. Abu bakr bin Muhammad bin Zakaria termasuk ulama sebangsa yang juga mendapat gelar al-Rāzī, beliau adalah seorang dokter kenamaan abad X M/IV H dan juga seorang filosof.

Adapun sebagian sumber lain mengatakan bahwa al-Rāzī dilahirkan pada tahun 543 H/1149 M. Seperti Ibn al-Subki menyampaikan bahwa menurut pendapat yang kuat al-Rāzī dilahirkan pada tahun 543 H. namun argumen ini

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Fakhr al-Dīn al-Rāzī, *Roh Itu Misterius*, trj, Muhammad Abdul Qadir al-Kaf (Jakarta: Cendekia Sentra Muslim, 2001), h. 17

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Fakhr al-Dīn al-Rāzī, *Roh Itu Misterius*, trj, Muhammad Abdul Qadir al-Kaf, h. 17

kemudian menjadi lemah atau kurang kuat karena jika diperhadapkan atau disandingkan dengan fakta dari karya-karya yang telah dibuat al-Rāzī itu sendiri. Sebagaimana Al-Rāzi menulis dalam tafsirnya dalam tafsir surah Yusuf bahwa ia telah mencapai usia 57 tahun kemudian di akhir surah ia menyebutkan bahwa tafsirnya telah selesai pada bulan sya'ban tahun 601 H. jika dikalkusi dari uraian diatas makan beliau lahir pada tahun 544 H/1150 M<sup>61</sup>.

Fakhr al-Dīn mempunyai saudara yakni seorang kakak bernama Rukn al-Dīn. Beberapa sumber berkata bahwa Rukn al-Dīn memiliki rasa kedengkian kepaada adiknya sendiri, hal ini disebabkan oleh kemasyhuran dan ketinggian ilmu al-Razi. Rukn selalu mendampingi dan mengikuti kemanapun al-Rāzī hendak pergi serta selalu bersi keras menjatuhkan marwah dan charisma adiknya dengan menyebar fitnah agar penduduk menjadi simpati kepadanya. Namun usaha Rukn al-Dīn nihil, jangankan mendapat simpati justru karena hal tersebut yang membuatnya dibenci oleh masyarakat. Perasaan sedih menyelimuti al-Razi karena memiliki saudara yang dengki terhadapnya namun beliau menanggapinya dengan bijak, sabar, serta selalu memberi nasihat kepada saudaranya sebisa mungkin dan tidak memutuskan tali persaudaraan. 62

Di Ray terdapat seorang dokter ahli yang memiliki kekayaan melimpah dan juga 2 anak perempuan. Ketika dokter itu sakit dan yakin akan datangnya ajal, ia ingin menikahkan salah satu putrinya tersebut. Al-Rāzī kemudian menikahi anak dokter ahli tersebut dikota Ray sepulang dari perjalanan ke Khawarizm karena ditolak oleh masyarakat disana. Sejak pernikahannya dengan anak doketr ahli itu membuat terjadinya perubahan dalam sector ekonomi al-Rāzī yang mana

61 Ali Muhammad Hasan al- Umāri, al-Imam Fakhr al-Dīn al-Rāzī; *Hayātuhū wa Atsaruhū* (Uni Emirat Arab: al-Majlis al-A'la li al-Syu'un al-Islamiyah, 1969), h. 23-24

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Ali Muhammad Hasan al- Umāri, al-Imam Fakhr al-Dīn al-Rāzī; *Hayātuhū wa Atsaruhū*, h. 23-24

dulunya merupakan seorang yang kurang mampu, miskin dan serba kekurangan menjadi berkecukupan.

Pasca pernikahan tersebut al-Rāzī memiliki keturunan yakni dua anak perempuan serta tiga orang laki-laki. Salah satu anak lelakinya yang mempunyai nama Muhammad menghembuskan nafas terakhirnya dan meninggal dunia pada saat al-Rāzī ayahnya masih hidup. Diceritakan bahwa Muhammad merupakan anak yang baik, baerbakti, dan shaleh sehingga benar-benar membuat beliau merasa sangat kehilangan serta bersedih atas sepeninggalnya anak tersebut. Kesedihan yang dirasakan kemudian ia ungkapkan dalam tafsirnya yakni dengan menyebutkan nama anaknya Muhammad berkali-kali, yakni berturut-turut pada tafsir surah Yusuf Hud, Yunuf, al-Rā'd, dan Ibrahim. Muhammad meninggal pada usianya yang terbilang cukup muda, masih beranjak menuju dewasa di tanah perantauan, jauh dari kerabat, teman dan keluarga.<sup>63</sup>

Dhiya al-Dīn dan Syams al-Dīn merupakan nama dari dua anak lainnya selain muhammad. Dhiya al-Dīn adalah anak tertua diketahui bahwa bernama asli Abdullah. Ia dikenal sebagai sosok anak yang begitu cinta dan perhatian terhadap ilmu pengetahuan. Kemudian dhiya menjadi tentara serta mengabdi kepada sultan Muhammad bin Taksy.<sup>64</sup> Adapun Syams al-Dīn merupakan anak lelaki yang termuda dari ketiganya. Ia memiliki banyak kelebihan, cerda, dan kepandaian yang luar biasa. Syams al-Dīn meneruskan dan mengikuti jejak ayahnya setelah meninggal dunia, ia juga berhasil menyandang gelar Fakhr al-Dīn, serta banyak orang berilmu dan ulama yang menuntut ilmu kepadanya.<sup>65</sup>

63 Ali Muhammad Hasan al- Umāri, al-Imam Fakhr al-Dīn al-Rāzī; *Hayātuhū wa Atsaruhū*, h. 26

<sup>64</sup>Ibn al-Katsir al-Dimasyqi, *al-Bidayah wa al-Nihāyah*, jilid VII juz XIII (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, tt), h. 61

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Ibn al-Katsir al-Dimasyqi, *al-Bidayah wa al-Nihāyah*, jilid VII juz XIII, h. 26

Salah satu anak perempuan al-Razi dinikahkan dengan seorang wazīr (menteri) Sultan Khawarazmsyah Jalal al-Dīn Taksy bin Muhammad bin Taksy yang terkenal dengan julukan Minkabari yakni bernama Ala al-Mulk. Ala al-Mulk merupakan seorang ahli atau pakar dalam bidang sastra, terkhusus pada bidang bahasa Persia dan Arab. Sedangkan di sedikit sumber dan riwayat disebutkan anak perempuannya yang lain diceritakan ketika pasukan Mongol yang dipimpin langsung oleh Jengis Khan memasuki kota Herat kediaman al-Rāzī dan keluarga. Ala al-Mulk memohonkan dan meminta perlindungan kepada Jengis khan atas anak-anak Syaikh Fakhr al-Dīn dan permintaannya itu dikabulkan. Saat itu disebutkan bahwa anak perempuan yang terakhir ini termasuk didalamnya. 66

Al-Rāzī meninggal dunia di kota Herat pada tanggal 1 Syawal 606 H/ 209 M hari senin, bertepatan dengan hari raya Idul Fitri. Selaras dengan amanatnya, al-Razi ingin dikebumikan pada gunung Mushaqid di desa Muzdakhan, sebuah desa yang berada dekat dari kota Herat. Sebelum meninggal duni al-Rāzī juga sempat menberikan wasiat dan mebndiktekan wasiat tersebut yang ditulis oleh salah seorang muridnya, yakni Ibrahim al-Asfahāni. Wasiatnya memuat tentang dirinya berserah diri sepenuhnya (Tawakkal) kepada kasih sayang Tuhan. Al-Rāzī mengakui bahwa ia telah banyak melahirkan tulisan-tulisan yang mencakup dalam berbagai cabang keilmuan tanpa cukup memperhatikan mana ilmu yang bermanfaat seta mana ilmu yang kurang urgen. Dikatakan pula bahwa al-Rāzī juga menyatakan ketidakpuasannya terhdap ilmu filsafat serta ilmu teologi(ilmu kalam). Ia lebih menyukai metode al-Qur'an dibandingkan metode filsafat dalam mencari kebenaran. Ia juga menyarankan untuk melakukan kontemplasi atau perenungan-perenungan filosofis terhadap problematika yang sulit terpecahkan. Pernyataan terakhir al-Rāzī tentang dunia filsafat dan teologi ini mesti dicatat

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Ibn al-Katsir al-Dimasyqi, *al-Bidayah wa al-Nihāyah*, jilid VII juz XIII, h. 27

dalam meneliti pemikiran al-Rāzī terutama dalam isu-isu kontroversial yang bermacam-macam.

Al-Rāzī hidup pada akhir abad ke-6 Hijriah atau ke-12 Masehi. Masamasa tersebut adalah masa kemunduran dalam kalangan umat Islam, baik pada bidang politik, ilmu pengetahuan, akidah, dan sosial. Baghdad yang menjadi pusat pemerintahan dinasti Abbasiyah saat itu diserang oleh khulagu khan dan pasukannya yakni diserang oleh pasukan mongol membuatnya hancur hanya dalam sekali serangan pada tahun 656 H/1258 M.67 Akibat dari lemahnya pemreintahan dinasti Abbasiya mengakibatkan tidak adanya kesatuan politik yang benar-benar memerintah didunia Islam saat itu. Sultan bani abbas dalam praktik pemerintahannya hanya memerintahkan setiap daerah secara independen sehingga kekuasaan khalifah hanya diakui secara simbolik. Penulis terkenal bernama karen amstrong melihat situasu ini sangat mirip dengan apa yang disebut monarki absolut. Dimulai dari tahun 1055 Masehi pemerintahan dan kekuasaan di Baghdad dipegang dan dikendalikan oleh orang-orang Turky Seljuk. Adapun salah satu peristiwa penting yang terjadi dalam kehidupan al-Rāzī yaitu kemenangan dari Salahuddīn al-Ayyubi melawan pasukan salib pada 1187 M.

Dalam kehidupan al-Rāzī terjadi tiga kali pergantian pemerintahan dan kepemimpinan khalifah di Baghdad. Pertama, al-Muhtanjīd Bīllah (555-556 H) yang belum ada pengaruh dari orang-orang Turki Seljuk pada masa pemerintahannya. Kedua, al-Mustadhi Billāh (566-575 H) yang menjadi penerus dan anak dari al-Muhtanjid pemegang kekuasaaan setelah ayahnya wafat. Ketiga, al-Nashir li-Dīnillāh (575-622 H) anak al-Mustadhi yang menjadi khalifah Abbasiyah dengan masa kepemimpinan dan pemerintahan yang terbilang paling lama. Khalifah inilah kemudian yang berupayah untuk mengembalikan kebesaran

<sup>67</sup>Karen Amstrong, Sepintas Sejarah Islam, Trj. Ira Puspita Rini (Surabaya: Ikon Teralitera, 2004), h.115

serta kejayaan dinasti Abbasiyah dengan melakukan "kompromi" bersama Syari'ah yang kala itu sering di gunakan dan dikembangkan untuk memprotes dan mengkritisi para khalifah. Al-Nashir tercatat sabagai bagian dari kelompok hutuwwah yang berada di Baghdad. Akan tetapi kebijakan dari al-Nashir terbilang sudah sangat terlambat, karena dunia Islam telah dilanda berbagai macam bencana yang akan membawa kepada keruntuhan dinasti Abbasiyah.<sup>68</sup>

Sementara di Khurasan, Khawarizme, dan wilayah-wilayah yang berada disekitarnya dikuasai oleh pemerintahan bani Khawarazamsyah. Pada masa hidup al-Rāzī, sultan yang menjadi pemimpin dan penguasa daerah ini ialah Taksy bin Arselan (568-596 H). ala al-Dīn Muhammad bin Taksy (596-615 H), dan kemudian diteruskan oleh anaknnya yang bernama Jalal al-Dīn sampai pada tahun 628 H. Kabar tentanfg serangan dari pasukan mongol di Timur serta kabar tentang perang salib di Syam mnejadik momok pikiran orang muslim saat itu, yang mana bayangan kehancuran berada tepat didepan mata.

Sebagian besar umat muslim kala itu mayoritas berpegang pada Mazhab empat (Maliki, Hanafi, Syaf'I, dan Hambali). Di kota Ray dalam sejarah dicatat bahwa terdapat tiga mazhab yang berpengaruh yakni pertama, mazhab Syafi'I yang merupakan minoritas, kedua, mazhab Hanafi yang menjadi mazhab mayoritas, dan mazhab Syi'ah yang jumlahnya sangat sedikit. Sebelumnya telah terjadi perpecahan dan konflik antara Ahlusunnah dengan Syi'ah yang akhirnya dimenangkan oleh mazhab Syafi'iyah dari Ahlusunnah. Hal tersebut dikarenakan adanya peran penting dari Bani Seljuk yang cenderung memihak kepada Sunni dan Sufisme.<sup>69</sup>

Pada waktu itu terdapat berbagai macam aliran teologi. Ibn al-Subki menyatakan kurang lebih terditi dari 27 golongan aliran teologi. Adapun yang

<sup>69</sup>Karen Amstrong, Sepintas Sejarah Islam, Trj. Ira Puspita Rini, h. 101

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Karen Amstrong, Sepintas Sejarah Islam, Trj. Ira Puspita Rini, h. 114

termasyhur dari kesemunya yaitu aliran Syi'ah, Murji'ah, Muktazilah, Batiniyah, dan Karamiyah. Pelajaran agama, bahasa Arab, serta ilmu hikmah(filsafat) yang menjadi dominasi ilmu pengetahuan kala itu. Ilmu hikmah yang pembahasannya mencakup logika, fisika, dan metafisika. Termasuk cabang ilmu filsafat ialah ilmu ukur, musik, dan astronomi.

Kaum muktazilah manjadi pelopor ilmu filsafat yang digeluti umat muslim. Diantara para filosof masyhur dan berpengaruh yaitu al-Kindi, Ibnu sina, al-Farabi, dan Ibn Maskawaih. Pengaruh dari ilmu filsafat terus melesat dan berkembang hingga pada masa imam al-Ghazali pada akhir abad ke-V H/X M. Kritik al-Ghazali terhadap filsafat termaktub dalam bukunya, *at-Tahāfut al-Falāsifah* semenjak kritikan itu memunculkan rasa kebencian kaum muslimin khususnya para fuqāhah dan golongan Asyari'ah yang bergelut dengan ilmu filsafat. Keadaan ini menjadi lebih parah ketika khalifah Abbasiyah memberikan dukungan dalam menentang filsafat, sehingga filsafat kkian hari makin memudar dan seakan punah dari tradisi umat Islam kecuali di beberapa wilayah seperti Iran dan Andalusia (Spanyol).

Abad ke-6 Hijriah menjadi puncak dari ajaran Bathiniyah yang berhasil dirintis sejak abad ke-3. Diantara aliran Bathiniyah tersebut, sebagaimana dikatakan oleh imam al-Ghazali adalah golongan Rafidhah yang merupakan sekte dalam Syi'ah. Golongan tersebut menganggap tercapainya ilmu pengetahun itu sejatinya melalui perkataan Imam yang *Ma'syūm*, Imam yang mengetahui semua rahasia Syari'ah serta memahami bahwa setiap zaman dan masa memiliki seorang Imam yang dapat menjadi sandaran dalam persoalan keagamaan.

Sebelum masa imam al-Ghazali tasawuf masih sangat sulit untuk diterima oleh mayoritas ulama dan bahkan dianggap bid'ah. Al-Ghazali berperan besar

33-37

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Harun Nasution, *Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya*, (Jakarta: UIPress, 2002), h.

dalam "mendamaikan" ajaran para sufi yang dianggapnya wali dengan para ulama yang mengajarkan syari'at formal, seperti ilmu fikh dan tauhid. Pengaruh tersebut berhasil hingga hampir ke seluruh penjuru negeri Islam dari timur sampai barat. Pengaruh ini juga tak luput dirasakan oleh al-Rāzī karena masanya terbilang dekat dan tidak terlampau jauh dari masa imam al-Ghazali.<sup>71</sup>

Dalam kondisi sosial, politik, dan keilmuan seperti inilah al-Rāzī hidup. Faktor-faktor tersebut menjadi hal yang urgent dalam meneliti dan mengkaji suatu pemikiran karena tidak ada pemikiran yang dapat lepas dari pengaruh-pengaruhnya. Atau sebagaimana perkataan Edward Said bahwa "belum ada seorangpun yang mampu dan dapat menciptakan metode untuk melepaskan cendekiawan dari lingkungan kehidupannya, dari fakta keterlibatannya baik secara sadar maupun tidak dengan suatu kelompok, seperangkat keyakinan, kedudukan sosial, ataupun sekedar aktivitasnya sebagai anggota masyarakat". Pembahasan lebih jauh dalam hal itu ke arah kondisi politik, sosial, dan keilmuan akan membawa pengetahuan mengenai kecenderungan para cendekiawan dan ulama. Penerimaan masyarakat terhadap suatu karya adalah suatu indikasi bahwa pemikiran tersebut selaras akan konsep kebenaran, minimal pada saat itu.

#### 2. Karir Pendidikan

Al-Rāzī merupakan seorang cerdas dengan ilmu yang luas, berbagai macam ilmu pengetahuan telah digeluti, sehingga tidak heran jika ia menjadi ensiklopedi dalam berbagai bidang ilmu; diantaranya dapat disebutkan sebagai berikut:

#### 1. Fikh dan Ushul Fiqih

71Harun Nasution, *Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya*, h. 32

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Edward Said, *Orientalisme*, Trj. Asep Hikmat (Bandung: Pustaka, 1985), h. 12-13

Al-Rāzī beerguru tentang ilmu fiqih kepada ayahnya dan kepada al-Kamal al-Simnani. Ia berkecimpung dengan mahzab Syafi'I untuk memnyampaikan kekagumannya dan membela pendapat-pendapatnya serta mengunggulkannya dari mazhab lain. Namun al-Rāzī tidak selalu konsisten terhadap argumen pembelaannya. Ia juga sering menyalahi pendapat-pendapat al-Syafi'i, misalkan dalam persoalan wajibnya zakat buah, wajibnya witir dan tanaman serta bolehnya minum khamr jika tidak ada air atau dalam kondisi darurat, ia mengikuti imam Abu Hanifah.

Dengan al-Kamāl al-Simnani, ia sering membahas banyak pendapat Imam Abu Hanifah yang rasional. Sedangkan al-Rāzī sangat gemar dan suka mengedepankan pemikiran akal, sehingga tidaklah mengherankan jika ia condong kepada pendapat Hanafi, seperti dalam permulaan tafsirnya tentang hukum membaca basmalah al-Fatihah dalam shalat.<sup>73</sup>

Al-Rāzī tidak sering menyebutkan dua golongan yakni Hanabilah dan Malikiyah. Mungkin karena Hanabilah adalah ahli dalam bidang hadis, sedangkan al-Rāzī bukan seorang muhaddis, dan juga di kota Ray sangat sedikit dan tidak banyak penganut mazhab Maliki. Akan tetapi, hal tersebut bukan dikarenakan al-Rāzī tidak paham tentang kedua mazhab ini, melainkan ia sangat jarang melakukan perdebatan dengan pendapat kedua aliran tersebut dan juga karena memang perbedaaan pandangan yang terjadi di kota Ray pada masa al-Rāzī yaitu antara mazhab Hanafiyah dan mazhab Syafi'iyah.

Dalam mempelajari ilmu ushul, ia belajar kepada bapaknya yang mengikuti pendapat al-Syafi'i tetapi ia juga tidak konsisten, al-Rāzī cenderung menampilkan pemikirannya sendiri, sebagaimana pada pendapat al-Rāzī yang

<sup>74</sup>Ali Muhammad Hasan al- Umāri, al-Imam Fakhr al-Dīn al-Rāzī; *Hayātuhū wa Atsaruhū* (Uni Emirat Arab: al-Majlis al-A'la li al-Syu'un al-Islamiyah, 1969), h. 42-43

 $<sup>^{73}</sup>$ Fakhr al-Dīn al-Rāzī, *al-Tafsir al-Kabir wa Mafatih al- Ghaib* (Kairo: Maktabah at-Taufiqiyah, 2003), h. 200

mengatakan, bahwa al-Qur'an telah meliputi dan mencakup penjelasan seluruh hukum-hukum syari'at sehingga tidak membutuhkan lagi penjelasan lebih setelah adanya penjelasan dari Allah dan ia tidak setuju dengan adanya pengkhususan nash dengan qiyas, sebagaimana pendapat imam Abu Hanifa, Malik Syafi'i dan Asy'ari. Selain itu al-Rāzī tidak mengakui adanya nash dalam al-Qur'an; hal ini dipengaruhi oleh Abu Muslim al-Asfahāni, yang tafsirnya banyak dinukil oleh al-Rāzī.

#### 2. Ilmu Kalam

Fakhr al-Rāzī lebih terkenal dalam bidang ilmu kalam daripada kedua ilmu di atas. Ia memperoleh pengetahuan akan ilmu ini dari al-Majid al-Jili. Nalarnya adalah logika jadaliyah. Dalam tafsirnya, jelas perdebatan yang dalam dengan *Mu'tazilah* tentang berbagai persoalan dalam bidang ilmu kalam. Mungkin peredebatan kalamnya ini yang membuat salah satu penyebab utama kemarahan umat kepadanya. Dalam kalam, al-Rāzī membela akal melebihi *mu'tazilah*, dan selalu ingin memadukan antara akal dan naql. Karena "mengkritik akal untuk mengoreksi naql mengkonsekuensikan mengkritik akal". Dapat dilihat dengan jelas dalam hal ini bisa menjelaskan mengapa ia diserang oleh orangorang Hanabilah dan Karramiyah, bahkan sebagian orang Asy'ariyah tidak memaafkan dari serangan dan caci maki mereka.<sup>75</sup>

Al-Rāzī mengikuti aliran kalam Asy-ariyah. Tidak sedikit ia dipengaruhi oleh al-Gazali dan al-Haramain. Meskipun seorang Asy'ariyah, ia sering berbeda pendapat dengan pendapat imam Asy'ari. Al-Rāzī tidak jarang menyampaikan kritikannya dalam berbagai persoalan yang tidak selaras dengan pemikirannya. Misalnya, kritik terhadap teori "kasb", ia dengan tegas determinismenya (qadā

<sup>75</sup>Ibrahim Madkoer, *Aliran dan Teori Filsafat Islam*, Trj. Yudian Asmin (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), h. 191

dan qadār). Ia meggunakan ta'wil dalam al-qur'an dengan mengikuti metode Imam al-Haramain, khususnya terhadap ayat-ayat "anthropomorfis". Peran penting al-Rāzī dalam teologi islam berada pada kesuksesannya dalam menetapkan aliran "kalam filosofis", yang sebenarnya telah dirintis oleh al-Gazali. Dalam aliran kalam ini, dalil-dalil aqli dan naqli bersama-sama memiliki peran yang penting.

Karena kesuksesannya dalam bidang kalam ini, al-Rāzī mendapatkan kedudukan dan kehormatan yang tinggi. Bahkan ia digelari dengan "mujaddīd" (pembaharu) pada abad ke-6 M/12 M.<sup>76</sup> karena ia telah berhasil melakukan pembaharuan dalam dunia intelektual muslim, yaitu dengan mengkorelasikan ilmu kalam dengan ilmu filsafat, yang sebelumnya filsafat menjadi ilmu yang dijauhi oleh ulama muslim. Terutama oleh golongan Asy'ariyah yang juga merupakan aliran kalam yang diikutinya namun demikian, dikatakan bahwa al-Rāzī menyesalkan masuk ke dalam perdebatan ilmu kalam. Ia berkata "tiadalah atau celakalah aku, mengapa aku sibuk dengan ilmu kalam", seraya menangis.

#### 3. Filsafat dan Mantiq

Walaupun al-Rāzī seorang Asy'ariyah, ia menerima filsafat tidak seperti yang lain, mungkin ia didorong oleh Majid al-Din al-Jili. Dalam tafsirnya serta kitab-kitab kalamnya terlihat sangat jelas akan kecenderungan pada filsafat. Dibawah pengaruh karya-karya al-Ghazali, al-Rāzī belajar filsafat dengan serius hingga ia ahli dalam bidang ini. Berbeda dengan ulama kalam lainnya yang secara total menolak filsafat atau mengikuti dengan ketat filsafat paripatetik, al-Rāzī mengkritik beberapa filsafat Yunani serta menerima ide yang lain. Ia berpendapat bahwa bagi orang yang mendalami ilmu filsafat yunani secara menyeluruh tanpa

<sup>76</sup>Syam al-Dīn Muhammad Ibn 'Ali Ibnu Ahmad al-Dawudi, *Tabaqat al-Mufassirin* (Beirut: Dar al-Kutub al-Islamiyah, tt) h.217

penyaringan terlebih dahulu dan orang yang menolak filsafat tanpa terkecuali, keduanya sama-sama tidak benar, seharusnya seseorang mempelajari secara mendalam karya-karya filosofis terdahulu dan menerima ide yang benar serta menolak yang salah, dan mungkin menambahkan ide-ide baru pada filsafat itu.<sup>77</sup>

Al-Rāzī ridak diragukan lagi adalah seorang filosuf Timur yang pertama pada abad ke-6 H, ia begitu serius mempelajari ilmu filsafat, mempelajari logika, masalah-masalah alam (kosmologi) dan metafisika. Ia berusaha memadukan agama dengan filsafat dan mencampur ilmu filsafat dengan ilmu kalam (teologi islam).<sup>78</sup>

Al-Rāzī belajar filsafat kepada Muhammad al-Bagawi dan Mujd al-Din al-Jili. Ia mempelajari karya-karya Ibnu Sina dan al-Farabi, ia mengagumi keduanya, juga Aristoteles. Ia membaca karya-karya filsafat islam dan terjemah dari filsafat yunani ke Arab. Jasa terbesar al-Rāzī dalam filsafat dalam filsafat terletak pada kritiknya terhadap prinsip-prinsip filsafat paripatetik, yang tidak hanya meninggalkan bekas yang tak terhapus dalam aliran filsafat ini. Tetapi telah membuka cakrawala model pengetahuan yang lain, seperti filsafat isyraqi yang terjalin erat dengan ruh islam.

#### 4. Ilmu Kedokteran, Matematika dan Ilmu Alam

Al-Rāzī adalah seorang dokter yang terkenal pada masanya. Ia menulis beberapa karya tentang urat nadi, kesehatan, anatomi dan ensiklopedi kedokteran. Karya terbaiknya adalah komentarnya akan al-Qur'an karya Ibn Sina; berdasarkan pendapat Galen dan dokter-dokter muslim, khususnya Muhammad Zakariyah al-Rāzī. Komentar tersebut dinilai kuat dan cukup untuk menjadi bukti bahwa al-

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>M. Sharif, A History of Moeslim Phylosophy (Delhi: Low Price Publication, tt), h.648

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>Ibrahim Madkoer, *Aliran dan Teori Filsafat Islam*, Trj. Yudian Asmin, h. 78

Rāzī belajar ilmu kedokteran secara serius dan mendalam. Di kota Herat, ia terkenal dengan kemampuan diagnosanya yang cepat dan tepat.<sup>79</sup>

Disamping kedokteran al-Rāzī juga menguasai matematika (geometri, aljabar, aritmatika), astronomi, astrologi, farmasi, fisika, dan pertanian. Al-Rāzī berbeda dengan teolog muslim pada umumnya yang biasanya menghindari disiplin ilmu di luar bidangnya, yaitu ilmu syari'ah agama. Lebih-lebih al-Rāzī adalah teolog Sunni. Sebaliknya, al-Rāzī mempelajari berbagai macam cabang ilmu pengetahuan kuno (al-awail) yang diwariskan dari Yunani, meskipun tidak secara khusus menyibukkan diri dengan belajar ilmu kalam seperti yang ditempuh oleh Ibn al-Haisam atau al-Biruni. Kepentingan dalam ilmu pengetahuan ini adalah untuk mempertimbangkan prinsip-prinsip para ilmuan tersebut dalam kaitanya dengan teologi dan spirit ajaran Islam<sup>80</sup>.

#### 5. Tafsir dan Hadis

Popularitas al-Rāzī yang terkenal dalam dunia muslim adalah kecerdasannya dalam hal penafsiran terhadap al-Qur'an seperti ia terkenal juga dengan karya-karya *teologi*. Ia menaruh banyak perhatiannya terhadap al-Qur'an sejak masa kecilnya dan belajar tafsir kepada ayahnya. Meskipun ia mempelajari ilmu pengetahuan lain, tetapi tidak menurunkan kecintaannya dan kepeduliaan terhadap al-Qur'an. Al-Rāzī pernah menulis di usia senjanya "aku telah berpengalaman dengan semua metode ilmu teologi dan filsafat, tetapi aku tidak mendapatkan manfaat darinya sama dengan manfaat yang aku dapatkan dari membaca al-Qur'an.<sup>81</sup>

Karya terbesar al-Rāzī di bidang tafsir yaitu kitabnya yang bernama Mafātih al-Gaib, yang dikoleksi dan disusun oleh Ibn al-Khu'i dan al-Suyuti

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Ibrahim Madkoer, *Aliran dan Teori Filsafat Islam*, Trj. Yudian Asmin, h. 191

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>Ibrahim Madkoer, *Aliran dan Teori Filsafat Islam*, Trj. Yudian Asmin, h. 191

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>Ibrahim Madkoer, *Aliran dan Teori Filsafat Islam*, Trj. Yudian Asmin, h. 652

setelah wafatnya, diterima dengan baik olah kaum muslimin sejak abad ke-6 hingga sekarang. Al-Rāzī menjadikan tafsirnya ini sebagai instrumen untuk menambah wawasan, dan memperluas ensiklopedi pengetahuannya. Ia mengkorelasikan prinsip-prinsip ilmu pengetahuan dengan prinsip-prinsip wahyu islam, karena ia berkeyakinan bahwa al-Qur'an menjadi dasar seluruh ilmu pengetahuan.<sup>82</sup>

Al-Rāzī kurang dikenal dalam ilmu hadis, bahkan al-zahabi dalam Mizan al-*I'tidal* menyebutkan dalam al-*Du'afa'*. Ia juga tidak banyak mengemukakan riwayat hadis dalam tafsirnya. Namun ia terpuji telah menolak hadis fadā'il alsuwar, karena menurut sebagian besar ulama banyak yang maudhu.<sup>83</sup>

## 6. Ilmu Bahasa Arab (Sastra dan Nahwu)

Fakkhr al-Din menguasai sastra lisan dan tulisan. Ia rajin mengadakan khutbah dalam majelis ilmu serta rutin menulis kitab. Dalam hal balagah, beliau sering bersandar pada dua kitab yaitu pada karya Abd al-Qahir al-Jurjani; *Dala'il al-I'Jaz* dan *Asrar al-Balagah*. Kemudian al-Rāzī meringkas dua kitab tersebut kedalam satu kitab yang diberi nama *Nihayah al-I'Jaz fi Dirayah al-I'Jaz* kemudian menjadi rujukan penting dalam ilmu balagah.

Dalam bidang nahwu, al-Rāzī kurang dikenal. namun dalam tafsirnya tidak sedikit menyebutkan qira' nahwiyah yang kebanyakan ia nukil dari pendapat lain, semisal al-Zamakhsyari. Konon, ia menjelaskan kitab *al-Mufassal fi al-Nahwi* karya al-Zamakhsyari<sup>84</sup>. Al-Rāzī pintar, cerdas dan fasih dalam persuasi dan argumentasi. Didukung dengan ketangkasan, kecerdasan dan ketajaman

<sup>83</sup>Ali Muhammad Hasan al- Umāri, al-Imam Fakhr al-Dīn al-Rāzī; *Hayātuhū wa Atsaruhū*, h. 58

<sup>82</sup>Fakhr al-Dīn al-Rāzī, al-Tafsir al-Kabir wa Mafatih al- Ghaib, h. 128

 $<sup>^{84}</sup>$  Ali Muhammad Hasan al- Umāri, al-Imam Fakhr al-Dīn al-Rāzī;  $Hay\bar{a}tuh\bar{u}$  wa  $Atsaruh\bar{u},$  h. 58

akalnya serta kekuatan retorika yang menjadikannya seorang khatib terkenal di Herat. Selain itu al-Rāzī juga membuat sajak dalam bahasa Arab dan Persia.<sup>85</sup>

Konon al-Rāzī juga menguasai ilmu sihir dan nujum serta ilmu tentang ramalan. Bahkan ia pernah mempraktekan ilmu sihirnya. Dalam tafsirnya, ia juga memberikan pembahasan tentang sihir sebagai suatu ilmu yang wajib diketahui dalam rangka mengetahui suatu mu'jizat itu melemahkan. <sup>86</sup> Ia menjelaskan tentag ilmu sihir dalam kitab yang khusus yaitu pada kitabnya yang bernama al-*Sirr al-Maktūm fī Mukhatabah al-Syams wa al-Qamar wa al-Nujūm*. Namun banyak yang tidak mengakui keaslian kitab ini.

Pada akhir hayat sebelum meninggal dunia, al-Rāzī bersimpati kepada sufisme, namun tidak diketahui secara pasti apakah ia mengimplementasikan hidup sufi. Sementara al-Rāzī seorang rasionalis yang mengedepankan logikanya serta kaya dan dekat dengan penguasa. Meskipun demikian, dalam kitab tafsirnya ia tidak sedikit menulis ide-ide sufi dan dalam *Lawāmi' al-Bayyināt* memberikan garis tingkatan pengetahuann dengan cara yang sangat mirip dengan risalah suhrawardi Safir-I Simurgh. Hal ini menunjukkan simpatinya terhadap sufi.

Kemampuannya dalam berbagai cabang keilmuan memberikan pengaruh yang besar dalam kehidupan al-Rāzī. Menurut Ibn Khallikan, para pelajar yang berguru kepada al-Rāzī datang dari berbagai pelosok negeri dan dari berbagai lapisan masyarakat. Dalam menyampaikan ilmu pengetahuan, al-Rāzī sering duduk ditengah-tengah muridnya. Murid-murid yang lebih lama dan memiliki tingkatan lebih tinggi dari laiinya berada di baris yang paling depan, diikuti di belakangnya murid-murid yang lebih rendah tingkatannya dan kemudian dibelakang mereka adalah para pejabat, tokoh-tokoh masyarakat dan masyarakat

<sup>86</sup>Fakhr al-Dīn al-Rāzī, *al-Tafsir al-Kabir wa Mafatih al- Ghaib*, h. 233

<sup>85</sup>M. Sharif, A History of Moeslim Phylosophy, h.653

pada umumnya. Al-Rāzī memberikan pengajaran dalam dua bahasa, Arab dan Persia.<sup>87</sup>

Al-Rāzīmenerima banyak tekanan dan fitnah karena keterlibatannya akan perdebatan dengan pemimpin *Mu'tazilah* dan Karramiyah. Ia mengalami kesulitan dan tak jarang harus berpindah tempat atau Negara yang dikunjunginya karena terjadi fitnah yang besar dan membuatnya sangat sedih setelah mendengar khutbah darinya atau perdebatannya dengan pemimpin golongan di Negara tersebut. Namun demikian segala fitnah dan penderitaan yang dialaminya tidaklah menggetarkan semangat dakwahnya dan tidak pula menghalangi dan mengurangi pengakuan banyak orang atas kedalaman ilmunya, kejeniusannya, dan keunggulannya. Sehingga pada masa hidupnya maupun sesudah wafatnya, ia serta karya-karyanya menjadi sumber ilmu yang diterima oleh masyarakat dan menjadi rujukan ulama.

## 3. Karya Tulis

Al-Rāzī merupakan ulama yang ilmunya sangat luas, ia kemudian mendapat popularitas yang besar dari segala pelosok negeri, karyanya juga tidak sedikit yang memburunya, hal ini dikarnakan al-Rāzī menggunakan sistematika yang bagus dalam menyusun kitab karangannya, sehingga membuat para pembaca menerima dengan mudah dan faham apa yang dimaksud oleh beliau didalam kitabnya.

Menurut Malik Abdul Halim Mahmud bila dihitung karya al-Rāzī sebanyak 200 buah.<sup>88</sup> Dan Sayyid Husein yang mengutip dari al-Bagdadi telah membagi karya al-Rāzī dalam beberapa disiplin ilmu.

88Mani' 'Abdul Halim Mahmud, Manahij al-Mufassirun (Mesir: Dar al-Kitab al-Misri, 1978), h.145

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>Muhammad Husai al-Zahabi, At Tafsir wal Mufassirun (Kairo: Darul Hadits, 2005), h.290

## 1. Karya Tafsir

- a. Mafātih al-Ghaib
- b. Kitab tafsīr Surat al-Baqarah, kitab ini juga tercangkup dalam satu jilid tetapi sekarang telah dicetak sendiri
- c. Kitab Tafsir al-Fatihah, yang sekarang merupakan jilid dari kitab tafsīr al-Kabīr
- d. Tafsīr al-Qur'an al-Sagir, yang lebih dikenal dengan nama Asrār al-Ta'Wil wa Anwār al-Tanzīl
- e. Kitab Tafsīr al-Bayyināt
- f. Kitab tafsīr Asmā' Allah al-Husna
- g. Risālah fi al-Qur'an al-Tanbīh 'Alā Asrār al-Mau'izāh al-Qur'an. Kitab ini merupakan gabunga antara kitab tafsir kalam dengan mencantumkan ide-ide sufi metafisika didalamnya didasarkan pada surat al-ikhlas, ramalan menggunakan dasar surat al-A'la, mengenai kebangkitan didasarkan pada surat at-Tin dan mengenai tekanan pekerjaan manusia merujuk pada surat al-'Asr.

#### 2. Karya Sejarah

- a. Kitab manaqib al-Imām al-A'Zam al-Syafi'i
- b. kitab Fadāil al-Sahābah al-Rāsyiddīn

## 3. Karya Fiqh

- a. Kitab Mahsul fī Usul Fikh
- b. Al-Kitab Ihkām al-Ahkām
- c. Kitab al-Ma'ālim Fikh

## 4. Karya Teknologi

a. Muhassal afkār al-Mutaqaddimīn wa al-Muta'akhirīn min al-Ulamā wa al-Hukamā' al-Mutakallimīn

- b. Tanbihah Isyarah fi Usul al-Din
- c. Al-Ma'alim fi Usul al-Din
- d. Kitab al-Arba'in fi Usul al-Din
- e. Kitab Azas al-Taqdis
- f. Kitab Zubdah al-Afkar wa Umdah al-Nazar
- g. Kitab Tahdib al-Dala'il wa 'Uyun al-Masa'il
- h. Kitab Jawab al-Gaylani
- i. Mabahis al-Wujud wa al-'Adam
- j. Lawam' al-Bayyinat fi Syarh Asma' Allah wa al-Sifah
- k. Kitab al-Khalq wa al-Ba'as
- 1. Kitab al-Qada' wa al-Qadar
- m. Kitab al-Riyad al-Mu'niqat fi Milal wa Al-Nihal
- n. Kitab Ismat al-Anbiya'
- o. Kitab al-Bayan wa al-Burhan fi ar-Radd al-Ahla az-Zaig wa al-Tugyan
- p. Kitab Masa'il Khamsun fi Usul al-Din
- q. Kitab Irsyad Al-Nazzar ila Lata'if al-Asrar
- r. I'tiqad Farq al-Muslimin wa al-Musyrikin
- s. Risalah fi al-Nabuwah
- t. Kitab Syarh al-Wajiz fi al-Gazali
- 5. Karya Bahasa dan Retorika
  - a. Kitab al-Muhassal fi Syarh al-Kitab al-Mufas {s} al li al-Zamaksyari
  - b. Nihayah al-I'jaz fi Dariyat al-I'jaz (fi 'Ulum al-Balagah, Bayan I'jaz al-Qur'an al-Syarif)
  - c. Kitab Syarh Najh al-Balagah (tidak selesai)

## 6. Karya Tasawuf dan Umum

- a. Kitab al-Risalah al-Khamaliyah fi Haqa'iq al-Ilahiyyah
- b. Kitab Risalah fi Zamm al-Dunya'
- c. Risalah Naftah al-Masdur
- d. Risalah al-Majdiyyah
- e. Tahsil al-Haq
- f. Al-Lata'if al-Giyasiyah
- g. Al-Mabahis al-'Imadiyyah fi al-Matalib al-Ma'adiyah
- h. Al-Lata'if al-Giyasiyah
- i. Siraj al-Qulub
- j. Ajwibah al-Masa'il al-Bukhariyyah
- k. Al-Risalah al-Sahibiyyah

## 7. Karya Filsafat

- a. Al-Mabahis al-Masruqiyyah
- b. Al-Lata'if al-Giyasiyah
- c. Kitab Syarh 'Uyyun al-Hikmah li Ibn al-Sina
- d. Nihayah al-'Uqul
- e. Kitab al-Mulakhas fi al-Hikmah
- f. Kitab al-Tariqah fi al-Jadal
- g. Kitab Risalah fi al-Su'al
- h. Mabahis al-Jadal
- i. Kitab Muntakhab Tanhalusa
- j. Kitab al-Thariqah al-'Ala'iyyah fi al-Khilafah
- k. Kitab Risalah al-Quddus
- 1. Kitab Tahyin Ta'jiz al-Falasifah
- m. Al-Barahin al-Baha 'iyyah

- n. Kitab Syifa 'iyyah min al-Khilaf
- o. Al-Akhlak
- p. Al-Munazarah
- q. Risalah Jauhar al-Fard
- r. Syarh Musadirah Iqlidis

#### 4. Metode Tafsir

Tafsir al-Kabīr atau tafsir Mafatih al-Ghaib adalah salah satu tafsir kenamaan. Jumlah jilid dan juznya selalu berubah tergantung pada cetakannya. Adapun yang diteliti dalam penelitian ini adalah cetakan Maktabah al-Taufiqiyyah, Beirut tahun 2003, terdiri dari 32 juz dan terangkum dalam 16 jilid besar. Tafsir al-Kabir banyak tersebar dikalangan ahli dan pecinta ilmu pengetahuan. Bersifat Ensiklopedis dari berbagai cabang keilmuan yang didasari dengan kerangka filsafat. Abu Hayyan mengatakan: "Didalamnya terdapat segala sesuatu kecuali tafsir itu sendiri"89. Para ulama banyak yang berbeda mengenai apakah al-Rāzī telah menyelesaikan tafsirnya atau belum. Mengenai hal ini, Imam Abu Hajar al-Asqalani mengatakan, kalau Imam Ahmad bin Muhammad Abi al-Hazm yang menyelesaikan tafsir al-Rāzī. Tapi menurut Sayyid Murtada bahwa yang menyelasaikan tulisan dalam tafsir al-Kabir adalah Najmuddin Ahmad bin Muhammad al-Qomuli yang kemudian diteruskan oleh Qadi al-Qudah Imam Syihabuddin al-Zahabi berpijak pada berbagai macam pernyataan para ulama diatas menyimpulkan, bahwa imam Fakhr al-Din telah menyelesaikan tafsirnya sampai surat al-Anbiya', kemudian disempurnakan oleh Syihabuddin al-Khaubi, dan yang terahir dituntaskan oleh Najmuddin al-Qamuli. Namun, bisa juga dikatakan, Syihabuddin telah menyempurnakan hingga selesai, sedangkan al-

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>Muhammad Husai al-Zahabi, At Tafsir wal Mufassirun, h. 276

Qamuli menulis bagian yang lain dari tafsir Rāzī, dan bukan merupakan yang telah ditulis Syihabuddin<sup>90</sup>.

Beberapa sumber lain, ada yang mengatakan bahwa al-Rāzī menyelesaikan tafsirnya sampai surat al-Waqi'ah. Dengan bukti, kalau al-Rāzī sering mengutip ayat 24 surat al-Waqi'ah dalam menjelaskan berbagai macam persoalan <sup>91</sup>. Ada juga yang mengatakan bahwa al-Rāzī menulis tafsirnya hingga pada surat al-Maidah ayat yang membahas tentang masalah wudhu. Tetapi, pendapat ini dinilai lemah karena tidak didukung dengan adanya bukti yang kuat dan valid. Secara garis besar metode yang digunakan al-Rāzī dalam tafsir al-Kabir ini adalah sebagai berikut:

- 1. Al-Rāzī menggunakan metode *tahlili* dalam menafsirkan Al-Qur'an, yang dimaksud metode *tahlili* yaitu menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan menampilkan seluru aspek yang terkandung dalam ayat yang ditafsirkan, serta menjelaskan makna-makna yang tertuang didalamnya sesuai dengan kecenderungan dan keahlian sang penafsiran<sup>92</sup>.
- 2. Ditinjau dari kronologi kitab tafsir *al-Kabir*, juga menggunakan metode munasabah. Al-Rāzī menggunakan metode tersebut disebabkan banyaknya hubungan antara ayat dengan surat. Hal ini juga ditujukan, agar apa yang ada pada Al-Qur'an menjadi jelas. Berupa hikmah rahasia susunannya dan menguraikan asbab nuzulnya untuk mengetahui latar diturunkan ayat. Munasabah yang diterapkan dalam tafsir *al-Kabir* ini selayaknya tafsir yang lain yaitu antara ayat berkaitan dengan ayat yang telah terpisah dengan ayat lain, banyak uraiannya yang mengarah kepada ilmu pasti, filsafat dan kealaman.

1998, h.31

<sup>90</sup> Muhammad Husai al-Zahabi, At Tafsir wal Mufassirun, h. 296

 <sup>&</sup>lt;sup>91</sup>Muhammad Husai al-Zahabi, At Tafsir wal Mufassirun, h. 276
 <sup>92</sup>Nasiruddin Baidan, *Metodologi Penafsiran al-Qur'an* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

3. Tafsir *al-Kabir* ini, menerapkan metode atau corak tafsir *bi al-ra'y* yang dapat diketahui dengan melihat tidak sedikit tafsir al-Rāzī didominasi oleh ilmu-ilmu agliyah. Sehingga al-Rāzī sering dianggap sebagai pelopor tafsir dengan metode bi al-ra'y bersamaan pula dengan tafsir karya al-Zamakhsyari yang diberi nama tafsi al-*Kasysyaf*<sup>93</sup>. Karya al-Rāzī adalah sesuatu yang tidak sedikit orang yang mengkajinya. Sistematika penulisan karya al-Rāzī seperti yang dinyatakan Ibnu Khallikan, merupakan hal yang baru dizamannya, dan dengan tertib mushafi, membuat tafsir ini mudah untuk dipelajari dan pahami. Tertib mushafi ini mempunyai pengertian yakni penyusunan kitab Al-Qur'an dengan tertib susunan ayat-ayat dalam mushaf. Al-Rāzī juga menyebutkan dalam kitabnya bahwa penafsirannya menggunakan masalah-masalah dan tanya jawab. Al-Rāzī juga sering mencantumkan judul pada setiap pembahasan yang dianggap penting dan luas cakupannya. Seperti ketika membahas cerita umat terdahulu, kisah para nabi, masalah kalam, hukum, kealaman, dan lain-lain. Secara umum dapat disimpulkan bahwa penafsirannya mengedepankan hasil pemikiran dari para riwayat. Meski riwayat merupakan legitimasi yang diberikan<sup>94</sup>. Dan al-Rāzī untuk mendukung penafsiran memaparkan pendapatnya secara panjang lebar dan jelas dalam kitab tafsirnya. Meskipun terkadang al-Rāzī juga menukil pendapat orang lain, namun al-Rāzī sangat tegas ketika menukil pendapat selain pendapatnya. Tujuan al-Rāzī, tidak lain adalah untuk memperjelas

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Hasbi al-Shiddieqi, *Sejarah Pengantar Ilmu al-Qur'an dan Tafsir* (Jakarta: BulanBintang, 1987), h. 205

<sup>94</sup>Nasiruddin Baidan, Metodologi Penafsiran al-Qur'an, h. 51

posisi atau kesahihan pendapat yang dinukil<sup>95</sup>. Selain itu tafsir al-Rāzī sangat banyak membahas masalah teologi. Karena al-Rāzī adalah seorang Sunni Asy'ariyah, sehingga tidak mengherankan bila dia sangat membela golongannya, yang kebetulan juga bahwa yang memegang kendali kekuasaan disana adalah seorang Sunni juga, dan al-Rāzī sangat dekat dengan mereka. Sebagaimana yang termaktub pada perjalanan hidup al-Rāzī, dia merupakan seorang filosof, sehingga tafsirnya juga tidak meninggalkan ilmu tentang yang dibahasnya dengan filsafat, dimuat pula berbagai pendapat ahli hikmah dan filosof. Olehnya itu diakhir kitab tafsir al-Kabir lebih dikenal dengan tafsir yang bercorak teologi falsaf. Ini dapat ditinjau dengan melihat kecenderungan tafsir itu sendiri. Karena yang berkembang kala itu ialah perdebatan masalah kalam, maka tafsir al-Kabir itu juga merupakan gambar yang berkembang pada saat itu.

#### B. Biografi al-Tabarī dan Metodologi Tafsirnya

#### 1. Biografi

Nama lengkap Abu Ja'far Muhammad Ibn Jarir al-Ṭabarī. Amul Thabaristan yang terletak di pantai selatan laut Thabaristan (*laut Qazwayn*) menjadi tanah kelahirannya pada tahun 224 H/837 M kemudian wafat di kota Baghdad pada tahun 310 H/923 M. Ia merupakan seorang ahli tafsir, sejarawan besar, ensiklopedia, ahli qira'at, ahli hadist, dan hali fiqih. Beliau sudah mulai menuntut ilmu pengetahuan pada usia yang terbilang cukup muda dengan kecerdasan yang sangat luar biasa.<sup>96</sup>

<sup>95</sup>Ali Muhammad Hasan al- Umāri, al-Imam Fakhr al-Dīn al-Rāzī; *Hayātuhū wa Atsaruhū*, h. 132

<sup>96</sup>Samsurrohman, Pengantar Ilmu Tafsir, (Jakarta: Amzarh, 2014), h.221

Al-Ṭabarī adalah seorang hafidz al-Qur'an diusianya yang masih sangat muda, berkat kegigihan kedua orang tuanya dalam membimbing beliau, sehingga tidaklah mengherankan apabila ia menjadi seorang ulama yang alim dengan ilmu yang luas. Dukungan keluarganya merupakan suaatu faktor pendorong yang sangat kuat dalam mempelajari ilmu agama, al-Ṭabarī menghabiskan banyak waktu dan hidupnya dengan berpindah-pindah wilayah dari satu tempat ketempat lain untuk mencari ilmu.<sup>97</sup>

Baghdad adalah kota yang al-Ṭabarī jadikan sebagai tempatnya dalam menimbah ilmu pengetahuan. Tidak sedikit pelajar dari seluruh penjuru negeri datang untuk menuntut ilmu di kota Baghdad. Oleh karena itu al-Ṭabarī menjadikan Baghdad sebagai tujuannya. Ia bertujuan belajar pada Imam Ahmad bin Hanbal, namun sebelum tiba ke kota tersebut, Ahmad bin Hanbal telah mencapai ajalnya. 98

Setelah perjalanan waktu yang terbilang cukup lama dalam rihlah ilmiah dan kembali ke Baghdad, al-Ṭabarī kemudian telah menguasai banyak macam ilmu pengetahuan seperti ilmu hadist, ilmu Al-Qur'an, fiqih, sejarah, lughat, nahwu, dan syi'ir. Kota Baghdad menjadi saksi atas terciptanya karya-karya al-Ṭabarī dalam ilmu tafsir, sejarah, tahdzibul atsar (ahli sastra), kebudayaan Baghdad, teologi, dan berbagai karangannya, ia terus berkarya sampai ujung hayatnya.

Ahmad bin Kamil al-Qadi berpendapat bahwa al-Ṭabarī meninggal saat memasuki waktu magrib akhir ahad, antara dua hari pada akhir bulan syawal tahun 310 H. Dimakamkan ketika pagi tepatnya pada hari senin, di kota Baghdad.

<sup>98</sup>Abi Ja'far Muhammad bin Jarir al-Ṭabarī, *Tafsir Jamī ' al-Bayān* 'an Ta'wīl Āy al-Qur'an, Jilid I, h.9

-

<sup>97</sup>Samsurrohman, Pengantar Ilmu Tafsir, h. 222

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>Abi Ja'far Muhammad bin Jarir al-Ṭabarī, *Tafsir Jamī ' al-Bayān* 'an Ta'wīl Āy al-Qur'an, h.11

Diantar oleh banyak orang yang berkisar jutaan kemudian ia disholati selama beberapa bulan baik siang maupun malam. Beliau meninggalkan banyak maha karya ilmu pengetahuan seperti agama dan akhlak. Ibn kamil pernah bertanya kepada al-Ṭabarī, sebelum meninggal, wahai Abu Ja'far kamu adalah hujjah antara kami dan Allah, maka berilah kami wejangan soal agama islam, dan jelaskan kepada kami supaya dapat selamat di dunia maupun akhirat? Ia berkata: perkara agamanya Allah sudah ada dalam kitab-kitabku dan perbanyak syahadat, perbanyak mengingat Allah, perbanyak wudhu, dan jagalah pandangan. 100

#### 2. Karir Pendidikan

Di Baghdad ia menuntut ilmu pada Muhammad bin Malik bin Abi Syawarib, Ishak bin Abi Israil, Ahmad bin Mani' al-Baghawi, Muhammad bin Hamid ar-Rāzī, Ya'qub bin Ibrahim ad-Dawraqi, Umar bin Ali al-Falasi dan Sufyan bin Waqi' serta ulama-ulama hadits, fiqih, tafsir, ilmu gramatik dan nahwu.<sup>101</sup>

Di kota Mesir beliau menimbah pengetahuan pada Muhammad bin Musa al-Harsyi, Muhammad bin Abdul a'la as-Shan'ani, Basyir bin Muadz, Muhammad bin Basyar Bundar, Muhammad bin Basyar al-Anazi dan masih banyak lagi. Dalam perjalanan ke kufah ia belajar pada syaikh-syaikh lainnya. Kemudian al-Tabari pergi kekufah untuk menimbah ilmu pada Abi Kuraib Muhammad bin al-'Ala al-Hamdani, Hannad bin Syari, Ismail bin Musa as-Sudda, lalu ia kembali lagi ke kota Baghdad kemudian menetap dalam waktu yang terbilang cukup lama disana serta belia mendalami fiqih madzhab syafi'i. Ia menetap tidak sebentar sampai akhir hayatnya di Baghdad, pada tahun-tahun terakhir sebelum meninggal

101 Abi Ja'far Muhammad bin Jarir al-Ṭabarī, *Tafsir Jamī ' al-Bayān* 'an Ta'wīl Āy al-Qur'an, h.10

 $<sup>^{100}{\</sup>rm Abi}$  Ja'far Muhammad bin Jarir al-Ṭabarī,  $Tafsir\,Jam\bar{\imath}$ ' $al\text{-}Bay\bar{a}n$  'an Ta'wīl Āy al-Qur'an, h.11

dunia beliau pergi kebeberapa negara lain seperti Mesir, Syam, antara tahun 253 sampai 256 H serta singgah sebentar ke tanah kelahirannya, Thibristan tahun 290 H  $^{102}$ 

Di kota mesir ia juga belajar pada Rabi bin Sulaiman al-Muradzi, dan Ismail bin Ibrahim al-Muzani, Muhammad bin Abdullah bin Abdul Hakim Ibn Wahhab, Yunus bin Abdul A'la Ashdafy dan ulama lainnya. Beliau juga bertemu dengan 3 ulama mesir yakni; Imam Aimmah Ibn Huzaimah, Muhammad bin Nasir al-Marwazi dan Muhammad bin Harun ar-Rāzī. 103

### 3. Karya Tulis

Imam al-Ṭhabarī merupakan ulama yang terbilang produktif dalam menghadirkan berbagu macam karya tulis. Adapun karya intelektual imam al-Ṭhabarī sangat banyak yang tidak dapat dipastikan jumlahnya. Sebuah riwayat dalam sebuah buku yang berjudul "berguru Kepada Sang Maha Guru" Karya Muchlis M. Hanafi menuliskan bahwa ath-Ṭhabarī setiap harinya dapat menulis sebanyak 14 lembar. Dengan demikian, diperkirakan selama masa hidupnya bila dikalkulasikan dari masa akil baligh yakni kisaran 72 tahun masa hidupnya, beliau telah berhasil menuliskan sebanyak 358.000 lembar. Sedangkan sumber lain menyebutkan bahwa imam ath-Ṭhabarī setiap harinya beliau mampu melahirkan 40 lembar tulisan. Akan tetapi, semua karya beliau tidak sampai kekita. Karya-

-

 $<sup>^{102}</sup>$ Abi Ja'far Muhammad bin Jarir al-Ṭabarī,  $\it Tafsir Jam\bar{\imath}$ ' al-Bayān 'an Ta'wīl Āy al-Qur'an, h.10

<sup>103</sup> Abi Ja'far Muhammad bin Jarir al-Ṭabarī, *Tafsir Jamī ' al-Bayān* 'an Ta'wīl Āy al-Our'an, h. 10

<sup>104</sup> Muhchlis M. Hanafi, *Berguru Kepada Sang Mahaguru* (Tangerang: Lentera Hati, 2014), h.11

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>Ali Trigiyatno (Dosen IAIN Pekalongan), *Pandangan Ibnu Jarīr al-Ṭabarī tentang Kedudukan Wanita sebagai Hakim dan Imam Shalat*, (Pekalongan: Jurnal Muwazah IAIN Pekalongan, 2012), Volume 6 No 2, h.217

karyanya terkhusus yang mengupas mengenai bidang hukum lenyap bertepatan dengan lenyapnya mahzab Jaririyah. 106

Karya-karya al-Ṭhabarī diantaranya: 107

- a. Adab al-Manasik
- b. Adab an-Nufas
- c. Ahadits Ghodir Khom
- d. Al-Bashir (aw Tabsir) fi Ulumuddin
- e. Al-Bashir (aw Tabsir) fi Ulumuddin
- f. Tahdzib al-Atsar wa Tafshil ats-Tsabit min Akhbar
- g. Tarikhh al-Umam wa al-Muluk
- h. Dzail al-Mudzil
- i. Sharaih as-Sunnah
- j. Al-Jami' fi al-Quran
- k. Kitab al-Adad wa Tanzil
- l. Kitab Fadhail
- m. Mukhtashar al-Faraid
- n. Al-Musnad al-Mujarad
- o. Jamī al-Bayyān'an Ta'wil Āy Al-Quran
- p. Ibaratil ar-Ru'ya-lam Yatmuhu
- q. Lathif al-Quran fi Ahkam Syarai' al-Islam

Tafsir al-Ṭhabarī merupakan kitab tafsir yang sangat luas dan sangat besar. Kitab tafsir ini adalah kitab tafsir tertua yang terwujud sampai dewasa ini

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>Nadia Zuraya, *Imam al-Ṭabarī sebagai Imam Multi Disipliner* (Republika: Hujjatul Islam, 2011), h. B5

<sup>107</sup> Abi Ja'far Muhammad bin Jarir al-Ṭabarī, *Tafsir Jamī 'al-Bayān* 'an Ta'wīl Āy al-Qur'an, h. 12

secara lengkap. Sementara hanya sedikit tafsir-tafsir yang mungkin pernah ditulis orang sebelumnya tidak ada yang sampai kepada kita saat ini. 108

Kitab Tafsir dengan nama *Jamī' al Bayān'an Ta'wīl Āy al-Quran* karya Abi Ja'far Muhammad bin Jarir al-Thabirī cetakan al-Fikr Beirut tahun 2001 terdiri atas 15 jilid, berikut adalah klarifikasinya:

Jilid I : Muqoddimah,al-Fatihah\_al-Baqarah:141[1-736halaman]Juz 1

Jilid II :Surat al-Baqarah:142\_al-Baqarah:252[739-1519halaman]Juz2

Jilid III : Surat al-Baqarah:253\_an-Nisa:23[1523-2344 halaman]juz 3-4

Jilid IV : Surat an-Nisa:24\_al-Maidah:81 [2348-3160 halaman] Juz 5-6

Jilid V : Surat al-Maidah:82\_al-A'raf: 87[3164-2807 halaman] Juz 7-8

Jilid VI : Surat al-A'raf 88\_at-Taubah:92[3811-4360 halaman]Juz 9-10

Jilid VII : Surat at-Taubah:93\_Yusuf:52 [4363-4856 halaman]Juz 11-12

Jilid VIII : Surat Yusuf: 53\_an-Nahl:125 [4859-5398 halaman] Juz 13-14

 $^{108}$ Manna Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-Ilmu Qur'an: Pnj Mudzakir (Bogor: Pustaka Litera Antar Nusa, 1992), h.496

Jilid IX : Surat an-Isra':1-Thaha:135[5403-5992 halamanJuz 15-16

 $\label{eq:Jilid} \mbox{Jilid X} \qquad : \qquad \mbox{Surat} \qquad \mbox{al-Anbiya:1-al-Furqon:} 20[5995-$ 

6480halaman]Juz17-18

Jilid XI :Surat al-Furqon:21\_al-Ahzab:30[6483-

7024halaman]Juz19-21

Jilid XII : Surat al-Ahzab:31-Fushilat:46[7027-8584halaman] Juz

22-24

Jilid XIII: Surat Fushilat:47\_al-Hadid:29[7587-8312halaman] Juz25-

27

Jilid XIV : Surat al-Mujaddalah:1-\_al-Mursalat:50[8315-

8784halaman] Juz 28-29

Jilid XV :Surat an-Naba:1\_an-Nisa:6 [8515-8920 halaman] Juz 30

#### 4. Metode Tafsir

Tafsir *Jamī' al-Bayān* atau yang biasa dikenal dengan *Tafsir ath-Ṭhabari* merupakan kitab tafsir yang menggunakan metode tahlili yakni dengan memaparkan segala makna serta aspek yang terkandung di dalam Al-Qur'an sesuai urutan mushaf Usmani.

Pada pemaparan kitab tafsirnya beliau mengemukakan berbagai pendapat kemudian mempertimbangkan mana pendapat yang dinilai paling kuat, serta membahas tentang I'rab dan juga istimbat. Metode yang diikuti al-Ṭhabarī dalam tafsirnya apabila menafsirkan sesuatu ayat maka ia akan mengungkapkan pendapatnya tentang ta'wil (tafsir) firman Allah, kemudian ia menafsirkan dengan mendasarkan pada pendapat para sahabat dan tabi'in yang diriwayatkan dengan

sanad secara lengkap. Sebagai manifestasi dari corak penafsiran dengan metoda atau corak bil ma'tsur ia menyajikan semua riwayat yang berkaitan dengan ayat tersebut dan mengkonfrontir banyak pendapat (riwayat-riwayat) satu dengan lainnya lalu mentajrihkan salah satunya. Di samping itu ia juga menjelaskan dari segi aspek I'rab jika hal ini dianggap perlu dan mengintisbatkan sejumlah hukum. 109

Terkadang beliau mengkritik berbagai sanad selayaknya seperti kritikus sanad berpengalaman. Maka ia *ta'tilkan* (menetapkan sebagai orang adil) beberapa perawi, men-tarjih-kan (menetapkan sebagai orang yang tercela) perawi lain yang memang cacat dan menolak riwayat yang tidak dijamin keshahihannya. Imam ath-Ṭhabarī sangat hati-hati dan memperhatikan secara mendalam penggunaan Bahasa Arab sebagai pegangan, di samping riwayat-riwayat hadis yang dinukil, berpedoman juga pada syair-syair Arab kuno, memperhatikan berbagai madzhab ilmu Nahwu dan berpijak pada penggunaan bahasa Arab yang telah dikenal luas. Ia juga banyak membicarakan hukum fiqih dengan memaparkan pendapat-pendapat para ulama dan madzhabnya kemuadian ia menyatakan pendapatnya sendiri sebagai pendapat yang dipilih dan dipandang kuat.<sup>110</sup>

ALAUDDIN

<sup>109</sup>Manna Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-Ilmu Qur'an: Pnj Mudzakir, h. 496

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>Manna Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-Ilmu Qur'an: Pnj Mudzakir, h. 497

#### **BAB IV**

# ANALISIS PENAFSIRAN FAKHR AL-DĪN AL-RĀZĪ DAN AL-ṬABARĪ TERHADAP MAKNA *AL-AJDAS* DAN *AL-QUBŪR* DALAM AL-QUR'AN

A. Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī terhadap Makna al-Ajda's dalam al-Qur'an

Sebelum melakukan analisis tentang *al-ajdaš* terlebih dahulu ditampilkan penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī dalam QS Yāsīn/36: 51, dalam kitab tafsirnya masing-masing.

Lalu ditiuplah sangkakala, maka seketika itu mereka keluar dari kuburnya (dalam keadaan hidup), menuju kepada Tuhannya.<sup>111</sup>

Fakhr al-Dīn al-Rāzī menafsirkan, pada hari itu yakni hari kebangkitan, Allah swt mengumpulkan bagian-bagian anggota tubuh dari setiap manusia dari posisi mereka dikuburkan, sedangkan kita ketahui bahwa hari kiamat telah terjadi yang mana terdapat guncangan yang bahkan mampu mengguncangkan gunung sehingga kuburan yang menjadi tempat jasad manusia tentu telah binasa dan jasad orang mati telah menjadi debu. Setelah manusia di utuhkan kembali, mereka akan keluar atau bangkit dari kuburan menuju kepada Allah. 'Ilaa rabbihim yansilun' penggunaan kata lam menandakan keagungan Allah dan ar-Rabb menunjukkan kasih sayang sebagaimana kata ar-rahmah. Sehingga pada hari itu orang kafir berjalan menuju kepada Allah dengan penuh penyesalan atas kekufurannya ketika masih hidup didunia sebagaimana

56

 $<sup>^{111}\</sup>mbox{Kementerian}$  Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, (Cet. V;Bandung: CV Penerbit Diponegoro, 2014), h. 443

orang yang menjelekk-jelekkan sesuatu kemudian dia terpaksa pergi meminta kepada seorang tersebut yang berbuat baik kepadanya tentu hal itu menunjukkan adanya rasa sakit yang sangat membuat orang lebih sakit rasanya dan lebih menyesal dari yang lain.<sup>112</sup>

Al-Ṭabarī menafsirkan, Pada hari kebangkitan, manusia akan keluar dari kuburan dengan cepat menuju Tuhan mereka. Adapun arti lafaz a*l-ajdaśi* adalah kubur. Bentuk tunggalnya yaitu *jadaśun*, ini memiliki dua gradasi. Menurut kalangan atas adalah j*adaśun* dan menurut kalangan bawah adalah *jadafun*.<sup>113</sup>

Al-Ṭabarī kemudian mengutip riwayat sebagai berikut:

- 1. Ali menceritakan kepadaku, ia berkata: Abu Shalih menceritakan kepada kami, ia berkata: mu'awiyah menceritakan kepadaku dari Ali, dari Ibnu Abbas,mengenai firman Allah, "Mereka keluar dengan segera dari kuburnya (menuju) kepada Tuhan mereka" ia berkata, lafadz al-ajdasi artinya kubur.
- 2. Bisyr menceritakan kepada kami, ia berkata: Yazid menceritakan kepada kami, Sa'id menceritakan kepada kami dari Qatadah, mengenai firman Allah, "maka tiba-tiba mereka keluar dari kuburnya" ia berkata, arti dari lafadz minal ajdasi adalah dari kubur.

Lebih lanjut al-Ṭabarī menerangkan bahwa lafdz yansilun pada penghujung ayat diatas artinya adalah berjalan dengan cepat-cepat. Kemudian kembali mengutip riwayat sebagai berikut:

<sup>113</sup>Al-Ṭabarī, *Tafsir Jamī al-Bayyān'an Ta'wil Āy Al-Quran*, (Kairo: Markāz al Buhūs Wa ad Dirāsāt al-Arabiyyah wa al-islamiyyah, 1422), h. 681

-

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>Fakhr al-Dīn al-Rāzī, *Tafsir al-Kabir wa Mafatih al-Ghaib*, (Beirut: Dar al-Fikr, 1985), h. 88

- Ali menceritakan kepadaku, ia berkata: Abu Shalih menceritakan kepada kami, ia berkata: mu'awiyah menceritakan kepadaku dari Ali, dari Ibnu Abbas,mengenai firman Allah, "mereka keluar dengan segera", ia berkata artinya adalah keluar
- 2. Bisyr menceritakan kepada kami, ia berkata: Yazid menceritakan kepada kami, Sa'id menceritakan kepada kami dari Qatadah, mengenai firman Allah, "mereka keluar dengan segera", ia berkata maksudnya adalah keluar.

## B. Penafsiran Fakhr al-Dīn <mark>al-Rāzī da</mark>n al-Ṭabarī terhadap Makna al-Qubūr dalam al-Qur'an

Sebelum melakukan analisis tentang *al-qubūr* terlebih dahulu ditampilkan penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī dalam QS Abasa/80: 21, dalam kitab tafsirnya masing-masing.

Terjemahnya:

Kemudian, Dia mematikannya lalu menguburkannya. 114

Fakhr al-Dīn al-Rāzī menafsirkan, Adapun penguburan, Fara'mengatakan allah swt menjadikan jasad orang tersebut terkubur dan allah tidak menjadikan hal ini atau jasad menusia kepada burung dan binatang buas karena kubur merupakan suatu bentuk penghormatan kepada manusia atau kemuliaan manusia dengan dikubur. Kemudian dia tidak mengatakan faqabarahu tapi faqbarahu, adapun perbedaannya yakni faqabarohu artinya allah sendiri yang menguburkan dengan tangannya dan tentu tidak demikian, sedangkan aqbarohu artinya allah menjadikan suatu

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h.585

sebab sehingga manusia dikubur ( allah menguburnya sendiri melalui suatu sebab) karena *al-qobiro* maksudnya yang menguburkan dengan tangannya sendiri. Al-*Muqbir* adalah isim fail dari a*qbarohu* tapi hakikatnya allah yang menjadikan sebab manusia di kubur. Di katakan seorang mayat dikubur ketika d masukkan dalam liang lahat dan menjadikan sebab itu d kuburkan, *fa aqbarohul mayyit* adalah ketika ia menyuruh seseorang untuk menguburkannya. Orang arab mengatakan *batartu dzanab al ba'ir, wallahu abtaratuhu* "aku memotong ekor unta, dan allah menjadikannya terpotong", *Adhabtu qarn ats-tsaur*, wallahu *a'dabahu* "aku memotong tanduk sapi dan aallah yang menjadikannya terpotong" , *tharadat aini fulanan*, wallahu *ahradahu* "mataku membuat lari si fulan dan allah yang menjadikannya lari atau ketakutan". Adapun dia mengatakan itu supaya kita merasa bahwa sesungguhnya waktu kebangkitan itu tidak diketahui waktunya, apakah dia mempercepat atau memperlambat hari kebangkitan itu tidaklah ada yang mengetahuinya.<sup>115</sup>

Al-Ṭabarī menafsirkan, "Kemudian Dia mematikannya dan memasuklrannya kedalam kubur," maksudnya adalah kemudian mencabut rohnya dan mematikannya setelah itu. Firman-Nya, *fa aqbarohu* menjadikannya di dalam kubur. *Al-qaabir* adalah yang menguburkan mayat dengan tangannya sebagaimana perkataan Al A'sya berikut ini:

"bila menyandarkan mayat pada lehernya, ia masih hidup dan belum beralih meniadi yang menguburkan."

Al muqbir artinya " yang menguburkan" adalah Allah, yang memerintahkan para hambanya untuk menguburkannya setelah kematiannya, sehingga Allah menjadikannya didalam kubur. Sebagaimana

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>Fakhr al-Dīn al-Rāzī, *Tafsir al-Kabir wa Mafatih al-Ghaib*, (Beirut: Dar al-Fikr, 1985), h. 21

diceritakan kepadaku bahwa orang arab berkata batartu *dzanab al ba'ir*, wallahu abtaratuhu "aku memotong ekor unta, dan allah menjadikannya terpotong. Adhabtu qarn ats-tsaur, wallahu a'dabahu 'aku memotong tanduk sapi dan aallah yang menjadikannya terpotong, tharadat aini fulanan, wallahu ahradahu "mataku membuat lari si fulan dan alla yang menjadikannya lari atau ketakutan" 116.

# C. Analisis Perbandingan Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī terhadap Makna al-Ajdas dan al-Qubūr dalam al-Qur'an

#### 1. Persamaan

Pada QS Yāsīn/36: 51 dijelaskan oleh kedua penafsir baik Fakhr al-Dīn al-Rāzī maupun al-Ṭabarī menjelaskan bahwa ayat tersebut dalam konteks hari kebangkitan yakni hari ketika ditiupkannya sangkakala yang terakhir atau disebut sebagai *yaumil ba'ats* dan manusia akan dibangkitkan kembali keluar dari kuburnya menuju kapada Allah swt. Adapun mereka mengartikan kata jadatsa yang dimaksudkan dalam ayat ini merupakan kuburan yang menjadi tempat dibangkitkannya seluruh manusia pada hari kebangkitan.

Selanjutnya Pada QS Abasa/80: 21, keduanya berpendapat bahwa yang di maksud menguburkan dalam ayat ini bukanlah allah yang menguburkan manusia dengan tangannya sendiri keduanya kemudian memberikan perbandingan penggunaan kata *qobaro*, *aqbaro*, dan al *muqbir* dengan mendefinisikannya sehingga terpapar jelas perbedaan antara kata tersebut. Adapun Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī memaknai kata al qubur pada ayat ini berartikan kuburan yang menjadi tempat dikuburnya semua manusia yang telah meninggal dunia dan keduanya menegaskan bahwa makna ayat diatas bukanlah allah yang

 $<sup>^{116}</sup>$  Al-Ṭabarī,  $Tafsir\,Jam\bar{\imath}\,\,al\text{-}Bayy\bar{a}n\,'an\,\,Ta\,'wil\,\,\bar{A}y\,\,Al\text{-}Quran,\,h.\,\,176$ 

menguburkan manusia dengan tangannya sendiri melainkan menjadikan sebab mereka dikubur. Keduanya kemudian menambahkan penjaelasan dengan mengutip pepatah arab yang berkata batartu dzanab al ba'ir, wallahu abtaratuhu "aku memotong ekor unta, dan allah menjadikannya terpotong. Adhabtu qarn atstsaur, wallahu a'dabahu 'aku memotong tanduk sapi dan aallah yang menjadikannya terpotong, tharadat aini fulanan, wallahu ahradahu "mataku membuat lari si fulan dan alla yang menjadikannya lari atau ketakutan"

#### 2. Perbedaan

Membahas mengenai penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Tabarī tentang QS Yāsīn/36: 51, Fakhr al-Dīn al-Rāzī membuka penafsirannya pada ayat ini dengan corak bi al-ra'yi yakni menafsirkan ayat dengan berpegang kepada logika. Beliau memantik pembaca untuk berpikir lebih dalam tentang kata alajdas dalam ayat ini dengan pantikannya yang mengatakan dimanakah letak kuburan ? siapa yang tahu letaknya? Sedangkan ketika kiamat besar terjadi terdapat banyak bencana yang dahsyat seperti gempa bumi, tsunami, dan sebagainya yang melululantahkan alam semesta serta membinasakan semua yang bernyawa. Sehingga sudah seharusnya kuburan yang ada di bumi juga turut lenyap dan hancur. Kemudian beliau menjelaskan bahwa pada hari kebangkitan, allah akan mengumpulkan kembali bagian bagian manusia dari posisi mereka dikuburkan, maksudnya adalah al ajdas dalam ayat ini merupakan kuburan yang menjadi tempat dibangkitkannya manusia pada hari kebangkitan. Kemudian beliau menambahkan kondisi saat itu yakni orang-orang yang durhaka akan beerjalan menuju tuhan dengan penuh penyesalan. Hal tersebut berangkat dari tafsirnya akan kata *lam* dan *ar-rabb* yakni *lam* menunjukkan keagungan tuhann dan *ar-rabb* menunjukkan kasih sayang tuhan selaras dengan kata *ar-rahmah*. Dalam hal ini al-Tabarī hanya menafsirkan secara ringkas dan padat tentang ayat

ini serta menjelaskan kata *jadaśa* artinya kubur, juga mempunyai dua gradasi yakni *jadatsun* digunakan untuk kalangan atas dan *jadafun* digunakan untuk kalangan bawah. Lebih lanjut tabari menjelaskan manusia menghadap pada tuhan dengan berjalan cepat. Kemudian beliau mengutip beberapa riwayat sebagai landasan akan penafsirannya sebagai mana corak penafsirannya yakni menggunakan tafsir *bi al-matsur*.

Dalam QS Abasa/80: 21 fakhr al-Dīn al-Rāzī menafsirkan ayat tersebut dengan uraian yang panjang lebar serta memberikan upaya improvisasi makna dengan pengkayaan dan wawasan lain. Hal ini terlihat dari penafsirannya yang lebih memaknai secara medalam tentang penjelasan akan perbandingan dari kata faaqbarohu dengan faqabarohu yakni faaqbarohu artinya allah menjadikan suatu sebab sehingga manusia dikubur ( allah menguburnya sendiri melalui suatu sebab) karena *al-qobiro* maksudnya yang menguburkan dengan tangannya sendiri. Fakhr al-Dīn al-Rāzī juga menambahkan penjelasan tentang al qubūr adalah kuburan jasad orang mati yang menjadi bentuk kemuliaan manusia karena dengan dikubur jasad tidak dimakan oleh burung dan binatang buas. Berbeda dengan Fakhr al-Dīn al-Rāzī, al-Tabarī menafsirkan ayat ini dengan ringkas dan sederhana. Tabari menjelaskan al-qobir kemudian menguatkan pendapatnya dengan mengutip pendapat yang selaras dengannya untuk membandingkan penggunaannya namun beliau tidak memaparkan secara rinci perbandingannya. al-Ṭabarī mengawali penafsirannya dengan mengartikan makna "Kemudian Dia mematikannya dan memasuklrannya kedalam kubur," maksudnya adalah kemudian mencabut rohnya dan mematikannya setelah itu.

#### BAB V

#### **PENUTUP**

### A. Kesimpulan

- 1. Hakikat al-Ajdas dan al-Qubūr Menurut Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī adalah bahwa al-ajdas merupakan kuburan tempat dibangkitkannya kembali jasad manusia pada hari kebangkitan setelah Allah mengembalikan bagian-bagian dari manusia sebagaiman posisi ketika dikubur saat meninggal dunia. Namun berbeda dengan kuburan ketika manusia meninggal dunia karena stelah kiamat, kuburan tersebut telah luluh lantah. Fakhr al-Dīn al-Rāzī menjelaskan bahwa *al-qubūr* adalah kuburan jasad orang mati yang menjadi bentuk kemuliaan manusia karena dengan dikubur jasad tidak dimakan oleh burung dan binatang buas
- 2. Hakikat *al-Ajdaś* dan *al-Qubūr* Menurut Penafsiran al-Ṭabarī adalah. arti lafadz *al-Ajdaś* berarti kubur. Bentuk tunggalnya yaitu *jadaśun*, ini memiliki dua gradasi. Menurut kalangan atas adalah j*adaśun* dan menurut kalangan bawah adalah *jadafun*. Sedangkan *al-qubūr* adalah kuburan yang menjadi tempat dikuburnya semua manusia yang telah meninggal dunia.
- 3. Analisis Perbandingan Penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan alŢabarī terhadap Makna *al-Ajdas* dan *al-Qubūr* , adapun
  persamaan antara penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī maupun alŢabarī. Keduanya memiliki penafsiran yang sama mengenai
  manusia akan dibakitkan kembali pada hari kebangkitan
  berdasarkan QS Yāsīn/36: 5, menurut keduanya ayat tersebut

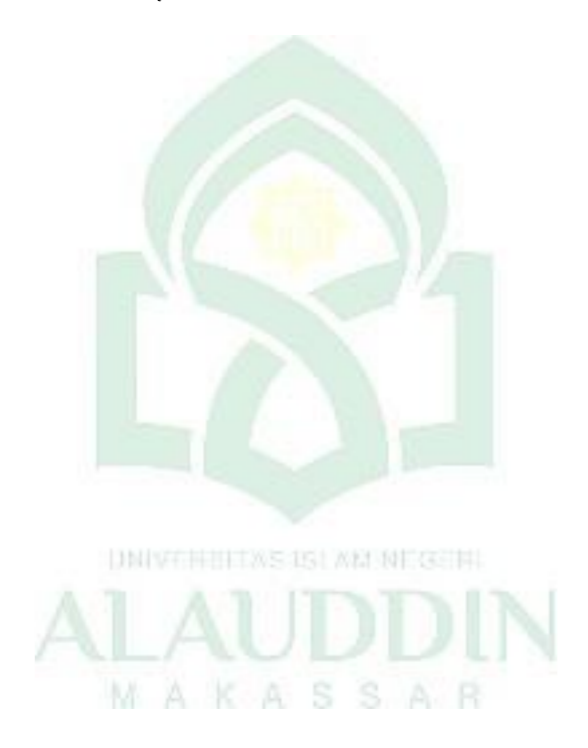
dalam konteks hari kebangkitan yakni hari ketika ditiupkannya sangkakala yang terakhir atau disebut sebagai *yaumil ba'ats* dan manusia akan dibangkitkan kembali keluar dari kuburnya menuju kapada Allah swt. Keduanya baik Fakhr al-Dīn al-Rāzī maupun al-Ṭabarī dalam menafsirkan QS Abasa/80: 21 memiliki penafsiran yang sama bahwa yang dimaksud dalam ayat tersebut bukanlah Allah yang menguburkan melainkan Allah menjadikan sebab sehingga mereka dikubur.

Perbedaan dari kedua penafsir dalam menafsirkan QS Yāsīn/36: 5 dan QS Abasa/80: 21 yakni fakhr al-Dīn al-Rāzī Fakhr al-Dīn al-Rāzī membuka penafsirannya dengan corak bi al-ra'yi yakni menafsirkan ayat dengan berpegang kepada logika, serta menafsirkan ayat tersebut dengan uraian yang panjang lebar serta memberikan upaya improvisasi makna dengan pengkayaan dan wawasan lain sedangkan al-Ṭabarī menafsirkan secara ringkas, padat, serta mengutip beberapa riwayat sebagai landasan akan penafsirannya sebagai mana corak penafsirannya yakni menggunakan tafsir bi al-matsur.

#### B. Implikasi Penelitian

Penelitian ini merupakan sebuah upaya mengetahui lebih dalam akan penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī terkait ibrah kata *al-Ajdaś* dan *al-Qubūr* dalam al-Qur'an, yang sering diartikan bahwa artinya adalah kuburan. Untuk itu kajian ini dimaksudkan untuk memaparkan penafsiran Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan al-Ṭabarī agar selanjutnya dapat menambah wawasan

akan kajian makna kata yang tersirat maupun tersurat dalam al-Qur'an.



#### **DAFTAR PUSTAKA**

- Al-Qur'an al-Karīm.
- Abdillah, Muhammad bin Ahmad, Al-Qurtūbi. *Tafsir Al Jami li Ahkām Al Qur'an*. Beirut: Dar Ar-Risalah, 1443H
- Al-Ashfahani, Ar-Raghib. Kamus Al-Qur'an; Penjelasan Lengkap Makna Kosakata Asing dalam al-Qur'an, Jil. 3. Cet.I; Depok: Pustaka Khazanah Fawa'id. 2017.
- Al-Dimasyqi, Ibn Al-Katsir. *al-Bidayah wa al-Nihāyah*, jilid VII juz XIII; Beirut:

  Dar al-Kutub al-Ilmiyah
- Al-Majdi, Muhib dan Al-Adnani, Abu Fatiah. *Dari Alam Barzakh Menuju*Padang Mahsyar. Surakarta: Granada Mediatama, 2013
- Al-Qaṭṭān, Manna'. *Pembahasan Ilmu al-Qur'an 2*. terj. Halimudin. Jakarta: PT Rineka Cipta, 1995.
- Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. *Roh Itu Misterius*, terj, Muhammad Abdul Qadir al-Kaf Jakarta: Cendekia Sentra Muslim, 2001
- Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. *Tafsir al-Kabir wa Mafatih al- Ghaib*. Kairo: Maktabah at-Taufiqiyah, 2003
- Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. *Tafsir al-Kabir wa Mafatih al-Ghaib*. Beirut: Dar al-Fikr, 1985
- Al-Shiddieqi, Hasbi. *Sejarah Pengantar Ilmu al-Qur'an dan Tafsir*. Jakarta: BulanBintang, 1987
- Al-Syayi', Khalid bin Abdurrahman. *Perjalanan Ruh setelah Mati: Bahasan Seputar Azab dan Nikmat Kubur serta Kehidupan Alam Barzakh*. Cet. XI: Jakarta; Darul Haq, 2014.
- Al-Ṭabarī, *Tafsir Jamī al-Bayyān'an Ta'wil Āy Al-Quran*. Kairo: Markāz al Buhūs Wa ad Dirāsāt al-Arabiyyah wa al-islamiyyah, 1422

- Al-Umāri, Ali Muhammad Hasan. *al-Imam Fakhr al-Dīn al-Rāzī; Hayātuhū wa Atsaruhū*. Uni Emirat Arab: al-Majlis al-A'la li al-Syu'un al-Islamiyah, 1969
- Al-Zahabi, Muhammad Husain. *At Tafsir wal Mufassirun* . Kairo: Darul Hadits, 2005
- Al-Zurqānī, Muḥammad 'Abd al-'Azīm. *Manāhil al-'Irfān*, Juz I. Cet. I; Beirut: 64
  Dār al- Fikr, 1996.
- Amstrong, Karen. *Sepintas Sejarah Islam*. Terj. Ira Puspita Rini Surabaya: Ikon Teralitera, 2004
- Anwar, Rosihan. *Ulūm al-Qur'an*. Bandung: Pustaka Setia, 2013.
- Athīr, Ibn Al Mubarak. *Al-Nihayāh fi Gharib al-Hadīth*. Beirut: al-Maktabah al-Ilmiyah, 1979
- Az-Zuhaili, Wahbah. *Tafsir Al-Munir (Aqidah, Syari'ah, Manhaj)*, Terj. Abdul Hayyie al-Kattani. Jakarta: Gema Insani, 2016
- Baidan, Nasaruddin. *Metodologi Penafsiran al-Qur'an: Kajian Kritis Terhadap Ayat-Ayat yang Beredaksi Mirip.* Cet. 1: Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
  2002.
- Baidan, Nasiruddin. *Metodologi Penafsiran al-Qur'an* . Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998
- Hamka, Buya. Tafsir Al-Azhar Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 2007
- Harikunto, Suharsimi. *Prosedur Penelitian suatu Pendekatan Praktik*, Edisi Revisi. Cet.XIII; Jakarta: Harineka Cipta, 2006.
- Katsir, Ibnu. *Tafsir Al-Qur'an al 'Azim*. Beirut, Libanon: Dar Thibah li an-Nasyr wa at-Tauzi, Tt
- M. Hanafi Muhchlis. Berguru Kepada Sang Mahaguru . Tangerang: Lentera Hati, 2014

- Madkoer, Ibrahim. *Aliran dan Teori Filsafat Islam*. Terj. Yudian Asmin Jakarta: Bumi Aksara, 1995
- Mahmud Mani' 'Abdul Halim. *Manahij al-Mufassirun*. Mesir: Dar al-Kitab al-Misri, 1978
- Munawwir, Ahmad Warson. *Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia*. Yogyakarta: Pustaka progresif, 1984
- Mustaqim, Abdul. *Metode penelitian al-Qur'an dan Tafsir*. Cet.II; Yogyakarta: Idea Press, 2015.
- Nasution, Harun. Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UIPress, 2002
- Sahriah, Wa Ode Sitti. "Analisis Pengamalan Ajaran Islam Peserta Didik SMP 1 Raha". Skripsi. Kendari: IAIN Kendari, 2021.
- Said, Edward. Orientalisme, Terj. Asep Hikmat. Bandung: Pustaka, 1985
- Salim, Abd.Muin, dkk. *Metodologi Penelitian Tafsīr Mauḍū'ī*. Makassar: Pustaka al-Zikra, 2011.
- Samsurrohman. Pengantar Ilmu Tafsir. Jakarta: Amzarh, 2014
- Sharif, M. A History of Moeslim Phylosophy. Delhi: Low Price Publication, tt
- Shihab, M. Quraish. *Tafsir al-Misbah*. Jakarta: Lentera Hati, 2012
- Shihab, M. Quraish. *Wawasan al-qur'ân: Tafsir Maudhuî atas berbagai* persoalan Ummat. Bandung: Mizan, 1996.
- Trigiyatno, Ali (Dosen IAIN Pekalongan). *Pandangan Ibnu Jarīr al-Ṭabarī*tentang Kedudukan Wanita sebagai Hakim dan Imam Shalat. Pekalongan:

  Jurnal Muwazah IAIN Pekalongan, 2012
- Yanggo, Huzaemah Tahido. "al-Qur'an sebagai Mu'jizat Terbesar", vol. 01 no.

  02 (Desember 2016).

  <a href="http://download.garuda.ristekdikti.go.id/article.php?article=876058&val=1">http://download.garuda.ristekdikti.go.id/article.php?article=876058&val=1</a>
  3923&title=AL-

## QURAN%20SEBAGAI%20MUKJIZAT%20TERBESAR#:~:text=A1%2

DQur%E2%80%9Fan%20adalah%20mukjizat,ia%20juga%20ditujukan%

20kepada%20seluruh. (Diakses 8 September 2021).

Zuraya, Nadia. *Imam al-Ṭabarī sebagai Imam Multi Disipliner*. Republika:

Hujjatul Islam, 2011

https://tafsirqu.com/?id=72758 (Diakses 8 September 2021).

