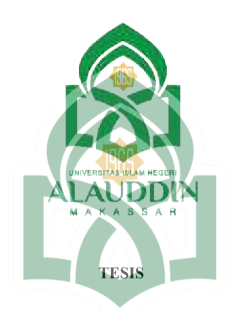
# KONSEP *AL-RĀSIKHŪNA FĪ AL-'ILM*PERSPEKTIF AL-'ALLĀMAH AL-ṬABĀṬABĀ'I DALAM TAFSĪR AL-MĪZĀN



Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Persyaratan Dalam Memperoleh Gelar Magister Agama dalam konsentrasi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

MAK Olefo SAR

Andi Abrar 80600216002

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR
2019

#### PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Andi Abrar

NIM : 80600216002

Tempat/Tanggal Lahir : Bone, 17-07-1990

Prodi/Konsentrasi : Ilmu al-Qur'an dan Tafsir

Fakultas/Program : Magister (S2)

Alamat : Taman Sari Blok E No. 01 A, Batam, Kepulauan Riau

Judul :Konsep al-Rasikhūna fī al-'Ilm Perspektif al-'Allāmah

al-Tabataba'i dalam Tafsir al-Mizan

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa tesis ini benar adalah hasil kerja sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa tesis ini merupakan hasil plagiasi, tiruan, atau dibuat oleh orang lain, maka saya bersedia menanggung konsekuensi hukum yang berlaku

MAKASSAR, 24 Oktober 2019

Peneliti,

Andi Abrar

NIM: 80600216002

mont

# PENGESAHAN TESIS

Tesis dengan judul "Konsep al-Rāsikhūna fī al-'ilm Perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i", yang disusun oleh Saudara Andi Abrar, NIM: 80600216002, telah diujikan dan dipertahankan dalam Sidang Ujian Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Selasa, 22 Oktober 2019 Masehi, bertepatan dengan tanggal 23 Safar 1441 Hijriah, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister dalam bidang Ilmu al-Qur'an dan Tafsir pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

## PROMOTOR:

1. Dr. H. Muhsin Mahfuzh, M. Th.L.

#### KOPROMOTOR:

1. Dr. Hj. Sohrah, M.Ag.

#### PENGUJI:

Dr. Firdaus, M.Ag.

2. Dr. Ahmad Mujahid, M. Agniversitas ISLAM NEGERI

MAKAS

3. Dr. H. Muhsin Mahfuzh, M. Th.L.

4. Dr. Hj. Sohrah, M.Ag.

Makassar, 24 Oktober 2019

Diketahui oleh:

Direktur Pascasarjana

UIN Alauddin-Makassar,

Prof. Dr. H. M. Galib M, M.A.

NIP. 19591001 198703 1 004

#### KATA PENGANTAR

Alhamdulillah puji dan syukur kepada Allah swt. karena atas rahmat, hidayah, dan nikmat yang diberikan-Nya penulis mampu menyelesaikan penelitian tesis ini. Kemudian shalawat serta salam dihaturkan kepada Rasulullah saw. keluarga beserta para sahabatnya, karena atas kesabaran dan kerja keras mereka sekarang kita dapat merasakan indahnya ajaran Islam.

Penelitian tesis yang berjudul "Konsep *al-Rāsikhūna fī al-'Ilm* Perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalamTafsīr al-Mīzan" merupakan tugas akhir sekaligus syarat untuk meraih kelulusan dan gelar Magister dalam Program Studi Ilmu al-Quran dan Tafsir pada Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar.

Selesainya penelitian tesis ini tidak terlepas dari dukungan berbagai pihak UNIVERSITAS ISLAM NEGERI yang turut ikut andil, baik secara lahir maupun batin, maka sudah sepatutnya penulis mengucapkan rasa syukur, terima kasih dan penghargaan kepada yang terhormat:

1. Rektor UIN Alauddin Makassar, Prof. Drs. Hamdan Juhannis M.A., Ph.D.

MAKASSAR

- Prof. Dr. H. M. Ghalib M, M.A. selaku Direktur Pascasarjana, Dr. H. Andi Aderus, Lc., M.A. selaku wakil direktur Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.
- 3. Prof. Dr. H. Kasjim Salenda, S.H., M.Th.I. selaku Ketua Prodi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir. Dr. H. Hasyim Haddade, M.Pd., selaku Sekertaris Prodi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir yang senantiasa mengarahkan dan membimbing selama

- menempuh pendidikan hingga penyusunan tesisi di Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.
- 4. Dr. H. Muhsin Mahfuz, M.Th.I. dan Dr. Hj. Sohrah, M.Ag. Promotor dan Kopromotor yang secara langsung telah meluangkan waktu dan memberikan bimbingan serta arahan yang sangat berharga selama penyusunan tesis ini hingga selesai.
- 5. Seluruh dosen Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang telah menyalurkan ilmunya selama menempuh studi hingga selesainya penelitian tesis ini.
- 6. Segenap staf dan karyawan Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang penuh keikhlasan dan kerendahan hati dalam pengabdiannya memberikan pelayanan administrasi maupun informasi selama menjalani studi hingga selesainya penelitian tesis ini.
- 7. Gurunda KH. Syam Amir Yunus dan Almarhum KH. Ahmad Hasyim Muzadi yang telah membimbing penulis dalam mengahafal dan mempelajari al-Qur'an serta tafsirnya
- 8. Kedua orang tua tercinta, ayahanda H. Andi Mallombasi dan ibunda Hj. Lili Suriani atas doa dan perjuangannya dalam mengasuh dan mendidik penulis dengan penuh pengorbanan, keikhlasan, semata-mata mengharap rida Allah swt., begitupun kepada kakak dan adikku Andi Amma Ruhmah dan Andi Iswah Musta'anul Akhyar.
- 9. Istri dan anakku tercinta, Ns.Riyo Rahmiwati dan ananda Andi Ashim Musthafainal Abrar yang senantiasa mendampingi, mendoakan dan memotivasi penulis selama menempuh pendidikan di Pascasarjana UIN Alauddin Makassar hingga selesainya penelitian tesis ini.

10. Sahabat-sahabat seperjuangan mahasiswa Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang dengan ikhlas memberikan arahan dan bantuan selama menempuh studi di Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

Akhirnya, semoga Allah swt. menerima segala bantuan dan ketulusan yang telah diberikan, menilainya sebagai amal ibadah serta membalasnya dengan rahmat, ampunan dan pahala yang berlipat ganda. Amin.



# DAFTAR ISI

| JUDUL                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| PERNYATAAN KEASLIAN TESIS                                                       |
| PENGESAHAN TESIS                                                                |
| KATA PENGANTAR                                                                  |
| DAFTAR ISI                                                                      |
| PEDOMAN TRANSLITERASI                                                           |
| ABSTRAK                                                                         |
|                                                                                 |
| BAB I PENDAHULUAN                                                               |
|                                                                                 |
| A. Latar Belakang Masalah                                                       |
| B. Rumusan Masalah                                                              |
| C. Pengertian Judul dan Ruang Lingkup Pembahasan                                |
| D. Kajian Penelitian Terdahulu                                                  |
| E. Kerangka Pikir                                                               |
| F. Metode Penelitian                                                            |
| G. Tujuan dan Kegunaan Penelitian                                               |
| BAB II BIOGRAFI AL-'ALLĀMAH AL-TABĀTABĀ'I DAN PROFIL UNIVERSITAS ISLAM NĒĢERI   |
| TAFSIRNYA                                                                       |
| I. Kelahiran dan Nasab                                                          |
| 2. Latar Belakang Sosial dan Budaya.                                            |
| Perjalanan Pendidikan serta Guru-gurunya                                        |
| 4. Karya-karya al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i                                        |
| B. Profil Tafsīr al-Mīzān                                                       |
| Latar Belakang Penulisan                                                        |
| 2. Metode dan Corak Penafsiran                                                  |
| 3. Sumber Penafsiran                                                            |
| 4. Keistimewaan dan Kekurangan                                                  |
| <u> </u>                                                                        |
| BAB III TINJAUAN UMUM TENTANG $AL$ - $Rar{A}SIKHar{U}NA$ $Far{I}$ $AL$ -' $ILM$ |
| A Al Daribbana fi al 'Um dalam al Our'an                                        |
| A. Al-Rāsikhūna fī al-'Ilm dalam al-Qur'an                                      |
| ı Dennisi <i>Al-Kasıkımına II al- IIM</i>                                       |

|       | 2. Term <i>al-Rāsikhūna fī al-'Ilm</i> dalam <i>al-Qur'an</i>    |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| B.    | Penafsiran Ulama terhadap Term <i>al-Rāsikhūna fī al-'Ilm</i>    |
|       | 1. Ismā il ibn Kasir                                             |
|       | 2. Aḥmad Muṣṭafā al-Marāgi                                       |
|       | 3. M. Quraish Shihab                                             |
| C.    | Otoritas Al-Rāsikhūna fī al-'Ilm                                 |
|       |                                                                  |
| BAB : | IV KONSEP <i>AL-RĀSIKHŪNA FĪ AL-'ILM</i> DALAM TAFSIR <i>AL-</i> |
|       | MIZAN                                                            |
| A.    | Al-Rāsikhūna fī al-'Ilm dalam Tafsir al-Mīzān                    |
|       | 1. QS Āli 'Imrān/3: 7                                            |
|       | 2. QS al-Nisā'/4: 162                                            |
| B.    | Karakter al-Rāsikhūna fī al- Ilm                                 |
|       | 1. Mustaqirr al-Qalb                                             |
|       | 2. Al-Imān                                                       |
|       | 3. Al-Inābah ilā Allāh                                           |
|       | 4. Ittibā' Aḥsan al-Qaul                                         |
| C.    | Tugas dan Tanggung Jawab al-Rasikhuna fi al-'Ilm                 |
|       | 1. Spiritual                                                     |
|       | 2. Intelektual                                                   |
|       | 3. Sosial UNIVERSITAS ISLAM NEGERI                               |
| BAB   | V PENUTUPALAUDDIN                                                |
| ٨     | Kesimpulan MAKASSAR                                              |
|       | Implikasi                                                        |
| D.    | шрикам                                                           |

# PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

# A. Transliterasi Arab-Latin

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat pada tabel berikut:

# 1. Konsonan

| Huruf Arab            | Nama   | Huruf Latin          | Nama                        |
|-----------------------|--------|----------------------|-----------------------------|
| 1                     | alif   | tidak dilambangkan   | tidak dilambangkan          |
| ب                     | ba     | / b                  | be                          |
| ت                     | ta     | t                    | te                          |
| ث                     | sа     | Sinn                 | es (dengan titik di atas)   |
| ج                     | jim    |                      | je                          |
| ح                     | ḥа     | h                    | ha (dengan titik di bawah)  |
| <u> </u>              | kha    | kh                   | ka dan ha                   |
| د                     | dal    | d                    | de                          |
| ذ                     | żal    | Ż/A                  | zet (dengan titik di atas)  |
| ر                     | ra     | r                    | er                          |
| ز                     | zai    | Z                    | zet                         |
|                       | sin    | S                    | es                          |
| س<br>ش<br>ص<br>ض<br>ط | syin   | UNIVERSINAS ISLAM NE | es dan ye                   |
| ص                     | șad    |                      | es (dengan titik di bawah)  |
| ض                     | dad /  | A DI                 | de (dengan titik di bawah)  |
|                       | ţa /   |                      | te (dengan titik di bawah)  |
| ظ                     | zа     | MAKZASSA             | zet (dengan titik di bawah) |
| ع                     | 'ain   | 6                    | apostrof terbalik           |
| غ                     | gain   | g                    | ge                          |
| ف                     | fa     | f                    | ef                          |
| ق                     | qaf    | q                    | qi                          |
| ځا                    | kaf    | k                    | ka                          |
| J                     | lam    | 1                    | el                          |
| ۴                     | mim    | m                    | em                          |
| ن                     | nun    | n                    | en                          |
| 9                     | wau    | W                    | we                          |
| ه                     | ha     | h                    | ha                          |
| ۶                     | hamzah | ,                    | apostrof                    |
| ی                     | ya     | y                    | ye                          |

Hamzah () yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda ().

#### 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama 🕌 | Huruf Latin | Nama |
|-------|--------|-------------|------|
| ĺ     | fatḥah | a           | a    |
| Į     | kasrah | i           | i    |
| Í     | ḍammah | u           | u    |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda | UNIVERSITAS ISI<br>Nama      | Huruf Latin | Nama    |
|-------|------------------------------|-------------|---------|
| ئ     | fatḥah dan yā'               |             | a dan i |
| ٷ     | <i>fatḥah</i> dan <i>wau</i> | au          | a dan u |

#### Contoh:

: kaifa

: haula هَوْ لَ

#### 3. Maddah

*Maddah* atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan | Nama                          | Huruf dan | Nama                |
|-------------|-------------------------------|-----------|---------------------|
| Huruf       |                               | Tanda     |                     |
| ا ا ً       | fatḥah dan alif atau yā'      | ā         | a dan garis di atas |
| یی          | <i>kasrah</i> dan <i>yā</i> ' | ī         | i dan garis di atas |
| <u>ئ</u> و  | <i>ḍammah</i> dan <i>wau</i>  | ū         | u dan garis di atas |

#### Contoh:

: māta

: ramā زمَى

: qīla قِيْل

4. Tā' marbūtah

yamūtu : يَمُوْتُ

# yamutu : يمو

Transliterasi untuk *tā' marbūṭah* ada dua, yaitu: *tā' marbūṭah* yang hidup atau mendapat harakat *fatḥah, kasrah*, dan *ḍammah*, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan *tā' marbūṭah* yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan  $t\bar{a}$ ' marb $\bar{u}$ tah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al-serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka  $t\bar{a}$ ' marb $\bar{u}$ tah itu ditransliterasikan dengan ha (h).

#### Contoh:

rauḍah al-aṭfāl : رَوْضَةُ الأَطْفَالِ

: al-madinah al-fāḍilah : الْمَدِيْنَةُ ٱلْفَاضِلَة

: al-ḥikmah

# 5. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan

sebuah tanda tasydid ( $\dot{-}$ ), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

#### Contoh:

: rabban<del>ā</del>

: najjainā نَجّيْنا

al-ḥaqq : الْحَقُّ

nu"ima : نُعِّمَ

: 'aduwwun

Jika huruf ع ber-*tasydid* di akhi<mark>r sebu</mark>ah kata dan didahului oleh huruf *kasrah* (حــى), maka ia ditransliterasi seperti huruf *maddah* menjadi ī.

#### Contoh:

: 'Alī (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

: 'Arabī (bukan 'Arabiyy atau 'Araby)

# 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf  $\cup$  (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf qamariyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

#### Contoh:

: al-syamsu (bukan asy-syamsu)

: al-zalzalah (az-zalzalah)

: al-falsafah : الْفُلْسَفَة

: al-bilādu البلادُ

#### 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

#### Contoh:

ta'murūna : تَأْمُرُوْنَ

syai'un :

umirtu : أُمِرْتُ

#### 8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya, kata al-Qur'an (dari *al-Qur'ān*), alhamdulillah, dan munaqasyah. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasi secara utuh. Contoh:

Fi Zilāl al-Qur'ān

Al-Sunnah qabl al-tadwin

# 9. Lafẓ al-Jalālah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf *jarr* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *muḍāf ilaih* (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf

hamzah.

Contoh:

billāh باللهِ billāh دِيْنُ اللهِ

Adapun  $t\bar{a}$ ' marb $\bar{u}$ țah di akhir kata yang disandarkan kepada lafz al-jal $\bar{a}$ lah, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

#### 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (*All Caps*), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenar ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR). Contoh:

Wa mā Muhammadun illā rasūl

Inna awwala baitin wudi'a linnāsi lallażī bi Bakkata mubārakan

Syahru Ramadān al-lażī unzila fih al-Qur'ān

Nașir al-Din al-Tūsi

Abū Nasr al-Farābī

Al-Gazālī

Al-Munqiż min al-Dalal

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abū (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contoh:

Abū al-Walid Muḥammad ibn Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walid Muhammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walid Muhammad Ibnu)

Naṣr Ḥāmid Abū Zaid, ditulis menjadi: Abū Zaid, Naṣr Ḥāmid (bukan: Zaid, Naṣr Hamid Abū)

## B. Daftar Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

swt. = subhanahu wa ta'ala

saw. = şallallāhu 'alaihi wa sallam

a.s. = 'alaihi al-salām

H = Hijrah

M = Masehi UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

SM = Sebelum Masehi

1. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

MAKASSAR

w. = Wafat tahun

 $QS \dots / \dots : 4 = QS \text{ al-Bagarah}/2: 4 \text{ atau } QS \overline{Ali 'Imran}/3: 4$ 

HR = Hadis Riwayat

#### **ABSTRAK**

Nama: Andi Abrar Nim: 80600216002

Judul: Konsep al-Rāsikhūna fī al-'Ilm Perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i

dalamTafsir al-Mizan

Penelitian tesis ini bertujuan; (a) Mengetahui dan memahami penafsiran *al-rāsikhūna fī al-'ilm* perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzan*; (b) Mengetahui dan memahami karakter *al-rāsikhūna fī al-'ilm* perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzan*; (c) Mengetahui dan memahami tugas serta tanggung jawab *al-rāsikhūna fī al-'ilm* perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzan*.

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif yang difokuskan pada penelitian pustaka. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan sejarah, tafsir, dan filosofis,. Data yang digunakan adalah data primer dan sekunder. Data primer yang dimaksud adalah kitab *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, sedangkan data sekundernya adalah segala referensi yang terkait dengan data primer.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa: 1) ayat-ayat yang menyebutkan tentang term *al-rāsikhūna fī al-'ilm* di dalam al-Qur'an bertujuan untuk menggambarkan keteguhan iman, kemuliaan perilaku, kelurusan hati, dan kecerdasan berfīkir yang mereka miliki ketika berinteraksi dengan al-Qur'an. 2) *Al-rāsikhūna fī al-'ilm* mempunyai empat karakter yaitu kemantapan hati (*mustaqir al-qalb*), keimanan (*al-īman*), selalu bertaubat kepada Allah *al-inābah ilā Allāh*, dan mengikuti perkataan yang terbaik (*ittibā' aḥsan al-qaul*). 3) Tugas dan tanggung jawab utama mereka dalam menjawab fitnah serta ta'wil menyimpang dari kalangan *zāig al-qalb* terhadap al-Qur'an ada tiga aspek, yaitu spritual, intelektual, dan sosial. Tugas dan tanggung jawab dalam aspek spiritual adalah keimanan dan peribadatan, dalam aspek intelektual adalah memberikan ta'wil yang benar terhadap al-Qur'an, dan dalam aspek sosial adalah memberantas praktek riba.

Akhirnya, secara teoritis, penelitian ini merekomondasikan perlunya melanjutkan penelitian-penelitian keislaman, khusunya dalam bidang ilmu al-Qur'an dan Tafsir, baik di masa sekarang maupun masa yang akan datang. Secara praktis, penelitian ini menegaskan pentingnya pembahasan tentang konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* untuk membentuk pribadi-pribadi yang memiliki kesungguhan dalam menjaga kemurnian ajaran al-Qur'an dari fitnah-fitnah dan takwil-takwil yang sesat.

#### ABSTRACT

Name : A Student Reg. No. : 8

: Andi Abrar : 80600216002

Dissertation Title

: The Concept of al-Rasikhunafial-'Ilm from the perspective

of al-'Allamah al-Tabataba'i in Tafsir al-Mizan

This thesis has several objectives: a) to understand and describe the interpretation of al-Rāsikhūnafīal-'Ilm from the perspective of al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'I in Tafsīr al-Mīzan; b) to understand and describe the character of al-Rāsikhūnafīal-'Ilm from the perspective of al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'I in Tafsīr al-Mīzan; c) to understand and describe the tasks and responsibilities of al-Rāsikhūnafīal-'Ilm from the perspective of al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'I in Tafsīr al-Mīzan.

In investigating the issue, this research uses qualitative method and library research design. It examines the issue through historical, tafseer and philosophical approaches, the research data consist of al-Mizan fiTafsir al-Qur'an as the primary source and a body of related literature as the secondary source.

The data analysis suggests some important research findings. First, the Quran verses mentioning the term al-rāsikhūnāfād-'ilmproject ideas related to the constancy of faith, the virtue of behaviours, resoluteness, and intelligencewhen one is interacting with Quran. Secondly, Al-rāsikhūnāfād-'ilmconsists of four characters namely fidelity (mustaqiral-qalb), faithfulness (al-iman), repentant towards Allah al-inābah ilāAllāh, and word mindfulness (ittibā' aḥsanal-qadl). Third, according to Quran, the main responsibility and tasks when responding to slanders and incorrect interpretations from zāigal-qalbelan includes spiritual aspect include faithfulness and worships, in the intellectual aspect include correct interpretations of the Quran, and in the social aspect include the elimination of Riba (usarv). A S S A R

To sum up, theoretically, this research advises that future researchers further investigate Islamic issues, particularly about Quran and tafseer. Practically, this research emphasises the importance of understanding the concept of *al-rāsikhūna fī al-'ilm*as an effort to develop individuals with determination to maintain the purity of the Quran teachings from the slanders and misleading interpretations.



#### **BABI**

#### **PENDAHULUAN**

#### A. Latar Belakang Masalah

Ta'wil sebagai salah satu ilmu yang berkaitan dengan pemahaman mengenai kata, kalimat dan pesan-pesan Allah yang tercatat dalam kitab suci al-Qur'an merupakan sebuah kajian yang penting dalam khazanah keilmuan Islam, khususnya yang terkait dengan 'Ulūm al-Qur'ān. Berdasarkan hal tersebut, maka tidaklah mengherankan jika ada ulama yang tidak membedakan antara ta'wil dengan tafsir. 1

Kebutuhan terhadap *ta'wil* pada era sekarang ini adalah sebuah keniscayaan. Melihat pesatnya perkembangan dan kemajuan masyarakat yang dihasilkan oleh penelitian-penelitian ilmiah yang tentunya dapat dipertanggungjawabkan, maka semua itu harus menjadi pegangan. Sehingga jika pada kenyataannya sisi lahiriah dari teks-teks keagamaan memiliki pertentangan dengan perkembangan dan kemajuan tersebut, maka tidak ada pilihan kecuali melakukan penakwilan.<sup>2</sup>

Selain itu, *ta'wil* yang salah satu pengertiannya adalah mengalihkan suatu makna yang meragukan atau membingungkan kepada makna yang meyakinkan dan menentramkan, *ta'wil* dalam pengertian ini juga dibutuhkan untuk mengungkapkan makna ayat-ayat yang *mutasyabihat*. <sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>M. Quraish Shihab, *Membumikan al-Qur'an* (Jakarta: Lentera Hati, 2010), h. 554.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>M. Ouraish Shihab, *Membumikan al-Our'an*, h. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Tim Penulis, *Mukaddimah al-Qur'an dan Tafsirnya* (Jakarta: Departemen Agama RI, 2008), h. 25. Penjelasan tentang makna *ta'wil* di atas juga diungkapkan oleh Manna' al-Qaṭṭān, *Mabāḥis fī 'Ulum al-Qur'ān* (Qāḥirah: Maktabah Wahbah, 2000), h. 318.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Al-*Qur'an* sebagai pokok-pokok ajaran agama Islam terdiri dari ayat-ayat yang *muḥkam* dan *mutasyābih*. Baca QS Ali-'Imran/3: 7.

Dalam arti umum, *mutasyabih* yang dalam bahasa arabnya terambil dari kata *tasyabuh* بَشَابُه, yang berarti bila salah satu dari dua hal serupa dengan yang lain, dan kata *syubhah* yang berarti keadaan dimana salah satu dari dua hal tidak bisa dibedakan dari hal yang lain dikarenakan adanya kemiripan di antara keduanya secara konkret maupun abstrak. Selain ayat-ayat yang *mutasyabih*, di dalam al-Qur'an juga terdapat ayat-ayat yang sifatnya *muḥkam*.

Kata muḥkam dalam bahasa arab yang terambil dari kata خَرُ mempunyai beberapa arti: ḥakama bisa berarti mengadili untuk memberikan vonis (to judge, to pass a verdict), salah satu dari nama-nama Allah ialah غَرُ yang berarti "Yang Maha Mengadili", ḥakama juga bisa berarti mencegah untuk menghalangi (to prevent, to obstruct). Secara istilah ayat yang muḥkam adalah ayat yang mempunyai makna yang jelas dan tidak membutuhkan penafsiran. 5

Dari pengertian umum *mutasyabih* dan *muḥkam* di atas, maka ada yang berpendapat bahwasanya keseluruhan ayat al-Qur'an bersifat *mutasyabih* dengan dalil QS al-Zumar/39: 23, ada juga yang berpendapat bahwasanya keseluruhan ayat al-Qur'an sifatnya *muḥkam* dengan dalil QS Hud/11: 1.<sup>6</sup>

Sedangkan dalam arti khusus pengertian *muḥkam* dan *mutasyābih* terdapat beberapa pendapat. *Pendapat pertama*, mengatakan bahwasanya makna dari ayat yang *mutasyābih* hanya diketahui oleh Allah saja, berbeda dengan ayat yang *muḥkam* yang makna atau maksud dari ayatnya mudah untuk diketahui; *Kedua*, ayat-ayat *mutasyābih* mengandung banyak wajah, sedangkan ayat yang *muhkam* hanya

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Abu 'Ammar Yasir Qāḍi, *An Intrudaction to the Science of the Qur'an* (Brimingham: al-Hidāyah Publishing and Distribution, 1999), h. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Jalāl al-dīn al-Suyūṭi, *al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān*, Juz. 4 (Saudi Arabiah: al-Mamlakah al-'Arabiyyah al-Su'ūdiyyah), h. 1335.

mengandung satu wajah saja; dan *Ketiga*, pendapat ini mengatakan bahwa penjelasan tehadap makna ayat-ayat yang *mutasyabih* perlu dirujuk kepada ayat-ayat lain yang sifatnya *muḥkam*, sedangkan ayat-ayat yang *muḥkam* tidak perlu dirujuk kepada ayat yang lain karena maknanya dapat diketahui secara langsung.<sup>7</sup>

Dari pengertian khusus tersebut, maka ada yang berpendapat bahwasanya selain terdiri dari ayat-ayat yang *muḥkam*, al-Qur'an juga terdiri dari ayat-ayat yang *mutasyābih*, pendapat inilah yang dipilih oleh al-Suyūṭi dalam kitabnya *al-Itqān fī* '*Ulūm al-Qur'ān*.<sup>8</sup> Oleh karena itu, dari ketiga pendapat mengenai makna *mutasyābih* dan *muḥkam* tersebut, maka bisa ditarik kesimpulan bahwasanya ayat-ayat yang sifatnya *mutasyābih* tidak bisa diketahui maknanya kecuali dengan menggunakan *ta'wīl*, sedangkan ayat-ayat yang *muḥkam* tidak memerlukan *ta'wīl* untuk mengetahui maksudnya.<sup>9</sup>

Setelah mengetahui penjelasan tentang ta'wil, ayat-ayat muhkam dan mutasyabih yang diungkapkan oleh beberapa ulama di atas, maka timbul sebuah pertanyaan apakah selain Allah swt. ada yang mengetahui ta'wil dari ayat-ayat al-Qur'an?. Jawaban dari pertanyaan ini kemudian menimbulkan berbagai perbedaan pendapat di kalangan Mufassirin.

Sebagaimana yang kita ketahui perbedaan tersebut berawal dari adanya perbedaan di kalangan ulama dalam menafsirkan huruf *wau* ( ) yang ada pada surah

<sup>8</sup>Jalāl al-dīn al-Suyūti, *al-Itgān fī 'Ulūm al-Our'ān*, Juz. 4, h. 1335.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Manna' al-Qattan, *Mabahis fī 'Ulum al-Qur'an*, h. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Jalāl al-dīn al-Suyūti, *al-Itgān fī 'Ulūm al-Our'ān*, Juz. 4, h.1336.

Ali-'Imran/3: 7, apakah huruf wau (وَٱلرُّسِحُونَ فِي ٱلعِلم) pada kalimat (وَٱلرُّسِخُونَ فِي ٱلعِلم) berupa waw 'athaf atau waw isti'nāf.<sup>10</sup>

Syekh Wahbah al-Zuhaili dalam *al-Munīr* mengatakan bahwa maksud dari *al-rāsikhūna fī al-'ilm* adalah mereka yang kokoh dalam ilmu, mengerti ilmu agama serta meyakininya. Menurutnya huruf *wau* (5) yang ada dalam kalimat tersebut adalah huruf 'aṭaf yang masih bersambung pada kalimat sebelumnya yaitu *Allah*, sehingga selain Allah swt., *al-rāsikhūna fī al-'ilm* juga mengetahui makna dari ayatayat yang *mutasyābih*, sebab dalam surah Ali-'Imrān/3:7 Allah swt. hanya mencela mereka yang mencari *ta'wīl* dengan tujuan untuk menimbulkan fītnah dan kesesatan karena bertentangan dengan ayat-ayat yang *muhkamāt*. Adapun mereka yang tergolong *al-rāsikhūna fī al-'ilm* tidak demikian, karena mereka adalah orang-orang yang memiliki keyakinan yang kuat dan tidak meragukan al-Qur'an, sehingga mereka memahami ayat-ayat yang *mutasyābih* sesuai dengan apa yang disepakati pada ayat-ayat yang *muḥkam.*\*\*Intrinsipal\*\*

\*Intrinsipal\*\*

\*Intrinsipal\*

\*Intrinsi

Oleh karena itu, huruf waw (و) pada kalimat (والرَّاسِخُونَ) 'aṭaf pada kalimat (والرَّاسِخُونَ) 'aṭaf pada kalimat Allah.'Aṭaf seperti ini juga terdapat pada firman Allah QS Ali-'Imran/3:18:

Allah menyatakan bahwasanya tidak ada Tuhan melainkan Dia (yang berhak disembah), Yang menegakkan keadilan. Para malaikat dan orang-orang yang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Sayyid Kamal al-Ḥaidari, *Uṣūl al-Tafsīr wa al-Ta`wīl: Muqāranah Manhajiyyah baina Arāʾ al-Ṭabāṭabāʿi wa Abrāz al-Mufassirīn,* Juz. 2 (Iran: Dār Farāqid li al-Ṭabʿah wa al-Nasyr, 2006), h. 71.

 $<sup>^{11}</sup>$ Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsīr al-Munīr fī al-'Aqīdah wa al-Syari'ah wa al-Manhaj, Juz. 2 (Dimasyq: Dār al-Fikr, 2007), h. 167.

berilmu (juga menyatakan demikian). Tidak ada Tuhan melainkan Dia (yang berhak disembah), Yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. 12

Ibnu 'Abbas, Mujāhid, Rabi' bin Sulaiman, Qāsim bin Muḥammad, Syāfī'iyyah, Syekh Aḥmad al-Qurṭūbi, dan Ibnu 'Aṭiyyah lebih condong terhadap pendapat ini. Sedangkan ulama kalangan salaf seperti Amr bin Syu'aib, Ibnu Mas'ud, Sulaiman bin Yassar, Malik bin Anas, serta ulama lainnya berpendapat bahwasanya wau (3) pada kalimat tersebut adalah wau isti'naf sehingga selain Allah swt., tidak ada yang mengetahui ta'wil dan diriwayatkan dari beberapa hadis bahwasanya kita diperintahkan untuk mengimani ayat-ayat yang mutasyabih dan bagi yang mendalaminya merupakan hal yang tercela. Salah satu di antara hadishadis tersebut adalah:

أَخْبَرَنَا أَبُو يَعْلَى، قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو هَمَّامٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا آبُو وَهْبٍ، قَالَ: أَخْبَرَنَا حَيْوَةُ بْنُ شُرَيْحٍ، عَنْ عَبْدِ الرَّمْنِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَقِيلِ بْنِ خَالِدٍ، عَنْ سَلَمَةً بْنِ أَبِي سَلَمَةً بْنِ عَبْدِ الرَّمْنِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: «كَانَ الْكِتَابُ الْأَوَّلُ يَنْزِلُ مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ، وَعَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ، وَنَزَلَ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: «كَانَ الْكِتَابُ الْأَوَّلُ يَنْزِلُ مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ، وَعَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ، وَنَزَلَ الْقُرْآنُ مِنْ سَبْعَةِ أَبْوَابٍ، عَلَى سَبْعَةٍ أَحْرُفٍ الْمَعْلِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالْعَلَقِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالْعَلُوا مَا أُمِرْتُمْ بِهِ، وَالْبَهُوا عَمَّا نُهِيتُمْ عَنْهُ، وَاعْتَيْرُوا بِأَمْثَالِهِ، وَاعْمَلُوا فَأَوْلَ عَمَّا نُهُو يَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَرَّمُوا حَرَامَهُ، وَافْعَلُوا مَا أُمِرْتُمْ بِهِ، وَانْتَهُوا عَمَّا نُهُيتُمْ عَنْهُ، وَاعْتَيْرُوا بِأَمْثَالِهِ، وَاعْمَلُوا عَمَّا نُهُ يَتُمْ عَنْهُ، وَاعْتَيْرُوا بِأَمْثَالِهِ، وَاعْمَلُوا عَمَّا نُهِ يَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمِوْلُوا بَالْعَلُهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

#### Artinya:

Dari Ibnu Mas'ud dari Rasulullah saw.,: "al-Qur'an pada masa awal penurunanya diturunkan melalui satu ketegori dengan menggunakan huruf yang satu, dan kemudian al-Qur'an diturunkan melalui tujuh kategori dengan

<sup>12</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* ( Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2007 M/1428 H), h. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Sayyid Kamal al-Haidari, *Uşul al-Tafsir wa al-Ta'wil*, Juz. 2, h. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Salaḥuddin Arqahdan, *Mukhtaṣar al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur`ān li al-Suyūṭi* (Beirut: Dar al-Nafais, 1987), h. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Muḥammad bin Ḥibbān, *Saḥīḥ Ibnu Ḥibbān*, Juz. 3 (Beirut: Muassasah al-Risālah, 1993), h. 20.

tujuh huruf: larangan, perintah, halal, haram, muhkam, *mutasyabih*, dan *amtsal* (perumpamaan). Maka halalkanlah apa yang dihalalkannya, haramkanlah apa yang diharamkannnya, kerjakanlah apa yang diperintahkannya, hindarilah apa yang dilarangnya, renungkanlah perumpamaan-perumpamaannya, beramallah dengan ayat-ayat yang *muhkam*, dan berimanlah terhadap ayat yang *mutasyabih*, dan mereka berkata: kami beriman kepadanya (*mutasyabih*), semuanya itu berasal dari sisi Tuhan kami." (HR. Abū Ya'la)

Pendapat kedua ini juga diungkapkan Fakhr al-Dīn al-Rāzi dalam tafsirnya, ia mengatakan bahwasanya ulama berbeda dalam menafsirkan huruf *wau* (3) tersebut, ada yang berpendapat bahwa huruf *waw* tersebut adalah huruf *ibtida'*, sehingga pendapat ini mengatakan bahwa tidak ada yang mengetahui *mutasyābih* kecuali Allah swt. Di antara yang memilih pendapat ini ialah Ibnu 'Abbās, 'Aisyah, Mālik bin Anas, al-Kisāi, al-Farrā', dan sebagian dari kelompok *mu'tazilah* seperti Abi 'Ali al-Jabai.<sup>16</sup>

Dari perbedaan-perbedaan penafsiran tersebut, maka tidak jarang timbul tuduhan-tuduhan untuk melemahkan bahkan menganggap sesat kelompok-kelompok lain. Tuduhan-tuduhan tersebut sering ditujukan terhadap kelompok-kelompok yang menerima ta'wil. Syi'ah misalnya, sebagai salah satu kelompok yang dianggap telah menyimpang dan menyalahi kesepakatan kaum muslimin dalam hal pengagungan terhadap al-Qur'an. Mereka dianggap sebagai kelompok yang memiliki pandangan bahwasanya otoritas penakwilan terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yaitu al-rasikhuna fi al-'ilm hanya disandang oleh Nabi saw., dan dilanjutkan oleh para imam ahl al-bait yang ma'ṣum, sehingga menafikan adanya kemungkinan penakwilan dari orang-orang yang tidak tergolong sebagai ahl al-bait yang ma'ṣum. 17 Akan tetapi, tuduhan-

<sup>16</sup>Fakhr al-dīn al-Rāzi, *At-Tafsīr al-Kabīr au Mafātih al-Gaib*, Juz. 4 (Qahirah: al-Maktabah al-Taufīqiyyah, 2003), h.170.

 $<sup>^{17}</sup>$ Nasaruddin Umar, "Konstruksi Ta'wil dalam Tafsir Sufi&Syi'ah".  $\it Jurnal\ Studi\ al-Qur'an.$  Vol. II, No. 1, 2007, h. 46

tuduhan tersebut tidak bersifat objektif dan dinisbahkan secara umum kepada kelompok Syi'ah.

Padahal telah diketahui bersama bahwasanya Syi'ah sendiri terdiri dari berbagai kelompok. Di antaranya ada *Syi'ah Ismā'iliyyah* yang dinisbahkan kepada Ismail bin Ja'far (721-755 M) putra dari Imam Ja'far al-Ṣādiq (702-765 M), *Syi'ah al-Qarāmiṭah* yang dinisbahkan kepada Hamdan Qirmiṭ, *Syi'ah Saba'iyyah* dinisbahkan pada kata *al-Sab'ah* disebabkan mereka meyakini bahwa disetiap tujuh orang diantara mereka menjadi imam yang mereka ikuti, dan masih banyak lagi kelompok-kelompok Syi'ah lainnya. Tidak dapat diingkari pula bahwasanya di antara kelompok-kelompok Syi'ah tersebut ada yang sesat, bahkan saling menyesatkan antara kelompok yang satu dengan kelompok lainnya. Oleh karena itu, tidaklah adil jika ada suatu pendapat yang dianggap sesat dari satu kelompok Syi'ah lalu dinisbahkan pula kepada kelompok Syi'ah lainnya, bahkan atas dasar itu kita mengatakan bahwa kelompok yang lainnya juga sesat. Kesalahpahaman seperti ini adalah sebuah bentuk penzaliman atas salah satu kelompok-kelompok tersebut. 19

Selain itu, dalam melakukan penilaian terhadap sebuah kelompok atau aliran, tentunya kita harus merujuk pendapat ulama yang muktabar dan diakui keilmuan serta kesalihannya, bukan kepada pengikutnya atau kelompok yang masih awam, yang sebenarnya tidak diakui keulamaannya. Syaikh 'Abdul Ḥālim Maḥmūd, sebagaimana yang dikutip oleh M. Quraish Shihab berkata: "Kita tidak bisa begitu saja melakukan penilaian kepada orang-orang Perancis beserta pemikiran-

<sup>18</sup>M. Ali al-Şabūni, al-Tibyān fī 'Ulūm al-Qur'ān (Qāhirah: Dār al-Şabūni, 2003), h. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>M. Quraish Shihab, *Buku Putih Mazhab Syi'ah* (Jakarta: Ahlul Bait Indonesia, 2012), h. X.

pemikarannya berdasarkan orang-orang di desa-desa Prancis yang masih awam dan bodoh". <sup>20</sup>

Perkataan Syaikh 'Abdul Ḥālim Maḥmūd setidaknya memberikan kita pemahaman bahwasanya dalam melakukan sebuah penilaian terhadap pemikiran suatu kelompok hendaknya dilakukan secara objektif serta merujuknya kepada ulama yang berkompeten dan memiliki keilmuan yang mendalam terkait hal tersebut. Maka, ketika kita ingin menilai pendapat kelompok Syi'ah mengenai pemikirannya tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm* sebagai sosok yang berhak untuk mentakwilkan ayatayat al-Qur'an, alangkah baiknya jika kita merujuk kepada ulama yang diakui keilmuannya terkait dengan ilmu-ilmu al-Qur'an dan tafsirnya. Salah satu diantaranya ialah al-'Allāmah Sayyid Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i (1321-1402 H/1904-1982 M).

Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i seorang tokoh besar yang lahir di desa Shadabad dekat kota Tabrīz (29 Dzulhijjah 1321 H/16 Maret 1904 M). Beliau adalah sosok yang rendah hati dan telah membaktikan segenap hidupnya untuk mengkaji agama. Di balik kerendahan hati yang dimilikinya, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i juga memiliki kemampuan analisis intelektual. Kelebihan-kelebihan tersebut membuatnya diakui sebagai seorang Syaikh dalam bidang syari'at dan ilmu-ilmu esoteris, sekaligus seorang teosof Islam yang terkemuka. 22

<sup>20</sup>M. Quraish Shihab, Buku Putih Mazhab Syi'ah, h. xiv.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Hamid Algar, "'Allama Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic," *Journal of Islamic Studies*, 5 April 2006, h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Sayyid Muḥammad Ḥusain Ṭabāṭabā'i, *Mengungkap Rahasia al-Qur'an*, diterjemahkan oleh: Kamaluddin Marzuki Anwar dan A. Qurthubi Hassan, h. 14.

Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i juga seorang tokoh Mufassir yang terkemuka, pembahasan dan pengkajiannya terhadap al-Qur'an mempunyai keistimewaan tersendiri. Meskipun beliau tertarik pada ilmu-ilmu 'aqliyah seperti ilmu matematika dan filsafat, akan tetapi dalam menjelaskan maksud dan pengertian makna-makna al-Qur'an, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i terlebih dahulu merujuk kepada ayat-ayat al-Qur'an yang juga membahas satu masalah yang sama, sebelum melakukan rujukan terhadap sumber-sumber yang lain. Hal itu bisa kita lihat dalam magnum opusnya "al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'an" yang berjumlah 21 jilid.

Berdasarkan permasalahan di atas, maka penyusunan tesis ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana pemikiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i mengenai konsep al-rāsikhūna fī al-'ilm. Oleh karena itu, penelitian ini disusun dengan cara mengeksplorasi pendapat-pendapat al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i diberbagai kitabnya khususnya dalam Tafsīr al-Mīzān tentang penafsirannya terhadap al-rāsikhūna fī al-'ilm dalam al-Qur'an. Penelitian ini selanjutnya akan diberi judul "Konsep al-Rāsikhūna fī al-'Ilm Perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam Tafsīr al-Mīzān".

#### B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah yang dikemukakan di atas, maka pertanyaan yang mendasar dan menjadi masalah pokok untuk dikaji, yaitu "Bagaimana hakikat *al-Rāsikhūna fī al-'Ilm* dalam *Tafsīr al-Mīzān*".

Menjawab pokok masalah di atas, maka dirumuskan beberapa sub masalah sebagai berikut yaitu:

<sup>23</sup>Sayyid Muhammad Husain Tabātabā'i, *Mengungkap Rahasia al-Our'an*, h. 25.

\_

- 1. Bagaimana karakter *al-Rāsikhūna fī al-'Ilm* dalam *Tafsīr al-Mīzān*?
- 2. Bagaimana tugas dan tanggung jawab *al-Rāsikhūna fī al-'Ilm* dalam *Tafsīr al-Mīzān*?

#### C. Pengertian Judul dan Ruang Lingkup Pembahasan

Penelitian Tesis ini berjudul "Konsep *al-Rāsikhūna fī al-'Ilm* Perspektif Allâmah Thabâthabâ'i dalam *Tafsīr al-Mīzān*". Untuk menghindari kesalahan pemahaman tentang judul yang akan dibahas, serta memperoleh pemahaman yang jelas terhadap fokus pembahasan kajian tesis ini, maka penulis akan menguraikan pengertian judul tesis ini secara singkat.

Kata "konsep", berasal dari bahasa Inggris, yaitu *concept*, yang memiliki arti konsep, bagan, buram, rencana, pengertian. Secara defenitif konsep berarti, suatu abstraksi mengenai gejala dan realitas.<sup>24</sup> Konsep juga dapat didefinisikan sebagai konstruksi simbolik yang paling dasar sebagai cara orang menyebut, mendefenisikan, mengklasifikasikan, atau mengkategorikan realitas.<sup>25</sup>

Kata *al-rāsikhūna* terambil dari kata *rasakha* (رسخ), yang berarti sesuatu yang sangat kokoh dan tidak tergoyahkan. Kata *rasakha* pada awalnya digunakan untuk memberikan sebuah gambaran tentang turunnya sesuatu yang disertai dengan seluruh berat dan kekuatannya pada suatu tempat yang lunak. Bayangkanlah bila sebuah besi yang berat ditempatkan pada suatu di atas tanah yang lunak. Maka secara pasti ia akan masuk ke kedalaman, sehingga keberadaannya di tanah lunak tersebut

<sup>25</sup> Nanang Martono, *Metode Penelitian Sosial: Konsep-konsep Kunci* (Jakarta: Rajawali Pers, 2015), h. 141.

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Dudung Abdurrahman, *Metode Penelitian Sejarah* (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Ragib al-Aşfihāni, *al-Mufradat fī Ghārib al-Qur'ān* (Beirut: Dār al-Ma'rifah, t.th.), h. 195

menjadikannya mantap dan tidak mudah goyah, bahkan bisa jadi sebagian dari besi tersebut tidak lagi tampak di permukaan.<sup>27</sup>

Kata *al-'ilm* dalam bahasa Arab berasal dari kata *'alima* yang berarti tahu. Pengertian ini seimbang artinya dengan kata *"science"* dalam bahasa Inggris. Kata ilmu dalam pemakaiannya dibedakan secara jelas dengan kata pengetahuan. Pengetahuan (*knowledge*) sudah merasa cukup dengan "menangkap tanpa ragu" tentang kenyataan sesuatu, sedangkan ilmu (*science*) menghendaki penjelasan lebih lanjut dari sekedar apa yang dituntut oleh pengetahuan.<sup>28</sup>

Melalui pengertian kata *al-rāsikhūna* dan *al-'ilm* di atas, maka pengertian dari istilah *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang terdapat dalam judul tesis ini adalah orang-orang yang kokoh dalam ilmu, mengerti ilmu agama serta meyakininya.<sup>29</sup>

Adapun ruang lingkup dari penelitian tesis ini diarahkan pada pembahasan mengenai hakikat ayat-ayat al-Qur'an tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm* serta ayat-ayat yang semakna dengannya yang dipaparkan oleh Tabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzān*. Kemudian dilanjutkan pada pembahasan tentang wujud dan urgensi *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang dipaparkan oleh Ṭabāṭabā'i dalam tafsirnya. Namun apabila terdapat pendapat-pendapat ulama-ulama lain yang relevan dengan tema yang dikaji, maka penulis akan menjadikannya sebagai bahan pendukung dalam tesis ini.

Dengan demikian, maka secara operasional dapat dinyatakan bahwa penelitian tesis ini adalah telaah terhadap konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilmi* dengan

-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> M. Ouraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, Juz. 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2000), h. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Khalimi, *Logika: Teori dan Aplikasi* (Jakarta: Gaung Persada Press, 2011), h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Wahbah al-Zuhaili, *al-Tafsīr al-Munīr fī al-'Aqīdah wa al-Syarī'ah wa al-Manhaj*, Juz. 2 (Dimasyq: Dar al-Fîkr, 2007), h. 167.

berbagai macam aspeknya dengan merujuk pada al-Qur'an serta didukung oleh sumber-sumber lain yang relevan dengan konsep *al-rasikhūna fī al-'ilm* yang dipaparkan oleh Ṭabāṭabā'i dalam tafsirnya.

#### D. Kajian Penelitian Terdahulu

Berdasarkan penelusuran hasil penelitian dan kajian ilmiah yang terkait, penulis belum menemukan penelitian ilmiah yang secara spesifik dan komperhensif mengkaji masalah *al-rāsikhūna fī al-'ilm* perspektif Allāmah Ṭabāṭabā'i. Namun demikian, penulis menemukan dalam berbagai tulisan dan literatur yang dalam pembahasannya menyinggung tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm*, Allāmah Ṭabāṭabā'i, dan tafsir *al-mīzān*.

Berikut beberapa hasil penelitian terdahulu yang akan penulis jadikan sebagai bahan perbandingan:

1. Penelitian yang membahas tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm* adalah skripsi karya Muh. Nawir Farid mahasiswa S1 UIN Alauddin Makassar tahun 2015, yang berjudul "Kontroversi Wakaf dan Ibtida' (Studi Kasus QS Ali 'Imran/3:7)". Penelitian ini menunjukkan bahwa penyebab berbedanya ulama tafsir dan qira'at dalam menetapkan wakaf dan ibtida' pada QS Ali 'Imran/3:7 yaitu pada fungsi *al-wau*. Untuk bisa menentukan wakaf dan ibtida tersebut, maka dibutuhkan pengetahuan bahasa Arab, pandangan ulama tafsir, tajwid dan Qir'ah. Hasil dari penelitian ini juga menyinggung sedikit tentang sosok *al-rāsikhūna fī al-'ilm* sebagai sosok yang bisa mentakwilkan ayat-ayat *mutasyābih* secara umum. Penelitian ini tidak membahas konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* secara komperhensif.

- 2. Penelitian lainnya yang membahas tentang al-rāsikhūna fī al-'ilm bisa kita lihat dalam tulisan Nasaruddin Umar dalam Jurnal Studi al-Qur'an vol. 2 tahun 2007 yang berjudul, "Konstruksi Ta'wīl Dalam Tafsir Sufi & Syi'ah". Nasaruddin Umar (l. 1959 M) dalam tulisannya tersebut, mencoba untuk menyoroti dan mengomparasikan pandangan yang dimiliki oleh dua aliran atau sekte Islam, yaitu Sufi dan Syi'ah tentang wacana ta'wīl sebagai satu cara dalam memaknai ayat al-Qur'an. Wacana ta'wīl dalam jurnal tersebut setidaknya membahas tiga hal. Pertama, otoritas penakwilan; kedua, kriteria ayat-ayat yang dita'wîlkan; ketiga, pendekatan yang digunakan dalam menakwilkan ayat-ayat al-Qur'an. Sama dengan kajian-kajian lainnya, pembahasan tentang al-rāsikhūna fī al-'ilmi dalam tulisan ini hanya membahas tentang otoritasnya dalam ta'wīl dengan mempertimbangkan huruf wau (ع) yang terdapat dalam kalimat خالَتُ بَعِنْ فَيْ الْعِلْمُ فَالْعَالَمُ عَلَيْكُونَ فِي الْعِلْمُ فَالْعَالَمُ عَلَيْكُونَ فِي الْعِلْمُ عَلَيْكُونَ فِي الْعَلْمُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ فِي الْعَلْمُ عَلْمُ عَلَيْكُونَ عَلْمُ عَلَيْكُونَ عَلْمُ عَلَيْكُونَ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْكُونَ عَلْمُ عَلَيْكُونَ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْكُونَ عَلْمُ عَلَيْكُونَ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْكُونَ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْكُ
- 3. Penelitian yang membahas tentang Allāmah Tabāṭabā i yaitu disertasi yang berjudul "Tafsir Esoterik Menurut Pandangan Allāmah Tabāṭabā i", disertasi ini ditulis oleh Rosihon Anwar mahasisiwa Program Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta tahun 2004. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa tafsir esetorik yang dimaksud oleh Allâmah Thabâthabâ'i mirip dengan yang dimaksud dengan tafsīr 'isyāri dan tafsīr al-ramzi, bukan tafsir esoterik yang diterapkan oleh kelompok Bathiniyah. Selain itu, dalam disertasi ini juga diungkapkan bahwa kemestian menafsirkan al-Qur'an secara esoterik tidak hanya didukung oleh argumentasi naqliyyah tetapi juga didukung oleh argumentasi 'aqliyyah atau rasional. Meskipun dalam penelitian ini terdapat pembahasan mengenai al-rāsikhūna fī al-'ilm sebagai sosok yang memiliki

- otoritas dalam melakukan tafsir esoteris, namun pembahasan mengenai *al-rāsikhūna fī al-'ilm* belum menjadi fokus utama dalam penelitian ini.
- 4. Adapun jurnal yang membahas tentang Allāmah Ṭabāṭabā i yaitu tulisan Aris Widodo yang berjudul "Hermeneutika dan Misteri Sabda Tuhan Manhaj Tafsir Ṭabāṭabā i dalam Memakai Huruf-huruf Muqaththa ah". Penelitian ini dalam pembahasannya memaparkan paradigma Allāmah Ṭabāṭabā i terhadap huruf-huruf muqaṭṭa ah.
- 5. Pemikiran Allāmah Ṭabāṭabā 'i juga bisa dilihat dalam buku yang ditulis oleh Ahmad Baidowi dengan judul "Mengenal Thabathaba'i dan Kontroversi Nasikh Mansukh". Buku ini menelusuri sosok dan pemikiran Allāmah Ṭabāṭabā 'i—khususnya—mengenai konsep nāsikh-mansukh dalam al-Qur'an. Allāmah Ṭabāṭabā 'i adalah seorang ulama Syi'ah modern yang tidak menyetujui konsep nāsikh-mansukh sebagaimana yang dipahami selama ini oleh para ulama. Menurutnya, nāsikh-mansukh tak lebih sebagai perubahan hukum yang niscaya tak terelakkan oleh karena adanya perubahan kemaslahatan yang melingkupi manusia.
- 6. Karya ilmiah yang membahas tentang tafsir *al-Mīzān* bisa kita temukan dalam buku yang ditulis oleh A. Husnul Hakim dengan judul "Ensiklopedi Kitab-kitab Tafsir". Dalam buku ini diungkapkan bahwa tafsir *al-Mīzān* bisa dikatakan sebagai kitab tafsir dari kalangan Syi'ah yang ternama dan komprehensif, kitab ini terlahir setelah kitab *Majma' al-Bayān* karya Imam Fadl ibn Ḥasan al-Ṭabrāsi (468-548 H/1073-1153 M) dan kitab *Tafsīr al-Ṭibyān* karya salah seorang ulama Syi'ah Syaikh Abu Ja'far al-Ṭūsi (996-1067 M). Selain membahas masalah masalah keagamaan, *al-Mīzān* sebagai kitab tafsir juga *concern* dalam

- membahas masalah-masalah kekinian, dengan tetap berpedoman kepada kaidah *tafsīr al-Qur'ān bi al-Qur'ān*.
- 7. Karya lain yang membahas tentang tafsir *al-mīzān* yaitu tulisan Yūsuf Sālim dalam tesisnya yang berjudul "*Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqdiyyah*", tesis ini membahas berbagai hal terkait tafsir *al-mīzān*. Di antaranya membahas tentang metode yang digunakan oleh Allāmah Ṭabāṭabā'i dalam tafsirnya. Menurutnya, selain menggunakan metode *tafsīr al-ayah bi al-ayah*, Allāmah Ṭabāṭabā'i juga menggunakan metode *taḥlīlī* dengan menggunakan dua pendekatan sekaligus yaitu *bi al-manhāj al-'aqli* dan *bi al-manhāj al-atsari*.

Dari beberapa kajian penelitian terdahulu di atas, penulis dapat menegaskan bahwasanya penelitian tesis ini berbeda dengan karya-karya di atas. Selain karena pembahasannya yang lebih spesifik kepada pandangan Allāmah Ṭabāṭabā 'i tentang al-rāsikhūna fī al-'ilm dalam Tafsir al-Mīzān, pembahasan dalam penelitian ini juga mencoba mengelompokkan penafsiran ayat-ayat al-Qur'an tentang al-rāsikhūna fī al-'ilm yang terdapat dalam tafsir al-mīzan, menjadi tiga kelompok analisis (ontologis, epistemologis, dan aksiologis) dalam rangka memperoleh pemahaman dan pengetahuan yang komperhensif tentang konsep al-rāsikhūna fī al-'ilm.

#### E. Kerangka Pikir

Di dalam al-Qur'an terdapat begitu banyak konsep, di antaranya adalah konsep tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm*. Pada penelitian tesis ini, akan mengumpulkan ayat-ayat yang berbicara tentang konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilmi* dalam al-Qur'an, kemudian melalui ayat-ayat tersebut akan dianalisis menggunakan penafsiran

Allāmah Ṭabāṭabā 'i untuk menghasilkan pemahaman konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang terdapat dalam al-Qur'an perspektif penafsiran Allāmah Tabātabā 'i.

Term-term tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam al-Qur'an erat kaitannya dengan term *ta'wīl*, yaitu sebuah istilah yang digunakan untuk memahami teks-teks al-Qur'an. Sosok *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang diungkapkan oleh al-Qur'an menjadi perdebatan di kalangan ulama' tafsir.

Mereka mempunyai perbedaan pandangan tentang apakah sosok *al-rāsikhūna* fī al-'ilm termasuk di antara hamba-hamba Allah yang mengetahui ta'wīl ayat-ayat al-Qur'an yang *mutasyābih* (samar) atau mereka termasuk dalam hamba-hambanya yang hanya mengimani ayat-ayat *mutasyābih* tanpa berusaha mengungkap kesamaran makna yang terkandung dalam ayat tersebut.

Perdebatan tersebut berdampak pada tuduhan-tuduhan kesesatan pada kelompok lain, khusunya kelompok yang memahami bahwasanya *al-rāsikhūna fī al-'ilm* termasuk dalam kalangan yang mengetahui *ta'wil* dari ayat-ayat al-Qur'an. Selain itu, perdebatan tersebut mengakibatkan sempitnya pemahaman tentang konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam al-Qur'an yang terbatas hanya pada boleh tidaknya ia menta'wilkan al-Qur'an.

Al-rāsikhūna fī al-i'lm dalam al-Qur'an berkaitan dengan seseorang yang memiliki pengetahuan yang mendalam dan kokoh dalam ilmu. Ilmu yang mendalam dan kokoh pada hakikatnya menjadi sebuah instrumen yang penting untuk memahami ayat-ayat Allah.

Al-rasikhuna fi al-i'lm dalam al-Qur'an juga memberikan gambaran bahwasanya seseorang yang dianugrahkan kedalaman serta kekokohan ilmu akan mewujudkan pribadi-pribadi yang bukan hanya mengetahui makna-makna dari ayat-

ayat Allah tetapi juga meyakini bahwasanya baik ayat-ayat yang sifatnya *muḥkam* (jelas) ataupun *mutasyābih*, keduanya bersumber dari Allah swt. Berbeda halnya dengan mereka yang tidak memiliki ilmu yang dalam dan kokoh (bengkok), ilmu yang mereka miliki justru melahirkan pemahaman-pemahaman yang salah dan mengakibatkan timbulnya fitnah-fitnah dan keraguan terhadap ayat-ayat Allah swt.

Seorang yang memiliki ilmu yang kokoh dan dalam akan memperoleh keyakinan yang kuat dan pemahaman yang baik dan benar terkait makna-makna dari ayat al-Qur'an. Manfaat lain yang akan diterima ialah gelar *Ulul al-Bāb* yang dianugerahkan oleh Allah swt.



#### F. Metode Penelitian

#### 1. Jenis Penelitian

Mengingat bahwa laporan penelitian ini disusun dalam bentuk narasi yang bersifat kreatif, mendalam, dan autentik, maka penelitian ini dikategorikan sebagai

penelitian *kualitatif.*<sup>30</sup> Selain itu, jika ditinjau dari segi bahan-bahan atau objek yang akan diteliti yaitu "hasil kerja" pemikiran seorang tokoh yang berupa bahan-bahan tertulis, maka penelitian ini dikategorikan juga sebagai penelitian kepustakaan (*library research*).<sup>31</sup> Penelitian ini akan diawali dengan menggali serta mengumpulkan sumber-sumber kepustakaan yang ada kaitannya dengan masalah pokok yang telah dirumuskan.

#### 2. Pendekatan Penelitian

Istilah pendekatan diartikan sebagai sebuah proses dan cara mendekati suatu objek, dalam bahasa Inggris disebut dengan istilah *approach*, sedangkan dalam bahasa Arab dikenal dengan istilah *al-ittijah al-fikr* atau arah pemikiran. Adapun makna pendekatan sebagai cara kerja, yaitu sebuah wawasan ilmiah yang dipergunakan sesorang untuk mempelajari suatu objek dan aspek-aspek dari tema yang diteliti.<sup>32</sup>

Maka dari itu, untuk mempermudah penelitian ini penulis menggunakan tiga pendekatan yaitu; pendekatan sejarah (*historical approach*), pendekatan tafsir (*exegetical approach*), dan pendekatan filosofis.<sup>33</sup> Pendekatan sejarah digunakan

<sup>30</sup>Amin Amrullah, *Panduan Menyusun Proposal Skripsi & Disertasi* (t.t.: Smart Pustaka, 2003), h. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), h. 173. Penelitian atau studi pustaka dilakukan dengan cara mempelajari, mendalami, dan mengutip teori-teori atau konsep-konsep dari sejumlah literatur yang relevan dengan topik, vokus atau variabel penelitian. Lihat Amin Amrullah, *Panduan Menyusun Proposal Skripsi & Disertasi*, h. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Abd. Muin Salim, *Metodologi Tafsir: Sebuah Rekonstruksi Epistemologis* (Yogyakarta: Teras, 2005), h. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Pendekatan sejarah atau historis adalah pendekatan yang digunakan untuk melihat sebuah permasalahan atau peristiwa melalui unsur tempat, waktu, objek, latar belakang, dan pelaku dari peristiwa tersebut. Melalui pendekatan ini seseorang diajak menukik dari alam idealis ke alam yang bersifat empiris dan mendunia. Lihat Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam*, h. 46-47.

untuk melacak kehidupan, pendidikan, serta pemikiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i. Pendekatan tafsir digunakan untuk membahas secara kritis tentang penafsiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i terhadap term *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam al-Qur'an. Adapun pendekatan filosofis digunakan untuk menganalisis hakikat dari penafsiran-penafsiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i terhadap tema *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam Tafsīr al-Mīzān.

#### 3. Sumber Data

Menurut pandapat Lofland yang dikutip oleh Lexy J. Moleong, dalam penelitian kualitatif setidaknya ada dua sumber data, yaitu sumber data primer atau dikenal juga dengan istilah sumber data pokok dan sumber data sekunder atau yang dikenal dengan sumber data instrument. Sumber data primer ialah kata-kata dan tindakan, sedangkan selebihnya masuk dalam kategori sumber data sekunder.<sup>34</sup>

Data primer sebagai sumber utama dalam pembahasan mengenai konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam pandangan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i yang sepenuhnya penulis ambil dari karya tafsirnya yang monumental, yaitu kitab tafsir yang berjudul *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'an* cetakan pertama yang diterbitkan oleh Muassasah al-'Alami li al-Maṭbū'ah pada tahun 1997.

Adapun sumber sekunder lainnya seperti kitab yang memuat biografi Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i yang dikarang oleh Sayyid Muḥammad al-Ḥusaini al-Tihrāni (1345-1416 H) yang berjudul *al-Syams al-Sāṭi'ah* dan kitab-kitab lainnya yang membahas tentang hal-hal yang terkait dan menunjang pembahasan yang telah ditetapkan.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Lexy J. Moleong, *Metodologi Penelitian Kualitatif* (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009), h. 2-3.

Dari data-data yang berhasil dikumpulkan penulis dalam penelitian kepustakaan, kemudian penulis analisa dengan beberapa metode ilmiah yang sesuai dengan standar penulisan ilmiah. Sehingga diharapkan metode ilmiah tersebut dapat membantu penulis dalam memecahkan masalah yang penulis hadapi dalam melakukan penelitian dan penyusunan tesis ini.

## 4. Metode Pengolahan dan Analisis Data

Selanjutnya, metode pengolahan data diarahkan kepada kajian analisis isi (content analysis) terhadap Tafsīr al-Mīzān karya al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i. Melalui kajian analisis isi kitab tersebut, diharapkan dapat diperoleh hasil yang diinginkan. Penelusuran yang akan dilakukan yaitu terkait dengan ayat al-Qur'an yang dikategorikan sebagai ayat-ayat yang berkaitan dengan persoalan al-rāsikhūna fī al-'ilm.' Selain itu, motode analisis bahasa (lingustik analysis) juga akan digunakan dalam penelelitian tesis ini.

Tahap-tahap yang akan ditempuh dalam menganalisa konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *tafsīr al-mīzān* adalah sebagai berikut:

- a. Menulusuri seluruh ayat-ayat al-Qur'an tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dengan menelusuri kata tersebut dengan berbagai derivasinya.
- b. Menghimpun penafsiran ayat-ayat al-Qur'an tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang ada dalam *tafsīr al-mīzan*.

Rake Sarasin, 2000), h. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Content analysis merupakan analisis ilmiah tentang isi pesan suatu komunikasi. Menurut George dan juga Kraucer sebagaimana yang dikutip oleh Noeng Muhadjir bahwa penggunaan Content analysisdalam penelitian kualitatif lebih mampu menyajikan nuansa dan lebih mampu melukiskan prediksinya secara lebih baik. Lihat Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yogyakarta:

- c. Mengelompokkan penafsiran ayat-ayat al-Qur'an tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang terdapat dalam tafsir *al-mīzān*, menjadi dua pokok bahasan, yaitu karakter *al-rāsikhūna fī al-'ilm*, kemudian tugas dan tanggung jawab *al-rāsikhūna fī al-'ilm*.
- d. Menarik kesimpulan tentang konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzan*.

Adapun teknik interpretasi yang digunakan dalam penelitian tesis ini adalah teknik interpretasi tekstual, kultural, dan logis.

- a. Teknik interpretasi tekstual digunakan untuk melihat penafsiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i yang berdasarkan pada teks atau naskah yang terdapat dalam *Tafsīr al-Mīzān*.
- b. Teknik interpretasi kultural digunakan untuk melihat apakah konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang ditawarkan oleh al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzān* tidak bertentangan dengan aspek kealaman dan sosial budaya.
- c. Adapun teknik interpretasi logis penulis gunakan untuk melihat apakah konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang ditawarkan oleh al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzān* tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip yang terdapat dalam ilmu logika.<sup>36</sup>

## G. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

Berdasarkan rumusan dan batasan masalah yang telah dijelaskan di atas, maka tujuan dan kegunaan penelitian ini adalah sebagai berikut:

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Penjelasan lebih lanjut terkait teknik-teknik interpretasi bisa dilihat dalam tulisan Abd. Muin Salim, Mardan,dan Achmad Abu Bakar. Lihat Abd. Muin Salim, dkk., *Metodologi Penelitian Tafsir Maudū'ī* (Makassar: Pustaka Al-Zikara, 2011), h. 131-195.

# 1. Tujuan Penelitian

Berangkat dari rumusan masalah yang telah dijelaskan, maka tujuan dan kegunaan dari penelitian ini adalah untuk:

- a. Mengetahui dan memahami penafsiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i terhadap term *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam Tafsīr al-Mīzan.
- b. Mengetahui dan memahami karakter *al-rāsikhūna fī al-'ilm* perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam Tafsīr al-Mīzān.
- c. Mengetahui dan memahami tugas dan tanggung jawab *al-rasikhuna fi al-'ilm* perspektif al-'Allamah al-Tabataba'i dalam Tafsir al-Mizan.

## 2. Kegunaan Penelitian

# a. Kegunaan Ilmiah

Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat menambah khasanah ilmu-ilmu keislaman, terutama dalam bidang ilmu tafsir, baik di masa sekarang maupun di masa akan datang. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan untuk dapat dijadikan sebagai literatur dan dapat dikembangkan dan disempurnakan pembahasannya lebih lanjut.

# b. Kegunaan Praktis

Secara praktis, kajian ini diharapkan dapat bermanfaat bagi masyarakat umum sebagai bahan bacaan dalam rangka usaha peningkatan pengetahuan dan wawasan tentang konsep *al-rasikhuna fī al-'ilm*. Selain itu, penelitian ini juga menjadi sarana bagi penulis untuk memporoleh gelar akademik dalam ilmu al-Qur'an dan tafsir yaitu M. Ag.

#### **BABII**

# BIOGRAFI INTELEKTUAL AL-'ALLĀMAH AL-ṬABĀṬABĀ'I DAN PROFIL TAFSĪR AL-MĪZĀN

# A. Biografi al-'Allāmah al-Tabātābā'i

#### 1. Kelahiran dan Nasab

Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i (1321-1402 H/1904-1982 M) memiliki nama asli Muḥammad Ḥusain bin Sayyid<sup>37</sup> Muḥammad bin Sayyid Muḥammad Ḥusain bin al-Hāj al-Mirza Ali Aṣgar Syaikh al-Islām al-Qāḍi,<sup>38</sup> yang nasabnya sampai kepada Ḥasan al-Muṣannā anak dari Imām Ḥasan bin 'Ali bin Abī Ṭālib.' Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i adalah salah seorang dari hamba-hamba Allah yang bangga akan pemikiran Islam yang maju, hal tesebut terbukti dari kontribusi yang diberikannya

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Gelar Sayyid yang disandang oleh al-'Allamah al-Ṭabaṭaba'i mengindikasikan bahwasanya ia termasuk keturunan Nabi Muhammad saw. Di Persia istilah *Sayyid* atau *Sayyed* digunakan khusus dalam pengertian ini, sementara di dunia Arab istilah tersebut biasa juga digunakan untuk padanan kata "*Gentleman*" atau ''*Mr*" yang berarti tuan. Lihat catatan kaki yang diberikan oleh Sayyid Husein Nasr pada al-'Allāmah Sayyid Muḥammad Ḥusain al-Ṭabaṭabā'i, *Shi'te Islam*. Terj. Sayyed Hossein Nasr (New York: State University of New York Press, 1975), h. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>'Ali al-Ausi, *al-Ṭabāṭabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī* (Iran: Mu'awaniyyah al-Riasah, 1985), h. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Sayyid Muḥammad 'Ali Iyāzi, *al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum* (t.t: t.p., 1315 H), h. 704. Untuk nasab lengkapnya yaitu: Muḥammad Ḥusain bin Muḥammad bin Muḥammad Ḥusain bin al-Hajj al-Mirza 'Ali Aṣgar Syaikh al-Islām bin Mirza Muḥammad Tāqi al-Qāḍi bin Mirza Muḥammad Qāḍi bin Mirza Muḥammad 'Ali al-Qāḍi bin Mirza Ṣadr al-Dīn Muḥammad bin Mirza Yūsuf Nuqaib al-Asyraf bin Mirza Ṣadr al-Dīn Muḥammad bin Majd al-Dīn bin Sayyid Ismā'il bin Amir 'Ali Akbar bin Siraj al-Dīn al-Amīr Abd al-Wahab bin Amīr Abd al-Ģaffar bin Sayyid 'Imad al-Dīn Amīr al-Hajj bin Fakhr al-Dīn Ḥasan bin Kamal al-Dīn Muḥammad bin Sayyid Ḥasan bin Syihab al-Dīn 'Ali bin Imad al-Dīn 'Ali bin Sayyid Aḥmad bin Sayyid Imād al-Dīn bin Abi al-Ḥusain 'Ali Syihab bin Abi al-Ḥasan Muḥammad al-Sya'ir bin Abi 'Abdullāh Aḥmad al-Sya'ir bin Abi Ja'far Muḥammad al-Aṣgar bin Abi 'Abdullah Aḥmad bin Ibrāhim Ṭabā Ṭabā bin Ismā'il al-Dibaj bin Ibrāhim al-Gamar bin Ḥasan al-Muṣanna bin Imam Ḥasan bin 'Ali. Lihat 'Ali al-Ausi, *al-Ṭabāṭabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*, h. 37.

dari segi pemikiran dan ilmu pengetahuan. Selain itu, ia juga adalah salah seorang mufassir kontemporer yang bermazhab Syi'ah *Isna* 'Asvarah. 40

Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i lahir di desa Ṣadabad atau Ṣadagan dekat dari kota Tabrīz tanggal 29 Dzulhijjah 1321 H/16 Maret 1904 M<sup>41</sup> di lingkungan keluarga yang terkenal dengan kemulian, keilmuan, serta kepemimpinannya. Bahkan, empat belas keturunan pendahulunya adalah ulama-ulama yang terkenal di kota Tabrīz. Laqab al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dinisbahkan kepada salah seorang kakeknya yang bernama Muḥammad bin Ibrāhim Ṭabāṭabā bin Ismā'il al-Dibāj.

Julukan Ṭabāṭabā tersebut bermula ketika ayah Ibrahim Ṭabāṭabā hendak membelikannya baju dan memberikannya kebebasan untuk memilih baju mana saja, kemudian Ibrāhim mengumpulkan baju yang diinginkannya dan berkata طبا طبا طبا yang berarti قبا قبا قبا (mengumpulkan dengan jari-jari). Dikatakan juga bahwasanya orang-orang memberi gelar tersebut dengan bahasa nibtiyah yang bermakana "tuan". 42

Ketika al-'Allāmah al-Tabātabā'i berumur lima tahun ayahnya meninggal dunia, empat tahun kemudian pada usia sembilan tahun ibunya juga meninggal ketika melahirkan adiknya Sayyid Muḥammad Hāsan. Semenjak saat itu al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dan adiknya menjadi yatim piatu, hal tersebut membuat hubunganya dengan adik kandungnya sangat dekat disepanjang kehidupan mereka, kedekatan tersebut membuat keduanya memiliki ketertarikan dan minat yang sama.<sup>43</sup> Untuk

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Sayyid Muhammad 'Ali Iyazi, al-Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum, h. 704.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Hamid Algar, "Allāma Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic", *Journal of Islamic Studies*, 5 April 2006, h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Ali al-Ausi, *al-Tabātabā* i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī, h. 44.

 $<sup>^{43}</sup> Hamid$  Algar, "Allāma Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic", h. 2.

memelihara serta mengurus kehidupan sehari-harinya dan adiknya, walinya (orang yang mengurus harta peninggalan ayahnya) Sayyid Muḥammad 'Ali Qāḍi yaitu pamannya dari pihak ayah menyerahkan keduanya kepada seorang pelayan laki-laki dan seorang pelayan perempuan.<sup>44</sup>

# 2. Latar Belakang Sosial dan Budaya

Latar belakang sosial dan budaya yang mengitari kehidupan seorang tokoh tentunya memiliki pegaruh dan peran yang besar dalam membentuk karakter serta pemikirannya. Maka dari itu, untuk dapat mengetahui serta memahami pemikiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i mengenai kajian-kajian keislaman khususnya yang terdapat dalam Tafsīr al-Mīzān, kiranya perlu ditinjau kembali sejarah tentang situasi dan kondisi Iran khususnya daerah Tabrīz, Najaf, dan Qum sebagai tanah kelahiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i sekaligus sebagai daerah yang menjadi tempat ditulisnya Tafsīr al-Mīzān.<sup>45</sup>

Secara umum Iran dikenal sebagai negara yang subur, dan kaya akan barangbarang tambang. Dari segi kekayaan nabatinya, Iran ditumbuhi dan dikelilingi oleh berbagai macam biji-bijian, sayur-sayuran, serta buah-buahan. Sementara dari segi industri, Iran sejak dahulu terkenal sebagai negara pembuat sajadah yang terbaik. 46

Adapun dalam budaya keilmuan, jika dilihat dari daerah-daerah yang dijadikan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i untuk menuntut ilmu maka dapat diketahui pada eranya semangat keilmuan di Iran sangat tinggi, hal tersebut terbukti dari banyaknya

<sup>45</sup>Pembahasan mengenai kondisi dari kota Tabrīz, Najaf, dan Qum akan dibahas secara ringkas dalam pembahasan mengenai perjalanan pendidikan al-'Allāmah al-Tabātabā'i.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Aḥmad Luqmani, *Allameh Tabatabai, Meezane Ma'reefat,* terj. Dede Nurdin, *Potret Surgawi Sehari-hari Allamah Thabathaba'i* (Depok: Pustaka IIMaN, 2007), h. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Ali al-Ausi, *al-Tabātabā* i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī, h. 18.

sarana-sarana serta metode-moetode pendidikan yang telah ada pada saat itu baik itu di Tabrīz, Najaf, maupun Qum. Sarana pendidikan yang pertama dibangun pada masa al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i adalah *Jami'ah Tehran* yaitu pada tahun 1931 M, dan selanjutnya pada 1941 M didirikan kembali lima Perguruan Tinggi yaitu *Jami'ah Tabrīz, Syirāz, Masyhad, Asfahān*, dan *Ahwāz*.<sup>47</sup>

Jika melihat tiga kota serta masa yang dilalui dalam karir kehidupan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i, dapat diketahui bahwasanya ia mengelami berbagai pergolakan intelektual dan politik yang saat itu terjadi di Iran. Dari segi pergolakan intelektual, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i masih mewarisi pertentangan antara mazhab *Akhbariyyah*, sebagai sebuah kecenderungan tradisional dalam yurisprudensi Syi'ah, dan madzhab *Uṣūliyyah*, sebagai sebuah mazhab hukum Syi'ah yang bersandar pada serangkaian proses rasional.<sup>48</sup>

Ditinjau dari segi historisnya, periode Safawiyah dapat dipandang sebagai masa awal dari kecenderungan mazhab *Akhbariyyah* atau tradisional dalam yurisprudensi Syi'ah. Berbeda dengan mazhab *Uṣuliyyah* (mazhab yang berlandaskan *Uṣul Fiqh* dan metodologi hukum) yang memandang bahwasanya kehadiran para imam kharismatik dalam masyarakat Syi'ah dipercayakan kepada para ulama yang memiliki pengetahuan dan keahlian-keahlian ilmiah, madzhab *Akhbariyyah* justru menganggap bahwa koleksi hadis Syi'ah sebagai jaminan yang memadai dari kehadiran para Imam-imam tersebut. 49 Selain adanya pertentangan

<sup>47</sup> Ali al-Ausi, *al-Ṭabāṭabāʿi wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*, h. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Rosihon Anwar, "Tafsir Esoterik Menurut Pandangan al-Ṭabāṭabā'i", Thesis (Jakarta: Sekolah Pasca Sarjana UIN Syarif Hidayatullah, 2004), h. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Farhad Daftary, *Intellectual Traditions in Islam*, terj. Fuad Jabali dan Udjang Tholib, *Tradisi-tradisi Intelektual Islam* (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2002), h. 223.

antara kedua madzhab tersebut, di eranya juga yaitu setelah Perang Dunia Kedua pemikiran Marxisme begitu populer di kalangan para pemuda Qum, hal inilah yang kemudian membuatnya bersusah payah dan tak kenal untuk terus berupaya menyampaikan hikmah dan pesan intelektual Islam kepada murid-muridnya baik itu yang berlatar belakang pendidikan tradisional maupun modern. <sup>50</sup>

Adapun dari segi pergolakan politik, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i sekaligus mengalami dua peristiwa besar yang saat itu terjadi di Iran, yaitu Perang Dunia Kedua dan Revolusi Islam 1979. Sejak tahun 1880 Iran terlibat dalam konfrontasi menghadapi Imperialisme Inggris dan Rusia, hal tersebut mengakibatkan Iran terpecah dalam berbagai arus pengaruh. Tahun 1914-1918 Iran utara dikuasai oleh Rusia dan bagian selatan dikuasai oleh Inggris. Kemudian pada tahun 1921 Reza Khan mengambil alih kekuasaan, dan pada 1923 ia menjabat sebagai perdana menteri dan berhasil menaklukkan dinasti Qajar. Selanjutnya pada tahun 1925 ia disahkan sebagai Shah Iran dengan menetapkan Dinasti Pahlevi sebagai nama kekuasaannya. Setelah Perang Dunia Kedua, Inggris kemudian menarik diri dari Iran.<sup>51</sup>

Pada tahun 1979 terjadilah Revolusi Iran yang dilancarkan oleh Ayatullah Khumaini sebagai bentuk penentangan terhadap Revolusi Putih (sebuah gerakan yang memukul tuan-tuan tanah dan pemimpin-pemimpin keagamaan Islam) yang dilancarkan oleh Shah Iran pada tahun 1963. Setahun setelah Revolusi Iran yaitu pada awal tahun 1980 Iran menyelenggarakan pemilihan umum yang pertama untuk

 $^{50}$  Allāmah Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i, Shi'te Islām, h. 22-23.

<sup>51</sup>Dudung Abdurrahman, dkk., *Sejarah Peradaban Islam: Dari Masa Klasik Hingga Modern* (Yogyakarta: LESFI, 2012), h. 276.

memilih presiden, dan pada saat itu Abu al-Ḥasan Bani Sadr terpilih sebagai presiden pertama Iran. Sejak peristiwa revolusi tersebut, hubungan Iran dengan dunia Barat semakin memburuk.<sup>52</sup>

# 3. Perjalanan Pendidikan serta Guru-Gurunya

Dalam proses awal perjalanan pendidikannya, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dididik dengan menggunakan metode khusus yang pada saat itu dikenal dengan metode al-Ḥauzah<sup>53</sup> (الحوزة) yaitu sebuah halaqah keilmuan awal bagi para peserta didik. Dahulunya metode pendidikan seperti ini diadakan di masjid-masjid, akan tetapi sejalan berkembangnya zaman metode ini terus berkembang menjadi lebih baik dan digunakan dalam tiga jenjang pendidikan.<sup>54</sup>

Tiga jenjang pendidikan tersebut masing-masing mempunyai tingkatan dan kelas yang berbeda, yaitu:<sup>55</sup>

- a. Jenjang pertama dikenal dengan *dirasah al-muqaddimah* atau tingkat awal. Pada tingkat ini para siswa diajarkan ilmu *mantiq, naḥwu, ṣaraf, balāgah, aruḍ*, dan ilmu-ilmu sastra lainnya. Selain itu, juga diajarkan ilmu-ilmu dasar tentang fiqh dan ushul fiqh.
- b. Jenjang kedua dikenal dengan *dirasah al-sutuh* atau tingkat pertengahan. Jika pada tingkat awal siswa difokuskan untuk mempelajari ilmu-ilmu bahasa dan

<sup>53</sup>al-Ḥauzah secara bahasaberasal dari kata hāza-yahūzu-hauzan-hiyāzatan (حاز بيوز حوزا وحيازة) bermakna mengumpulkan sesuatu yang berarti menghimpun dan mengumpulkannya. Lihat Louis Makhlouf, al-Munjid fī al-Lugah wa al-I'lām (Beirut: Dār al-Masyriq, 2008), h. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Dudung Abdurrahman, dkk., Sejarah Peradaban Islam, h. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Ali al-Ausi, *al-Tabātabā* i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī, h. 45.

<sup>55</sup> Ali al-Ausi, al-Tabataba i wa Manhajuhu fi Tafsirihi, h. 46.

sastra, maka pada tingkat yang kedua ini para siswa difokuskan untuk mempelajari kitab-kitab fiqh, ushul fiqh, dan filsafat.

Jenjang pendidikan yang ketiga dikenal dengan dirasah al-kharii atau tingkat C. tinggi. Pada tingkat ini para siswa sudah mulai mandiri tanpa diikat dengan sumber keilmuan tertentu, mereka sudah mulai melakukan diskusi terhadap mata pelajaran yang telah mereka pelajari seperti fiqh, ushul fiqh, ataupun tafsir. Setelah berdiskusi, mereka merujuk pendapat para ulama mengenai tema yang mereka bahas, kemudian setelah merujuk, membandingkan, dan mentarjih pendapat para ulama, mereka diminta untuk memberikan kesimpulan pribadi terkait tema yang dibahas. Setelah semua itu selesai, selanjutnya mereka mendengarkan pengarahan serta penjelasan ustadz yang mengajarkan mata pelajaran tersebut. Para ustadz menjelaskannya dari berbagai sisi yang kebanyakan berbeda dari apa yang disampaikan para muridnya, baik itu dari sisi dalil, diskusi pemikiran, serta pendapat-pendapat bijak lainnya. Namun, terkadang juga mereka setuju dengan pendapat yang diungkapkan oleh muridmuridnya. Metode ini terus menerus dilakukan oleh para siswa hingga mereka mencapai tingkat ijtihad dan diperbolehkan untuk memberikan ijtihad.

Dalam proses perjalanan keilmuannya, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menjalaninya di tiga kota terpelajar yaitu Tabrīz, Najaf, dan Qum. Di tiga tempat inilah ia mulai menumbuhkan dan membiasakan kegiatan keilmuannya. <sup>56</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Ali al-Ausi, *al-Ṭabaṭabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*, h. 45.

# a. Tabrīz<sup>57</sup>

Semenjak kepergian ayah dan ibunya, Melalui Sayyid Muḥammad 'Ali Qāḍi, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dan adiknya dimasukkan ke sekolah dasar dan selanjutnya ke sekolah menengah. Setelah itu, pendidikan keduanya diserahkan kepada seorang guru privat yang mengajarkannya bahasa Parsi dan pelajaran-pelajaran dasar lainnya selama enam tahun. Pada masa tersebut (1911-1917 M) tidak ada program yang dikhususkan untuk pelajaran-pelajaran dasar. Selain mempelajari al-Qur'an, pada masa itu ia juga mempelajari berbagai karya klasik mengenai kesusastraan dan sejarah Parsi seperti *gulistan* dan *bustan* karya Sa'di Ṣirazi, *nesab* dan *akhlaq*, serta tulisan-tulisan karya Amīr Nezām).<sup>58</sup>

Selain itu, ia juga diajarkan kaligrafi, sebelum ia melangkah kepada pelajaran khusus mengenai ilmu bahasa arab—seperti ilmu tatabahasa Arab, nahwu, retorika, dan ilmu-ilmu dasar yang menjadi syarat untuk menekuni dan mempelajari Islam sepuluh tahun yang akan datang. <sup>59</sup> Begitu senangnya terhadap ilmu kaligrafi, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dan adiknya sering pergi ke pinggiran kota Tabrīz di dekat

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Tabrīz kota yang dulunya dikenal dengan nama *Kadres* adalah salah satu kota yang terkenal di provinsi Azerbaijan. Tabrīz termasuk kota kedua setelah Tehran yang memiliki pengaruh besar dan menjadi pusat dalam sejarah kemerdekaan bangsa Iran, hal tersebut terbukti melalui penduduknya yang selalu berada di barisan terdepan dalam memperjuangkan kemerdekaan bangsa Iran dari penjajahan. Sejak dahulu kota ini terkenal di pasar dunia sebagai kota pengrajin kulit dan sajadah yang terbaik, kota ini juga dikenal dengan cuacanya yang teduh dan sejuk. Selain itu, sejak masa *Safawiyah* hingga saat ini kota Tabriz menjadi salah satu pusat keilmuan dan ajaran Syiah di Iran, sehingga tidak mengherankan di dalam kota ini terdapat banyak sekolah-sekolah tinggi agama yang tentunya telah menghasilkan banyak ulama dan cedekiawan muslim yang terkenal seperti Abu Zakaria yang juga dikenal dengan *al-Khaṭīb al-Tabrīz* (w. 502 H). Lihat 'Ali al-Ausi, *al-Ṭabāṭabā‐i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*, h. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Ahmad Lugmani, *Allameh Tabatabai*, *Meezane Ma'reefat*, h. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Hamid Algar, "Allāma Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic", h. 2.

kaki pegunugan dan di perbukitan hijau dan menghabiskan waktu sepanjang hari untuk menulis kaligrafi. Dari kesenangannya tersebut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dikenal sabagai salah seorang yang memiliki tulisan kaligrafi yang terbaik dan terindah, dan hal ini juga menunjukkan bahwasanya selain ahli dalam bidang agama ia juga ahli dalam bidang seni.<sup>60</sup>

Ditahun-tahun awal pendidikannya, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i juga memperoleh aneka ragam latihan-latihan dan kemampuan atletik seperti: keahlian menunggang kuda, berenang, keahlian memanjat tebing, berburu, dan keahlian menembak. Selama di Tabrīz al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menyelesaikan pendidikannya hingga tingkat menengah atau yang dikenal dengan *dirāsah al-suṭūh*. b. Najaf<sup>62</sup>

Kota Najaf adalah salah satu kota di Iran yang didesain sebagai kota ilmu pengetahuan dan menjadi pusat pembelajaran Syi'ah. Di kota ini ditawarkan berbagai kesempatan serta peluang bagi mereka yang ingin menuntut ilmu.<sup>63</sup>

Kesempatan serta peluang tersebut tak disia-siakan oleh al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dan adiknya. Setelah menyelesaikan *dirāsah al-suṭuh* (pendidikan tingkat menengah) pada tahun 1343 H/1925 M, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i beserta adiknya

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Ahmad Luqmani, *Allameh Tabatabai, Meezane Ma'reefat,* h. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Hamid Algar, "Allāma Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic", h. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Najaf dalam bahasa Arab bermakna anak bukit, ditengah-tengah kota ini terdapat makam Imam Ali bin Abi Thalib. Kota Najaf dikenal juga sebagai kota yang terpelajar, di dalamnya terdapat banyak perpustakaan, sekolah, serta masjid yang digunakan sebagai sarana untuk mengajarkan ilmu pengetahuan dengan menggunakan metode *al-hauzi*. Kota Najaf menjadi kota terpelajar setelah hijrahnya Syekh Muhammad bin al-Hasan al-Thusi dari Baghdad ke Najaf pada tahun 448 H. Lihat Ali 'Ali al-Ausi, *al-Tabātabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*, h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Hamid Algar, "Allāma Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic", h. 3.

berangkat ke Universitas Najaf untuk melanjutkan perjalanan pendidikannya dan memperoleh pelajaran lanjutan lainnya di tingkat yang lebih tinggi dari sebelumnya yaitu *dirāsah al-khārij*. <sup>64</sup> Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menetap di Najaf selama sepuluh tahun, disana ia mengisi waktunya untuk memperoleh berbagai macam ilmu pengetahuan Islam dan ilmu pengetahuan lainnya, hingga kemudian ia memperoleh derajat ijtihad. <sup>65</sup>

Sebagian besar siswa di Universitas Najaf mempelajari cabang *ilmu-ilmu* naqliyyah (transmitted science), khususnya ilmu-ilmu yang terkait dengan syariat (Divine Law), fiqh (jurisprudence), dan ushul fiqh (the principles of jurisprudence). 66 Oleh karena itu, al-'Allāmah Ṭabāṭabā'i menghabiskan banyak tahun untuk mempelajari disiplin ilmu-ilmu tersebut bersama para ahli seperti Mirza Husayn Na'ini, Ayatullah Abu al-Ḥasān Isfahāni, Ayatullah Hajj Mirza 'Ali Irāvāni, dan Ayatullah Mirza 'Ali Asgār. Dalam disiplin ilmu fiqh ia belajar kepada Muḥammad Husayn Gārāvi Isfahāni Kumpāni 67

Melalui para ahli tersebut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i kemudian menjadi seorang syaikh dalam ilmu syariat, fiqh, maupun ushul fiqh. Bahkan jika ia terus memusatkan perhatiannya dalam disiplin ilmu tersebut, ia akan menjadi salah seorang mujtahid atau ulama syariat yang terkemuka dan mampu memberikan banyak pengaruh sosial dan politik.<sup>68</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, *Shi'te Islam*, h. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Sayyid Muhammad Ali Iyazi, *al-Mufassirun Hayatuhum wa Manhajuhum*, h. 703.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Allamah Thabathaba'i, *Shi'ite Islam*, h. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Hamid Algar, "Allāma Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic", h. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, *Shi'ite Islam*, h. 21.

Akan tetapi hal itu tidak menjadi fokus utamanya. Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i lebih tertarik pada ilmu-ilmu '*aqliyyah (intellectual science)*, ia mempelajari dengan tekun seluruh cabang dari ilmu matematika tradisional melalui Sayyid Abu al-Qāsim Khawansāri atas instruksi dari guru filsafatnya Aga Sayyid Husayn Badkuba'i.<sup>69</sup>

Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i belajar kepada Badkuba'i selama sepuluh tahun lamanya. Melalui Badkuba'i, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i mempelajari sumber-sumber primer ilmu filsafat seperti *akhlaq* karya Miskawayh, *al-Syifā*' karya Ibnu Sīna, *Qawā'id* karya Ibnu Turka, *al-Asfār* dan *Maṣā'ir* karya Ṣadr al-Dīn Syirāzi (Mulla Sadra), dan *Manzūma* karya Syekh Hādi Sabzavāri. Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i mempelajari ilmu-ilmu '*aqliyyah* tersebut bertujuan agar memperkuat kekuatan penalaran dan deduksinya.<sup>70</sup>

Selain mempelajari pelajaran-pelajaran ilmu 'aqliyyah, atau yang juga biasa dikenal sebagai 'ilm ḥuṣūli (ilmu yang diperoleh dengan cara belajar secara konvensional), al-'Allāmah al-Tabātabā'i juga mempelajari ilmu ḥuḍūri (ilmu-ilmu yang diperoleh secara langsung dari Allah swt.), atau yang juga biasa dikenal dengan ilmu ma'rifat.

Melalui *ilmu ḥusuli* tersebut setiap pengetahuan beralih menjadi penglihatan terhadap hakikat-hakikat supranatural.<sup>71</sup> Diantara guru-gurunya yang paling berjasa dalam mempelajari *ilmu ḥuṣuli* adalah sepupunya sendiri al-Hajj al-Mirza al-Qāḍi al-

<sup>70</sup>Hamid Algar, "Allāma Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic", h. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, *Shi'ite Islam*, h. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, *Shi'te Islam*, h. 22.

Ṭabāṭabā'i al-Tabrīzi seorang ulama besar dalam bidang ilmu ma'rifat, fiqh, hadis, dan akhlaq.<sup>72</sup>

Melalui Mirza al-Qāḍi, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dibimbing menuju ke arah rahasia-rahasia Ilahi dalam perjalanannya menuju kesempurnaan spiritual. Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i pernah bercerita bahwasanya sebelum ia bertemu dengan Mirza al-Qāḍi, ia telah mempelajari kitab *Fusūs al-Ḥikam* karya Ibnu 'Arabi (1165-1240 M) dan berfikir bahwasanya ia telah memahaminya dengan baik. Akan tetapi, ketika bertemu dengan Mirza al-Qāḍi ia menyadari bahwasanya ia belum tahu apaapa. Ia juga bercerita bahwa ketika Mirza al-Qāḍi (1869-1947 M) mulai mengajarkan *Fusūs al-Ḥikam*, seakan-akan dinding yang ada di dalam ruangan ikut berbicara tentang hakikat ma'rifat dan ikut berpartisipasi terhadap uraian-uraian yang disampaikannya.<sup>73</sup>

Selain mengajarkan *Fusus al-Ḥikam*, Mirza al-Qāḍi juga mengajarkan *Futuḥaḥ al-Makkiyah*. <sup>74</sup> Mirza al-Qāḍi juga sering mendatangi rumah al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dan memberinya nasehat-nasehat, salah satu nasehat yang pernah disampaikan gurunya ialah: "wahai anakku! jika engkau menginginkan dunia maka dirikanlah shalat malam, dan jika engkau juga menginginkan akhirat maka dirikanlah juga shalat malam!". <sup>75</sup> Berkat gurunya itu, tahun-tahun di Najaf bagi al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i tidak hanya menjadi sebuah periode pencapaian intelektual

72

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ḥusaini al-Tihrāni, *al-Syams al-Sāṭi'ah*. Terj. Sayyid 'Abbas Nūr al-Dīn dan 'Abd al-Rāḥim Mubārak (Qum: Dār al-Ḥujjah al-Baida', 1417 H), h. 23

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, *Shi'te Islam*, h. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Hamid Algar, "Allāma Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic", h. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ḥusaini al-Tihrāni, *al-Syams al-Sāṭi'ah*. Terj. Sayyid 'Abbas Nūr al-Dīn dan 'Abd al-Rāḥim Mubārak h. 24.

tetapi juga menjadi salah satu periode pencapaian praktek-praktek spritual dan kezuhudan. <sup>76</sup>

# c. Oum<sup>77</sup>

Akibat kesulitan ekonomi, dan diumumkannya secara resmi sebuah peraturan yang tidak memungkinkan bagi dirinya untuk menerima dana minimal dari saham tanah milik keluarganya yang berada di desa Shadabad,<sup>78</sup> akhirnya pada tahun 1354 H/1935 M al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i kembali ke Tabrīz untuk kembali mendampingi saudaranya. Ia menghabiskan beberapa tahun yang tenang di kota tersebut dengan mengajar sejumlah kecil murid, akan tetapi selama beberapa tahun tersebut ia tetap saja belum dikenal dikalangan keagamaan Persia pada umumnya.<sup>79</sup>

Pada perang dunia ke II, Uni Soviet menyerbu Iran Utara dan membentuk sebuah rezim separatis yang berorientasi Marxist di Azerbaijan. Hal inilah yang mendorong al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i untuk kembali berhijrah dari Tabrīz ke Qum, tepatnya pada bulan Maret 1946. Pilihannya untuk berhijrah ke Qum semakin diperkuat ketika dia membaca sebuah firman Allah QS al-Kahfī/18:44.

<sup>76</sup>Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, *Shi'te Islam,* h. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Kota Qum terletak di sebelah selatan Tehran dengan jarak 140 km, termasuk salah satu kota

<sup>&#</sup>x27;Kota Qum terletak di sebelah selatan Tehran dengan jarak 140 km, termasuk salah satu kota yang bersejarah dan disucikan baik itu di Iran maupun di dunia Islam. Sebelum masuknya Islam, kota ini dikenal dengan nama kota *kam* (¬S), *kam* dalam bahasa Iran berarti sedikit. Qum yang dikelilingi oleh banyak sungai-sungai yang memiliki air yang melimpah termasuk dari salah satu kota-kota besar Iran yang menjadi pusat perdagangan. Pada tahun 83 H kota Qum mulai menjadi luas, peradabannya mulai tersebar, di dalamnya juga mulai dibangun masjid-masjid, madrasah diniyah, dan ma'halma'had ilmiah. Dinyatakan juga bahwasanya Qum salah satu dari universitas-universitas besar yang mengajkarkan ilmu-ilmu agama di bawah bimbingan para filsuf, mujtahid, dan ulama-ulama terkemuka. Pada abad ke-14 H Qum menjadi rujukan utama bagi Mazhab Syi'ah. Lihat 'Ali al-Ausi, *al-Tabātabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*, h. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>Hamid Algar, "Allāma Sayyid Muḥammad Ḥusayn Ṭabāṭabā'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic", h. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, *Shi'te Islam*, h. 22.

Terjemahnya:

Di sana pertolongan itu hanya dari Allah Yang Hak. Dia adalah sebaik-baik Pemberi pahala dan sebaik-baik Pemberi balasan.

Sesampainya di Oum, sosok al-'Allāmah Tabātabā'i yang pendiam dan sederhana mulai mengajar di kota suci ini. Pengajaran yang diberikannya dikonsentrasikan pada tafsir al-Our'an serta filsafat dan teosofi islam tradisional, yang selama bertahun-tahun sebelumnya tidak diajarkan di Oum, Selama di Oum, al-'Allāmah Tabātabā'i juga sering melakukan kunjungan ke Tehran untuk memberikan tanggapan terhadap materialisme dialektika dari sudut pandang tradisional di mana pada saat itu paham Marxisme menjadi mode di kalangan pemuda-pemuda Tehran. Pada saat itu beliaulah satu-satunya ulama yang bersusah payah mempelajari dasardasar filosofis komunisme dan kemudian berhasil membuat sebuah buku yang berjudul *Usul-i Falsafah wa Rawis-i Ri'alism* (Prinsip-prindip filosofi dan Metode Realisme). Dengan tak mengenal lelah al-'Allāmah Ṭabāṭabā'i terus berupaya untuk menyampaikan hikmah dan pesan intelektual Islam kepada tiga kelompok murid yang berbeda: kepada sekelompok murid-murid tradisional di Qum, kepada sekelompok murid yang diajarkannya ilmu ma'rifat dan tasawwuf, dan juga kepada kelompok orang-orang Persia yang berlatarbelakang pendidikan modern dan adakalanya juga kepada orang-orang non-Persia yang ditemuinya di Tehran.<sup>81</sup>

Al-'Allāmah Ṭabāṭabā'i bagaimanapun juga telah berusaha dan mencoba memberikan pengaruh yang begitu besar, baik itu terhadap lingkungan tradisional

 $^{80}$  Kementrian Agama RI,  $Al\mathchar`$  Alama RI,  $Al\mathchar`$  Agama RI, Al\mathchar` Agama RI, Al\mathchar` Agama RI, Al\mathchar` Agama RI, Al\mathchar` Agama

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, *Shi'te Islam*, h. 22-23.

maupun modern di Persia. Dia telah mencoba untuk membuat sebuah kalangan intelektual baru diantara kalangan yang berpendidikan modern yang ingin kenal terhadap intelektual Islam disamping dengan dunia modern. Selama di Qum, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i membaktikan hampir seluruh waktunya untuk menyelesaikan kitab tafsir yang ditulisnya dan memberikan pengarahan kepada murid-murid terbaiknya.<sup>82</sup>

Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i wafat pada 18 Muharram 1402 H dan dimakamkan di Qum. 83 Menjelang masa terakhir dalam kehidupannya al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i telah berhasil menyelesaikan berbagai tingkatan Gnosis (Irfan), penyempurnaan spiritual, dan telah melakukan pendakian yang panjang menuju Tuhan. Kesehariannya tidak pernah luput dari kesibukan berdzikir mengingat Allah, berdoa dan bermunajat kepada-Nya. 84

# 4. Karya-karya al-'Allamah al-Tabataba'i

Selain karya monumentalnya yang berjudul yang akan dibahas pada sub bab selanjutnya, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i sebagai seorang penulis yang produktif juga menulis karya-karya besar lainnya. Karya-karyanya banyak membahas tentang al-Qur'an dan pembahasan-pembahasan keagamaan lainnya baik itu yang ditulis dalam bahasa Arab maupun dalam bahasa Persia. Karya-karya al-'Allāmah al-Ṭabāṭaba'i setidaknya dikelompokkan dalam dua level, *pertama* karya-karya yang dikhususkan bagi mereka para ahli ilmu, dan yang *kedua* karya-karya yang bisa dipahami oleh

<sup>83</sup>Sayyid Muḥammad 'Ali Iyāzi, *al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum*, h. 703.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>Allamah Sayyid Muhammad Husayn Tabataba'i, *Shi'te Islam*,h. 23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>Aḥmad Luqmani, *Allameh Tabatabai, Meezane Ma'reefat,* h. 159.

sebagian besar masyarakat. Berikut diantara karya-karya yang pernah ditulisnya sebagaimana yang dikemukakan oleh 'Ali al-Ausi:<sup>85</sup>

#### a. Bahasa Persia

- 1) *Uṣūl al-Falsafah* (Prinsip-Prinsip Filsafat), kitab ini terdiri dari lima jilid dan ditulis dengan bahasa Persia disertai dengan beberapa catatan-catatan yang ditulis oleh muridnya, Syaikh Murtaḍa Mutahāri (1919-1979 M). Satu jilid diantaranya telah diterbitkan dalam bahasa arab yang diterjemahkan oleh Syaikh Jaʿfar al-Subḥāni (l. 1930 M). Tujuan dari penulisan kitab ini adalah mencoba untuk melakukan pendekatan antara Filsafat Islam Klasik dengan Filsafat Barat Modern, sebagai respon terhadap kecenderungan generasigenarasi muda Iran dalam mempelajari Filsafat Barat dan keberpalingan mereka terhadap Filsafat Islam.Kitab ini telah disampaikan oleh al-ʿAllāmah al-Ṭabāṭabāʾi kepada murid-muridnya dalam pertemuan-pertemuan yang diadakan di halaqah ilmiah Qum yang terdiri dari 14 makalah.
- 2) al-I'dad al-Awwaliyyah, dalam kitab ini, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menguraikan hitungan dari 1 sampai 10.000 dengan metode matematika tertentu yang dipelajari dari guru matematikanya yaitu Abi al-Qāsim al-Khawansāri (1313-1380 H/1895-1961 M).
- 3) *Ta'līqāt 'Alā Kitāb al-Aṣfār fī al-Falsafah*, Kitab ini ditulis al-'Allāmah Ṭabāṭabā'i sebagai komentar terhadap kitab *al-Aṣfār fī al-Falsafah* karya pilosof Sadr al-Syirāzi (1572-1640 M). Kitab ini diterbitkan sebanyak 6 jilid.

<sup>85</sup> Ali al-Ausi, al-Tabātabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī, h. 53-56.

- 4) *Ta'liqāt A'lā Kitāb al-Kifāyah* karya al-Syaikh Muḥammad Kāzim al-Kharrasāni (1255-1329 H/1853-1911 M).
- 5) Risalah fi al-I'jaz (Risalah tentang Mukjizat).
- 6) *Risālah fī Nizām al-Ḥukm*, Husain Nasr (l. 193,l3 M) memberikan ulasan terhadap kitab ini dalam pengantarnya terhadap kitab *al-Syi'ah fī al-Islām*. Selain ditulis dalam bahasa Persia, kitab ini juga sudah diterjemahkan dalam berbagai bahasa seperti bahasa Arab dan Jerman.
- 7) al-Qur'an fī al-Islām (al-Qur'an dalam Islam), al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menulis kitab ini dengan bahasa Persia dan kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa Arab oleh Sayyid Aḥmad al-Ḥusaini. Dalam kitab ini, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i membahas tentang keutamaan al-Qur'an sebagai kitab yang universal, sempurna, dan senantiasa terjaga sepanjang zaman. Ia juga membahas tentang derajat al-Qur'an di kalangan kaum muslimin, dan menentang keras mereka yang senantiasa berpaling dari ajaran-ajaran al-Qur'an. Selain itu, Ia juga mengungkapkan tentang pengagungan al-Qur'an terhadap ilmu pengetahuan yang tentunya al-Qur'an sendiri juga menganjurkan untuk mempelajarinya seperti ilmu alam, matematika, filsafat, etika, dan ilmu-ilmu lainnya.
- 8) al-Mar'ah fī al-Islām (Wanita dalam Pandangan Islam), dalam kitab kecil ini al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i memulainya dengan menjelaskan kondisi wanita dalam lintas sejarah yang memperlihatkan tentang kepahitan yang mereka alami sebagai seorang budak, kemudian hadirlah islam meluruskan dan memberikan penerangan terhadap perlakuan-perlakuan biadab tersebut dengan cara memuliakan wanita. Ia juga dalam buku tersebut menjelaskan

dasar-dasar umum tentang hukum-hukum Islam dan kedudukan perempuan dalam hukum-hukum tersebut.

9) Ma'nawiyyah al-Tasyayyu'.

#### b. Bahasa Arab

- 1) Bidavah al-Hikmah fi al-Falsafah.
- 2) Risalah fi al-Asma' wa al-Sifat (Risalah tentang Nama-Nama dan Sifat-sifat).
- 3) Nihāyah al-Ḥikmah fī al-Falsafah.
- 4) Risālah fī al-I'tibāriyyāt (Risalah tentang Gagasan-Gagasan Mengenai Asalusul Manusia).
- 5) Risalah fi al-Fa'al (Risalah tentang Perbuatan-Perbuatan Ilahiyyah).
- 6) Risalah fi al-Burhan (Risalah monografi tentang Penalaran).
- 7) Risalah fi al-Nubuwwat wa al-Manamat (Risalah tentang Nubuat dan Mimpimimpi).

Karya-karya di atas adalah sebagian dari karya tulis yang pernah ditulis al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i semasa di Najaf, Tabriz dan Qum baik yang berupa kitab maupun risalah atau makalah. <sup>86</sup>

## B. Profil Tafsīr al-Mīzān

Dari sekian banyak warisan-warisan pemikiran yang ditinggalkan oleh al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i terhadap dunia Islam, *Tafsīr al-Mīzan* adalah yang paling populer dan istimewa. *Tafsīr al-Mīzan* karya al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i mempunyai judul asli *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, terdiri dari 8.041 halaman, 20 jilid, dan

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>Ali al-Ausi dalam kitabnya *al-Thabathaba'i wa Manhajuhu*, mengungkapkan setidaknya ada 39 kitab maupun risalah yang telah ditulis oleh Allama Thabathaba'i semasa hidupnya lihat 'Ali al-Ausi, *al-Ṭabāṭabā'i wa Manhajuhu fī Tafsīrihī*, h. 53-56.

ditulis pada tahun 1375 H/1956 M. Hingga saat ini, *Tafsīr al-Mīzan* sudah diterbitkan sebanyak tiga kali oleh *Dār al-Kutūb al-Islāmiyyah* Tehran, terbitan yang pertama pada tahun 1375 H/1956 M, yang kedua pada tahun 1389 H/1969 M, dan yang ketiga pada tahun 1392 H/1972 M.

Selain diterbitkan di Tehran, *Tafsīr al-Mīzan* juga diterbitkan di Beirut oleh penerbit *Mu'assasah al-'Ilmi li al-Maṭbu'āt* pada tahun 1393 H/1973 M, dan di Qum oleh Mu'assasah *al-Nasyr al-Islāmi al-Tabi'ah li Jamā'āt al-Mudarrisīn* (tanpa tahun) sebanyak 20 juz dalam 10 jilid.<sup>87</sup> Tafsīr al-Mīzān selain ditulis dalam bahasa arab juga telah diterjemahkan ke dalam bahasa Persia.

Tafsīr al-Mīzan bisa dikatakan sebagai kitab tafsir dari kalangan Syi'ah yang ternama dan komprehensif, kitab ini terlahir setelah kitab Majma' al-Bayān karya Imam Fadl ibn Ḥasan al-Ṭabrāsi (468-548 H/1073-1153 M) dan kitab Tafsīr al-Tibyān karya salah seorang ulama Syi'ah Syaikh Abū Ja'far al-Ṭūsi (996-1067 M). Selain membahas masalah-masalah keagamaan, al-Mīzan sebagai kitab tafsir juga fokus dalam membahas masalah-masalah kekinian, dengan tetap berpedoman kepada kaidah tafsīr al-Qur'ān bi al-Qur'ān. 88

Untuk memberikan pemahaman yang dalam dan komprehensif terkait *Tafsīr al-Mīzan*, maka dalam sub bab ini akan dibahas beberapa hal; latar belakang penulisan, metode penafsiran, sumber penafsiran, keistimewaan serta kekurangannya.

<sup>88</sup>A. Husnul Hakim, M.A., *Ensiklopedi Kitab-kitab Tafsir* (Depok: Lingkar Studi al-Qur'an, 2013), h. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>Sayyid Muḥammad 'Ali Iyāzi, al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum, h. 703.

# 1. Latar Belakang Penulisan

Terkait latar belakang penulisan *Tafsīr al-Mīzan*, dikatakan bahwasanya tafsir ini tersusun dari draf kuliah-kuliah yang disampaikan al-'Allāmah al-Ṭabaṭabā'i semenjak pertama kali menginjakkan kaki di Ḥauzah Qum pada tahun 1325 H.<sup>89</sup>

Setibanya di Qum, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i mengikuti program pendidikan di Ḥauzah dengan pertimbangan bahwa hal tersebut merupakan kebutuhan masyarakat. Akan tetapi, selama mengikuti program di Ḥauzah ia merasakan ada hal yang kurang dan merasa berkewajiban untuk memperbaiki kekurangan tersebut. Di antara kekurangan yang paling penting terletak pada wilayah tafsir al-Qur'an dan intelektual sains. Pada kenyataannya, pada saat itu tafsir al-Qur'an yang sejatinya membutuhkan riset dan penelitian sains belum begitu diperhatikan dan masih dianggap bidang studi yang tabu bagi mereka yang terbiasa melakukan riset dalam bidang fiqh dan ushul fiqh. Berdasarkan alasan tersebut, ia mulai mempelajari tafsir UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Selain terus mempelajari ilmu tafsir dan filsafat, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i juga mulai menulis dan memberikan kuliah-kuliah terkait keilmuan Islam kepada mahasiswa-mahasiswanya di *Jami'ah al-Dīniyyah Qum* Iran. Mahasiswa-mahasiswanya kemudian memintanya untuk menghimpun kuliah-kuliah yang pernah disampaikannya menjadi sebuah kitab tafsir yang kelak akan bermanfaat dan berguna. Maka ia mengabulkan permintaan mereka dan mempersiapkan materimateri kuliahnya yang terkait dengan tafsir al-Qur'an, sehingga pada tahun 1375

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>Rosihon Anwar, "Tafsir Esoterik Menurut Pandangan al-Thabathaba'i", h. 66.

<sup>90</sup> Ahmad Ahmad Lugmani, *Allameh Tabatabai*, *Meezane Ma'reefat*, h. 131.

H/1956 M juz pertama dari *Tafsīr al-Mīzan* telah selesai ditulis. Proses penulisan *Tafsīr al-Mīzan* terus berlanjut hingga sempurna menjadi 20 jilid, dan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i berhasil menyelesaikan penulisan juz terakhir dari *Tafsīr al-Mīzan* pada tanggal 23 Ramadan tahun 1392 H/1971 M.<sup>91</sup>

Terkait dengan alasan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i memilih untuk menamai kitab tafsirnya dengan *al-Mīzan*, Syaikh Sālim al-Ṣafar mengatakan bahwasanya hal tersebut menunjukkan karakteristik tafsirnya yang mampu bersikap seimbang terhadap pendapat-pendapat yang berbeda baik yang berasal dari kitab-kitab klasik maupun modern, dan seimbang terhadap ilmu agama, sains, dan sejarah. <sup>92</sup>

Sedangkan 'Ali al-Ausi berpendapat bahwasanya penamaan tersebut terkait dengan banyaknya pendapat-pendapat mufassir dan ulama-ulama lainnya yang diungkapkan di dalam tafsirnya, dan kemudian dari pendapat-pendapat yang berbeda tersebut dilakukan penimbangan (mizan) dan tarjih untuk menguatkan ataupun menolak antara pendapat yang satu dengan lainnya. <sup>93</sup>

## 2. Metode dan Corak Penafsiran

Meski terdapat banyak metode yang digunakan dalam menafsirkan al-Qur'an, akan tetapi jumhur ulama sepakat berpendapat bahwasanya cara terbaik dalam menafsirkan al-Qur'an adalah *tafsīr al-Qur'ān bi al-Qur'ān* (menafsirkan al-Qur'an dengan al-Qur'an). Maka ketikamenafsirkan al-Qur'an hendaknya terlebih dahulu mengumpulkan ayat-ayat yang terkait dengan ayat yang hendak kita tafsirkan. Jika

<sup>92</sup>al-Syaikh Sālim al-Ṣafar, *Naqd Manhaj al-Tafsīr wa al-Mufassirīn al-Muqārin* (t.t.: Dār al-Hadi, t.th.), h. 400.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Ali al-Ausi, *al-Tabātabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*, h. 114-115.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Ali al-Ausi, *al-Tabātabā i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*, h. 115.

tidak ditemukan penafsirannya melaui ayat-ayat al-Qur'an, maka selanjutnya kita diperkenankan untuk menafsirkannya dengan hadis-hadis Rasulullah saw., pendapat-pendapat para sahabat, *lugah*/bahasa (karena sesungguhnya al-Qur'an diturunkan dengan bahasa Arab, dan menafsirkannya sesuai dengan makna bahasa dan syair-syair yang diperbolehkan oleh syara'. Jika belum ditemukan penafsirannya dengan cara-cara tersebut, maka selanjutnya kita dituntut untuk menggunakan kaidah-kaidah tafsir yang telah ditetapkan oleh jumhur ulama. <sup>94</sup>

Tidak berbeda dengan metode-metode di atas, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzān* senantiasa menggunakan metode atau kaidah *tafsīr al-āyah bi al-āyah* (tafsir ayat dengan ayat) yang berarti mengeluarkan maksud dan tujuan dari ayat al-Qur'an melalui al-Qur'an itu sendiri. Metode ini ia pelajari melalui gurunya Ayatullah al-Ḥajj Mirza 'Ali al-Qāḍi (1285-1366 H/1869-1947 M) yang juga telah menulis tafsir mulai dari surah al-Fātiḥah hingga surah al-An'ām. <sup>95</sup>

Selain menggunakan metode tersebut, Allāmah Tabātabā'i juga menggunakan metode *tahlīli* dengan menggunakan dua pendekatan sekaligus yaitu *al-manhaj al-'aqliy* dan *al-manhaj al-asari.* 

# a. al-Manhaj al-'Aqliy (الْمَنْهَج الْعَقْلِي)

Makna dari pendekatan *al-manhaj al-'aqliy* atau *al-ra'yi* adalah berijtihad dalam menafsirkan al-Qur'an yang dibangun sesuai dengan kaidah-kaidah yang

<sup>94</sup>Khālid 'Abd al-Raḥman al-'Akk, *Uṣul al-Tafsir wa Qawa'iduhu* (Dimasyq, Dār al-Nufās, 1986), h. 79-81.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ḥusaini al-Tihrāni, *al-Syams al-Sāṭi'ah*. Terj. 'Abbas Nūr al-Dīn dan 'Abd al-Rāḥim Mubārak, h. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>Yūsuf Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fi Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", *Thesis* (Jordan: Kulliyah al-Dirasah al-Ulya, al-Jami'ah al-Urduniyyah, 1994), h. 66.

benar dan dapat dipertanggungjawabkan.<sup>97</sup> Terkait dengan hadis Nabi yang diriwayatkan Imam al-Tirmiżi "man qāla fī al-Qur'ān bi ra'yihī fa aṣāba faqad akhṭa'a" ("barang siapa yang berkata tentang al-Qur'an dan perkataannya benar, maka sesungguhnya dia telah salah"),<sup>98</sup> al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i berkomentar bahwasanya makna dari hadis tersebut adalah perkataan yang tidak didasarkan pada ilmu dan pemahaman yang baik terhadap bahasa dan sastra arab. Perkataan atau pendapat yang tidak berlandaskan ilmu tersebut telah Allah larang dalam firmannya QS al-Isra'/17:36:

Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya pendengaran penglihatan, dan hati, semuanya itu akan diminta pertanggungjawabannnya.

Olehkarena itu, al-'Allāmah al-Ṭabātabā'i dalam menggunakan pendekatan ini tetap bersandar pada kaidah-kaidah yang sesuai dengan aturan-aturan yang telah ditetapkan dalam syariat, bahasa, dan standar keilmuan yang benar. Berikut gambaran mengenai cara-cara yang ditempuh al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam menggunakan pendekatan *al-manhai al-'aaliy* dalam tafsirnya: 101

<sup>98</sup>Muḥammad bin 'Isa Abu 'Isa al-Tirmīzi, al-Jami' al-Shahih Sunan al-Tirmīzi, juz 5 (Beirut, Dar Ihya al-Turats al-Arabi), h. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Ali al-Ṣabūni, *al-Tibyān fī 'Ulūm al-Qur'an*, h. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2007), h. 285.

<sup>100°</sup> Ali al-Ausi, al-Tabāṭabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī, h. 173.

<sup>101</sup> Yūsuf Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fi Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 65.

- 1) Dilihat dari sasaran, maksud, dan tujuan surah-surah al-Qur'an dalam keterkaitannya secara umum atau kesatuan tema al-Qur'an (*al-wiḥdah al-mauḍu-'iyyah*).
- 2) Dilihat dari sisi *makkiyah* dan *madaniyyah*.
- 3) Melakukan analisis bahasa dengan bersandar pada sumber-sumber primer seperti kitab *al-mufradat* karya al-Aṣfihāni dan *majma' al-bayān* karya al-Tabrāsi.
- 4) Dilihat dari susunan kalimat atau *i'rab*.
- 5) Dilihat dari sisi ilmu *balāgah.*

Lima cara di atas yang digunakan Allāmah Ṭabāṭabā'i dalam menerapkan almanhaj al-aqliy untuk mengeluarkan setiap makna yang terkandung dalam ayat-ayat al-Qur'an. Kelima cara tersebut juga menjadi dasar yang digunakan oleh mazhabnya yaitu mazhab Syi'ah. Sebagai contoh ketika menerangkan tujuan dari surah al-Tagābun, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menerangkan bahwasanya surah ini mempunyai kesatuan tema atau tujuan dengan surah al-Ḥadād yang menganjurkan serta mendidik orang-orang mukmin untuk berinfaq di jalan Allah swt. dan menghilangkan segala sesuatu yang terlintas dalam hati dan fikirannya dari keputusasaan dan kesedihan dalam menghadapi segala musibah dan ujian ketika berjuang di jalan Allah swt. <sup>102</sup> b. al-Manhaj al-Asariy (الْمَنْهَجُ الْأَنْرَى)

Setelah kita membahas mengenai *al-manhajal-'aqliy* yang diterapkan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzan*, selanjutnya akan dibahas pendekatan penafsiran dengan *al-manhaj al-aśariy*. Pendekatan dengan *al-manhaj al-aśariy* 

=

 $<sup>^{102}\</sup>mathrm{Y\bar{u}suf}$ Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fi Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 66.

adalah sebuah metode tafsir al-Qur'an dengan al-Qur'an, hadis Rasulullah saw., riwayat dari para sahabat dan tabi'in yang terkait dengan penjelasan maksud Allah swt. terhadap teks-teks al-Qur'an. <sup>103</sup>

Tidak berbeda dengan pengertian *al-manhaj al-asary* di atas, dalam menerapkan pendekatan ini, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menggunakan 4 cara yaitu: <sup>104</sup>

- 1) *Tafsīr al-Qur'ān bi al-Qur'ān* (tafsir al-Qur'an dengan al-Qur'an).
- 2) al-Istisyhād bi al-Sunnah al-Nabawiyyah (mengutip sunnah/hadis Nabi).
- 3) Hajiyyah Aqwal al-Ṣahabah wa al-Tabi'īn (pendapat-pendapat sahabat dan tabi'in yang sesuai).
- 4) *Mauqifuhū/Rafḍuhū min al-Isrā'iliyyāt* (posisi/penolakannya terhadap isra'iliyyat).

Berkaitan dengan riwayat yang berasal dari sahabat dan tabi'in, sebagaimana yang diuraikan oleh Yusuf Salim dalam tesisnya, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i ketika hendak menafsirkan sebuah ayat, ia terlebih dahulu menafsirkannya dari segi kebahasaan yang ada dalam ayat tersebut, kemudian setelah itu ia menentukan pembahasan baru dengan tema *al-baḥṣ al-rawā'i*/pembahasan dari segi riwayat. Dalam menerapkan *al-manhaj al-aṣariy* ini, selain merujuk kepada riwayat-riwayat yang berasal dari *ahl al-bait*, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i juga merujuk kepada riwayat-riwayat *ahl al-sunnah al-mu'tabarah* yang bersumber dari *kutub al-tis 'ah*. <sup>105</sup>

104Yūsuf Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fi Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 73-87.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>Muḥammad Ḥusain al-Zahabi, *al-Tafsīr wa al-Mufassirūn*, juz 1 (Mesir, Dar al-Qahirah, 2005), h. 137.

<sup>105</sup> Yūsuf Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fi Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 66-67.

Hal ini bertujuan untuk menyingkap sisi-sisi pembahasan yang telah ditentukan dalam sebuah tema tertentu dan menjaga kejujuran pandangannya terhadap masalah yang dibahas.<sup>106</sup>

Satu contoh penafsiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭtabā'i yang merujuk kepada riwayat para sahabat, dalam menafsirkan kedudukan *basmalah* dalam surah al-Ṭātiḥaḥ maupun surah-surah yang lain, al-'Allāmah al-Ṭabāṭtabā'i merujuk beberapa riwayat dari *ahl al-bait*, diantaranya:

Artinya:

Dari Amir al-Mu'minin (Ali bin Abi Thalib) as. bahwasanya basmalah termasuk dari surah al-Fatihah, dan Rasulullah SAW., selalu membacanya, serta menganggapnya sebagai bagian darinya. Beliau juga bersabda 'surah al-Fatihah adalah al-Sab' al-Matsani.

Hadis ini menyatakan, bahwasanya *basmalah* adalah salah satu ayat dari surah al-Fatihah. Selanjutnya, al-Allamah al-Tabataba'i juga merujuk beberapa riwayat dari ulama sunni. Seperti hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim:

حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ حُحْرٍ السَّعْدِيُّ، حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ صَسْهِرٍ، أَخْبَرَنَا الْمُخْتَارُ بْنُ فُلْفُلٍ، عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ، حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْهِرٍ، عَنِ الْمُخْتَارِ، عَنْ أَنسٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْهِرٍ، عَنِ الْمُخْتَارِ، عَنْ أَنسٍ، قَالَ: بَيْنَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ بَيْنَ أَظْهُرِنَا إِذْ أَغْفَى إِغْفَاءَةً ثُمُّ رَفَعَ رَأْسَهُ مُتَبسِمًا، فَقُلْنَا: مَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ بَيْنَ أَظْهُرِنَا إِذْ أَغْفَى إِغْفَاءَةً ثُمُّ رَفَعَ رَأْسَهُ مُتَبسِمًا، فَقُلْنَا: مَا أَضْحَكَكَ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: «أُنْزِلَتْ عَلَيَّ آنِفًا سُورَةً» فَقَرَأً: بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ [إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ اللهُ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ [إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ اللهُ الْكُوثَرَ]. (رواه مسلم)

# Artinya:

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>A. Husnul Hakim, M.A., Ensiklopedi Kitab-kitab Tafsir, h. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>Muslim bin Ḥajjāj al-Naisaburi, *Sahih Muslim*, Juz 1 (Beirut: Dar Ihya' al-Turats al-'Arabi, t.th.), h. 300.

Dari Anas bin Malik, ia berkata: pada suatu hari di hadapan kami (yang dimaksud adalah Rasulullah saw.) ketika beliau tidur sejenak kemudian beliau mengangkat kepala seraya tersenyum, lalu kami berkata kepada beliau: "apakah yang membuat engkau tertawa wahai Rasulullah? Rasulullah saw. bersabda: baru saja turun kepadaku satu surah, lalu aku membaca: bismillah al-Raḥmān al-Raḥīm, Innā a'ṭaināka al-Kausar. (HR. Muslim).

Berdasarkan kedua hadis yang telah disebutkan di atas, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menyimpulkan bahwa *basmalah*, baik di kalangan Syi'ah maupun sunni bukan hanya bagian dari surah al-Ṭātiḥaḥ, tetapi ia juga termasuk salah satu ayat dari seluruh surah dalam al-Qur'an, selain surah al-Barā'ah. <sup>108</sup>

Terkait dengan riwayat-riwayat *isra iliyyat* (berita yang dinukil dari keturunan Bani Israil baik yang beragama Yahudi maupun Nasrani), al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menyikapi riwayat-riwayat tersebut dengan sikap yang tegas dan bijak. Ia mengingatkan untuk tidak begitu saja menerima dan mempercayai riwayat-riwayat tersebut tanpa disertai dengan adanya penelitian dan pengujian. Oleh karena itu, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i di dalam tafsirnya tidak mengutip riwayat-riwayat tersebut kecuali menghadapkannya terlebih dahulu terhadap al-Qur'an, jika riwayat-riwayat tersebut sesuai atau tidak bertentangan dengan al-Qur'an maka ia mengutipnya, jika tidak sesuai atau bertentangan dengan al-Qur'an maka ia menolak riwayat-riwayat tersebut. 109

Singkatnya, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam sistematika penafsirannya terlebih dahulu mengambil beberapa ayat yang berkaitan dengan ayat yang ditafsirkan, selanjutnya ayat tersebut dijelaskan melalui aspek kebahasaaan dan syair-syair arab, mengungkapkan macam-macam *qira*'ah atau bacaan yang

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup>Allāmah Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzan fī Tafsīr al-Qur'an*, Juz 1 (Beirut: Muassasah al-'Alami li al-Maṭbū'ah, 1997 H), h. 25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Ali al-Ausi, *al-Tabataba* i wa Manhajuhu fi Tafsirihi, h. 167.

terkandung padaayat yang ditafsirkan, disertakan *asbān al-nuzu*l jika ada. Dalam tafsirnya, ia tidak menggunakan istilah *tafsīr* tetapi menggunakan istilah *bayān* yang berarti penjelasan. Setelah memberikan penjelasan atau *bayān* dari aspek kebahasaan, 'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i kemudian membahas ayat tersebut dengan riwayat serta pendekatan-pendekatan keilmuan lainnya, seperti filsafat (*faksafy*), sastra (*adaby*), historis (*tarikhy*), ilmiah (*ilmy*), dan sosiologis (*ijtimā'i*).

Melalui penjelasan di atas, maka Tafsīr al-Mīzān dikategorikan sebagai tafsir yang menggabungkan antara tafsir *bi al-ma'sur* dan *bi al-ra'yi* dengan metode*tahlili* serta corak *falsify.*<sup>110</sup>

## 3. Sumber Penafsiran

Dalam menafsirkan al-Qur'an, selain berpegang kepada kitab-kitab tafsir, al'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i juga berpegang kepada kitab-kitab lain yang dipandang relevan dan bisa mendukung penafsirannya seperti kitab-kitab hadis, sirah, sejarah dan kitab-kitab lainnya. Disamping itu, ia juga tetap memberikan kritikan dan komentar terkait kitab-kitab tersebut. Kitab-kitab yang dijadikannya sebagai rujukan penafsiran tidak hanya bersumber dari kalangan Mazhab Syi'ah, tetapi juga dari kalangan mazhab lainnya seperti ahl al-Sunnah, dan Mu'tazilah. Untuk lebih jelasnya, berikut beberapa kitab yang dijadikan al-'Allāmah al-Tabātabā'i sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Ahmad Fauzan, "Manhaj Tafsir al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an Karya Muhammad Husain Tabataba'I"., *al-Tadabbur: Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Tafsir*, Vol. 03, No. 2, Oktober 2018, h. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>A. Husnul Hakim, M.A., Ensiklopedi Kitab-kitab Tafsir, h. 88.

 $<sup>^{112}\</sup>mathrm{Y\bar{u}suf}$ Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fi Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 33.

pegangan dalam kitab tafsirnya *al-Mīzan* sebagaimana dikemukakan oleh Yusuf Salim:<sup>113</sup>

#### a. Kitab-Kitab Ahl al-Sunnah

Terdapat sekitar 41 Kitab Ahl al-Sunnah yang digunakan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam tafsirnya baik itu kitab yang membahas tafsir, hadis, fiqh, ushul fiqh, sirah, maupun sejarah. Berikut beberapa diantaranya:

- 1) Al-Baḥr al-Muḥiṭ karya Abū Ḥayyan al-Andalūsi.
- 2) Al-Itqān karya al-Suyūti.
- 3) Aḥkām al-Qur'ān karya al-Jaṣṣā<mark>ṣ. 111</mark>
- 4) Anwār al-Tanzīl karya al-Baidāwi.
- 5) Al-Tafsīr al-Kabīr karya Fakhr al-Dīn al-Rāzi.
- 6) Lubāb al-Ta'wīl li Ma'ālim al-Tanzīl/al-Khāzin karya 'Ali bin Muḥammad bin Ibrāhim.
- 7) Al-Jawāhir fī Tafsīr al-Qur'ān karya Ṭanṭāwi Jauhāri.
- 8) *Ihya*" '*Ulum al-Din* karya Abū Ḥāmid al-Gazāli.
- 9) Al-Umm karya Imām al-Syāfiʻi.
- 10) Al-Dūr al-Mansūr karya Jalāl al-Dīn al-Suyūti.
- 11) Al- 'Arāis fī Qaṣaṣ al-Anbiyā' karya al-Sa'labi.
- 12) Al-Nasikh wa al-Mansukh karya al-Nuḥās.
- 13) Al-Mufradāt karya al-Rāgib al-Aṣfihāni.
- 14) Bidāyah al-Mujtahīd karya Ibnu Rusyd.
- 15) *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm* karya Ibnu Kašīr.

<sup>113</sup>Yūsuf Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fī Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 32-55.

- 16) Tafsīr Abī al-Su'ud karya Abī Su'ud bin Muhammad al-'Imādi.
- 17) *Tafsīr al-Manār* karya Rasyīd Riḍa.
- 18) *Ruh al-Ma'āni* karya al-Allūsi.
- 19) Sunan al-Baihaqi karya 'Ali bin Mūsa al-Baihaqi.
- 20) Sunan al-Tirmiżi karya Muḥammad bin 'Isa al-Tirmiżi.
- 21) Sunan Abī Daud karya Imām Abū Daud Sulaimān.
- 22) Sunan al-Nasa'i karya Ahmad bin Syu'aib al-Khurāsāni.
- 23) Ṣaḥīḥ al-Bukhāri karya Muḥammad bin Ismā il al-Bukhāri.
- 24) Ṣahīh Muslim karya Muslim bin al-Ḥajjāj al-Qusyairī al-Naisābūri.
- 25) Fath al-Bāri fī Syarh Ṣahīh al-Bukhāri karya Aḥmad bin 'Āli bin Ḥajar al-'Asqalāni, dan lain-lain.

## b. Kitab-Kitab Syi'ah

- 1) Al-Iḥṭijāj karya Abī Manṣūr Aḥmad bin 'Ali bin Abī Ṭālib al-Ṭabrasi .
- 2) Al-Ikhtiṣāṣ karya al-Syaikh al-Mufid Muḥammad bin Muḥammad al-Nu'mān.
- 3) Irsyād al-Qulūb karya Abu Muḥammad al-Ḥasan bin Muḥammad al-Dailami.
- 4) Al-Istibṣār fīmā Ikhtalafa fīhi min al-Akhbār karya al-Syaikh al-Ṭūsi.
- 5) *Tafsīr al-Burhān* karya Sayyid Hāsyim bin Sulaimān al-Baḥrāni.
- 6) *Tafsīr al-'Iyāsyi* karya Muhammad bin Mas'ūd bin 'Iyāsy.
- 7) *Tafsīr al-Furāt* karya al-Furāt bin Ibrāhīm bin Furāt al-Kūfi.
- 8) *Tafsīr al-Qummi* karya 'Ali bin Ibrāhīm bin Hāsyim al-Qummi.
- 9) *Tafsīr al-Nu'māni karya* Muḥammad bin Ibrāhīm bin Ja'far al-Kātib al-Nu'māni.
- 10) Tafsīr al-Nūr al-Saqalain karya al-Syaikh 'Abd 'Ali al-'Arūsi al-Ḥuwaizi.
- 11) *Uṣul al-Kafi* karya al-Kulaini

- 12) *Majmaʻ al-Bayān li 'Ulūm al-Qur'ā n* karya Abī Manṣūr Aḥmad bin 'Ali bin Abī Ṭālib al-Ṭabrasi
- 13) Nahj al-Balāgah karya al-Syarīf al-Rida.
- 14) *Risalah al-Muḥkam wa al-Mutasyabih* karya Sayyid al-Murtaḍa 'Ali bin al-Husain al-Mūsawi.

#### b. Kitab-Kitab Mu'tazilah

- 1) Al-Kasysyaf karya Muhammad ibn 'Umar al-Zamakhsyari.
- 2) Rabī' al-Abrār karya Muḥammad ibn 'Umar al-Zamakhsyari.
- 3) Syarḥ Nahj al-Balagah karya Ib<mark>nu Abī</mark> al-Hadīd.
- c. Kitab-Kitab Sirah, Sejarah, dan Biografi Nabi

Kitab-kitab ini dijadikan sebagai pegangan oleh al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam tafsirnya untuk mengungkap pengajaran-pengajaran al-Qur'an yang berbicara seputar kenabian, perjalanan mereka yang tercatat dalam sejarah, dan perjuangan mereka bersama para pengikutnya dalam menyampaikan wahyu Allah. Selain itu, kitab-kitab ini juga digunakan untuk mengungkap pembahasan al-Qur'an terkait akidah dan syari'at umat-umat terdahulu, dan kejadian-kejadian terdahulu yang diungkapkan oleh al-Qur'an. Terdapat sekitar 26 Kitab yang dijadikannya sebagai rujukan, beberapa diantaranya sebagai berikut:

- Al-Āsār al-Bāqiyyah 'an al-Umam al-Khāliyah karya Muḥammad bin Muḥammad al-Bīrūni al-Makki al-Khawārizmi.
- 2) *Iktisyāf Kahf Ahl al-Kahfi* karya Rafiq Wifā al-Dajjānī.

<sup>114</sup>Yūsuf Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fī Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqdiyyah", h. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Ali al-Ausi, *al-Tabātabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*, h. 84.

- 3) *Tārīkh al-Ṭabari* karya Abū Ja'far Muḥamad bin Jarīr.
- 4) Mu'jam A'lām al-Syarq wa al-garb karya Ferdinand Taoutel.
- 5) Al-bidāyah wa al-nihāyah karya Ibnu Kasīr.

#### d. Kitab-Kitab Suci

Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menggunakan kitab-kitab suci ini untuk melakukan perbandingan terhadap teks-teks al-Qur'an atau memberikan kritik terhadap kitab-kitab tersebut. <sup>116</sup> Berikut kitab-kitab tersebut:

- 1) Al-Injīl.
- 2) Al-Taurah.
- 3) Qāmūs Kitāb al-Muqaddas. 117
- 4) Mazāmīr Dāud. 118
- 5) *al-suwā'i* kitab orang-orang romawi.
- 6) Avesta kitab suci penganut ajaran Zoroaster. 119

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<sup>116°</sup> Ali al-Ausi, al-Ṭabaṭabaʿi wa Manhajuhu fi Tafsirihi, h. 84.

<sup>117</sup>Kamus ini berisi tentang nama-nama serta tempat-tempat yang ada dalam kitab-kitab suci, dan segala sesuatu yang telah disebutkan dalam kitab Injil. Kitab ini juga menceritakan tentang perjalanan kehidupan para Nabi-nabi, Rasul-rasul, serta orang-orang suci yang disebut dalam kitab-kitab suci. Edisi pertama kitab ini diterbitkan pada 1894, kitab ini disusun oleh guru-guru besar dalam ilmu ketuhanan yang dipimpin oleh tim redaksi, yaitu: Dr. Petrus Abd al-Mulk, Dr. Jhon Alexander Tomson, Prof. Ibrahim Matar.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>Kitab *Mazamir Daud* atau yang juga dikenal dengan kitab Mazmur memuat 150 syair religius, sebagian dari syair- syair tersebut kemungkinan telah ditulis pada zaman Raja Daud (abad ke-11 SM), sedangkan selebihnya ditulis pada abal-abad 10-5 SM. Isi dari kitab ini amat bervariasi. Meskipun demikian, sebagian besar kitab ini berisi tentang keimanan umat Israel Kepada Allah, doadoa, serta pujian-pujian. Lihat Purwa Hadiwardoyo, *Catatan-catatan Singkat tentang Kitab Suci* (Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2001), h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>Avesta atau disebut juga kitab Zend Avesta yaitu sebuah kitab yang diyakini oleh orang-orang Persia. Sekalipun kitab ini telah mengalami perubahan-perubahan oleh tangan manusia, akan tetapi kitab tersebut masih dianggap suci oleh beratus ribu pengikutnya. Lihat Tim Penulis, *al-Qur'an dan Terjemahnya* (Madinah: Mujamma' al-Malik Fahd li Thaba'at al-Mushaf al-Syarif, 1430 H/2009 M), h. 37.

- 7) Weda kitab suci Agama Budha.
- 8) A'māl al-Rusul wa Rasāil Baulus.

#### e. Kitab-Kitab Bahasa dan Sastra

- 1) Al-Ṣiḥāḥ karya al-Jauhari
- 2) Lisān al-'Arab karya Ibnu Manzūr al-Miṣri.
- 3) *Al-Qāmūs al-Muḥiţ* karya al-Fairūz Ābādi.
- 4) *Al-Miṣbāh al-Munīr* karya Aḥmad bin Muḥammad bin 'Ali al-Miṣri al-Fayūmi.
- 5) Al-Mazhar fī 'Ulum al-Lugah karya al-Suyuṭi.

Selain kitab-kitab yang telah disebutkan di atas, masih banyak lagi sumbersumber lain yang digunakan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam *Tafsīr al-Mīzān* seperti karya-karya tulis yang terdapat di majalah ataupun koran. Adapun cara yang digunakannya dalam menukil pendapat dari kitab-kitab tersebut adalah:<sup>120</sup>

- 1) Menyebutkan nama pengarang dan nama kitabnya.
- 2) Menyebutkan nama pengarang tanpa nama kitabnya.
- 3) Menyebutkan nama kitab tanpa nama pengarangnya.
- 4) Menyebutkan sebuah pendapat yang diikuti dengan penyebutan nama yang berpendapat tanpa menyebutkan nama kitabnya.
- 5) Menyebutkan nama yang berpendapat, kemudian diakhir pendapat tersebut ia menyebutkan nama kitabnya.
- 6) Petunjuk yang samar, yang tidak menjelaskan nama kitab dan pengarangnya.

 $^{120}\mathrm{Y}\bar{\mathrm{u}}\mathrm{suf}$ Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fī Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 50-54.

### 4. Keistimewaan dan Kekurangan

#### a. Keistimewaan

Banyak di antara para mufassir dan intelektual-intelektual dalam kajian ilmuilmu Islam, klasik maupun modern, yang memiliki prakonsepsi dan kesalahankesalahan dalam berfikir yang mereka peroleh dari pemikiran yang dangkal terhadap
sebuah permasalahan, pemahaman yang parsial terhadap aliran-aliran filsafat dan
teologi, atau fanatisme terhadap mazhab-mazhab aqidah dan fiqih tertentu.
Kemudian dengan perangkat keilmuan yang mereka peroleh, mereka berusaha untuk
menerapkan prakonsepsi serta kesalahan-kesalahan berfikir itu terhadap ayat-ayat alQur'an dan bersiteguh untuk memahaminya sesuai dengan pandangan-pandangan
mereka sendiri tanpa terlebih dahulu merujuknya kepada ayat-ayat al-Qur'an itu
sendiri. Yang cukup mengherankan, ada di antara mereka yang memastikan bahwa
pendapatnya mengenai satu ayat merupakan pendapat yang paling benar, yang tidak
mengandung perdebatan, dan tidak dapat diragukan. <sup>121</sup>

Berbeda dengan al-'Allāmah Ṭabāṭabā'i, pembahasan dan pengkajian yang dilakukannya dalam *Tafsīr al-Mīzan* memiliki keistimewaan tersendiri di bandingkan dengan mufassir dan intelektual-intelektual islam lainnya. Berikut beberapa keistimewaan tersebut:

1) Keistimewaan yang pertama dan yang utama adalah metode *tafsīr al-āyah bi al-āyah* yang diterapkan dalam tafsir *al-Mīzan*. Terdapat banyak riwayat yang menyatakan tentang dasar dari metode tersebut, salah satunya "*Inna al-Qur'an yufassiru ba'ḍuhū ba'ḍan*" ("sesungguhnya al-Qur'an itu saling menafsirkan

 $<sup>^{121}</sup>$  Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, al-Qur'ān fī al-islām, terj. Sayyid Aḥmad al-Ḥusaini (Iran: Markaz I'lām al-Żikri, t.t.), h. 7-8.

antara satu sama lain"). Sebagaimana diketahui bahwasanya setiap ayat-ayat al-Qur'an berasal dari sumber yang satu, pembicara yang satu, dan satu perkataan yang tidak mengungguli ataupun mendahului sebagian dengan sebagian yang lain terhadap makna yang terkandung dari setiap ayat tersebut. Berdasarkan hal tersebut, maka bisa dikatakan bahwasanya antara ayat yang satu dengan ayat lainnya mempunyai keterkaitan dan saling menafsirkan.<sup>122</sup>

- 2) Ilyas Kalantari mengatakan bahwasanya kitab tafsir *al-Mīzan* karya al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i diibaratkan seperti ombak yang tinggi di tengah lautan ilmu al-Qur'an, dan arusnya ditemukan disetiap penjuru alam. Hal tersebut disebabkan karena al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam tafsir *al-Mīzan* selain menafsirkan ayat dengan ayat secara keseluruhan, ia juga terkadang menulis pembahasan tentang ilmu filsafat, kemasyarakatan, sejarah, serta pembahasan-pembahasan mendalam dan penting lainnya yang sesuai dengan ayat yang sedang ditafsirkannya.<sup>123</sup>
- 3) Keistimewaan yang terdapat dalam tafsir ini juga bisa dilihat dari perhatian dan penjagaannya secara menyeluruh terhadap makna-makna umum yang terdapat pada lafaz-lafaz ayat yang ditafsirkan, bukan terhadap makna-makna yang sifatnya parsial. Sumber serta dalil yang digunakan dalam menafsirkan dibatasi pada sumber dan dalil yang kuat dan sesuai dengan ayat-ayat al-Our'an. 124

<sup>122</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ḥusaini al-Tihrāni, *al-Syams al-Sāṭi'ah*. Terj. 'Abbas Nūr al-Dīn dan 'Abd al-Rāḥim Mubārak, h. 59.

<sup>123</sup>Ilyas Kalantari, *Dalīl al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'an*. Terj. 'Abbas Tarjaman (Beirut: Muassasah al-A'lam li al-Mathbu'ah, 1997), h. 7

 $<sup>^{124}</sup>$  Muḥammad Ḥusain al-Ḥusaini al-Tihrāni,  $\it al-Syams~al-Sāti'ah$ . Terj. 'Abbas Nūr al-Dīn dan 'Abd al-Rāḥim Mubārak, h. 60.

- 4) Al-'Allamāh al-Ṭabāṭabā'i dalam tafsir *al-Mīzan* selain menggunakan corak falsify, ia juga menggunakan corak atau aliran *al-adabiyyah al-ijtimā'iyyah* yang berkembang di Mesir dan dipelopori oleh Mufti Mesir yaitu Syaikh Muḥammad Abduh. Keistimewaan corak penafsiran ini terletak pada caranya melakukan pendekatan terhadap nas-nas al-Qur'an, pendekatan tersebut melalui beberapa tahap. Pertama mengangkat tema-tema yang sukar dimengerti yang diungkapkan dalam al-Qur'an. Setelah itu langkah selanjutnya ialah membuat makna yang dimaksud oleh al-Qur'an dengan makna yang memikat dan menarik hati. Kemudian langkah selanjutnya adalah menyelaraskan nas-nas tersebut dengan keadaan norma-norma masyarakat dan aturan peradaban pada saat itu. 126
- 5) Al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam tafsirnya menolak untuk menggunakan pendapat orientalis dan pendapat-pendapat sesat lainnya. Pendapat orientalis yang dimaksud di sini adalah pendapat-pendapat yang mencela kemuliaan al-Qur'an. 127

### b. Kekurangan

Meski tafsir *al-Mīzan* karya al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i memiliki banyak keistimewaan dibandingkan karya-karya tafsir lainnya, akan tetapi tidak bisa dipungkiri bahwasanya tafsir ini juga memiliki beberapa kekurangan. Berikut

<sup>125</sup>Yūsuf Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fi Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 218.

 $^{127}\mathrm{Y\bar{u}suf}$ Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fi Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 230.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>Muhammad Husain al-Zahabi, *al-Tafsir Wa al-Mufassirun*, h. 478.

beberapa kekurangan yang ada dalam tafsir *al-Mīzan* sebagaimana diungkapkan Yusuf salim dalam thesisnya. <sup>128</sup>

- 1) Meski jarang ditemukan, namun al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam tafsirnya terkadang tidak konsisten dalam menggunakan metode penafsirannya. Ketidak konsistenan tersebut bisa dilihat ketika menafsirkan kata *al-waliyyu* (الولي) pada QS al-Maidah/5:66: dengan kepemimpinan Ali ra. dengan menggunakan dalil-dalil yang lemah dan tidak memandang sisi kesatuan tema yang ada pada ayat tersebut.
- 2) al-Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dibeberapa tempat dalam tafsirnya juga mengingkari pendapat beberapa sahabat yang bukan berasal dari kalangan *ahl al-bait*. Seperti pendapat yang berasal dari sahabat yang bernama Hātib bin Abī Balta'ah, Mu'awiyyah dan sahabat-sahabat lainnya yang menurutnya telah mencaci dan menghilangkan nama serta peninggalan *ahl al-bait*.
- 3) al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i juga terkadang menggunakan khabar serta riwayat yang lemah dikarenakan fanatik terhadap mazhabnya.
- 4) Banyaknya pembahasan filsafat yang mendalam dan sulit dimengerti di setiap penafsiranya..

Terlepas dari kekurangannya tersebut, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i mempunyai jasa yang besar dalam khazanah keilmuan Islam khususnya dalam bidang ilmu al-Qur'an dan tafsir, bahkan hingga saat ini banyak ulama yang menjadikannya sebagai rujukan dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur'an.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>Yūsuf Sālim Ibrāhim, "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mīzan fī Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", h. 233-234.

#### **BAB III**

# TINJAUAN UMUM TENTANG AL-RĀSIKHŪNA FĪ AL-'ILM

### A. Al-Rāsikhūna fī al-'Ilm dalam al-Qur'an

## 1. Definisi al-Rāsikhūna fī al-'Ilm

Kata al-rasikhūna terambil dari kata (رَسَحَ) rasakha, yang berarti sesuatu yang kokoh dan tidak tergoyahkan. Rasakha juga berarti berakar kuatnya sesuatu sehingga ia tetap pada tempatnya. Pengertian rasakha digambarkan dengan kalimat (رَسَحَ الْخِبْرُ) rasakha al-ḥibr yang berarti tinta yang meresap dalam kertas sehingga tinta tersebut berakar kuat di dalamnya, atau (الْمُطَوُّ رَسَحُ الْمُطَوُّ رَسَحُ الْمُطَوُّ رَسَحُ الْمُطَوُّ وَسَحَ الْمُطَوُّ وَسَحَ الْمُطَوُّ وَسَحَ الْمُطَوُّ وَسَحَ الْمُطَوُّ وَسَحَ الْمُطَوِّ وَسَحَ الْمُعَالِي وَسَحَ الْمُطَوِّ وَسَحَ الْمُطَوِّ وَسَحَ الْمُطَوِّ وَسَحَ الْمُطَوِّ وَسَحَ الْمُعَالِي وَسَعَ اللَّهُ وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَسَعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعَالِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعَالِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعَالِي وَالْمُعِلِّ وَلِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعَالِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِّ وَالْمُعِلِي وَلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُع

Kata *rasakha* pada mulanya digunakan untuk memberikan sebuah gambaran tentang turunnya sesuatu yang disertai dengan seluruh berat dan kekuatannya pada suatu tempat yang lunak. Bayangkanlah bila sebuah besi yang berat ditempatkan pada suatu di atas tanah yang lunak. Maka secara pasti ia akan masuk ke kedalaman, sehingga keberadaannya di tanah lunak tersebut menjadikannya mantap dan tidak mudah goyah, bahkan bisa jadi sebagian dari besi tersebut tidak lagi tampak di permukaan. <sup>131</sup>

Adapun kata (الُّعِلَّمُ) *al-ʻilm* dalam bahasa Arab berasal dari kata (عَلِمَ) *'alima* yang berarti tahu. Pengertian ini seimbang artinya dengan kata "*science*" dalam bahasa Inggris. Kata ilmu dalam pemakaiannya dibedakan secara jelas dengan kata

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>Al-Rāgib al-Aṣfihāni, *al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur'ān* (Beirut: Dār al-Ma'rifah, 2009), h. 195

<sup>130</sup> Ibnu Manzur, Lisan al-'Arab, juz 3 (Beirut: Dar Şadr, 2010), h. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2000), h. 16.

pengetahuan. Pengetahuan (*knowledge*) sudah merasa cukup dengan "menangkap tanpa ragu" tentang kenyataan sesuatu, sedangkan ilmu (*science*) menghendaki penjelasan lebih lanjut dari sekedar apa yang dituntut oleh pengetahuan.<sup>132</sup>

Jika kedua kata di atas, yaitu *rasakha* dan kata *al-'ilm* disandingkan maka maknanya adalah ilmu merasuk dan berakar kuat ke dalam hati manusia sehingga ia tidak goyah dan menetap di dalamnya. Di sandingkannya kedua kata tersebut juga menunjukkan kemahirannya dan banyaknya ilmu yang ia miliki. Melalui pengertian kebahsaan tersebut maka secara istilah *al-rasikhuna fī al-'ilm* adalah orang-orang yang kokoh dalam ilmu, mengerti ilmu agama serta meyakininya. 135

# 2. Term al-Rāsikhūna fī al-'Ilm dalam al-Qur'an

Kalimat al-rāsikhūna fī al-'ilm di dalam al-Qur'an terulang sebanyak dua kali pada dua surah yang berbeda. Kata al-rāsikhūna fī al-'ilm pertama disebutkan pada QS Āli-'Imrān/3:7, dan kembali disebutkan dalam surah QS al-Nisā'/4: 162. مَنْهُ النَّامِ مِنْهُ آيَاتٌ مُنْ كَمْ النَّذِينَ فِي الْعِلْمِ هُوَ النَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُنْ عَنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكُمُ إِلَّا أُولِو الْأَلْبَابِ. (٧)

Terjemahnya:

-

<sup>132</sup> Khalimi, *Logika: Teori dan Aplikasi* (Jakarta: Gaung Persada Press, 2011), h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Ibnu Manzur, *Lisān al-'Arab*, juz 3, h. 18.

 $<sup>^{134}</sup>$  Aḥmad Mukhtār 'Umar, *Mu'jam al-Lugah al-'Arabiyyah al-Mu'āṣirah*, juz 1 (Qāhirah: 'Ālim al-Kitāb, 2008), h. 886.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup>Wahbah al-Zuhaili, *al-Tafsīr al-Munīr fī al-'Aqīdah wa al-Syarī'ah wa al-Manhaj*, juz 2, h.167.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>Muḥammad Fu'ād al-Bāqī, *al-Mu'jam al-Mufahras li Alfāz al-Qur'ān al-Karīm* (Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2008), h. 313.

Dialah yang menurunkan al-Kitab (al-Qur'an) kepada kamu. Di antara isinya ada ayat-ayat yang *muḥkamāt*, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyabihāt*. Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat yang *mutasyabihāt* daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari *ta'wil*-nya, padahal tidak ada yang mengetahui ta'wil-nya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyabihāt*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal. <sup>137</sup>

Tetapi orang-orang yang mendalam ilmunya di antara mereka dan orang-orang mukmin, mereka beriman kepada (al-Qur'an) yang telah diturunkan kepadamu (Muhammad), dan kepada (kitab-kitab) yang telah diturunkan sebelummu dan begitu pula mereka yang melaksanakan salat, menunaikan zakat, dan beriman kepada Allah dan hari kemudian. Orang-orang itulah yang akan Kami berikan kepada mereka pahala yang besar.

Kalimat *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang terdapat dalam surah al-Nisā' tidak menimbulkan banyak perdebatan di kalangan ulama, sebab perdebatan tentang kalimat *al-rāsikhūna fī al-'ilm* terlebih dahulu telah dibahas pada surah Āli 'Imrān. Kedua ayat di atas pada dasarnya menggambarkan bahwasanya *al-rāsikhūna fī al-'ilm* merupakan sosok yang senantiasa beriman kepada kitab-kitab yang diturunkan Allah swt. kepada para utusan-Nya.

#### B. Penafsiran Ulama terhadap Term al-Rāsikhūna fī al-'Ilm

Penafsiran al-Qur'an telah tumbuh dan berkembang seirama dengan pertumbuhan dan perkembangan Islam itu sendiri. Dengan kata lain, penafsiran al-Qur'an termasuk kegiatan ilmiah paling tua dibandingkan dengan kegiatan ilmiah lainnya dalam Islam. Dalam perkembangannya tafsir al-Qur'an dibagi dalam tiga

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup>Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 103

periode, yaitu periode ulama *mtaqaddimīn* (abad ke III-VIII H/IX-XIII M), periode ulama *mutaakhkhirīn* (abad ke IX-XII H/XII-XIX M), dan periode ulama modern (abad ke XIV H/XIX sampai sekarang). 139

Berdasarkan perkembangan tafsir di atas, maka penafsiran tentang *al-rāsikhūna fī al-'ilm* tentunya sudah ada sejak dahulu. Untuk menggambarkan penafsiran tersebut, maka peneliti memilih masing-masing satu tokoh mufassir yang mewakili tiga periode perkembangan tafsir tersebut.

#### 1. Ismā'il ibn Kasir

Ibn Kašīr dilahirkan sekitar tahun 700 H/1300 M di Mijdal, kota Syam. Ia dikenal sebagai ulama tafsir, hadis, sejarah, dan fikih. Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm merupakan salah satu karya terbesarnya dalam bidang tafsir. Tafsir yang berjumlah empat jilid ini dianggap sebagai *tafsīr bil ma'sūr* yang terpopuler menempati urutan kedua setelah Tafsīr Ibnu Jarīr al-Ṭabari. Tafsir ini dalam pembahasannya menggunakan metode *tahlili* dengan corak fikih.

a. QS Ali 'Imrān/3: 7
 هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُحَرُ مُتَشَاكِمَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي الْعِلْمِ فَلَ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ قُلُوكِمِمْ زَيْخٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ قُلْمِ لَيْخٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ

يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ. (٧)

Terjemahnya:

Dialah yang menurunkan al-Kitab (al-Qur'an) kepada kamu. Di antara isinya ada ayat-ayat yang *muhkamat*, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyabihat*. Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat yang *mutasyabihat* daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari *ta'wil*-nya, padahal tidak ada yang mengetahui ta'wil-nya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>Muh. Anis Malik, *Sudi Metodologi Tafsir* (Makassar: Alauddin University Press, 2011), h.

ayat-ayat yang *mutasyabihat*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal. <sup>140</sup>

Allah swt. pada ayat di atas menggambarkan bahwa di dalam al-Qur'an terdapat ayat-ayat *muḥkamāt*, yaitu keterangan dan dalil yang jelas dan tidak samar bagi siapapun. Selain itu, di dalam al-Qur'an juga ada ayat-ayat *mutasyābihāt* yang maknanya masih samar. Barangsiapa mengembalikan makna ayat-ayat yang masih samar tersebut kepada ayat-ayat yang *muḥkamāt*, serta menjadikan ayat-ayat yang *muḥkamāt* sebagai dasar ayat-ayat *mutasyābihāt*, maka ia telah mendapatkan petunjuk yang benar. Barangsaiapa yang melakukan hal sebaliknya, maka ia telah jauh dari petunjuk yang benar.

Ulama salaf berbeda pendapat mengenai *muḥkam* dan *mutasyābih*. Banyak riwayat yang membicakan hal tersebut, seperti yang diriwayatkan oleh 'Ali bin Abī Ṭalḥah dari Ibnu 'Abbās:

#### Artinya:

Dari 'Ali bin Abī Ṭalḥah dari Ibnu 'Abbās: bahwasanya ayat-ayat yang *muḥkam* merupakan *nāsikh* (yang merevisi) bagi *mutasyābih*, ayat-ayat menerangkan tentang halal dan haram, batasan-batasan dari Allah, kewajiban-kewajiban dari Allah, serta semua perintah dan pengamalan yang disandarkan kepadanya.

Riwayat di atas juga diriwayatkan oleh 'Ikrimah Mujahid, Qatadah, al-Daḥḥāk, Muqātil bin Ḥayyān, al-Rābi' bin Anas, dan al-Sadyu. 143

-

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kašīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 2 (Riyaḍ: Dār Ṭayyibah, 1999), h. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Abu al-Fidā' Ismā'il Ibn 'Umar Ibn Kasīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 7.

Muḥammad bin Isḥaq bin Yasar mengatakan bahwa ayat-ayat *muḥkamāt* di dalamnya berisi hujjah Allah swt, pedoman bagi hamba-hamba-Nya, dan pedoman untuk mematahkan pendapat yang batil. Ayat-ayat *muḥkamāt* tidak mengalamai perubahan dari apa yang telah Allah tetapkan. Sedangkan ayat-ayat yang *mutasyabihāt* berisi tentang hal-hal yang harus diyakini kebenarannya, sehingga ia tidak memerlukan adanya pengertian lain serta *ta'wil* terhadap makna lahiriahnya. Allah swt. menguji para hamba-Nya dengan ayat-ayat *mutasyabih* sebagaimana Allah telah menguji mereka dalam masalah halal dan haram.<sup>144</sup>

Karena itulah Allah swt. kemudian berfirman (فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوكِم مُ زَيْغٌ) kata zayg mempunyai arti sesat dan keluar dari kebenaran menuju kebatilan. (فَيَتَّبِعُونَ مَا ) yang berarti mereka hanya mengambil ayat-ayat yang mutasyabihat yang bisa mereka selewengkan dan mereka manfaatkan dengan tujuan untuk mencapai maksud-maksud buruk mereka.

Kalimat selanjutnya yaitu (التَّعَاءُ الْفَتِنَةُ) menjelaskan bahwa orang-orang yang sesat menggunakan ayat-ayat mutasyabih untuk menyesatkan pengikut mereka dengan cara memberi kesan bahwa kesesatan yang mereka lakukan tersebut berdasarkan pada ayat al-Qur'an. Padahal tidak demikan, al-Qur'an justru hadir sebagai dalil yang membatalkan kesesatan yang telah mereka lakukan. Kalimat (وَالْتِعَاءُ تَأُولِكُ) menjelaskan bahwa mereka menyelewengkan makna ayat-ayat yang mutasyābihāt sesuai dengan apa yang mereka hendaki.

<sup>143</sup> Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kasīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kasīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kasīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 8.

'Aisyah ra. mengatakan bahwa Rasulullah saw, saat membaca QS Āli 'Imrān/3:7, beliau bersabda:

Artinya:

Maka jika kalian melihat orang-orang yang berbantah-bantahan mengenai ayatayat mutasyabihat dalm al-Qur'an, mereka itulah yang dimaksudkan oleh Allah (condong kepada kesesatan), maka waspadalah terhadap mereka.

Hadis ini juga diriwayatkan oleh Imam Bukhari ketika menafsirkan ayat ini, Imam Muslim dalam kitab *al-qadar* dari kitab *Saḥīḥ Muslim*, dan Abū Dawūd dalam *kitāb al-sunnah* pada kitab *Sunan Abū Dawūd*. Ketiganya juga meriwayatkan dari Aisyah ra.<sup>147</sup>

Firman Allah (وَمَا يَعْلَمُ عُلُونِكُ إِلَّا اللّٰهُ) para Qurra' berbeda pendapat menegenai waqaf (tanda berhenti) pada kalimat ini. Ada yang mengatakan bahwa waqaf pada kalimat Allāh. berdasarkan pendapat ini maka menurut Ibnu 'Abbās tafsir terbagi menjadi empat macam. Pertama, tafsir yang mampu dipahami oleh siapapun. Kedua, tafsir yang bisa dipahami oleh orang-orang Arab melalui bahasanya. Ketiga, tafsir yang bisa diketahui oleh al-rāsikhūna fī al-'ilm. Keempat, tafsir yang hanya diketahui oleh Allah swt.

Pendapat lain mengatakan bahwa waqaf berada pada kalimat ( وَالرَّاسِخُونَ فِي), pendapat ini dikuti oleh kebanyakan ulama tafsir dan uṣuliyyin (ulama usul fiqih). Mereka mengatakan, "menyampaikan sesuatu yang tidak bisa dipahami adalah hal yang mustahil." Ibnu Abi Najih berkata:

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Sulaiman bin Aḥmad al-Ṭabrāni, *al-Mu'jam al-Ausaṭ*, juz 3 (Qahirah: Dār al-Ḥaramain, 1994), h. 341.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kasir, *Tafsir al-Our'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 8.

روى ابن أبي نجَيح، عن مجاهد، عن ابن عباس أنه قال: أنا من الراسخين الذين يعلمون تأويله. Artinya:

Telah diriwayatkan Ibn Abi Najih dari Mujahid dari Ibn 'Abbas ra., ia mengatakan: "aku termasuk salah seorang dari mereka yang mendalam ilmunya serta mengetahui takwilnya".

Dalam sebuah hadis disebutkan bahwa Rasulullah saw. pernah mendoakan Ibn 'Abbās dengan doa berikut:

عن ابن عباس قال : كنت في بيت ميمونة بنت الحارث فوضعت لرسول الله صلى الله عليه و سلم طهورا فقال : من وضع هذا ؟ قالت ميمونة : عبد الله فقال صلى الله عليه و سلم : اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل. (رواه ابن حبان)

Artinya:

Dari Ibnu 'Abbās, beliau berkata: Aku pernah berada di rumah Maimunah binti Al-Ḥāris, maka aku ambilkan untuk Rasulullah saw. air untuk bersuci, beliau pun bertanya: Siapakah yang mengambilkan ini? Maimunah menjawab: 'Abdullah, beliau berdoa: ya Allah, faqihkanlah ia dalam agama dan ajarkanlah ilmu ta'wil kepadanya.

Sebagian ulama ada yang merincikan masalah ini, mereka mengatakan bahwa kata *ta'wil* dalam al-Qur'an mempunyai dua pengertian: *Pertama, ta'wil* yang berarti UNIVERSITAS ISLAM NEGERI hakikat sesuatu dan merupakan kesimpulan darinya, seperti firman Allah QS Yusuf/12:100 dan firmannya QS al-A'rāf/7: 53.

وَقَالَ يَا أَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايَ مِنْ قَبْلُ. (١٠٠)

Terjemahnya:

Wahai ayahku, inilah ta'wil mimpiku yang dahulu itu. 150

Terjemahnya:

Tidaklah mereka menunggu-nunggu kecuali (terlaksananya kebenaran) al-Qur'an itu pada hari datangnya kebenaran pemberitaan al-Qur'an itu. 151

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kasīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>Ibnu Ḥibbān, Ṣaḥiḥ Ibn Ḥibbān, juz 15 (Beirut: Muassasah al-risālah, 1993), h. 531.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 247.

Pengertian ta'wil pada ayat di atas yaitu hakikat dari apa yang diberitakan kepada mereka menyangkut perkara akhirat. Jika yang dimaksud dengan ta'wil adalah pengertian yang dimaksud ayat ini, maka waqaf atau tanda berhenti pada kalimat (وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) berada pada lafaz Allah karena hakikat segala sesuatu tidak diketahui secara jelas kecuali oleh Allah swt. semata. Maka dari itu kalimat (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) mempunyai kedudukan sebagai mubtada' atau awal kalimat (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) merupakan khabarnya.

Kedua, ta'wil yang berarti tafsir, keterangan, dan penjelasan mengenai suatu hal, seperti Firman Allah QS Yusuf/12: 36.11

Terjemahnya:

Berikanlah kepada kami takwilnya, sesungguhnya kami memandangmu termasuk orang yang berbuat baik. 152

Ta'wil pada ayat tersebut berarti tafsir dari mimpi. Jika pengertian ta'wil yang dimaksud adalah seperti ini, maka tanda waqaf berada pada kalimat (وَالرَّاسِخُونَ فِي ), karena mereka mengetahui serta memahami apa yang difirmankan Allah kepada mereka, meskipun mereka tidak secara penuh mengetahui hakikat segala sesuatu. 153

Kalimat (يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ) berkedudukan sebagai *hal* yang menunjukkan keadaan mereka. Perkataan mereka ini membuktikan bahwa baik ayat *muḥkam* maupun *mutasyābih* adalah firman Allah yang benar, keduanya saling membenarkan dan menguatkan, sebab keduanya berasal dari sumber yang sama yaitu Allah swt. karena

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 157.

<sup>152</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 239.

<sup>153</sup> Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kasīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 12.

itulah kalimat selanjutnya berbunyi (وَمَا يَذَّكُّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ) yang artinya tidak ada yang dapat memahami dan merenungi maknanya dengan benar kecuali mereka yang berakal sehat dan mempunyai pemahaman yang benar.

b. QS al-Nisā'/4: 162

Terjemahnya:

Tetapi orang-orang yang mendalam ilmunya di antara mereka dan orang-orang mukmin, mereka beriman kepada (al-Qur'an) yang telah diturunkan kepadamu (Muhammad), dan kepada (kitab-kitab) yang telah diturunkan sebelummu dan begitu pula mereka yang melaksanakan salat, menunaikan zakat, dan beriman kepada Allah dan hari kemudian. Orang-orang itulah yang akan Kami berikan kepada mereka pahala yang besar.

Makna (الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) pada ayat di atas yaitu al-sabitun fi al-din dan al-rasikh fi al-'ilm al-nafi' yang berarti orang-orang yang teguh memegang agamanya serta mempunyai ilmu yang kokoh dan bermanfaat. Kata (الْمُؤْمِنُونَ) bersandar pada kata (الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ). Menurut Ibn 'Abbās yang dimaksud oleh ayat ini adalah 'Abdullah bin salam, Sa'labah bin Sa'yah, Asad, Zaid bin Sa'yah, serta Asad bin 'Ubaid, mereka adalah orang-orang yang memeluk agama Islam dan membenarkan risalah yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw. 155

Firman Allah (الْمُقِيمِينَ الصَّلَاةً), Ibnu Jarīr menyebutkan bahwa ayat ini menurut mushaf Ibn Mas'ūd dibaca dengan rafa' (الْمُقِيمُونَ الصَّلَاةً), akan tetapi menurutnya bacaan yang sahih ialah bacaan mayoritas ulama, dibaca dengan nasab (الْمُقِيمِينَ الصَّلَاةً) yang berfungsi sebagai madah atau pujian. Pendapat lain mengatakan bahwa kalimat tersebut dibaca jar karena karena disandarkan pada kalimat

155 Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kasīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 468.

-

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 103

sebelumnya (بَكَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ) yang berarti selain mengimani kitab yang diturunkan kepada Muhammad saw. dan kitab-kitab nabi terdahulu mereka juga mengakui kewajiban salat dan kefarduannya atas diri mereka.

Firman Allah (وَالْمُؤْتُونَ الزَّكَاةَ) zakat yang dimaksud adalah zakat harta atau zakat fitrah atau keduanya. (وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ) artinya mereka percaya bahwa tidak ada Tuhan selain Allah swt. dan mereka juga percaya kepada hari kebangkitan sesudah kematian, hari dibalasnya semua amal perbuatan manusia yang baik maupun yang buruk. 157

Melalui penafsiran Ibn Kasir terhadap ayat-ayat *al-rāsikhūna fī al-'ilm* maka bisa simpulkan beberapa hal berikut:

- 1) Ayat-ayat al-Qur'an terdiri dari dua jenis yaitu *muḥkam* dan *mutasyābih*. *Muḥkam* adalah ayat-ayat yang memiliki makna yang jelas, karena kejelasan maknanya tersebut semua perintah dan pengamalan disandarkan kepadanya. *Mutasyābih* adalah ayat-ayat yang maknanya samar, karena kesamarannya tersebut ia wajib diimani dan dipahami sesuai dengan apa yang diterangkan oleh ayat-ayat yang *muḥkam*.
- 2) Hikmah adanya ayat-ayat *mutasyabih* ialah untuk menguji keimanan manusia sebagaimana Allah swt. telah mengujinya dengan hal-hal yang halal dan haram.
- 3) *Ta'wil* dalam al-Qur'an mempunyai dua pengertian. *Pertama, ta'wil* berarti hakikat segala sesuatu yang terkait dengan akhirat dan hanya diketahui oleh Allah swt. *Kedua, ta'wil* yang berarti tafsir, keterangan, dan penjelasan

<sup>156</sup> Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kasīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 468.

-

<sup>157</sup> Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar Ibn Kasir, *Tafsīr al-Our'ān al-'Azīm*, juz 2, h. 468.

- mengenai suatu hal, *ta'wīl* dengan pengertian ini juga dapat diketahui oleh golongan *al-rāsikhūna fī al-'ilm*.
- 4) Al-rāsikhūna fī al-'ilm merupakan sosok yang teguh memegang agamanya serta mempunyai ilmu yang kokoh dan bermanfaat. Pemahaman mereka terhadap ta'wīl terbatas pada ayat-ayat mutasyābih yang tidak berhubungan dengan sifat-sifat Allah dan hari akhir, sebab pengetahuan tentang ayat-ayat mutasyābih semacam ini dikhususkan kepada Allah swt.

# 2. Aḥmad Muṣṭafā al-Marāgi

Aḥmad Muṣṭafā al-Marāgi lahir di kota al-marāgah Mesir pada tahun 1300 H/1883 M. Ia merupakan ulama yang ahli dalam bidang agama, seperti bahasa Arab, tafsir, hadis, fikih, akhlak dan ilmu-ilmu lain. Salah satu karya monumentalnya adalah Tafsīr al-Marāgi, tafsir ini tergolong sebagai tafsir yang menggabungkan antara al-ma'sur dan al-dirāyah. Tafsīr yangberjumlah 30 jilid ini, dalam pembahasannya menggunakan metode tahlili dengan corak adab ijtimā'i (budaya dan masyarakat).

a. QS Āli 'Imrān/3: 7

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُحَرُ مُتَشَاهِمَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ. (٧)

Terjemahnya:

Dialah yang menurunkan al-Kitab (al-Qur'an) kepada kamu. Di antara isinya ada ayat-ayat yang *muḥkamat*, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyabihat*. Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat yang *mutasyabihat* daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari *ta'wil*-nya, padahal tidak ada yang mengetahui ta'wil-nya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyabihat*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak

dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal. <sup>158</sup>

Al-Marāgi menjelaskan bahwa pada ayat ini Allah swt. membagi kitab yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. menjadi dua jenis yaitu ayat *muḥkam* dan *mutasyābih. Muḥkam* berasal dari kata *aḥkam al-syai'* yang berarti mengikat dan merapikannya, sedangakan *mutasyābih* diartikan sebagai sesuatu yang terdiri dari bagian-bagian atau partikel-pertikel, yang satu sama lainnya memiliki keserupaan tetapi tidak sama.<sup>159</sup>

Ayat-ayat yang *muḥkam* ialah ayat yang memiliki ungkapan yang jelas serta jauh dari makna yang ambigu dan samar. Pengertian lain dari ayat-ayat *muḥkam* disebutkan oleh Allah pada QS Hud/11: 1.

Terjemahnya:

Alif lām rā (inilah) suatu kitab yang ayat-ayatnya disusun dengan rapi serta dijelaskan secara terperinci, (yang diturunkan) dari (sisi) Allah yang Maha Bijaksana. 160

Kalimat (أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ) pada ayat tersebut mempunyai arti jelas syairnya, dan rapi susunan syairnya. Ia juga bisa berarti ayat-ayatnya mengandung hikmah.

Pengertian *mutasyābih* pada ayat di atas, menurut al-Marāgi mempunyai dua pengertian:

1) Ayat-ayat yang lafaznya menunjukkan pengertian mengenai sesuatu, akan tetapi menurut akal pengertiannya adalah hal yang sebaliknya. Sehingga,

<sup>159</sup> Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 6 (Mesir: Muṣṭafa al-Bābi al-Ḥalibi, 1946), h.89.

-

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup>Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 221.

pengertiannya menjadi tidak jelas dan tidak bisa dikuatkan salah satunya. Seperti makna dari *istiwa* ' (bersemayam) di atas '*arsy*.

2) Ayat-ayat yang pengertiannya hanya diketahui oleh Allah swt, ayat-ayat seperti ini biasanya menyangkut masalah-masalah akhirat.

Selain dua pengertian di atas, al-Qur'an juga mensifati ayat-ayat *mutasyabih* dalam firman-Nya QS al-Zumar/39: 23.

Terjemahnya:

Allah telah menurunkan perkataan yang terbaik (yaitu) al-Qur'an yang serupa (mutu ayat-ayatnya) lagi berulang-ulang.

Maksud *mutasyabih* pada ayat ini ialah pembicaraan ayat-ayat tersebut satu sama lainnya hampir serupa dalam hal memberi hidayah, selamat dari pertentangan, perbedaan, dan perselisihan, sebagaimana firman Allah swt. pada QS al-Nisā'/4: 82.

Terjemahnya:

Apakah kalian tidak merenungi al-Qur'an, sekiranya al-Qur'an itu bukan dari sisi Allah, tentulah mereka mendapatkan pertentangan yang banyak di dalamnya. 162

Firman Allah selanjutnya (قَامُنَا اللَّذِينَ فِي قُلُوكِمْ وَيَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 91

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h.89.

Selain mengingkari ayat-ayat yang *mutasyabih*, mereka juga mempengaruhi orang lain agar anti atau tidak beriman kepada hal-hal yang *mutasyabih* dalam upaya menyesatkan umat manusia. Kalaupun ingin dipahami, maka ia dipahami berdasarkan pengertian lahiriahnya saja, tanpa melihat atau merujuk pada ayat-ayat yang *muḥkam*. Karena itu mereka mengatakan bahwa Allah adalah ruh, dan al-masih adalah sebagian dari ruh-Nya, berarti al-masih adalah sejenis dengan Allah, karena al-masih tidak bisa dipisahkan dari jenis-Nya, maka al-masih adalah Dia (Allah). <sup>164</sup>

Firman Allah (وَالْيَوْالِهُ), ta'wil berasal dari kata al-aul (الأول) yang artinya kembali kepada asal, atau al-mauilu (المُوّالُ artinya tempat kembali. Kalimat ibtiga' ta'wil artinya mereka mengikuti hawa nafsu dan taklid buta. Jadi, bukan mengikuti apa yang dijelaskan oleh ayat-ayat yang muhkam, yang menjadi tiang keimanan dan akidah. Oleh karena itu, mereka memalingkan ayat-ayat yang berisi berita tentang kehidupan sesudah mati, tentang hisab, surga dan neraka, dari makna yang sebenarnya menuju makna yang sesuai dengan makna-makna keduniawian dengan tujuan menyesatkan umat manusia dari agamanya yang benar. Allah swt. menyanggah hal tersebut melalui firman-Nya pada QS Yasin/36: 78-79.

قَالَ مَنْ يُحْيِ الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ. قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ. (٧٩–٧٩) Terjemahnya:

Dia berkata: "Siapakah yang dapat menghidupkan tulang-belulang, yang telah hancur luluh?". Katakanlah (Muhammad), "Yang akan menghidupkannya ialah (Allah) yang menciptakannya pertama kali dan Dia Maha Mengetahui tentang segala makhluk.<sup>165</sup>

Firman Allah ( وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ), al-rāsikhūna fī al-'ilm artinya adalah orang-orang yang mengerti masalah agama. 166 Para ulama dalam menafsirkan ayat ini mempunyai dua pendapat:

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup>Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h.95.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup>Kementrian Agama RI, Al-Our'an dan Terjemahnya, h. 445.

- 1) Sebagian ulama salaf berpendapat bahwa ayat di atas waqaf atau berhenti pada lafz al-jalalah (Allah), sehingga kalimat (وَالرَّاسِخُونَ) dianggap sebagai mubtada' atau kalimat baru. Berdasarkan hal tersebut, maka ayat mutasyabih tidak ada yang mengetahui penakwilannya selain Allah swt. Mereka mengemukakan beberapa alasan berikut. Pertama, Allah swt. mencela orang-orang yang mengikuti ta'wil ayat-ayat mutasyabih. Kedua, perkataan al-rasikhuna fi al-'ilm pada ayat di atas (يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا) yang pengertiannya menyerah secara keseluruhan kepada Allah swt., dan siapa saja yang telah mengetahui sesuatu dan memahaminya, ia sama sekali tidak akan mengatakan hal tersebut yang mengandung pengertian menyerah secara keseluruhan. Pendapat inilah yang dipegang oleh kebanyakan sahabat, seperti Ubay bin Ka'ab dan 'Āisyah ra.
- 2) Pendapat lain mengatakan bahwa waqaf atau tanda berhenti pada ayat di atas terletak pada lafaz al-'ilm (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) dan menjadikan kalimat selanjutnya sebagai mubtada'. Berdasarkan pendapat ini, maka ayat-ayat mutasyabih hanya bisa dipahami oleh orang-orang yang memiliki ilmu agama. Pendapat ini di pegang oleh Ibn 'Abbās, sebab ia pernah berkata bahwa dirinya adalah termasuk al-rasikhuna fī al-'ilm dan mengetahui ta'wīl. 167

Alasan yang dikemukakan oleh pendapat pertama mendapat sanggahan, bahwa sesungguhnya Allah swt. hanya mencela orang-orang yang mencari penakwilan dengan menggunakan pendapat-pendapat yang bertentangan dengan ayat-ayat *muḥkam*, tujuan penakwilannya tersebut adalah untuk menyebarkan fitnah di kalangan umat manusia. Sedangkan *al-rāsikhūna fī al-ʻilm* tidak demikian, sebab

<sup>166</sup> Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h. 96.

mereka adalah orang-orang yang berkeyakinan teguh, dan tidak tergoyahkan dalam ilmu yang mereka miliki.

Allah swt. melimpahkan kepada mereka pemahaman tentang ayat-ayat mutasyabih yang sesuai dengan penjelasan ayat-ayat muḥkam. Kemudian perkataan al-rasikhūna fī al-'ilm (يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا) tidak menafikan pengetahuan mereka tentang ta'wīl, justru dengan kemantapan ilmu yang mereka miliki dan pengetahuan mereka tentang kebenaran, maka mereka tidak tergoyahkan. Bahkan, mereka semakin beriman terhadap ayat-ayat muḥkam dan mutasyabih, sebab keduanya bersumber dari Allah swt. Oleh karena itu, perkataan al-rasikhūna fī al-'ilm tersebut bukan perkataan yang mengherankan, sebab orang bodoh selamanya selalu dalam keraguan dan kegoncangan, sedangkan orang yang berilmu tetap berpegang teguh terhadap akidahnya dan tidak keliru dalam perjalanan yang ditempuhnya. 168

Adanya ayat-ayat *mutasyabih* tentang akhirat yang maknanya hanya diketahui oleh Allah swt merupakan sesuatu yang mutlak, karena di antara tujuantujuan agama adalah untuk memberitahukan tentang keadaan akhirat. Oleh karena itu kita wajib beriman terhadap apa yang dibawa oleh Rasulullah saw. mengenai hal tersebut, sebab hal tersebut merupakan perkara gaib yang wajib diimani sebagaimana kita mengimani malaikat dan jin. Tidak ada yang mengetahui penakwilannya selain Allah swt.

Adapun *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam masalah ini adalah sama yaitu beriman terhadap perkara-perkara gaib tersebut, sebab *al-rāsikhūna fī al-'ilm* hanya

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup>Ahmad Mustafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h. 96.

mengetahui hal-hal yang bisa dijangkau oleh indra dan akal pikiran. Mereka sama sekali tidak berani mempelajari dan mengamati hakikat alam gaib yang diberitakan oleh para Rasul, sebab mereka mengetahui bahwa dalam hal ini indra dan akal mereka tidak beri ruang untuk mengetahuinya. Jalan satu-satunya adalah mengimaninya sekaligus menyerahkan sepenuhnya pengetahuan tersebut kepada Allah swt.<sup>169</sup>

Kembali pada jenis pertama ayat *mutasyabih*, lafaz-lafaznya tidak boleh dipahami oleh akal dengan mengambil pengertian lahiriahnya saja, seperti ayat-ayat yang berbicara tentang sifat-sifat Allah dan sifat-sifat para Nabi. Misalnya firman Allah swt. QS al-Nisā'/4: 171.

Terjemahnya:

Dan (yang terjadi) dengan kalimat-Nya, yang disampaikan-Nya kepada maryam, dan dengan tiupan ruh daripada-Nya. 170

Contoh ayat di atas tidak diperkenankan bagi dalil 'aqliy dan naqliy untuk memahaminya dari segi lahiriyah ayat. Ayat-ayat seperti inilah yang membuat al-rasikhuna fi al-'ilm berbeda pendapat dalam mentakwilkannya. Di antara mereka ada yang manafikan pengetahuan tentang makna ayat-ayat tersebut, mereka mengambil hikmahnya dan menyerahkan pengertian yang sebenarnya kepada Allah. Ada pula di antara mereka yang mengetahui secara mantap makna ayat-ayat tersebut, mereka mengembalikan makna lahiriahnya yang samar kepada ayat-ayat muḥkam. Mereka menjadikan ayat-ayat yang muhkam sebagai penjelas dari makna-makna yang

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h. 97.

<sup>170</sup> Kementrian Agama RI, Al-Our'an dan Terjemahnya, h. 105.

mutasvabih. 171 Terkait dengan ayat di atas, maka mereka merujuk kepada ayat yang menjelaskan bahwa Allah itu Maha Suci dan tidak mungkin beristri dan mempunyai anak, mereka merujuk OS Āli 'Imrān/3: 59.

Terjemahnva:

Sesungguhnya perumpamaan (penciptaan) Isa di sisi Allah, adalah seperti (penciptaan) Adam. 172

Al-Maragi dalam tafsirnya kemudian menyebutkan beberapa hikmah penurunan ayat-ayat *mutasyabih*, di antara hikmah-hikmah tersebut adalah:

- 1) Ayat-ayat mutasyabih merupakan ujian bagi hati kita dalam mempercayainya. Andaikata semua ayat al-Qur'an bisa dipahami maknanya secara jelas, tidak ada ayat-ayat yang samar atau *mutasyabih*, maka hilanglah situasi iman yang menuntut ketundukan dan kepasrahan secara total terhadap apa yang diperintahkan Allah melalui Rasul-Nya.
- 2) Ayat-ayat *mutasyabih* mampu merangsang akal orang-orang yang beriman untuk lebih memikirkan maknanya, sehingga akal mereka tidak lemah dan mati. Agama merupakan sesuatu yang paling berharga bagi manusia, bila akal yang dimilikinya lemah dalam memahami agama tersebut, maka ia juga akan lemah dalam hal apapun.
- 3) Para Nabi diutus oleh Allah kepada seluruh umat manusia, di antara manusia itu ada yang berilmu, bodoh, cerdas, dan dungu. Di antara makna-makna ayat yang disampaikan oleh para Nabi terdapat hikmah-hikmah yang sangat halus dan tidak mungkin diungkapkan dengan ungkapan yang mampu membuka

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Ahmad Mustafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 57.

hakikatnya. Pemahaman tentang makna-maknanya dikhusukan kepada orangorang tertentu. Sedangkan bagi orang-orang awam, pemahaman tentang maknamakna ayat tersebut diserahkan kepada Allah swt dan membatasi diri mereka terhadap ayat-ayat yang *muḥkam* saja. <sup>173</sup>

Selanjutnya firman Allah (وَمَا يَنَّكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَبْابِ) artinya ialah tidak ada yang akan memahami dan mengerti hikmahnya kecuali orang-orang yang mempunyai mata hati yang terang dan akal yang kuat. Mereka itulah yang diberikan keistimewaan untuk melakukan tafakur dan analisis terhadap semua ayat-ayat muḥkam yang merupakan prinsip-prinsip pokok. Dengan demikian, jika mereka dihadapkan kepada ayat-ayat mutasyabih mereka dengan mudah mengingat ayat-ayat muḥkam dan mengembalikan ayat-ayat mutasyabih kepada yang muḥkam.

Adapun ayat-ayat *mutasyabih* yang kaitannya dengan berita-berita gaib mereka mengatakan bahwa menganalogikan sesuatu yang gaib terhadap yang nyata adalah bentuk analogi yang salah (*qiyas maʻa al-fariq*), oleh karena itu tidak diperkenankan bagi mereka yang berakal untuk melakukan hal tersebut.<sup>174</sup>

bagi mereka yang berakal untuk melakukan hal tersebut.<sup>174</sup>
Setelah menjelaskan QS Āli 'Imrān/3:7 di atas, al-Marāgi kemudian melanjutkan penjelasannya tentang doa yang dipanjatkan oleh *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang terdapat pada ayat selanjutnya yaitu QS Āli 'Imrān/3: 8-9.

Terjemahnya:

(Mereka berdoa): "Ya Tuhan kami, janganlah Engkau jadikan hati kami condong kepada kesesatan sesudah Engkau beri petunjuk kepada kami, dan karuniakanlah kepada kami rahmat dari sisi Engkau; karena sesungguhnya

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h. 98.

Engkau-lah Maha Pemberi (karunia)". "Ya Tuhan kami, sesungguhnya Engkau mengumpulkan manusia untuk (menerima pembalasan pada) hari yang tak ada keraguan padanya". Sesungguhnya Allah tidak menyalahi janji. 175

Ayat-ayat di atas merupakan doa yang dipanjatkan oleh *al-rāsikhūna fī al-'ilm*, melalui pengetahuan dan keimananya terhadap ayat-ayat *mutasyābih* mereka senantiasa memohon kepada Allah swt. agar memelihara mereka dari kesesatan setelah mereka mendapat petunjuk-Nya dan agar Allah memberikan mereka keteguhan dalam memahami hakikat sesuatu, dan istiqamah dalam menempuh jalan yang lurus. Doa tersebut mereka panjatkan karena mereka sadar bahwa mereka adalah makhluk yang lemah dan mereka khawatir kesesatan merasuk ke dalam hati mereka sehingga di hari akhir nanti Allah mencabut rahmat-Nya dari mereka.<sup>176</sup>

b. QS al-Nisā'/4:162

Terjemahnya:

Tetapi orang-orang yang mendalam ilmunya di antara mereka dan orang-orang mukmin, mereka beriman kepada (al-Qur'an) yang telah diturunkan kepadamu (Muhammad), dan kepada (kitab-kitab) yang telah diturunkan sebelummu dan begitu pula mereka yang melaksanakan salat, menunaikan zakat, dan beriman kepada Allah dan hari kemudian. Orang-orang itulah yang akan Kami berikan kepada mereka pahala yang besar.

Pada ayat-ayat sebelumnya yaitu QS al-Nisā'/4: 153-161, Allah swt. telah menyebutkan secara mutlak tentang keadaan dan tingkah laku buruk orang Yahudi, kekafiran mereka, dan kemaksiatan mereka. Penyebutan Yahudi secara mutlak tersebut dapat menimbulkan salah paham, bahwa yang dimaksud adalah seluruh orang Yahudi tanpa terkecuali, oleh karena itu ayat 162 di atas di awali dengan

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 3, h. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup>Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 103

kalimat *istidrak* (نکون)<sup>178</sup>. Kalimat ini menunjukkan bahwa di antara orang-orang Yahudi tersebut ada orang-orang baik yang mempunyai pikiran yang cemerlang, sehingga mereka tidak ikut melakukan taklid buta.<sup>179</sup>

Al-rāsikhūna fī al-'ilm (الرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ) yang dimaksud ayat di atas ialah orang yang memiliki ilmu yang benar di kalangan orang-orang Yahudi. Mereka adalah orang-orang yang mempunyai pemikiran tajam yang tidak disertai dengan prasangka buruk dan tidak meperjual belikan agama dengan nilai yang rendah, baik berupa harta maupun jabatan. Selanjutnya, kalimat al-mu'minūn (وَالْمُؤْمِنُونَ yang dimaksud ialah orang-orang mukmin dari kalangan Ummat Nabi Muhammad saw. yang beriman dengan penuh ketaatan, bukan sekedar iman yang fanatik dan kontroversi. Mereka itulah yang beriman terhadap keterangan-keterangan dan petunjuk yang diberikan kepada Muhammad dan yang telah diturunkan kepada Musa as., Isa as. dan rasul-rasul lainnya. Ibn Ishāq dan Baihaqi dalam kitab al-Dalāil meriwayatkan dari Ibn 'Abbās bahwa ayat ini diturunkan mengenai 'Abdullah bin salam, Usaid bin Sa'yah, Sa'labah bin Sa'yah ketika mereka meninggalkan Yahudi dan masuk Islam.

Al-muqimin al-ṣalah (وَالْمُقِيمِينَ الصَّلَاةَ), Allah juga mengecualikan al-muqimin al-ṣalah dari kalangan Yahudi, mereka adalah orang-orang yang selalu mendirikan dan menunaikan salat secara sempurna, dan merekalah orang yang paling layak disebut sebagai mukmin karena dalamnya keimanan mereka. Pelaksanaan atau

178 Istidrak dalam bahasa Arab merupakan pernyataan bertentangan atau berkebalikan dengan

Pernyataan bertentangan atau berkebalikan dengan pernyataan sebelum kalimat *istidrak*. Penjelasan tentang *istidrak* lihat 'Ali al-Jārim dan Muṣṭafa Amīn, *al-Naḥw al-Waḍih*, juz 1 (Qahirah: Dār al-Ma'ārif, 1983), h.70.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Ahmad Mustafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 6, h.19.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 6, h.19.

pendirian salat dengan cara memenuhi semua rukun-rukunnya adalah bukti kesempurnaan iman dan ketentraman hati.

Kalimat (وَالْمُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِر) menjelaskan bahwa mereka yang menunaikan zakat, beriman kepada Allah dan hari akhir mempunyai hak yang sama untuk memperoleh pujian sebagai orang yang patuh sebagaimana mereka yang mendirikan salat. Karena pendirian salat mendorong seseorang untuk menunaikan zakat. Maknanya, orang yang mendirikan salat sesuai dengan yang diperintahkan agama, dia tidak akan segan-segan untuk mengeluarkan zakat, sebab zakat termasuk ibadah yang membersihkan jiwa, mempertinggi semangat, dan membuat hati tidak terlalu cinta terhadap harta. Allah swt berifirman pada QS al-Ma'ārij/70: 19-22.

Sesungguhnya manusia diciptakan bersifat keluh kesah lagi kikir. Apabila ia ditimpa kesusahan ia berkeluh kesah. Dan apabila ia mendapat kebaikan ia amat kikir. kecuali orang-orang yang mengerjakan shalat. 182

Kalimat (أُولَئِكُ سَنَوُّتِيهِمْ أَجْرًا عَظِيمًا) menjelaskan bahwa mereka yang sifatsifatnya telah disebutkan di atas, semuanya kelak diberi pahala yang besar oleh Allah swt. Tidak ada yang mengetahui besarnya pahala tersebut kecuali oleh Allah swt. 183

Melalui penjelasan al-Marāgi tentang ayat-ayat *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang terdapat pada QS Āli-'Imrān/3: 7 dan QS al-Nisā'/4: 162 di atas, maka kesimpulan dari penafsiran al-Marāgi tentang ayat-ayat *al-rāsikhūna fī al-'ilm* adalah:

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Ahmad Mustafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 6, h.19.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Aḥmad Muṣṭafa al-Marāgi, *Tafsīr al-Marāgi*, juz 6, h.19.

<sup>183</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 569.

- 1. Ayat-ayat al-Qur'an terdiri dari dua jenis yaitu *muḥkam* dan *mutasyabih*. Ayat-ayat yang *muḥkam* ialah ayat yang memiliki ungkapan yang jelas serta jauh dari makna yang ambigu dan samar. Ayat-ayatnya memiliki ungkapan syair yang jelas dan tersusun rapi.
- 2. Ayat-ayat *mutasyabih* mempunyai dua pengertian. *Pertama*, Ayat-ayat yang lafaznya menunjukkan pengertian mengenai sesuatu, akan tetapi menurut akal pengertiannya adalah hal yang sebaliknya, seperti ayat-ayat yang menjelaskan sifat-sifat Allah dan Nabi-Nya. *Kedua*, Ayat-ayat yang pengertiannya hanya diketahui oleh Allah swt, ayat-ayat seperti ini biasanya menyangkut masalah masalah akhirat.
- 3. Pengetahuan terhadap makna ayat-ayat *mutasyabih* jenis pertama harus merujuk kepada penjelasan ayat-ayat yang *muḥkam*, tidak boleh dipahami melalui makna lahiriahnya. Jika tidak ditemukan penjelasannya melalui ayat *muḥkam* maka ia harus tetap diimani dan pengetahuan tentang makna-maknanya dikembalikan kepada Allah swt. Adapun ayat-ayat *mutasyabih* jenis kedua pengetahuan tentang makna ayat-ayat tersebut dikembalikan kepada Allah swt. karena terkait dengan berita hari akhir.
- 4. Kedaan manusia ketika berinteraksi dengan al-Qur'an terbagi menjadi dua. Kelompok pertama yaitu kelompok yang anti kebenaran mereka menjadikan ayat-ayat *mutasyabih* untuk menyesatkan manusia atau disebut dengan *zaig al-qalb*. Kelompok kedua yaitu *al-rasikhuna fi al-'ilm,* mereka adalah orang-orang yang mengerti masalah agama, mempunyai pemikiran tajam yang tidak disertai dengan prasangka buruk, dan tidak meperjual belikan agama dengan nilai yang

rendah. Mereka mengimani ayat-ayat *mutasyabih* dan berusaha memahaminya sesuai dengan penjelasan ayat-ayat *muhkam*.

#### c. M. Ouraish Shihab

Muhammad Quraish Shihab lahir di Rappang, Sulawesi Selatan pada 16 Februari 1944. Ia dikenal sebagai ulama yang pakar dalam bidang tafsir. Quraish Shihab menyelesaikan studi Strata dua (S2) dalam bidang tafsir di Universitas al-Azhar Kairo pada tahun 1969. Isa merupakan cendekiawan yang sangat produktif, salah satu karya besarnya yaitu Tafsir al-Misbah. Tafsir al-Misbah yang berjumlah 15 jilid ini pertama kali dicetak pada tahun 2000, metode yang digunakan dalam tafsir ini yaitu metode *tahlili* dengan corak tafsir *bi al-ma'sūr*. Isa

# 1. QS Ali 'Imran/3: 7

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُحَرُ مُتَشَاكِمَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوكِمِ مُنَّذُ الْكِتَابَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَتَكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَبُنَاكِ؟ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَتَكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَبْنَاكِ؟ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَتُعُونُ الْمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَتَكُرُ إِلَّا أُولُوا الْأَنْبَاكِ؟ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُتَعْامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُولُولُولُولُولُولُ اللللللْمُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللللْكُولُولُ الللللللْمُ الللللللللِهُ الللللللْكُولُولُ اللللللْمُ اللللِهُ اللللللِّهُ اللللللَّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللل

Terjemahnya:

Dialah yang menurunkan al-Kitab (al-Qur'an) kepada kamu. Di antara isinya ada ayat-ayat yang *muhkamat*, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyabihat*. Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat yang *mutasyabihat* daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari takwilnya, padahal tidak ada yang mengetahui takwilnya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyabihat*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal. <sup>186</sup>

<sup>184</sup> M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi (Bandung: Penerbit Mizan 2007), h. 5.

-

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Suhari, *Nilai-nilai Pendidikan Ibadah Shalat dalam Tafsir al-Misbah* (Jakarta: Sedaun Publishing, 2011), h. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup>Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 50.

Ayat ini dimulai dengan kalimat (هُوَ الَّذِي أَنْرَلَ عَلَيْكَ), menggunakan anzala, bukan (نَرَّلَ عَلَيْكَ) nazzala sebagaimana ayat sebelumnya. Menurut paham yang membedakan makna kata anzala dan nazzala, maka ayat ini mengisyaratkan turunnya al-Qur'an sekaligus, yaitu dari lauḥ al-Maḥfuz ke langit dunia.

Al-Qur'an yang diturunkan Allah kepada Muhammad saw. terdiri dari dua kelompok, pertama ayat-ayat *muḥkamāt*, yakni yang kandungan ayatnya sangat jelas, sehingga hampir-hampir tidak butuh lagi tambahan penjelas untuknya. Ada juga yang memahami ayat-ayat *muḥkamāt* sebagai ayat-ayat yang mengandung perintah melaksanakan sesuatu atau larangan melakukannya, ayat-ayat seperti ini tentunya harus jelas, karena tanpa kejelasan ia tidak dapat di kerjakan.<sup>187</sup>

Kata (مُتَشَابِهُ) *mutasyabih* terambil dari kata yang bermakna serupa. Bila ada sesuatu yang serupa dengan yang lain, maka ia disebut dengan *mutasyabih*. Kata ini dalam penggunaannya seringkali menunjuk kepada keserupaan dua hal atau lebih, yang menimbulkan kesamaran dalam membedakan ciri masing-masing.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> M. Ouraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 12.

Ayat-ayat al-Qur'an seluruhnya bersifat *mutasyabih*, ini ditunjukkkan oleh firman-Nya dalam QS al-Zumar/39:23:

Terjemahnya:

Allah telah menurunkan perkataan yang terbaik (yaitu) al-Qur'an yang serupa (mutu ayat-ayatnya) lagi berulang-ulang.

*Mutasyabih* pada ayat ini berarti serupa satu dengan lainnya dari sisi keindahan bahasa dan kebenaran yang dikandungnya. Sedang kata *mutasyabih* dalam ayat yang ditafsirkan ini adalah ayat-ayat yang mengandung kesamaran dalam maknanya. Menurut ulama, kesamaran tersebut muncul karena beberpa hal berikut:

- a. Salah satu kata yang digunakan pada suatu ayat tidak popular dikalangan pendengarnya. Misalnya kata (أباً) *abban* dalam QS 'Abasa/80:31, tidak diketahui oleh 'Umar bin Khaṭṭāb, sehingga pada mulanya ayat tersebut *mutasyābih* dalam pendengaran 'Umar bin Khaṭṭāb.
- b. Kata yang digunakan mempunyai arti yang bermacam-macam, seperti kata (قُرُوء) quru yang dapat berate suci dan dapat juga berarti haid.
- c. Makna yang dikandungnya tidak jelas, seperti ayat-ayat yang berbicara tentang persoalan metafisika, nama dan sifat-sifat Allah, dan lain-lain.

Sebagian ulama juga membedakan ayat-ayat *mutasyabih* dalam tiga kelompok:

 Ayat-ayat yang kandungannya mustahil untuk diketahui oleh manusia, seperti ayat-ayat yang berbicara tentang sifat-sifat Allah, waktu kedatangan hari kiamat, dan semacamnya.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 461

- b. Ayat-ayat yang dapat diketahui melalui penelitian yang seksama, seperti ayatayat yang kandungannya bersifat umum, atau yang kesamarannya lahir dari redaksi dan susunan kata-katanya yang singkat.
- c. Ayat-ayat yang hanya diketahui oleh para ulama yang sangat mantap pengetahuannya dengan melakukan penyucian jiwa. Ayat-ayat semacam ini tidak dapat terungkap maknanya hanya dengan menggunakan nalar semata. 190

Melalui penjelasan ayat-ayat *mutasyabih* tersebut, maka menurut Quraish Shihab ada tiga tujuan Allah menurunkan ayat *mutasyabih*:

- a. Bertujuan untuk mengantar setiap muslim agar berhati-hati dalam menafsirkan ayat-ayat al-Quran , sebab Allah swt. tidak menentukan yang mana ayat mutasyabih dan yang mana ayat muhkam.
- b. Bertujuan untuk menyadarkan manusia tentang keterbatasan ilmu mereka, di samping juga menjadi semacam ujian tentang kepercayaan manusia terhadap informasi Allah swt.
- c. Bertujuan untuk mendorong manusia agar lebih giat melakukan pembahasan dan penelitian, sekaligus untuk menunjukkan peringkat pengetahuan dan kedudukan ilmiah seseorang.<sup>191</sup>

Firman Allah (فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوكِم مْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ), artinya mereka berpegang teguh kepada ayat-ayat mutasyabih dan tidak menjadikan ayat-ayat muḥkam sebagai rujukan dalam memahami dan menetapkan artinya. Orang-orang yang dibicarakan oleh ayat ini dilukiskan sebagai golongan yang di dalam hatinya terdapat kecenderungan terhadap kesesatan. Kata (فِي قُلُوكِم مُنَّهُ) fī qulubihim

191 M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 14.

<sup>190</sup> M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, juz 2, h. 14

menunjukkan sulitnya menghilangkan kecenderungan tersebut, sebab mengubah sesuatu yang terdapat dalam pikiran lebih mudah daripada mengubah sesuatu yang ada dalam hati.

Kata (فَيُسَّبِعُونَ) fa yattabi 'ūna yang berarti maka mereka mengikuti dengan sunguh-sungguh. Kata tersebut bukan hanya berarti mengikuti, tetapi mengikuti dengan cara bersungguh-sungguh dan disertai dengan upaya yang keras. Seandainya ayat ini menggunakan kata (بَنْبَعُونَ) yatba 'ūn, maka menerjemahkannya dengan mengkuti sudah tepat, tetapi ayat tersebut tidak menggunakan kata demikian. Penggunaan kata (فَيَسَّبِعُونَ) fa yattabi 'ūna mengisyaratkan bahwa orang yang dalam hatinya timbul kecenderungan untuk mengikuti tanpa ada kesungguhan, maka ia terbebaskan dari celaan ayat ini. 192

Kalimat selanjutnya (الْبِتَعَاءَ الْفِتْنَةِ وَالْبِتِعَاءَ تَأُولِكِلِي ibtiga' al-fitnah wa ibtiga' ta'wīlih menjelaskan tujuan mereka, yaitu untuk menimbulkan fitnah dan mencaricari dengan sungguh-sungguh takwilnya yang sejalan dengan kesesatan mereka. Kata (الْفِتْنَةِ) al-fitnah yang dimaksud adalah menimbulkan kekacauan dan kerancuan berpikir serta keraguan di kalangan orang-orang yang beriman. Kata (الْفِتْنَةُ ta'wīl dapat berarti penjelasan, substansi, atau tibanya masa sesuatu.

Al-Qur'an menjelaskan tentang keniscayaan hari akhir, dan bahwa kiamat suatu ketika pasti datang, namun tidak ada yang mengetahui kapan tibanya. Mereka yang mencari-cari takwilnya adalah mereka yang membicarakan kapan, pada tahun dan bulan apa, atau hari apa kiamat datang. Pemahaman semacam ini adalah takwil yang terlarang. Kata (الثبتغانة) ibtiga yang berarti mencari-cari mengisyaratkan bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> M. Ouraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 15.

mereka hanyalah mencari-cari, dan bahwa itu mereka lakukan bukan atas dasar pengetahuan dan kemampuan. Sikap mereka tersebut sangat bertentangan dengan sikap yang ditunjukkan oleh (الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) al-rāsikhūna fī al-'ilm yaitu orangorang yang pengetahuannya dalam dan mantap keimanannya, mereka mengatakan bahwasanya mereka beriman kepada keduanya, yaitu ayat-ayat yang muhkam dan mutasvabih, sebab keduanya berasal dari sisi Allah swt. 193

Kata (الرَّاسِخُونَ) berasal dari kata (رَسَخَ) rasakha, yang pada mulanya digunakan untuk memberikan sebuah gambaran tentang turunnya sesuatu yang disertai dengan seluruh berat dan kekuatannya pada suatu tempat yang lunak. Bayangkanlah bila sebuah besi yang berat ditempatkan pada suatu di atas tanah yang lunak. Maka secara pasti ia akan masuk ke kedalaman, sehingga keberadaannya di tanah lunak tersebut menjadikannya mantap dan tidak mudah goyah, bahkan bisa jadi sebagian dari besi tersebut tidak lagi tampak di permukaan. Kemantapan ilmu mengisyaratkan keimanan dan rasa takut mereka kepada Allah, karena Allah berfirman dalam QS Fathir/35: 28. (۲۸) . وَالْعُلَمَاءُ وَالْعُلَمَاءُ اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) . (۲۸) .

Sesungguhnya yang takut kepada Allah hanyalah orang-orang yang berpengetahuan. 194

Ulama menyebutkan ada empat sifat yang harus disandang oleh mereka, yaitu takwa antara dirinya dengan Allah swt., kerendahan hati antara dirinya dengan manusia, zuhud yang berarti mendekatkan diri kepada Allah dan meninggalkan

<sup>193</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 16.

<sup>194</sup> Kementrian Agama RI, Al-Our'an dan Terjemahnya, h. 435.

kenikmatan duniawi padahal ia mampu memilikinya, dan *mujahadah* yang berarti kesungguhan mengolah jiwa dalam menghadapi nafsunya.<sup>195</sup>

Penjelasan selanjutnya yaitu kalimat (وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ) wa mā yażżakkaru illā ulul al-bāb, (الْأَلْبَابِ) al-albāb adalah bentuk jamak dari (الْكُبُّابِ) lubb, yang berarti saripati sesuatu. Ulul al-bāb adalah orang yang memiliki akal yang murni, yang tidak diselubungi oleh kabut ide yang dapat melahirkan kerancuan dalam berpikir. Jika seseorang memperturutkan akalnya semata-mata, apalagi akalnya dipenuhi oleh kabut ide, maka tidak mustahil ia tergelincir. 196 Oleh karena itu, lanjutan ayat ini mengajarkan doa orang-orang yang mendalam pengetahuannya dan mantap imannya, sebagaimana yang tergambar pada QS Āli 'Imrān/3:8-9:

Terjemahnya:

(Mereka berdoa): "Ya Tuhan kami, janganlah Engkau jadikan hati kami condong kepada kesesatan sesudah Engkau beri petunjuk kepada kami, dan karuniakanlah kepada kami rahmat dari sisi Engkau; karena sesungguhnya Engkau-lah Maha Pemberi (karunia)". "Ya Tuhan kami, sesungguhnya Engkau mengumpulkan manusia untuk (menerima pembalasan pada) hari yang tak ada keraguan padanya". Sesungguhnya Allah tidak menyalahi janji. 197

Doa orang-orang beriman dalam ayat-ayat ini serta ayat-ayat lain, tidak menggunakan kata *ya*' (wahai) yang merupakan kata seru untuk memanggil yang jauh, untuk mengisyaratkan kedekatan mereka kepada Allah swt., atau kedekatan Allah kepada makhluk-Nya. Doa ini menunjukkan kesadaran mereka bahwa Allah telah menganugerahi mereka petunjuk, tetapi mereka khawatir jangan sampai hati

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 50.

mereka condong kepada kesesatan akibat kerancuan pemahaman atau godaan apa saja. Oleh karena itu mereka memanjatkan doa tersebut dengan harapan Allah memantapkan hati mereka dalam keimanan dan memberikan mereka kenikmatan yang telah Allah janjikan kepada mereka di akhirat kelak.<sup>198</sup>

### 2. QS al-Nisā'/4:162

Terjemahnya:

Tetapi orang-orang yang mendalam ilmunya di antara mereka dan orang-orang mukmin, mereka beriman kepada (al-Qur'an) yang telah diturunkan kepadamu (Muhammad), dan kepada (kitab-kitab) yang telah diturunkan sebelummu dan begitu pula mereka yang melaksanakan salat, menunaikan zakat, dan beriman kepada Allah dan hari kemudian. Orang-orang itulah yang akan Kami berikan kepada mereka pahala yang besar.

Kalimat (الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) al-rāsikhūna fī al-'ilm yang dimaksud ayat ini ialah kelompok ahl al-kitāb, khususnya orang-orang Yahudi yang beriman dengan tulus kepada Nabi Muhammad saw. Redaksi kata yang bersifat umum ini menjadikan Sayyid Quṭub memasukkan ke dalam kandungan maknanya siapa pun dari kalangan mereka, baik dahulu atau dewasa ini yang mendapat petunjuk sehingga memeluk Islam dengan tulus berkat kedalaman ilmu atau keimanan yang mantap.

Kalimat (الْمُقِيمِينَ الصَّلَاةَ) al-muqīmīn al-ṣalāh, jika diperhatikan kata al-muqīmīn seharusnya dibaca (الْمُقِيمُونَ) al-muqīmūn karena kalimat sebelum dan sesudahnya bersifat marfū' (dibaca ū) yakni al-rāsikhūn, al-mu'minūn, dan al-mu'tūn. Perubahan redaksi yang terjadi pada kata al-muqīmīn merupakan hal lumrah, redaksi semacam ini digunakan oleh pembicara untuk menampakkan pujian dan

199Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 103

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 19.

perhatian kepada satu hal dari sekian banyak hal yang diucapkannya. Kalimat (الْمُقِيمِينَ الصَّلَاةُ) al-muqīmīn al-ṣalah menunjukkan bahwa dari sekian banyak sifat dan keistimewaan orang-orang yang disebutkan pada ayat ini, Allah menggaris bawahi dan memuji secara khusus orang-orang yang melaksanakan salat secara sempurna dan khusyuk, dengan cara memenuhi semua rukun, syarat, dan sunnahnya. 200

Ayat ini kemudian menyebutkan kata iman dalam berbagai derivasinya sebanyak tiga kali untuk menunjukkan betapa mantap keimanan yang menghiasi jiwa mereka yang disebutkan oleh ayat ini Para ulama kemudian berbeda pendapat tentang kata (الْمُؤْمِنُونَ) al-mu'minun yang disebut oleh ayat ini sebanyak dua kali. Kata al-mu'minun yang pertama ada yang memahaminya sebagai orang-orang mukmin dari kalangan ahl al-kitab, ada juga yang memahami bahwa kata al-mu'minun yang pertama adalah mereka dari kalangan ahl al-kitab yang kedudukannya belum mencapai tingkat al-rasikhuna fi al-'ilm. Selain kedua pendapat tersebut, ada pendapat lain yang menyatakan bahwa al-mu'minun yang pertama adalah kelompok Muhajirin dan Anshar.

Selanjutnya ayat ini mensifati mereka sebagai orang-orang yang mempercayai kitab-kitab suci yang diturunkan Allah kepada para Nabi, dan bahwa mereka melaksanakan syariat dan hukum-hukum Allah dengan menunjuk dua hal pokok yang mewakili pelaksanaan keseluruhan syariat-Nya yaitu pelaksanaan salat dan penunaian zakat, dan sifat terakhir dari mereka adalah percaya pada sang

.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 657.

Pencipta yaitu Allah dan kebangkitan pada hari kemudian. Mereka inilah yang pada akhir ayat dijanjikan akan memperoleh pahala yang besar.<sup>201</sup>

Berdasarkan penafsiran Quraish Shihab di atas maka bisa disimpulkan beberapa hal berikut:

- 1. Ayat-ayat al-Qur'an terbagi menjadi dua yaitu *muḥkam* dan *mutasyabih*. Ayat-ayat *muḥkam* ialah ayat-ayat yang kepadanya merujuk segala ketetapan serta menjadi penjelas bagi ayat-ayat *mutasyabih*. Ayat-ayat *mutasyabih* ialah ayat-ayat yang mengandung kesamaran dalam maknanya.
- 2. Ayat *mutasyabih* terbagi menjadi tigal *Pertama*, ayat-ayat yang kandungannya mustahil diketahui manusia, seperti ayat-ayat yang berbicara tentang sifat-sifat Allah dan waktu kedatangan hari akhir. *Kedua*, ayat-ayat yang dapat diketahui oleh manusia melalui penelitian yang seksama, seperti ayat-ayat yang kandungannya bersifat umum. *Ketiga*, Ayat-ayat yang hanya diketahui oleh para ulama yang sangat mantap pengetahuannya dengan melakukan penyucian jiwa.
- 3. Keadaan manusia saat berinteraksi dengan al-Qur'an terbagi menjadi dua kelompok, yaitu kelompok yang hatinya terdapat kecenderungan terhadap kesesatan dan kelompok yang pengetahuannya dalam dan imannya mantap.
- 4. Kelompok pertama disebut dengan *allażīna fī qulubihm zayg*, mereka yang hanya berpegang kepada ayat-ayat *mutasyabih* dengan tujuan untuk menimbulkan fitnah di kalangan orang beriman.
- 5. Kelompok kedua yaitu *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yang berasal dari kalangan orangorang beriman dan *ahl al-kitab*. Mereka mengimani ayat-ayat *muḥkam* dan

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 659.

*mutasyabih*, mereka juga mampu mengetahui takwil dengan melakukan penyucian jiwa.

6. *Al-rāsikhūna fī al-'ilm* mempunyai tiga karakter utama, yaitu mempercayai kitab-kitab yang diturunkan Allah swt. kepada para Nabi, melaksanakan syariat dan hukum-hukum Allah yang ditunjukkan dengan pelaksanaan salat dan penunaian zakat, dan beriman kepada Allah dan hari akhir.

### C. Otoritas al-Rasikhūna fī al-'ilm

Pembahasan tentang otoritas *al-rāsikhūna fī al-'ilm* terhadap *ta'wīl* berawal dari penafsiran tentang huruf (ع) wau pada kalimat وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ yang ada pada OS Āli-'Imrān/3:7:

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُخْكُمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُحَرُ مُتَشَاكِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي الْعِلْمِ قُلُوكِمِ مُزَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْقِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ قُلُوكِمِ مُزَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْقِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُولِلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِيلَةً وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ. (٧)

Terjemahnya:

Dialah yang menurunkan al-Kitab (al-Qur'an) kepada kamu. Di antara isinya ada ayat-ayat yang *muhkamat*, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyabihat*. Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat yang *mutasyabihat* daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari takwilnya, padahal tidak ada yang mengetahui takwilnya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyabihat*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal. <sup>202</sup>

Penafsiran ulama terhadap huruf wau (و) pada kalimat وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ menimbulkan perbedaan pendapat, apakah huruf wau (و) pada kalimat ini berupa wau 'aṭaf (huruf sambung) atau wau isti'nāf (huruf yang digunakan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 50.

mengawali sebuah kalimat). 203 Setidaknya ditemukan dua pendapat terkait hal tersebut:

a. Pertama, pendapat yang dianut oleh kebanyakan ulama kalangan salaf seperti Amr bin Syu'aib, Ibnu Mas'ūd, Sulaiman bin Yassar, Mālik bin Ānas, serta ulama lainnya berpendapat bahwasanya wau (ع) pada kalimat tersebut adalah wau isti'nāf sehingga selain Allah swt. tidak ada yang mengetahui ta'wīl dan diriwayatkan dari beberapa hadis bahwasanya kita diperintahkan untuk mengimani ayat-ayat yang mutasyabihāt dan bagi yang mendalaminya merupakan hal yang tercela. 204 Salah satu di antara hadis-hadis tersebut adalah: مُعْرَنَ أَبُو مُعْلَى، قَالَ: حَدَّنَا أَبُو هَامِ، قَالَ: حَدَّنَا أَبُو هَامِ، قَالَ: حَدَّنَا أَبُو هَامِ، قَالَ: حَدَّنَا أَبُو هَامِنَ عَبْدِ الرَّحْنِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ رَسُولِ وَاحِدٍ، وَعَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ، وَعَلَى حَرْفٍ وَاحِدٍ، وَنَالَ الْقُرْآنُ مِنْ سَبْعَةِ أَبْوَابٍ، عَلَى سَبْعَةً أَحْرُفٍ: وَاحِرْ، وَالْمِرْ، وَحَالًا، وَحَرَامٌ، وَمُحَرَّمُوا حَرَامُهُ، وَاغْمَلُوا مِنْ اللهُوْآنُ مِنْ سَبْعَةً أَبُوابٍ، عَلَى سَبْعَةً أَحْرُفٍ: وَاحِرْ، وَالْمَرْ، وَحَرَالًا، وَاعْمَلُوا مِكْمَلُهُ، وَاعْمَلُوا عِنْسُلُهُ وَعَلُوا: آمَنَا بِهِ كَالُ مِنْ عِنْهِ رَبِّنَا (رواد أَبُو يَعْلَى) 205

Artinya:

Dari Ibnu Mas'ūd darī Rasulullah saw: "al-Qur'an pada masa awal penurunanya diturunkan melalui satu ketegori dengan menggunakan huruf yang satu, dan kemudian al-Qur'an diturunkan melalui tujuh kategori dengan tujuh huruf: larangan, perintah, halal, haram, muhkam, mutasyabih, dan amtsal (perumpamaan). Maka halalkanlah apa yang dihalalkannya, haramkanlah apa yang diharamkannnya, kerjakanlah apa yang diperintahkannya, hindarilah apa yang dilarangnya, renungkanlah perumpamaan-perumpamaannya, beramallah dengan yang muḥkam, dan

<sup>203</sup>Kamal al-Haidari, *Uṣūl al-Tafsīr wa al-Ta'wīl: Muqāranah Manhajiyyah baina Arā' al-Tabāṭabā'i wa Abrāz al-Mufassirīn*, juz 2 (Iran: Dār Farāqid li al-Taba'ah wa al-Nasyr, 2006), h. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup>Ṣalāḥ al-Dīn Arqahdan, *Mukhtaṣar al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān li al-Suyūṭi* (Beirut: Dar al-Nafais, 1987), h. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup>Muhammad bin Hibbān, *Sahīh Ibnu Hibbān*, juz 3, h. 20.

berimanlah terhadap yang *mutasyabih*, dan mereka berkata: kami beriman kepadanya (*mutasyabih*), semuanya itu berasal dari sisi Tuhan kami." (HR. Abū Ya'la)

Fakhr al-Dīn al-Rāzi dalam tafsirnya, ia mengatakan bahwasanya ulama berbeda dalam menafsirkan huruf *wau* (3) tersebut, ada yang berpendapat bahwa huruf *wau* tersebut adalah huruf *ibtidā*, sehingga pendapat ini mengatakan bahwa tidak ada yang mengetahui makna ayat-ayat yang *mutasyābihāt* kecuali Allah swt. Di antara yang memilih pendapat ini ialah Ibnu 'Abbās, 'Aisyah, Mālik bin Anas, al-Kisāi, al-Farrā', dan sebagian dari kelompok *mu'tazilah* seperti Abi 'Ali al-Jabai.<sup>206</sup>

b. *Kedua*, pendapat yang dianut oleh sebagian ulama *salaf* seperti 'Abdullah bin 'Abbās, Mujāhid, Rabī' bin Sulaimān, Qāsim bin Muḥammad, Abu Muhammad 'Abd al-Haqq atau dikenal dengan Ibn 'Atiyyah, Syāfi'iyyah, dan kebayakan ulama *khalaf* seperti Syekh Aḥmad al-Qurtūbi, dan Syekh Wahbah al-Zuhaili.<sup>207</sup> Pendapat ini mengatakan bahwa maksud dari *al-rāsikhūna fī al-'ilm* adalah mereka yang kokoh dalam ilmu, mengerti ilmu agama serta meyakininya. Menurut mereka huruf *wau* (3) yang ada dalam kalimat tersebut adalah huruf '*aṭaf*' yang masih bersambung pada kalimat sebelumnya yaitu *Allah*, sehingga selain Allah swt. *al-rāsikhūna fī al-'ilm* juga mengetahui makna dari ayat-ayat yang *mutasyābih*, sebab dalam surah Āli-'Imrān/3:7 Allah swt. hanya mencela mereka yang mencari *ta'wīl* dengan tujuan untuk menimbulkan fītnah dan kesesatan karena bertentangan dengan ayat-ayat yang *muhkamāt*. Adapun

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>Fakhr al-dīn al-Rāzi, *al-Tafsīr al-Kabīr au Mafātih al-Gaib*, juz 4 (Qāhirah: al-Maktabah al-Taufīqiyyah, 2003), h.170.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup>Kamal al-Haidari, *Usul al-Tafsīr wa al-Ta'wīl*, juz 2, h. 72.

mereka yang tergolong *al-rāsikhūna fī al-'ilm* tidak demikian, karena mereka adalah orang-orang yang memiliki keyakinan yang kuat dan tidak meragukan al-Qur'an, sehingga mereka memahami ayat-ayat yang *mutasyābihāt* sesuai dengan apa yang disepakati pada ayat-ayat yang *muḥkamāt*.<sup>208</sup>

Oleh karena itu, huruf wau (و) pada kalimat (وَالرَّاسِخُونَ) 'aṭaf pada kalimat Allah.'Aṭaf seperti ini juga terdapat pada firman Allah QS Āli-'Imrān/3:18:

Allah menyatakan bahwasanya tidak ada Tuhan melainkan Dia (yang berhak disembah), Yang menegakkan keadilan. Para malaikat dan orang-orang yang berilmu (juga menyatakan demikian). Tidak ada Tuhan melainkan Dia (yang berhak disembah), Yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.

Huruf wau pada kalimat وَٱللَّئِكَةُ وَأُوْلُوا ٱلْعِلَمُ merupakan huruf 'aṭaf yang disandarkan kepada Allah swt. Penyandaran tersebut bermakna bahwasanya para malaikat dan orang yang berilmu ikut serta bersama Allah swt. dalam persaksian tentang keesaan-Nya. Diikut sertakannya malaikat dan orang yang berilmu dalam persaksian tersebut merupakan bentuk keagungan dan pujian yang Allah berikan kepada mereka.

Perdebatan mengenai otoritas *al-rāsikhūna fī al-'ilm* terhadap *ta'wīl* tidak berhenti pada penafsiran tentang huruf (و) *wau* pada kalimat وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ. Perdebatan kemudian berlanjut dikalangan ulama yang menerima adanya *ta'wīl* dan

-

 $<sup>^{208}</sup>$ Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsīr al-Munīr fī al-'Aqīdah wa al-Syari'ah wa al-Manhaj, juz 2, h. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Abu al-Fidā' bin Kašīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'azīm*, Juz 2 (Riyad: Dār Ṭayyibah, 1999), h.

berpendapat bahwa yang mengetahui *ta'wil* ayat-ayat yang *mutasyabih* adalah Allah swt. dan *al-rasikhuna fi al-'ilm*. Mereka berbeda pendapat tentang siapakah yang sesungguhnya dimaksud Allah swt. sebagai *al-rasikhuna fi al-'ilm*.

Sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya, mereka menyatakan bahwa huruf (و) wau pada kalimat (والرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ) wa al-rasikhuna fi al-'ilm adalah wau 'athaf (kata sambung) bukan wau isti'naf (huruf yang digunakan untuk mengawali kalimat baru). Karenanya, mereka berpendapat bahwa al-rasikhuna fi al-'ilm yang paling utama dan berhak melakukan ta'wil adalah Rasulullah saw. kemudian orangorang yang alim di antara para sahabatnya, kemudian para ahli tafsir di kalangan ummatnya. Di antara sahabat Rasulullah yang tergolong al-rasikhuna fi al-'ilm adalah Ibnu 'Abbās, hal tersebut terbukti dari doa Rasulullah saw. kepadanya:<sup>211</sup>

عن ابن عباس قال : كنت في بيت ميمونة بنت الحارث فوضعت لرسول الله صلى الله عليه و سلم طهورا فقال : من وضع هذا ؟ قالت ميمونة : عبد الله فقال صلى الله عليه و سلم : اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل. (رواه ابن حباق) UNIVERSITAS ISLAM N212

Artinva:

Dari Ibnu 'Abbās, beliau berkata: Aku pernah berada di rumah Maimunah binti Al-Ḥāris, maka aku ambilkan untuk Rasulullah saw. air untuk bersuci, beliau pun bertanya: Siapakah yang mengambilkan ini? Maimunah menjawab: 'Abdullah, beliau berdoa: ya Allah, faqihkanlah ia dalam agama dan ajarkanlah ilmu ta'wil kepadanya.

Selain itu, dalam sebuah riwayat Rasulullah saw. juga telah menyebutkan beberapa kriteria orang-orang yang tergolong *al-rāsikhūna fī al-'ilm* sebagai berikut:

<sup>211</sup>Badruddin Muḥammad bin Abdullah al-Zarkāsyi, *al-Burhān fī 'Ulūm al-Qur'ān*, juz 2 (Qāhirah: Maktabah Dār Al-Turās, 1984), h. 72-73.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>Ibnu Hibbān, *Sahih Ibn Hibbān*, juz 15 (Beirut: Muassasah al-risālah, 1993), h. 531.

حَدَّنَنَا الْفَضْلُ بن الْعَبَّاسِ الْقِرْطِمِيُّ الْبَغْدَادِيُّ، حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بن عِيسَى الْعَطَّارُ، حَدَّثَنَا عَمْرُو بن عَبْدِ الْجُبَّارِ، حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بن يَزِيدَ بن آدَمَ، حَدَّثَنِي أَبُو الدَّرْدَاءِ، وأَبُو أُمَامَةَ، ووَاثِلَةُ بن الأَسْقَعِ، وأَنسُ بن الجُبَّارِ، حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بن يَزِيدَ بن آدَمَ، حَدَّثَنِي أَبُو الدَّرْدَاءِ، وأَبُو أُمَامَةَ، ووَاثِلَةُ بن الأَسْقَعِ، وأَنسُ بن مَالِكِ، قَالُوا: سُؤلُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ مَنِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ؟ قَالَ: "هُوَ مَنْ بَرَّتْ يَمِينُهُ، وَعَفَّ بَطْنَهُ وَفَرْجَهُ، فَذَاكَ الرَّاسِخُ". (رواه الطبراني) 213

Artinya:

Dari Anas bin Malik, mereka berkata: Rasulullah saw. pernah ditanya tentang al-rasikhin fi al-'ilm, Rasulullah menjawab: orang yang benar sumpahnya, jujur ungkapannya, teguh pendiriannya, dan yang memelihara perut dan kehormatannya. Yang demikian itulah yang termasuk al-rasikhûna fi al-'ilm.

Bersandar pada riwayat di atas, maka dapat dipahami bahwa *al-rāsikhūna fī al-'ilm* menurut Rasulullah saw. adalah orang yang menepati janji, berbicara jujur, berpendirian teguh, menjaga dirinya dari makanan yang diharamkan, dan mampu mengendalikan nafsu biologisnya. Meski Rasulullah saw. telah mengungkapkan kriteria-kriteria di atas, akan tetapi dalam hadits tersebut tidak menunjuk kepada orang tertentu. Maka dari itu, wajar saja jika masing-masing kelompok mengklaim diri sebagai pihak yang dimaksud dari riwayat di atas dan berhak untuk melakukan *ta'wil* terhadap al-Qur'an.

Dalam konteks di atas, kalangan sufi menganggap bahwa orang yang berhak melakukan *ta'wil* hanyalah orang yang telah terbuka hijab melalui pengetahuan yang dianugerahkan oleh Allah swt. ke dalam hati mereka. Karenanya, menurut mereka kaum sufi-lah yang berhak menakwilkan al-Qur'an.

Sementara itu, Abū al-Walīd Muḥammad Ibn Aḥmad Ibn Rusyd dalam *al-faṣl wa al-maqal* berpendapat bahwasanya para filosof-lah yang berhak dalam melakukan *ta'wīl*, karena mereka tergolong sebagai *ahl al-burhān* dan *ahl al-qiyās* 

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>Al-Ṭabrāni, *al-Mu'jam al-Kabīr li al-Ṭabrāni*, juz 8 (Qāhirah: Maktabah Ibn Taimiyah, t.th.), h. 177. Hadis ini juga disumberkan dari sahabat Abū Darda dan Abū Umamahāl. Lihat Abū Ja'fār al-Ṭabāri, *Jami' al-Bayān fī Ta'wil al-Qur'ān*, juz 3 (Qāhirah: Dār al-Salām, 2007), h. 1692.

yang dimaksud Allah sebagai *al-rāsikhūna fī al-ʻilm*. Menurutnya zahir-nya al-Qur'an sudah jelas dengan makna-makna yang dikandungnya, sedangkan batin-nya al-Qur'an tidak akan jelas kecuali bagi mereka para *ahl al-burhān*. Seorang filosof menurutnya wajib melakukan *ta'wīl*, jika mereka tidak melakukan *ta'wīl* terhadap persoalan-persoalan yang mengharuskan adanya *ta'wīl*, maka mereka dinilai kafir. Sedangkan bagi mereka yang tidak tergolong *ahl al-burhān* yaitu orang-orang awam melakukan *ta'wīl* dan mengalihkan ayat dari makna *zahir-nya* dinilai kafir dan sesat.<sup>214</sup>

Berbeda dengan dua pendapat di atas, Sebagian besar mufassir dari kalangan Syiah berpendapat bahwasanya pengetahuan tentang makna dari ayat-ayat al-Qur'an baik *ta'wil* maupun *tanzil* semuanya telah diajarkan Allah kepada Rasulullah saw. Pendapat tersebut sebagian besar disandarkan pada hadis-hadis yang mereka kutip dari kitab *Usūl al-Kāfi* karangan al-Syaikh Kulaini, di antaranya adalah:

عن علي بن محمد، عن عبد الله بن علي، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبد الله بن حماد، عن بريد بن معاوية، عن أحدهما عليهما السلام في قوله الله عز وجل: "وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم"فرسول الله صلى الله عليه وآله أفضل الراسخين في العلم، قد علمه الله عز وجل جميع ما أنزل عليه من التنزيل والتأويل، وما كان الله لينزل عليه شيئا لم يعلمه تأويله، وأوصياؤه من بعده يعلمونه كله، والذين لا يعلمون تأويله إذا قال العالم فيهم بعلم، فأجابهم الله بقوله "يقولون آمنا به كل من عند ربنا" والقرآن خاص وعام ومحكم ومتشابه، وناسخ ومنسوخ، فالراسخون في العلم يعلمونه. (رواه الكليني) Artinya:

Dari 'Ali bin Muḥammad, dari 'Abdullāh bin 'Ali, dari Ibrāhīm bin Isḥaq, dari 'Abdullāh bin Ḥammād, dari Buraid bin Muʿāwiyah, dari salah seorang dari mereka berdua tentang firman Allah swt. "Tidak ada yang mengetahui ta'wilnya melainkan Allah dan mereka yang mendalam ilmunya". Rasulullah saw. adalah orang yang paling mendalam ilmunya. Sesungguhnya Allah telah

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>Muḥammad bin Aḥmad Ibn Rusyd, *Kitab Faṣl al-Maqal wa Taqrīr ma Baina al-Syari'ah wa al-Hikmah min al-Ittishal* (Beirut: Dar al-Masyriq, 1986), h. 45-46.

mengajarinya segala ilmu yang diturunkan kepadanya dalam bentuk *ta'wil* dan *tanzil*. Allah tidak menurunkan sesuatu sehingga Dia mengajar ta'wilnya kepadanya. Para ahli warisnya setelahnya juga mengetahui semuanya. Adapun mereka yang tidak mengetahui takwilnya apabila seorang alim berkata pada mereka tentang ilmu, maka mereka menjawab melalui firman Allah swt: "Kami beriman kepadanya; semuanya itu dari sisi Tuhan kami", Al-Qur'an terdiri dari ayat-ayat yang *khaṣ* dan *'amm, muḥkam* dan *mutasyabih, nāsikh* dan *mansukh*. Orang-orang yang mendalam ilmunya (*al-Rāsikhūna fī al-'Ilm*) mengetahui semua itu.

عن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن محمد بن أورمة، عن علي بن حسان عن عبد الرحمن بن كثير، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: الراسحون في العلم أمير المؤمنين والأئمة من بعده عليهم السلام. (رواه الكليني)

Artinya:

Dari al-Ḥusain bin Muḥammad, dari Mu'alla bin Muḥammad, dari Muḥammad bin Ūramah, dari 'Ali bin Ḥasan, dari 'Abd al-Raḥmān bin Kašīr, dari Abī Abdillah as. berkata: al-Rāsikhūna fī al-'Ilm adalah Amīr al-Mu'minīn ('Ali bin Abī Ṭālib) dan para imam setelahnya.

Melalui hadis di atas, mereka juga berpendapat bahwa selain Rasulullah saw. pengetahuan tentang *ta'wil* dari seluruh ayat-ayat al-Qur'an hanya terbatas kepada sahabat 'Ali bin Abī Ṭālib, dan para Imam setelahnya dari kalangan *ahl al-baȳt*. Adapun bagi mereka yang tidak mengetahui *ta'wil*-nya cukup mengimani ayat-ayat tersebut.<sup>217</sup>

Meskipun banyak kalangan yang mengklaim diri sebagai *al-rasikhuna fi al-'ilm* atau orang yang berhak melakukan *ta'wil*, akan tetapi semua itu harus dikembalikan kepada dalil ataupun argumen yang lebih kuat. Hadits Nabi saw. di

-

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>Al-Kulainī, *al-Kāfī*, juz 1 (Iran: Dār al-Kutūb al-Islāmiyyah, 1994), h. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>Al-Kulainī, *al-Kāfī*, juz 1, h. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>Pendapat-pendapat tersebut bisa dilihat dalam kitab-kitab tafsir yang dikarang oleh ulamaulama Syi'ah. Lihat Muḥammad bin Mas'ūd al-'Ayyasyī, *Tafsīr al-'Ayyasyī*, juz 1 (Teherān: Muassasah al-Bi'sah, 2000), h. 293. Alifaiḍ al-Kāsyāmī, *Kitāb al-Ṣātī fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 2 (Teherān: Dār al-Kutūb al-Islāmiyyah, 1998), h. 12-13. Bahkan dalam kitab *al-Burhān fī Tafsīr al-Qur'ān* secara jelas dikatakan bahwa yang dimaksud *al-rāsikhūna fī al-'Ilm* ialah keluarga Rasulullah saw. Lihat Hāsyim al-Baḥrānī, *al-Burhān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 2 (Beirut: Muassasah al-A'lami al-Maṭbū'āt, 2006), h. 10.

atas sejatinya sudah memberikan informasi yang cukup jelas bahwasanya *al-rasīkhūna fī al-'ilm* dapat dilihat dari sisi kepribadiannya yang luhur bukan hanya dari segi keilmuannya. Sebab, *ta'wīl* yang hanya berlandaskan keilmuan tetapi tidak disertai dengan kepribadian luhur yang telah disebutkan oleh Nabi saw. akan menghasilkan *ta'wil* yang sesat.

Melihat perbedaan pendapat di atas, sebenarnya dapat ditarik sebuah benang merah atau titik temu di antara pendapat-pendapat tersebut yaitu mereka bersepakat bahwasanya al-rāsikhūna fī al-'ilm pada dasarnya menyikapi ayat-ayat Allah baik itu yang muḥkam maupun mutasyābih dengan keimanan, terlepas apakah nantinya dengan keimanan tersebut mereka menyerahkan ta'wīl ayat-ayat yang mutasyābihāt sepenuhnya kepada Allah swt. ataukah dengan keimanan tersebut justru menjadi dasar dan wasilah bagi mereka untuk memohon kepada Allah agar diberi petunjuk untuk mengetahui ta'wīl ayat-ayat yang mutasyābihāt dengan tujuan untuk menenangkan hati dan memperkuat serta memantapkan keimanan mereka kepada Allah swt. seperti yang pernah dilakukan oleh Nabi Ibrahim yang telah diabadikan di dalam al-Qur'an pada surah al-Bagarah/2;260.

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ ثُحْيِ الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي. (٢٦٠)
Terjemahnya:

Dan (ingatlah) ketika Ibrahim berkata: "Ya Tuhanku, perlihatkanlah kepadaku bagaimana Engkau menghidupkan orang-orang mati". Allah berfirman: "Belum yakinkah kamu?" Ibrahim menjawab: "Aku telah meyakinkannya, akan tetapi agar hatiku tenang (mantap)". 218

Permintaan Nabi Ibrahim yang dinyatakan pada ayat di atas tidak menunjukkan keraguannya akan kekuasaan Allah swt. dalam menghidupkan orang yang sudah mati, permintaan tersebut justru bertujuan untuk menenangkan hatinya

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h.44.

dan menambah keimanannya kepada Allah swt. Permintaan tersebut juga bertujuan agar Allah meningkatkan pengamatan nalarnya dari *'ilm al-yaqīn* (keyakinan yang berlandaskan pada ilmu pengetahuan) menuju *'ain al-yaqīn* (keyakinan yang berdasarkan pada proses penyaksian).<sup>219</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Abu al-Fidā' bin Kasīr, *Tafsīr al-Qur'ān al-'azīm*, Juz 1, h. 689

#### **BABIV**

# KONSEP *AL-RĀSIKHŪNA FĪ AL-'ILM*DALAM TAFSĪR AL-MĪZĀN

Pembahasan tentang konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam Tafsīr al-Mīzān tidak bisa terlepas dari bagaimana ia menafsirkan istilah tersebut. Oleh karena itu, pembahasan dalam bab ini lebih fokus kepada interpretasi atau penafsiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i terhadap *al-rāsikhūna fī al-'ilm*. Pembahasan dalam bab ke empat ini akan dibagi dalam tiga sub bab, yaitu: *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam Tafsīr al-Mīzān, karakter *al-rāsikhūna fī al-'ilm*, serta tugas dan tanggung jawab *al-rāsikhūna fī al-'ilm*.

## A. Al-Rāsikhūna fī al-'Ilm dalam Tafsīr al-Mīzan

Sebagaimana yang telah dijelaskan pada bab sebelumnya bahwasanya kalimat *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam al-Qur'an terulang sebanyak dua kali pada dua surah yang berbeda, yaitu pada QS Āli-'Imrān/3:7, dan QS al-Nisā'/4:162.<sup>220</sup> Melalui kedua ayat inilah al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i menjelaskan karakter, tugas dan tanggung jawab *al-rāsikhūna fī al-'ilin*.

# 1. QS Āli-'Imrān/3: 7

Penafsiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i terhadap term *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam Tafsīr al-Mizān terdapat pada jilid ke 3 ketika ia menafsirkan QS Āli-'Imrān/3: 7.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup>Muḥammad Fu'ād al-Bāqī, *al-Mu'jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Qur'ān al-Karīm* (Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2008), h. 313.

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُحَرُ مُتَشَاهِاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوكِمِ مُنْ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ قُلُوكِمِ مُنْ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُولِلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ. (٧)

Terjemahnya:

Dialah yang menurunkan al-Kitab (al-Qur'an) kepada kamu. Di antara isinya ada ayat-ayat yang *muhkamat*, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyabihat*. Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat yang *mutasyabihat* daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari *ta'wil*-nya, padahal tidak ada yang mengetahui ta'wil-nya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyabihat*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal. <sup>221</sup>

Firman Allah (هُوَ الَّذِي أُنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ), kalimat ini menggunakan kalimat (أُنْزَلَ) anzala, bukan menggunakan kata tanzīl (المُو النَّزِيْلُ) yang menjelaskan tentang makna yang jelas dari sebuah ayat yang tidak perlu dirujuk kepada penjelasan lain. 222 Kalimat (أُنْزَلَ) anzala digunakan untuk menjelaskan bagian-bagian al-Qur'an secara keseluruhan, yaitu al-Qur'an yang di dalamnya terkandung ayat-ayat yang muḥkam dan ayat-ayat mutasyabih yang penjelasan maknanya dikembalikan kepada ayat-ayat muhkam.

Firman Allah (مِنْهُ آیَاتٌ مُحْکَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْکِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَاهِمَاتٌ), kata muḥkamāt pada ayat ini mempunyai beberapa makna, yaitu, al-ḥukmu yang berarti ketetapan,

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Jakarta:Pena Pundi Aksara, 2007), h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'I, *Al-Qur'ān fī al-Islām*. Terj. Kamaluddin Marzuki Anwar dan A. Qurthubi Hassan. *Mengungkap Rahasia al-Qur'an* (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 1986), h. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3 (Beirut: Muassasahal-'Alami li al-Matbū'ah, 1997), h. 22.

dan *al-ḥikmah* yang berarti pengetahuan yang sempurna yang disertai dengan ilmu yang bermanfaat. Kata *muḥkam* jika dikaitkan dengan ayat maka maknanya ialah ayat-ayat tersebut mengandung makna yang jelas tanpa mengandung kesamaran seperti ayat-ayat *mutasyabihat*. kata *muḥkamā*t pada ayat di atas di sandarkan kepada (أَمُّ الْكِتَابِ) *ummu al-kitab*, kata *ummu* makna aslinya ialah tempat kembalinya sesuatu, dari makna ini maka *ummu al-kitab* artinya ayat-ayat *muḥkamat* merupakan tempat kambali atau rujukan bagi ayat-ayat *mutasyabihat*.

Ayat-ayat *mutasyabihat* yang dimaksud ayat ini ialah ayat-ayat yang maknanya tidak jelas bagi pemahaman yang mendengarkan ayat tersebut, ia mengandung makna yang ambigu. Makna ayat-ayat ini akan jelas ketika ia dirujuk kepada ayat-ayat yang *muhkamat*, dan setelah maknanya menjadi jelas, ia beralih menjadi ayat-ayat *muhkamat* melalui perantara ayat-ayat yang *muhkamat*.<sup>224</sup>

Firman Allah (وَاللَّهُ اللَّذِينَ فِي قُلُوكِمِ مُ زَيْنٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ البَّيْعَاءَ الْفِتْنَةِ وَالبُّغِاءَ تَأُولِكِهِ) ayat ini menunjukkan bahwa keadaan manusia ketika berinteraksi dengan al-Qur'an terbagi menjadi dua kelompok:

- 1. Kelompok yang selalu condong mengikuti ayat-ayat yang *mutasyabih* dengan tujuan untuk menyalakan api fitnah serta mencari-mencari *ta'wil* yang mengacaukan pikiran dan menyesatkan manusia, mereka itulah yang yang digambarkan pada ayat di atas sebagai (زائغ القلب) zaig al-qalb orang-orang yang hatinya sesat atau berpaling.
- 2. Kelompok yang ketika dihadapakan ayat-ayat *mutasyabih* mereka berkata (آمَنًا ) yang berati kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyabih*,

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Muhammad Husain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 23.

semuanya itu dari sisi Tuhan kami. Mereka itulah yang dimaksud dengan rasikh al-'ilm (راسخ العلم) pada penjelasan selanjutnya dari ayat ini.  $^{225}$ 

Kata *ta'wīl* pada ayat ini berasal dari kata (الْأَوْل) *al-aul* yang berarti kembali, maka takwil dari ayat-ayat *mutasyābih* menjadi rujukan terhadap maknanya. Dari sekian banyak penggunaan istilah *ta'wīl* dalam al-Qur'an, maka menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i *ta'wīl* adalah:

- 1. Sebuah hakikat yang benar-benar nyata dan kepadanya dirujuk atau disandarkan penjelasan-penjelasan ayat-ayat al-Qur'an tentang hukum, nasehat, dan hikmah. *Ta'wil* berlaku pada semua ayat-ayat al-Qur'an, baik yang *muḥkamāt* maupun *mutasyābihāt*.
- 2. Ta'wil juga tidak difahami dari segi pemahaman yang ditunjukkan melalui sebuah lafaz, akan tetapi ia difahami dari (الأُمُور الحَارِجية) al-umur al-kharijiyyah hal-hal nyata yang bersifat transendental yang termuat dalam kata-kata tersebut, Allah swt. mengikat atau menghiasinya dengan kata-kata untuk membawanya lebih dekat kepada pemahaman kita dan membuatnya menjadi lebih jelas sesuai dengan kadar pemahaman yang kita miliki.

Hakikat *ta'wīl* menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i di atas juga diungkapkan oleh Ibnu Taimiyah dalam banyak karyanya. Menurutnya *ta'wīl* merupakan penjelasan tentang isi berita atau *al-mukhbir bih* yang bersandar pada *al-ḥaqīqah al-khārijiyyah*/kenyataan yang berada di luar teks, sedangkan *tafsīr* merupakan

-

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān, juz 3, h. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup>Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Our'ān*, juz 3, h. 57.

penjelasan tentang makna sebuah berita/*al-khabar* yang disampaikan dengan bersandar kepada metode ilmiah.<sup>227</sup>

Firman Allah (وَمَا يَعْلَمُ تَأُويِلَهُ إِلَّا اللَّهُ) yang berarti tidak ada yang mengetahui takwil ayat-ayat *mutasyābih* kecuali Allah swt. Menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i kalimat pada ayat di atas secara jelas menunjukkan bahwasanya pengetahuan tentang *ta'wīl* ayat-ayat yang *mutasyābihāt* terbatas kepada Allah saja.

Firman Allah (وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبَّنا) menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i huruf wau (عَلَى pada kalimat (huruf yang digunakan untuk mengawali kalimat baru) bukan huruf 'aṭaf (kata sambung), maknanya adalah bahwa keberadaan al-rāsikhūna fī al-'ilm sebagai jawaban untuk menyanggah kelompok pertama yaitu zāig al-qalb orang-orang yang sesat hatinya. Kata (الْعِلْم) al-'ilm yang dimaksud pada ayat ini bukan ilmu pada umumnya, akan tetapi ilmu-ilmu yang khusus berkaitan dengan pengetahuan tentang Tuhan dan ayat-ayat yang difimankan-Nya. Kalimat (عَلُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبَّنا) merupakan dalil yang menunjukkan bahwa ayat-ayat muḥkam dan mutasyābih keduanya berasal dari sisi Allah swt. yang wajib untuk diimani secara keseluruhan.

Firman Allah (وَمَا يَذَّكُّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ), al-tażakkur yang disebut pada kalimat ini mempunyai arti beralih kepada sebuah dalil untuk mengambil kesimpulan, proses tażakkur yang dilakukan oleh al-rāsikhūna fī al-'ilm ditunjukkan pada kalimat ( کُلُّ )

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup>Ibnu Taimiyyah, *al-Tafsīr al-Kabīr*, juz 2 (Beirut: Dār al-Kutūb al-'Ilmiyyah, 2008), h. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup>Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Our'ān*, juz 3, h. 333

مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا), proses inilah yang kemudian membuat Allah memuji mereka dengan kalimat *ulu al-albab* yaitu orang yang mempunyai akal yang bersih dari pemikiran yang menyimpang.<sup>230</sup>

#### 2. OS al-Nisā'/4: 162

Selain disebutkan dalam jilid yang ke 3 Tafsīr al-Mīzān, al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i kembali menafsirkan term *al-rāsikhūna fī al-'ilm* pada jilid ke 5 ketika ia menafsirkan Firman Allah swt. QS al-Nisā'/4: 162.

Tetapi orang-orang yang mendalam ilmunya di antara mereka dan orang-orang mukmin, mereka beriman kepada (al-Qur'an) yang telah diturunkan kepadamu (Muhammad), dan kepada (kitab-kitab) yang telah diturunkan sebelummu dan begitu pula mereka yang melaksanakan salat, menunaikan zakat, dan beriman kepada Allah dan hari kemudian. Orang-orang itulah yang akan Kami berikan kepada mereka pahala yang besar. <sup>231</sup>

Penyebutan (الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ) al-rasikhūna fī al-'ilm pada ayat di atas bertujuan untuk memuji dan menjelaskan tingkatan ahl al-kitāb yang pada ayat sebelumnya justru dicela dan digambarkan sebagai sosok yang tidak mempunyai naluri untuk mengikuti kebenaran, tidak mempunyai keteguhan, tidak mempunyai tekad yang kuat, tidak mempunyai pandangan, menolak dakwah yang benar dan senantiasa bersikap zalim terhadap ayat-ayat al-Qur'an.<sup>232</sup>

Tingkatan ahl al-kitab pada ayat diatas terdiri dari lima tingkatan, yaitu (الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم) al-rasikhuna fi al-'ilm, (الْمُقِيمِينَ الصَّلَاةَ) al-mu'minun, (الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم) al-

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup>Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 103

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup>Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Our'ān*, juz 5, h. 142

muqīmīn al-ṣalah, dan (الْمُؤْتُونَ الزَّكَاةُ) al-mu'tuna al-zakah. Mereka itulah yang dianggap sebagai pribadi yang berpegang teguh terhadap ilmu dan kebenaran yang mereka peroleh, mempunyai naluri untuk selalu mengikuti yang benar, beriman terhadap apa yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. dan nabi-nabi sebelumnya. <sup>233</sup> Selain memuji lima tingkatan ahl al-kitab, melalui ayat di atas Allah swt. juga memberikan kambar gembira kepada mereka dengan memasukkan mereka sebagai golongan yang kelak akan diberikan pahala yang besar.

Berdasarkan penafsiran al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i terhadap ayat-ayat yang menyebutkan term *al-rāsikhūna fī al-'ilm* di atas, maka dapat disimpulkan beberapa hal berikut:

- a. Melalui ayat-ayat di atas Allah swt. membagi jenis-jenis ayat al-Qur'an dalam dua bagian, yaitu ayat-ayat *muḥkamāt* dan ayat-ayat *muṭkamāt*. Ayat-ayat *muḥkamāt* merupakan ayat-ayat yang mengandung makna yang jelas, ia menjadi rujukan dalam memaknai kesamaran yang terdapat pada ayat-ayat yang maknanya samar atau *mutasyābihāt*.
- b. Ayat-ayat yang *mutasyabihat* maknanya akan menjadi jelas ketika ia dirujuk kepada penjelasan ayat-ayat *muḥkamat*, dan setelah maknanya jelas, maka ia tergolong menjadi ayat-ayat yang *muḥkamat*.
- c. Respon manusia terhadap ayat-ayat *mutasyabihat* terbagi menjadi dua kelompok, yaitu kelompok *zāig al-qalb* (orang-orang yang menyimpang hatinya) dan kelompok *rāsikh al-'ilm* (orang-orang yang mendalam ilmunya). Kelompok *zāig al-qalb* merespon ayat-ayat *mutasyābihāt* dengan tujuan menyalakan api

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup>Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Our'ān*, juz 5, h. 142

fitnah dan menyesatkan manusia. Sedangkan kelompok *rāsikh al-'ilm* merespon ayat-ayat *mutasyābihāt* dengan keimanan.

d. Penyebutan istilah *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam al-Qur'an tujuan utamanya adalah untuk menjelaskan karakter dan tugas serta tanggung jawab *al-rāsikhūna fī al-'ilm*. Selain itu, penyebutan istilah *al-rāsikhūna fī al-'ilm* juga bertujuan untuk menjelaskan tingkatan *ahl kitāb* dalam mengimani ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw.

### B. Karakter al-Rāsikhūna fī al-'Ilm

Melalui penjelasan terhadap kedua ayat di atas, menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i karakter yang ada dalam diri al-rāsikhūna fī al-'ilm yang terdapat dalam al-Qur'an adalah mustaqirr al-qalb, al-īmān, al-inābah ila Allāh, dan ittibā' aḥsan al-qauīl.

# 1. Mustaqirr al-Qalb

Kalimat (الراسخون) al-rasikhuna pada dua ayat yang telah disebutkan di atas terambil dari kata (رسخ) rasakha yang mempunyai arti (أشد الثبات) asyaddu al-sabāt yaitu berakar kuat, tetap, atau ditetapkan. Menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i kata rasakha jika disandingkan dengan kata (العلم) al-'ilm menjadi (راسخ العلم) rasikh al-'ilm dan mempunyai arti (مستقر القلب) mustaqirr al-qalb yang berarti kemantapan hati. <sup>234</sup> Kemantapan hati yang terdapat dalam diri al-rasikhuna fī al-'ilm terlihat dari beberapa hal berikut:

a. Kemantapan hati *al-rāsikhūna fī al-'ilm* membuat mereka menjadi pribadi yang istiqamah dalam berpegang teguh pada ayat-ayat yang *muḥkam*, dan beriman

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 33.

kepada ayat-ayat yang *mutasyabih* tanpa mengikuti atau mengamalkannya. Sifat istiqamah yang dimiliki oleh *rāsikh al-'ilm* merupakan lawan kata dari sifat (الزيغ) *al-zayg* yang dimiliki oleh (زائغ القلب) *zāig al-qalb* orang-orang yang sesat hatinya. Sebagaimana yang Allah jelaskan pada QS Āli-'Imrān/3: 7.

Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat yang *mutasyabihat* daripadanya untuk menimbulkan fitnah dan untuk mencari-cari ta'wil-nya.<sup>235</sup>

Kata (النيغ) al-zayg menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i adalah (النيغ) al-mayl 'an al-istiqamah yang berarti berpaling dari keistiqamahan, digunakanya kata tersebut untuk menunjukkan bahwa zaig al-qalb orang-orang yang hatinya berpaling atau sesat ketika berinteraksi dengan ayat-ayat al-Qur'an mereka selalu mengikuti ayat-ayat yang samar maknanya (mutasyabih) dengan tujuan untuk menyebarkan fitnah dan mencari-cari ta'wil-nya.

Makna mengikuti ayat-ayat yang samar maknanya atau mutasyabih ( تَشَابَهُ مِنْهُ عَنْهُ عَلَى adalah mengikutinya secara sungguh-sungguh tanpa didasari oleh keimanan dan tidak merujuk maknanya kepada ayat-ayat yang muḥkam. Adapun makna (الْبَعْاءَ الْفِتْنَةِ) ibtiga al-fitnah adalah berusaha untuk menyesatkan manusia menggunakan ayat-ayat mutasyabih. Usaha tersebut mereka lakukan dengan tujuan untuk menyesatkan manusia dari ayat-ayat Allah swt. bahkan yang lebih parah lagi mereka melakukan usaha tersebut bertujuan agar manusia menerima ta'wil ayat-ayat yang mutasyabih serta berpegang teguh padanya dan meninggalkan hukum-hukum halal dan haram yang terdapat pada ayat-ayat

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 50.

*muḥkam* sehingga pada akhirnya manusia meninggalkan agama yang diridai Allah swt.<sup>236</sup>

b. Kemantapan hati *al-rāsikhūna fī al-'ilm* juga terlihat dari sikap mereka yang senantiasa memohon kepada Allah swt. agar tidak memalingkan hati mereka setelah mereka diberikan petunjuk oleh Allah swt. Permohonan tersebut tergambar dalam doa yang selalu mereka panjatkan pada surah Āli-'Imrān/3:8-9:

Terjemahnya:

(Mereka berdoa): "Ya Tuhan kami, janganlah Engkau jadikan hati kami condong kepada kesesatan sesudah Engkau beri petunjuk kepada kami, dan karuniakanlah kepada kami rahmat dari sisi Engkau; karena sesungguhnya Engkau-lah Maha Pemberi (karunia). Ya Tuhan kami, sesungguhnya Engkau mengumpulkan manusia untuk (menerima pembalasan pada) hari yang tak ada keraguan padanya". Sesungguhnya Allah tidak menyalahi janji-janji-Nya. 237

Doa yang mereka panjatkan pada ayat di atas merupakan pengaruh yang dihasilkan oleh kemantapan serta mengakarnya ilmu dihati mereka sehingga ketika mereka sampai pada pengetahuan tentang kedudukan Tuhan mereka, keyakinan bahwa segala sesuatu adalah milik-Nya, dan kesadaran bahwa mereka tidak mempunyai kuasa apapun bahkan terhadap diri mereka sendiri, menjadikan mereka sadar bahwa semua yang mereka peroleh adalah pemberian-Nya dan tidak menutup kemungkinan suatu saat Allah kembali mencabut ilmu yang telah mengakar di dalam hati mereka dan membuat hati mereka condong kepada kesesatan.<sup>238</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup>Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Our'ān*, juz 3, h. 35.

Oleh karena itu, mereka kemudian memanjatkan doa di atas dengan harapan agar Allah swt. menolong mereka dalam beberapa hal berikut:

- 1) Pada ayat ke-8 mereka mohon perlindungan kepada Allah agar tidak membiarkan hati mereka condong kepada kesesatan dan agar Allah tidak mencabut ilmu yang telah berakar kuat di dalam hati. Setelah itu, mereka kemudian meminta agar Allah swt. menurunkan rahmat-Nya, sebab mereka sadar bahwa berakar kuatnya ilmu dalam hati tidak cukup dengan dihilangkannya kebengkokan/kesesatan dalam hati akan tetapi ilmu itu akan berakar kuat dalam hati yang dipenuhi dengan rahmat-Nya. Permohonan pertolongan dari kesesatan dan permintaan agar diturunkan rahmat yang hanya ditujukan kepada Allah tersebut menunjukkan bahwa orang-orang yang bergelar *al-rāsikhūna fī al-'ilm* mengetahui kesempurnaan dan kekuasaan penuh hanyalah Milik Allah swt. tanpa terikat dengan hukum sebab akibat.
- 2) Doa yang mereka panjatkan pada ayat ke-9 di atas menjadi alasan mengapa pada ayat sebelumnya mereka memohon rahmat dari Allah swt. Mereka mengetahui bahawasanya sistem kehidupan dunia ini dan segala hal yang ada di dalamnya merupakan pintu gerbang yang mengantarkan mereka berkumpul pada suatu hari yang tidak seorangpun mampu menolong orang lain bahkan dirinya sendiri kecuali mereka yang mendapat rahmat dari Allah swt.

## 2. Al-Īmān

Karakter kedua yang ada dalam diri *al-rāsikhūna fī al-'ilm* yaitu adanya *al-īmān* dalam diri mereka, sebagaimana yang tergambar dalam QS Āli-'Imrān/3:7 dan QS al-Nisā'/4:162.

Terjemahnya:

Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyabihat*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal. <sup>239</sup>

Terjemahnya:

Tetapi orang-orang yang mendalam ilmunya di antara mereka dan orang-orang mukmin, mereka beriman kepada (al-Qur'an) yang telah diturunkan kepadamu (Muhammad), dan kepada (kitab-kitab) yang telah diturunkan sebelummu dan begitu pula mereka yang melaksanakan salat, menunaikan zakat, dan beriman kepada Allah dan hari kemudian. Orang-orang itulah yang akan Kami berikan kepada mereka pahala yang besar.

Kedua ayat di atas sama-sama menyebutkan bahwa dalam diri *al-rāsikhuna fī al-'ilm* terdapat sifat *al-īman*. Kata (الإيكان) *al-īman* menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i adalah (تحكن الإعتقاد في القلب) *tamakkan al-i'tiqād fī al-qalb* kuatnya keyikanan di dalam hati. Kata *al-īman* berasal dari kata (الأمن) *al-amn* yang berarti keamanan atau keselamatan, keamanan atau keselamatan yang dimaksud adalah selamat dan amannya seseorang dari racun keimanan yaitu sifat ragu dan bimbang.<sup>241</sup>

Keimanan yang ada pada diri *al-rasikhuna fi al-'ilm* membuat mereka selamat dari keraguan terhadap kitab yang diturunkan Allah kepada Nabi Muhammad saw. dan Nabi-nabi sebelumnya. Alasan yang melandasi keimanan mereka tersebut digambarkan Allah pada OS al-Nisa'/4: 163:

50.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Jakarta:Pena Pundi Aksara, 2007), h.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 103

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Our'ān*, juz 1, h. 49.

#### Terjemahnya:

Sesungguhnya Kami telah memberikan wahyu kepadamu sebagaimana Kami telah memberikan wahyu kepada Nuh dan nabi-nabi yang kemudiannya, dan Kami telah memberikan wahyu (pula) kepada Ibrahim, Isma'il, Ishak, Ya'qub dan anak cucunya, Isa, Ayyub, Yunus, Harun dan Sulaiman. Dan Kami berikan Zabur kepada Daud.<sup>242</sup>

Ayat di atas menjadi *'illat* atau alasan mengapa *al-rāsikhuna fī al-'ilm*, dan golongan *ahl al-kitāb* lainnya yang digambarkan pada QS al-Nisa'/4: 162 memilih untuk beriman kepada kitab yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw.

Mereka memandang bahwa kenabian Muhammad dan ajaran yang terkandung dalam kitab yang diturunkan kepadanya tidak bertentangan dengan yang diajarkan oleh kitab-kitab yang diturunkan kepada nabi-nabi terdahulu seperti Nabi Nuh as. dan nabi-nabi setelahnya, nabi-nabi dari keturunan Nabi Ibrahim as, nabi-nabi dari keturunan Nabi Ya'qub as., dan Nabi-nabi lainnya.<sup>243</sup>

Perkataan *al-rāsikhuna fī al-'ilm* yang mengatakan bahwa mereka beriman terhadap kitab yang diturunkan Allah kepada Nabi Muhammad saw. (baik *muḥkam* maupun *mutasyābih*) dan kitab yang diturunkan kepada para nabi sebelum Nabi Muhammad saw. menunjukkan dua hal:

a. Perkataan tersebut merupakan dalil yang menunjukkan kematangan dan kesempurnaan pengetahuan mereka. Sifat serta pernyataan keimanan yang diperlihatkan oleh *al-rāsikhuna fī al-'ilm* juga menunjukkan bahwa ilmu yang mereka peroleh tentang ayat-ayat Allah tidak tercampur oleh prasangka dan keraguan, sehingga ketika dihadapkan dengan ayat-ayat yang *muḥkamāt* mereka memperoleh ilmu yang kuat dan tidak mudah goyah. Mereka mengimaninya dan mengamalkannya secara istiqamah. Begitu juga ketika dihadapkan dengan ayat-

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 104

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 5, h. 142.

ayat yang *mutasyabihat* mereka tidak mengikuti kesamaran makna yang terkandung pada ayat tersebut, yang justru dapat menggoyahkan ilmu yang sudah kokoh di dalam hati mereka. Mereka lebih mengedepankan keimanan mereka terhadap ayat-ayat yang *mutasyabihat* dan berusaha memaknai ayat-ayat yang *mutasyabihat* dan mengamalkannya sesuai dengan apa yang dijelaskan oleh ayat-ayat yang *muhkamat*.<sup>244</sup>

b. Perkataan mereka tersebut secara bersamaan juga menjadi dalil dan kesimpulan bahwasanya ayat-ayat yang *muhkamat* dan *mutasyabihat* semuanya bersumber dari Allah swt. sehingga keimanan dan pengamalan dikhususkan pada ayat yang *muhkam*, sedangakan ayat yang *mutasyabih* cukup untuk diimani dan dikembalikan pengamalannya terhadap ayat yang *muhkam*.<sup>245</sup>

#### 3. Al-inābah ila Allāh

Karakter ketiga yang ada pada diri al-rāsikhūna fī al-'Ilm menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i adalah (الإثانة إلى الله) al-inābah ila Allāh. Al-inābah berasal dari kata (نَوَبُ) nawaba yang berarti sesuatu yang kembali secara berulang kali, jika disandingkan dengan kata allah menjadi al-inābah ila Allāh yang artinya adalah selalu kembali kepada Allah swt. dengan cara bertaubat dan beramal secara ikhlas. 246

Karakter ketiga ini disebutkan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i ketika ia menafsirkan kata *ulū al-bāb* yang terdapat pada akhir ayat QS Āli 'Imrān/3:7:

<sup>244</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 33.

827

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān, juz 3, h. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Al-Rāgib al-Aṣfihāni, *al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur'ān* (Beirut: Dār al-Ma'rifah, 2009), h.

Terjemahnya:

Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyabihat*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal.<sup>247</sup>

Menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i disebutkanya istilah *ulū al-bāb* pada akhir di atas mepunyai dua tujuan yaitu: sebagai *madaḥ* (pujian) dan *kunyah* (nama panggilan) bagi *al-rāsikhūna fī al-'Ilm*.

- a. Sebagai *madaḥ* (pujian), penyebutan *ulu al-bab* sebagai *madaḥ* (pujian) bagi *al-rāsikhūna fī al-'Ilm* bertujuan untuk memuji kebersihan dan kemurnian akal mereka dari kebengkokan atau kesesatan saat berinteraksi dengan al-Qur'an. Pendapat al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i ini sejalan dengan yang diungkapkan al-Rāzi dalam tafsirnya, menurutnya penyebutan *ulu al-bab* bertujuan untuk memuji baiknya pemikiran dan ketelitian yang dimiliki *al-rāsikhūna fī al-'Ilm*, hal tersebut terlihat ketika dihadapkan dengan ayat-ayat *mutasyābih* mereka mengatakan 'kami mengimaninya''. <sup>249</sup>
- b. Sebagai kunyah (nama panggilan), alasan al-ʿAllāmah al-Ṭabāṭabā'i yang menyatakan bahwa ulu al-bāb merupakan kunyah (nama panggilan) bagi al-rāsikhūna fī al-'Ilm dikarenakan adanya kesamaan karakter yang dimiliki oleh keduanya. Alasan al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i ini nampaknya tidak kuat, sebab penggunaan kunyah dalam bahasa Arab bukan hanya bertujuan untuk, menghina, mumuji, atau mengenali seseorang, akan tetapi biasanya kunyah ditandai dengan penyandaran terhadap kalimat خال, خال, خال, خال, خال, خال, بنت, أخ, أخت, عم, عمة, خال, خالة

<sup>247</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Jakarta:Pena Pundi Aksara, 2007), h.

.

50.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup>Fakhr al-Dīn al-Rāzi, *Mafātīh al-Gaib*, juz 7 (Beirut: Dār al-Fikr, 1981), h. 193.

contohnya seperti (أبو القاسم) *abu al-qāsim*, (أم البنين) *ummu al-banīn* dan contohcontoh lainnya.<sup>250</sup>

Melalui tujuan penyebutan *ulu al-bab* di atas, maka al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i di dalam tafsirnya kemudian menyebutkan beberapa karakter *ulu al-bab* yang juga menjadi karakter dari *al-rāsikhūna fī al-'ilm*. Karakter-karakter tersebut terdapat pada QS al-Zumar/39: 17-18:

Terjemahnya:

Dan orang-orang yang menjauhi thaghut (yaitu) tidak menyembahnya dan kembali kepada Allah, bagi mereka berita gembira; sebab itu sampaikanlah berita itu kepada hamba-hamba-Ku yang mendengarkan perkataan lalu mengikuti apa yang paling baik di antaranya. Mereka itulah orang-orang yang telah diberi Allah petunjuk dan mereka itulah orang-orang yang mempunyai akal. 251

Karakter *ulu al-bab* yang disebutkan ayat di atas adalah: *al-Inabah ila Allāh*, dan *ittiba' aḥsan al-qaul*. Karakter *al-Inabah* yang dimaksud ayat di atas adalah meninggalkan penyembahan terhadap berhala dan kembali menyembah Tuhan yang sesungguhnya yaitu Allah swt. Sifat *al-inabah* inilah yang kemudian membuat *al-rasikhūna fī al-'ilm* mampu melakukan proses *al-tażakkur* sebagaimana yang di firmankan Allah swt. pada QS Gāfir/40:13 dan akhir QS Āli 'Imrān/3:7:

وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَنْ يُنِيبُ. ١٣

 $^{250}$ 'Abd al-Gāni al-Daqr,  $Mu'jam\ al\text{-}Qaw\bar{a}'id\ al\text{-}Arabiyyah}$  (Dimasyq: Dār al-Qalam, 1986), h. 363.

-

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 460.

Terjemahnya:

Dan tidak lain yang mendapat pelajaran hanyalah orang-orang yang kembali (kepada Allah). 252

Terjemahnya:

Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal. <sup>253</sup>

*Al-tażakkur* pada kedua ayat di atas merupakan gambaran tentang sikap mereka dalam mengambil pelajaran atau kesimpulan terhadap ayat-ayat Allah swt. sehingga dengan hal tersebut mereka mampu meraih pengetahuan yang hakiki.<sup>254</sup>

# 4. Ittiba' Ahsan al-Qaul

Karakter ke empat yang dimiliki oleh *al-rāsikhūna fī al-'llm* menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i adalah *ittibā' aḥṣan al-qaul* (اتباع احسن القول) yang disebutkan pada QS al-Zumar/39: 18:

Terjemahnya:

Orang-orang yang mendengarkan perkataan lalu mengikuti apa yang paling baik di antaranya. Mereka itulah orang-orang yang telah diberi Allah petunjuk dan mereka itulah orang-orang yang mempunyai akal. <sup>255</sup>

Kata (احسن) *aḥsan* pada ayat di atas merupakan bentuk superlatif atau jamak dari kata (الحسن) *al-ḥusnu* yaitu sebuah ungkapan yang digunakan untuk segala sesuatu yang disenangi dan dinginkan. Kalimat (اتباع احسن القول) *Ittibā' aḥsan* 

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 468.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup>Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 460.

*al-qaul* ialah sikap menjauhkan diri dari yang sesuatu yang sifatnya *syubhah* (samar atau meragukan).<sup>256</sup>

Sifat *Ittiba* aḥsan al-qaul bermakna bahwasanya mereka yang memiliki sifat ini mempunyai kecenderungan untuk mencari kebenaran dan menginginkan bimbingan yang benar secara sunguh-sungguh. Oleh karena itu, ketika dihadapkan kepada mereka antara yang benar dengan batil, lurus dengan menyimpang, maka mereka cenderung mengikuti yang benar dan lurus serta meninggalkan yang batil dan menyimpang. Begitu pula ketika dihadapkan kepada mereka antara sesuatu yang benar dengan lebih benar, yang lurus dan lebih lurus, maka secara alami mereka cenderung terhadap sesuatu yang lebih benar dan lebih lurus.

Kalimat (اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ) pada ayat di atas jika dihubungkan dengan interaksi manusia terhadap al-Qur'an, maka maknanya adalah mendengarkan perintah-perintah Allah dalam al-Qur'an dan mengikuti yang terbaik dari perintah-perintah tersebut. Contohnya ketika diperintahkan antara qiṣās (hukuman bagi orang yang membunuh dibalas dengan dibunuh) dengan memaafkan pembunuh, antara bersedekah secara terang-terangan dengan bersedekah secara sembunyi-sembunyi, maka mereka yang memiliki sifat di atas akan memilih perintah yang lebih baik yaitu memaafkan pembunuh dan bersedekah secara sembunyi-sembunyi. 258

Melalui karakter *Ittiba* aḥsan al-qaul inilah al-rasikhuna fī al-'ilm mendapatkan pujian atau madaḥ dari Allah swt. sebagai ulu al-bab pada QS Āli

\_

236

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup>Al-Rāgib al-Aṣfihāni, *al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur'ān* (Beirut: Dār al-Ma'rifah, 2009), h.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabāʻi, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qurʾān*, juz 17, h. 251.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Our'ān*, juz 17, h. 251.

'Imrān/3: 7. Mereka dipuji karena ketika dihadapkan kepada mereka antara ayat-ayat yang *muḥkam* dengan ayat-ayat yang *muṭasyabih*, mereka memilih untuk berpegang dan beramal dengan ayat-ayat yang *muḥkam* serta mencukupkan diri untuk mengimani ayat-ayat yang *muṭasyabih*.

## B. Tugas dan Tanggung Jawab al-Rāsikhūna fī al-'Ilm

Penyebutan *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam al-Qur'an baik dalam surah Āli QS Āli 'Imrān/3:7 maupun surah QS al-Nisā'/4: 162 tentu bukan sekedar untuk memuji sikap dan karakter yang mereka miliki saat berinteraksi dengan ayat-ayat Allah swt. Ditinjau dari karakter-karakter yang telah disebutkan sebelumnya, tentunya *al-rāsikhūna fī al-'ilm* memiliki tugas serta tanggung jawab penting yang Allah amanahkan kepada mereka. Allah swt. berfirman pada QS Āli 'Imrān/3:7:

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُحَرُ مُتَشَاكِمَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي الْعِلْمِ قُلُوكِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ قُلُوكِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُولِلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ لَلْهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ. (٧)

Terjemahnya:

Dialah yang menurunkan al-Kitab (al-Qur'an) kepada kamu. Di antara isinya ada ayat-ayat yang *muḥkamat*, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) *mutasyabihat*. Adapun orang-orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat yang *mutasyabihat* daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari *ta'wil*-nya, padahal tidak ada yang mengetahui ta'wil-nya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang *mutasyabihat*, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal.<sup>259</sup>

Ayat di atas menggambarkan bahwa al-Qur'an yang diturunkan Allah swt. terbagi menjadi dua jenis, ada yang jelas maknanya atau dikenal dengan *muḥkam* dan

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 50.

ada yang tidak jelas maknanya atau dikenal dengan *mutasyabih*. Respon dan keadaan manusia ketika berinteraksi dengan kedua jenis ayat tersebut juga dibagi menjadi dua golongan. Golongan pertama yaitu zāig al-qalb golongan yang hatinya sesat, mereka berinteraksi dengan al-Our'an dengan mengikuti ayat-ayat yang *mutasyabih* saja, mereka menggunakan ayat-ayat *mutasyabih* tersebut untuk menimbulkan fitnah, dan takwil yang sesat. Golongan yang kedua yaitu rāsikh al-'ilm, yaitu orang-orang yang mendalam ilmunya dan mantap imannya. Mereka mengimani ayat-ayat yang mutasyabih, dan menjadikan ayat-ayat yang muhkam sebagai penjelas dalam memahami makna ayat-ayat *mutasyabih*.

Berdasarkan klasifikasi ayat di atas, maka *al-rasikhuna fi al-'ilm* mempunyai tugas dan tanggung jawab besar untuk menjawab segala penyimpangan yang dilakukan oleh kelompok zāig al-qalb. Tugas dan tanggung jawab yang Allah amanahkan kepada rasikh al-'ilm atau al-rasikhuna fi al-'ilm merupakan bentuk penjagaan dan pemeliharaan Allah swt. terhadap keaslian teks-teks al-Qur'an dan kebenaran nilai-nilai yang terkandung di dalamnya. Sebagaimana firman Allah swt. dalam OS. al-Hijr/15:9:

Terjemahnya:

Sesungguhnya Kamilah yang menurunkan al-Qur'an, dan pasti kami (pula) vang memeliharanya.<sup>2</sup>

Melalui ayat ini Allah swt. menetapkan bahwa Dialah yang yang menurunkan al-Qur'an, dan Dia pulalah yang memeliharanya dari perubahan, penggantian, pengurangan, dan penambahan yang pada masa sebelumnya sudah terjadi pada kitab-

<sup>260</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 262.

kitab yang diturunkan kepada nabi dan rasul terdahulu sebelum Nabi Muhammad saw. Penggunan kata ganti (غُنُ) naḥnu yang berarti kami pada ayat di atas menunjukkan dua hal, yaitu sebagai bentuk pengagungan terhadap al-Qur'an, dan sebagai gambaran bahwa dalam proses pewahyuan dan penjagaan al-Qur'an, Allah swt. melibatkan hamba-hamba pilihan-Nya, mulai dari malaikat Jibril, kemudian disampaikan kepada Nabi Muhammad, kemudian melalui lisan Nabi Muhammad disampaikan kepada ummatnya, dan melalui ummat Nabi Muhammad al-Qur'an terus dijaga dengan hafalan, lisan, dan tulisan.

Berdasarkan penjelasan di atas, maka tugas dan tanggung jawab utama *al-rāsikhūna fī al-'ilm* adalah untuk menjawab penyimpangan-penyimpangan yang dilakukan oleh golongan *zāig al-qalb* terhadap ayat-ayat al-Qur'an, khusunya ayat-ayat *mutasyābih*. Tanggung jawab *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dalam menjawab penyimpangan-penyimpangan yang dilakukan oleh golongan *zāig al-qalb* ditinjau dari tiga aspek, yaitu tanggung jawab spiritual, tanggung jawab intelektual, dan tanggung jawab sosial.

# 1. Tanggung Jawab Spiritual KASSAR

Secara spiritual tanggung jawab *al-rāsikhūna fī al-'ilm* ditunjukkan oleh QS al-Nisā/4:162:

Tetapi orang-orang yang mendalam ilmunya di antara mereka dan orang-orang mukmin, mereka beriman kepada (al-Qur'an) yang telah diturunkan kepadamu (Muhammad), dan kepada (kitab-kitab) yang telah diturunkan sebelummu dan begitu pula mereka yang melaksanakan salat, menunaikan zakat, dan beriman

kepada Allah dan hari kemudian. Orang-orang itulah yang akan Kami berikan kepada mereka pahala yang besar. <sup>261</sup>

Dalam memenuhi tanggung jawab spiritual tersebut, al-rāsikhūna fī al-ʻilm berkewajiban untuk melaksanakan dua tugas penting sebagaimana yang dijelaskan ayat di atas, dua tugas tersebut yaitu (غُوْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ) yu'minūna bimā' unzila ilaika wa mā unzila min qablik yang diartikan sebagai tugas keimanan, dan (الْمُقِيمِينَ الصَّلاة) al-muqīmīn al-ṣalāh yang diartikan sebagai tugas peribadatan.

#### a. Keimanan

Keimanan kepada kitab-kitab Allah swt. baik yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. maupun yang diturunkan kepada nabi-nabi sebelumnya merupakan tugas pertama dan yang paling utama diemban oleh *al-rāsikhūna fī al-ʻilm*. Keimanan tersebut merupakan jawaban sekaligus peringatan terhadap sikap yang ditunjukkan oleh *zāīg al-qalb* yang tidak mengimani kenabian Muhammad saw. dan kitab yang diturunkan kepadanya.

Bukannya mengimani al-Qur'an, mereka justru mengikuti ayat-ayat *mutasyabih* dengan berusaha secara sungguh-sungguh untuk menimbulkan fitnah, memberikan penafsiran yang menyimpang, bahkan dengan lancang mereka meminta kepada Nabi Muhammad agar diturunkan kitab seperti kitab yang pernah diturunkan kepada Nabi Musa as. sebagaimana firman Allah dalam QS al-Nisā'/4:153:

Ahli Kitab meminta kepadamu agar kamu menurunkan kepada mereka sebuah Kitab dari langit. Maka sesungguhnya mereka telah meminta kepada Musa

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 103

yang lebih besar dari itu. Mereka berkata: "Perlihatkanlah Allah kepada kami dengan nyata". Maka mereka disambar petir karena kezalimannya. 262

Ayat ini menyebutkan tentang permintaan *ahl al-kitāb* dari kalangan Yahudi maupun Nasrani, mereka meminta kepada Nabi Muhammad saw. agar Allah swt. menurunkan kitab dari langit secara utuh seperti yang diturunkan kepada nabi-nabi sebelumnya, mereka merasa tidak puas dengan kitab al-Qur'an yang diwahyukan oleh Jibril kepada Nabi Muhammad secara berangsur-angsur.<sup>263</sup>

Ayat ini juga menerangkan bahwa permintaan dan kelakuan buruk *ahl al-kitāb* dari kalangan Yahudi dan Nasrani tersebut sebelumnya sudah sering terjadi pada masa Nabi Musa as. Permintaan mereka bahkan lebih besar dibandingkan apa yang mereka minta kepada Muhammad saw. di antara permintaan tersebut adalah:

- 1) Mereka meminta kepada Musa as. agar mereka bisa bertemu dan melihat Allah swt. secara jelas. Permintaan semacam ini menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i merupakan permintaan manusia yang bodoh, zalim, dan sedang mengigau. Akibat permintaan tersebut mereka disambar petir sebagai bentuk hukuman dan peringatan Allah swt. kepada mereka.
- 2) Mereka menyembah yaitu berhala yang berupa patung anak sapi, penyembahan terhadap berhala setelah adanya penjelasan bahwa Allah swt. bersih dari penyurapaan terhadap makhluk dan hal-hal yang baru merupakan bentuk kebodohan manusia yang paling mengerikan. Oleh karena itu, Nabi Musa as. memerintahkan agar mereka segera bertaubat dan meminta ampun kepada Allah swt. 264

<sup>263</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 5, h. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabāʻi, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 5, h. 132.

Selain dua permintaan di atas, masih banyak lagi permintaan dan kelakuan buruk lainnya seperti pengingkaran mereka terhadap ayat-ayat Allah, membunuh para nabi, melanggar perjanjian tentang peraturan hari sabat dan permintaan lainnya yang menunjukkan bahwa sejak dahulu mereka telah ingkar atau kafir terhadap kitab-kitab Allah, bukan hanya kepada kitab al-Qur'an. Kemudian Allah menjelaskan bahwa keingkaran atau kekufuran tersebut yang menjadi penyebab Allah mengunci hati mereka, sebagaimana firman Allah swt. QS al-Nisā'/4: 155:

Terjemahnya:

Sebenarnya Allah telah mengunci hati mereka karena kekafirannya, karena itu hanya sebagian kecil dari mereka yang beriman. 265

Selain menjelaskan tentang sebab Allah mengunci hati mereka, ayat di atas juga menjadi pengecualian bahwa tidak semua *ahl al-kitāb* itu kafir kepada Allah swt., ada sebagian kecil dari mereka yang beriman kepada Allah swt. salah satunya yaitu *al-rāsikhūna fī al-'ilm*. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Berdasarkan penjelasan ini, maka *al-rāsikhūna fī al-'ilm* secara spiritual tidak hanya dituntut untuk mengimani al-Qur'an yang diturunkan kepada Muhammad saw., tetapi mereka juga harus tetap mengimani kitab-kitab yang diturunkan Allah kepada nabi-nabi terdahulu.

#### b. Peribadatan

Tugas ke dua *al-rāsikhūna fī al-ʻilm* dalam tanggung jawab spiritualnya adalah tugas peribadatan yang ditunjukkan oleh kalimat (الْمُقِيمِينَ الصَّلَاةَ) *al-muqīmīn* 

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 103.

al-ṣalāh yaitu orang-orang yang mendirikan salat. Kalimat (الْمُقِيمِينُ) al-muqīmīn pada QS al-Nisā'/4:162 di atas secara susunan kalimat seharusnya berbaris rafa' (الْمُقِيمُونُ) al-muqīmūn karena bersandar atau 'aṭaf pada kalimat sebelumnya yang juga rafa' yaitu (الرَّاسِخُونَ) al-rāsikhūn. Menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dinaṣabkannya kalimat al-muqīmūn menjadi al-muqīmīn berfungsi sebagai madaḥ atau pujian. Addaḥ di sini bertujuan untuk menunjukkan keutamaan ibadah tersebut. Pendapat ini dianut oleh Imam Sibawaih dan kebayakan ualama Basrah.

Pada dasarnya, perubahan *i'rab* pada kalimat di atas menurut pakar bahasa disebut dengan (کسر الإعراب) kasr al-i'rab. Pada masa turunnya, al-Qur'an hadir ditengah-tengah masyarakat yang sangat fasih dalam berbahasa Arab. Tatkala turun satu ayat yang terdapat di dalamnya kasr al-i'rab seperti kalimat (الْمُقِيمِينَ) al-muqīmīn, maka seharusnya mereka yang mahir berbahasa Arab pada saat itu

<sup>266</sup> Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 5, h. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 5, h. 141.

langsung berkata: "bagaimana mungkin al-Qur'an yang dibawa oleh Muhammad menantang kafasihan orang-orang Arab sedangkan di dalamnya ada ayat yang mengandung *kasr al-i'rāb*", akan tetapi tidak satupun di antara mereka yang mengatakan hal tersebut, ini menunjukkan bahwasanya pada saat itu mereka sedang memperhatikan rahasia *kasr al-i'rāb* yang menarik perhatian dan kesadaran mereka terhadap kebenaran yang terkandung dalam kalimat tersebut.<sup>268</sup>

Terjadinya *kasr al-i'rab* pada kalimat *al-muqīmīn al-ṣalāh* menunjukkan betapa pentingnya ibadah tersebut. Ibadah salat merupakan tiang dan pondasi dalam rukun-rukun Islam. Setiap rukun yang ada dalam rukun-rukun Islam mempunyai waktu tertentu, durasi, dan usia taklif seperti syahadat hanya dikerjakan satu kali semur hidup, puasa dikerjakan sebulan dalam satu tahun, zakat dikeluarkan jika telah mencapai nisab dan haul, haji dikerjakan bagi merka yang mampu, adapun salat sebagai tiang agama terus menerus dikerjakan hingga akhir hayat. <sup>269</sup>

Pelaksanaan salat secara konsisten yang dilakukan oleh *al-rāsikhūna fī al-* 'ilm yang telah dijelaskan di atas mempunyai dua tujuan:

- Bertujuan untuk memperkuat keimanan mereka terhadap agama serta ajaranajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw.
- 2) Pelaksanaan salat (الْمُقِيمِينَ الصَّلَاةُ) tersebut bertujuan untuk memberi nasihat dan teguran kepada kelompok *zaīg al-qalb* atau orang-orang yang sesat hatinya dari kalangan *ahl al-kitāb* yang justru beribadah dengan menyembah patung sapi sebagaimana yang dijelaskan dalam QS al-Nisā'/4:153:

-

 $<sup>^{268}</sup>$  Muḥammad Mutawalli al-Sya'rawi, *Tafsīr al-Sya'rāwi* (Qahirah: Ikhbār al-Yaum, 1991), h. 2813.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Muhammad Mutawalli al-Sva'rawi, *Tafsīr al-Sva'rāwi*, h. 2813.

أُمُّ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ فَعَفَوْنَا عَنْ ذَلِكَ وَآتَيْنَا مُوسَى سُلْطَانًا مُبِينًا. ٣٥٣ ثُمُّ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ فَعَفَوْنَا عَنْ ذَلِكَ وَآتَيْنَا مُوسَى سُلْطَانًا مُبِينًا. ٣٥٣ Terjemahnya:

Kemudian mereka menyembah anak sapi, sesudah datang kepada mereka bukti-bukti yang nyata, lalu Kami maafkan (mereka) dari yang demikian. Dan telah Kami berikan kepada Musa keterangan yang nyata. 270

Ayat ini melanjutkan penjelasan sebelumnya tentang kesesatan *zaīg al-qalb* dari kalangan *ahl al-kitāb*, setelah mereka disambar petir karena meminta kepada Musa agar Allah memperlihatkan diri-Nya secara jelas, mereka kemudian melakukan kesesatan lain yaitu menjadikan patung anak sapi sebagai sesembahan dan simbol wujud Allah swt. Mereka melakukan hal ini sebagai bentuk kekecewaan mereka karena tidak diperlihatkan wujud Allah secara jelas.<sup>271</sup>

Oleh karena itu, sudah menjadi tugas para nabi yang diutus kepada mereka dan *al-rāsikhūna fī al-'ilm* untuk mengajak mereka bertaubat kepada Allah swt. dan mengajarkan serta menunjukkan kepada kelompok *zaīg al-qalb*, baik dari kalangan *ahl kitāb* ataupun kalangan lain yang menyembah selain Allah swt. , bahwa salah satu bentuk peribadatan kepada Allah yang benar adalah dengan mendirikan salat, bukan dengan menyembah berhala dan menjadikannya simbol wujud Allah swt.

# 2. Tanggung Jawab Intelektual

Tanggung jawab kedua yang diemban oleh *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dari aspek intelektual ialah bertugas memberikan *ta'wīl* terhadap ayat-ayat *mutasyābih*. Tugas tersebut bertujuan untuk menjawab fitnah-fitnah serta *ta'wīl* yang dilakukan oleh *zāīg al-qalb* terhadap makna-makna yang terkandung dalam ayat-ayat *mutasyābih*.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 5, h. 132.

Al-rāsikhūna fī al-'ilm akan mampu menjawab fitnah-fitnah serta ta'wīl yang dilakukan oleh zāig al-qalb tersebut jika memenuhi empat syarat berikut:

- a. Pemberian ta'wil harus dilengkapi dengan instrumen ilmu pengetahuan yang mendalam dan mantap atau diistilahkan oleh al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dengan (أشد الثبات) asyaddu al-śabāt.²72 Melalui instrumen tersebut, ta'wil yang diberikan oleh al-rāsikhūna fī al-'ilm terhadap ayat-ayat yang mutasyabih akan konsisten bersandar pada ayat-ayat yang muḥkam dan tidak tergoyahkan oleh pemikiran-pemikiran syubhat yang disebarkan oleh orang-orang yang sesat.
- b. Pemahamannya tentang *ta'wil* harus dilandasi oleh kesucian hati. 'Allāmah alŢabāṭabā'i dalam tafsirnya ketika membahas tentang otoritas *al-rāsikhūna fī al-*'*ilm* ia juga mengutip sebuah ayat yang menjadi dalil bahwa pengetahuan tentang *ta'wīl* harus dilandasi oleh kesucian hati, bukan semata-mata mengandalkan kedalaman dan kemantapan ilmu.<sup>273</sup> Allah swt. dalam QS alWāqi'ah/56: 77-79 berfirman:

إِنَّهُ لَقُوْآنٌ كُرِيمٌ. فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ. لَا يَمَشُّهُ إِلَّا الْمُطَهِّرُونَ. (٧٧-٧٩)

Terjemahnya:

Sesungguhnya al-Qur'an ini adalah bacaan yang sangat mulia. Pada kitab yang terpelihara (*Lauh al-Mahfuz*). Tidak menyentuhnya kecuali orangorang yang disucikan.<sup>274</sup>

Menyentuh atau (اللس) *al-massu* pada ayat di atas merupakan kata yang biasa digunakan dalam proses kegiatan untuk memperoleh pemahaman dan ilmu.<sup>275</sup>

<sup>272</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān, juz 3, h. 33.

<sup>275</sup> Muhammad Husain al-Tabātabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Our'ān*, juz 3, h. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 537.

Kalimat (كِتَابٍ مَكْنُونٍ) yang dimaksud pada ayat di atas adalah *ummu al-kitāb* ( أم ) yang terdapat dalam Firman Allah QS al-Ra'd/13: 39.

Terjemahnya:

Allah menghapuskan apa dan menetapkan (apa yang Dia kehendaki), dan di sisi-Nya-lah terdapat *ummul kitāb*. <sup>276</sup>

Tidak diragukan, secara zahir ayat di atas menunjukkan bahwa orang-orang yang disucikan (al-muṭahharūn) di antara hamba-hamba Allah adalah mereka yang menyentuh al-Qur'an yang berada pada tempat yang terpelihara (كِتَابٍ مَكْنُونٍ) dan terjaga dari perubahan. Mereka diberikan gelar al-muṭahharūn karena pada hati mereka telah diletakkan kesucian, dan tidak ada yang meletakkan kesucian tersebut kecuali Allah swt. hal tersebut terbukti ketika Allah menyebut kata al-tahārah dalam al-Qur'an, Allah selalu menisbatkan kata tersebut kepada diri-Nya, misalnya QS al-Aḥzāb/33:33 dan al-Māidah/5: 6.

Terjemahnya:

Sesungguhnya Allah hendak menghilangkan dosa dari kamu wahai *Ahl al-Bait* dan membersihkan kamu sebersih-bersihnya.<sup>277</sup>

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Allah tidak hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur. 278

Dari kedua ayat tersebut dapat dipahami bahwa di dalam al-Qur'an kata *ṭahārah* secara *ma'nawiyyah* tidak disebutkan kecuali dinisbatkan kepada Allah atau

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 422.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 108.

kepada izin-Nya, dan bukanlah tergolong taharah atau suci melainkan hilangnya hal-hal yang kotor dan keji dari hati sebagaimana yang digambarkan pada OS Ali 'Imran/3:7 sebagai (زيغ في القلب) zaygun fī al-qalb. Oleh karena itu, hati yang suci adalah sucinya jiwa manusia dalam keyakinan dan keinginannya serta adanya keteguhan hati terhadap apa yang diyakininya dari pengetahuanpengetahuan yang hakiki, yaitu pengetahuan yang tidak memiliki kecenderungan terhadap keragu-raguan dan percampuran antara yang hak dan batil. Inilah yang dimaksud dengan al-rasikhuna fi al-'ilm, Allah swt. tidak mensifati mereka sebagai orang yang ilmunya mendalam dan berakar kuat melainkan karena mereka adalah orang-orang yang diberikan petunjuk serta keyakinan yang kuat terhadap apa-apa yang mereka ketahui tanpa adanya penyimpangan dalam hati untuk menimbulkan fitnah. Dari penjelasan ini, maka jelaslah bahwa almutahharun mereka yang disucikan hatinya-lah termasuk al-rasikhuna fi al-'ilm yaitu orang-orang yang ilmunya mendalam dan berakar kuat.<sup>279</sup> Oleh karena itu, perlu diketahui bahwa mereka yang tergolong al-rasikhuna fi al-'ilm bisa mengetahui ta'wil dikarenakan kesucian hati yang mereka miliki. Kesucian hati tersebutlah yang menjadikan mereka sebagai al-rasikhuna fi al-'ilm, dan kesucian hati tersebut tidak diperoleh melainkan karena Allah swt. sebagai penyebabnya. Syarat kedua ini juga diungkapkan oleh Quraish Shihab dalam tafsir al-Misbah, ia mengatakan bahwa para ulama bisa mengetahui ta'wil ayatayat *mutasyabih* bukan hanya melalui kemantapan ilmu, tetapi juga melalui proses penyucian jiwa. <sup>280</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup>Al-'Allāmah al-Ṭabāṭaba'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 3, h. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah*, juz 2, h. 14

c. *Ta'wil* diberikan untuk mencegah dan menjawab fitnah terhadap ajaran-ajaran agama yang muncul dari kalangan *zaig al-qalb* (orang yang hatinya sesat). Fitnah-fitnah yang disebarkan oleh kalangan *zaig al-qalb* bertujuan untuk menjauhkan manusia dari ayat-ayat Allah swt, bahkan tujuan besar mereka adalah mengajak manusia untuk meninggalkan Agama yang di bawa oleh Muhammad saw. Salah satu bentuk fitnah mereka yaitu tuduhan-tuduhan keji yang mereka tujukan kepada sayyidah Maryam dan putranya Isa as. Allah swt berfirman dalam QS al-Nisā'/4: 156.

Terjemahnya:

Dan (kami hukum juga) karena kekafiran mereka (terhadap Isa), dan tuduhan mereka yang sangat keji terhadap Maryam.<sup>281</sup>

وَبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلِمِمْ عَلَى مَرْيَمَ بُهْتَانًا عَظِيمًا. (٥٦)

Ayat di atas menerangkan bahwasanya kalangan *zaig al-qalb* menuduh bahwa anak yang dikandung oleh Maryam adalah anak hasil perzinahan. Tuduhan tersebut langsung dijawab oleh Allah swt. melalui lisan Nabi Isa as. yang pada saat itu masih bayi.<sup>282</sup> Jawaban Nabi Isa tersebut dibadikan dalam al-Qur'an pada OS Maryam/19:30:

قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَابِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي تَبِيًّا. ﴿، ﴿ • • • • • • • • • قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَابِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي تَبِيًّا.

Terjemahnya:

Dia (Isa) berkata: "Sesungguhnya aku adalah ahamba Allah, Dia memberiku kitab dan Dia menjadikan aku seorang Nabi. <sup>283</sup>

Perkataan Nabi isa pada ayat ini mengandung penjelasan bahwa Ibunya yaitu sayyidah Maryam merupakan seorang wanita yang suci, karena seorang Nabi harus lahir dari keturunan yang saleh dan suci. Selain memfitnah sayyidah

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabāʻi, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 5, h. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 307.

Maryam mereka juga memfitnah Nabi Isa as. dengan mengatakan bahwa merekalah yang membunuh dan mensalib Nabi Isa as. Akan tetapi, semua tuduhan-tuduhan tersebut telah dijawab oleh Allah swt. yang dibadikan dalam al-Qur'an.

d. *Ta'wil* yang diberikan harus berdasarkan pada *aḥṣan al-qauī* (perkataan yang terbaik). *Aḥṣan al-qauī* yang dimaksud di sini adalah ayat-ayat al-Qur'an yang bersifat *muḥkam*, sebab al-Qur'an merupakan firman Allah swt. dan sebaik-baik perkataan di dunia adalah firman Allah. Oleh karena itu, *al-rāṣikhūna fī al-'ilm* dalam memberikan *ta'wīl* harus berangkat dari penjelasan-penjelasan Allah swt. yang terdapat dalam al-Qur'an khususnya ayat-ayat yang *muḥkam*, sebab fitnah-fitnah yang disebarkan oleh kalangan *zāig al-qalb* terus menurus akan berulang dengan tema yang hampir sama, dan pada dasarnya fitnah-fitnah tersebut sudah ada jawabanya di dalam al-Qur'an, sebagaimana yang telah dijelaskan pada poin-poin sebelumnya.

### 3. Tanggung Jawab Sosial

Tanggung jawab terakhir *al-rāsikhūna fī al-'ilm* adalah perannya dalam memperbaiki serta mengentaskan persoalan umat. *al-rāsikhūna fī al-'ilm* bukan hanya bertanggung jawab dalam masalah ilmu-ilmu agama, kehadirannya mempunyai pengaruh besar dalam kehidupan masyarakat. Ia harus hadir untuk memberikan solusi terhadap pelbagai permasalahan yang muncul di tengah-masyarakat di mana ia berada.

Untuk memainkan perannya tersebut, *al-rāsikhūna fī al-'ilm* melalui kebersihan hati dan pikirannya dituntut untuk memiliki kepekaan dan aspiratif.

Kepekaan dalam melihat akar dari setiap permasalahan yang disebabkan oleh golongan-golongan *zāig al-qalb*. Allah swt. berfirman dalam QS al-Nisā'/4:161:

وَأَحْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ١٦١ Terjemahnya:

Dan disebabkan mereka memakan riba, padahal sesungguhnya mereka telah dilarang daripadanya, dan karena mereka memakan harta benda orang dengan jalan yang batil. Kami telah menyediakan untuk orang-orang yang kafir di antara mereka itu siksa yang pedih. <sup>284</sup>

Ayat di atas menerangkan bahwasanya permasalahan sosial yang selalu ditimbulkan oleh *zāig al-qalb* dari kalangan *ahl al-kitab* yaitu mereka suka melakukan transaksi riba, padahal Allah telah melarangnya. Ayat di atas juga menunjukkan bahwa sejak zaman Nabi Musa as. Allah swt. telah mengharamkan riba, disebutkannya ayat tentang pengharaman riba dalam Islam menunjukkan pembenaran al-Qur'an terhadap kitab-kitab umat terdahulu.<sup>285</sup>

Pada masa awal dakwah Rasulullah saw. sebelum hijrah ke Madinah transaksi riba adalah perkara yang sangat disenangi pada saat itu. Transaksi tersebut terus dilakukan hingga Allah swt. menurunkan ayat-ayat yang mengharamkan riba, di antaranya QS. Āli 'Imrān/3: 130.

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ. (١٣٠) Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan tinggalkanlah sisa-sisa riba (yang belum dipungut) jika kamu orang yang beriman. 286

Ayat di atas merupakan ayat pertama yang turun untuk mengharamkan riba. Allah swt. mengharamkan praktek riba karena akibat buruk yang ditimbulkannya begitu besar dan berbahaya bagi tatanan kehidupan bermasyarakat.

<sup>285</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabāʻi, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 2, h. 412.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 103

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Kementrian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 66.

Bahaya yang dapat ditimbulkan oleh riba antara lain ialah menghabiskan serta menguras harta secara perlahan dikarenakan prakteknya yang kejam dan merugikan, melahirkan permusuhan dan buruk sangka, merusak ketentraman dan keamanan, membuat mereka yang terlibat dalam transaksi tersebut menghalalkan segala cara, memicu pertengkaran dan perpecahan, dan berbagai macam keburukan serta musibah lain yang terkandung di dalamnya. Melihat besarnya bahaya dan keburukan riba, maka kehadiran *al-rāsikhūna fī al-'ilm* merupakan jawaban dalam menghilangkan atau setidaknya mengurangi praktek riba tersebut. Allah swt. berfirman dalam QS al-Nisa'/4: 162.

Tetapi orang-orang yang mendalam ilmunya di antara mereka dan orang-orang mukmin, mereka beriman kepada (al-Qur'an) yang telah diturunkan kepadamu (Muhammad), dan kepada (kitab-kitab) yang telah diturunkan sebelummu dan begitu pula mereka yang melaksanakan salat, menunaikan zakat, dan beriman kepada Allah dan hari kemudian. Orang-orang itulah yang akan Kami berikan kepada mereka pahala yang besar.

Kalimat *al-rāsikhūna fī al-'ilm* pada ayat di atas digandengkan dengan beberapa kalimat, salah satunya yaitu (الْكَوْتُونَ الرَّكَانُ ) *al-mu'tūna al-zakāh* yang berarti orang-orang yang menunaikan zakat. Penggandengan tersebut menunjukkan bahwa selain bertugas untuk mengimani, mendirikan shalat, dan memberikan *ta'wīl, al-rāsikhūna fī al-'ilm* juga dituntut untuk bertugas menghilangkan praktek riba ditengah-tengah masyarakat dengan cara menunaikan zakat.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 2, h. 423

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup>Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 103

Penunaian zakat sebagai sebuah solusi dalam menghilangkan praktek riba juga diperkuat oleh ayat-ayat yang berbicara tentang riba itu sendiri. Allah swt. ketika menjelaskan tentang ayat-ayat riba di dalam al-Qur'an selalu menggandengkannya dengan ayat-ayat yang berbicara tentang infaq, sadaqah, dan zakat. Penggandengan tersebut terkadang diletakkan dalam satu ayat yang sama, terkadang juga diletakkan sebelum atau sesudah ayat-ayat yang menjelaskan tentang riba. <sup>289</sup> Contoh yang diletakkan dalam satu ayat pada QS al-Baqarah/2: 276:

Terjemahnya:

Allah memusnahkan riba dan menyuburkan sedekah. Dan Allah tidak menyukai setiap orang yang tetap dalam kekafiran, dan selalu berbuat dosa. 290

Berdasarkan penjelasan dan ayat-ayat yang telah dijelaskan dalam pembahasan ini, maka tugas *al-rāsikhūna fī al-'ilm* dari sisi tanggung jawab sosial ialah menghilangkan praktek riba dengan menghidupkan serta membudayakan gerakan infaq, sedekah, dan zakat.



<sup>289</sup> Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabāʻi, *al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 2, h. 413.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 45.

#### **BAB V**

#### PENUTUP

# A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan terhadap konsep *al-rāsikhūna fī al-'ilm* perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam Tafsīr al-Mīzān di atas, maka tesis ini menunjukkan bahwa:

- 1. Ayat-ayat yang menyebutkan tentang term *al-rāsikhūna fī al-'ilm* di dalam al-Qur'an bertujuan untuk menggambarkan keteguhan iman, keindahan karakter, kelurusan hati, dan kecerdasan berfikir yang mereka miliki ketika berinteraksi dengan al-Qur'an. Sikap mereka tersebut menjadi jawaban serta peringatan terhadap fitnah dan takwil menyimpang yang dilakukan oleh kelompok *zāig al-qalb* terhadap ayat-ayat al-Qur'an.
- 2. Karakter *al-rāsikhūna fī al-'ilm* menurut al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i terlihat saat Allah swt. memujinya sebagai *ulū al-albāb*. Karakter tersebut adalah kemantapan hati (*mustaqir al-qalb*), keimanan (*al-īman*), selalu bertaubat kepada Allah *al-inābah ilā Allāh*, dan mengikuti perkataan yang terbaik (*ittibā' aḥsan al-qaul*).
- 3. Tugas dan tanggung jawab utama *al-rāsikhūna fī al-'ilm* adalah menjawab penyimpangan yang dilakukan kalangan *zāig al-qalb* terhadap al-Qur'an. Pertanggung jawaban *al-rāsikhūna fī al-'ilm* tersebut dituntut dalam tiga aspek, yaitu tanggung jawab spritual, tanggung jawab intelektual, dan tanggung jawab sosial. Dalam tanggung jawab spiritual ia bertugas untuk beriman dan melaksanakan peribadatan, dalam tanggung jawab intelektual ia bertugas untuk

memberikan ta'wil yang benar terhadap makna-makna al-Qur'an yang telah dimaknai secara sesat oleh kalangan *zaīg al-qalb*, sedangkan dalam tanggung jawab sosial ia bertugas untuk memberantas praktek riba dengan cara menanamkan dan menghidupkan budaya infaq, sedekah dan zakat di tengahtengah masyarakat.

# B. Impilikasi

Setelah melakukan penelitian dan memaparkan kesimpulan tentang konsep al-rāsikhūna fī al-'ilm perspektif al-'Allāmah al-Ṭabāṭabā'i dalam Tafsīr Al-Mīzān di atas, maka penulis menyarankan dua hal berikut:

Pertama, pembahasan tentang al-rasikhūna fī al-'ilm seharusnya tidak dibatasi pada boleh tidaknya ia melakukan ta'wīl, sebab hal tersebut bukanlah tujuan utama Allah menyebutkannya dalam al-Qur'an. Allah menyebutkan sosok al-rāsikhūna fī al-'ilm sebagai contoh atau suri tauladan bagi umat Islam khususnya bagi mereka yang diamanahkan Allah untuk mempelajari dan mendalami al-Qur'an agar senantiasa bersungguh-sungguh dalam menjaga kemurnian ajaran agamanya dari fitnah-fitnah dan takwil-takwil yang sesat. Semoga hasil penelitian ini dapat melahirkan pribadi-pribadi berkarakter al-rāsikhūna fī al-'ilm yang mampu menjadi benteng terdepan dalam menjaga kemurnian ajaran-ajaran agama Islam.

Kedua, penulis mengakui dan menyadari bahwa penelitian yang dilakukan oleh penulis jauh dari kata sempurna. Oleh karena itu, penulis menyarankan agar pembaca memberikan sumbangsih berupa kritik yang konstruktif sebagai masukan dan perbaikan terhadap penelitian ini. Semoga penelitian ini dapat memberikan manfaat dan bisa menjadi bahan pemikiran bersama demi berkembangnya khazanah pemikiran Islam, khususnya yang terkait dengan ilmu-ilmu al-Qur'an dan tafsirnya.

#### DAFTAR PUSTAKA

- Al-Our'ān al-Karīm
- Abdurraman, dudung, Metode Penelitian Sejarah. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999
- -----, dkk, Sejarah Peradaban Islam: Dari Masa Klasik Hingga Modern. Yogyakarta: LESFI, 2012.
- Algar, Hamid. Allamah Sayyid Muhammad Husain Thabathaba'i: Philosopher, Exegete, and Gnostic. Berkeley: Journal of Islamic Studies, 2006.
- al-'Akk, Khālid Abd al-Rahman. *Usūl al-Tafsīr wa Qawā'iduhū.* Dimasyq, Dār al-Nufās, 1986.
- 'Ali Iyāzi, Sayyid Muḥammad. *Al-Mufassirūn Ḥayātuhum wa Manhajuhum* t.t: t.p., 1897.
- Amal, Taufik Adnan. Rekonstruksi Sejarah al-Qur'an. Jakarta: Pustaka Alvabet,
- Amin, Ali al-Jarīm dan Mustāfa. Al-Balāgah al-Wādihah. Qāhirah: Dār Qūba' al-Hādisah, 2007.
- Amrullah, Amin. Panduan Menyusun Proposal Skripsi Proposal & Disertasi. T.tp.: Smart Pustaka, 2003
- Anwar, Rosihon. "Tafsir Esoterik Menurut Pandangan al-Tabātabā'i", Thesis. Jakarta: Sekolah Pasca Sarjana UIN Syarif Hidayatullah, 2004.
- Arqahdan, Salāhuddīn. Mukhtasar al-Itgān fi 'Ulūm al-Qur'ān li al-Suyūti. Beirut: Dar al-Nafais, 1987. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
- al-Asfihāni, al-Rāgib. Mufradāt Alfaz al-Qur'ān. Dimasyq: Dar al-Qalam, 2009.
- -----. *Al-Mufradāt fi Garīb al-Qur'ān*. Beirut: Dār al-Ma'rifah, 2009. al-Asyqar, 'Umar bin Sulaimān. '*Al-Ta'wīl Khuṭūrātuhū wa Āsāruhū*. Yordania: Syabakah al-Difā' 'an al-Sunnah, 1992.
- al-Ausi, 'Ali. *Al-Ṭabāṭabā'i wa Manhajuhū fī Tafsīrihī*. Iran: Mu'awaniyyah al-Riasah, 1985.
- al-'Ayyasyi, Muḥammad bin Mas'ud. *Tafsir al-'Ayyasyi*, juz 1. Teheran: Muassasah al-Bi'sah, 2000.
- al-Bāqī, Muḥammad Fu'ād. *al-Mu'jam al-Mufahras li Alfāz al-Qur'ān al-Karīm*. Qāhirah: Dār al-Hadīs, 2008.
- al-Haidari, Sayyid Kamal. *Ushūl al-Tafsīr wa al-Ta'wīl: Mugāranah Manhājiyyah* baina Arā' al-Tabāṭabā'i wa Abrāz al-Mufassirīn. Iran: Dār Faraqid li al-Taba'ah wa al-Nasyr, 2006.

- al-Baḥrānī, Hāsyim. *Al-Burhān fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 2. Beirut: Muassasah al-A'lami al-Matbū'āt, 2006.
- Baidowi, Ahmad. *Mengenal Thabathaba'i dan Kontroversi Nasikh Mansukh*. Bandung: Penerbit Nuansa, 2005.
- Daftary, Farhad. *Intellectual Traditions in Islam.* Terj. Fuad Jabali dan Udjang Tholib, *Tradisi-tradisi Intelektual Islam.* Jakarta: Penerbit Erlangga, 2002.
- al-Gaffar, Aḥmad 'Abd. *Dirāsah Islāmiyyah al-Ta'wīl al-Saḥīḥ*. Iskandariyah: Dār al-Ma'rifah al-Jāmi'iyyah, 2002.
- Hadiwardoyo, Purwa. *Catatan-catatan Singkat tentang Kitab Suci*. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2001.
- al-Haidari, Kamal. *Uṣūl al-Tafsīr wa al-Ta'wīl: Muqāranah Manhajiyyah baina Arā' al-Ṭabāṭabā'i wa Abrāz al-Mufassirīn*, juz 2. Iran: Dār Farāqid li al-Ṭaba'ah wa al-Nasyr, 2006.
- Hakim, A. Husnul. *Ensiklopedi Kitab-kitab Tafsir*. Depok: Lingkar Studi al-Qur'an, 2013.
- Ibn al-'Arabi,Abū Bakr Muḥammad bin 'Abdullah. *Qanūn al-Ta'wīl.* Beirut: Muassasah 'Ulūm al-Qur'ān, 1986.
- Ḥaqqi, Ibrāhim. 'Ulūm al-Qur'ān min Khilāl Muqaddimāt al-Tafsīr, juz 2. Beirut: Muassasah al-Risālah, 2004.
- Ḥusain, Khadijah. "Taṭbiqāt Fiqhiyyah fi al-Ta'wil 'Inda al-Uṣūliyyin', *Thesis*. Palestina: Jāmi'ah al-Najah al-Wataniyyah Falestin, 2009.
- Ibn Ḥibban, Muḥammad. Ṣahīh Ibn Hibban, juz 5. Beirut: Muassasah al-Risalah, 1993.
- -----. Sahih Ibn Hibban, juz 15. Beirut: Muassasah al-risalah, 1993.
- Ibn Kasīr, Abu al-Fidā' Ismā'īl Ibn 'Umar. *Tafsīr al-Qur'ān al-'Azīm*, juz 5. Riyaḍ: Dār Ṭayyibah, 1999.
- Ibn Manzūr, Muḥammad ibn Mukrim. *Lisān al-'Arab*, juz 11. Beirut: Dār Ṣādr, 2010.
- Ibn Rusyd, Muḥammad bin Aḥmad. *Kitab Faṣl al-Maqal wa Taqrīr ma Baina al-Syari'ah wa al-Hikmah min al-Ittishal*. Beirut: Dar al-Masyriq, 1986.
- Ibn Taimiyyah. *al-Tafsīr al-Kabīr*, juz 2. Beirut: Dār al-Kutūb al-'Ilmiyyah, 2008.
- Ibrāhim, Yūsuf Sālim. "Tafsīr Muḥammad Ḥusain al-Ṭabāṭabā'i al-Mizan fī Tafsīr al-Qur'an: Dirāsah Manhajiyyah wa Naqḍiyyah", *Thesis*. Jordan: Kulliyah al-Dirasah al-Ulya, al-Jami'ah al-Urduniyyah, 1994.
- Jumantoro, Totok dan Samsul Munir Amin. *Kamus Ilmu Ushul fikih*. Jakarta: Amzah, 2009.

- Kalantari, Ilyas. *Dalīl al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur'an*. Terj. 'Abbas Tarjaman. Beirut: Muassasah al-A'lam li al-Mathbu'ah, 1997.
- al-Kāsyānī, Alifaid. *Kitāb al-Ṣāfī fī Tafsīr al-Qur'ān*, juz 2. Teherān: Dār al-Kutūb al-Islāmiyyah, 1998.
- Kementrian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*. Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2007
- Khalimi. *Logika: Teori dan Aplikasi*. Jakarta: Gaung Persada Press, 2011.
- Al-Kulaini. *Al-Kāfi*, juz 1. Iran: Dār al-Kutūb al-Islāmiyyah, 1994.
- Luqmani, Ahmad. *Allameh Tabatabai, Meezane Ma'reefat.* Terj. Dede Nurdin, *Potret Surgawi Sehari-hari Allamah Thabathaba'i.* Depok: Pustaka IIMaN, 2007.
- Makhlouf, Louis. Al-Munjid fī al-Lugah wa al-I'lām. Beirut: Dār al-Masyriq, 2008.
- al-Ma'lami, 'Abd al-Raḥmān bin Yaḥya. *Risālah fi Ḥaqīqah al-Ta'wīl*. Riyaḍ: Dār Aṭlas al-Khadrā', 2005.
- al-Maliki, Muḥammad Ibn 'Alawi. *Zubdah al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān.* Madinah: Maṭabi' al-Rasyīd, t.th.
- Martono, Nanang. *Metode Penelitian Sosial: Konsep-konsep Kunci.* Jakarta: Rajawali Pers, 2015.
- Muhtadin. "Reorientasi Teologi Islam Dalam Konteks Pluralisme Beragama". Jurnal Hunafa. Vol. 3, No. 2, Juni 2006.
- al-Naisaburi, Muslim bin Ḥajjāj. *Sahih Muslim*, juz. 1. Beirut: Dar Ihya' al-Turats al-'Arabi, t.th.
- Nata, Abuddin. *Metodologi Studi Islam*. Jakarta: Rajawali Pers, 2012.
- Qāḍi, Abu Ammar Yasir. *An Intrudaction to the Science of the Qur'an.* Brimingham: Al-Hidāyah Publishing and Distribution, 1999.
- al-Qaṭṭān, Manna'. *Mabāhis fī 'Ulūm al-Qur'ān.* Qāhirah: Maktabah Wahbah, 2000.
- al-Rāzi, Fakhr al-dīn. *Al-Tafsīr al-Kabīr au Mafātih al-Gaib*, juz 4. Qāhirah: al-Maktabah al-Taufiqiyyah, 2003.
- al-Sabūni, M. Ali. *al-Tibyān fi 'Ulūm al-Qur'ān*. Qāhirah: Dār al-Sabūni, 2003.
- al-Ṣafar, al-Syaikh Sālim. *Naqd Manhaj al-Tafsīr wa al-Mufassirīn al-Muqārin*. t.t.: Dār al-Hadi, t.th.
- Shihab, M. Quraish. *Tafsir al-Misbah*. Jakarta: Lentera Hati, 2000.
- -----. Membumikan Al-Qur'an. Jakarta: Lentera Hati, 2010
- -----. Buku Putih Mazhab Syi'ah. Jakarta: Ahlul Bait Indonesia, 2012.

- -----. Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Anda Ketahui dalam Memahami al-Qur'an. Tangerang: Lentera Hati, 2013.
- al-Suyūṭi, Jalāl al-Dīn. *al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur'ān*. Saudi Arabiah: al-Mamlakah al'Arabiyah al-Su'ūdiyyah, t.th.
- al-Ṭabaṭaba'i, al-'Allamah Sayyid Muḥammad Ḥusain. *Shi'te Islam.* Terj. Sayyed Hossein Nasr. New York: State University of New York Press, 1975.
- -----. *Al-Qur'ān fī al-Islām*. Terj. Kamaluddin Marzuki Anwar dan A. Qurthubi Hassan. *Mengungkap Rahasia al-Qur'an*. Bandung: PT. Mizan Pustaka, 1986.
- -----. *Al-Mizan fī Tafsīr al-Qur'an*, juz. 1. Beirut: Muassasah al-'Alami li al-Maṭbū'ah, 1997.
- al-Ṭabāri, Abū Ja'fār. *Jami' al-Bayān fī Ta'wil al-Qur'ān*, juz 3. Qāhirah: Dār al-Salām, 2007.
- al-Ṭabrāni. *Al-Mu'jam al-Kabīr li al-Ṭabrāni*, juz 8. Qāhirah: Maktabah Ibn Taimiyah, t.th.
- al-Ṭayyār, Musāid bin Sulaiman. *Mafhūm al-Tafsir wa al-Ta'wīl wa al-Istinbāṭ wa al-Tadabbur wa al-Mufassir*. Riyad: Dār Ibn al-Jauzi, 2006
- al-Tihrāni, Sayyid Muḥammad Ḥusain al-Ḥusaini. *al-Syams al-Sāṭi'ah*. Terj. Sayyid 'Abbas Nūr al-Dīn dan 'Abd al-Rāḥim Mubarak. Qum: Dār al-Ḥujjah al-Baida', 1996.
- al-Tirmīzi, Muḥammad bin 'Isa Abu 'Isa. *Al-Jami' al-Shahih Sunan al-Tirmīzi*, juz 5. Beirut, Dar Ihya al-Turats al-Arabi, t.th.
- Tim Penulis. *Mukaddimah al-Qur'an dan Tafsirnya*. Jakarta: Departemen Agama RI, 2008.
- Tim Penulis. *Al-Qur'an dan Terjemahnya*. Madinah: Mujamma' al-Malik Fahd li Thaba'at al-Mushaf al-Syarif, 2009 M.
- Umar, Nasaruddin. "Konstruksi Takwil Dalam Tafsir Sufi & Syi'ah". Jurnal *Studi al-Qur'an*. Vol. II, No. 1, 2007.
- 'Umar, Aḥmad Mukhtār. *Mu'jam al-Lugah al-'Arabiyyah al-Mu'āṣirah*, juz 1. Qāhirah: 'Alim al-Kitāb, 2008.
- al-Zahabi, Muḥammad Ḥusain. *Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn*, juz 1. Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2005.
- al-Zarkāsyi, Badr al-Dīn Muḥammad bin 'Abdullāh. *Al-Burhān fī 'Ulūm al-Qur'ān*, juz 2 (Qāhirah: Maktabah Dār Al-Turās, 1984.
- al-Zarqāni, Muḥammad 'Abd al-'Azīm. *Manāhil al-'Irfān fī 'Ulūm al-Qurān*.Beirut: Dār al-Kutub al-'Arabi, 1995.
- al-Zuhaili, Wahbah. *al-Tafsīr al-Munīr fī al-'Aqīdah wa al-Syarī'ah wa al-Manhaj,* juz 4. Dimasyq: Dār al-Fikr, 2007.

#### RIWAYAT HIDUP

Nama Lengkap : Andi Abrar

Nama Panggilan : Andi / Abrar

Tempat & Tanggal Lahir : Bone, 17 Juli 1990

Jenis Kelamin : Laki-laki

Agama : Islam

Status : Menikah

Pekerjaan : Imam Masjid Bukit Indah Sukajadi Batam

Prodi : Ilmu al-Qur'an dan Tafsir

Alamat Rumah : Taman Sari Blok E No.1A

Masjid Al-Kautsar, Sekupang, Batam.

# Riwayat Pendidikan:

- 1. MIN Bengkong Laut Batam Julus tahun 2001 NEGERI
- 2. MTsN Bengkong Laut Batam lulus tahun 2004.
- 3. MA PP Nurul Falah Bulukumba Sulsel lulus tahun 2007.
- 4. MQ. Al-Imam 'Ashim Makassar tahun 2005-2010.
- S1 Sekolah Tinggi Kulliyatul Qur'an Al-Hikam Depok 2011-2016 (Beasiswa STKQ Al-Hikam).
- 6. S2 Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN)Alauddin Makassar, 2016-2019