# سورة القصص في ضوء علم اللّغة الاجتماعيّ دراسة تحليليّة وتطبيقيّة من الآيات القرآنيّة



## رسالة الدّكتوراه

قُدّمت استكمالاً لمتطلبات الحصول على شهادة الدّكتوراه قدم الدّراسات الإسلاميّة تخصص اللّغة و الأدب العربيّ يجامعة علاء الدّين الإسلاميّة الحكوميّة

مكاسر

### إعداد:

شمس البحري بن عبد الحميد رقم القيد: 80100310053

### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

### المشرفون :

الأستاذ الدّكتور الحاج محمد رشدي حالد، م.أ. الأستاذ الدّكتور الحاج صبر الدين غرانجنغ، .م.أ الدّكتورة الحاجة عَمره قاسم، م.أ.

بروجرام الدّراسات العليا جامعة علاء الدّين الإسلاميّة الحكوميّة مكاسر مكاسر 2014

## الإقرار على أصالة الأطروحة

ولقد أقرّ الباحث بكلّ وعي وأمانة وصدق، أنّ الأطروحة من نتاج عمله وتصنيفه وتفصيله وإن ثبت بعد فترة من الفترات أنها مزورة أو منتحلة من أطروحة الآخرين كلّها أو بعضها فهي والدرجة العلمية التي مُنحت له غير شرعيتين، وكلتاهما لاغية لمقتضى القانون.

مكاسر، الثلاثاء في 1 جمادى الآخر 1435 ه، الموافق في 1 أبريل 2014م، اعتماد، مدير بروجرام الدراسات العليا جامعة علاء الدين الإسلامية الحكومية مكاسر، الباحث،

AM NEGERI شمس البحري بن عبد الحميد من عبد الحميد من القيد: 80100310053 M A K A S S A R

### التصديق على أطروحة الدكتوراه

لقد جاءت الأطروحة بعنوان: سورة القصص في ضوء علم اللغة الاجتماعي (دراسة تحليلية وتطبيقية من الآيات القرآنية) والتي كتبها الطالب: شمس البحري بن عبد الحميد، بقسم الدراسات الإسلامية، تخصص اللغة والأدب العربي، رقم القيد: 80100310053، وقد تم نقاشها ودفاع الطالب لها في جلسة الامتحان للحصول على درجة الدكتوراه، المنعقدة في الخميس، نقاشها ودفاع الطالب لها في جلسة الامتحان للحصول على درجة الدكتوراه، اللّجنة أن أطروحة الدكتوراه للول 1435 هـ، الموافق في 27 مارس 2014 م، وقد قرّرت اللّجنة أن أطروحة الدكتوراه للطالب قد استوفت شروطها العلمية اللازمة الّتي يُستحق له قبولها استكمالا للحصول على درجة الدكتوراه.

### المشرف:

| ٠() | الأستاذ الدكتور الحاج محمد رشدي خالد، م.أ.      | .1   |
|-----|-------------------------------------------------|------|
|     | رفان المتابعان :                                | المش |
| ٠() | الأستاذ الدكتور الحاج صبر الدين غرانجنغ، .م.أ.  | .1   |
| ٠() | الدكتورة الحاجة عمره قاسم، م.أ.                 | .2   |
|     | دة المناقشون :                                  | السا |
| ٠() | الأستاذ الدكتور الحاج محمد ناصر محمود، م.أ.     | .1   |
| ٠() | الدكتور الحاج كمال الدين أبو نواس، م.أغ.        | .2   |
| ٠() | الدكتور الحاج بحر الدين بن عبد الصفا، م.أغ.     | .3   |
| ٠() | الدكتور منير، م.أغ.                             | .4   |
| ٠() | الأستاذ الدكتور الحاجي سويتو، م. أ. JNIVERSITAS | .5   |
| ٠() | الأستاذ الدكتور الحاج محمد رشدي خالد، م.أ.      | .6   |
| ٠() | الأستاذ الدكتور الحاج صبر الدين غرانجنغ، م.أ.   | .7   |
| ٠() | الدكتورة الحاجة عمره قاسم، م.أ.                 | .8   |

مكاسر، الثلاثاء في 1 جمادى الآخر 1435 هـ، الموافق في 1 أبريل 2014م، اعتماد، مدير بروجرام الدراسات العليا جامعة علاء الدين الإسلامية الحكومية مكاسر،

الأستاذ الدكتور الحاج محمد ناصر محمود، م.أ. رقم القيد : 195408161983031004

## الشكر والتقدير

الحمد لله حمدا أحمده بجميع محامده كلها ما علمت منها وما لم أعلم، وأثني عليه سبحانه بجميع صفاته وأسمائه، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، سيدنا محمد الفاتح لما أغلق، و الخاتم لما سبق، ناصر الحق بالحق، والهادي إلى صراط الله المستقيم، وعلى آله وصحبه حق قدره ومقداره العظيم، صلاة وسلاما دائمين متلازمين إلى يوم الدين.

ولقد رافقتني السعادة في رحلة بحثية طويلة في التقصي عن موضوع من موضوعات ضَمِن القرآن الكريم في طياته معاني وعبراً، وكان من جهودي جمع واستجلاء وتقديم، في بعض الرموز والدلالات والقيم التي تخدم في فتح مرامي الموضوع، لغاية نبيلة مني بالمشاركة في الانتباه والتنظير والوعي في أمر كتاب الله العزيز الذي لم يزل منارة للهدى والبرهان، والذي يظل بابه مفتوحا لذوي العقول النابغة والتفكير السديد والإدراك الراسخ.

وفي أول وهلة كان الشعور بالعجز والتردد في الموقف الذي ينتابني في بدء عملية البحث التي كلفت بما الجامعة لإتمام شرط النجاح واستكمال ما يجب لي استكماله، وهذا الشعور نابع من واقعي أنني مجرد طالب من طلاب حاولت تقديم شيء في الجامعة، والموضوع الذي اخترته هو من الموضوعات النادرة التي لم يقف كثير من الباحثين العرب بالبحث عنه هذا من ناحية، ثم إن البحث اللغوي تحتاج طبيعته إلى مزيد من الفهم العميق في اللغة والنحو والصرف والبلاغة، وكنت على علم بأنني من الذين لم يكتمل بعد في مستوى النباغة والمهارة والإتقان كما يتقن العرب فهم لغتهم وراثهم، هذا من ناحية ثانية؛ فالمحصل أنني متردد في الجرأة والإقدام؛ ولكن بالمصادفة من خلال القراءة المتواصلة فيما يتعلق بالموضوع وغيره فإذا لابن عاشور (طاهر بن عاشور) مقولة رائعة نسبها أنها مقولة للعلماء، وقد اشتدت هميني بما وتيقظت جرأتي منها والمقولة هي " إنه يمكن الاطلاع على مراد الله، والقصد هو الإمكان الوقوعي لا العقلي، فلا مانع من التكليف باستقصاء البحث عنه بحسب الطاقة ومبلغ العلم مع تعذُر الاطلاع على تمامه"؛ ولهذا تابعت في الإقدام حتى وقتني الله بحسب الطاقة ومبلغ العلم مع تعذُر الاطلاع على تمامه"؛ ولهذا تابعت في الإقدام حتى وقتني الله بالمالة.

والرسالة نوع من الدراسة التطبيقية للآيات القرآنية في ضوء علم اللغة الاجتماعي، فهي دراسة تحليلية في استجلاء عدد من الدلائل الاجتماعية في القرآن، بالوقوف عند المظاهر الصوتية والصرفية والتركيبية والنحوية والدلائل البلاغية المعنوية ذات الطابع الاجتماعي، في جمل الآيات، وقد أمدّني الله ورسوله روح الصمود المناع والجاهدة الدائمة في العمل لما فيه خير للأمة والمسلمين، ومن بعدُ قد أنعم الله عليّ بأنّني قد شاركني في الفضل عدد الفاضلين وفي مقدمتهم:

- أ رئيس جامعة علاء الدين الإسلامية الحكومية مكاسر، **الأستاذ الدكتور الحاج عبد القادر** غاسينغ، م.س.، حفظه الله، الذي ظل محافظا دؤوبا في تنسيق أمور الطلبة.
- ب- ومن بعده رئيس بروجرام الدراسات العليا الأستاذ الدكتور الحاج محمد ناصر محمود، م.أ.، حفظه الله، وأركان الموظفين في بروجرام الدراسات العليا الذين أسرعوا في معاونتي وتقديم الخدمات اللازمة في كل حاجياتي وطلباتي أثناء قضاء مهمة إنجاز الأطروحة.
- ج وشاركني في الفضل من أساتذة الجامعة الذين لهم الفضل في الإرشاد والتشجيع والتحريض على إتمام الرسالة وفي مقدمتهم السادة الأساتذة الموكلون من الجامعة في رقابة إنشاء الرسالة والإشراف عليها هم:
  - 1- الأستاذ الدكتور الحاج محمد رشدي خالد، م.أ.، حفظه الله.
  - 2- الأستاذ الدكتور الحاج صبر الدين غرانجنغ، م.أ.، حفظه الله.
    - 3- الدكتورة الحاجة عَمره قاسم، م.أ.، حفظها الله.
- د بما أن الرسالة قد تمت مناقشتها من الأفاضل الدكاترة الكرام في امتحان نتيجة البحث والامتحان المغلق له، وهم الذين قد اختارتهم الجامعة بالأخص للمناقشة؛ ففضلهم في تقويم الأطروحة مشهود ومجزيّ من عند الله تعالى وهم:
  - 1- الدكتور الحاج كمال الدين أبو نواس، م.أغ.، حفظه الله.
  - 2- الدكتور الحاج بحر الدين بن عبد الصفا، م.أغ.، حفظه الله.
    - 3- الدكتور منير، م.أغ.، حفظه الله.
  - UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (المناقش الخارجي) -4
- ه كما أنني أحيل الفضل إلى الأستاذ الذي كان يشرف على تدريس مادة علم اللغة الاجتماعي في فصل من الدراسة الجامعية، وهو الأستاذ الدكتور الحاج نجم الدين بن عبد الصفا، م.أ.، حفظه الله الذي أشار إلي بإمكان القيام بالبحث في علم اللغة الاجتماعي وجعل آيات القرآن الكريم مضمارا يُحيط الدراسة البحثية حوله.
- د كما أحيل إلى أستاذي الدكتور الحاج مصطفى محمّد نوري، حفظه الله الذي شجّعني للجهود الرامية إلى إتمام الرسالة، وكذلك كان الفضل لصديقي الدكتور الحاج أمير الدين تمرين م.أ.، حفظه الله، وعقيلته الدكتورة الحاجة هدى السراقبيّ م.أ.، حفظها الله ؛ فهما قد اطّلعا على هذه الأطروحة وقدّما خير ملاحظتهما.

ه - ولا أنسى أن الله قد رأفني بالوالدة الحنون الحاجة حارمين حفظها الله التي أمدّتني بحبّها الصادق؛ ولم تزل هي تدعو الله لي بأن أكون من الموقّقين في الرسالة هذه وغيرها، ولا أنسى أن أشكر والدي الحاج عبد الحميد الذي قد رحمه الله في الدار البرزخية هو الآخر محطة جرأتي وحماسي في إنجاز الخيرات، وهو الذي كان حريصا على عوني طوال حياته، وأحيل الفضل في إنجاز الرسالة إلى زوجتي المخلصة أيفي فطرية التي ملأت حياتي بجملة من تضحياتها ومجهوداتها يشهد الله قيمها في مشاركتي برحلة ثقافية بحثية كانت تتحمّلها في بعض مشقّاتها وكذا أبنائي محمد فتحي إسلامي وحلية أولياء الله، وأقاربي جميعا الذين امتلاً حُبُّهم في عوني ومساندتي والله حفظهم في جميع أحوالهم وتقلباتهم.

ومن هنا أُومِيُّ إلى من قد قدّم لي العون والتسهيلات جميعا حفظهم الله؛ من بداية خطوة أمشي بها للالتحاق بالجامعة في قسم الدراسات العليا إلى اليوم الذي تقرر الجامعة بنجاحي فيها بإذن الله تعالى، ومن هنا أُقِر وأقدّم جزيل الشكر للجميع متمنياً من الله أن يكرمهم بالثواب الوفير فإنه مثيب لعباده الطيّبين الذين كانوا على صراط الله منتهجين. وآخر دعواي أن الجمد لله رب العالمين.

شمس البحري بن عبد الحميد

ALAUDDIN

M A K A S S A R

## محتويات الأطروحة

| Ī  | الواجهةا                                 |
|----|------------------------------------------|
| ب  | الإقرار على أصالة الرسالة                |
| ج  | التصديق على الأطروحة                     |
| د  | شكر وتقديرشكر وتقدير                     |
| ھ  | صفحات المحتويات                          |
| و  | ملخّص البحثملخّص                         |
| 1  | الباب الأوّل: التمهيد                    |
| 1  | أ . خلَّفيَّة البحثأ                     |
| 5  | ب. فهم الظواهر و الاستشكالات الماليات    |
| 5  | ج. توضيح معالم الأطروحة                  |
| 11 | د . مراجعة الدراسات السابقة              |
| 14 | ه . الرسم الفكري التوضيحي                |
| 16 | و . مناهج بحث الرسالة                    |
| 17 | ز . أهداف البحث وجداويه                  |
| 19 | ح . المخطط الرئيسي للأطروحة              |
| 21 | الباب الثاني : نظرية علم اللغة الاجتماعي |
| 21 | أ . علم اللغة العام و المجتمع . ك        |
| 21 | ا .                                      |
| 32 | 2 . علم اللغة والمحتمع الإنساني          |
| 34 | ب . تلويح بنظرية علم اللغة الاجتماعي     |
| 40 | ·                                        |
|    | · · ·                                    |
| 41 | 1 . مستوى الأصوات                        |
| 49 | 2 . مستوى الكلمة                         |
| 56 | 3 . المستوى التركيبي                     |
| 62 | 4. المستوى الدلالي4                      |

|    | 68  | طبيعة المعنى وأنواعه                                     | د.      |
|----|-----|----------------------------------------------------------|---------|
|    | 68  | 1 . المعنى الضمني المعنى الضمني                          |         |
|    | 69  | 2 . المعنى الإشاري                                       |         |
|    | 70  | 3. مفهوم المعنى ومداه                                    |         |
|    | 71  | 4. مدلول المعنى                                          |         |
|    | 73. | لثالث : التحاليل اللغوية في آيات القرآن                  | الباب ا |
|    | 73  | جدوى الدراسات اللغوية في الآيات القرآنية                 | اً .    |
|    | 79  | ملاحظات اللغويين عن سورة القصص                           | . ب     |
|    | 79  | 1. التنبيه المعنوي في السور                              |         |
|    | 80  | 2. إشكالية الإعراب وأثرها في تغيير المعاني               |         |
|    | 82. | 3. التحليل المضموني ودلالته في الآيات                    |         |
|    | 82  | 4. التوجيه البياني التفسيري                              |         |
|    | 84  | 5. الحكمة من استخدام الجمل والصيغ والعبارات              |         |
|    | 85  | وعي النص والسياق                                         | ج .     |
|    | 85  | 1 وعي النص1                                              |         |
|    | 90  | 2. وعي السياق2                                           |         |
| 98 |     | لرابع : الصور التطبيقية في آيات سورة القصص               | الباب ا |
|    | 98  | الدلالات اللفظية والمعنوية في السورة                     | اً –    |
|    | 98  | 1. البنية الصوتية في نصوص السورة                         |         |
|    | 124 | 2 السمات الصرفية الدالة على الطابع الاجتماعي في السورة   |         |
|    | 147 | 3 السمات التركيبية الدالة على الطابع الاجتماعي في السورة |         |
|    | 177 | 4. السمات النحوية قي جمل السورة4                         |         |
|    | 186 | التخاطب الماثلة في السورة                                | ب.      |
|    | 186 | 1. الخطاب في التحذير الاجتماعي في من جاوز الحدود         |         |
|    | 187 | 2. خطاب الإيمان والكفر في الجمتمع الإنساني               |         |
|    | 188 | 3. الخطاب في نداء المشركين على رؤوس الأشهاد              |         |
|    | 189 | 4. ألفاظ الجمل تخاطب العاطفة                             |         |

| 190 | العبارات المكررة في الخطاب القرآني          | . 5        |         |
|-----|---------------------------------------------|------------|---------|
| 191 | الخطاب الإنساني                             | . 6        |         |
| 193 | تخاطب بین موسی وأسرة شعیب                   | . 7        |         |
| 195 | تخاطب بین قارون وبین قوم موسی               | . 8        |         |
| 195 | الزائد والمعنى الاجتماعي ضمن آيات السورة    | المفهوم    | ج .     |
| 195 | صور من المعاني الزائدة                      | . 1        |         |
| 199 | صور من المعاني الاجتماعية في السورة         | . 2        |         |
| 206 | لاجتماعي والتنشئة الاجتماعية في آيات السورة | التغير ا   | د.      |
| 206 | التغير الاجتماعي                            | . 1        |         |
| 221 | التنشئة الاجتماعية                          |            |         |
| 226 | <b>.</b> : الخاتمة                          | الخامس     | الباب   |
| 226 | تائج البحث                                  | أهم ن      | •       |
| 228 | المترتبة على البحث                          | الآثار     | ب.      |
| 229 | ر                                           | والمصاد    | المراجع |
|     |                                             | لبحث البحث | ملاحق   |
|     | الطالب العلمية                              | ن سيرة     | نبذة م  |
|     | UNIVERSITAS ISLAM NEGERI                    | مامة       | قرارات  |
|     | ALAUDDIN                                    |            |         |

MAKASSAR

### ملخص البحث

الإسم : شمس البحري بن عبد الحميد

رقم القيد : 80100310053

الموضوع : سورة القصص في ضوء علم اللغة الاجتماعي

( دراسة تحليلية و تطبيقية من الآيات القرآنية)

الرسالة توضيحة في الآيات القرآنية على ضوء علم اللغة الاجتماعي، وهو فرع من العلوم الملحقة بعلم اللغة العام، و موضوع الأطروحة يلمّح إلى فكرة النهوض في الدراسة التحليلية والتطبيقية من الزوايا اللغوية التي ترتبط بعلم اللغة الاجتماعي في آيات القرآن، و من بين أهداف البحث هو تخليل الظواهر اللغوية ذوات الطابع الاجتماعي لآيات القرآن التي تفتّحت للبحث والتنقيب؛ فيحتوي التحليل على كيفية التعامل مع أية نصوص أصبحت موقعة التصورات وظلت محطة الاهتمامات والتفكيرات عبر القرون سواء أكانت النصوص مقدسة وسماوية (كالقران والكتب المقدسة) أم كانت انطباعية وابتكارية (كالأشعار والخطب والرسائل الأدبية)، فكل نص قابل اللتحليل اللغوي؛ والبحث هنا نموذج يهدف إلى الإثبات للجميع أن النص القرآني كما هو شأن نصوص أخرى قابل للدراسة والشرح والنظر والتصحُف دون قصّد في شيء من الانتقاص والاستهانة من رموز اجتماعية] بالمحادة مع النصوص الواردة والمعرفة في تاريخ الأمم والأقوام. وثمّ هدف آخر وهو تفهّم في نوعية التخاطب ونمطه في سورة القصص ومن ثم النهوض بمراجعة النصوص القرآنية، وهو تفهّم في نوعية التخاطب ونمطه في سورة القصص ومن ثم النهوض بمراجعة النصوص القرآنية، المجملاء مظاهر التغير الاجتماعي والتنشئة الاجتماعي في ألفاظ الآيات ومعانيها، وهدف أخير هو استحلاء مظاهر التغير الاجتماعي والتنشئة الاجتماعية في آيات السورة، فيُظهر هذا الاستحلاء استعلاء مظاهر التغير الاجتماعي والتنشئة الاجتماعية في آيات السورة، فيُظهر هذا الاستحلاء

وسير البحث بالإجمال يُخضِع عدة المناهج البحثية: العامة والخاصة، وأما العامة فمن غير المستبعد أن تكون في البحث استنباطات متنوعة؛ لفظية كانت أم معنوية، لأن الحاجة قد اقتضت ذلك، و بينما يُعتمدُ في كثيرٍ من المواقع في الرسالة إخضاع المنهج الاستقرائي الذي لابد من الانتهاج فيه، فقد كانت طبيعة البحث تستلزم بتتبُّع جزئيات الألفاظ والمعاني لتصل إلى الكليات؛ فالحروف والكلمات والجمل وأحوال النص من مرايا إخضاع المنهج الاستقرائي، وعُلاوة على ذلكم في البحث ظواهر استردادية وهي نوع من الإشارة إلى قيم تاريخية في بعض مواقع الآيات المعالجة، وبحذه الظاهرة امتثالة من اللجوء واقتضاء السير بقليل في المنهج الاستردادي أو التاريخي. وأما الخاصة فهو السير في المنهج اللغوي الحديث بأن يتتبع الباحث في مستويات التحليل اللغوي الحديث بمعالجة

قضايا الأصوات في القرآن، ومن بعدها الوقوف في تحليل بناء الكلمة في آيات السورة مع الملاحظة في القضايا الصرفية والتركيبية، ومن ثم الانتقال إلى التحليل الجملي والدلالي، والحكمة في تتبع كل المستويات هو إظهار بعض القيم والموضوعات والخصائص الاجتماعية التي ضمن القرآن في طياته.

ومن نتائج هذه الدراسة أن المعاني في الكلمات العربية تدرك صنوفها وهي تتوزع داخل ما يسميها المتأخرون بالمستويات اللغوية؛ وفهم المعاني في المستويات اللغوية يؤدي إلى تسليس فهم المعاني في النصوص العربية بل في النصوص القرآنية، كما أن المعاني التي تتمايز بالطابع الاجتماعي من المهمات حيث تبني مفهوما خاصا للنصوص القرآنية، وإن حُصِر البحثُ في سورة القصص فإخّا من السور التي كانت أكثر موضوعاتها تصور الأحوال الاجتماعية، وهذا يعني أن السورة لابد أنها قد احتوت جملة من الدلائل الاجتماعية (اللفظية والمعنوية)؛ والدراسة التطبيقية في السورة خاصة من منظار علم اللغة الاجتماعي هي عين الدراسة التطبيقية في القرآن عامة؛ لأن الصيغ الأسلوبية في سورة القصص كوفّا لا يختلف ثما وُجد في سائر أخواتها من سور القرآن.

وأما الآثار المتربّبة على البحث في مثل هذه الدراسة وفي مثل هذا التحليل، فهي أن تظهر صور الإعجاز التي فاضت آيات سورة القصص بما للناس؛ وأن تتمثّل الرموز اللفظية والدلائل المعنوية بالوضوح فتُظْهِر الرموزُ والدلائلُ ثروةً لغوية علمية في جزئيات آيات السورة، بالإضافة إلى هذا فإن المصطلحات اللغوية الحديثة التي شمل البحث بها هي من المواد الهامة، لا مانع لدى الناس استخدامها في تحليل الآيات في هذا العصر؛ لأن آيات القرآن الكريم مليئة بالمواد العلمية واللغوية التي تتطلّب إلى كثير من المصطلحات لكشف مضامينها الاجتماعية، فالمصطلحات تعبر عن المدلول اللغوي القرآن عامة وفي سورة القصص خاصة قد ثبت للجميع أنه يترسخ في القوالب من الفونيم، والمورفيم، والمقطع، والنبر، والتنغيم وما شابه ما ذكر، مذ نزوله في غار الحراء؛ ثم إن ما يسميه اللغويون بالمسميات قد اتضحت حقائقها وهي في محال علم الأصوات تُطلق عليها بمصطلح الفونيم الذي عرفه القدماء باسم بالصائت والصامت ومواصفاته الخاصة من شدة، وليْنٍ، ومجهور، ومهموس، ورخاوة، واستعلاء، وغيرها، كما قد عُرف في علم بناء الكلمة مورفيم الكلمة الذي اصطلحه القدماء بمعاني الصيغ في الكلمات، فأبناء العصر عليهم المراقبة في تطور المصطلحات، وأن اليوم يجب عليهم الإدراك بأهمية المدلول والمسميات، وعليهم المراقبة في تطور المصطلحات، وأن

#### **ABSTRACT**

Name: Syamsul Bahri Abd. Hamid

NIM: 80100310053

Title : Sura Al-Qasas in Sociolinguistics Perspective (Analysis Study and Application

of the Verses of the Qur'an)

This dissertation is a discussion of the verses of the Quran in sociolinguistics perspective, which is a branch of Linguistics. The topic focuses on the implementation of the analysis study and the implementation of the verses of the Qur'an through the sociolinguistics perspective. One of the objectives of the dissertation is analyzing of the verses of the Qur'an in relation to the elements of the social language, in order to analyze and then to implement them into daily life. This dissertation examines how common verses have been paid attention for centuries, either all texts from the revelation such as: Al-Qur'an and the previous holy books or manuscripts such as: poetry, prose, sermons and literary correspondence by assuming that all existing manuscripts can be analyzed according to language of the Qur'an. The second purpose of this dissertation is to understand the patterns and types of the verses of the Qur'an. The third target is to review the Qur'an regarding the the additional and social meanings of those Quranic verses. The last purpose is to reveal patterns of social change and social development phases of the heroes mentioned in sura Al - Qasas.

This study uses two methods and several approaches. Those two methods are general and specific methods. The general method consist of some approaches, those are deduction (*istinbaat/istidlaal*), induction, and historical approach. Deductive approach is used to analyze sentences at the level verses. However, inductive approach is commonly used since this research has to analyze language of the sura Al-Qasas, especially the study of letters, words, and sentences. The historical approach is also used in line with the history of the verses of sura Al-Qasas. The specific method refers to modern philological research using contemporary language. This method uses standard modern language analysis. The method start from the sound of the Qur'an. The second step of this philological research is observation of structure of verses of the Qur'an in Sura Al-Qasas, Also, this method focuses on changes of words and sentences structure as well as meaning of words.

The findings of this research show the different level of meanings of each word either in Arabic or in Qur'an, The differentiation of meaning of each level were found through language analysis. By understanding those meanings through different level of language analysis will lead people to understand easier of the Arabic script and even the manuscript of the Qur'an. Similarly, the symbols and meanings of social context will guide people to be easier understand the meaning of texts of the Qur'an. Therefore, study is only discussed and analyzed the verses of Sura Al-Qasas, since this Sura describes social conditions which definitely contain a lot of social symbols, either in pronunciation or meaning. The approach

of sociolinguistics perspective to analyze the Sura of Al-Qasas in sociolinguistics is equal to analysis on other suras of the Qur'an. The reason of this because of the style of language in sura Al-Qasas is similarly identical on the other suras in the Qur'an.

The implications of this study is the conspicuousness and the clarity of the miracle in the verses of the Qur'an, such as pronunciations and meanings that has been transformed into a language of the various verses of the Qur'an, especially in sura Al-Qasas. Another implication is that modern terminology that usually used in this study, is unrestricted to use in the study of the verses of the Qur'an in the contemporary era. That is because the Qur'an contain various scientific and language materials. Also, by the time, Al Quran has a lot of terminology that contain social meanings that can be revealed. In fact the terminology covey the intended meaning (Madlul) of the verses of the Qur'an. The intended meaning (madlul) of the language of the Qur'an / in Sura Al-Qasas, since the verses came to Muhammad first time at the cave of Hira, have been divided into various elements of the language such as phonemes, syllables, stress, intonation, and other morpheme.

Therefore terminology which is called *al-musammayaat* in this study is clearly known, such as the level of study of sounds, phonemes that similarly to the terminology in linguistic field, for example the expression *Shait* (vocals), *Shamit* (consonants) and its character or properties include: *Syiddah* (hard), *Liyn* (soft), *Majhur* (voice), *Mahmus* (voiceless), *Rokhawat* (humiliation) and *Isti'laa* (elevation) and others as well as at the level of study of stucture of the word. Long ago, the term morpheme is also called by the term Maani shiyagil kalimaat (meanings in the forms of words). Therefore, for the current experts should understand the importance of the intended meanings (*Madlul*) and the meaning of the named (*Al-Musammayaat*). Also, the experts should always observe the development of terminology of language and they should observe the rotation of it from period to other period.

MAKASSAR

#### **ABSTRAK**

Nama: Syamsul Bahri Abd. Hamid

NIM: 80100310053

Judul : Surah Al-Qasas dalam Tinjauan Ilmu Sosiolinguistik (Studi Analisis dan

Terapan pada Ayat-ayat Al-Qur'an)

Disertasi ini membahas ayat-ayat Al-Quran dalam perspektif Ilmu Sosiolinguistik, ilmu ini merupakan cabang dari Ilmu Linguistik Umum. Tema disertasi menggambarkan tentang studi analisis dan terapan pada sendi-sendi bahasa yang terkait dengan Ilmu Sosiolinguistik pada bagian ayat-ayat Al-Qur'an. Bahagian tujuan disertasi adalah menganalisa elemen-elemen bahasa yang bernuansa sosial di ayat-ayat Al-Qur'an, agar ayat-ayat tersebut dapat dimengerti dan diambil pemaknaannya. Analisis disertasi mencakup cara mengkaji naskah umum, yaitu naskah-naskah yang menjadi pusat perhatian dan renungan berabad-abad, baik naskah suci yang berasal dari langit, seperti: Al-Qur'an dan kitab-kitab suci terdahulu atau naskah buatan dan naskah hasil kreasi seperti: syair, prosa, khutbah-khutbah dan sastra surat menyurat; dengan asumsi bahwa semua naskah yang ada dapat dianalisa menurut bahasa, khususnya Al-Qur'an. Pengertian lain adalah memahami corak dan tipe pembicaraan dalam ayat-ayat Al-Qur'an, serta mengkaji ulang naskah Al-Qur'an dengan cara memaknai makna tambahan dan makna sosial yang terkandung dalam lafal-lafal tiap ayat. Dapat pula mengungkap pola perubahan sosial dan fase-fase perkembangan sosial para tokoh dalam surah Al-Qasas.

Penelitian ini menggunakan beberapa metode, ada yang bersifat umum dan ada yang bersifat khusus; yang bersifat umum terdapat kajian dengan metode deduksi (Istinbaat/Istidlaal) ditingkat kajian kalimat pada tiap ayat, tetapi yang paling dominan dalam penelitian ini menggunakan metode induksi, karena tuntutan penelitian berkenaan pada penelusuran bagian-bagian kecil dari materi bahasa pada surah Al-Qasas hingga ke bagian besar pada materi bahasanya; maka kajian huruf, kata, kalimat hingga konteks sebagai bentuk penerapan metode induksi. Lebih dari itu penggunaan metode historis tidak dapat dihindari, karena ada beberapa isyarat historis tertera dalam ayat-ayat surah Al-Qashas, namun metode historis sedikit sekali terpakai di dalam penelitian ini. Adapun yang dimaksud metode bersifat khusus, adalah pendekatan filologi modern yang menggunakan metode penelitian bahasa kontemporer, yaitu metode menggunakan standar analisa bahasa modern, dan metode yang membuka kajian dari hal-hal yang berhubungan dengan bunyi di dalam Al-Qur'an, metode filologi juga menampakkan kontruksi kata pada ayat-ayat al-Qur'an dalam surat al-Qasas, disamping metode tersebut memperjelas perubahan dan struktur pembentukan kata, juga menselaraskan susunan kalimat dan konotasi-konotasi makna pada bagian-bagian kata yang tertera.

Adapun hasil penelitian ialah bahwa setiap makna pada tiap kata dalam bahasa Arab atau Al-Qur'an diketahui tingkatannya, yaitu tersebar dalam standar analisa bahasa, dan mengerti makna pada standar analisa bahasa memudahkan pemahaman pada naskah bahasa Arab, bahkan naskah Al-Qur'an. Demikian pula halnya simbol-simbol dan makna-makna bernuansa sosial akan mempermudah terbentuknya pemaknaan khusus pada naskah Al-

Qur'an. Jika penelitian ini terbatas pada ayat-ayat Surat Al-Qasas, karena temanya banyak menggambarkan kondisi-kondisi sosial, secara pasti di dalamnya memuat banyak simbol simbol sosial, baik pada lafal atau maknanya. Studi terapan secara khusus pada surat Al-Qasas dalam perspektif ilmu Sosiolinguistik identik dengan studi terapan pada surah-surah Al-Qur'an secara umum, gaya bahasa dalam surah Al-Qasas, tidak berbeda dengan gaya bahasa yang tertera pada surah-surah lainnya di dalam Al-Qur'an.

Adapun implikasi penelitian ini adalah lebih jelasnya gambaran mu'jizat memenuhi ayat ayat Al-Our'an, yaitu berupa konotasi lafal-lafal dan makna-makna yang telah menjadi kekayaan materi bahasa yang tertera di dalam bagian ayat-ayat Al-Qur'an khususnya pada surat Al-Oasas. Implikasi lain ialah peristilahan modern yang terdapat di dalam penelitian ini, pada hakekatnya tidak terlarang untuk dipergunakan dalam telaah ayat-ayat Al-Qur'an di zaman kontemporer, karena Al-Qur'an sarat dengan materi ilmiah dan materi bahasa, Al-Qur'an membutuhkan banyak peristilahan, agar kandungan makna sosialnya dapat terungkap. Pada kenyataannya peristilahan tersebut telah banyak mengungkap makna yang dituju ( Madlul) di dalam ayat-ayat Al-Qur'an, makna yang dituju (madlul) tersebut dalam bahasa Al-Qur'an/surah Al-Qasas terbukti telah terbagi pada unsur unsur bahasa dalam Fonem, Suku-kata, Tekanan, Intonasi, Morfem dan lainnya, sejak diturunkan ayat-ayat tersebut di gua Hira. Lalu materi yang disebut *Al-Musammayaat* (hal yang dinamai) dalam penelitian ini semakin jelas diketahui substansinya, seperti pada tingkat kajian ilmu tentang bunyi, maka istilah Fonem semakna dengan yang diungkap oleh para ahli bahasa dahulu kala dengan istilah Sait (vokal), Shamit (konsonan,) dengan karakter sifat-sifatnya antara lain : Syiddah (keras), Liyn (lembut), Majhur (jelas), Mahmus (bisikan), Rokhawat (perendahan) dan Isti'laa (peninggian), dan lainnya, demikian pula pada tingkat kajian ilmu kontruksi kata, istilah Morfem disebut sejak dahulu dengan istilah maani shiyagil kalimaat (arti-arti dalam bentukbentuk kata). Oleh itu para ahli saat ini hendaknya mengerti pentingnya makna yang dituju ( Madlul) dan makna yang dinamai (Al-Musammayaat), serta para ahli hendaknya senantiasa mengamati perkembangan istilah bahasa, dan mereka hendaknya tetap memperhatikan rotasi analisis bahasa dalam kurun waktu yang silih berganti.

MAKASSAR

### التمهيد

### آ. خلفية البحث

الحمد لله المنعم على عباده بما هداهم إليه الإيمان، والمتمم إحسانه بما أقام لهم من جلّي البرهان، فله الشكر على إحسانه وعظيم مننه والصلاة والسلام على سيدنا محمد المصطفى و على آله وأصحابه أهل الصدق و الوفاء وسلّم تسليما كثيرا.

ولما كانت الآيات القرآنية في ديمومة العطاء للباحثين و الباحثات من الذين خاضوا في كشف مضامينها اللفظيّة و المعنويّة حاولت رغم صعوبات اعترضتني المشاركة في استخراج بياناتها واستخلاصها ، فما إن اطّلعتُ على المعاني الواردة [المفردة و المركبة] في التصوير القرآني [لدى دراسة أيّة آيات قرآنية] إذا المعنى الآخر تفتّح لي و أيقظ انتباهي في دلالات الآيات، هذا المعنى من المعاني الزائدة الهامة التي تجلت إيماءاتها على نحو ثمرة من ثمرات في أشجار مثمرة قربت قطوفها تتحلى في أجزاء الآيات القرآنيّة واضحة جلّية هي المعنى الاجتماعي.

فالمعنى الاجتماعي قد يتضع في ألفاظ الآيات ولا يسهل لأحد معرفته من خلال قراءة سردية ولكن إذا أُمعن النظر في تراكيب الألفاظ وعلاقة الألفاظ بعضها ببعض والإلمام بالإشارات الموحية له لفظيًا أو معنويًا، يُدرَك عنه بأن كينونته جزء لا يتجزأ من ضمن لبّ معنى كل آية.

فعلى سبيل المثال جاء في سورة السجدة وسور أخرى بالأسلوب نفسه، وصف القرآن منزلةً من عند الله تعالى في قوله تعالى : { تَنزِيلُ ٱلۡكِتَبِلَا رَيۡبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلۡعَلَمِينَ ﴿ اللهِ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ التنزيل في مقدمة السورة متبوع بالجار والمجرور الّذين يوضحان معنى التنزيل بأنه مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ؛ فمن ناحية المفردة كلمة (التنزيل) التي تدل على وزن التفعيل وهي إشارة إلى تفعيل حركة خارجية غير ذاتية، فتنشأ هذه الحركة من تأثير، ومما يؤكّد على هذا؛ إتيان التركيب الذي هو بيان له في الآية بقوله تعالى { مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ }، إذن حدوث الحركة بفعل منه تعالى وغير نازل طبيعي بل مُنزّلة؛

1 سورة السجدة الآية الثانية.

وما دامت الحركة مؤكدة في التركيب، فهي تدلّ بعد ذلك على إشارات اجتماعية وينكشف بعدئذ المعنى الاجتماعي في الآية، هو أن القرآن عطاء منزّل لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم وهو بشر مختار من كتلة إنسانية يرتبط عليه هذا التنزيل، هكذا تتمّ الدراسة في آيات سور القرآن ضمن علم اللغة الاجتماعي.

وانطلاقا من أهمية من مثل المعنى الاجتماعي وغيره من معاني وظواهر ذات طابع اجتماعي، وضرورة الوقوف بما والتحديد على بعدها هنا وهناك، ووعي مفهومها التكاملي فمن الجدير القيام بالبحث الدقيق و استخراجها استخراجا سليما من خلال دراسة تحليلية وتطبيقية في الآيات القرآنية على ضوء علم اللغة الاجتماعي، واجتنابا من التوسع بلا حدود والتقعير بلا قعر، فمن الأحسن بمكان؛ أن ترتكز الدراسة باختيار سورة من سور القرآن الكريم أبذل فيها كل الجهود، و أربط فيها إزاري في الإلمام بالسورة والتقصي في إبراز ظواهرها واضحا وضوح الشمس في نهار مشمس، فكان الاختيار من سور القرآن هي سورة القصص، من حيث استبينت فيها من تسميتها بسورة من من سور القرآن هي سورة القصص، من حيث استبينت فيها من تسميتها بسورة القصص، فالقصص موضوع اجتماعي سردها القرآن الكريم لابد أن يحمل في طياتها ظواهر ومعاني اجتماعية في دلالاتها المتنوعة، ومن هنا كان اختيار السورة هنا مناسبا للبحث في هذا الموضوع المتنوعة، ومن هنا كان اختيار السورة هنا مناسبا للبحث في هذا الموضوع المتنوعة، ومن هنا كان اختيار السورة هنا مناسبا للبحث في هذا الموضوع هذا الموضوع المتنوعة، ومن هنا كان اختيار السورة هنا مناسبا للبحث في هذا الموضوع المتنوعة في دلالاتها المتنوعة في هذا الموضوع المتنوعة في دلالاتها المتنوعة في هذا الموضوع المتنوعة في دلالاتها الموضوع المتنوعة في مدا الموضوع المتنوعة في دلالاتها المتنوعة ومن هنا كان الحتماعية في دلالاتها المتنوعة المتنوع

فطبيعة الدراسة في البحث تقتضي بالوقوف على دلالات الكلمات وأبعادها في اللغة العربية، وإذا عوجات آية من الآيات فلابد أن تُلمح الإشارة إلى نوعيها المعنويين؛ المعنى المفردي (أو المعجميّ) والمعنى التركيبيّ، ومن هنا كان من الممكن بعد ذلك تحديد المعنى الزيادي الاجتماعي (وهو جزء من المعنى الدلاليّ) وغيره من ظواهر ومعان ذات إشارة اجتماعية من خلال الإيحاء من معناه المفردي أو التركيبي.

وفي تفهم مراد الآيات قد يستشكل على بعض القراء في التحديد من مثل المعنى الاجتماعي من غير تعريج على ألفاظ الآية المتلوة، لذلك يتحتم للفظ المعالج مادته أن يُكتَشف معناه المعجمي العديد وبعد ذلك التوجه نحو فهم دلالتها التركيبية بما فيها من تقديم أو تأخير، وشرط أو قسم وجوابهما، ومسند أو مسند إليه، وعمدة أو فضلة، وحذف أو تصريح ومتعلقات جار ومجرور أو الظروف إلخ ؛ بل قد يكون من الضروري

التنبيه إلى محسنات معنوية و لفظية قد تظهر بروعة معانيها وزخارفها اللفظية أو المعنوية التي هي ذات إيحاء اجتماعي، كل هذه الظواهر من المقدّمات التي تؤدي إلى تبسيط فهم الظواهر الاجتماعية في الآيات ومعانيها.

و آيات القرآن جميع سوره في غنى من نوع بيانات تم وصفها آنفا، وسورة القصص خير مثال يمكن التمثيل في نوع هذه الدراسة، ومن بين إشارة نموذجية ما يُلاحَظ فيها إتيان دلالة الألفاظ التي تُعنى بالأشخاص المشاركين في الخطاب الربّاني في قوله تعالى: {نَتُلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبّاٍ مُوسَىٰ وَفِرْعَوْرَ بِاللَّحِقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ وَله تعالى: {نَتُلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبّاٍ مُوسَىٰ وَفِرْعَوْرَ بِاللَّحِقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ وَله تعالى: ولفظ الضميرين ؛ (ن)، و(ك)، يدلان على متكلم ومخاطب، أي هناك من يتكلم والآخر مستمع هذا من الظواهر الاجتماعية، وذكر اسم العلمين الجامدين (موسى، وفرعون) كونهما بمثابة ضمير (هما) إن أطلقا في سياق غائب، يوحيان إلى معنى الجتماعي، كذلك دلالة اللفظ (قوم) الذي يعني الجماعة بطبائعهم الحسنة اجتماعية وهي مؤكدة بكلمة (يؤمنون).

فالسورة تحمل معنى يشير إلى وجود أصناف اجتماعية من الناس، وفيها صاحب الخبر هو المتكلم (الله)، وفيها المتلوُّ على النبي صلى الله عليه وسلم، وهو الخبر عن الفردين المتباينين في صفة فرعون وموسى، وفيها المخاطب هو النبي صلى الله عليه وسلم، فيكون دوره هو المستمع، وبعد ذلك هنالك أصناف من الناس تكون وظيفتهم في الآية غايات في بناء المجتمع، هم المؤمنون.

ومن ناحية التركيب قد تضمنت الآية بالجار والمجرور (بالحق)، المتعلقين بحال من فاعل الفعل قبلهما، فالآية تحمل دلالةً اجتماعية رائعة إذ اتّضح فيها مَعْنى (نتلو) وهو مربوط بالجار والمجرور اللذين تعلقا بالفعل فتنكشف فيها دلالةٌ اجتماعية توضح معنى الصدق في الخبر دون الكذب، والصدق والكذب صفتان من صفات البشر في تعاملهم داخل مجتمع ما، فالمعنى المستنتج من الآية في سياق المفردة والتركيب يبني معنى

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة القصص الآية الثالثة.

اجتماعيًا على المستوى الدلالي ويكشف أنّ في النبأ أخباراً للأشخاص الملتفّين ضمن إطار القصة فتبدو طبائعهم حسب ما يدل عليه السياق اللفظي والمعنوي.

وعلى نمط ما أُشيرَ هنا يحتوي القرآن من سورة الفاتحة إلى سورة الناس على دلالات اجتماعية [ لفظية كانت أم معنوية]، يمكن استبيانها في مضمار علم اللغة الاجتماعي، ولكن إذا حاول أحد اكتشافها بمجرد قراءة سردية يستشكل حتما إلا إذا كان القارئ ملمًّا بالثقافات الواسعة في التفسير؛ أو مدرَّبا بتحليل النصوص مثل الذي يتوجب في صدد هذا البحث، فلا سهل لأحد أن يخطو خطوة نحو فهم الدلالة الاجتماعية في الآيات دون توفر النماذج الدراسية أمامه، فالبحث في هذا الصدد إنما هو محاولة تقديم الدراسة النموذجية لمن أراد فهم الدلالات الاجتماعية لآيات القرآن والاكتفاء بسورة القصص هو عين تحديد المسار الدراسي إيجازا من إطناب البحث.

## ب. فهم الظواهر و الاستشكالات

انطلاقا من ضرورة فهم الظواهر المدروسة و تشخيص ما قد استشكل في تفهم ودراسة الآيات القرآنية من سورة القصص في ضوء علم اللغة الاجتماعي، ومن الحاجة الماسة إلى كشف مضامين الآيات اللفظية والمعنوية، للوصول إلى الأبعاد الاجتماعية فإنّ من اللازم أن تجيء طبيعة البحث تتجاوب مع أسئلة جديرة طرحها تقود الباحث إلى وصف وحلّ جميع مسائل البحث المطروحة وحيثياته المتنوعة وهي تساؤلات ما يلى:

- 1- كيف ظهرت الدلالات اللفظية والمعنوية ذوات الطابع الاجتماعي في سورة القصص؟
  - 2- كيف تجلّى التخاطب الماثل في السورة ؟
  - 3- كيف لاح المفهوم الزائد و المعنى الاجتماعي في عبارات السورة؟
  - 4 كيف تَبَدَّتْ مظاهر التغير و التنشئة الاجتماعية في آي السورة؟

## ج. توضيح معالم البحث

1. التعريف في موضوع البحث المطروح

وقبل الحوض إلى لُباب البحث يُستحسن توضيح المصطلحات والتعريفات التي اتَّسَمَ موضوع الرسالة من ناحية المراد ، تجنبا من الوقوع في غير ما سُعي إليه من معنى مقصود، فالرسالة موضوعها : سورة القصص في ضوء علم اللغة الاجتماعي (دراسة تحليلية وتطبيقية من الآيات القرآنية)؛ وأما سورة القصص فهي من سور القرآن التي فاضت بموضوعات اجتماعية في بِنَاها اللفظية والمعنوية، ومن حيث ترتيبها بين سور القرآن هو أنها السورة الثامنة والعشرون، وعدد آياتها ثماني وثمانون آية، ولا يماثلها في عدد آياتها إلا سورة (ص)، وعدد حروفها خمسة آلاف وثمانمئة حرف، وعدد كلماتها ألف وأربعمئة وكلمة واحدة، وقد ذكر ابن الجوزي أعداداً أخرى مقاربة لا تخرج عما وُرِد هاهنا. 5

وأما المراد بكلمة (الضوء) فمفهومها سياقي، وكلمة (الضوء) تأصيلها هي مشتقة من ضاء يضوء أي ضاءت النار ضوءا وضوءًا ، وقد أُطلقت كلمة الضوء في معنى معنى عجازي ، وهو مجاز مرسل علاقته اللازمية والملزومية أي من اللازمة أن تكون النار تضوء ولكن أصبح الضوء هنا منورًا من علم اللغة الاجتماعي، وليس من الذي يلزم الضوء في استنارة من النار؛ فقد يُعنى بما الصواب والسديد كقول أحد : (لفلان رأيٌ مضيء في

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

## ALAUDDIN

علاء الدِّيْن عَلِيّ بن مُحَمَّد بن إبراهيم البغدادي الصوفي المعروف بالخازن، *لباب التَّأُويِل في معاني التنزيل*، (ط 2؛ القاهرة : مطبعة مصطفى البابي الحلبي،1955 م)، ج 3، ص 423 .

<sup>4</sup> مجمد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، بصائر ذوي التمييز في الطائف كتاب العزيز، (ط 3؛ القاهرة : لجنة إحياء التراث العربي، 1996 م)، ج 1، ص 353 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أبو الفرج عَبْد الرَّحْمن بن عَلِيِّ بن الجوزي. ت 597 هـ، فنون الأفنان في عجائب عُلُوْم القُرْآن، تحقيق رشيد عَبْد الرَّحْمَن العبيدي (بغداد : مطبعة الجُمْع العلمي العراقي. 1988م)، ص117–118.

<sup>6</sup> زين الدين محمد بن عبد القادر الرازي, مختار الصحاح، ، (بيروت : مؤسسة الرسالة، 1417هـ/1996م)، ص 385.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري، أساس البلاغة بين المعاجم (بيروت: دار المعرفة، دون سنة)،، ص 272.

دجى المشكلات واستضأت برأيه)،<sup>8</sup> فالضوء هنا قياساً من معناه الجازي يمكن إطلاقه بمعنى المجال أو النهج أو المسلك أو ما هنالك من المعانى حسب السياق الذي يتناسب مع مقتضى الكلام.

أما علم اللغة الاجتماعي فيُعني به من مفهوم علم اللغة، ثم من مفهوم هذا العلم بعد زيادة الصفة ( الاجتماعي)، فعلم اللغة في أبسط تعريفاته هو دراسة اللغة [أية لغة] على نحو علمي، ويَعني هذا التعريف أن الدراسات اللغوية موضوعية وليست انطباعية ذاتية. 9 ومحال علم اللغة الحديث، بنية اللغة من الجوانب الآتية: الأصوات، بناء الكلمة، بناء الجملة والدلالة، فعلم اللغة الاجتماعي هو فرع من فروع علم اللغة العام، هو فرع حديث العهد برز على الساحة العلمية في أواخر الستينيات وأوائل السبعينيات من القرن العشرين الماضي، وليس يعني أن هذا الفرع من علم اللغة لم يكن معروفاً من قبل، أو أن نقاط البحث فيه لم تكن مطروقة أو خاضعة للنظر قبل التاريخ المشار إليه سابقاً، إن معظم مواضيعه كانت محل نظر اللغويين بصورة أو بأخرى، ولكن هذه النقاط كانت تعالج من خلال الإطار العام لعلم اللغة على أساس أن اللغة ظاهرة اجتماعية وأن بينها وبين المجتمع الذي تعيش فيه اللغة تبادلاً مستمراً من حيث التأثير والتأثر. $^{10}$ 

وأما المعنى بعلم اللغة الاجتماعي هنا فهو دراسة الواقع الاجتماعي من نواحي تحليل المحادثات وتأثير الأبنية الاجتماعية في الأنظمة اللغوية، والمعجم، والعكس، والتغير الاجتماعي واللغوي، والذخيرة اللغوية، والمعنى الاجتماعي، والتنشئة الاجتماعية.

8 جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري، أساس البلاغة بين المعاجم (بيروت: دار المعرفة،

دون سنة)،، ص 272.

<sup>9</sup> محمود فهمى حجازي، مدخل إلى علم اللغة، (ط4، دار القباء الحديثة: القاهرة؛ 2007م) ص . 21

<sup>10</sup> انظر إلى التوضيحات الواسعة لهذا العلم الجديد على ماكتبه د. محمد أحمد حماد في كتابه علم اللغة العام، (ط 1؛ الرياض: دار أشبيليا،1424 هـ/2003م)، ص 199.

<sup>11</sup> محمد أحمد حماد في كتابه علم اللغة العام، ص202.

والمعني بعبارة (دراسة)، هو عملية التحليل والتأصيل اللغوي، ولكي يتوافق المراد هنا مع المفهوم المعجمي في العربية، فيلزم تتبّع لفظ الدراسة لدى جهابذة اللغة وأساطينها؛ فلفظ (دراسة) عند الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت 170هـ)، مصدر من فعل درس أي دَرْسُ الكتابِ للحفظ<sup>12</sup>، بينما لاحظ الزمخشريّ (ت 538)وقد زاد للكلمة وضوحا فقال : "دَرَسَ الكتابَ للحفظ : أي كرّر قراءته درسا ودراسا، ودرّس غيره ودارستُه الكتاب مُدارسة، وتدارسوه حتى حفظوه".

أما الرّاغب الأصفهاني (ت 501)، فقد وضَّح مصدر المادة [ الدرس] 14 بأنها تشير إلى مداومة القراءة و تؤدي القارئ [ لأي نص كان] إلى تناول العلم وحفظه 15، فلهذا المفهوم ينطبق قوله تعالى : { ودرسوا ما فيه } 16 وقوله تعالى : { بما كنتم تعلّمون الكتاب وبما كنتم تدرسون } 17 مع ما قد فهمه اللغويون القدامى من فهم الدرس الذي على هذا النطاق، فمن هنا يلاحظ أنّ كلمة الدراسة في مفهومها اللغوي لا تبتعد من معناها التي تناولها القرآن الكريم في الآيتين السابقتين، وكما أن كلمة الدراسة في معناها العصري الآن؛ ما زالت مطابقة وفق ما أشار القرآن إليه، ولهذا يمكن تحديد المراد من كلمة الدراسة اصطلاحيا بوصفها؛ من عملية التكرار وإعادة القراءة لتفهم ما قرئ له أو لتحفظه فيُتحَصّل العلم والفهم من النص المقروء منه، وها هو ذا المعنيُّ في صدد البحث المقدم مني –الباحث – هذا.

MAKASSAR

خليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين مرتبا على حروف المعجم، ( ط 1 ؛ بيروت : دار الكتب العلمية ، 1434 هـ/2003م)، ج2، ص 20.

<sup>13</sup> جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري، أساس البلاغة بين المعاجم (بيروت: دار المعرفة، دون سنة)، ص 128.

<sup>14</sup> المعقوفان هنا يوضع بينهما أي كلام زائد لتوضيح أو لتأكيد كلام سابق.

<sup>15</sup> أبو القاسم الحسين بن محمد بن المضل المشهور بالراغب الأصفهاني، معجم مفردات ألفاظ القرآن (بيروت: دار الفكر، دون سنة)، ص 169.

<sup>16</sup> سورة مريم ، الآية التاسعة والسبعون بعد المائة.

<sup>17</sup> سورة آل عمران، الآية التاسعة والسبعون.

والتحليلية هي دراسة مفصلة و شاملة تضم جميع مجالات البحث المطروح والنقاط المهمة والفرعية فيه، وتحديد سورة القصص على سبيل الشرح النموذجي اجتناب من التطويل. والتطبيقي هو إشارة إلى القضايا اللغوية في منظار علم اللغة الاجتماعي، وهذه القضايا تتضمنها جزئيات الآيات من رموز لغوية محصورة بين ضفتي النص القرآني ضفة أوائل السور وضفة أواحر السور، دون قصد في شيء من نصوص غير قرآنية فالبحث تطبيق عن قوالب لغوية اجتماعية تلوح في الظواهر اللفظية والمعنوية في القرآن.

وأمّا الآيات فجمع من آية ونظيرها في الجمع هو الآي والآياي، والآية عند الرّازي بمعنى العلامة، وهي تعني أيضا الجماعة، كقول عربي : حرج القوم بآياتهم أي بجماعتهم، ومعنى الآية من كتاب الله جماعة حروف ، 18 كقوله تعالى : { مَا نَنسَخُ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرِ مِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَآ ۗ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ } 19، فعلى هذا يستقر المعنى المراد منها. فالآي إذن مجموعة من الكلمات كلّ منها يتألف من جماعة الحروف ولها معنى متضمّن فيها.

والقرآنية تُقصد ألفاظه ومعانيه وأساليبه الإعجازية؛ و(القرآنية) نسبة إلى القرآن وجاءت صفةً لكلمة (الآيات)، فالقرآن من زاوية التعريفة به فيه آراء بين جهابذة اللغة وأهالي العلم، ولهذا فمن ناحية اشتقاق الكلمة وعدمه أقوال، ومن رأوا باشتقاقها مختلفون في أصل الاشتقاق : أ) منهم من يرى أنها مصدر مهموز ويكون اشتقاقها ما يأتي:

1) مصدر (قرأ) بمعنى تلا و هو (القرآن) بمعنى القراءة أو التلاوة على وزن فعلان كرجحان وغفران<sup>20</sup>، على معنى قول الله تعالى: { إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ، وَقُرْءَانَهُ،

<sup>18</sup> زين الدين محمد بن عبد القادر الرازي، مختار الصحاح، ص 37.

<sup>19</sup> سورة البقرة، الآية السادسة بعد المائة.

<sup>20</sup> عبد الله محمد بن المكرم بن أبي الحسن ابن أحمد الأنصاري المعروف بابن منظور، *لسان العرب* (القاهرة: دار المعارف، دون سنة)، ج 5، ص 3563.

}، <sup>21</sup> و {أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ الْقَ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ اللَّهَ عُرَءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴿ إِنَّ عُرَءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴿ يَكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ

- 2) مصدر فعل (قرأ) بمعنى جمع، وقرأ الشيء قرآنا جمعه وضمه و منه سمي القرآن لأنه يجمع السور ويضمها، <sup>23</sup> وهو مَنْ ضمّ الحروف والكلمات بعضها إلى بعض في الترتيل.
- 3) مشتق من (القرء) أيضا بمعنى الجمع، ولهذا سمي قرؤ العدة قرءا؛ لاجتماع دم الحيض في الرحم، وقال بعض العلماء: تسمية هذا الكتاب قرآنا من بين كتب الله لكونه جامعا لثمرة كتبه بل لجمعه ثمرة جميع العلوم.
  - ب) منهم من يرى أنها مصدر غير مهموز واشتقاقه ما يأتي:
- 1) مشتق من (قرى) كقول عربي: قرى الماء في الحوض أي جمعه ومن هذا الأصل سميت القرية قرية لا جتماع الناس فيها. 25
- 2) مشتق من قرن أي قرنت الشيء بالشيء أي ضممته؛ والقرآن سمي به لِقِران السور والآيات والحروف فيه، وبهذا الأصل سمّي حج القران لأنه قرن الحج والعمرة سواء بسواء.
- 3) مشتق من (قران) بغير الهمز لأن الآيات القرآنية يصدق بعضها بعضا كما يتشابه بعضها عن بعض ويسمى هذا التصادق والتشابه قرائن، وهذا مذهب القرطبي 27 .

MAKASSAR

<sup>21</sup> سورة القيامة الآية السابعة عشرة.

<sup>22</sup> سورة الإسراء الآية الثامنة بعد السبعين.

<sup>23</sup> زين الدين محمد بن عبد القادر الرازي، مختار الصحاح، ص526.

<sup>24</sup> الراغب الأصفهاني، معجم مفردات ألفاظ القرآن، ص 414.

أحمد أبو الحسين بن فارس، معجم مقاييس اللغة [قرا] تحقيق عبد السلام هارون، (دمشق: دار الفكر، د.ت.) ، ج 4، ص 78.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> أبو منظور محمد بن أحمد الأزهري ، تماديب اللغة تحقيق محمد غوض مرعب ، (ط 1؛ بيروت : دار إحياء التراث العربي، 2001م )، ج 9، ص271.

وأما الذين يرون كلمة (قرآن) بعدم اشتقاقها؛ فهم يصنفون على أنها اسم علم، وهي موضوعة اسما لكتاب الله العزيز ،على هذا الرأي نهج ابن كثير <sup>28</sup> [القارئ] والشافعي [الإمام]، ورأيا أنّ (القرآن) و (قرآن) المعرف وغير المعرف كونهما بنقل حركة الهمزة إلى ما قبلها وحذفها وهذا الرأي ما اختاره السيوطى في الإتقان.

فالمعنى الاصطلاحي لكلمة (قرآن) هو كما أجمع عليه العلماء من أن القرآن كلام الله الموحى له إلى النبي صلى الله عليه وسلم باللفظ العربي المكتوب في المصاحف المتعبد بتلاوته المنقول إلينا بالتواتر المعجز في لفظه ومعناه.

### 2. تركيز مجال الدراسة.

بما أنّ القرآن الكريم احتوت آياته على معان اجتماعية ومتنوعة ينبغي علي كباحث أن أتبيّنها بالاستقراء التام على هذه المعاني لذلك تستلزم لي الدراسة العميقة للآيات المدروسة بدءًا من مفرداتها وصولاً إلى تراكيبها النحوية التي تحمل مدلولات خاصة يفهم به من لمّ النظر وتمرّن في فهم التراكيب النحوية، فاكتشاف المعنى الاجتماعي ليس أمراً سلساً، ولابد من الوقوف على الظواهر اللغوية التي عرفها من تتبّع الدراسة وفق منهج علم اللغة الاجتماعي؛ ليصل إلى النتيجة التي هي إجلاء مضامين السورة، فدراسة سورة القصص حقيقتها دراسة القرآن الكريم، واجتناباً من إطناب فيكتفي الباحث بدراسة تعليلية وتطبيقية تتم صياغتها ضمن سورة القصص التي هو جزء من دراسة شاملة لآيات القرآن.

<sup>27</sup> بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي ، البرهان في علوم القران، ( ط 3 ؛ القاهرة: دار التراث، 1404هـ /1984م )، ج 1، 278 .

<sup>28</sup> هو عبد الله بن كثير الداري المكي كان عطارا في مكة وهو أحد القراء السبعة، قرأ على مجاهد وغيره ت 120هـ انظر أحمد بن حجر العسقلاني، تقديب التهذيب ، (بيروت: مؤسسة الرسالة 1995 م)، ج 2 ص 408.

المدينة عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي ، الإتقان في علوم القرآن ، (ط 1 ؛ المدينة المنورة : مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، دون سنة )، ج2 ، ص339

<sup>30</sup> موسى إبراهيم الإبراهيم، بحوث منهجية في علوم القرآن، (ط2، دار عمار : عمان ؛ 1416 هـ/ 1996م)، ص 14.

### د. مراجعة الدراسات السابقة

ولقد حاولت استقصاء ما قد تم بحثه، في دراسة تطبيقية للآيات القرآنية تحت معطيات علم اللغة الاجتماعي؛ فلم أهتد إلى العثور على بحث مستقل تمت دراسته من قبل، وبالطبع هذا لا يعني عدم وَلوع الباحثين على مثل نوع هذه الدراسة، وأنا على يقين أن هنالك من الباحثين العرب أو العجم من عبد طريقا على النمط المذكور، ولسوء الحظ لم أحصل على أي نمط يمكن تقديمه نموذجا دراسيا يتوافق مع ما يُطلب عليه المنهاج الجامعي من بحث الرسالة الجامعية في الموضوع المختار عليه، فالتقصي في المكتبات الجامعية وفي شبكة الإنترنيت [من فتح مكتبات الإلكتروني العربية والإسلامية من مثل المكتبة الإسكندرية المصرية، و المكتبة الوقفية السعودية، ومكتبة جامعة الأردن وغيرها] لما أوفق رجائي ولكن قد تم العثور على نمط تلك الدراسة كموضوع علم اللغة في جانب ونمط العلم الاجتماعي من جانب آخر ،وعلى هذين النمطين المستقلين أمكنني الآن تقديم نموذج من دراسات سابقة عن موضوع الرسالة.

في مجال علم اللغة واللغويات عثرت على بحوث من مثل البعد التصويري في القرآن في سورة يوسف نموذجي [للسيدة مريم سعود]، 31 وأسلوب الالتفات في القرآن الكريم 32، ففي الأول أجد أن باحثته ركَّزت اهتمامها بإبراز فنون التصوير في القرآن الكريم من خلال تتبع ملامح التصوير في آيات سورة يوسف، وهي تحلل و تصف مكونات النص اللغوية كيف تركت آثارا في وجدان قارئيه من متعة وإثارة وما إلى ذلك، فالبحث لم يخل (كذلكم) من وصف نظري في فن التصوير؛ ففيه استعراض نظرات كتّاب وملحوظاتهم، ومن ثم تستعرض فيها التعريفات وبيان مفهوم التصوير شاملة.

31 و هي رسالة المذكرة المعدّة لنيل شهادة الماجستير، في جامعة الجزائر من كلية الآداب و اللغات، قسم اللغة العربية وآدابما، بالسنة الجامعية 2005-2006م، التي قدمتها الباحثة مريم سعود، بإشراف الدكتور

<sup>32</sup> بحث جامعي أعدّ لنيل درجة الدكتوراه، في اللغة العربية وآدابها من كلية الآداب جامعة بغداد، المقدم صدام حسين علوان الديلمي، دون سنة.

وثمة مواصفات بيَّنتها السيدة مريم سعود في رسالتها التي تكشف مظاهر التصوير الفنيّ في القرآن الكريم ضمن سورة يوسف، وهذه المواصفات تجلو في مظهر الكلمات والآيات والتحييلات والتحسيمات والتناسقات، ولب البحث في رسالتها إنما هو استيضاح للتصوير الفني وأشكاله في سورة يوسف، وليس من هذا القبيل ما أسعى إليه في بحثي عن سورة القصص، بل المقصود هنا هو استجلاء المعنى المستنتج من رموز دلالية اجتماعية من القرآن الكريم.

أما في الثاني ففيه التركيز على فن من فنون المشاكلات في القرآن، فأسلوب الالتفات مما لاشك فيه، ظاهر إعجازي تفنن بها القرآن الكريم، فالبحث [أسلوب الالتفات في القرآن] ذو أهمية من ناحية الموضوع ؛ إذ يظهر فيه الإبداع القرآني يبدو في البداية ذكر الالتفات في الضمائر القرآنية، وفيه إشارة إلى أشكال التفاتات وقع ذكرها في القرآن، من أمثال الالتفات من المتكلم إلى المخاطب، ومن المتكلم إلى المخاطب، وهكذا يقع دوران المخاطب إلى المتكلم والغائب، ومن الغائب إلى المتكلم و المخاطب، وهكذا يقع دوران التفاتات ، على شكل دوران تفاعيل الخليل بن أحمد الفراهيدي.

فرسالة (أسلوب الالتفات في القرآن الكريم) فيها استعراضات على جميع أشكال التفات، من التأنيث إلى التذكير وعكسه، من المفرد والمثنى إلى الجمع وعكسهما، من الاسم إلى الضمير وعكسه، من الماضي والمضارع إلى الأمر وعكسهما، وغيرها من التفاتات ملاحظة في القرآن، ومثل هذا البحث لم يتجه نحو الكشف عن دلالات معنوية بعد الوقوف في دراسة الظواهر اللفظية من السورة، ولا يتوافق مع طبيعة البحث في علم اللغة الاجتماعي إلا من جزئيات وأسلوبيات بسيطة قد يتوافق مع هذا المسعى.

وأمّا في مجال العلم الاجتماعي اطلعتُ على بحث وهو رسالة تناولت معاني إنسانية بل نزعة إنسانية بعنوان "النزعة الإنسانية في الشعر بين أبي القاسم الشابي وبين

\_

<sup>33</sup> انظر إلى تحليل طريقة تفعيلات الخليل في مقدمة كتاب العين.

غازي القاصيبي "<sup>34</sup> البحث يحتوي على معان اجتماعية بشكل عام الذي ظهر في نصوص الشعر للرجلين الشاعرين، هذا ما يلاحظ منه بعد تتبع الباحث سياق الشعر منهما، هذه المعاني تتجلّى من خلال موقفهما تجاه الملمح الإنساني في شعرهما كما تتجلى قضاياه وهمومه وإلى أي مدى كان كلّ منهما يتفاءل بوجود المبدأ الإنساني في المختمع، بالإضافة إلى استعراض المنعطفات والمنحنيات النفسية والعملية التي وجدت في شعرهما، نتيجة إحساسهما بانعدام الإنسانية في بعض جوانب الحياة؛ مثل هذا البحث أيما ينحو نحو مبدأ تحليل النصوص وقد برع في ذلك علماء التفسير و شراح الأحاديث بل الفقهاء هم البارزون في هذا المضمار، والذي أسعى إليه في البحث هو كشف دلالات إنسانية تبرز في الأساليب اللغوية من بعد تتبع جزئيات النصوص فهذا ما لم يُصرّح في موضوع (النزعة الإنسانية في الشعر بين أبي القاسم الشابي وبين غازي يُصرّح في موضوع (النزعة الإنسانية في الشعر بين أبي القاسم الشابي وبين غازي القاصيبي).

فأنا في هذا البحث —هنا- إنني لا أدّعي السبق في دراسة الآيات القرآنية من منظار علم اللغة الاجتماعي؛ وإن عجزت على إتيان بالأبحاث التطبيقية الملائمة التي ستمكنني من إلقاء الضوء على ما قد تم بحثه خلال شرح الدراسات السابقة، فذلك من تقصيري فأستغفر الله تعالى ربّي عليه، وما قدّمتُ في تحليل دراسات سابقة (هنا) هو ما وُقق لي إيجاده من بحوث، من بعد استقراء مواضيع كتب المكتبات المتناولة الأيدي. فهذا البحث المتواضع هو محاولة لمزيد من الخدمة للمعرفة والعلم بل هو خدمة ضيئلة للقرآن الكريم وإن كان هذا مجهودا كبيرا ومشاقة عظمى مني، إليه تعالى أنيب وإليه المصير.

### ه. الرسم الفكريّ التوضيحي

ولتوضيح مسار البحث وبيانه، يُستَحسن تصويرُه بالرسوم البيانية التي تُمثِّل لبنات بنائية تمهّد فقرة ما تليها ومتممة لما قبلها؛ كشجرة فكرية يتّضح أصلها، فأساسها ومن ثمّ

سلة لنيل درجة الدكتوراه من جامعة أم القرى السعودية، مقدمتها هيفاء بنت رشيد عطا الله الجهني، كلية الآداب قسم الدراسات العليا العربية، بإشراف أ. د. عبد الله بن أحمد بقازي، عام دراسي 1426م-2005م.

فرعها وغصونها وأوراقها، فالقرآن مصدر العلوم والمعرفة؛ بل هو مصدر كل أنظمة وقيم، وبما أن القرآن تجزأ بأجزاء وسور فإن تقسيمها إلى سور هو مما تابع الباحث خطوته بتجريد سورة القصص من أخواتها للتقصي فيها بدراستها على ضوء علم اللغة الاجتماعي.

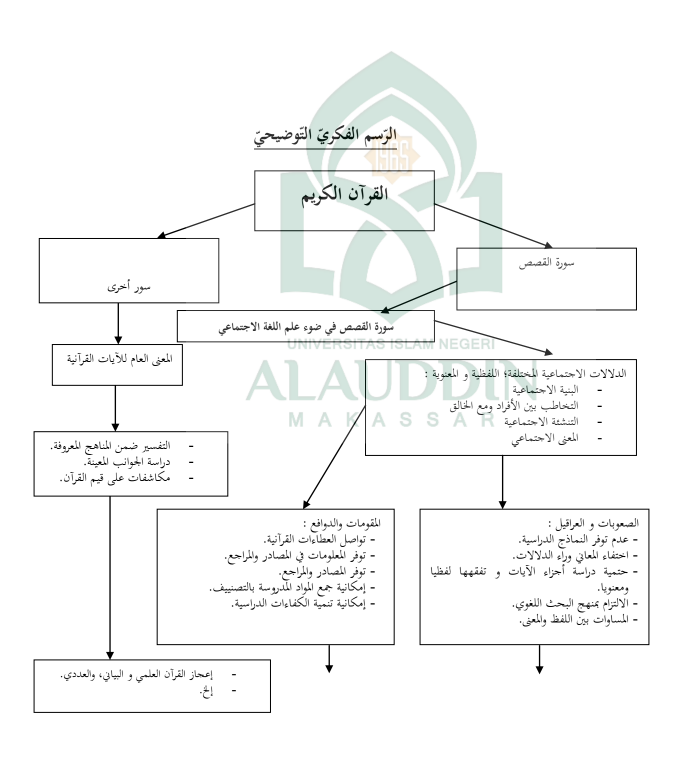
ومسار البحث في سورة القصص هو دراسة الآيات، فاتَّبَعَ المسار الدلالات الاجتماعية؛ اللفظية والمعنوية، ومن ثم الوقوف على البنية الاجتماعية في آي السورة فيُلاحظ خلال الدراسة كيان التخاطب بين أفراد الجماعات من جهة وبين الخالق مع الأنبياء والمؤمنين من جهة أخرى، كما أنّ الدراسة تصور مظاهر التنشئة الاجتماعية في السورة، وفوق ذلك في الدراسة إظهار على المعنى الاجتماعي على ضوء علم اللغة الاجتماعي.

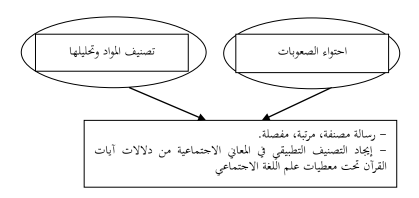
والالتزام بهذا المسار يقود الباحث إلى وجاه ظاهرتين متقابلتين هما الصعوبات والعراقيل ناجمة والعراقيل في جهة، مقابل المقومات والدوافع في جهة ثانية، والصعوبات والعراقيل ناجمة ومعترضة في عدم توفر النماذج الدراسية، كما أن المعاني تختبئ وراء جملة من الدلالات اللغوية، بالإضافة إلى ذلكم يتحتم البحث تفقة الألفاظ والمعاني أثناء دراسة الآي وكان من تكليفات الباحث الثقيلة الالتزام بمنهج البحث اللغوي قديما وحديثا وفي النهاية تكون الدراسة متوازيا ومعتدلا باحتواء على المعاني والألفاظ على حد سواء واعتدال.

أما المقومات والدوافع فهي التي تُمِدّ الباحث القدرة الكافية في دراسة الآي، ومن بين هذه الدوافع والمقومات هو أن القرآن الكريم عطاؤه متواصل في هيئة الإنجازات والكشوف عن مضامين الآي، وكانت المكتبات الإسلامية خير شاهدة على توفر هذا العطاء، لذلكم فمن السهل بدء جمع المواد المدروسة من المصادر، وبدور هذه المصادر ينمّي الباحث كفاءته الكتابية، ومن بعد الاحتواء على الصعوبات والعراقيل أصبحت الرسالة مصنفة ومرتبة ومفصلة.

وأما المسار الدراسي الذي عليه عامة المفسرين ومن قام بدراسة الآي بمنهج التفسير الموضوعي فيختلف نمطه من النمط الدراسي الذي قام الباحث في هذا الصدد فالمسار عندهم هو دراسة الآي والوقوف على المعنى العام ومن ثمة تتبع المنهج التفسير

العام، ولتوضيح ما وُصف في هذا الشرح البسيط، فينبغي بالاطّلاع على الرسم الفكريّ التوضيحي ما يأتي:





### و. مناهج بحث الرسالة

أما المنهج المتبع في استخلاص مراد البحث فهو تتبع الحوار الإلهيّ والحوار الإنساني الذي يشير إلى الدلالات اللغوية وأبعادها المعنوية ضمن الآيات، على أسلوب المنهج الاستقرائي والتحليلي وقد يتمُّ التطرُّق باللجوء إلى المنهج الاستنباطي والاستدلالي إن اقتضت الحال إليهما، فيصاغ أحدهما صياغة تحت معطيات علم اللغة الاجتماعي .

وأول منهج مستخدم في البحث الاستقراء، وهو استقراء ما أمكن من تأويلات آيات السورة من مادتها اللغوية وأبعادها التركيبية البيانية والمعنوية باستعانة مما كتبه اللغويّون والمفسرون، من إشارات أو ظواهر قد تلوح في جزئيات الآيات وحالاتها ، ومن ثم استجلاء المعاني التي لاحظها النحاة القدامي بقوانين نحوية؛ وصفية أو معيارية. وبعد تصنيف المواد بمقتضاها يأتي بعدئذ دور تفعيل هذه المواد المصنفة باستخدام منهج التحليل، وهو تحليل جزئيات بما تحملها من دلالات يمكن الاهتداء بها، فإن تجلّت الدلالات تتم بعد ذلك الاستدلالات بما توحي بها نصوص القرآن إلى توجيهات ، ومن هنا ينكشف المراد في آية إثر آية.

هاهي ذه المناهج المتبعة في الدراسة وإن اقتضت الحاجة إلى الركون إلى مناهج أخرى لا مانع لذلك إذ القرآن تعالج آياته بإخضاع مناهج عدة لتستضاء معانيه.

### ز. أهداف البحث وجداويه

### 1. أهداف البحث:

ومن المعلوم أنّ لكلّ بحث هدفا أو أهدافا وراءه، يحاول منشؤه الوصول إليها، والأهداف التي يسعى الباحث هنا يمكن إجمالها ما يأتي:

- أ) توضيح دلالات آيات القرآن الاجتماعية التي تتفتح للبحث والتنقيب، لمن كان شأنه حريصًا على استبيانة المعارف القرآنية.
- ب) تفهم نوعية التخاطب ونمطه في سورة القصص ليتجلى منه أساليب الخطاب في وأهميته في بيان الأوامر والنواهي في الآيات.
- ج) مراجعة النصوص القرآنية، يجعل القارئ يتفهم المعنى الزائد والمعنى الاجتماعي في ألفاظ الآيات ومعانيها.
- د) استجلاء مظاهر التغير الاجتماعي والتنشئة الاجتماعية في آي السورة، فيُظهر هذا الاستجلاء مجموعة من المفاهيم الخاصة بعد استقراء الدلالات اللغوية.

### 2. جدوى البحث

أما من حيث ما أفاد البحث فيمكن حصره بفائدتين؛ من خلال المطلبين الآتيين:

### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI أ) الفائدة الخاصة:

- 1) يفيد الباحث لاستيفاء شروط لازمة لإتمام الدراسة الجامعية.
  - 2) تمريس الطالب في دراسة ظواهر معينة في أساليب القرآن.
- 3) تنمية موهبة الباحث الكتابية على نمط علمي للخوض في حل مشكلات ناجمة مستحدثة.

### ب) الفائدة العامة:

وأما الفائدة العامة؛ فحصرها ما يلى:

بدأ استخدام هذه المناهج منذ سنوات قليلة في تحليل المضامين الفعلية لظواهر اجتماعية وسلوكية و اقتصادية وسياسية في المجتمعات الإنسانية، انظر منهج البحث العلمي، القواعد والمراحل والتطبيقات، د. محمد عبيدات ورفيقاه (ط 2 ؛ الأردن: دار وائل ، 1999م)، ص 49.

\_

- 1) تقديم المراجع للناس وللجامعات حيث تفيد من أراد الاطّلاع على دراسة تطبيقية من القرآن من منظار علم اللغة الاجتماعي.
- 2) إسهام -ولو بقدر ضئيل- في تطوير العلوم العربية والإسلامية على صورة إتيان البحث في مجال علم اللغة عامة.
- 3) تشجييع الأجانب ممن يلمُّ بالعربية لممارسة العطاءات الكتابية في مجالات تخصصهم، ولإبراز مقولاتهم لحل مسائل ناجمة في البلدان على ساحة العرب و المسلمين.

### ح. مخطط الرسالة:

تأتي الرسالة على صورة من المخططات الآتية: وهي تتألف من خمسة أبواب، الباب الأول هو التمهيد، وله ثمانية أقسام؛ الألف تحتوي على خلفيات البحث بينما تأتي الباء توضح كيف ثفهم الظواهر والاستشكالات أي يتم تحديد المشكلات فيه، وفي الجيم يتم التوضيح فيها على تعريفات مطروحة وعلى تركيز مجال الدراسة أي بأن تتوضَّح معالم البحث فيها، والدال تتمُّ فيها مراجعةُ الدراسات السابقة من هذا البحث، و في الهاء صورة عن البناء الشجري في مخططات الرسالة بالبيان والرسم الفكري التوضيحي، في الواو إظهار لمناهج البحث العديدة، وفي الزاي فيها تحديد أهداف البحث وجدواه، وفي الخاء فيها الضوء العام من مخطط الرسالة، الذي ها هو ذا نحن بصدد التعبير عنه.

والباب الثاني تقديم نظرية علم اللغة الاجتماعي، وفي الباب ثلاثة عناوين: الألف علم اللغة العام والجتمع، والباء: تلويح بنظرية علم اللغة الاجتماعي، والجيم :المعاني في المستويات اللغوية؛ وله أربعة أقسام: الأول في مستوى الأصوات يتناول المبحث طبيعة الأصوات العلمية ، والثاني في المستوى الصرفي بدراسة بنية الكلمات من ثم التعرف على المركبات فيها، والثالث في المستوى التركيبي وهو إيضاح عن تكوين الجملة وبنائها وثم الربط بأحوالها في الكلام، والرابع في المستوى الدلالي أيْ الإيحاء الاجتماعي، ومن خلال البحث يتعرف القارئ على العديد من دلائل لفظية ومعنوية ذات بعد اجتماعي.

والباب الثالث فيه التحاليل اللغوية في آيات القرآن والباب ثلاثة أقسام: الألف تبحث عن جدوى الدراسات اللغوية، والباء فيها ملاحظات اللغويين عن سورة القصص وفي الجيم وعي النص والسياق.

الباب الرابع الصور التطبيقية في آيات السورة ؛ وله أربعة أقسام الألف : الدلالات اللفظية والمعنوية ضمن آيات السورة، والباء : التخاطبات الماثلة ضمن آيات السورة، والجيم : المفهوم الزائد والمعنى الاجتماعي في عبارات السورة، والدال: مظاهر التغير الاجتماعي و التنشئة الاجتماعية في عبارات السورة.

الباب الخامس هو الخاتمة، وله قسمان الألف تبحث عن أهم نتائج البحث والباء تبحث عن الآثار المترتبة على البحث، ومن ثمَّ تُسرد المصادر والمراجع، والسيرة الذاتية وغيرها تواحدت في الملاحق.

### الباب الثاني

## نظرية علم اللغة الاجتماعي

### أ . علم اللغة العام والمجتمع

### 1. تحول بحث اللغة إلى بحث علم اللغة

غدت اللغة محطة النظرات لمن يهتم بالثقافة اللغوية منذ أقدم العصور، فقد أنتج الأقوام نظريات في فهم لغتهم وفهم ملامح ما تكلموه و عبروه، في عديد من الأفكار عن اللغة حسب بنائهم الفكري وإدراكهم الثقافي في أقطارهم المحيطة بمم في كرة هذه الأرض، وقد كان اليونانيّون يعبرون عن اللغة من منظار الفكر الفلسفي؛ فقد وصف أفلاطون (PLATO) أن اللغة ظاهرة طبيعية لاشأن للإنسان في وجودها؛ بينما لاحظ أرسطو (ARESTOTELES) بأن اللغة ظاهرة اجتماعية نشأت نتيجة للاجتماع البشري. 36 فالبيئة العربية لم تكن معزولة من فكر النظر بوصف اللغة والتعبير عن

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> أثبت هيرودوت (HER ODOTUS) (مؤرخ يوناني مهتم بتاريخ مصر وما حولها) دور الإنسان والطبيعة على حد سواء في نشوء اللغة؛ يذكر هيرودوت أنّ الفرعون (PESMITAC)، كان يعتقد أن شعب المصريين هم أعرق الشعوب و اعتقد أن اللغة المصرية القديمة هي أصل لغات البشر، وأراد أن يبرهن على ذلكم ،

طبائعها، فقد كان العرب معروفين بأن يحفظون سليقتهم اللغوية من حلال تنظيم الشعر والنثر الله الله والنثر الله ويقافتهم الله ويقوم المعلقات بعد تعليقها على جدار من جدران الكعبة المشرفة، في فترة من فترات جاهلية قبل نشوء الإسلام في الجزيرة العربية.

أما شعوب الأمم الآسيوية الشرقية كالهند والصين وشعوب الأمم في جنوب شرق الآسيا مثل إندونيسيا وماليزيا وغيرهما، فقد كانوا يحتفظون لغتهم من خلال كتاباتهم بالفنون الأدبية الآسيوية؛ كما في ملحمة مهاباراتا الهندية، 37 وأشعار كونفوتشُوية الصينية (Confucius) ، والقصص الشعبية الإندونيسية (سلوك سكارسا SULUK ]، وسلوك مالانغ غُوميرانغُ عُوميرانغُ عُوميرانغُ عُوميرانغُ عُوميرانغُ عُوميرانغُ عُوميرانغُ عُوميرانغُ عُوميرانغُ المتنوعة في جزر الأرخبيل الأندونيسية كحكاية إِلاَغَالِيْعَوْا (ILAGALIGO) ) البوقيسية، وهذه الفنون الأدبية كلها تحفظ أصالة لغات شعوب الأمم الآسيوية؛ أضف إلى ذلكم تحتفظ هذه الفنون المواد اللغوية وثقافتها.

وقد عرف ابن جنّي (المتوفى 392 هـ) عن اللغة بعبارة "حدُّ اللغة أصوات يُعبِّر بها كلّ قوم عن أغراضهم "<sup>39</sup> وقد توضح في هذا التعريف أن للّغة عناصر أساسية هي

فعزل طفلين حديثي الولادة في مكان منعزل (كوخ) لا يسمعان فيه أحداً وتعاهدهما بالطعام والشراب، فلما اكتمل نموهما أمر بإخراجهما؛ فكانت أول كلمة قالاها: بيكوس (BECOS) وهي كلمة يونانية قديمة معناها الخبز!، انظر هيرودوت، تاريخ هيرودوت، ترجمة عبد الإله الملاح، (ط 1 ؛ أبو ظبي : المجمع الثقافي، 2001

م)، ص 133 – 134

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> وقد لاحظ الباحث هذه الحقائق من سجلات رحلة ابن البطوطة الرحال المغربي الذي سجّل الأحداث وفنون الثقافة في جنوب شرق آسيا، انظر إلى شمس الدين محمد بن عبدالله الطانجي (ابن بطوطة)، تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار، (الرباط: أكاديمية المملكة المغربية، 1997 م)، ج 4، ص 116 – 120

<sup>38</sup> من أقدم التراث الثقافي النثري في جزيرة الجاوة الإندونيسية يتحدث عن قيم أخلاقية في التصوف والسلوك.

<sup>. 31</sup> من جني، الخصائص، ( القاهرة: المكتبة العلمية، 1995 م)، ج $^{39}$ 

الأصوات، ويستبعد التعريف عن الفهم الشائع؛ أن اللغة لابد أن تكون ظاهرة مكتوبة لدى المحتمع، ومن هنا كان ابن جني يوضح طبيعة اللغة من جانب، ووظيفتها من جانب آخر، ومن بعد ابن حني عرف اللغة ابن خلدون فقال:

اعلم أن اللغة -في المتعارف عليه- هي عبارة المتكلم عن المقصود، وتلك العبارة فعل لساني ناشئ عن القصد بإفادة الكلام؛ فلا بدّ أن تصير مَلَكَة مُتَقرّرة في العضو الفاعل لها وهو اللسان، وهو في كل أمة بحسب اصطلاحاتهم.

وكان للأوروبيين تعريفات للغة يساقونه ضمن فهمهم الثقافي ومن بين هذه التعريفات هي ما وصفها أندري مارتنييه [ ANDRE MAR TINET ] : " إن اللغة أداة تواصل، تحلل وفقها خبرة الإنسان بصورة مختلفة في كلّ بحمّع إنساني عبر وحدات تشتمل على محتوى دلالي وعلى عبارة صوتية "<sup>41</sup> ورأى أنطوان مييه [Antoine Meillet متحاسك مرتبط بسائل التعبير المشترك بين مجموعة متكلمين، وبينما عبر فردناند دي سوسير [Ferdinand de Saussure] أن اللغة واقع مكتسب واصطلاحي، ومؤسسة اجتماعية وهي تنظيم من الإشارات المغايرة، في حين أدوارد سابير [Sapir مؤسسة غير غريزية لإيصال الأفكار.

ومن التعريفات السابقة تُعرَف طبيعة اللغة أنها رموز، أي مجموعة من الرموز تكون نظاماً متكاملاً، وهذه الرموز تتمثل في حياة الإنسان، بما يراه في يومه مثل: إشارات المرور هي رموز ضوئية، والإشارة الضوئية الصادرة من السفن، وأعلام الجيوش والكشافة؛ وفي الإنسان أصوات صادرة عن طريق نطق الإنسان، وهي تُعتبر رموز تتألف من عدد كبيرة من الأصوات التي تتكون في الكلمات ومن ثم في الجمل، فتُعبّر بذلك عن الحضارة الإنسانية والفكر الإنساني.

وأمّا البحث العلمي في اللغة فهو ظاهرة حديثة نسبياً، وشبيه بهذا الأمر البحث العلمي في فروع المعرفة الأخرى، فالإنسان ينام في راحة الليل والنهار منذ أن وُلد من

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> عبد الرحمن بن خلدون، تاریخ ابن خلدون (مقدمة)، ( بیروت: دار الفکر، 2001م )، ج 1، ص 753.

<sup>. 36</sup> عمد أحمد حماد ، علم اللغة العام ،، ( ط 1 ؛ الرياض : دار الإشبيليا، 2003 م) ، ص 41 عمد أحمد حماد ، علم اللغة العام ، ص 45 .

بطن أمه، ولكن النوم الحقيقي وما جرى فيه من سبات وحُلم وتريّح في أعضاء الجسم والدماغ، لايعرفه الإنسان إلا بعد بحثه وسعيه العميق للإدراك عن حقيقته وأسراره، وكذلكم بالنسبة إلى اللغة، قد عرفتها الأمم والشعوب في مختلف أطراف البلدان، فاللغة قديمة قدم المجتمع الإنساني، أي منذ أن خلق الله آدم أب البشر؛ ولكن البحث في اللغة وفي علمها لم يظهر إلا في إطار التقدم العلمي، ولذلكم فهو أمر حديث نسبيا في تاريخ الإنسان. 43

إنّ بحث اللغة لايكتفي بالتعرّف على اللغة وأنواعها في المحتمع البشري، بل البحث يتسع إلى معرفة وصف مادتها، وطبيعتها، ونشأتها، وعمليات تغيرها؛ أضف إلى هذا، من الضرورة أن تُتعرّف إلى البني والنظم والمعايير التي تحكم عمليات النشأة والتغييرات في نمو اللغة، والنتيجة في عملية البحث اللغوية تتحقق في صدور عدد من أنظمة علمية تنتج فروعاً من العلوم منها: علوم اللغة الحديثة، وفي مقدمتها هو علم اللغة العام.

وعلم اللغة العام في أبسط تحديده بمفهومه العلمي هو: "دراسة اللغة على نحو علمي"، <sup>44</sup> ويعني بهذا التحديد أن الدراسات اللغوية موضوعية وليست انطباعية ذاتية. وقد أدت هذه الدراسة إلى بروز كثير من الحقائق والجالات وإلى ظهور من المناهج كثيرة؛ ومن مجالات الدراسات اللغوية بالترتيب: الأصوات، وبناء الكلمة، وبناء الجملة، والدلالة. وهذا الترتيب يختلف عما كان عليه القدماء من قبل، فقد كانوا منطلقين في البحث اللغوي –كأمثال سيبويه وجمهور نحاة العرب من قضية الجملة والإعراب إلى قضية البنى الصرفية، ثم الأصوات، أي الوحدات الأكبر إلى الوحدات الأصغر. <sup>45</sup>

ومن مناهج الدراسات في علم اللغة الحديث تلكم التي تتفرع عند أغلب اللغويين المحدثين إلى أفرع أربعة على ما يأتي :

<sup>43</sup> محمود فهمي حجازي، مدخل إلى علم اللغة، (ط 4؛ القاهرة: دار قباء الحديثة، 2007 م)، ص. 14.

<sup>44</sup> محمود فهمي حجازي، مدخل إلى علم اللغة، ص 21.

<sup>45</sup> محمود فهمي حجازي، مدخل إلى علم اللغة، ص 23 .

## أ ) منهج علم اللغة المقارن ( Comparative Linguistics )

يقصد به دراسة اللغة أو دراسة ظاهرة منها، في فترة زمنية معينة أو فترة متعددة، في ضوء لغة أخرى، شريطة أن تكون اللغتان المدروستان من فصيلة واحدة، أو من أسرة لغوية واحدة؛ كلغة صينية واليابانية، أو الملايوية الإندونيسية والطغالوغية الفلبينية والتايلاندية، أو العربية والعبرية، أو الانكليزية والألمانية، والفرنسية والإسبانية. وليس من شأن هذا المنهج الدراسي أن يقارن بين اللغات التي ترجع إلى أصول مختلفة كالمقارنة بين العربية والإندونيسية. وعلم اللغة المقارن قد يستخدم في مقارنة لهجات لغة واحدة بعضها ببعض في فترة زمنية محددة كلهجة ماليزية وإندونيسية، ولهجة جزائرية وسورية.

و قد صنف علماء اللغة لغات العالم وفقًا لما بينها من علاقات وقد حددوا هذه العلاقات بما يأتي: 46

## . Genetical Relations علاقات قرابة

وقد لاحظ اللغويون تماثلاً في بعض العناصر اللغوية بين الألمانية والإنكليزية، وقد عدوا هذا إلى أن اللغتين تنتميان إلى أصل مشترك تطلق عليه اللغة الجرمانية وبين اللغتين قرابة، والقرابة هنا تُعَدُّ مجموعة من العلاقات اللغوية تقع في المستويات أو تقع على درجات أشبه ما تكون بالعلاقات الأسرية بين الأم والابن أو الأخت بأختها.

# . Cultural Relations علاقات ثقافية ( 2

تنشأ هذه العلاقة نتيجة اتصالات واقعية بين مجموعات بشرية في قضية اللغة. فالعربية والفارسية لغتان لهما علاقات ثقافية مشتركة تبدو فيما اقترضته كل لغة من الأخرى من ألفاظ تتصل بثقافتهما أي ثقافة العرب والفرس. وليس بين العربية والفارسية قرابة، فالعربية لغة سامية والفارسية لغة هندية أوروبية.

## 3) علاقات بنيوية أو شكلية

تكون هذه العلاقات بين لغات ليس بينها علاقة قرابة أو علاقة ثقافية، وعلى سبيل المثال لاحظ اللغويون وجوه شبه قوية بين اللغة الإنكليزية والصينية لإيثارهما طريقة

<sup>46</sup> محمد أحمد حماد ، علم اللغة العام ، ص 450 .

مشتركة في بناء الكلمات كما أنهم لاحظوا وجوه شبه قوية بين العربية والسنسكريتية لإيثارهما منهجا مشتركا في تصريف الكلمات.

إن دراسة الشبه بين كل مجموعة من اللغات قد انتهى أنها تتشعب عن لغة واحدة امتدَّت فروعها شيئا فشيئا مع الزمن وقد أصبح في مقدور علم اللغة المقارن أن يعيد بناء لغة الأم . Reconstruction

. Descriptive Linguistics ب منهج علم اللغة الوصفي

موضوع البحث في المنهج الوصفي يقع على أساس تفسير الوضع القائم للظاهرة اللغوية ويكون الوصف في الظواهر اللغوية، وفي تحديد ظروفها، وأبعادها، وفي توصيف العلاقات بينها، بحدف التوصل إلى وصف علمي دقيق متكامل للظاهرة، ويقوم على الحقائق العلمية المرتبطة بها، فتوصيف لغة ما أو لهجة ما في مستوى واحد أو عدة مستوياتما يكون بحدف التوصل إلى معرفة بنيتها الصوتية، أو طريقة تضام أصواتما [صوامت، وصوائت] لتكوين وحدات لغوية أكبر، أو بحدف توصيف طرق بناء مفرداتما ( المستوى المورفولوجي أو الصرفي ) أو بحدف توصيف علاقة مفرداتما بعضها البعض في وحدات أكبر ( المستوى النحوي ) أو بحدف التعرف على أساليبها ( المستوى الأسلوي). تنتهي الدراسة العلمية للغة عندها بالوقوف على طبيعة ما تمَّ وصفه من حوانب اللغة كما هو في واقعه الفعلي، دون التطرق لما يجب أن تكون عليه الظاهرة اللغوية أو مدى صحتها أو عدمها، وذلك لأن الوصف للظاهرة اللغوية هو الهدف الأول والآخر حسب مقررات المنهج الوصفي 48.

ولهذا يعتمد أساس البحث في هذا لمنهج على تركيز مبادئ أساسية في البحث:

1) تحديد مكان الدراسة

يجب على الباحث اللغوي أن يُحدِّد في وصفه عن الاستعمالات اللغوية التي تنتمي إلى بيئة لغوية معينة.

48 موسى حامد موسى خليفة، مناهج البحث العلمي، (ط1؛ الرياض: درا الرشيد، 2009م)، ص

. 35

<sup>47</sup> محمد أحمد حماد ، علم اللغة العام ، ص 451 .

## 2) تحديد زمان الدراسة:

الباحث اللغوي يجب عليه أن يحدد وصفه عن الاستعمالات اللغوية في فترة زمانية محددة

# 3) تحديد المستوى اللغوي والمدروس

بمعنى التوجه إلى الدراسة الظاهرة المعينة في لغة النص (القرآن، والحديث، والشعر، والنشر، والرسائل الأدبية وغيرها) أو الفرق بين الفصيح واللهجات، أو اللغة العلمية، واللغة الأدبية أو الفنية إلى آخر هذه المستويات التي تختلف فيها الظواهر أو تختلف فيها وظائف اللغة.

وتطور المنهج الوصفي في دارسة اللغة حتى صار اليوم علماً له أسسه ونظمه وضوابطه ، وأصبح يسمى علم اللغة الوصفي ، ونتج عن ذلك التطور ظهور عدد من المدارس الوصفية منها المدرسة البنيوية ، ومدرسة النحو التحويلي التوليدي ، ومدرسة القوالب.

# Structuralism المدرسة البنيوية (أ)

مؤسس هذه المدرسة يرجع إلى فيردناند دي سوسير من محاضراته في جامعة جنيف بين 1916–1911م، إذ قام تلاميذه بجمع محاضرات هو 1911م، ونشرها في كتاب بعنوان " محاضرات في علم اللغة " 1916م، وتتلخص مبادئ هذه المدرسة، التفريق بين ما يُسمى باللسان (La Langue) وما سماه بالكلام (La Parole)، فاللسان هو: الأنظمة وأنماط الأبنية التي ترجع إلى منطوقات اللغة ، أي أن اللسان هو نظام من المواضعات والإشارات التي اشترك فيها جميع أفراد مجتمع لغة ما ، وتتيح لهم الاتصال اللغوي فيما بينهم . أما الكلام فهو المنطوق الفعلي من اللغة، أي ما ينطقه الفرد حقيقية تنزيلاً لما يختزنه في ذهنه ، وأذهان جميع أفراد مجتمعه اللغوي، كما ذكر دي سوسير في تعريفه للغة ( اللسان ) هو اللغة، والكلام هو تحوّل اللسان إلى واقع منطوق. ويتصف اللسان (اللغة) عند سوسير بأنه اجتماعي وجوهري ، ومستقل عن الفرد،

<sup>49</sup> محمد أحمد حماد ، علم اللغة العام ، ص 447 .

بعكس الكلام الذي يتوقف على إرادة الفرد وذكائه وبناء على ذلك فاللسان (اللغة) عنده يمثل الجانب التحتي لأن يشتمل على أنماط منتظمة  $^{51}$  ( الصوتية والصرفية، والنحوية، و الدلالية، والتركيبية، والأسلوبية... [+]).

Transformation Generative (ب) مدرسة النحو التوليديّ التحويليّ (Grammar

فرَّق هاريس (Zelliq Harris) بين مجموعتين من الجمل وهو منشئ المدرسة التحويلية التوليدية، وهي الجمل النواة، والجمل غير النواة التي يتم اشتقاقها من الجمل النواة بواسطة القواعد التحويلية، مثال: كتب التلميذُ الدرسَ، جملة نواة، وتشتق منها عن طريق التحويل جملة غير نواة هي كُتِبَ الدرسُ، فالعلاقة التحويلية بين الجملتين هي فعل متعدّ مبنيّ للمعلوم + مورفيم المعلوم + اسم "1 + "اسم "2"، وفعل مبني للمجهول + مورفيم المجهول + اسم "2"، فهنا عن طريق التحويل أستبدِلَ مورفيم البناء للمعلوم بمورفيم البناء للمجهول ، وحُذف الاسم "1" ووضع بدلاً عنه الاسم "2" ، ومن بعده جاء نعوم تشومسكي [AVRAM NOAM CHOMSKY] وقفز بالمدرسة التحويلية قفزة نوعية ،وذلك بمهاجمة المنهج البنيوي في اعتماده على الفونيمات والمورفيمات في الدراسة ، فهو يرى أن هذا غير جُحْدٍ بسبب أنّ كلّ لغة فيها عدد محدّد من الفونيمات والمورفيمات ، غير أن عدد الجمل في أي لغة هو عدد غير متناهٍ، إذ لا حدُّ لعدد الجمل الجديدة التي يمكن إنشاؤها، كما يرى أن المدرسة البنيوية غير قادرة على شرح العلاقات التي يمكن أن تقوم بين مختلف الجمل، فقد تشترك جملتان في الشكل، وتختلفان في المعنى اختلافاً جذرياً، فالجملتان من حيث الشكل الخارجي متطابقتان، بينما تختلفان في المعنى كلياً، كما يرى أن هناك جملا تحتمل معنيين مختلفين، دون أن يميّز الشكل الخارجي بينهما مثل قول أحد : (كان عِقابُ خالد صارماً )، فهنا يحتمل أن يكون معنى الجملة

50 موسى حامد موسى خليفة، مناهج البحث العلمي، ص 15 .

<sup>51</sup> رمضان عبد التواب ، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي، (ط 3 ؛ القاهرة : الخانجي، 1997م )، ص. 183 – 184 .

 $<sup>\</sup>frac{52}{1}$  أستاذ تشومسكي و أحد مؤيدي نظريته.

أن خالدا (مُعاقَب ) أي هو مَنْ وقع عليه العِقاب، ومن المحتمل أيضاً أن يكون خالد هو من عاقب غيره عقاباً صارماً. 53

هذه الأمور وغيرها هي التي قادت تشومسكي إلى التفريق بين بنيتين للجمل، الأولى سماها البنية السطحية الظاهرة (surface structure)، وهو الذي يُنطق فعلاً من كلام .والثانية سماها البنية العميقة (deep structure) وهي التي تكون فيها العلاقات المعنوية ( الدلالية ) واضحة، وما يُنظّم العلاقة بين هاتين البنيتين هو القوانين التي تُطبق على النوع الثاني ( العميق ) فيتحول إلى ( سطحي )، وهذه القوانين سماها القوانين التحويلية ( Transformation Rule ). ولذا سميت مدرسته بالمدرسة التوليدية التحويلية . ومن ذلك يُفهم أن نظرية تشومسكي ( النظرية التوليدية التحويلية ) بُنيت على الأسس الآتية:

## (Generative): التوليدية (1)

يمكن لأيّ لغة أن تنتج عدداً من الجمل الصحيحة نحوياً ، وعليه يستطيع أيُّ فرد إنتاج جملة أو جمل لم يسبق أن نطق بما أحدٌ من قبلُ ، مع صحتها ومطابقتها لقوانين اللغة مثل قول أحد : "كتبتْ مروحةُ السقفِ بحثاً لغوياً فلسفياً مميزاً ونالت عليه درجة الماجستير" . وكذلك يرى الجملة في اللغة، فكل جملة في لغة ما هي عبارة عن هيكل يمثل قانون التركيب، ويأتي المتكلم بملء هذا الهيكل بمادته اللفظية (المفردات)، ولا يصح أن نقول أن هذه الجملة أو تلك غير صحيحة ما دامت ملتزمة بالقواعد النحوية للجملة في لغة ما.

#### ( Transformation): التحويليّة (2)

وهو أن تُحوَّل مكوناتُ الجملة من مواضعها ما دامت تحتفظ بالعلاقات التي تربطها مع بعضها بعضا ، وهذا مطابق على أغلب اللغات خاصة العربية التي تتميز

<sup>53</sup> رمضان عبد التواب ، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي، ص 187 – 190 .

أنظر إلى نعوم تشومسكي، أفاق جديدية في دراسة اللغة والعقل، ترجمة عدنان حسن من الموضوع الأصلي ( New Horizons in the study of language and mind )، (ط 1 ؛ اللاذقية سوريا : دار الحوار ، 2009 م ) ص 10-31 .

بطواعية عالية في تغيير أوضاع المفردات داخل التركيب بوجود العلامات الإعرابية التي تميّز الوظائف النحوية للمفردات داخل التركيب مهما كانت مواضع تلك المفردات داخل التركيب، كما اعتمد تشومسكي فكرة أقرب إلى ما ذهب إليه دي سوسير وهو أنه يفرّقُ بين نوعين من البني: البنية العميقة عنده هي القواعد النحوية والدلالية للغة بينما البنية السطحية هي الكلام

# (3) مدرسة القوالب

تشترك هذه المدرسة مع تشومسكي في ما ذهب إليه في أن هناك جانبين في دراسة اللغة هما الكفاءة Competence والأداء Performance والأداء يتمثل في تنزيل تلك مهمة القواعد اللغوية هي تقديم نموذج للكفاءة، بينما الأداء يتمثل في تنزيل تلك الكفاءة إلى الواقع (الكلام)، وترى أن التحليل اللغوي يعنى طائفة من الإجراءات لوصف اللغة ، ويعتمد على وحدة نحوية أساسية تسمى القالب، وترد هذه الوحدة ضمن مركب على هيئة سلسلة من العناصر تقع ضمن مستويات محددة من المستويات النحوية المختلفة، والقالب هو عبارة عن ارتباط الموقع الوظيفي والوحدات التي تشغل هذا الموقع ، والوحدات التي تشغل الموقع مؤلفة من وظيفة وشكل . فمثال للمواقع الوظيفية في قول أحد ( ضَرَبَ محمدٌ حالِدًا ) ثلاثة مواقع: هي:

- ((أ) موقع المسند: تشغله كلمة (ضرب) / (وظيفة + شكل).
- ((ب) موقع المسند إليه: تشغله كلمة (محمد)/ (وظيفة + شكل).
- ( ج ) موقع المفعول : تشغله كلمة ( حالد)/ ( وظيفة + شكل).

فهنا يمكن أن تتغير مواضع المواقع الوظيفية، فالوظيفة والشكل تتمثلان في أن الموقع الوظيفي يمكن أن يشغله واحد من فئة الشاغلات القابلة للتبادل بينها، وتصنف إلى أشكال، مثلاً موقع المسند إليه يمكن أن يشغله شاغل (ضمير، أو علم، أو عبارة اسمية .. الخ).

والقوالب أنواع حسب مكوناتها التي تشكِّلها، منها القالب الإجباري الذي يرد في كل حالات ظهور البنية اللغوية ، ومنها القالب الاختياري ، والقالب الأساسي ،

والقالب الثانوي ، والقالب الثابت وهو الذي يثبت موضعه في التركيب ولا يتغير . ونأخذ المثال الآتي لهذه الأنواع من القوالب وهو: (المثال): المناهج الجامعية الجديدة نقلت طالبات الآداب عبر المؤسسات العام الماضي، فالجملة السابقة تكوَّنت من سلسلة من القوالب وهي: مسند إليه : عبارة اسمية ( المناهج الجامعية الجديدة ) + مسند : فعل متعدي (نقلت) + مفعول به : عبارة اسمية ( طالبات الآداب) + مفعول فيه ظرف مكان ( عبر المؤسسات) + عبارة ظرفية + مفعول فيه ظرف زمان ( العام الماضي).

فهنا القوالب الإجبارية في التركيب السابق هي: المسند إليه ( المناهج )، والفعل المتعدي ( نقلت). والقوالب الاختيارية هي المفعول فيه ( عبر المؤسسات ) و ( العام الماضي). والقوالب الأساسية هي: المسند والمسند إليه معاً في قالب واحد، والقوالب الثانوية هي الصفات ( الجامعية، والجديدة،) إضافة للإضافة ( المضاف إليه ) كلمة ( الآداب). وقد يتم ترتيب المركبات القالبية ( قوالب التركيب) في شكل عدد من المستويات – أكثرها شيوعاً – هي الكلمة : التي تمثّل المستوى النحوي ، والذي يُحلَّل إلى مستوياتها المكوِّنة لها (المورفيمات)، العِبارة : وهو المستوى النحوي الذي يُحلَّل إلى المجموعات الكلمات ذات الأبنية إلى مكوناتها الصغرى ( الكلمات)، ومستوى التركيب : وهو المستوى النحوي الذي تُحلَّل عناصره إلى مكوناتها ( مسند ومسند إليه ، وتكملة أو وهو المستوى الخملة : وهو المستوى الذي ثُملًل فيه الجمل الكُبرى إلى أضغرة .

فإذن علم اللغة العام الحديث يرجع مصطلحه إلى الرائد اللغوي السويسري فيردناند دوسوسير الذي ألقى المحاضرات في أوروبا بيّن من خلالها طبيعة اللغة ووظيفتها، ومن بعده تتابعت عديدة من مؤلفات كثيرة، من أيدي أعلام اللغة الأوروبيين الذين تناولوا في مؤلفاتهم نظرية اللغة ومناهج التحليل اللغوي مثل بلومفيلد [ Bloomfield ]، جليسون [ Hookt ]، هوكيت [ Hookt ]، مارتينيه

55 رمضان عبد التواب ، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي، ص 191 - 196 .

[ Martinet ]، ياكوبسون [ Jacobson ]، تشومسكي، روبينس [ Robins ]، وليونز [ Lions ].

## ج) علم اللغة التاريخي

و ترتكز دراسة علم اللغة التاريخي على دراسة تاريخ اللغة من أقدم نصوصها المدونة إلى الوقت الحاضر، أي إنه يبحث في اللغة منذ بداية اكتشافها، يقصد بعلم اللغة التاريخي دراسة تطوّر اللغة عبر الزمن الذي تسلكه اللغات في التغيّر من فترة إلى أخرى و أسباب التغير ونتائحه، ويُقصد بتتبع التطور الذي يطرأ على اللغة، هو ما يطرأ على الأصوات و الصرف و النحو و الدلالة؛ فيعتمد علم اللغة التاريخي في دراسته على الوثائق الثابتة تاريخياً و تظهر هذه الوثائق في عدة أشكال، مثل النقوش المحفورة على الصخور والحجارة و على جوانب الجبال وفي الألواح الخشبية أو الطينية المحفورة.

# د) علم اللغة التقابلي

يتناول هذا العلم عن دراسة للغتين أو أكثر أو للهجتين مختلفتين من لغة معينة، بحدف إيجاد أوجه الاختلاف؛ ووجه التفريق بين المقارن والتقابلي هو أن المنهج المقارن هدفه المقارنة بين لغتين أو أكثر من فصيلة واحدة لبيان شكل اللغة الأم، أما المنهج التقابلي فهو يقابل لغتين من فصيلتين مختلفتين كالعربية والإندونيسية، كما أن المنهج المقارن يركز على أوجه الاتفاق بين اللغات بينما المنهج التقابلي فيركز على أوجه الاختلاف بين اللغات بغرض تعليمي.

ومما لاشك فيه أن اكتشاف منهج التحليل التقابلي وتأصيله وتطوير أدواته قد عاد على علم اللسانيات وعلى المتخصصين فيه بالنفع الكثير. فقد أسهم هذا المنهج في تصنيف لغات العالم المختلفة إلى عائلات لغوية متعددة وذلك من خلال دراستها دراسة تقابلية مقارنة أظهرت بوضوح قواسمها المشتركة التي سهلت عملية فرزها وتصنيفها تحت عائلات مختلفة.

57 محمود فهمي حجازي، مدخل إلى علم اللغة ، ص 30 .

<sup>56</sup> محمد أحمد حماد ، علم اللغة العام ، ص 249 .

# 2 . علم اللغة والمجتمع الإنساني

وأما علاقة علم اللغة و المجتمع الإنساني فيمكن إيجازها ضمن هذه الدراسة، وقد أشير سابقا أن اللغة نشاط إنساني، إنها استجابة ضرورية لحاجة الاتصال بين الناس جميعا، ولهذا السبب يتصل علم اللغة اتصالا شديدا بالعلوم الاجتماعية، وأصبحت بعض بحوثه تدرس في علم الاجتماع، فتُنشئ فرعا من العلوم يسمى علم الاجتماع اللغوي، الذي عرف لاحق باسم علم اللغة الاجتماعي، والموضوع الرئيس لهذا العلم هو محاولة الكشف عن علاقة بين اللغة والحياة الاجتماعية وأثر الحياة الاجتماعية في الظواهر اللغوية المختلفة؛ ويقول فندريس [Joseph Vendryes]:

في أحضان المحتمع تكوّنت اللغة ووجدت يوم أحسّ الناس بالحاجة إلى التفاهم بينهم، وتنشأ من احتكاك بعض الأشخاص الذين يملكون أعضاء الحواس ويستعملون في علاقاتهم الوسائل التي وضعتها الطبيعة تحت تصرفاتهم، الإشارة إذا أعوزتهم الكلمة والنظرة إذا لم تكف الإشارة.

هذا يعني أن الارتباط بين اللغة والحياة الإنسانية قوي، فالإنسان بدون لغة لا يتمتع بالإنسانية الكاملة، ولو كان عقله وأفكاره في مستوى أعلى بكثير من مستوى النباغة، ومن البديهي أن يعرف كل إنسان أن العقل لا يبلغ نموه إلا بعد أن يتمكن الإنسان من النطق كل التمكن.

بشكل عام إن علاقة علم اللغة بالمجتمع تظهر بوظائف هذا العلم في تحليل لغات البشر وبناء أنظمتها والتعليل والتحليل في موادها اللغوية لتتضح اللغة في شكلها ووظيفتها في المجتمع الإنساني، بالإضافة إلى ضرورة التوضيح في العلاقة بين اللغة ذاتها بالمجتمع الإنساني في هذا البحث.

فاللغة ظاهرة تتحقق في مجتمع إنساني، أي دراسة الظاهرة اللغوية تتم حين يكون هناك تفاعل لغوي بين متكلم ومستمع على الأقل، وموقف لغوي يحدث فيه الكلام وتتوزع فيه الأدوار والوظائف وفق قواعد متعارف عليها داخل المجتمع. فاللغة مستوى من الثقافة، والمقصود بما أنظمة التقاليد والعادات والأفعال وردود الأفعال، فاللغة هي المميز

<sup>58</sup> رمضان عبد التواب ، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي، ص. 126.

الأهم عن ثقافة المجتمع، إن تعليم اللغة يراعي خصوصيات المجتمع، سواء لأبنائها أو لغيرهم. واللغة اتفاق في المجتمع الكلامي؛ والمقصود به الاتفاق اللغوي مع تعدد الثقافات، واللغات، كما هو الشأن في اللغة الإندونيسية التي تعد اللغة الرسمية للعديد من المحافظات مع تنوع في الثقافات، واللغات المحلية، واللغة اتصال وهذا الاتصال هو الاهتمام بأنواع الاتصال المحتلفة التي يطبقها كل مجتمع بطريقته الخاصة. واللغة أحداث كلامية أي اللغة حدث يجري وفق ضوابط اجتماعية محددة، والمقصود به مراعاة المقام الذي تتم فيه عملية التخاطب بين المتكلمين، فلكل مقام مقال، واللغة تأدية لوظائف عديدة، ومنها الوظائف الآتية: التوجيه، والإحالة، والإبلاغ، والمجاملة وهي مختلفة عن بعضها البعض، كما أن لغة التحية والشكر تختلف من مجتمع إلى آخر.

إن اللغة قانون اجتماعي أي مؤسسة اجتماعية تنفذ إلى كل جوانب الحياة، وهي التي تفضح عن العلاقات الشخصية والقيم الثقافية والاجتماعية، بل لعلها هي الوسيلة الوحيدة للإفصاح عن هذه القيم وتلك العلاقات "وهي نظام من العلامات الذي يعبر عن الأفكار". 59 واللغة لها دور كبير في المجتمع، حيث يلقى هذا الدور عبئا ثقيلا على خبراء علم اللغة وعلم الاجتماع للكشف عن أبعادها وتفسير اتجاهاتها لتحديد وجوه التأثير المتبادل بين علم اللغة والمجتمع، وهذا ما يعلل ظهور علم اللغة الاجتماعي. ثم إن لغة الشخص تحددها عوامل كثيرة منها الموقف الاقتصادي، والمستوى التعليمي، والتقييم الذاتي، والرغبة الخاصة، والحالة الخاصة، وعوامل أخرى، فاللغة هي السلوك الاجتماعي الكامل ولا مناص من فهم اللغة من المجتمع ومن فهم المجتمع من اللغة. 60

# ب- تلويح بِنَظَريّة علم اللغة الاجتماعي

59 فردنان دي سوسير، فصول في علم اللغة العام، ترجم الكتاب إلى العربية أحمد نعيم الكراعين، (اسكندرية : دار المعرفة الجامعية، د. ت)، ص 40

<sup>60</sup> محمد أحمد حماد، علم اللغة العام، ص 205

ليس المقصود بهذا العلم أنه تركيبة من كلمتي من علم اللغة وعلم الاجتماعي أو أنه مزج بينهما، وإنما يعني ذاك العلم الذي "يدرس اللغة في علاقتها بالمجتمع" أنه مزج بينهما، وإنما يعني ذاك العلم الذي العلم الذي ترتبط بوظائفها الاجتماعية والثقافية. ولكن ينبغي التنبيه أن دراسة اللغة وعلاقتها بالثقافة والمجتمع حقل عريض وواسع الأطراف، ولا يسع بحثها من خلال فرع واحد من العلم للقيام بهذه المسؤولية وتولي شؤونها، فهنالك من العلوم تتناول موضوع المجتمع واللغة قد يتفق مع المضمون بشكل أو بآخر مع علم اللغة الاجتماعي؛ وقد يختلف في المنطوق مع علم اللغة الاجتماعي، مثل علم اجتماع اللغة، أو علم الاجتماع اللغوي، علم الأنثربولوجي أو الأنثروبوجية اللغوية، علم اللغة الأثنولوجي.

ومصطلح علم اجتماع اللغة وعلم الاجتماعي اللغوي قد درج بعض الباحثين على استخدامه على أنه مترادف مع علم اللغة الاجتماعي، بينما قال بعضهم إنه مختلف في درجة الاهتمام، ذلك أن الفرق بين المدلولين يظهر في التركيز على جانب دون آخر، والاهتمام بالجانب اللغوي أو الجانب الاجتماعي يتميز أي باحث من غيره في الجانب الذي هو أقدر من غيره أي الجانب اللغوي أو الجانب الاجتماعي.

واللغة وقوانين تطوّرها لا يمكن وعيها بمعزل عن حركة المجتمع الناطق بها في الزمان والمكان المعيّنين، لأن فيها من الإنسان فكره وطرائقه الذهنية، وفيها من العالم الخارجي تنوّعه وألوانه، وهذه النظرة الاجتماعية إلى اللغة أكدها العالم (فيرث) بقوله:

"لنبدأ نعتبر الإنسان ليس مفصولًا عن العالم الخارجي الذي يعيش فيه، إنه ليس إلا جزءاً منه ... فكلامك ليس مجرد تحريك اللسان أو اهتزاز في الحنجرة، إنه أكثر من ذلك نتيجة لعمل العقل في تأدية وظيفته كمدير للعلاقات، لتحفظ عليك سيرك في المحيط الذي تعيش فيه. 63"

<sup>1</sup> مدسون، علم اللغة الاجتماعي، ترجمة محمود العياد من موضوع Sociolinguistics (ط 1 ؛ القاهرة : عالم الكتب، 1990 م )، ص 12.

<sup>.41</sup> م)، ص. 1997 م)، ص. 41 ما محمد بشر، علم اللغة الاجتماعي، (ط3؛ القاهرة: دار الغريب، 1997 م)، ص.  $^{62}$ 

 $<sup>^{63}</sup>$  هادي نمر، علم اللغة الاجتماعي ، (ط1 ؛ بغداد: الجامعة المستنصرية،  $^{63}$  م )، ص

وتكمن وظيفة هذا العلم في هذه المقولة عن الكيفيات التي تتفاعل بها اللغة مع المجتمع والنظر في التغيرات التي تصيب بنية اللغة استجابة لوظائفها الاجتماعية المختلفة مع بيان هذه الوظائف وتحديدها 64 . فاللغة لا يمكن فهمها أو درسها وتحليلها أو تعليمها وتعلمها منعزلة عن سياقها الاجتماعي، والمجتمع بكل ما فيه ومَن فيه؛ لابد أن يؤثر في اللغة بكل مستوياتها أصواتا، وصرفا، ونحوا، ودلالة، وألفاظا.

وهناك معنيان هامان لفهم موضوع علم اللغة الاجتماعي كعلم مستقل ومستقر عن علوم اللغة العام والعلوم الاجتماعية بصورة عامة، إذ إن هذا العلم بمعناه الواسع يُعنى بدراسة الواقع اللغوي في أشكاله المتنوعة باعتبارها صادرة عن معان اجتماعية وثقافية مألوفة وغير مألوفة، 65 ويشمل هذا العلم دراسة العلائق بين اللغة والمجتمع، ومن ضمن هذا العلائق موضوع علم الأعراف الذي يدرس اللغة لا لذاتها، وإنما باعتبارها تعبيرا عن سلالة معينة عن شعب وعن حضارة، وكما يشمل هذا العلم بدراسة تلك المحاولات التي يمكن أن تلحق بعلم اللغة العام؛ منها طرق التكلم، وموقف المتكلم والمخاطب، واللهجات، وصور المحكومة بقواعد استخدام اللغة، ومشكلات الاتصال اللغوي، والتغيرات اللغوية على المستوى الجغرافي والاجتماعي والثقافي للغات المختلفة أو داخل اللغات كل واحدة، وتحديد مواطن والاجتماعي والأطالس اللغوية والتعددية اللغوية. 66 بالإضافة إلى ذلكم يدخل ضمن علم اللغة الاجتماعي بمعناه الواسع ميادين أخرى كتحليل الخطاب السياسي والأدبي والديني والإعلامي إلخ، مع الاعتماد على سوسيولجيا ظاهرة الكلام التي لا تتعرض والديني والإعلامي إلخ، مع الاعتماد على سوسيولجيا ظاهرة الكلام التي لا تتعرض للمعطيات اللسانية إلا كوسيلة اجتماعية.

أما فهم هذا العلم بمعناها الضيق فيهتم بالخطوط العامة التي تميز المجموعات الاجتماعية من حيث إنها تختلف وتدخل في تناقضات داخل المجموعة اللسانية العامة نفسها، والوقوف على القوانين التي تخضع لها الظاهرة اللغوية في حياتها

64 محمد أحمد حماد، علم اللغة العام، ص 91.

<sup>65</sup> محمد أحمد حماد، علم اللغة العام، ص 91

<sup>66</sup> هادي نمر، علم اللغة الاجتماعي، ص 24.

وتطورها وما يعتورها من شؤون الحياة، ومدى تأثرها بما عداها من الظواهر الاجتماعية، التي لها تأثير على اختيار الناس اللغة وما تحمله هذه اللغة من طوابع الحياة التي يحياها المتكلمون، ومن طرائق الاستعمال اللغوي التي يكتسبها الإنسان من المحتمع.

ومن أهم الموضوعات التي تشغل الخبراء اللغويين في علم اللغة الاجتماعي على درجة اهتمامهم حسب ما وصفه اللغوي الحديث محمد حسن عبد العزيز: تحليل المحادثات، وتأثير الأبنية الاجتماعية في الأنظمة اللغوية المعجم، والعكس، التغير الاجتماعي واللغوي، الكفاية الاتصالية، المعنى الاجتماعي، التنشئة الاجتماعية. <sup>68</sup> وعلم اللغة العام كأصل من علم اللغة الاجتماعي يختلف بينهما من حيث موضوعهما، وكما يُعلم أن علم اللغة العام لا يهتم إلا ببنية اللغة دون الاهتمام بالسياقات الاجتماعية التي تكتسب فيها اللغة وتستخدمها، إن مهمة علم اللغة أن يكشف قواعد أية لغة ثم بعدئذ يستطيع بعد ذلك بالنسبة لخبراء علم اللغة الاجتماعي أن يحددون نقاط هذه القواعد في الجتمع.

تنبع أهمية هذا العلم من اعتبارات عملية ذات نفع كبير على اللغات والجماعات والأمم، من خلال سعي هذا العلم إلى أن يمد التحليل اللغوي بعداً يتجاوز المدى الذي بلغه علم اللسانيات الحديثة، ويبرز المشكلات اللغوية في المجتمعات النامية كالازدواجية اللغوية والثنائية اللغوية، وفي حل كثير من مشكلات التعليم والعلاقات الاجتماعية في المجتمعات المتقدمة لما للغة من دور فاعل في الإفصاح عن العلاقات الاجتماعية والثقافية للمجتمع، وتبرز أهميته أيضا في دوره الفاعل في دراسة وسائل الاجتماعية على أساس أن الاتصال هو الوسيلة الهامة التي تنقل بما الحضارة من الاتصال المختلفة على أساس أن الاجتماعي ينظر أيضا في التغيرات التي تصيب بنية اللغة المتحابة لوظائفها الاجتماعية المختلفة مع بيان هذه الوظائف وتحديدها.

67 هادي نمر، علم اللغة الاجتماعي، ص 25

<sup>68</sup> محمد أحمد حماد، علم اللغة العام، ص 203

ومن الجدير بالذكر أن علم اللغة الاجتماعي علم ذو أهمية فهو يلقي ضوءا على السلوك الاجتماعي، والخواص الاجتماعية من عادات وتقاليد في المجتمع المعين، وهو أيضا ذو أهمية في دراسة لغات الجتمعات النامية، وهي دراسة من شأنها أن تعين المعنيين بشؤون التعليم في هذه البيئات على اكتشاف الشكل اللغوي الذي يمكن أن يتخذ أساسا أو معيارا للغة التعليم.

كما سبق القول أن جل اهتمام علم اللغة الاجتماعي ينصب في قضايا اللغة والجتمع وما أكثر القضايا التي تدخل في هذا الإطار، وقد حدد هوليداي مواطن اللسانيات الاجتماعية وهو كالآتي<sup>69</sup>:

- أ) الازدواجية اللغوية وثنائيتها، أو التعددي اللغوي، أو تعدد اللهجات.
  - ب) التخطيط والتنمية اللغوية.
  - ج) علم اللهجات الاجتماعي (المتنوعات غير المعيارية).
    - د) اللسانيات الاجتماعية والتربية.
  - ه) الدراسات الوصفية للأوضاع اللغوية (طريقة وأسلوب الكلام)
    - السجلات والفهارس الكلامية والانتقال من لغة إلى أخرى. ( 9
      - العوامل الاجتماعية في التغير الصوتي والاجتماعي. ز)
        - اللسان والمحتمع والتواصل الحضاري. ( >
          - ط) النظرية الوظيفية.
        - M A K A S S A R اللسانيات العرفية. ی )
          - ك) دراسات النصوص

وهناك مجال كبير للبحوث اللغوية الاجتماعية في دول العالم كإندونيسيا وكالدول الإفريقية حيث تتعدد اللغات في داخل الدولة الواحدة مما يفرض على الباحثين ضرورة الاهتمام بالمشكلات اللغوية الاجتماعية في محاولة لفهمها ولإيجاد الحلول المناسبة لها في إطار الجهود الهادفة إلى إقامة الدولة الحديثة.

<sup>69</sup> هادي نفر، علم اللغة الاجتماعي، ص 25.

## ج . المعاني في المستويات اللغوية

للحديث عن المعنى في العربية لا بدّ من الوقوف على القوالب التي ينجلي منها المعنى، فكما يُعرف أن المعنى ليس شيئا قائما بذاته بل له مستندات يقوم عليها فيسكن فيها وهو كروح الإنسان التي يستقر في الجسد و يستند عليه طوال الحياة، ومعرفة المعنى في نص من النصوص يستلزم معرفة الظاهر الذي يحمل المعنى، وفي العربية يكمن المعنى داخل اللفظ أو الكلمة، واللفظ حين يطلق عليه تحمل المعنى، فيُسمّى ما يُظهر الإنسان من معنى لغة ، فاللغة مليئة بالمعاني لأن المرء حين يعبّر عما يختلج في نفسه و تحقيلته يستخدم اللغة كأداة لإبلاغ و توصيل المعنى.

عندما يتوجه المرء في كشف عن مدلول المعنى وانواعه لابد أن يعرج -كذلك-على فهم اللغة وتحليل مفهومها ليتم الكشف في جميع ما يؤدي إلى إخراج المعنى، كذلك حين أريد إدراك أنواع المعنى لا تنفتح تلك الإرادة إلا بعد إدراك موقف اللغة من المعنى، فاللغة مادة موضوعة ؛ منها يتم الإجلاء للمعنى.

اللغة [لغة القران الكريم] بمثابة البناء القائم الثابت، هذا البناء محكم أجزاؤه وتشد عناصره بعضها ببعض فيتألف هذا البناء من طبقات عُلوية من حيث المظهر و الشكل، فهذه الطبقات المتمثلة في اللغة، بما يطلق اللغويون اليوم به (المستويات)، ويدرسون اللغة من خلالها، فهي [المستويات] إذن مترابطة ومتداخلة ؛ كتداخل الطبقات في بناء معماري واحد، وقد وصف محمود فهمي حجازي أحد الباحثين اللغويين العرب مستويات اللغة بأنها جانب من جوانب بنية اللغة الأربع:

- (Phonetics, Phonology) الأصوات
  - (Morphology) بناء الكلمة (2
    - -3 بناء الجملة (Syntax)
    - (Semantic) الدلالة

70 انظر محمود فهمي حجازي، المصدر السابق، ص 22-23.

وهذا التقسيم ينطلق من الوحدات الصغيرة إلى الوحدات الكبيرة، فاللغة الواحدة تتكون من وحدات صوتية، والوحدات الصوتية تُكوّن الكلمات والكلمات تُكوّن الجمل و الجمل تحمل معنى دلاليا.

وهذا التقسيم ينطلق من الوحدات الصغيرة إلى الوحدات الكبيرة، فاللغة الواحدة تتكون من وحدات صوتية، والوحدات الصوتية تُكوّن الكلمات والكلمات تُكوّن الجمل و الجمل معنى دلاليا.

# 1- مستوى الأصوات

يتناول البحث اللغوي في هذا المستوى الأصوات- التي يتكون منها الكلام-باعتبارات مختلفة:

# أ) أنها وحدات صوتية مجردة منعزلة عن سياقها

وهو ما يهتم به علم "Phonetics"، ويهتم هذا العلم ببيان مخرج كل صوت وطريقة نطقه وصفة الصوت، هذا العلم يطلق عليه بعلم الأصوات الذي يبحث الجوانب العلمية من الأصوات، علم الأصوات يُعنى بدراسة جميع الأصوات الكونية الطبيعية الصادرة من جميع المصادر الكونية المختلفة، كالحيوانات والبشر والجمادات، والغازات والإشارات السلكية واللاسلكية ...الخ، وسائر الأصوات الصادرة من كافة العناصر الكونية مهما اختلفت مادة الطبيعية في الكون، أي الأصوات المحادرة من جميع العناصر الكونية مهما اختلفت مادة تلك العناصر، أي جميع الأصوات الإرادية ، وغير الإرادية ( الفطرية ، الطبيعية ) الخاصة بالانفعالات، وأصوات التعبير عن جميع الانفعالات الإنسانية وغير الإنسانية من الكائنات الحية الأخرى، وغيرها من أصوات .

ومن المعروف أن لكل صوت لغوي أثره في تحديد المعنى وإبراز الدلالة، فهو يؤدي دورا هاما ووظيفة أساسية في الكلمة، تنظم هذه الوظيفة قواعد اللغة العامة ونظامها الفونولوجي، إلا أن كثيرا من دارسي الصوتيات لا يهتمون بهذا الجال من

أنظر موسى حامد موسى خليفة، مدخل اللغويات، (ط 1؛ الرياض : مكتبه الرشد، 2009)، ص 75.

الدراسة، بل إنهم ينظرون إلى الأصوات اللغوية من جانبها المادي، بغض النظر عن قيمتها الوظيفية في الكلام.

# ب) هو دراسة الصوت باعتباره وحدة في نسق صوتي

ويهتم به علم "Phonology" ؛ حيث يربط بين الصوت وطرق تشكيله ووظائفه، فربط الصوت بالمعنى من أهم سمات هذا العلم، ويهدف البحث الفونولوجي إلى تحديد العناصر الصوتية المكونة للكلمة، في ضوء التمييز الموضوعي بين الوحدة الصوتية Phoneme، والصورة الصوتية هاساس التقابل الدلالي؛ فالفرق بين (نال) و (قال) فرق صوتي متمثل في الوحدة الصوتية "ن" والوحدة الصوتية "ق"، وهو فرق يؤثر في المعنى، في حين أن تعدد درجات الاختلاف في وحدة صوتية مثل" :اللام" بين درجات التفخيم والترقيق في السياقات الصوتية المختلفة كل هذه الدرجات تُعدّ صور صوتية مثل " يالموتية المختلفة كل هذه الدرجات تُعدّ صور صوتية مثل " يالمعنى.

ومن اللغويين من اعتبر المصطلحين مترادفين، ومنهم من يحاول ترجمته بشكل دقيق حتى يدل على المعنى المقصود، فلو أُخذ مثلا مصطلح فونولوجي اللغة الإنكليزية، الإنكليزية، و أريد تحديد ما يقابله في العربية، نجده يُنقل مرة كما هو في اللغة الإنكليزية، فيسمى الفنولوجيا، ويترجم مرة أخرى إلى تسميات عدة منها: التشكيل الصوتي، وعلم وظائف الأصوات، وحلم الأصوات، وحلم الأصوات، ودراسة اللفظ الوظيفي، وعلم النظم الصوتية؛ وترجمات أخرى مدرجة في الترجمات السابقة مثل: علم الأصوات التشكيلي، الذي هو تحوير للترجمة السابقة أي التشكيل الصوتي، وكذلك علم الأصوات الوظيفي، الذي هو تحوير للترجمة علم وظائف الأصوات، وقد ترجمه مجمع اللغة العربية في القاهرة :النطقيات. 73

73 مشتق من كلمة النطق بمعنى اللفظ بالقول ثم أضيفت بياء النسبة، مجمع اللغة العربية ، المعجم الوسيط، (ط4؛ القاهرة : مكتبة الشروق الدولية، 2004)، ص 931 .

حمد أحمد حماد، علم اللغة العام، (ط1؛ الرياض : دار أشبيليا للنشر والتوزيع، 1424 هجرية)، 0.00 . 0.00

والأمر كذلك بالنسبة لـ Phonetics : حين تناولها بعض الدارسين دخيلا، فقال فونيتيك دون تعريب، وغالبا تُرجم إلى علم الصوت، ومنهج الأصوات، وعلم الأصوات العام، وعلم الأصوات، وعلم الأصوات اللغوية، والصوتيات، والصوتية. وقد وصف عبد الرحمن الحاج صالح الجزائري، 74 الذي يقول:

أدق ترجمة لمصطلح Phonetics هي الصوتيات، وهي كلمة من قسمين: صوت: للدلالة على المادة المدروسة و: (ات) للدلالة على العلم، فيكون المعنى بذلك: علم الصوت، أو علم الأصوات، قياسا على كلمات كثيرة منها: لسانيات، رياضيات وغيرهما.

#### 2- المستوى الكلمة

ويتناول البحث اللغوي في هذا المستوى الكلمة خارج التركيب، فيكرس صيغ الكلمات من حيث بناؤها، والتغيرات التي تطرأ عليها من نقص أو زيادة، وأثر ذلك في المعنى ؛ فكل مجموعة من الحروف تكتب مجتمعة وتأخذ شكلاً مستقلاً في الكتابة، اعتبرها القدماء كلمة، في حين يتعامل البحث اللغوي الحديث مع الوحدة الصرفية أي مورفيم. و المورفيم (Morpheme) أيضًا من الحقائق التي أنجزها علم اللغة الحديث في تحليل الأنماط الصرفية الخاصة بكل لغة أو لهجة، بقصد الوصول إلى أسلوب كل لغة في بناء كلماتها.

و للبحث عن بناء الكلمة ينبغي الحوض في معرفة العلم الذي يتناول دراسة بنية الكلمة وتركيبها؛ وهو علم بنية الكلمة، ويقابل تسميته بذلك في علم اللغة التقليدي

<sup>74</sup> أبو اللسانيات ورائدها العربي الحديث أتقن الإنكليزية والفرنسية والعربية، رئيس مجمع اللغة العربية في الحزائر، حصل على حائزة الملك فيصل عام 2010م: وقد تحصل على الجائزة تقديراً لجهوده العلمية المتميزة في تحليله النظرية الخليلية النحوية وعلاقتها بالدراسات اللسانية المعاصرة، ودفاعِه عن أصالة النحو العربي، وإجرائه مقارنات علمية بين التراث ومختلف النظريات في هذا الموضوع، فضلا عن مشاركاته في الدراسات اللسانية بحثاً وتعليماً، وجهودِه البارزة في حركة التعريب.

انظر مقالة الأستاذ منصوري ميلود, مجلة العلوم الإنسانية: الفكراللساني عناء الدكتور عباء الرحمن الحاج صالح من خلال مجلة اللسانيات – جامعة محمد خيضر بسكرة، العدد السابع، جنفي 2005م, ص10.

بعلم الصرف، وعلم بنية الكلمة هو العلم الذي يبحث في بناء الكلمة و طريقة صياغتها و القوانين التي تحكم هذه الكلمة، <sup>76</sup> فالكلام الذي يتحدثه الإنسان يتألف من كلمات، وكلمات تتألف منها أصوات، والمكون الأساسيّ في تركيب الكلمة هو ما يسمى بالوحدة الصرفية التي سبقت تسميتها الآنفة بالمورفيم، وهذه الوحدة أصغر وحدة في النظام الصرفي، كما أن أصغر وحدة في النظام الصوتي يقال بالفونم. فالمورفيم هو أصغر وحدة لغوية يحمل معنى و وظيفة في الكلمة.

وإذا أُمعن النظر في كيان المورفيم؛ وُجد في الكلمة الواحدة قد تتكون مورفيما واحدا أو أكثر،على سبيل المثال قول الباحث: (المناقشون في رسالة الدكتوراه بجامعة علاء الدين الإسلامية سبعة أشخاص)، كلمة (المناقشون) تتكون في ناحية الجزء من الكلام من أربع مورفيمات وهي (ال) التي تدل على المعرفة، و(مناقش) تدل على أستاذ يقوم على نقاش الطالب، و(الواو) تدل على الجمع، و (النون) تدل على عوض عن التنوين في اسم مفرد النكرة أو على عدم الإضافة، و مثال آخر، كلمة (تحت) و (فوق) فيهما مورفيم واحد يحمل معنى ووظيفة، إذن وجود المورفيم في الكلمة يفيد بروز معنى في الكلمة.

فالمورفيم في الكلمات هو الذي يغزي الكلمات بالمعاني، هذه المعاني تنبعث من رموز تدل عليها الوحدات الصرفية في الكلمة، فاللغة العربية هي من أغنى لغة تصور أشكال وأنواع المورفيمات التي قد لا تتوجّد في لغة من لغات البشر. والمورفيمات في لغات غير العربية كالإنكليزية و الإندونيسية تختلف صورها اختلافا بينا من الذي يكون في العربية، ذلك أن بعض اللغات لا تنتظم بجذور ثلاثية أو ثنائية في الكلمة كالتي تنتظم في العربية، ذلك أن بعض اللغات لا تنتظم بجذور ثلاثية أو ثنائية في الكلمة كالتي تنتظم

76 انظر جمال حسين أمين إبراهيم، بنية الكلمة العربية، (ط1؛ دمشق: دار الرسالة، 2008م)، ص

<sup>77</sup> ماريو باي ، أسس علم اللغة ، ترجمة د.أحمد مختار عمر، (ط 8 ؛ القاهرة : عالم الكتب،1419 هـ –1998 م)، ص 101 م .

في العربية و في بعض اللغات السامية من العبرية والفارسية والسريانية وغيرها. 78 وللتعرف على أشكال المورفيمات في العربية يمكن إيجازها ما يأتى:

#### أ) المورفيم الحر

المورفيم الحر هو الذي يمكن أن يأتي كلمة واحدة منفردة ومستقلة نحو: وراء، رجل, وأمثالهما.

#### ب ) المورفيم المقيّد

المورفيم المقيَّد هو الوحدة الصرفية لا يمكن أن يأتي ككلمة مستقلة منفردة، ولا بد أن يأتي هذا المورفيم مع مورفيمات أخرى لتُكوّن كلمة مستقلة، نحو: ال التعريف في كلمة (البحث) من المورفيمات المقيدة، كذلك (ات) في جمع المؤنث السالم مثل هيئات، وجامعات، و واو الجماعة مع النون من مورفيمات مقيدة، هذه المورفيمات لا تدل على معانيها المعينة إلا بعد إتمامها بمورفيم آخر أو بمورفيمات عدة مثل كلمة (المنستقون والعابدات)، وماشابه ذلك .

## ج) المورفيم الصفريُّ

المورفيم الصفريُ 80 هو الذي لايظهر ومستتر مقدم في الكلمة، وجوده في الكلمة ذهني يُدرك من خلال دلالة الكلمة. وعند ما يقول أحد كلمة (الباحث)، يتبادر في ذهن السامع أنه هو الذي يقوم بعملية البحث، والذي يجعل السامع باتخاذ القرار أن الباحث هو الذي يقوم بعملية البحث؛ هو عِلْمه المسبَق في كلمة (الباحث) بأنها على وزن فاعل، ووزن (فاعل) تدل على من قام به الفعل، إذن وجود الوزن في الكلمة المعبرة

<sup>78</sup> لا نستعرض وجه التباين في جذور الكلمات بين اللغات في هذا البحث تجنبا من الاستطراد في غير موضعه، فهنالك بحوث في مقارنات بين جذور الكلمات عند بعض اللغات السامية وبعض اللغات غير السامية في المكتبات العربية ، يمكن الإطلاع عليها وتشفى الغليل بإذن الله تعالى.

79 وقد نبه ماريو باي ثبوت المورفيمين باصطلاح خاص هو مورفيم الحرة والآخر المورفيم المتصل وهذا الأخير ما سماه بعض الباحثين بالمورفيم المقيد ، انظر ماريو باي، *أسس علم اللغة،* ص 102-103 .

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> بعض اللغويين المحدثين لا يعدّون المورفيم الصفري مورفيما، ورأوا أنه ليس هنالك مورفيما صفريا ووصفوا بعدم وجوده، وبعضهم قالوا بوجود المورفيم الصفري غير االظاهر، ذلك بدلالة بعض الكلمات عليها سواء أكانت دلالاتما ظاهرة أم كانت مسترة.

مستتر مقدم وتُعتبر هذه الدلالة مورفيما صفريا، كذا في سائر الأسماء التي لها وزن يحمل كل معنى متضمن داخله، كمكتوب، ومجلس، ومرمى وغيرها.

ما جرى في الأسماء من وجود الوزن الذي يدلّ على المورفيم الصفري يجري كذلك في الأفعال التي لاشك أنها خاضعة لأنظمة الأوزان، وفعل (غلّق) و(قاتل) مثلا هما يحملان المورفيم الصفري الذي يدل عليه الوزن، ويعني بذلك التفعيل في كلمة غلق كما يعنى المشاركة في كلمة (قاتل). والأفعال بصيغها الثلاثة؛ الماضي، والمضارع و الأمر، بأوزانها المختلفة في كل صيغة منها، هي من المورفيمات المستترة الصفرية بالإضافة إلى كيان مورفيمات أحرى لدى صيغ الأفعال الثلاثة.

والوحدات الصرفية قد تكون لها صيغ متعددة، فالوحدة الصرفية الواحدة قد تظهر في صيغ أخرى مثل مسلمان ومسلمين فمورفيم (ان) صورتها الأخرى هو (ين) وهو من نفس الوحدة الصرفية أي المورفيم الذي يدل على العدد المثنى.

أما من حيث توزيع الوحدات الصرفية ( المورفيمات) وتواجدها في العربية فبإمكان اكتشافها من خلال السبر في تكوُّن الوحدات الصرفية من مُتأَلَّفات الكلمة في العربية. وكما يَفهم الجميعُ أن الكلمة في العربية إما الفعل أو الاسم أو الحرف. فالوحدات الصرفية في الأفعال قد تختلف صورها نوعيا مع صورها في الأسماء و الحروف. ففي الأفعال تكون هذه الوحدات في الصيغ؛ الماضي ثم المضارع ثم الأمر.

# 3- المستوى التركيبي (بناء الجملة)

يتناول البحث اللغويّ في هذا المستوى دراسة نظام بناء الجملة ودور كل جزء في هذا البناء، وعلاقة أجزاء الجملة بعضها ببعض، وأثر كل جزء في الآخر مع العناية بالعلامة الإعرابية. ويضاف إلى هذا عناية البحث اللغوي الحديث<sup>81</sup>، على مستوى

 $<sup>^{81}</sup>$  وأهم فرق في بحث الجملة بين القدماء والمحدثين هو تخلص المحدثين من التأثر بنظرية العامل، واتجاههم إلى دراسة الوصفية لعناصر الجملة، التى تعتمد على الواقع المنطوق، ومعرفة دور هذه العناصر في المعنى؛ ومن هنا أصبح تفسير الظواهر النحوية يقوم على أساس وصفى بدلاً من الاعتماد على المنطق والتأويلات التى تخرج باللغة من إطارها إلى علوم ومجالات أحرى.

التركيب Syntactic بدراسة التراكيب الصغرى، مثل: المضاف والمضاف إليه، والنعت ومنعوته، والتركيب مع حرف الجر أو الظرف، والتعبيرات السياقية، والتعبيرات الاصطلاحية.

والعلم الذي يتناول البحث حول الجملة هو علم بناء الجملة وهو علم يدرس بنية الجملة وتركيبتها؛ أي كيف يتم تكوين الجملة من الكلمات. 82 وعلم بناء الجملة مكوّن من فئات و قوانين؛ وهي أسس بناء الجملة في علم اللغة، وعن طريق هذه الفئات والقوانين يستطيع أحد من العرب أو دارس العربية أن يُكوّن جملة ما في الحياة اليومية.

والفئات صنوف، وهنالك فئة معجمية و فئة نحوية؛ وفئة معجمية كل شيء يتم تقسيم الكلمة على أساس المعنى والصيغة و الصفة و الوزن والحرف والفعل و الاسم وغيرها، وفئة نحوية تقسم الكلمات فيها على أساس أوسع من فئة معجمية بحيث تكُوْن الكلمات مقسومة بعوامل من مثل السوابق و اللواحق، و طريقة تصريف الكلمة، وإضافتها وما شابه ذلك، وفئة نحوية تشمل فئة معجمية فكل حديث عن فئة معجمية هو بعينه حديث عن فئة نحوية كما في المثال: إن هيئة التدريس الرسمي في جامعة علاء الدين الإسلامية هم موظفون في الحكومة الجمهورية.

ففئة نحوية قد لا تعرف معناها إلا من خلال موقعها في التركيب مثل (ال) التي أداة للتحديد، نحو: (هل أتاك حديث الغاشية)، (ال) إذا جاءت مع الكلمة فهي تدل على صاحب الحال حتما يكون من المعرفة مثل جاء الرجل ماشيا، كذلك كلمة جدا تكون معناها الخاص إن جاء بعد الصفة المعينة مثل جميل جدا، ووسيم جدا هذه الفئات النحوية لا تعرف بمجرد العودة بكشفها في القواميس بل بالتعرف موقعها النحوية في الكلمات، وهناك كلمات تُكتب وتبدو أنها تنتمي إلى فئات نحوية عدة مثل طلب زيد النجاح؛ قد يُقصدُ منها طلبَ زيدٌ وقد يقصد منها طلبُ زيدٍ، فهي تنتمي إلى المعنى.

الآداب، (ط1؛ القاهرة: مكتبة الأداب، العربية مكوناتها مكوناتها أنواعها، تعليلها ، (ط1؛ القاهرة: مكتبة الآداب، 82 م)، ص 57 م

وأول خطوة للتحديد عن الفئة النحوية للكلمة؛ التعرف بمعنى الكلمة، إذا كانت الكلمة تدل على الأشياء الموجودة المادية المحسوسة، مثل: الأشخاص، أو المعاني المجردة 83، كانت عادة اسما. إن جاءت كلمة تدل على الأحداث و النشاطات مع دلالة على الزمن فهي تكون من الأفعال، مثل (أكل): دل على النشاط والحدث هو الأكل، ودل على الزمن هو الماضي، يأكل: دل على النشاط والحدث هو الأكل ودل على الزمن هو المضارع، اشرب: دل على النشاط والحدث هو الشرب، ودل على ما يشبه الزمن هو الأمر. كذلك الصفات إن استخدمت الكلمة لوصف الأسماء مثل جاء رجل ذكى فذكى وصف لولد فكان الوصف اسما قُهم منه معنى الوصف.

وثاني خطوة لمعرفة الفئة النحوية عملية التصريف وبالتصريف تُميّز الكلمة من الفعل والاسم والحرف فمثلا كلمة مسلم يمكن أن يضاف عليها اللواحق مثل ات، أي مسلمات و ان أي مسلمان؛ ولما أضيف عليها ات أو ان عرفت من الأسماء لأن من خصائص الأسماء إضافة من مثل هذه اللواحق، وتختلف صورها في الأفعال. ولو أُخذ مثلا : نُ (النسوة) نحو كتبْن ، وهي تدل على جمع الإناث الغائب، فوجود نون النسوة في الكلمة من خصائص الأفعال دون الأسماء، فمعرفة ما يلزم من الأفعال و الأسماء في التصريف هي ما تحدد الفئة النحوية من الكلمات.

وثالث خطوة لمعرفة الفئة النحوية للكلمة هي التوزيعية و صورتما أن تتوزع الكلمة مع كلمات أو أدوات أخرى مثل الأسماء التي تأتي مع أداة التحديد مثل ال وذا (الإشارة) و ال و ذا لا تدخلان على الأفعال. هنالك كلمة تدل على الدرجة التي تتوزع مع الصفات مثل كلمة (جدا) لا تأتي إلا عن طريق وصف لما قبلها مثل ذكي جدا، وفقير جدا.

إذن بناء الجملة يستلزم منه لمن يخوض حديثه حوله، أن يتعرف بالفئات اللغوية في العربية، ليتمكن من تكوين الجملة الصحيحة في التركيب، و السليمة من حيث المعنى والمراد. و الجملة لا تتم صيغتها بشكل عشوائى، و ليس مجرد كلمات لا ترتبط بعضها

<sup>83</sup> المعنى المجرد الذي لايكون ملموسا ولامحسوسا مثل الكثافة، الخير، الفشل؛ لا يُرى بالعين ولا يُلمس باليد، ولكن هذا المعنى موجود.

عن بعض، فهناك روابط بين الكلمات، <sup>84</sup> فالجملة لها تصميم تركيب شجري تتكون من بناء، و هذا البناء يتكون من وحدات أصغر كل وحدة تتكون من وحدات أخرى بشكل تفاعلي؛ فالكلمات تكوِّن من وحدات أكبر ويسمّى المرَكَّبات، والاسم مثلا مكوَّنٌ من مركَّب ويسمى المركَّب الاسمي الذي يكوِّن أساسه اسمٌ وهو يمكن أن يأتي منفردة أو يمكن أن يأتي مع كلمة أخرى أو أدوات أخرى. فكلمة طالِب هذه الكلمة مع المركب الاسمي مثل ال فيصير الطالب مكونا من مركب اسمي طالب وأداة تحديد ال جزء، وإذا كان الاسم من النكرة أو كان علما مثل محمد يأتي منفردة بكونه مركبا اسميا فقط.

أما المركب الفعلي فيكون أساسه فعلا لذا يكون الفعل مع أجزاء أخرى مركبا فعليا أو يمكن الفعل دون أجزاء أخرى منفردا أن يكون مركبا فعليا، لو أُخذن مثالا: أكل التفاح، فهو مركب فعلي مع أجزاء من ال وتفاح هما مركبان اسميان ومثال كلمة نام دلت على المركب الفعلى منفردا.

هنالك مركب آخر يسمى بالمركب الجر هو حرف الجر مع المركب الاسمي؛ مثال : في الحديقة، ال أداة تحديد، حديقة مركب اسمي، ففي الحديقة حرف الجر مع المركب الاسمي يسمى مركب الجر، لأن حرف الجر لا يستطيع أن يكوّن مركبا منفردا كما في الاسم و الفعل.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

فهناك صور من مركبات اسمية منفردة تتوزع في أسماء العلم مثل: محمد وأسماء النكرات كما تتوزع المركب الفعلى المنفرد في الأفعال اللازم دون المتعدي.

هناك قانون خاص بحيث يمكن أن يكون المركب الاسمي محتاجا إلى مركب اسمي؟ هو في حالة الإضافة مثال: جامعة علاء الدين؛ فعلاء الدين مكمل من مركب اسمي لاسم جامعة، وجامعة علاء الدين هي مركب اسمي واحد مع مكملاتها، كذلك قول أحد: عاصمة محافظة سلاويسي الجنوبية مكاسر، هذه الجملة تتألف فيها من المركبان الاسميان الأول عاصمة ومكملاتها؛ والثاني مكاسر مركب اسمي دون مبين و مكمل.

<sup>84</sup> تفصيل واسع يستفاد من الباحث الحاذق محمد حماسة عبد اللطيف، في بناء الجملة العربية، ( القاهرة، دار الغريب، 2003م)، ص 50 - 150

وقد تُحوَّل قوانين الجملة من التوليدية إلى التحويلية أي تغيير الجملة من شكل إلى آخر ، وفي التوليدية مثلا الجملة تبدأ بالمركب الاسمي؛ نحو: الولد يدرس مادة الرياضيات، ففي التحويلية تكون الجملة تبدأ بالمركب الفعلي بعد تحولها؛ مثال يدرس الطالب مادة الرياضيات، ومن فوائد القوانين التحويلية هي تساعد على تغيير الجملة إلى شكل آخر، فمثلا الولد أكل التفاحة هذه الجملة إن أريد تغييرها إلى مبني مجهول فتحول الجملة بادئ ذي البدء إلى الفعلية ثم تطبق قوانين المبني المجهول هي حذف الفاعل وإحلال محله المفعول به، فهو نائب عن الفاعل، فلا تتم صيغة مبني مجهول إلا بعد أن تكون الجملة عولة إلى فعلية وهذا يعني أن القوانين التحويلية يمكن أن يطبق أكثر من مرة على الجملة الواحدة.

فالقوانين التوليدية هي البنية الأساسية أو العميقة للجملة في العربية نحو الولد أكل التفاحة؛ وهي أصل الجملة قبل تحولها إلى صيغة أخرى، والقوانين التحويلية تعطي شيئا آخر تسمى البنية السطحية وهي البنية التي تستخدم في الكلام بعد تطبيق قانون تحويلي؛ فإذا كانت جملة ( الولد أكل التفاحة)، هي البنية العميقة فتكون البنية السطحية منها بعد تطبيق قانون تحويلي بصورة (أكل الولد التفاحة)، وعندما تستخدم الجملة الفعلية في الكلام لابد أن تكون لها أصل من البنية الأساسية، كالمثال السابق أكل الولد التفاح أصلها الولد أكل التفاح، كذلك في الجملة المبنية للمجهول أصلها المبنية للمعلوم التي طبقت فيها القوانين التحولية من المعلوم إلى الجمهول، وفي المعلوم طبتق أيضا قانون تحويلي من الاسمية إلى الفعلية ، إذن البنية (غير الأصلية) التي تستخدم في الكلام كلها تسمى البنية السطحية، بينما في الجملة الاسمية العادية التي لا تجري فيها أية تغييرة؛ فالبنية السطحية فيها هي بعينها البنية العميقة ، مثال : قول أحد : جامعة علاء الدين أرقى جامعة إسلامية إندونيسية.

فبناء الجملة تتكون من تركيب المواد المعجمية أو بعبارة أخرى ؛ أن في العربية تقوم الجملة السليمة على أسس من البناء اللغوي من المعجم ثم تطبق قوانين بنية العبارة حسب متطلبات كلامية على المواد المعجمية فتصح العبارة ويُفهم المراد منها ويُؤكَّد المعنى حسب صدارته في الكلام.

## 4. المستوى الدلالي

يتناول البحث اللغوي في هذا المستوى دراسة المعنى بكل جوانبه: (المعنى الصوتي وما يتصل به من نبر وتنغيم، والمعنى الصرفي، والمعنى النحوي، والمعنى المعجمي، والمعنى السياقي)؛ وذلك لأن المعنى اللغوي هو حصيلة هذه المستويات كلها، ومع دراسة المعنى وحوانبه يهتم البحث الدلالي بالقضايا الآتية: طبيعة المعنى ؛ تغير المعنى، وأسباب هذا التغير، ودراسة العلاقات الدلالية بين الألفاظ، وصناعة المعجمات بأنواعها كل هذه القضايا تسهل للباحث هنا في سبر و وعي ما وراء المعنى الذي هو من نتاج ما يسمى بعلم الدلالة.

ونبذة تاريخية لهذا العلم هي كان هنالك جهود و محاولات من المثقفين و العلماء لدراسة المعنى بدءا من أفلاطون و أرسطو حتى عصر الحديث 85، كذلك في إطار العلماء المسلمين كانت هنالك اهتمامات قد ظهرت عند البلاغيين وظهرت عند علماء أصول الدين وعند علماء التفسير من تفسير آيات القرآن بالمعنى 86، إذن موضوع هذا العلم موجود لدى المسلمين من قبل، ولكن لم يتطور لتصبح دراسة مستقلة إلا في العصر الحديث حيث ظهرت دراسة مستقلة عن المعنى .

أما المادة الأساسية لموضوع هذا العلم الكلام؛ والكلام في العربية ليس مجرد عبارة ينطقه قائل دون معنى ومفهوم (وكذا كلام الله جل وعلا شأنه) ، فلا بد له من معنى يحمل مفهوما معينا إلى مخاطب، والعلم الذي يدرس المعنى هو علم الدلالة ؛ أي العلم الذي يهتم بدراسة المعنى دراسة علمية؛ فيعالج هذا العلم جوانب معان متعددة، وهو علم (في عصر الحديث الآن) لايختصر على مجال لغوية فحسب؛ بل يحتاج إلى تخصصات علمية أخرى كالرياضيات، والفلسفة، والمنطق وغيرها؛ حيث تظهر مصطلحات

<sup>85</sup> منقور عبد الجليل، علم الدلالة أصوله ومباحثه، (دمشق: اتحاد كتاب العرب، 2001 م)، ص 15.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> منذ فجر الأول في التاريخ العلمي من علم التفسير ظهر تفسير لكتاب الله المسمى بروح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني للعلامة الآلوسي البغدادي المتوفى سنة 127 للهجرة عالج فيه معاني القرآن من جوانب متعددة.

جديدة مثل فلسفة اللغة والمنطق الرياضي وغيرهما، كلها يتناول موضوعه دراسة معنى من المعاني. وفي هذا البحث يُكتفى بالإشارة إلى موضوع علم الدلالة ضمن مجهر العلاقات الدلالية بين الكلمات و الجمل  $^{87}$  ( العلاقات بين الألفاظ – آنفة الذكر – ) احتنابا من التوسع دون حد.

فالعلاقات الدلالية قد تَكُون موجودة بين الكلمات أو العبارات و بين الجمل، وهذه العلاقات قد تكون بين الجملة:

أ) العلاقات الدلالية بين الكلمات أو العبارات

والعلاقات بين الكلمات والتعابير هي تنقسم إلى أنواع:

1) علاقة الترادف

و هي العلاقة بين كلمات أو بين التعابير التي تملك المعنى نفسه في كل أو بعض السياقات، مثلا الكلمتان المترادفتان إذا جاءتا في سياق معين لا يتغير معنى الجملة، وعلى سبيل المثال كلمة الكتاب والسفر؛ إذا استُعملا في سياق الجملة، نحو: قرأت كتابا فكلمة الكتاب يمكن استبدالها بالسفر فيقال قرأت سفرا فلا يتغير معنى الجملة والمفهوم هو هو وفي بعض السياقات كلمة الكتاب والسفر قد لا تترادفان ترادفا كليا88، فالكتاب ممكن أن يكون مجموعة من صفحات قليلة قد لا يتجاوز عشرين صفحة ؛ والسفر ينبغي أن يكون على الأقل مجلدا واحدا فالترادف بين الكلمتين هاهنا ترادف في بعض السياقات.

وفي تبيان الترادف في السياقات كلها أو بعضها، كثير ما يوجد في الكلمات المعربة أو الدخيلة ؛ فكلمة المرناة تترادف مع التلفيزيون (تلفاز)؛ و المرناة من رنا يرنو

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> ينبغي التمييز من بين مفهوم الكلمة والعبارة و الجملة فالكلمة هي مجموعة من الأصوات وهذه الأصوات لها معنى معينا، ويمكن أن تفصل المسافة من بدايتها او نهايتها مثل فوق....أو ...الطاولة؛ بينما العبارة مجموعة من الكلمات لا تُكوّنُ معنى كاملا يمكن الوقوف عندها، مثل إن تدرس باجتهاد وصبر....هذه عبارة، والجملة مجموعة من كلمات تعطى أحدا معنى يستطيع الوقوف عندها، مثل إن تدرس تنجح.

<sup>88</sup> الباحث لايؤمن بالترادف الكلي في العربية لغنى وخصوبة الكلمات العربية فكل كلمة برأي الباحث يختلف عما قد يراه بعض الناس مترادفا، وكلمة عربية بل قرآنية لها ميزة خاصة لا تترادف مع بعضها فيختلف من كلمة مع أية كلمة كانت حين تدقَّق الكلمة عن معناها.

أيْ نظرة بعض الناس إلى البعض، والتلفيزيون تحمل هذا المعنى، وكلمة فاكس تترادف مع الناسوخ لما فيها من معنى النسخ، وكلمة الهاتف تترادف مع كلمة تليفون لأن تليفون يُسمع منها الصوتُ ولا يُرى المتكلمُ؛ بينما هاتف كلمة يطلق في العربية للصوت الذي لم يظهر قائله كقول عربي سمعت صوتا هاتفا جِنِّيًّا؛ ففي كلمة التليفون تترادف في سياق حال عدم ظهور قائله، وكلمة تِيَاتِر مع كلمة المسرح قد تترادفان في سياق وقد لا تترادف في سياق آخر؛ مثل ذهبت إلى تياتر أو المسرح لمشاهدة المسرحية، ولا يقال ذهبت إلى تياتر الأحداث بل مسرح الأحداث. هذه الكلمات المعربة مع نظيرها الأصلية في العربية تترادف كليا أو بعضا في سياقات كلامية أو قد لا تترادفان.

#### 2) علاقة التخالف

و قدتكون العلاقة الدلالية بين الكلمات علاقة التخالف ضد الترادف، وهي بعض جوانب الكلمة الأولى على عكس جوانب الكلمة الثانية ، مثال : كلمة الولد و البنت، الليل و النهار يتم التخالف في بعض الجوانب؛ وليس بكل الجوانب، فالولد والبنت مشتركان في بعض الجوانب أيضا؛ فهما بشران وهما من الطلبة بل هما من العاقلين، ولكن يتخالفان في بعض الجوانب، خاصة من ناحية الجنس والقدرة والصفة، والليل والنهار مشتركان أنهما من أسماء الوقت التي تتبادل يوميا ولكن يتخالفان في بعض الجوانب؛ هما من النور والظلام، والحرارة والبرودة، وعمل الناس فيهما وراحتهم وغيرها،هذا هو المعني بالتخالف. M A K A S S ARES كالمنافعة البوليسمى

هناك علاقة دلالية أخرى بين الكلمات تسمى علاقة البوليسمى هي حالة تكون فيها الكلمة لها معنيان متقاربان أو أكثر<sup>89</sup> ، مثل كلمة البرق تدل على ظاهرة طبيعية لها شعلة نارية بين الغيوم؛ وتعنى أيضا نوع من طريقة إرسال الأنباء التي تسمى بالبرقية، وبما قد تسمى وزارة الهاتف و البرق.ورغم اختلاف المعنى بينهما؛ فإن فيه شيء من

<sup>89</sup> وتوسعت الطالبة آلان سمين مجيد زنكنة في رسالتها شرحا لهذه العلاقة، العلاقات الدلالية بين ألفاظ الطبيعة في القرآن الكريم، رسالة لنيل درجة الماجستير بجامعة بغداد في اللغة العربية وآدابها عام 1423ه ... أيلول 2002م. ص 167.

التقارب، هو أن البرق تمر بسرعة فائقة، وأن إرسال برقية كذلك يتم بسرعة ترمز سرعة البرق؛ هذا هو وجه التقارب بين المعنيين، فكلمة البرق تمثل علاقة البوليسمي.

وكلمة أخرى تمثل العلاقة البوليسمية هي الشبكة، فالشبكة مجموعة من الخيوط المتشابكة المتداخلة التي تُكوّن أداة تستخدم في صيد الأسماك والحيوانات عموما؛ والسبكة تعني مجموعة من أجهزة الحاسوب المتصلة بعضها ببعض عبر نظام الاتصال، وتُخرّن فيها المعلومات في الحاسوب المركزي (الإنترنيت)، والمعنى المتقارب بينهما هو أن الشبكة مجموعة من الأسلاك الشبكة مجموعة من الأسلاك المتداخلة ومجموعة من الأحهزة المتداخلة ببعضها وتتبادل فيها المعلومات.

# 4) علاقة الهومونمي

وعلاقة الهومونمي هي ظاهرة أخرى يكون فيها المعنيان أو أكثر؛ ولكن المعنيين مختلفان تماما.وهذه الظاهرة يطلق عليها عند العرب اسم اللفظ المشترك أي لفظ واحد يكون فيه أكثر من معنى، وأمثلة ذلك كلمة (العين) هذه الكلمة لها أكثر من معنى؛ فالعين تعني العضو الذي يبصر بها، والعين تعني البئر، والعين تعني الجاسوس؛ ومثال آخر هو كلمة غرب تعنى الجهة، وغرب بمعنى الدلو، وفيما يروى من الشواهد في ذلك قول شاعر:

يا ويح قلبي من دواعي الهوى إذا رحل الجيران عند الغروب البعتهم طرفي وقد أزمعوا ودمع عيني كفيض الغروب كانوا وفيهم طفلة حرة تفتر عن مثل أقاصي الغروب

فالغروب الأولى غروب الشمس، والغروب الثانية جمع غرب، وهو الدلو الكبيرة المملوءة. 90 الكلمتان لا علاقة دلالية بينهما أبدا، والسياق في هذه العلاقة هو الذي يبين المقصود من الكلمة؛ نحو جئت من العين لابد أن يختلف معناها من مثل (عيني تؤلمني)، لأن السياق حدد المراد في ذهن سامعي الكلام.

# ب) العلاقات الدلالية بين الجمل

و غرب الثالثة وهي الوهاد المنخفضة، المزهر في علوم اللغة العربية . ( ط 8؛ القاهرة، دار التراث ، د. ت)، ج 1، ص. 381.

يلاحظ أن العلاقات الدلالية بين الجمل، متعددة الأنواع كما تتعدد العلاقات الدلالية بين الكلمات أو التعابير، <sup>91</sup> فأنواعها ما يلي:

#### 1) علاقة إعادة التعابير

الجملتان اللتان تعبران عن المعنى نفسه تقال أن بينهما علاقة إعادة التعابير، أي الجملة الأولى تعبر عن الجملة الثانية والمثال عن هذه العلاقة نحو: الجملة الأولى: تلاحق الشرطة السارقة بالسيارة؛ والجملة الثانية: السارقة تلاّحق من قبل الشرطة بالسيارة، فالجملة الأولى أو هي إعادة لها من حيث فالجملة الثانية هي المعنى نفسه في الجملة الأولى: ستبدأ المباراة في الساعة الرابعة؛ والثانية: في الساعة الرابعة المباراة ستبدأ، فالجملة الثانية هي الجملة الأولى نفسها في المعنى فمن الجملتين تلاحظ إذا كانت الجملة الأولى صحيحة صادقة تستلزم الجملة الثانية صحيحة صادقة بمثلها وكذا العكس بالعكس.

فالتعبير في الجملة الأولى هو نفس التعبير في الجملة الثانية باختلاف بسيط في الصيغة دون المعنى؛ واختلاف الصيغة دون المعنى ها هو ذا ما وُصف عنه بإعادة الجملة التي تكون علاقته الدلالية علاقة إعادة الجملة وللتوضيح عن المعنى المعاد ينبغي أن لا يخرج المعنى من مضمون الجملة الأولى فبدء المباراة يكون في الساعة الرابعة غير الخامسة أو غير وقت أخر ،فإن خرج المعنى في الجملة الثانية من مضمون الجملة الأولى، فقد خطأت إعادة الجملة ، ومن فوائد الإعادة هي التركيز في معنى الجملة أي الجملة الأولى تختلف عن الثانية في التركيز وفي المثال ستبدأ المباراة...تركيز فيها أن هناك شيئا سيبدأ، أما في المثال في الساعة الرابعة ستبدأ...التركيز فيها هو الوقت الذي تبدأ المباراة.

2) علاقة التلازم

وهذه العلاقة تنقسم إلى قسمين:

(أ) علاقة التلازم ذات اتجاه واحد

<sup>91</sup> زين كامل الخويسكي، في الجالات الدلالية في القرآن الكريم، (ط 1 ؛ اسكندرية : دار المعرفة ، 1989 م)، ص 15 .

وهي علاقة يؤدي فيها صدق الجملة الأولى إلى صدق الجملة الثانية، وصدق الجملة الثانية لا يؤدي بالتأكيد صدق الجملة الأولى نحو: فتحت جامعة علاء الدين قسم اللغة العربية وآدابها؛ فاشتهرت الجامعة.وفي هذا المثال يظهر اشتهار الجامعة قد يكون من سبب آخر لا علاقة له بافتتاح قسم اللغة المقصود، وأما افتتاح القسم فهو سبب للاشتهار المذكور.

## (ب) علاقة التلازم ذات اتجاهين اثنين

هذه العلاقة يؤدي فيها صدق جملة معينة إلى صدق جملة أخرى والعكس بالعكس، ومثال ذلك كما في علاقة إعادة التعابير في الجملة : جامعة علاء الدين أولى جامعة سلاويسية تفتح دراسة قسم اللغة العربية وآدابها، والجملة الأخرى: تفتح دراسة قسم اللغة العربية وآدابها أولى جامعة سلاويسية جامعة علاء الدين، فالجملة الثانية فيها تلازم مع الحملة الأولى من حيث صدقية الحملة وصحة المعنى ، وكذا بالعكس ؛ ففيهما علاقة ذات الاتجاهين كما فيهما علاقة إعادة التعابير.

#### (ج) علاقة التعارض

هذه العلاقة يؤدي فيها صدق جملة معينة إلى عدم صدق جملة أخرى وبالعكس صدق جملة ثانية يودي إلى عدم صدق جملة أولى، وعلى سبيل المثال زيد أعزب وزيد متزوج هتان الجملتان تتعارضان في المعنى ممّا يستلزم عدم صحة إحدى الجملة من حيث المعني. M A K A S S A R (د) علاقة التوازي

وهي يؤدي فيها وقوع أو ظهور شيئين في زمن واحد مثل تعمل الدولة على النهوض بالجانب الاقتصادي، وفي الوقت الذي تعمل الجامعات الإسلامية على النهوض بالتعليم لأنه الأساس.

#### (هر) علاقة التطابق

وهي التي تؤدي فيها التشابه الكبير بين شيئين أو بين حدثين، مثال ينادي محافظ سلاويسي الجنوبية بالعودة إلى العرف المحلى لشكله ومضمونه، وفي جاكرتا ظهر نداء رئيس الجمهورية بالتمسك بالعرف الوطني.

# د . طبيعة المعنى أو أنواعه

أما الموضوع الآحر الذي ينبغي الإشارة إليه في هذا البحث هو طبيعة المعنى في الكلام. هنالك محاولات في تفسير المعنى لدى اللغويين فيقسمون المعنى إلى تقسيم عديد من الأنواع 92:

## 1. المعنى الضمنى

وهذا المعنى يرتبط بالكلمة عند النطق بما أو عند استخدامها؛ فكلمة (الشتاء) في بعض الدول الإسكاندينافية من مثل سكوتلاندا تعني معنى ضمنيا فإذا أُنطقت كلمة (الشتاء) فيتبادر في ذهن سامعيها هناك؛ أنها تعني البرد الشديد، الليلة القصيرة، تساقط الثلوج وغيرها؛ بينما في مكاسر إندونيسيا كلمة (الشتاء) تعني شيئا آخر هي غزارة الأمطار وأهطالها، الفيضانات، الرياح العاصفة المدورة، وطول الأمواج في الشواطئ، وأزمة توفر الغذاء من الأسماك ؛ وهذه المعاني تختلف ضمنيا من التي يفهمها السكوتلانديون في كلمة الشتاء.

كذلك نجد في كلمة الصيف في إندونيسيا تعني ضمنيا كثرة الحرائق، أزمة الجفاف من المياه في بعض المناطق، والحرارة العالية حيث يفر الناس من أشعة الشمس الساطعة بينما في بريطانيا كلمة الصيف تعني ضمنيا خروج الناس إلى الحدائق بحثا عن أشعة الشمس، وانبساط الناس وسرورهم في التنزه؛ أي الصيف ضمنيا في انكلترا له قيمة ممتعة، إذن هذه من المعاني الضمنية التي هو المعنى المتبادر في الذهن عند استخدامها أو عند سمعها.

## 2. المعنى الإشاري

هو المعنى الذي يدل على ما تشير إليه الكلمة أو العبارة في العالم الخارجي؛ مثل كلمة القلم والطاولة فمعناهما ما تشير إليهما هاتان الكلمتان فالقلم هو آلة للكتابة

سمير شريف استيتية، اللسانيات: الجال، والوظيفة، والمنهج (ط 2 ؛ عمان :عالم الكتب الحديث عدارا للكتاب العالمي للنشر والتوزيع 2009 م )، ص 337 .

والطاولة هو نوع من المكتب الخاص حسب العرف في وطن عربي، كذلك في القط و الحصان وغيرها مفهومها ما تشير إليه هذه الكلمات.

هنالك بعض ألفاظ أو عبارة بل جمل ما تشير إليه هذه الألفاظ أو العبارة أو جمل التي هي غير ظاهر أو غير موجودة في العالم الخارجي مثل كلمة البراق مركب النبيّ صلى الله عليه وسلم في معراجه، وكذا كلمة العفريت من الجن و إبليس؛ غير ظاهر في العالم الخارجي 93 وهو ظاهر في يقين مسلم؛ ومثلها كلمة أسطورية التي لا تعرف في العالم الخارجي مثل العنقاء هو طائر عملاق عظيم يُعرف اسمه ومجهول الجسم 94، وهو في خيال، ومثله في العبارة قول أحدنا جاء ملك سلاويسي الجنوبية لرجل معروف يملك قيم الملوك والأخلاق والصفات، ففي العالم الخارجي ملك سلاويسي الجنوبية لا وجود له في الواقع؛ ولكن العبارة تشير إلى رجل يملك مواصفات الملوك؛ ونظام البلد نظام جمهوري والواقع أن سلاويسي يحكمها محافظ سلاويسي الجنوبية، إذن هذه من نوع العبارات والتي تشير إليه العبارة.

من الممكن أن تكون الكلمتان أو العبارتان تشيران إلى مشار إليه واحد؛ مثال ذلك في العبارتين مثل: رئيس مجلس المناقشة في رسالة دكتوراه ،ورئيس الجامعة علاء الدين الإسلامية ؛هاتان العبارتان قد تشيران إلى مشار واحد أ و إلى مشارين اثنين، إذا ترأس رئيس الجامعة مجلس المناقشة فهذا يعني بالعبارتين تشيران إلى مشار واحد وإلا فلا.

## 3. مفهوم المعنى ومداه

وهو مفهوم الكلمة أو العبارة تقصد فيها المفاهيم أو الصفات التي تعبر عنها الكلمة أو العبارة المرتبطة بالكلمة أو العبارة المعينة، ومدى المعنى ما تشير إليه الكلمة أو العبارة اي المعنى الإشاري، ومثال ذلك كلمة امرأة ورجل، مفهوم المعنى فيهما أن كلمة

<sup>93</sup> لو أتى رجل إلينا ويقول ركبت البراق حتى وصلت إلى جامعة علاء الدين الإسلامية؛ ولسوف نقول أن هذا الرجل مختل العقل لعدم وجود البراق في عالمنا الخارجي إلا في حق حياة نبينا محمد عليه الصلاة والسلام، فالبراق كلمة تشير إلى معنى إشاري لاوجود بالظاهر في عالمنا الآن ولكن ثبت وجودها باليقين في حق النبي من الأنبياء السابقين صلوات الله عليهم وسلامهم.

<sup>94</sup> زين الدين الرازي، مختار الصحاح، ص 458.

المرأة فيها معنى الأنوثة و الحياء واللين؛ بينما كلمة الرجل فيها معنى الرجولة والقوة والصرامة، أما مدى المعنى في الكلمتين فهما المشار إليهما بالكلمتين المرأة و الرجل، وعلى سبيل المثال في مفهوم معنى العبارة؛ رئيس جامعة علاء الدين الإسلامية في الفترة 1911 - 1915 للميلادي رجل نشيط عميل؛ ومفهوم معنى العبارة حسب مواصفات الرئيس اي هو الذي تم فوزه في انتخاب الرئاسة الجامعة ويكون من أعضاء هيئة التدريس أو من الموظفين الرسميين حين ينتخب ،وكان ممن امتاز في لقب الدرجة الأستاذية من الدرجات العلمية في الجامعة، وأما مدى معنى العبارة برئيس الجامعة فهو المعنى نفسه المشار إليه، أي شخصيته بالذات.

ولكي يُحدَّد مفهوم الكلمة أو العبارة ينبغي أن تلاحظ الصور التي تترافق مع الكلمة أو العبارة المعينة في الأذهان حين تلفظ الكلمة أو العبارة ، فكلمة القاعة و غرفة النوم مفهومهما يترافقان في الأذهان حسب مواصفاتهما، ولكن كيف إذا كان الكلمة أو العبارة لا وجود لها في العالم الخارجي أو لا وجود لها في الظاهر الآن؟، وكيف تكون لها صورة عقلية؟ مثل كلمة العنقاء والبراق؛ فالكلمتان لا وجود لهما في الصور العقلية المتفقة في الأذهان.

فالصور تكون بين الرأيين ؛ الرأي الأول : لابد أن يختلف الناس في أذها تم حول الصور التي تترافق مع الكلمة لأنها غير ظاهر ولا رأى أحد في العالم الخارجي الآن، والرأي الثاني هو مفهوم الكلمة التي يمكن الوصول إليها من خلال تحليل أو تفكيك معنى الكلمة إلى شيء يسمى بالسمات الدلالية أو المكونات الدلالية للمعنى؛ 95 مثل ولد وبنت، ورجل وامرأة؛ فالولد في التفكيك الدلالي إنسان، ذكر، غير بالغ؛ والبنت إنسان، مؤنث، غير بالغة؛ وكذا الرجل هو إنسان، ذكر، بالغ؛ والمرأة هي إنسان، مؤنث، بالغة ؛ ففي العنقاء والبراق مفهوم الكلمتين في التحليل الدلالي على الشكل الآتي: العنقاء طائر، أسطوري، عملاق، ضخم، مخيف؛ والبراق مركب النبي صلى الله

<sup>95</sup> محمد علي الخولي، *علم الدلالة (علم المعاني )*، (ط 1؛ عمان :دار الفلاح، 2001 م )، ص 205 .

عليه وسلم، دابة، شبيهة بالحصان حسب مواصفات الحديث النبوي، ينطلق بسرعة كالبرق إذا أتى، فهكذا يمكن أن توضع للكلمتين صورة ذهنية بعد التفكيك الدلالي.

# 4. مدلول المعنى

لابد أن نفرق بين الدال والمدلول إن أريد إلقاء الضوء على مدلول المعنى؛ فالدال يجمع بالدالات فهي تعابير رمزية تدل على مدلولات بعينها مثل (النهر) فهي عبارة عن رموز صوتية يعبر بها عن مدلول مادي محدد و هو النهر ولكن الفارق بين الدال والمدلول هنا هو طريقة استخدامها لهذا الدال وارتباطه بالمدلول والتعاطى المعرفي واللغوي معه، والنهر إنما هو رمز لغوي للنهر الأصلى والدليل على ذلك أن أمما أخرى تستخدم رموز صوتية أخرى عن هذا النهر كالآتي:

نهر بالعربية

بالإنكليزية River

بالبوقيسية Salo

Binanga بالمكاسري إلخ.

فالدالات ما هي إلا تعبيرات مختلفة حسب البيئة لمدلول ثابت وغير متغير، عندما يتم تعميم هذه الفكرة المبسطة على مستوى الكتابة الإبداعية التي تتناول الاستعارات و التشبيهات والرمزية فإن الأمر يصبح أكثر تعقيدا وتبين الفوارق بين الاستعارات المدلولات أكثر فأكثر. الدالات والمدلولات أكثر فأكثر. الباب الثالث

## التحاليل اللغوية في آيات القرآن

# أ . جدوى الدراسة اللغوية في الآيات القرآنية

إن القرآن الكريم نص معجز عجز أساطين الفصاحة، والبلاغة، والبيان، واللغة، عن أن يأتوا بمثله لو كان بعضهم لبعضهم ظهيرا، ولقد انبهروا جميعا ببنائه المنفرد، في حروف آياته المحكمة وفي مقاطعه العجيبة وألفاظه الغزيرة فتأمل المتأملون والباحثون منذ زمان بعيد وحديث؛ فلم يجدوا في آيات القرآن كلمة نابية عن مكانما؛ بل وجدوا اتساقا شاملا بحر به العقول، ووجدوا نظاما والتئاما وإحكاما عجز عنه الناس وصفه وصنع مثله في صنعتهم الكتابية. ولقد أصبح بل غدا مصدرا لكثير الدراسات اللغوية والإسلامية فهو — لا شك فيه – مصدر التشريع الأوثق بالدرجة الأولى، وأول مصادر اللغة العربية وعلمها بالدرجة الثانية، ولذلكم صار الورد المورود للباحثين، فيحدون في خفايا أسراره وبيان إعجازه المواد اللغوية والعلمية والعقائدية.

وإن كل دراسة في موضوع من موضوعات القرآن وسوره، سيبقى ناقصة في الوصول إلى سمو الكتاب وعظمته، إذ تبين للباحث من خلال قراءة التؤدة و المطالعة بالأناة، أن كثيرا من الذين عرضوا لدراسة النص القرآني غالب يركّزون من قضايا فكرية ودينية وهم يعززون بالوقوف في بعض التفسيرات اللغوية العابرة، كما أن الوقوف بالجوانب اللغوية من صوت، وصرف، وتركيب، ودلالة، قد يمرون عليها مرورا عابرا، أو يتناولونها بكيفية لا تشفي الغليل، ولذلكم من الحكمة أن يُجعَل إلقاء الضوء على جانب لغوي أساسا في كل دراسة لغوية.

#### ب. ملاحظات اللغويين عن سورة القصص

### 1. التنبيه المعنوي في السورة

من الواضح للعيان أن السمة الغالبة على سورة القصص هي نظام الجملة الطويلة، المؤدية للبيان في تفخيم اللفظ وتعظيم المعنى، وذلك أن اختلاف سياق قصة نبي الله موسى عليه السلام فيها، يختلف كل الاختلاف عن قصة النبي الكريم نفسه في باقى مواضعها من القرآن الكريم. وقد علل ذلك السيد راجى رفاعى بقوله:

وقصة نبى الله موسى عليع السلام في سورة القصص تأخذ بعداً شمولياً مؤدياً لذاتية حقيقة القصة في إطالة مقصودة بذاتها، لتشمل فيما تشمله من أشياء:

أولاً: زيادة التبيين للسياق الذي تسير فيه القصة بأسلوب جديد.

ثانياً: الإكثار من ذكر الجزئيّات القصصية التي لم تعرف من قبل.

 $^{96}$  ثالثاً: إعادة الرواية الحقيقية التى حرفت في التوراة المنحولة .

<sup>96</sup> راجي رفاعي، موسى عليه السلام في الكتاب والسنة، (ط 1 ؛ الطبعة الأولى. دار النشر الأكاديمية. القاهرة. 1992 م) ، ص238.

ومن قبل قد تنبه القدماء لذلك، فقال ابن جماعة المقدسى:

وقد تضمنت سورة القصص جماع قصة موسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام، وجاءت القصة في موضعها ناصعة كالشمس في رابعة السماء، ثم بعد ذلك أثنى الله حل جلاله على نفسه وعدد على رسوله صلى الله عليه وسلم نعمه حتَّى انتهاء السورة .

ويزيد السرد وضوحاً ما ذكره بعض الباحثين المحدثين:

والمتتبع لما احتجنته سورة القصص يجد جانباً من جوانب إبراز النص المكرر بصيغة لا تشعر بتكراره، ولم يأت ذلك إلا في كلام الله تعالى، فقصة نبى الله موسى صلى الله عليه وسلم متفرقة في عدة آيات، إلا أن صيغتها الإلهية في سورة القصص تجعلها من الروعة بمكان، ثم إن وجه الإعجاز يظهر بعد ذلك في المقارنة القرآنية بين فرعون وجنوده وقريش وأظن ظناً يقرب من اليقين أن خواتيم سورة القصص التي احتوت على قصة قارون، هي إشارة لقريش وعظماء أغنياء رجالها بأنهم إن لم يسلموا ويؤمنوا ويتقوا، فإنهم سيواجهون الخسف، مصير قارون. وفي ذلك ما يدل للمتأمل على الرابط المعنوي الأوائل السور بنهاياتها، وما فيها من إشارات.

وللباحثين اللغويين مقالة مستنيرة تلقي الضوء الساطع حول التنبيه المعنوي في أسلوب سورة القصص، منهم: محكمًد عبد الخالق عضيمة إذ قال:

إن الأسلوب القرآن في سورة القصص من أولها إلى آخرها جاء في شكل من أشكال التعبير الانسيابي الذي فتح المعنى الكامن في سياق الألفاظ؛ ليتوجه تأويل قدماء المفسرين ومحدثيهم، فالمعنى في سورة القصص يجري في شكل يأخذ بمجامع القلوب، وقد تنبه دارسو الأسلوب القرآني على حقيقة ذلك، وقرروا أن

<sup>97</sup> مقالة لمخمَّد بن إبراهيم بن سَعَد الله بن جماعة. (639 . 727)، في رسالة في فضائل الستور، انظر إلى غانم قدوري الحمد، رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية.. (ط 1؛ القاهرة : اللجنة الوطنية للاحتفال بمطلع القرن الخامس عشر الهجري، مؤسسة المطبوعات العربية، 1402 هـ / 1982 م)، ص 47-48.

<sup>1988</sup> سليم سليمان، الوحدة الموضوعية في الَقُرْآن الكَرتِم.. (ط 2 ؛ تونس: الدار التونسية للنشر، 98 م)، ص391.

نص آيات سورة القصص في أسلوبه يحمل من أوجه الإعجاز ما يفتح المعاني لتنساب انسياباً وفق البناء اللغوي المعنوي.

# 2. إشكالية الإعراب وأثرها في تغيير المعاني

لاحظ القدماء أن الإعراب يدل على المعنى الكامن في الجملة لذا جعلوا الإعراب كما يقول الدكتور ثروت سعيد: "باباً للولوج إلى باحة النص وضياءً ينير ظلمة المخفي، فالإعراب ليس كما فهمه بعض الناس أنه مجرد معرفة أماكن الرفع والنصب والخفض، بل هو في حقيقة الأمر مفتاح فهم النص وتأويله وشرحه. " 100 وقد اهتم القدماء من اللغويين بتسيير إعراب سورة القصص نحو المبنى والمعنى، وخرجوا من ذلك بنتائج مهمة حداً على صعيد البلاغة والمعاني، ومن الملاحظ نحوياً أن سورة القصص نص متعدد المعاني، لذلك كان اختلاف القدماء والمحدثين في تسيير الإعراب أحد أسباب ثراء النص المعرب رغم أنهم أوجدوا مشكلاً في الإعراب (هكذا بزعمهم)، ولكن كل ذلك كان في خدمة النص القرآني في سورة القصص في حد ذاتها، وفي ذلك يقول بعض الباحثين:

إن في سورة القصص مواطن أشكلت إعرابياً على بعض المعربين القدماء إلا أن ذلك الإشكال والاختلاف أثرى معانى الآيات، مما جعل المفسرين يستعينون بنتائج تلك الإشكالات الإعرابية في زيادة المعانى المؤداة، ومن ذلك اختلافهم في إعراب: ﴿ نَتُلُو عَلَيْكُ مِنْ نَبَا لَمُوسَى وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمِ الله جل جلاله)، فأعرب يعضهم (نتلو) فعلاً مضارعاً وفاعله محذوف تقديره نحن، ولكن بعضهم أعربوا بعضهم أعربوا

100 أوت أحمد سعيد، أثر الإعراب في علم المعاني، (ط 2 ؛القاهرة : دار النشر الحديث، 1996 م)، ص 177.

فَحُمَّد عبد الخالق عضيمة، دراسات في أساليب القرآن الكريم ، (ط3! القاهرة: مَكْتَبَة الخانجي، 1986 م)، ج5، ص55.

<sup>101</sup> سورة القصص الآية الثالثة.

(نتلو) بأن فاعله ظاهر، لأنهم لم يستحلوا دينياً أن يقدروا حذف الفاعل في أول النص  $^{102}$ 

وفي ذلك يقول الدكتور عبد الله عبد الله:

إن استنباط المعنى من ذاتية الإعراب يفيد في فهم ذات الآية، وهو علم تنبه له القدماء إلا أنهم لم يطوروه بل نقلوا علم المعانى من علم النحو إلى علوم البلاغة، ولو أنهم أبقوهما سوياً لما اضطروا إلى التنازع في عائد الضمير في قوله تعالى في سورة القصص {عَدُونٌ هَمُا}، فلو أنهم أعربوه فاعلاً مقترناً جاره بضمير موسى والمصري، لتوصلوا إلى تحديد المراد من خلال دلالة الإعراب، وهناك آيات أخرى لا يمكن حل مشكلاتها المعنوية إلا بالعودة إلى الإعراب وتوجيه المعنى.

كل هذا أدى إلى أن تكون عملية إعراب كلمات آيات سورة القصص ذات خاصية استلهامية في بناء معنى النص المعرب، مثل قوله تعالى: {فَلَمَّا أَنْ أَرُادَ أَنْ يَبْطِشَ بِاللَّذِي هُوَ عَدُوُّ لَمُّمَا قَالَ يَا مُوسَى أَتُرِيدُ أَنْ تَقْتُلَنِي كَمَا قَتَلْتَ نَفْساً بِالأَمْسِ إِنْ تُرِيدُ إِلاّ بِاللَّذِي هُو عَدُوُّ لَمُما قَالَ يَا مُوسَى أَتُرِيدُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ }، 104 فان الإعراب هو أَنْ تَكُونَ جَبَّاراً فِي الأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ }، 104 فان الإعراب هو الذي كشف عن العائد إلى الضمير في {قَالَ يَا مُوسَى أَتُرِيدُ أَنْ تَقْتُلَنِي} هل هو الإسرائيلي أم هو المصري؟ فإن قوله: {بِالَّذِي هُو عَدُوُّ لَمُمَا} ، وهي جملة مكونة من الإسرائيلي أم هو المصري؟ فإن قوله: {بِالَّذِي هُو عَدُوُّ لَمُمَا} ، وهي جملة مكونة من (جار ومجرور للاسم الموصول ومبتدأ وحبره مرتبط ذلك كلّ بالجار والمجرور (لهما)، وفاعل هو المراد معرفته) دلت على أن الثاني (أي المصري الآخر ليس هو الذي يدلّ عليه النص القرآني بصيغة (عدو لهما) أبداً بل هو الإسرائيلي نفسه .

# 3. التحليل المضموني ودلالته في الآيات

مؤسسة النشر المشكلات الإعرابية في النص الَّقُرْآني، (ط 2 ؛ القاهرة : . مؤسسة النشر الحديث، 1986 م)، ص 317 .

الدار : الله عَبْد الله 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 . 103 .

<sup>104</sup> سورة القصص الآية التاسعة عشر.

وقد كان التحليل المضموني يتعلق بموضوع الوحدة الموضوعية، وبتعبير أدق التحليل المضموني هو "تحليل نص بإعادة صياغته من جديد وإبراز مكامن الاتصال فيه باعتباره وحدة عفوية متكاملة "<sup>105</sup>. ويبدو أن هذا الموضوع متعلق كما يُعتقد بما أسماه القدماء (تناسق وتناسب الآيات السور)، وممن صنف فيه البقاعي، والسيوطي، وكتاباهما مطبوعان وفيهما فوائد مهمة في بابهما، وقد ذكر السيوطي ذلك كله في الإتقان وأشاد به، <sup>106</sup> وتنبغي الاستفادة من الجمع بين التحليل التراثي والمعاصر لفهم كلي للنص القرآني، وبخاصة في الموضوع هنا عن سورة القصص الشريفة.

وقد لوحظ أن البناء المضموني لسورة القصص يسير في اتجاه واحد، مثل قافلة من المعاني المتدفقة المتلاحقة، مما أكسب النص الإلهي إعجازاً إلى إعجازه، لأن هذه الصفات ليست من صفات البشر في كلامهم يعتريه النقص والاختلاف في مصادر موارده. وكيف للإنسان أن يكون له كلام متكامل مثل ما توجَّد في الربط الوحدوي واللغوي، في قوله تعالى في سورة القصص: {إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ} وقوله تعالى فيها أيضاً: {وَلا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلْهاً آخَرُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ}، وقوله تعالى: {وَهُو اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو اللَّهُ لا إِلَه وَلاَ على دخم اختلاف موضوعها في داخل السورة، يكمّل بعضها بعضاً، ويأخذ أحدها بمعنى الآخر في وحدة موضوعية شمولية ذات السورة، يكمّل بعضها بعضاً، ويأخذ أحدها بمعنى الآخر في وحدة موضوعية شمولية ذات دلالة كلية كونها جميعاً آيات توحيد خالص.

ج . دراسة النص والسياق MAKASS

النص في أصل مفهومه في اللغة: أقصى الشيء وغايته ثم سمي به ضرب من السير السريع، ونصصت الحديث إلى فلان، رفعته إليه، فالنص رفع الشيء، ونص

105 سليمة الحكيم، *المصطلحات النقدية،* (ط1 ؛ دمشق : دار البيان، 1989 م)، ص121.

<sup>106</sup> السيوطي ، *الإتقان في علوم القرآن*، ج. 2. ص 118 .

الحديث ينصه نصاً رفعه. وكل ما أظهر فقد نُص، 107 وقال عمرو بن دينار: "ما رأيت رجلاً أنص للحديث من الزهري أي أرفع له وأسند"، وقال أبو عبيد: "النص التحريك، والسير الشديد، والحث، والنص التوقيف، والنص التعين على شيء ما، ونص الرجل نصا إذا سأله عن شيء حتى يستقصى ما عنده، ونص كل شيء منتهاه"، قال الأزهري: "النص أصله منتهى الأشياء ومبلغ أقصاها، وفي حديث هرقل: ينصهم أي يستخرج رأيهم ويظهره، ومنه قول الفقهاء: نص القرآن ونص السنة أي ما دل ظاهر لفظهما عليه من الأحكام "108"، وعلى هذا يفهم النص على مستوى المصطلحات، هو ما لا يحتمل الأمعنى في واحداً وقيل ما لا يحتمل التأويل، وقيل هو ما زاد وضوحاً على الظاهر لمعنى في المتكلم وهو سوق الكلام لأجل المعنى.

لذلك وقد ذكر التهاوين أن النص له معان متعددة وهي:

أ) كل ملفوظ مفهومُ المعنى من الكتاب والسنة سواء أكان ظاهراً أو نصاً أو مفسراً، حقيقة أو مجازاً عاماً أو خاصاً اعتبارا للغالب لأن عامة ما ورد من صاحب الشرع نصوص وهذا المعنى هو المراد بالنصوص في اصطلاحات: عبارة النص، إشارة النص، دلالة النص، اقتضاء النص.

- ب ) والنص بمعنى الظهور.
- ج) ما لا يتطرق إليه احتمال أصلا.
- د) ما لا يتطرق إليه احتمال مقبول يعضده دليل.

الكتاب والسنة أيْ ما يقابل الإجماع والقياس. والنص يختص بما هو قطعي الثبوت وقطعى الدلالة في الثوابت وفهم النص ضروري لإنزال أحكامه

<sup>107</sup> مجمع اللغة العربية، المعجم الوجيز ، ( طبعة خاصة؛ القاهرة : وزارة التربية والتعليم، 1994 م)، ص619 .

<sup>108</sup> ابن منظور الافريقي. *لسان العرب ج7، ص9*7–98.

<sup>109</sup> الشريف أبو الحسن بن علي الجرجاني. *التعريفات* ( ط 1؛ الرياض : دار عالم الكتب و النشر، 1996 م)، ص 260 .

منازلها هو أمر لا مناص منه مع أي نص من النصوص قطعية الدلالة والثبوت.

وقد قال صاحب المعارج: " هو الكلام الذي يظهر إفادته لمعناه ولا يتناول أكثر مما هو مقول فيه". 111

وأما ضرورة وعي النصوص فهي تنبع أهميتها من أن فهم النصوص الأدبية والمعرفية تفتح مجالا واسعا بأنواع المعرفة والثقافة العربية؛ وفوق هذا هو أن فهم النصوص الشرعية يؤدي إلى تحقيق مقاصد الشريعة وذلك بجلب المصالح ودرء المفاسد وتحقيق التوازن في حياة الأمة الإسلامية بعيداً عن الهوى والعبث وبعيداً عن التزمت المقيت الذي يقود إلى التنازع والتدابر، وأهمية فهم النصوص والاحتكام إليها يؤدي إلى شيوع الأمن والطمأنينة، ومن المؤكد أن عدم فهم النص أدى ما يؤديه اليوم من فقدان الأمن والسكينة في المجتمعات التي لم تحتكم إلى النصوص الشرعية أو لم ترق إلى فهم المراد منها.

#### 2. وعي السياق

إن دراسات العلوم العربية والإسلامية التي قامت حول فهم السياق في نص من النصوص أسبق وأعمق من نظيرتها في المعرفة الغربية بالعصر الحديث ، وأن النظريات العربية العربية الحديثة التي قامت العربية التي أسست لدراسة السياق كانت أوفى من النظريات الغربية الحديثة التي قامت على يد مليونفسكي، وفيرث وفام ديك، وغيرهم، وقد تنبه بذلك الباحثون منهم تمام حسان إذ قال :

لقد كان البلاغيون عند اعترافهم بفكرة المقام متقدمين ألف سنة تقريبا من زمانهم، لأن الاعتراف بفكرة المقام والمقال بوصفهما أساسيين متميزين من أسس تحليل

111 المحقق الحلي، معارج الأصول، تحقيق محمد حسين الرضوي، (ط1؛ ، 1403 هـ)، ص 105 .

<sup>110</sup> محمد علي التهاوني، كشف اصطلاحات الفنون والعلوم، (ط1، بيروت: مكتبة لبنان، 1996م)، ص 1696.

المعنى يعد الآن في الغرب من الكشوف التي جاءت نتيجة لمغامرات العقل المعاصر في دراسة اللغة

ويقول في موضع آخر من كتابه :

وحين قال البلاغيون لكل مقام مقال، ولكل كلمة مع صاحبها مقال، وقعوا على العبارتين من جوامع الكلم تصدقان على دراسة المعنى في كل اللغات لا في العربية الفصيحة فقط، وتصلحان للتطبيق في إطار كل الثقافات على حد سواء ولم يكن ملينفسكي وهو يصوغ مصطلحه context of situation يعلم أنه مسبوق إلى مفهوم هذا المصطلح بألف سنة أو ما فوقه إن الذين عرفوا هذا المصطلح من قبل، سجلوه في كتب لهم تحت اصطلح المقام، ولكن كتبهم هذه لم تحد من الدعاية على المستوى العالمي ما وجد اصطلاح مليونفسكي من تلك الدعاية، العربية الدعاية الغربية الغربية الغربية العربية العربية العربية الدعاية الغربية الدعاية الغربية الدعاية الغربية الدعاية الغربية العربية الدعاية الغربية الدائبة.

ولكن الحديث حول السياق في التراث العربي والإسلامي لا يقتصر على مفهوم المقام عند البلاغيين فقد كان البلاغيون مسبوقين برؤية تشبه نظرية سياقية تامة في أصول الفقه والنحو العربي؛ إن النحو العربي في نشأته الأولى قد أولى السياق أهميته في تحليل معنى الجملة مما يجعل معالجات المتقدمين مثل سيبويه ردا على متأخري النحاة الذي حردوا الجملة من سياقها، يقول سيبويه:

...وذلك أن رجلا من إحوانك و معرفتك لو أراد أن يخبرك عن نفسه وعن غيره بأمر فقال: أنا عبد الله منطلقا، وهو زيد منطلقا، كان محالاً لأنه إنما أراد أن يخبرك بالانطلاق ولم يقل هو وأنا حتى استغنيت عن التسمية لأن هو وأنا علامتان للمضمر وإنما يضمر إذا علم أنك عرفت من يعنى، إلا أن رجلا لو أن خلف حائط أو في موضع تجهل فيه فقلت من أنت؟ فقال أنا عبد الله منطلقا في حاجتك، كان حسنا.

فجعل سيبويه معنى الجملة وصوابه واستقامته، متعلقا بالسياق الذي وردت هذه الجملة.

<sup>112</sup> تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، ( الدار البيضاء: دار الثقافة, 1994 م )، ص. 337 .

<sup>. 372</sup> مام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، ص

<sup>114</sup> سيبويه، *الكتاب*، ( القاهرة : الخانجي، 1988م )، ج 2، ص 80-81 .

وقد تحدث عبد الفتاح البركاوي في كتابه (دلالة السياق) إلى المعاني المعجمية للسياق، ثم تناول معنى السياق عند اللغويين ومن ثم أشار إلى التفات الزمخشري إلى المعنى الجحازي لكلمة السياق، التي تعني السياق التي ورد فيه الكلام، 115 ثم استخلص من هذا العرض أن السياق يتوزع بين المفاهيم الآتية :

تتابع الكلمات في الجمل أو الجمل في النصوص والمقام الذي يصحب الكلام، والقصة، والظرف الخارجي، الذي يمكن فهم الكلام على ضوئها، مستندا في ذلك كله إلى روايات ابن جني و السيوطي.

أما تقسيم السياق في الكلام يمكن حصرها حسب ما وردت أحوال السياق في كتاب الله كما يأتي:

# أ) السِّياقُ المكاني

هو سياق الكلمة أو الجملة داخل النص، وإن حصر الحديث داخل النص القرآني فهو يعني سِياقَ الآية بين الآياتِ داخل السّورة، ومَوْقِعَها بينَ السّابِق مِنَ الآيات واللاّحق؛ أي: مُراعاة سياق الآية في موقعها من السّورة، وسياق الجملة في موقعها من السّورة، وسياق الجملة في موقعها من السّورة، وسياق الجملة في موقعها من السّورة، وسياق الحملة في موقعها من السّورة، ولا تُقطع عمّا قبلها وما بعدها.

ب ) السياق الزماني للحمل أو الكلمات مريالا

بالنسبة إلى النص القرآني هو السِّياق الزَّمَنِيّ للآياتِ أو سياق التَّنزيل ويعْني سياقَ الآيات بحسب تَرْتيب النُّزول.

#### ج) والسِّياق المؤضوعيّ

السياق الموضوعي ومعناه دراسة الكلمات أو الجمل التي في النص بحسب الموضوع الذي يَجمعها ؛ ومَعْناه دِراسَةُ الآيَةِ أو الآياتِ التي يَجْمَعُها مَوْضوعٌ واحدٌ؛ سواءٌ أكانَ المؤضوعُ عامًّا كالقصص القرآني أو الأمثال أو الأحكام الفقهيّة، أم كانَ خاصًّا

116 عبد الفتاح البركاوي، دلالة السياق بين الكلام وعلم اللغة الحديث، (ط 1 ؛ القاهرة : درا المنار، 1411هـ)، ص 25 -27 .

<sup>.</sup> 225 جار الله الزمخشري، أساس البالاغة ، ص  $^{115}$ 

كالقصّةِ المِخصوصةِ بنبيِّ من الأنبياءِ وحكمٍ من الأحكامِ أو غيرِ ذلِكَ، وتتبُّعُ مواقِعِها في القُرآنِ الكريم كُلِّه.

#### د) والسِّياق المقاصديّ

ومعناه النظر إلى الجملة أو الجمل بحسب النيات وبواعث القول ومقاصده، فالسياق المقاصديّ للآيات القرآنية معناه النَّظُرُ إلى الآياتِ القُرآنيّةِ من خلال مَقاصد القرآن الكَريم والرُّوْيةِ القرآنيةِ العامَّة للموضوع المعالجَ .

#### ه) والسِّياق التّاريخِيّ

بِمَعْنَيَيْه العامِّ وهوَ سياقُ الأحْداثِ التّاريخيَّة القديمةِ التي حَكاها القرآنُ الكَريمُ والمعاصِرة لزَمَنِ التَّنْزيلِ، والخاصِّ وهوَ أسبابُ النُّزولِ.

# و) والسّياق اللُّغويّ

وهو دراسة النّصِّ القُرآنِ من خلال علاقات ألفاظه بعضِها ببعضٍ، والأدواتِ المُسْتعْمَلة للرّبط بينَ هذه الألفاظ، وما يترتَّبُ على تلك العلائق من دلالاتٍ جزئيّةٍ وكليّةٍ.

وينْبغي تَحْكيمُ كلِّ هذه الأنواعِ من السّياق عنْد إرادة دراسة النّصِّ القُرآنيِّ بمنهج سياقيٍّ مُتَكاملٍ، وإلا فإنّ الاقتصارَ على السّياق التّاريخيِّ سَيَحومُ حوْل النّصِّ ولا يعْدوه. وأمّا الاقتصارُ على السّياق الدّاخليِّ وحده دون الالتفات إلى الأحداث التّاريخيّة المجيطة به أو المصاحِبة لِنُزوله فسيجعلُ النّصَّ بنيةً لغويّةً مُغْلَقةً تقتصرُ على ما تُفيده الألفاظُ من مَعان ودلالات.

وأما السياق غير اللغوي "سياق الموقف:Context of Situation" فهو يمثل الظروف والملابسات والمواقف التي تم فيها الحدث اللغوي وتتصل به وهو ما أطلق عليه كمال بشر المسرح اللغوي، ويسميه فيرث Firth سياق الحال" ويعرفه بأنه:

جملة العناصر المكونة للموقف الكلامي، ومن هذه العناصر شخصية المتكلم والسامع، وتكوينهما الثقافي، وشخصيات من يشهد الكلام غير المتكلم والسامع . إن وجدوا . وبيان ما لذلك من علاقة بالسلوك اللغوى، والعوامل

والظواهر الاجتماعية ذات العلاقة باللغة والسلوك اللغوى لمن يشارك في الموقف الكلامي كحالة الجو إن كان لها دخل، وكالوضع السياسي، وكمكان الكلام.

أما اهتمام القدماء بالسياق غير اللغوي (سياق الموقف) فواضح عند البلاغيين حيث عرَّفوا البلاغة بأنها مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته، وذكر أبو هلال العسكري وغيره عبارة (لكل مقام مقال) 118، ودعا الجاحظ إلى مطابقة الكلام لمقتضى الحال وكرر ذلك في كتبه، ونقل قولهم: "ومن علم حق المعنى أن يكون الاسم له طبقًا وتلك الحال له وفقًا.. ومدار الأمر على إفهام كل قوم بمقدار طاقتهم، والحمل عليهم وعلى أقدار منازله". 119 وكذلكم ابن خلدون أيضًا يهتدي إلى سياق الموقف، وهو سياق غير لغوى ويسميه بساط الحال، يقول ابن خلدون:

الألفاظ بأعيانها دالة على المعاني بأعيانها، ويبقى ما تقتضيه الأحوال ويسمى بساط الحال محتاجًا إلى ما يدل عليه، وكل معنى لا بد وأن تكتنفه أحوال تخصه، فيجب أن تعتبر تلك الأحوال في تأدية المقصود؛ لأنها صفاته.

# الباب الرّابع الصّور التطبيقيّة في آيات سورة القصص

# 

يُستحسن لفهم النص القرآني جليّا في مضمار المعاني ذوات الطابع الاجتماعي في ظلّ المنهج التحليلي اللغوي، أن تُفصَّل الآيات بشكل تقطيعي للآيات المدروسة، ضمن مفهوم راسخ يتوافق مع ما يدرك به علماؤنا القدماء في إعرابهم و تفسيرهم وبياهم للآيات ضمن مناهجهم الدراسية التي اتفقت الأمة على ثبوتها وحجيتها

-

<sup>117</sup> محمود السعران، علم اللغة (مقدمة إلى القارئ العربي)، (ط2 ؛ القاهرة : دار الفكر العربي : 1997 م)، ص 338.

<sup>118</sup> أبو هلال العسكري، الصناعتين، ص21، 27.

<sup>119</sup> أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، *البيان والتبيين*، ( ط 7 ؛ القاهرة : مكتبة الخانجي، 1998 م )، ج1 ، ص 94 .

<sup>120</sup> ابن خلدون، *المقدمة،* ص 344، 345.

ورسوخها، كالبيانات من علماء التفسير، وملاحظات النحويين عبر الأزمنة المتلاحقة و بلاغة البلاغيين حسا وعاطفا وذوقا في الدلالات القرآنية اللفظية و المعنوية؛ وقد امتدت هذه التفصيلات لتصبح الآيات القرآنية مدروسة ضمن الإيقاعات الصوتية والأبنية التركيبية والجمل ومن ثم دراسة الآيات في إطار مفهومها كنص من النصوص التي تتناوله أيدي القراء وكنص قابل للبحث والشرح والاستنباط، فنوع الدراسة الأخير يتم على منهج البحث اللغوي الذي عُرف بمنهج علم اللغة الاجتماعي.

### 1- البنية الصوتية في نصوص السورة

ولو فُصلت سورة القصص ضمن تأثير صوتي بدوره تميّز المعاني حين تتلى الآيات على نحو معين تكون معانيها حسب الإيقاع والنبر التقطيعي في الأنظمة النحوية ما يلي:

# أ) التقطيع الصوتي للسورة121

بسمر ٱللهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيم

<sup>121</sup> ولقد اقتطع الباحث السورة صوتيا حسب أحكام نحوية درج عليها العلماء من قبل بالبحث والدراسة الوافية، وهذه الأحكام ليست إلا إشارات بل تنبيهات قامت الحجة اللغوية عليها وتشفي الغليل في كشف معاني الآي عبر العصور المتلاحقة، والمعتمد لدى الباحث بعد الاختيار المتأني وهو تقطيع إعرابي كتبه المؤلف الأستاذ الفاضل محيي الدين الدرويش في كتابه إعراب القرآن وبيانه لما فيه من معلومات إعرابية استخلصها فهما وإدراكا مؤلفه من جهابذة النحويين القدامي من أمثال الزجاج و المكي بن أبي طالب، وابن الأنباري، والعكبري، وابن حيان الأندلسي، وغيرهم .

مَّا كَانُواْ تَحَذَرُونَ ﴾ ]، 8- [ وَأُوْحَيْنَآ إِلَىٰ أُمِّر مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ ]، 9- [ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمِّ]، 10- [ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْزَنِي ۖ إِنَّا رَآدُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ]، 11- [ فَٱلْتَقَطَهُ رَ ءَالُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ۗ ]، 12- [ إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَـٰمَـٰنَ وَجُنُودَهِمُمَا كَانُواْ خَطِيرِنَ ﴾]، 13- [ وَقَالَتِ آمْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْن لِّي وَلَكَ ]، 14- [ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَآ أَوۡ نَتَّخِذَهُ ۖ وَلَدًا وَهُمۡ لَا يَشۡعُرُونَ ۚ ۞ ]، 15- [ وَأَصۡبَحَ فُؤَادُ أُمِّرِ مُوسَى فَارِغًا ]، 16- [ إِن كَادَتْ لَتُبْدِي بِهِ لَوْلَآ أَن رَّبَطْنَا عَلَىٰ قَلِّبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ]، 16- [ وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ قُصِّيهِ فَبَصُرَتْ بهِ عَن جُنُب وَهُمْ لَا يَشْغُرُونَ ١٦- [ \* وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى أَهْل بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَصِحُونَ هَا، 18- [ فَرَدَدُنَاهُ إِلَى أُمِّهِ عَيْ تَقَرَّ عَيَّنُهَا وَلَا تَحْزَنَ ]، 19- [ وَلِتَعْلَمَ أُنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَكِنَّ أَكْتَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ]، 20- [ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَٱسْتَوَىٰٓ ءَاتَيْنَهُ حُكَّمًا وَعِلْمًا وَكَذَالِكَ خَيْرى ٱلْمُحْسِنِينَ ، 21- [ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةِ مِّنْ أَهْلَهَا]، 22- [ فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْن يَقْتَتِلَان هَنذَا مِن شِيعَتِهِ وَهَاذَا مِنْ عَدُوه اللهِ 23 [ فَٱسْتَغَاتُهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَتِهِ عَلَى ٱلَّذِي مِنْ عَدُوّه ١]، 24- [ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَلْذَا مِنْ عَمَل ٱلشَّيْطَن ۖ إِنَّهُ عَدُوٌّ مُّضِلٌّ مُّبِينٌ ﴿ ]، 25- [ قَالَ رَبِّ إِنَّى ظَلَمْتُ نَفْسِي فَٱغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ رَ إنَّهُ و هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ١٠٠٠ إلى آخر سورة القصص ...، صدق الله العليّ العظيم.

وإذا أُمعن النظرُ إلى التقطيعات المتقدمة يُلاحظ بشكل ملموس مدى دور الصوت في بناء مفهوم معين للنصوص القرآنية، فؤجد هذا التقطيع مختلف ألوانه بين كل عالم لغوي وكل مفسر متقن وبين كل عالم آخر وكل مفسر آخر، والتقطيع كُوّن حسب التنظيم النحوي الذي فهمه العلماء من الآيات المذكورة، وفي الآيات التي تدل على المعنى الاجتماعى تلاحظ صور هذه التقطيعات المختلفة فيما يلى:

في قوله تعالى : -[طسّمَ ﴿ تِلْكَ ءَايَاتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِين ﴾ ]، -[ نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبَإِ مُوسَىٰ وَفِرْعَوْرَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ ]،أول ملاحظة في

(طسم ) أنه من مقاطع صوتية في بداية السور وهذا المقطع تُستهل به هذه السور كما استهلت سور أخرى من أمثالها وهي 29 موقعا من سور القرآن وهي أربعة عشر حرفا وليس من المستبعد أن تكون المقاطع هي من رموز صوتية لتوجيه الترتيل.

و أما كونه مقطعا فمتفق عند العلماء أنه يُقرأ بالاتفاق من دون اتفاق في معناها، و قال الشعبي (عامر بن شرحبيل الحميري ت 105 هر): " لله في كل كتاب سرّ وسرّه في القرآن حروف الهجاء المذكورة في أوائل السورة، " <sup>122</sup> وأبوالحسن الأخفش وصف أنه مقطع يستهل به الكلام كقول العرب في شعرهم (ألا) للاستفتاح والتنبيه، أما قطرب محمد بن المستنير (تلميذ سيبويه) فيرى هذه الأحرف تدل على أن القرآن يتألف من هذه الحروف المقطعة التي هي حروف المعجم ؛ ا،ب،ث، ج ...إلخ، والتي كان العرب يعقلونها لاريب في ذلك، فهي للتحدي الإعجازي في القرآن على العرب.

<sup>122</sup> أبي إسحاق إبراهيم السري الزجاج، ت 311ه ، معاني القرآن وإعرابه، (ط1 ؛ بيروت : عالم الكتب، 1988 م )، الجزء ص. 56 .

<sup>123 123</sup> أبي إسحاق إبراهيم السري الزجاج، ت 311ه ، معاني القرآن وإعرابه، ج 1، ص 56 . معاني القرآن الكريم ، دراسة وتحقيق موسى علي الأنصاري [ ت 926 ]، إعراب القرآن الكريم ، دراسة وتحقيق موسى علي مسعود، (القاهرة، رسالة جامعية في جامعة دار العلوم، 2001 م ) ، ص. 428 .

عَلَيْكَ مِن نَبَّإِ مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنِ...] <sup>125</sup> ، هذا التقطيع على نمط كما يقال زيدا ضربتُ أي يجوز أن يكون [تِلْكَ] في موضع نصب و [ءَايَنت] بدل منصوب مثله بفعل نتلو .

والآية [ إِنَّ فِرْعَوْرَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا]، يدل التقطيع على صوت ابتدائي خبري يؤكد غطرسة فرعون مع إجباره متبعيه بأوامر ونواهيه على حد سواء، بينما إذا قطعت الآية نحو [إِنَّ فِرْعَوْر َ عَلَا فِي ٱلْأَرْض] تكون المعنى صوتيا ومنبها على الوقوف بالمعنى الاستكبار دون اقتران معنى الإجبار وإلزام التشيع، فتأتي بقية الآية بمعنى تابع لها أو معنى مستقل عنها أي تأتي بعيدة من معنى الاقتران، [يَستَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنَهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحَى نسآءَهُمْ أَإِنَّهُ كَار َ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ أَنَ الله في التنظيم النحوي من المقلع الصوتي الاجتماعي تتألف في التنظيم النحوي من فعل وفاعل ومفعول (يستضعف وضمير مستتر وطائفة) ثم جاء بدل الاشتمال (يذبح) من مبدل منه (يستضعف)، وجملة يستحي معطوفة على جملة يذبح، 126 ويُختم التقطيع محكم من مبدل منه (يستضعف)، وجملة يستحي معطوفة على جملة يذبح، 126 المنطبع عكم المغنى اجتماعيا، فيها فرعون وأتباعه وطائفة من المؤمنين من الرجال و النساء والأبناء المضطهدين.

بينما إذا قطعت الأية بتقطيع صوتي نحو، [ يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحْى فِي نِسَآءَهُمْ ]، يكون التركيز في التقطيع 127 يتضمن معنى الإشارة إلى نوع الاستضعاف الذي مارسه فرعون تجاه مجتمعه والمعارضين عليه، وظاهرة الاستضعاف لاشك تمارسها الطبقة القوية المتسلطة على الطبقة الضعيفة المعارضة، فكلما تُقطَّعُ الآية صوتيا يأتي المعنى يساير التقطيع الصوتي فيبدو فيها معنى الآية المركز والمنبه عليه. ومثل

<sup>:</sup> ابي جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النحاس ت 338 هـ ، إعراب القرآن ، (ط 2؛ بيروت : دار المعرفة، 2008 م )، ص 711.

<sup>126</sup> بدل ( يذبح) من مبدل منه (يستضعف)، انظر بمجت عبد الواحد صالح، الإعراب المفصل الكتاب الله المرتل، (دمشق: دار الفكر،د.ت)، ص 358.

<sup>. 131</sup> أبي إسحاق الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ص $^{127}$ 

هذه التقطيعات في الآي من سورة القصص يمكن تطبيقها في آية إثر آية بأجمعها، وقد أشار الباحث الفذّ كمال محمد بشر بثبوت مثل هذه التقطيعات الصوتية في البحث القرآني بما يسميه بالفواصل الصوتية .

#### ب) المقطع الصوتي والنبر في ألفاظ السورة

المقاطع في السورة تامة أركان حيث تُتَواجد أنماطها في ألفاظ الآيات كلها فهذه الأنماط التي تتوزع في السورة على كما يأتي :

- 1) ساكنة وحركة قصيرة مثل ب، و لِ، تُرمَزان بهما تحليليا في الآيات /س ح/ و في ألفاظ السورة يكون النمط المقطعي هذا" متواجدا من بداية السورة إلى نهايتها أي من طسم... إلى (وإليه ترجعون).....أي كل الآيات فيها المقطع ؛ ساكنة وحركة.
- 2) ساكنة وحركة قصيرة وساكنة مثل عَنْ و كُمْ و مِنْ ؛ والمقاطع ترمز بما تحليليا في الآي /س ح س/ فيكون النمط واضحا في سائر حروف الجر في السورة و هي المكونة من الحرفين وآخرهما ساكن.
- 3) ساكنة وحركة طويلة مثل: مَا، ترمز بَمَا تَحليليا في الآي / س ح ح/ فيكون النمط قد توضّح في الآية السادسة من السورة وهي (ما كانوا يحذرون).
- 4) ساكنة وحركة طويلة وساكنة مثل قَال و كان (في قراءة الوقف)، وهذا النمط كثير في السورة.
- 5) ساكنة وحركة قصيرة وساكنة و ساكنة مثل قومْ، ويومْ، وأينْ (في قراءة الوقف)، ( ويوم يناديهم فيقول أين شركائي...) 130، فيكون النمط ظاهرا في بعض الآيات.

128 محمد كمال بشر، *دراسات في علم اللغة* 0(ط. 9 ؛ دار المعارف 1986 م)، ص. 26- 28.

<sup>129</sup> ياسر الملاح، *التشكيل الصوتي في اللغة العربية فنولوجية العربية*، (ط 1؛ جدة : النادي الأدبي الثقافي، 1983 م)، ص 133.

<sup>130</sup> الآية الواحدة والستون من سورة القصص.

6) ساكنة وحركة طويلة وساكنة وساكنة مثل راد، والتحليل في الكلمة رادد، فالنمط يُتواجد في الآية ؟ 7 من السورة رآدوه إليك.

فالمقاطع الصوتية في السورة تُتَواجد في ألفاظ لها بعد اجتماعي في المعنى، مثل ل (لقوم)، ومن (بمعنى التبعيض ؛ من نبأ موسى وفرعون)؛ ومثل ما (ما كانوا ... هو اسم بمعنى الشيء أي فعل من الأفعال)؛ ومثل كان، قال، جاء وهي ألفاظ السورة تنبني من الأفعال التي تدل على الحدث والزمان، وللحدث والزمان أشخاص فاعلون في الأحداث إذن هي اجتماعية. وكذلك في كلمة (قوم) و (رادّ) كلتاهما اجتماعيتان لدلالة اللفظ المراد في قوم ودلالة الأحرف الملحقة في (رادوه ...) التي تفيد معنى الجماعة.

أما النبر فهو الذي يشير إليه الباحث تمّام حسّان بأنه "كون صوت من الأصوات في الكلمة أقوى من بقيّتها"، <sup>131</sup>و النبر في السورة يعني مقدار قوة الصوت على مقاطع كل لفظ الآيات، ويمكن توقّع صوت النبر في مستويات معينة كما ثبت وجود هذه المستويات في لغة القرآن. فقد وُجد لدى إمعان النظر والسمع في مقاطع كل آية من السورة؛ إمكان معرفة ثلاث درجات من العلو بسبب النبر في الآي ما يأتي :

- النبر الأوَّل يمكن أن يرمز له ( / ).
- 2) النبر الثانويّ يمكن أن يرمز له ( \ ).
  - 3) النبر الضعيف وليس له رمز . (-)

ومن الممكن أن يكون في كل لفظ الآيات مقطع منبور لذاته ويستقبل هذا المقطع النبر الأولي وتتأثر توزيعاته و مواقعه بعدد مقاطع كلام الله وأنواعها. فلفظ الآيات ذو المقطع الواحد تستقبل نبرا أوليا وهو مفرد مثل : كم ، من ، وقوم . أما ألفاظ الآيات ذوات المقاطع الكثيرة أو التي تؤلف مقطعين فقط فتستقبل نوعين من النبر الثانوي والضعيف بالإضافة إلى النبر الأولي.

132 أكبر عدد من للمقاطع في العربية هو تسعة بما في ذلك من الزوائد. أنظر ياسر الملاح، التشكيل الصوتي في اللغة العربية فنولوجية العربية، ص. 134.

-

<sup>.</sup>  $^{131}$  تمام حسان ، مناهج البحث في اللغة، ( ط . 1 ؛القاهرة : مكتبة الأنجلو،  $^{1990}$  م )، ص .  $^{130}$  .  $^{130}$ 

والقواعد التي تضبط نبر الآيات هي نفسها القواعد التي تضبط الكلام في العربية ما يأتي :

1) عندما يتألف لفظ الآيات من سلسلة من المقاطع مثل: س ح فإن المقطع الأول ينبر نبرا أوّليا وتنبر المقاطع الباقية أنبارا ضعيفة مثل: جعل ؛ س ح س ح س و وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا]، كذلك بلغ ؛ س ح س ح س ح [وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ و].

2) عندما يحتوي لفظ الآي مقطعا طويلا واحدا فقط فإن المقطع الطويل يستقبل النبر الأوَّل وتستقبل بقية المقاطع أنبارا ضعيفة، مثل:

جَانِبِ س ح ح س ح آءَانَس مِن جَانِبِ ٱلطُّور نَارًا]،

فَنَتَّبِعُ س ح س ص ص ص ص ح س ح ص ح آ فَنَتَّبِع ءَايَنتِكَ وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ].

3) عندما يحتوي لفظ الآي مقطعين طولين أو أكثر فإن المقطع الطويل الأقرب إلى آخر الكلمة (غير المقطع الأخير) يستقبل النبر الأولي وفي أغلب الحالات يستقبل المقطع الأقرب إلى بداية الكلمة نبرا ثانويا، مثل:

ذُنُوْكِمْ س ح س ح س ح س ح س ح ح ح و لَا يُسْعَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ...] UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

يتساءلون س ح س ح ح س ح ح س ح ح س ح [ فَهُمْ لَاَ يَتَسَآءَلُون ].

فالمقاطع والأنبار تجذب انتباهات السامعين حين تُلفظ هذه المقاطع من كلمات الآيات حسب الصفات من مخارج الحروف، وكانت المقاطع والأنبار تساعد إرسال المعنى من الكلمات المنطوقة بالجودة، ولذلكم قد يتأثر المستمعون بمجرّد السماع في مسابقات لتلاوة آيات القرآن حيث يتمايز القارئ تمايزا دقيقا دون الآخر بحسن أداء التلاوة في ضغطهم المقاطع والأنبار خلال المسابقات. وإذا سُلم الأمر أن للمقاطع و الأنبار أدوارا تجدي إرسال المعنى و حرس الصوت إلى الآخرين هذا يعني أن لها دور اجتماعي بل وظيفة اجتماعية ينبغى أن يُعدَّ من دلالة اجتماعية ولغوية على حدة.

#### ج) أثر التنغيم الموسيقي في ألفاظ اجتماعية للسورة

إنّ الذي يُعنى بالتنغيم هو ارتفاع الصوت وانخفاضه أثناء الكلام وربما كان له وظيفة نحوية هي تحديد الإثبات والنفي في جملة لم تستعمل فيها أداة الاستفهام، كقول الجندي القابض على رئيس العراق السابق :أنت صدام، أنت صدام.

وأما التنغيم الموسيقي في آيات القرآن عامة وفي السورة خاصة فهو مما أتقن عليه القراء في أداء تلاوة آيات الحكيم ومن حيث المعنى قد يُؤثّر معنى الآيات اختلافُ التنغيم وتنويعه و في صياغة معناها؛ ومن المسلّم ومما لاشك فيه لدى الجميع أن تُفيد موجة التنغيم الموسيقي عند أداء تلاوة سور القرآن ترسيخ وتوطيد المعاني المرسلة في الآي المتلوة عند سامعيها؛ وحتى كان النبي صل الله عليه وسلم يلاحِظ حسنَ التنغيم لدى بعض الصحابة فيستقرئ الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود بعض السور فقال : "اقرأ علي من القرآن، قال عبد الله بن مسعود: فقلت له : يا رسول الله أليس عليك أنزل ومنك تعلمناه ، قال بلى ولكني أحبّ أن أسمعه من غيري. "( رواه أحمد). 134 وإذا كان التنغيم يساعد في توطيد وترسيخ المعاني المرسلة بشكل ملموس كما ثبت دور المقاطع والأنبار في إرسال المعنى المنطوق؛ هذا يعني أن للتنغيم دلالةً ذات الطابع الاجتماعي في الآيات القرآنية المسلم المناطق الاجتماعي في الآيات القرآنية المسلم المناطق الله الله المناطق الله المناطق الله المناطق الله الله المناطق الله المناطق المناطق في الآيات القرآنية المسلم المناطق الله المناطق المناطق الله المناطق الله المناطق المناطق قالاً المناطق المناطق المناطق قالاً المناطق قال المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق المناطق قالاً المناطق المناطق المناطق المناطق قالاً المناطق المناطق المناطق المناطق قالاً المناطق المناطق المناطق المناطق قال المناطق المناطق

# د ) التغيّر الفونيمي في السورة وأهمية الصوت في تغيّر المعنى فيها

وإذا قُرئت السورة بإمعان لتفحّص ما يمكن أن يلاحَظ من وجود الظواهر الفونيمية في ألفاظ الآي التي طرأ عليها تغير الفونيمي التركيبي الذي يقوم على المقابلات الاستبدالية من أمثال تاب، طاب، و غاب ، إلخ فهو

134 أحمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد، (ط1؛ بيروت: دار الكتب العلمية، 2008)، ج 5 ص 185.

-

<sup>133</sup> تمام حسان، مناهج البحث في اللغة، ص. 164.

يؤدّي إلى إحداث تغيير في المعاني، بالإضافة إلى ما طرأ على تلك الألفاظ تغير الفونيمي فوق التركيب ، الذي يرافق كلام الله من مثل النبر و التنغيم، والذي سبق أن ذُكِرا في المبحث المبحث السابق من هذا المبحث.

إن علماء العربية الأوائل قد أدركوا أيضا التغير الفونيمي وأهمية الصوت في تغير المعنى، و ذلك فيما وُجد من شرح لغوي لطائفة من الألفاظ في مؤلفاتهم حيث تنطبق عليها عملية الاستبدال الفونيمي، فالاستبدال الفونيمي هو ربط التغير الصوتي بالتغير الدلالي وقد أشار مصطفى صادق الرافعي إلى براعة الحروف والحركات في تصوير المعنى في النفس حيث قال:

مادة الصوت هي مظهر الانفعال النفسي، وأن هذا الانفعال بطبيعته إنما هو سبب في تنويع الصوت بما يخرجه فيه مدا أو غنة أو لينا أو شدة وبما يهيئ له من الحركات المختلفة في اضطرابه وتتابعه على مقادير تناسب ما في النفس من أصولها.

إلا أن الصوت لدى الرافعي يقتصر لتفسير الحالات النفسية للإنسان فقط، دون ذكره ما في الطبيعة وفي حين يلاحظ كيان الأصوات في مفردات القرآن أثناء التلاوة الجهرية يعبر عن كل شيء، أي يعبر الإنسان والطبيعة بأكملها فهي حية بكل معانيها . فالصوت في مفردات السورة له ارتباط دائم بالمعنى، وهو ذو أهمية ضرورية اجتماعيا في حمل المعنى من قائله إلى سامعه، بل له دور في تغير المعنى في الألفاظ الكثيرة أثناء النطق أو التلاوة للسورة.

وعندما تُتابع أهميةُ الصوت اجتماعيا في تغير معنى الآيات لابد أن تُذكر قرينة صوتية التي تجسد المعنى، وهي ما قد أُطلق بالفونيم السابق ذكره، والفونيم غالبا يأتي فيكون دليلا على المعنى .إذن القرائن الصوتية أو الفونيمات واحدة من القرائن الدلالي، التي تقوم بإحياء اللفظة وجعل النص ينبض بالحياة؛ كأنه مشهد حيّ واضح حلّى ماثل أمام أعين الناس. ولتتمثّل الفونيمات بالوجود اجتماعيا في آيات السورة لابد أن تحُلل

مصطفى صادق الرافعي ، إعجاز القرآن و البلاغة النبوية، راجعه وصححه وضبطه : محمد سعيد العربيان (ط9 ؛ بيروت : دالر الكتاب العربي، 1973)، ص215 .

الآئ تحليلا لغويا يبرز تواجدُها في ألفاظ شتى من أيات الحكيم في السورة، من حلال الوقوف على ظاهرتين من استبدال فونيمي هما:

# 1) استبدال فونيمي مفرد

أول ملاحظة في استبدال فونيمي مفرد هو أن يكون موضع التغير بين اللفظتين من الآيتين يبرز في في الصائت من الصوائت ( الحركات) نحو :

وردة كلمة (إليك) بكسر الكاف في الآية {لَا تَخَافِي وَلَا تَخَزِينَ ۖ إِنَّا رَآدُوهُ اللَّيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِرَ الْكَافِ فِي الآية : ووردت(إليك) بفتح الكاف في الآية { وَاصْمُمْ إِلَيْلَكَ جَنَاحُكَ مِنَ ٱلرَّهُ اللَّهِ الْفَذَالِكَ بُرْهَانَان مِن رَبِّلكَ إِلَىٰ الْآية فِرْعَوْرَ وَمَلَإِيْهِ مَ ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَاسِقِينَ ﴾ ، فوجه التغير الفونيمي فِرْعَوْرَ وَمَلَإِيْهِ مَ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَاسِقِينَ ﴿ وَالَّيْكِ وَجَاعِلُوهُ ﴾ في الآية هو أن تستبدل القرينة الاجتماعية الصوتية المفردة (رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ ) في الآية السابعة من القصص بالقرينة الاجتماعية الصوتية المفردة (إِلَيْكَ جَنَاحُكَ) في الآية الثانية والعشرين من القصص، أي حصل استبدال فونيمي في المضاف إليه من حرف الجر (إلى) بعد اتصاله بكاف في اللفظتين أدى إلى التغيّر الدلالي في الكافين.

والكافان في الآيتين تدلان على الضمير المخاطب (من الضمائر ذات الطابع الاجتماعي)، فبالفتحة تعني المخاطب المذكر، وبالكسرة تعني المخاطب المؤنث، ومن ناحية الخفة والثقل عند أدائهما في اللسان، الفتحة أخف من الكسرة. أي الألفاظ الدالة على الرجال، هي أخف من التي تدل على الإناث؛ وربما هذا قد يكون السبب في تعميم الخطاب العام في كل أيات في القرآن خيث تُخضع الآيات أسلوب الرجال ك (يا أيها الذين آمنوا ...) فيضمن أسلوب الرجال من حيث دلالته على أسلوب نداء للنساء. ومن الآيتين يلاحظ أن للإبدال الفونيمي بين اللفظتين من شبه الجملة قرينة صوتية، لتغير الدلالة بين الآيتين، وأن القرينة الصوتية لها أثر كبير في تغيير المعنى وتخصيصه واستدلاله.

وثاني ملاحظة في السورة من حدوث استبدال فونيمي مفرد هو بين اسم استفهام مَنْ وبين حرف الحر مِنْ في آيتين : { إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ

# 2) استبدال فونيمي مزدوج

قد حصل استبدال فونيمي مزدوج في اللفظتين أُحْسِنْ و أَحْسَنَ وهو استبدال في عين الفعل ولامه، كما وردت في الآية الآتية { وَٱبْتَعَعْ فِيمَا ءَاتَنكَ اللهُ الدَّالَ الْآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إلَيْكَ وَكَا اللهُ لَا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ ﴿ }، ولفظة (أحسِنْ) وَلا تَبْع الْفَسَادَ فِي الْأَرْضَ إِنَّ اللهَ لا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ ﴿ }، ولفظة (أحسِنْ) جاءت بصيغة فعل الأمر بمعنى طلب الإحسان؛ بينما جاءت كلمة أحسَنَ بصيغة فعل ماض بمعنى الشخص الذي قد فعل الإحسان؛ فاستبدال عين الفعل ولامه من الكسرة و السكون بالفحتة المتتاليتين أدى إلى التغيّر الدلالي من الأمر إلى الماضي، و قدرة الإنسان على نطقه اجتماعيا؛ تراعي الثقل و الخفة، وكان استبدال الفونيمي المزدوج من الكسرة و السكون إلى الفتحتين المتتاليتين في صيغة الفعل الماضي أخف للنطق وللأداء اللساني لأنّ حركة الفتحة هي أخف نطقا من حركة الكسرة والسكون كما هو معروف. كما أن في السورة وردت كلمة (أَشُدَّهُ مُ ) في السورة وردت كلمة (أَشُدَّهُ مُ ) في السورة من بعدها في الآية الزابعة عشر ؛ { وَلَمَّا بَلَغَ كُلهة ( أَشَدُّهُ وَالْشَةُ وَكَدُ لِلكَ خَبْرَى اللَّمْحَسِنِينَ ﴿ }، وتأي كلمة ( أَشَدُّهُ وَ السَعِين؛ { قَالَ إنسَانَ عَلَى اللّه النامنة بعد السبعين؛ { قَالَ إنسَامَ النَّمَ اللّه النَّمَ النَّهُ اللّه النامنة بعد السبعين؛ { قَالَ إنسَامَ النَّهُ اللّه النَّهُ ال

أُوتِيتُهُ مَلَىٰ عِلْمِ عِندِيٓ أَوَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِن قَبَلِهِ مِرَ ٱلْقُرُون مَنْ هُوَ أَشَدُ مِنْ فَبَلِهِ مُ اللَّهُ مَنْ هُو أَشَدُ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكَثَرُ جَمَعًا وَلَا يُسْعَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾،

فكلمة (أشُدَّهُ) في الآية السابقة بضم الشين التي هي فاء الكلمة وفتح اللام وهي تعني القوّة أي منتهى القوة في الإنسان ( مستوى اجتماعي ما بين ثماني عشرة سنة إلى ثلاثين)، وهي كلمة جمع عند أكثر علماء اللغة لا مفرد لها كأبابيل، باستثناء سيبويه الذي قال مفردها الشِّدَّة، 136 فناسب الفونيم الصائتي (الضمة الثقيلة قبل حركة التشديد) معنى الكلمة الذي يدل على كمال قوة المنطوق في الآية. وإذا قورنت بكلمة (أشَدُّ مِنْهُ ) في الآية التي من بعدها كانت كلمة (أشَدُّ ) خفيف في الشين أي الفتحة أخف من الضمة قبل حركة التشديد بعدها؛ فناسب فونيم الحركة (الصائت) المعنى الذي جاء في صيغة التفضيل أي إنه مجرد تفضيل للقوة من واحد على الآخر وتكون اللفظة المستعملة في اسم التفضيل أخف من اللفظة الدالة على منتهى القوة والثبات في صيغة الجمع.

فكلمتان؛ (أَشُدَّه) و (أَشَدُّ ) في التحليل اللغوي الاجتماعي قد تم بينهما استبدال فونيمي مزدوج في الشين، التي هي فاء الكلمة واستبدال في لام الكلمة بعد التشديد بسبب موقعهما الإعرابي باختلاف العامل كلِّ منهما ، والاستبدال هنا يفيد اجتماعيا التغير الدلاليَّ في أسماع ومفاهيم عند الناس.

#### 2- السمات الصرفية الدالة على الطابع الاجتماعي في السورة

الحديث عن السمات الصرفيية في اللغة هو عين الحديث عن مجال الصرف في لغة القرآن، فمحال الصرف عند القدماء يتناول الكلمة المتصرفة غالبا، ولا يتناول في الأغلب الكلمات الجامدة؛ كالأدوات والأفعال الجامدة وبعض الأسماء التي لا تنصرف.

والواقع أن الصرف أو التصريف أوسع من ذلك لأن موضوعه هو دراسة الكلمة ومعالجتها، فينبغي أن يشمل كل ما يتعلق بالكلمة، فيتناول مكوناتها من زيادة ونقص،

<sup>136</sup> زين الدين محمد بن عبد القادر الرازي, مختار الصحاح، ، (بيروت : مؤسسة الرسالة، 1417هـ/1996م)، ص 332.

وتبدل, وتقلباتها من صيغة إلى صيغة، والقوانين التي تحكم ذلك، والكلمة التي هي موضوع الصرف تتكون من وحدة صرفية واحدة أو أكثر، وهي ما يعبر عنها بالمورفيم التي تعدُّ أصغر وحدة صرفية، فكلمة (مسلم) ذات وحدة صرفية واحدة وكلمة (المسلم) مكونة من وحدتين صرفيتين (ال) ( مسلم)، فالسمات الصرفية التي هي تحت مجهر البحث في السورة هنا، تنساق في المبحثين الرئيسين هما : صورة المورفيمات في الآي، وصور من الصرفية الأخرى فيها.

#### أ) صور المورفيمات في آي السورة

وإن تحليل آي السورة من حيث السمات الصرفية فيها، على ضوء علم اللغة الاجتماعي، يقتضي دراسة نموذجية في مورفيمات الآي، و مورفيمات الآي كما سبق القول؛ هي وحدات صرفية في ألفاظها تتبنى عليها معاني الألفاظ من خلالها، وكل جزء من أجزاء الألفاظ؛ له وظيفة يتميز معناها من غيره في هذا السياق.

وإن البحث المورفيمي لهو عملية التحليل في البنية الداخلية لللألفاظ القرآنية، فالمورفيمات في القرآن تحمل مدلولا معنويا، فكل مورفيم ذو وظيفة في الكشف عن معنى خاص في ألفاظ القرآن، وهو ما تتميز به اللغة العربية من غنى مادتها الغزيرة عن سائر اللغات التي كان الدين السماوي السابق قد أُنزل بها كالعبرية و السريانية.

وكيفية تحليل المورفيم في السورة يختلف عن الدراسة على الظواهر الصوتية في السورة التي تقتضي بالوقوف على الملامح الصوتية في السورة من التقطيع، والمقطع، والنبر والنغم، واستبدال فونيمي؛ إذ تكون الدراسة على المورفيمات تكمن في البحث عن محاور المورفيمات وأشكالها حسب الموضوعات التي قام علماء اللغة بتسميتها وتقسيمها وتفريعها. فالمورفيمات متواجدة في كل من آيات السورة من أولها لى آخرها، بل كانت متواجدة في القرآن كله، و العمل في البحث هو إبراز المورفيمات بالتحليل اللغوي المباشر في ألفاظ السورة حسب ما وصفه اللغويون المحدثون في مؤلفاتهم المتنوعة.

#### ب) صور من السمات الصرفية الأخرى في السورة

قبل العرض في بعض أبحاث الصرف المتنوعة في السورة لابد أن يُستوقد نارُ الفهم في الصرف المعنيّ عند علماء اللغة 137 ولقد حصر ابن جني مفهوم الصرف بأنه تصريف إذ يقول: "... لأن كلمة التصريف إنما هو أن تجيء إلى الكلمة الواحدة فتصرفها إلى وجوه شتى، مثال ذلك أن تأتي إلى ضرب فتبنى منه مثل جعفر، فتقول ضربً ". 138 وشريف الجورجاني رأى الصرف بأنما "علم يعرف بها أحوال الكلم من حيث الإعلال". 139 وهذا الأشموني يقول: "التصريف التغيير في اللغة ومنه تصريف الرياح "140 وقال صاحب التصريح: 141 "التصريف ... في اللغة تغيير مطلق، و في الصناعة تغيير خاص في بنية الكلمة لغرض معنوي أو لفظى ".

والمراد بغرض معنوي عند الأشموني هو كتغيير المفرد إلى المثنى والجمع مثل: زيد، وزيدان وزيدون، وتغيير المصدر إلى الفعل و الوصف. ومثال الفعل: الضرّب إلى ضرّب وضرّب، واضطرب، وأضرب، وضارب. ومثال في الوصف: مضروب، وضرّاب، ومضراب، وضروب، وضريب، وضرب للمبالغة في الوصف، أما المراد بغرض لفظي عنده فهو كتغيير حرف الأجوف والناقص في: قول إلى قال، وغزَوَ إلى غزا.

فالتغيير المعنوي هو ما يتعلق بتحويل الكلمة إلى أبنية مختلفة لضروب من المعاني كالتصغير و التكسير و اسمى الفاعل والمفعول، والتثنية والجمع، بينما التغيير اللفظى يعني

<sup>137</sup> الصرف عند القدماء يختلف ضمنيا في المعنى من الصرف لدى اللغويين المتأخرين؛ فالقدماء يعون الصرف منحصرا ضمن الصورة الشكلية بينما لدى المتأخرين تجاوزوا القدماء بضم الصرف إلى الكشف عن أبنية مختلفة لاختلاف المعانى كالتصغير و التكسير إلخ .

أبو الفتح عثمان ابن الجني ، المنصف شرح التصريف للمازي، ت. إبراهيم مصطفى وعبد الله أمين (ط1، مطبعة ومكتبة مصطفى الباب الحلبي، 1357 = 1937م) ج1، ص. 3-4 .

<sup>1996</sup> الشريف الجورجاني ، كتاب التعريفات ، (ط 1؛ الرياض : دار عالم الكتب و النشر، 1996 م )، ص 90 .

<sup>1955</sup> الأشموني، منهج السالك إلى ألفية ابن مالك (شرح الأشموني) ( بيروت : دار الكتب العربي، 1955 م)، ج. 3، ص. 779 .

<sup>141</sup> خالد الأزهري، شرح التصريح على التوضيح ، ( القاهرة، مطبعة مصطفى محمد، 358 هـ) جـ 2، ص 357.

تغيير في شكل الكلمة وصورها، دون أن يترتب على ذلك تغيير في قيمتها ومعانيها الصرفية، كتغيير الكلمة إلى وزن معين إلحاقا بما بكلمة أحرى مثل: غزَوَ إلى غزا.

1) البناء للمجهول: هو ظاهرة تظهر فيه إشارة إلى المعاني الاجتماعية في كثير من الأحايين في الآية:

{ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسۡتُضۡعِفُواْ فِ ٱلْأَرۡضِ وَخَعَلَهُمۡ أَيِمَّةُ وَنَجۡعَلَهُمُ ٱلْوَرثِينَ ﴾ وَنَجۡعَلَهُمُ ٱلْوَرثِينَ ﴾

وكلمة (استُضِعِفُوا)، من المبني المجهول، هذا يعني استخدام القرآن الكريم الفعل و تجنب ذكر الفاعل. ولابد هنالك من حكمة في إبراز المعنى اجتماعيا بهذه الصيغة. والذي لاحظ ابن عاشور في مثل هذا الموقع هو أن حذف الفاعل في أسلوب القرآن جاء لاستعظام الأمر للتنبيه، حيث يقول: "ونكتة إظهار الذين استضعفوا دون إيراد ضمير الطائفة للتنبيه... " <sup>143</sup> أي حذف الفاعل في الآية الذي هو (الطائفة)، وذكر هول الأمر الذي هو الاستضعاف بالصيغة للمجهول، دل ذلك على تعلق الغرض لغير الفاعل، وتجريد الفاعل (طائفة) أو حذفه لاستعظام الأمر من السلوك الخطابية بل الاجتماعية بالنسبة للإنسان، أما بالنسبة إلى الله فهو لحكمة التنبيه في السياق.

إن الملاحظة في قضية الصرف من حيث بناء الفعل للمجهول هي ما قد انتشر في أسلوب بيان القرآن عامة، وفي أسلوب بيان السورة خاصة، والتنبيه على حذف الفاعل لتعلق الغرض بغير الفاعل تكون في الآي الآتية أي في 20 موقعا في السورة باختلاف الغرض في كل كلمة، منها:

- (وَنُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُواْ تَحَذَرُونَ ﴾ هنا جاء لتأكيد الرؤية.

- ( وَظُنُّنوٓاْ أَنَّهُمۡ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ﴿ ) لتنبيه نفي تحقق الرجوع.

<sup>142</sup> للتفصيل الأوسع انظر إلى : كمال محمد بشر، *دراسات في علم اللغة* ، (القاهرة، دار المعارف، 1973 م )، ص. 229 .

<sup>1984</sup> عمد طاهر بن عاشور ( الشيخ)، التحرير والتنوير ( تونس، دار التونيسية للنشر، 1984 م )، مج 20 ، ص 70.

وَيُوْمَ ٱلْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ ﴿ لَيْ النَّهِ دَحْضُ النَّصِرِ .

( أُولَمْ يَكُفُرُواْ بِمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ مِن قَبَلُ قَالُواْ سِحْرَان تَظَهَرَا وَقَالُواْ إِنَّا بِكُل كَنفِرُونَ ﴿ ). لتنبيه ما أوتي موسى من الكتاب.

- ( أُوْلَتِهِكَ يُؤْتَوْنَ الْجَرَهُم مَّرَّتَيْن بِمَا صَبَرُواْ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ السَّيِّعَةَ وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنفِقُونَ فِي ﴿ ﴾. لتثبيت اتيان الأجر.
- (ءَامِنَا جُبَيَ إِلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلِّ شَيْء رِّزْقًا مِّن لَّدُنَّا وَلَكِنَّ أَكْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَي الْإِثبات الجباء.
- (لَمْ تُسْكَن مِّنُ بَعْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلًا ۖ وَكُنَّا خَنُ ٱلْوَارِثِينَ ﴿ ). لتنبيه عدم السكن.

2) اسم الفاعل: هوصفة تشتق من الفعل المبني للمعلوم للدلالة على من وقع عليه الفعل أو تعلق به على وجه الحدوث. 144 فاسم الفاعل في السورة كثير و متنوع في الصيغ ، خاصة الذي جاء بصيغة الجمع أو الدال على الجماعة، واسم الفاعل في سورة القصص جاء لتعبّر الغرضين: الأول ثبوت الصفة في الموصوف والثاني تأكيد وقوع الحدث أو الصفة. فألفاظ اسم الفاعل في السورة: (ٱلمُمبين ، وٱلمُفسِدين، والورْثيرن، ورَآدُوه، وجَاعِلُوه، وخَيطِيرن، وفَرغًا، والمُؤمِنين، والله وتنصِحُون، والمُحسِنين، و للمُحرمِين، إلى السورة: (الكِكتب المُمبين، والمُحسِنين، و للمُحرمين، إلى السورة: (الكِكتب المُمبين، وأول ما تُلاحَظ هنا كلمة (المبين) تتكرر مرارا في السورة: (الكِكتب المُمبين، وأول ما تُلاحَظ هنا كلمة (المبين) تتكرر مرارا في السورة: (الكِكتب المُبين،

وأول ما تُلاحَظ هنا كلمة (المبين) تتكرر مرارا في السورة: (الرَّكتَبِ المَّبين، مُضِلُّ مُّبِينٌ، لَغُوىُ مُّبِينٌ، وضَلَال مُّبين،)، الآيات حوت اسم الفاعل (المبين) والذي يحمل دلالة في كل مرة هي الوضوح، والظهور، والكشف. 145 فاسم الفاعل جاء لتأكيد الصفة للموصوف قبله هو كلمة (الكتاب، مضل، غوي، ضلال)، فدلالة الوضوح والكشف والظهور للإنسان، كل يحمل المستوى المعين في الفهم الإنساني الذي يتميز الواحد من غيره ووهي إذن من الدلالة اللفظية والاجتماعية.

.

<sup>144</sup> عاصم بيطار، *النحو والصرف*، ص 268.

<sup>145</sup> زين الدين الرازي ، مختار الصحاح، ص. 72.

أما باقية كلمة (المفسدين، المؤمنين، المجرمين ...) في السورة، من صيغة اسم الفاعل من فعل ثلاثي مزيد بحرف واحد على وزن أفعل ، جاءت لتأكيد بصيغة جماعية للموصوف المذكور، وكلمة (المفسدين) اسم فاعل من فعل (أفسد)، فهم الذين ثبتوا فعلهم بالفساد و العبث، وفي الآية دلالة جماعية ( إنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ عَن وبيانة بأن القتل ما كان إلا فعل المفسدين فحسب، لأنه فعل لا طائل تحته صدق الكاهن أم كذب. 146 فصيغة اسم الفاعل جاءت لتأكد تحقق صفة الإفساد في جماعة من الناس في السورة.

واسم الفاعل (رادوه) على وزن فاعل في الآية (وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَزَنِي الْمِدْ الحَدث إلْيَكِ وَجَاعِلُوهُ مِرَ الْمُرْسَلِينَ فِي جاء اسم الفاعل كصيغة لتأكيد الحدث والحدث، هو تعبير عن الحقيقة في الحال، أي بمعنى في الحال إنا فاعلون ردّه وجاعلوه من المرسلين، 147 والآية ( وَلَا يُسْعَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ فِي الْجِرامِ وَتَأْكدت، والمجرمون في الآية الفاعل من (أجرم) فهم من تحققت عليهم صفات الإجرام وتأكدت، والمجرمون في الآية تأكيد صفة في الموصوف فالكلمة فيها إيماء إلى علة مايَزَت جماعة المجرمين عن جماعة المحسنين و الصابرين بأنهم المجرمون الذين تحقق عليهم الذنوب و الأوزار. وعلى هذا المنوال يكون اسم الفاعل كله في السورة نموذجا تثبت تواجد السمة الصرفية في هذا الصدد ذات الطابع الاجتماعي.

الصدد دات الطابع الاجتماعي. 3 اسم المفعول هو ما دل على الحدث والحدوث وذات المفعول كمقتول ومأسور. 148 ووزنه (مفعول) في الثلاثي المجرد و وبضم الميم وفتح قبل الأخير في صيغة الزبادة. واسم المفعول في السورة متنوع الصيغة على كما يأتي : (في ٱلْبُقُعَةِ

146 جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل عن عيون الأقاويل في وجود التأويل، (ط1؛ الرياض: مكتبة العبيكان، 1418 هـ - 1998 م)، ج4، ص 482.

<sup>147</sup> أبو الفضل السيد محمود الآلوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، (بيروت: دار إحياء التراث العربي، د.ت)، ج 20، ص 45.

 $<sup>^{148}</sup>$  فاضل صالح السامرائي، معاني المباني في العربية ( ط 2 ، عمان، دار عمار  $^{1428}$ ه  $^{-2007}$ )، ص. 52 .

ٱلْمُبَرَكَةِ)، (إِلَّا سِحْرُ مُّفَتَرَى)، (ٱلْمَقْبُوحِين)، (هُوَ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ مِنَ ٱلْمُجْضَرِينَ ﴿)، (هَاذَآ أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ).

فكلمة (المباركة) اسم مفعول على وزن مفاعلة هو اسم من غير الثلاثي، بمعنى العناية بالخير من الله تعالى و(المباركة)، ووصفت بالبركة لما خصت به من أيات الله عز وجل وأنواره، أو لما حوت من الأرزاق والثمار الطيب، 149 فالمعنى الضمني التي تعبره الصيغة في الآية هو ما يدل على حال البركة في الموصوف، والحال في الغالب يدل على ظروف إنسانية وهو تعبير باسم المفعول الذي قد تدل على الحال، 150 و(مفترى) في الآية اسم المفعول فيدل على إثبات حدث السحر في الموصوف ,والمفترى هو بمعنى الشيء الذي أحدثه الإنسان وصيغة اسم المفعول (مفترى) تضمنت معنى اجتماعيا. و(المرسلين) اسم مفعول جاءت صيغته من الفعل غير الثلاثي، وهي لفظة تشمل كل ما جاء من عند الله تعالى أو أرسل: و من أشخاص وهم جمع من المرسلين. أي جمع المذكر السالم تدل على دلالة الإرسال. هذه الصيغة تخدم المعنى بأنه من جماعة من المرسلين.

#### 3- السمات التركيبية الدالة على الطابع الاجتماعي في السورة

قبل تحليل السمات التركيبية في آيات السورة يسحسن التعرف بمفهوم الجملة تعريفا، للتحديد على مفهومها بالمقارنة مع مفهوم الكلام الذي قد يلتبس عند علماء العربية في تعريف كلٍ من مفهوم الجملة و الكلام معا، فمنهم من يرى الترادف بينهما كقول الزمخشري:

<sup>149</sup> ابو الفضل السيد محمود الآلوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ج. 20 ، ص. 73 .

<sup>150</sup> فاضل صالح السامرائي، معاني المباني في العربية، 52.

" الكلام هو المركب من كلمتين، أسندت إحداهما إلى الأخرى، وذلك لا يتأتى إلا في اسمين، كقولك زيد أخوك، وبشر صاحبك، أو فعل و اسم نحو قولك: ضرب زيد، وانطلق بكر، وسمى جملة "151.

كذا عند ابن جني في اللمع حيث قال : "وأما الجملة فهي كل كلام مفيد مستقل بنفسه" 152، وتابعه أبو البقاء العكبري حيث قال : "والجملة هي الكلام الذي تحصل منه فائدة تامة" 153.

بينما رأى جمهور علماء اللغة المتقدمين و المتأخرين الجملة تختلف عن الكلام فالجملة عندهم ما وُجِد فيه التركيب الإسنادي أفاد أم لم يُفد، فمثال التركيب الإسنادي المفيد قوله تعالى: (ٱلْحُمْدُ للَّهِ رَبِّ ٱلْعُلَمِينَ)، المفيد قوله تعالى: (ٱلْحُمْدُ للَّهِ رَبِّ ٱلْعُلَمِينَ)، ومثال التركيب الإسنادي غير المفيد جملة (إَن تَتَّقُواْ ٱللَّه) الشرطية في قوله تعالى: (يَّأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إَن تَتَّقُواْ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْل ٱلْعَظِيم).

ومن كلا الرأيين كان مذهب الجمهور هو الأجدر والأدق؛ إذ محصل الأمر أنّ الجملة والكلام يشتركان في اشتراط التركيب الإسنادي في كل منهما، ويفترقان في اشتراط الإفادة في الكلام دون (الجملة)، وهذا معنى قول ابن هشام الأنصاري في المغني: "وبحذا يظهر لك أنهما ليسا مترادفين كما يتوهمه كثير من الناس... والصواب أنه أعم منه إذ شرطه الإفادة بخلافها". 154 أي الجملة أعم من الكلام ، لأن حد الكلام أن يكون قولا مفيدا، في حين أن الجملة تكون مفيدة أو لا تكون كما تُوضح.

152 أبو الفتح عثمان بن جني، *اللمع في العربية* ( عمان : دار مجدلاوي، 1988 م )، ص 30 .

أبوالقاسم محمود بن عمر الزمخشري، المفصل في صنعة الإعراب (ط 1 ؛ بيروت : مكتبة الهلال،  $^{151}$  أبوالقاسم محمود بن عمر الزمخشري، المفصل في صنعة الإعراب (ط 1 ؛ بيروت : مكتبة الهلال،  $^{152}$  م)، ص 23 .

عبدالله بن الحسين أبو البقاء العكبري، اللباب في علل الإعراب والبناء، (ط 1 ؛ دمشق: دار الفكر: 1995م)، ج 1، ص 138.

<sup>154</sup> أبو محمد عبدالله جمال الدين بن يوسف بن أحمد بن عبدالله بن هشام الأنصاري المصري ، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق د. مازن مبارك ومحمد علي حمد الله، (ط 6 ؛ بيروت : دار الفكر ، 1985 م) ج 1، ص 490 .

أما التحليل في تراكيب الآي من منظار علم اللغة الاجتماعي من محورين رئيسين هما التحليل على المستوى الجملي وهو ما يخص التركيب كالمقابلة و التقديم والتأخير، و الفصل، والتناسب ...إلخ، وعلى التحليل في المستوى الإفرادي وهو استثمار ما يخص الكلمات ؟ كالتناسق والتناسب ...إلخ.

#### 4- السمات النحوية في جمل السورة

#### أ) تنوع المعاني في وجوه الإعراب

الإعراب في الأصل هو الإبانة عما في النفس وهو مصدر من الفعل (أعرب) ومعنى أعرب: أبان يقال: أعرب الرجل عن حاجته أي أبان عنها ألاعراب في أسرار البلاغة بثلاثة أوجه: أن سبب تسميته بالإعراب لأنه يبين المعاني مثلا عند ما يقال: أعرب الرجل عن حجته إذا بينها، وهناك حديث شريف يؤكد ذلك في قوله (صلى الله عليه وآله وسلم)"الثيب تعرب عن نفسها"، أي تبين وتوضحها، فلما كان الإعراب يبين المعاني سمي إعرابا. الوجه الثاني: سمي إعرابا لأنه تغير يلحق أواخر الكلم والدليل على ذلك قول أحد العرب: أعربت الكلام أي أزلت عربه وهو فساده كقول أحد: أعجمت الكتاب إذا أزلت عجمته، وأشكيت الرجل إذا أزلت شاكيته. والوجه الثالث: أن يكون سمي إعرابا لأن المعرب للكلام كأنه يتحبب إلى السامع بإعرابه والوجه الثالث: أن يكون سمي إعرابا لأن المعرب للكلام كأنه يتحبب إلى السامع بإعرابه من قولهم: امرأة عروب إذا كانت متحببة (إلى زوجها). 156

أما المعنى النحوي للإعراب فقال ابن جني: الإعراب هو الإبانة عن المعاني بالألفاظ ألا ترى أنك إذا سمعت: أكرم سعيد أباه وشكر سعيدا أبوه علمت برفع أحدهما ونصب الآخر ؛ أي الفاعل من المفعول ولو كان الكلام شرجا واحدا لأستبهم أحدهما من صاحبها"

156 عبد الرحمان بن محمدبن عبد الله الأنصاري الأنباري، أسرار العربية، (ط 1 ؛ بيروت : دار الكتب العلمية، 1997)، ص 31- 32 .

<sup>155</sup> مجمع اللغة العربية، المعجم الوجيز، ( القاهرة : وزارة التربية والتعليم، 1994 م)، ص 411.

<sup>157</sup> عثمان بن الجني، *الخصائص،* ص 16

و العرب جعلت هذه الحركات دلائل على المعاني ليتسعوا في كلامهم وليقدموا الفاعل إذا أرادوا ذلك، أو المفعول عند الحاجة إلى تقديمه وهذا مذهبهم جميعا. لذا لما كانت النصوص القرآنية تتنوع في وجوه الإعراب وجد المعربون عن حركات أواحر آي القرآن بحاجة إلى التحديد الموثق مستندون بالعلوم العربية الموروثة وقواعدها الراسخة ليتم استنباط المعاني بشكل صحيح وواف.

وإذا أعيد النظر بالتمعن في الآي من سورة القصص هنالك بعض الآي تعددت وجوه الإعراب فيه وسوف ينجلي إن شاء الله المعنى الاجتماعي في هذه الوجوه بكيان هذا المعنى من ضمنها، والآية (وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَآءَ مَدْيَرَ قَالَ عَسَىٰ رَبِّ َ أَن بَكيان هذا المعنى من ضمنها، والآية (وَلَمَّا تَوَجَّهُ تِلْقَآءَ مَدْيَرَ قَالَ عَسَىٰ رَبِّ َ أَن الزمان يَهُدِينِي سَوَآءَ ٱلسَّبِيلِ ﴿ )، إعرابِها: الواو استئنافية، لما: ظرف لما مضى من الزمان متضمن معنى الشرط خافض لشرطه متعلق بفعل الشرط، مبني في محل نصب على الظرفية، توجه: فعل وفاعله ضمير مستتر تقدير هو عائد إلى ما سبقه، تلقاء: ظرف مكان متعلق بتوجه، مدين: مضاف إليه مجرور وهو ممنوع من الصرف، وقال: فعل وفاعله ضمير مستر، عسى: فعل ماض ناقص حامد عامل عمل كان؛ قيل متعد بمنزلة قرب من أن يفعل وحذف الجار توسعا وهو رأي سيبويه والمبرد. 158 ربي اسم عسى مضاف والياء مضاف إليه، وأن وما في حيزها خبرها، سواء السبيل: مفعول ثان أو منصوب بنزع الحافظ.

والمهم في هذا الصدد هو إعراب عسى ومعموله بوجوه عديدة:

1) أن يهديني : أن وما بعدها في تأويل المصدر خبر (عسى) وهو الأغلب. ولكن هذا الرأي مقصور لدى من يرى أن المصدر لايخبر عهد الذات فلا يقال عسى ربي هدايتي سواء السبيل.

2) أن (ربي) هنا مضاف إليه عن المضاف المحذوف تقديره أمر وبهذا يصبح التقدير عسى أمر ربي هدايتي ساء السبيل.

<sup>158</sup> السيوطي، معجم الأدوات النحوية في القرآن، ص 119.

- 3) ان يكون المصدر المؤول (هداية) مضاف إليه من مضاف محذوف تقديره " صاحب" نحو: عسى هدايتي سواء اسبيل.
- 4) عسى فعل لازم بمعنى قرب، والمصدر المؤول بدل الاشتمال من فاعل عسى والتقدير عسى ربي هدايتي أي قرب هدايتي.
- 5) عسى فعل لازم تام و هناك (من)، وحرف جر محذوف قبل (أن)، المصدرية، والتقدير عسى ربي من أن يهديني أي قرب من هدايتي.
- 6) عسى فعل ماض ناقص، والمصدر المؤول، بدل اشتمال من اسم (عسى)، واسم سد مسد اسم عسى وخبرها والتقدير: عسى ربي هدايتي ،أي عسى هداية ربي ويكون (هداية ربي) سد مسد الجزأين كمايسر المصدر المؤول المفعولين، ففي قول أحد علمت أنك مسافر أي علمت سفرك.
- 7) هو رأي ابن هشام في هذه المسألة، فهو مؤول المصدر المشتق فيكون تأويلا لتأويل، أي عسى ربي نائبا لي. 159

والمعاني اجتماعية في الآية تتلخص في تأويل عسى ومعموله حيث يختلف التأويل من وجه إلى وجه آخر حسب ما يدركه الفهم والمعاني حسًا وشعورًا في هذا الموقع، فالتأويل الأول هو الشعور أن الهداية ليست مصدرها آتية من جهة الناس ولكن من رب العالمين، والناس يتلقون الهداية حسب موقع قربه أو بعده من ربه، والتأويل الثاني قُدر قبل مفهوم الهداية بوجود كلمة (أمر) محذوف، فيدل بالمعنى الاجتماعي على صفات الله وأفعال عباده، بأن الهداية هي من شأن تدبيره سبحانه، إذن هنالك مدبر والناس جميعا أمورهم مدبرة من عنده تعالى جل وعلا. والتأويل الثالث هناك إدراك بمحذوف الكلام هو صاحب الهداية، إذ وصف الرب بالصفة المالك للهداية، والمعنى الاجتماعي هو إشارة إلى المالك، وكأن هذه الإشارة توجه إلى بشر.

والتأويل الرابع هو تقدير (عسى) من الفعل اللازم بمعنى قرب أي قرب هداية، والمعنى الاجتماعي هو الإدراك بأن الهداية قد اقتربت في الناس، كالاقتراب شخص

-

<sup>159</sup> وجوه الإعراب في الآية مفصلة مثلها في سورة التوبة الآية الثانية بعد المائة انظر بمحت عبد الواحد صالح ، الإعراب المفصل لكتاب الله المرتل، مج 4، ص 378.

بشخص آخر حين يقترب. والتأويل الخامس هو تقدير (من) بعد الفعل التام (عسى) بعنى قرب، والمعنى الاجتماعي أن الشعور يدرك والوجدان يحس بكيان الهداية بحرف الجار (من) المحذوف قبل (أن) وما في حيز (أن)، وحرف (من) بوظيفة تعليل الوجود والحس والهداية من عند تعالى، وذلك حيث قدر (أن) وما في حيزها سد مسد اسم (عسى) وخبره على حد سواء؛ والفعل ناقص، والتقدير: عسى هداية ربي أي مباشرة من غير إمهال ودون رويد. والتأويل السابع لابن هشام، 160 هو أن الهداية قائمة بمثابة النيابة عن الله في إصلاح الناس أي عسى ربي نائبا لي؛ والمعنى الاجتماعي هنا تشخص أمر الهداية بنائب والله أعلم.

# ب) التقديم والتأخير

ويعني به تغيير نظام الجملة فعلية كانت أو اسمية؛ والسورة تتألف من الهاتين الظاهرتين في المواقع الكثيرة منها : ( وَقَالُواْ لَنَآ أَعْمَالُنَا وَلَكُمۡ أَعْمَالُكُم سَلَامٌ عَلَيْكُم لَا نَبْتَغِي ٱلْجَاهِلِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمُ لَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

قُدم المسند إليه على المسند هو لغرض الاهتمام أوالتفخيم أوالتخصيص في المعنى المقدم، و(أعمالنا) مبتدأ مؤخر ولنا متعلقان بخبر محذوف قبله 161 ، إذ المعنى الاجتماعي هنا هو تفخيم قول الله (لنا) يدل القول على جماعة من المتكلمين وقول (لكم) يدل على جماعة من المتكلمين وقول (لكم) يدل على جماعة من المخاطبين. بينما تلاحظ في الآية : (وَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتعُ اللَّهِ حَيْرٌ وَأَبْقَىٰ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ ) كلمة (ما) في الآية هي اسم موصول وشرط جازم مبني في محل نصب مفعول به مقدم من فعل الآية هي اسم موصول تضمن معنى الشرط، فالمسند ( أُوتِيتُم ) بصيغة الجماعة إشارة إلى المعنى الاجتماعي.

<sup>160</sup> وصف صاحب الإعراب المفصل لكتاب الله المرتل، أن التأويل هو لابن هشام دون إشارة إلى مصدر والله أعلم.

<sup>161</sup> بهجت عبد الواحد صالح، الإعراب المفصل لكتاب الله المرتل، ، مج. 8، ص. 422 .

<sup>162</sup> بمجت عبد الواحد صالح، الإعراب المفصل لكتاب الله المرتل، ، مج. 8، ص. 429 .

فالسورة غنية من مظاهر التقديم و التأخير التي تخدم إلى إبراز المعنى الاجتماعي بشكل واضح و خاص و مُفخِم ونحوه.

# ج) تعليق شبه الجملة

شبه الجملة هي الظرف أو الجار الأصلي مع الجحرور سميت بذلك لأنها مركبة كالجملة فهي تتألف من كلمتين أو أكثر، لفظا أو تقديرا وكانت تدل على الزمان أوالمكان 163 وهي ليست من الجملة و ليست من الكلمة، ولابد من تعليقها بالاسم أو الفعل أو الحرف،وهي قريبة من الفعل إذا ما تعلقت بالفعل وقريبة من المفرد إذا ما تعلقت بالاسم، ولما كانت أكثر ماتعلقت بالفعل وتدل على الجملة، كانت أشبه بالجملة منها بالمفردات، وكما كانت العلاقة بين كلماتها غير إسنادية ولاشرطية خرجت من كونما جملة. وتعليق شبه الجملة في الكلمة التي يتم فيها المعنى سواء كانت هذه الكلمة ظاهرة أم مقدرة، والتعليق هو تعدية الفعل بشبه الجملة إلى المعنى.

والتعليق هذا عبارة عن ارتباط شبه الجملة بالحدث الذي يدل عليه الفعل، أو ما يشبهه، بالإضافة إلى دلالته على الحيز الذي يقع فيه الفعل، والظرف أوالجار والمجرور يشبهه، بالإضافة إلى دلالته على الحين المعنى الذي يدل عليه الفعل أو ماشابهه، أي أن هذا المعنى الفرعي يرتبط بمعنى الفعل أي يتعلق به، والفعل وما يشبهه يدل على الحدث، والحدث لا يحدث في فراغ، وإنما يحدث في زمان ومكان ، وقول أحد : سافر عمر، دلت هذه الجملة على معنى مستقل، فإذا قيل سافر عمر يوم الجمعة دل الظرف هنا على معنى فرعي مرتبط بالفعل (سافر) لأنه يضيف إلى معناه معنى جديدا، ثم إن الحدث " السفر" قد حدث يوم الجمعة أي في زمان معين . وإذا قيل سافر عمر من مكاسر إلى "كَالارْ فإن حرف الجر (من) يدل على معنى جديد، بالإضافة إلى دلالته على أن

<sup>163</sup> فخر الدين قباوة ، إعراب الجمل وشبه الجمل (ط51 ؛ حلب : دارالقلم العربي ،1989 م )، ص. 271.

<sup>164</sup> شوقي المعري، إعراب الجمل وشبه الجمل (ط.1 ؛ دمشق: دارر الحارث، 1997 م)، ص. 133.

الحدث الذي يدل عليه الفعل قد بدأ حدوثه من هذا المكان، وكذلك الحرف الآخر (إلى) أي أن الحدث ينتهي عند هذا المكان وهكذا.

وما دامت شبه الجملة تدل على معنى فرعي وتتمّم نقصان المعنى الذي دل عليه الفعل أو ماشابهه،فإنها بدورها تُتَمّمُ ظهور المعنى الاجتماعي في آي السورة ومن ذلك مثلا الآية: (فَأَخَذَنهُ وَجُنُودَهُ وَنَبَذَنهُم فِي ٱلْيَمِّ فَي ٱلْيَمِّ فَانظُرْ كَيْفَ كَارَ عَيقِبَةُ الطّبلِمِينَ فَأَخُذُنه وَجُنُودَهُ وَنَبَذَنهُم فِي ٱلْيمّ فِي ٱلْيمّ المعالىق عَلَم المعالىق عَلَم المعالى المعالى في الجار والمجرور ولما ظهرت المفاهيم في الآية أن فرعون وجماعتهم منبوذون لم عربي المجار والمجرور فيتم المعنى بشبه الجملة بعد أن عالى ناقصا دونها. وهكذا فإن شبه الجملة من سمات نحوية في السورة التي تخدم ظهور المعاني العديدة منها ما يدل على معنى المتماعي أو على دلالة احتماعية.

#### ب. التخاطبات الماثلة في السورة

من ضمن سورة القصص ظواهر لغوية جاءت بصيغة التخاطب، وقد تنوعت أشكال التخاطب في السورة من بداية السورة إلى نهايتها، ويمكن تصنيف هذا التخاطب بمحمل حسب مصدره وحسب من جرى عليه التخاطبات من جهات عديدة في الآي، مثل : خطاب الرب أنبياءه و خطاب موسى عليه السلام والنبي صلى الله عليه وسلم قومهما ، وحوارات جرت بين الأفراد في السورة، وصور التخاطب تتوضح في التحاليل الآتية:

#### 1 . التحذير الاجتماعي في مَنْ جاوز الحدود

ناشد الله عباده المؤمنين بأن لا يكونوا في الدار الدنيا من الذين تجاوزوا حدود المسموح، وأن يلتزموا بفعل المألوف الذي تعارف الناس عليه، وخاصة الابتعاد مما حرم الله والاجتناب من مظاهر الظلم والاستهتار، والبيان الإلهي في السورة ظهر من خلال جملة من الإشارات التنبيهية الاجتماعية، منها: تنبيه في استعلاء فرعون وإفساده في الأرض واستضعافه بني إسرائيل وقتله أبناءهم واستبقائه نساءهم في الهوان؛ ولقد خاطب

<sup>165</sup> الآية الأربعون من سورة القصص.

## 2. الإيمان والكفر في المجتمع الإنساني

لاشك أن سورة القصص تحتوي على مجموعة من معلومات هامة تتمحور حول خطاب عن مظاهر الإيمان والكفر في المجتمع الإنساني كما تمحور سائر سور القرآن بحما لأن قضية الإيمان والكفر هما موضوعان أساسيان جاء القرآن الكريم في تحديد معالمها وحل قضاياهما ليحصل النصح القرآني غايتها في تربية المجتمع الإنساني أينما وجد وحيثما كان.

كما هو معلوم أن الإيمان بالله العزيز هو تصديق بالغيب وإطاعة لما صدّق به الإنسان في قراره قلبه، أما الكفر فهو جحود في الخالق، والشرك تثنية إله أو آلهة مع الله عز وجل 167. فقضية الإيمان قد حفلت سور القصص في خطابها بمقومات الإيمان وخصائصها وقد حفلت بآليات الكفر والشرك ، وعواقب الكافرين والمشركين على حد سواء.

ومن بين الدلائل الإيمانية في الأساليب اللغوية للسورة جاءت الآي في تقرير إلهي بصيغة الجمع لقصة رسول كريم (موسى) مع كافر ( نَتْلُواْ عَلَيْلَكَ مِن نَّبَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ فَي التلاوة القصصية إنما هي خطاب يكون للمؤمنين حصرا لأنهم صدّقوا القصة ولم يرتابوا في شيء منها، وأما الكفار واليهود

<sup>166</sup> الآية الرابعة من سورة القصص.

<sup>. 170</sup> مبد القاهر الجرجاني، *التعريفات* ، ص.  $^{167}$ 

<sup>168</sup> الآية الثالثة من سورة القصص.

فهم لايقيسون القصة ولم يصدقوها 169 لذلك كان البيان الإلاهي في الآية منحصر لقوم يؤمنون بالله ظاهرة وباطنة وهم المسلمون من الصحابة الكرام. الآية تحمل دلالة لغوية كبرى لأن قصة موسى وفرعون هي قصة رسول موحد جاء إلى رجل ادعى الألوهية في نفسه، وهل هناك قضية أكبر من قضية التوحيد؟ كلا، ليس هنالك أهم من مسألة التوحيد لأنها يعتبر قمة مسألة في الإسلام.

ولو أعيد الانتباه في مسألة الدعاء لؤجد في السورة أن من الإيمان الدعاء الدائم والمستمر؛ وملازمة الدعاء شعور بقوة الإلاه في كيان الإنسان وفي عالمه المحيط حوله، وموسى في الآية الكريمة يدرك تمام الإدراك هذه الحقيقة أي اجتماعيا لايشعر بالانفراد وإنما يشعر بمصاحبة ربه الدائمة فليتأمل ما يلى:

و لقد خاطب وتوجه موسى عليه السلام في كل مواقفه إلى لله سبحانه وتعالى ويخاطبه بالدعاء: الآية (قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَٱغْفِرْ لِي فَغَفَر لَهُوَ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ (قَالَ رَبِّ بِمَآ أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لَلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ (قَالَ رَبِّ بِمَآ أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِللَّهُ فُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ الللهُ الللهُ عَلَيْهُ السلام كانت شخصية مطمئنة راضية مرضية ، فهو لا يهتم بشيء قبل البعثة ولا عليه السلام كانت شخصية مطمئنة راضية مرضية ، فهو لا يهتم بشيء قبل البعثة ولا

#### MAKASSAR

169 سيجموند فرويد، موسى والتوحيد، ترجمة : جورج طرابيشي، (ط.6 ؛ بيروت : دار الطليعة 1985 م)، ص 57 – 58.

<sup>170</sup> متولي شعراوي، *حواطري حول القرآن الكريم*، (ط. 1 ؛ القاهرة : دار أخبار اليوم، 1991م )، ج. 19، ص. 10870 .

<sup>171</sup> الآية السادسة عشرمن سورة القصص.

<sup>172</sup> الآية السادسة عشرمن سورة القصص.

<sup>173</sup> الآية الواحدة والعشرون من سورة القصص.

<sup>174</sup> الآية الرابعة والعشرون من سورة القصص.

<sup>175</sup> الآية الثانية والعشرون من سورة القصص.

بعدها ما دامت تعرف الله عز وجل حق معرفته بملازمة الخطاب المباشر و الدعاء والعبادة إليه تعالى .

## ج. المفهوم الزائد والمعنى الاجتماعي ضمن آي السورة

وقد استوعب البحث فيما سبق من المفاهيم والمعاني التي أشارت إليها الدلالات اللفظية و المعنوية في السورة ، وموضوع التركيز فيها - كما سبق القول - يرتبط بطبيعة المعنى أميز المعنى، ومظاهر هذا التغير، ودراسة العلاقات الدلالية بين الألفاظ، و غيرها من أنواع المعنى الدلالي الاجتماعي ولكي تتجلى ما تحدي إليه الدلالة الاجتماعية من المعاني الزائدة والاجتماعية على حد سواء؛ لابد من العودة بإعادة الانتباه إلى ألفاظ الآي لدراستها دراسة دلالية آتية.

#### 1. صور من المعاني الزائدة

من المعاني الزائدة هو ما قد تفهّمه المحللون بوجود صلة المبنى بالمعنى أو الارتباط بين الشكل والوظيفة، وعندعلماء أصول الفقه الإسلامي يدركون المعاني الزائدة التي بنوها في كثير من مواقفهم باسم مفهوم الموافقة و مفهوم المخالفة، والعام والخاص، والمطلق والمقيد وغيرها من المصطلحات التي تشير إلى المعنى الزائد، وفي عصر الحاضر هنالك تحليلات عن المعاني في نص من النصوص والتي يظهر فيها المعنى الزائد هو ما يدخل في مجال نحو النص، ومهمة نحو النص تكاد تنحصر في أمرين، فالأول الوصف النصي، والثاني التحليل النصي، ولكل ما يتعلق بالنص المدروس 177، ومن هنا لا بد من ملاحظة عنصرة أن المعنى الزائد هو ذلك المعنى الذي استُخرج من بعد ملاحظة القواعد المعيارية. وفي السورة جاءت الآي بعدد من المعاني الزائدة التي تنوعت أبعادها الدلالية

وي السورة جاءت الاي بعدد من المعالي الدي مفسريها ومحلليها في الآي منها على ما يلي :

## أ) حكم الإجارة

طبيعة اللغة وماهيتها من مضامين اللغة التي تكشفها الدلائل اللفظية والمعنوية انظر، أ. هادي نفر، علم اللغة الاجتماعي عند العرب، (ط؛ 1، بغداد: جامعة المصتنصرية، 1988)، ص. 71. مثر، علم اللغة الاجتماعي عند العرب، (ط؛ عمان: عالم الكتب، 2010م)، ص. 10 -50.

تبدو في السورة كلمتان من الآي اللتين تحملان مدلولات زائدة، كلمة (استأجره) وكلمة (تأجري) في الآية (قَالَتُ إِحْدَنَهُمَا يَتَأَبُتِ ٱسْتَغْجِرَهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ السَّعْجَرَتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ فَي قَالَ إِنِّى أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَقَيَّ هَنتَيْنِ عَلَى السَّعْجَرَتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ فَي قَالَ إِنِّى أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَتَيَّ هَنتَيْنِ عَلَى أَن تَأْجُرَنِي ثَمَنِي حِجَجٍ فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِندِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ مَن عِندِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ مَن الزائد فيها دال على حكم فقهي في مسألة جواز الإجارة في العمل اليومي [الإجارة كلمة ذات دلالة اجتماعية]، وفوق ذلك دل المعنى على جواز جعل العمل اليومي مهرا في النكاح الإسلامي، و قد استنبط الإمام الشافعي من النص في منظار مفهوم الموافقة بحكم شرعي سليم؛ وهو كل ما يجوز اتخاذه ثمن أجر من عقد إيجاري يجوز أن يكون مهرا في النكاح وهذا الأمر صواب من رأيه رحمه الله تعالى الرفيع، 179 فحكم الإجارة في الآية من المعاني الزائدة تدل عليها دلالة كلمتي (ٱستَغَجِرَه)، و(تَأْجُرَنِي).

## ب) الوحي بمعنى الالهام

قد وردت في السورة كلمة (الوحي) ليست في معناها العام التي تعارف عليه كثير من الناس، ( وَأُوحَيْنَا إِلَى أُمِّر مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ ) إذ الوحي يخص نبيا من أنبياء الله، وقد ثبت أن أم موسى وكذا السيدة مريم العذراء لم تكونا من الأنبياء، 180 وقد دل اللفظ على المعنى الزائد وهو عند علماء الأصول يطلقونه بلفظ (الخاص) أي ما يقابل العام، فالوحي هنا بالمعنى الخاص هو عن طريق الإلهام 181 كما ثبت إتيان هذا المعنى في السورة النحل : (وَأُوحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّلِ أَن ٱلتَّذِي مِنَ ٱلجِّبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَر وَمِمَّا النحل : (وَأُوحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّر أَن ٱلتَّذِي مِنَ ٱلجِّبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَر وَمِمَّا

. الآية السادسة والسابعة بعد العشرين من سورة القصص.

أبي عبد الله محمد بن إدريس المطلبي الشافعي، تفسير الإمام الشافعي، ت. أحمد مصطفى الفران ط 1؛ الرياض : دار التدمرية، 2006 م)، مج 3، ص 40 الرياض : دار التدمرية، 40 مج

<sup>180</sup> الشيخ وهبة الزحيلي ، التفسير المنير في العقيادة والشريعة والمنهج، (ط. 10 ؛ دمشق : دار الفكر، 2009)، ج 20، ص 428 .

<sup>181</sup> محمد سيد الطنطاوي، تفسير الوسيط للقرآن الكريم، (ط 1 ؛ القاهرة : دار نحضة مصر، 1998 م)، ج 10 ، ص 378 .

يَعْرِشُونَ ﴿ اللهُم اللهُم الزائد هو الوحي بمعنى الإلهام في السورة وهو المعني الذي يدل على تزود الملهُم بالعلوم من جهة الخارجة من نفسه؛ سواء من عند الله أو من عالمه المحيط حوله والأشياء الآتية من جهة أخرى تدل على طابع اجتماعي لدى الإنسان وهذا الطابع من دلالة معنوية اجتماعية.

## ج) المبالغة في التجبر والغواية

ومظهر آخر يكون المعنى زائدا في السورة هو ما يحمل كل الصيغ المبالغة من معان دلالية زائدة، وعلى سبيل المثال قول الله تعالى : (إِن تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصلِحِينَ ﴿ 183 ، كلمة (جبار) تدل على زيادة التجبر في المجتمع وهذا من المعنى الزائد والاجتماعي في اللفظ، ووجه اجتماعية لفظ (جبار) بمعنى هو الذي يقتل على الغضب 184 . وقوله تعالى : (قَالَ لَهُ مُوسَى لفظ (جبار) بمعنى هو الذي يقتل على الغضب أين فوله تعالى : (قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُويٌ مُّبِينٌ ﴿ مُا اللهِ المتنجد ولهي موسى نداءه فوكز موسى عدوه فقتله فأصبح من النادمين ، وقد أثبت موسى غواية ذاك موسى نداءه فوكز موسى عدوه فقتله فأصبح من النادمين ، وقد أثبت موسى غواية ذاك الرجل لما صرّخ هو الآخر، وقال له موسى: تريد أن تغويني بأن أفعل كما فعلت بالأمس 186 ، أي إنك لأنت غوي مبين فصيغة المبالغة تشير إلى زيادة المعنى (الغواية) كما سبق الإشارة آنفا.

# 2. صور من المعاني الاجتماعية في آي السورة

ولقد سبق أن استُعرضت ملامح عن المعنى الاجتماعي التي تكمن في السورة بأشكالها وأنماطها وإشاراتها وعلاقاتها باللفظ والجملة، وقد ثبت بالفعل كيان هذا المعنى في الآي رغم تعسرُ تحديده وتشخيصه على بعض الناس فإن لأهل الذوق العالي والحس المدرك تناولا و فهما يزيده إدراكا فيما وراء النص القرأيي من وعظ وعبرة وحكمة

<sup>182</sup> الآية الثامنة و الستون من سورة النحل.

<sup>183</sup> الآية التاسعة عشر من سورة القصص

<sup>184</sup> زين الدين محمد أبو بكر بن عبد القادر الرازي، مختار الصحاح، ص 91 .

<sup>185</sup> الآية الثامنة عشر من سورة القصص.

<sup>186</sup> متولى شعراوي ، *حواطري حول القرآن الكريم،* مج 18، ص

لاينبغي تغافلها لأنها جزء أكبر من الإعجاز القرآني البياني الذي يظل متفتحا إلى يوم لا ينفع مال ولابنون للتنقيب والتفكير والتحليل في أبعادها ومراميها المعنوية.

والمعاني الاجتماعية لابد أن تمتطي فوق الرموز الدالة على جمع أو كيان آخر أو شخص معين، وكانت تربط النص القرآني بأوضاع وظروف وأحوال لها علاقة بالنص (خارجية كانت أم داخلية بالنسبة للنص) وبحسب هذا البحث فيما قد تم استعراض معالمها وتنوعاتما في ألفاظ الآي و مضامينها ضمن سياق الدراسة التحليلية والتوضيحية في هذا لصدد.

وقد تنوعت أشكالها في السورة كما سبق تقديمها في البحث منها ما هو مستنتج من مظاهر الأصوات اللغوية ومنها ما هو مستنتج من بنية كلمة الآي وألفاظها التي قد يتعسَّر تعثُّرُها في الآي دون مزيد من التبيه وإعادة النظر، وفحص المواد باستخدام منهج التحليل اللغوي الموروث.وفوق ذلك قد تُستنتج تلك المعاني بمظاهر الربط وبالعلاقة القائمة بين الجمل في شكلهاومضمونها؛ فتحتاج معرفة كيانها إلى إضعاف التفحيص والتصفُّح في التراكيب الظاهر ة والمضمرة على حد سواء وبالإضافة إلى الوقوف في الظواهر العديدة تتعلق بتركيب الجملة من حذف وتقدير،أو تقديم وتأخير أو وصل وفصل، أو تكرار وتنويع، أو إضافة الكلمة وإفرادها وما شابه ذلك من ظواهر تركيبة في السورة.

وعلاوة على ذلك هنالك حقائق ماثلة قد يكون لها دور فعال - كما سبق توضيحها - في إبراز المعاني العديدة من بينها المعنى الاجتماعي ألا وهو الوقوف بظواهر الدلالة المعنوية ، وهذه الحال من أكبر ما وقف عليه المحللون في العصر الحديث في الدراسة التحليلة عرباكان أو أعجميا وخاصة لدى المستشرقين الغربيين لقصور بعضهم في الحيطة بالعلوم العربية العربقة، لتداركهم الفلسفة اللغوية الغربية، لذلك تمكنوا بعضهم بالتقدم في التحليل الدلالية مبارزين علماء العرب المسلمين.

وعلى أية حال إن ظواهر الدلالة المعنوية تعطي النص مفهوما زائدا عما تكمن ألفاظه وجمله وبالوقوف عل مدلولاته وهي من انجازات تحليلية في النص القرآني وخاصة في المعنى الاجتماعى وهي تربط هذه الدلالة بالأمكنة والأزمنة والظروف الظاهرة

والمعنوية فينجلي في السورة مفهوم التنشئة الاجتماعية ،و المقومات والعوارض، والفلسفات للموضوع المعيّن وكثير من البيانات التي تحمل وظيفة توضح النص أكثر .

ومن هنا يلاحظ أن المعنى الاجتماعي بشكل عام في السورة من المفهومات النصية التي هي من ثمرة التحليل اللغوي للسورة .

#### أ) الاستضعاف

الاستضعاف في اللغة، كلمة مشتقة من الضعف وهو خلاف القوّة، <sup>187</sup> ولكنّها لما استُعملت في باب (الاستفعال) دلّت على من يكبّل بالقيد ويجرّ إلى الضعف، فاستضعف الشيء: أي عدّه ضعيفا، والمستضعف هو الذي لا يستطيع حيلة الكفر فيكفر، ولا يهتدي سبيلا إلى الايمان ، كالصبيان، ومن كان من الرجال مثل عقول الصبيان، مرفوع القلم عنهم <sup>188</sup>. وعلى هذا فإنَّ الاستضعاف يراد به جعل الشيء يفقد قوّته من خلال تموينه.

ويشير المفسرون إلى عدَّة معاني احتماعية لكلمة الاستضعاف منها: هو أن يقوم جماعة بإضعاف جماعة أخرى حتَّى يمكن للجماعة الأُولى أن تستغلَّ الجماعة الضعيفة في سبيل مآربها ومصالحها. 189 ومصداقه قوله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ظالِمِي أَنْفُسِهِمْ قالُوا فِيمَ كُنْتُمْ قالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرضِ قالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ واسِعةً فَتُهاجِرُوا فِيها فَأُولِكَ مَأُواهُمْ جَهَنَّمُ وَساءَتْ مَصِيراً) 190، وقوله تعالى: (قالَ الَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا أَنْنُ صَدَدْناكُمْ عَنِ الْمُدى بَعْدَ إِذْ جاءَكُمْ بَلْ كُنْتُمْ مُحْرِمِينَ .

187 أبي الحسين أحمد بن فارس، مقاييس اللغة، ( دمشق : دار الفكر، د. ت)، ج 3، ص 410 .

<sup>188</sup> الشيخ فخر الدين الطريحي، مجمع البحرين، (طهران: موقع مكتبة الشيعة، جميع الحقوق محفوظة لمؤسسة آية الله العظمى الميلاني لإحياء الفكر الشيعي، 2011م)، ج 3، ص. 21-22.

<sup>189</sup> الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، *الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل* (موقع مكتبة الشيعة، ، (موقع مكتبة الشيعة، ، (موقع مكتبة الشيعة، جميع الحقوق محفوظة لمؤسسة آية الله العظمى الميلاني لإحياء الفكر الشيعي، 2011م )، ج 5، ص. 184 – 185.

<sup>190</sup> الآية السابعة و التسعون من سورة النساء

وَقَالَ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنا أَنْ نَكْفُرَ بِاللهِ وَقَالَ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنا أَنْ نَكْفُرَ بِاللهِ وَبَعْعَلَ لَهُ أَنْداداً) 191.

ومنها، هو العيش في ظلّ ظروف وقيود قاسية يفرضها المحيط على جماعة عارفة بعقيدتها، يعجز فيها أفرادها عن أداء واجباتهم التي كُلّفوا بها بصورة كاملة، ودليله قوله تعالى: (إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلا فِي الْأَرضِ وَجَعَلَ أَهْلَها شِيَعاً يَسْتَضْعِفُ طائِفَةً مِنْهُمْ) 192، وهولاء هم من ينعم الله عليهم بالنصر ووراثة الأرض لقوله تعالى: (وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرضِ وَجُعْلَهُمْ أَئِمَّةً وَبَعْعَلَهُمُ الْوارِثِينَ) 193. إضافةً لذلك فإنَّ الآية تكشف عن أنَّ الاستضعاف هنا لا يرشد إلى معنى الضعف والقهر وقلَّة الحيلة في التغيير فحسب، بل يرشد إلى معنى زائد نفساني هو جوهر التقوى والإيمان وقوَّة العزيمة 194.

#### ب) ظاهرة الاستئناس

الاستئناس في اللغة آنس فلان إيناسا لاطفه وأزال وحشته فهو مؤنس وأنيس والشئ أحس به يقال آنست منه فزعا وأبصره ومنه (آنست منه نارا) والصوت سمعه و الأمر علمه يقال آنست منه رشدا، <sup>195</sup> واستأنس بمعنى استأذن، وقد استعمل القرآن فعل آنس خمس مرات أربع منها حين رأى موسى النار كما يلى:

جاءت في سورة القصص الآية التاسعة والعشرين وهي مكررة مرتين [ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَانَسِ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ نَارًا، قَالَ لِأَهْلِهِ قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَانَسِ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ نَارًا، قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُواْ إِنِّى ءَانَسَتُ نَارًا لَعَلِّى ءَاتِيكُم مِنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِّر. ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ وَمِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ مَنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِّر. ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ وَمِنَ السور منها سورة طه الآية تصطلُون في آي السور منها سورة طه الآية

\_

<sup>191</sup> الآية الثانية والثالثة بعد الثلاثين من سورة السبأ.

<sup>192</sup> الآية الرابعة من سورة القصص.

<sup>193</sup> الآية الخامسة من سورة القصص

<sup>194</sup> فرح موسىٰ، الإنسان والحضارة في القرآن الكريم بين العالمية والعولمة ( بيروت : دار الهادي، 2008م )، ص. 215.

بحمع اللغة العربية، المعجم الوسيط (ط 4 ؛ القاهرة : مكتبة الشروق الدولية، 2004 م )، ، 29 .

العاشرة، وسورة النمل الآية السابعة ، ومن ثم في سورة النساء جاءت فعل آنس مقترنة بلفظ الرشد، والإيناس في هذه السور كلها ليس مجرد الإبصار بظواهر الحسية المادية فحسب كما فهمه بعد مفسريها لغويا و إنما تجاوز المعنى المعجمي حدوده، فيكون المعنى الاجتماعي ههنا دالا بالطمأنينية المؤنسة بالابتلاء والامتحان على أنهم قد رشدوا حقا، 196 وموسى عليه الصلاة والسلام إنما أدرك باليقين ما رأته عيناه في النار من حقيقة تجاوزت حد البصر واتخذ موقفا اجتماعيا فصابر أهله في تركه إياه في مكان بعيد من موقع النار.

# ج) مفهوم اجتماعي في كلمتي زوج و امرأة

ومن المعاني اجتماعية التي أوحت بالدلالة اللغوية هي دلالة كلمة (زوج) وكلمة (امرأة) في القرآن، وما يمكن ملاحظته في السورة هو استعمال كلمة (امرأة) بدل (زوج) 197 بالنسبة لامرأة فرعون، حين وصف الله عنها بقوله تعالى : {وقالتِ امرأتُ فرعونَ قرّتُ عين تي ولكَ } 198، تلك الكلمة تحمل فيها معنى اجتماعيا تدل إليه دلالتها المفردة، وقد تحدثت عائشة بنت عبد الرحمن الملقب ببنت الشاطىء [ باحثة مصرية] عن كلمة (زوج) و(امرأة) في التعبير القرآني، خاصة في قصة الأنبياء الذين انحرفت زوجاتهم عن الأخلاق السامية وعن القيم النبيلة، وفي مقدمتها امرأة فرعون [مثلها امرأة نوح وامرأة لوط]، فأحسنَتْ حديثها ووصفت بإشارة إلى سرّ الدلالة في كلمة (زوج) تأتي حيث تكون الزوجية مناط الموقف من هؤلاء الأنبياء لهن، فيتضمن اجتماعيا معنى آية الزوجية وحكمتها والتشريع والحُكُم الزوجي في كلمة (الزوج)، ولما انحرفن بأخلاقهن أو تباينت معتقداتهن من معتقدات الأنبياء الذين هم أزواجهن أمست أولئك متصفات

-

<sup>196</sup> بنت عبد الرحمن بنت الشاطىء، *الإعجاز البياني للقرآن ومسائل ابن الأزرق*، (ط1؛ القاهرة: دار المعارف، 1391هـ/1971م)، ص. 201 .

<sup>197</sup> الزوج في التعبير القرآني بمعنى الزوجة، وكذا يأتي البيان في سورة النور.

<sup>198</sup> سورة القصص الآية التاسعة.

بامرأة لا زوج بعدُ؛ لسبب تعطلت علامة الزوجية من السكن والمودة و الرحمة بعقمٍ و ترمُّلِ أو بخيانتهن وتباينهن بالعقيدة .

### د . التغيّر الاجتماعيّ والتنشئة الاجتماعية في آي السورة

#### 1. التغير الاجتماعي

لا شك أن سورة القصص مليئة بمظاهر التغير الاجتماعي وتلكم المظاهر تندرج في جملة من المبادئ السامية وفي جملة من العبر والحكم التي يمكن الاهتداء بما، ومصداق القول في هذا الشأن هو أن سورة القصص تكمن في ضمنها تحذيرات وإرشادات، ومأمورات، ومنهيات، وإصلاحات وتجاوزات، وحكم وعبر، والحلال والحرام بل أكبر من ذلك فيها قصص الصراع بين الخير والشر، و الصراع بين المؤمنين وبين الكفار، بالإضافة إلى عدة قيم يمكن أخذها كعقيدة راسخة منبعها رب العباد. وهذه المبادئ أو العبر والحكم، تتجلى في البنية اللهوية في تأثير البنية الأسلوبية في الأنظمة اللغوية والمعاجم، ومن هنا كان البحث يقتضي بالوقوف عليها من خلال استقراءات لغوية .

## أ) المبادئ

إن السورة تحتوي على مبادئ جمة سيكون استجلاء المبادئ في هذا البحث بقدر ما يسمح للإشارة إلى تنوعها وبقدر ما يسمح لإبداء كثرتها، فالآي كلها مبادئ ودروس فينقطع الحبر احتواء الكل والاتيان بتفاصلها فتحتاج إلى مجهودات من الراسخين في العلم في استخراج مضامينها عبر زمان ماض وحاضر ومستقبل لاستيفاء حق بيانها الإعجازي، ومن هناكان حق الباحث يكتفى بالإشارة إلى تواجدها.

#### 1) تأمين السلم

وقد حوت السورة بأن السلم قد تحققت في قوم قريش من قبل، في وقت كانت محمع العرب يغيرون بعضهم على بعض وقبائلهم متقاتلين ببعض، وكانت مكة في

<sup>199</sup> عائشة بنت عبد الرحمن بنت الشاطىء، *التفسير البياني، ص.* 212–214.

<sup>200</sup> القرطبي، *الجامع لأحكام القرآن*، ص 300

الجاهلية في أمن وسلام يأتي رزقها رغدا من جهات شي، وذلك فضل من الله تعالى بحفظهم مبادئ ملة إبراهيم، ولذلك ما ينبغى أن يترددوا بالإسلام، لأن الله سيحفظ لهم الكرامة و الشرف إذا التزموا بالدين الحنيف. فقالى تعالى : (أُوَلَمْ نُمَكِّن لَّهُمْ حَرَمًا ءَامِنَا يُحُبَّى إِلَيْهِ تُمَرَّتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِّن لَّدُنَّا وَلَكِكَنَّ أَكَثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَيَا مِن اللهِ عَلَمُونَ وَالْمَا يُحَبِّي إِلَيْهِ تُمَرَّتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقًا مِّن لَّدُنَّا وَلَكِكَنَّ أَكْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَي 201.

فكلمة (نمكن) تدل على التمكين أي تدل الكلمة على بنية لغوية يتراوح المعنى الاجتماعي فيها بين ثُمكِّن وبين الممكَّنُ منه، اي بين الفاعل والمفعول، فتأمين السلم يقصد من ورائه إحداث التغير الاجتماعي إلى ما هو أحسن من قبل، ولقد أشارت بذلك دلالة لفظ (نمكن).

## الدعوة بالحجة والبرهان

التشويق والترغيب من أسلوب القرآن اللغوي في بيان الحقيقة الإلهية، وقد أتت السورة بالحجة البالغة ببيان عواقب الحياة للبشر كلهم، أهم سعداء في آخر المطاف من حياتهم الأخروية، والناس جميعا يتمنون السعادة والفلاح في الدار الآخرة، وقد أكدت السورة بالبيان الساطع بالحجة والبرهان وهو من المبادئ السامية في تقنيع النفس الإنساني في تقبل ما يقضي رب العالمين من قضاء وحكمة فقال تعالى : (تِلَكَ ٱلدَّارُ ٱلْأَخِرَةُ فَي تقبل ما يقضي رب العالمين من قضاء وحكمة فقال تعالى : (تِلَكَ ٱلدَّارُ ٱلْأَخِرَةُ فَعُلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُريدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضَ وَلَا فَسَادًا وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ عَلَى أَن الدار الآخرة ونعيمها المقيم الذي لايحول ولا يزول وجعلها لعباده المؤمنين المتواضعين الذين لا يريدون علوا في الأرض، 203 فجاء أسلوب التشويق والترهيب لتنيه غفلات بعض الناس.

<sup>202</sup> الآية الثانية بعد الثمانين من سورة القصص.

•

 $<sup>^{201}</sup>$  الآية السابعة والسبعون من سورة القصص.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، تفسير القرآن الكريم، (ط 2؛ الرياض: دار الطيبة، (1999م)، ج 6، ص 258.

#### ب) العبر والحكم

سورة القصص تحتوي بالاختصار على قصة سيدنا موسى وهارون في مقارعة سلطنة فرعون، وقد بدأت القصة بسرد الأحوال الاجتماعية قبل ولادة موسى عليه السلام، وكانت مظاهر الطغيان والاضطهاد قد عمت بلاد مصر وحولها التي سيطرتها قبضة فرعون، ويُلاحظ ذلك بقول الله تعالى: (إِنَّ فِرْعَوْرَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ قبضة فرعون، ويُلاحظ ذلك بقول الله تعالى: (إِنَّ فِرْعَوْر َ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحْي بِسَآءَهُمْ آ إِنَّهُ وَكُلْتَكُم عَنَ الْمُفْسِدِينَ عَلَيه السورة فصلت مراحل الحياة التي عاشها موسى من الولادة مرورا سن الرشد إلى أن أوحى إليه الله بالرسالة حتى بعد أن أغرقه الله فرعون. والأحداث تتوالى في مراحل حياة موسى عليه السلام، وفي كل حدث عبرة وحكمة ودروس لانظير لها للأخذ بعين الاعتبار وعين الاستلهام.

فجمل الآي القرآنية أقسام متنوعة؛ والدلالات التي تكمن في الجمل بُحُلي مظاهر التنبيه في العبر والحكم من ذكر صفة العلو والاستضعاف والإفساد وغيرها، من مواصفات في فرعون ليتعظ الناس من جبروته وغطرسته وليكون نبي الله موسى وقومه بعدئذ مصرِّين في تحقيق التغير الاجتماعي بعيدين عن الميول السيئة، فآي السورة مليئة بالعبر والحكم تصورها البنية اللغوية للاتعاظ.

وسورة القصص تحتوي على إشارات إلى المسلمين أن المال والجاه والقوة إنما هي متاع الدنيا وما ادخر الله في الدار الآخرة أعظم وأبقى آلاءا لذلكم على المسلمين جميعا الحفاظ لإيمانهم ويقينهم، وهو أفضل من سعيهم المتواصل في جمع المال والمتاع وغيرها فحسب، وبالإضافة إلى ذلكم، فإن السورة تبين كيف أن الله سلّى على المؤمنين الصحابة يإخبارهم منه تعالى أن بلدتهم مكة سيكون في قبضتهم بعد هجرتهم باذن الله تعالى، هذا كله محطة استجلاء العبر والحكم من خلال النظرة في البنية اللغوية ضمن السورة، لتضمُّن هذه البنية الهدف السامى في التغير الاجتماعى.

# 1) جوانب التوحيد المتعددة في سورة القصص

204 الآية الرابعة من سورة القصص.

\_

دلالة التوحيد ميزة من المميزات التي شمل القرآن بها معظم سوره للإدراك والوقوف بمدلولاتها، ولعل سورة القصص من السور التي تضمنت جوانب متعددة من دلالة التوحيد للاتعاظ والاعتبار نحو التغير الاجتماعي، والتي وصفها بعض الباحثين، فقال:

إن سورة القصص قد احتوت في ذاتها على جوانب تشريعية في باطن النص، وفي نفس الوقت فقد احتوت على جوانب توحيدية في ظاهر النص بما لا يدع مجالا للشك في أن سورة القصص تضمنت في مجملها روحا إيمانيا يفيض على المؤمنين بوداعة وسكينة 205.

وتلك هي ميزة النص في سورة القصص كونما يحتوي على أسلوب خطاب المجتماعي يقرر حقيقة التوحيد بأسلوب غير مباشر ، وحقيقة التوحيد هي من أكبر العبر والحكم التي يحتاجها المؤمن في إصلاح بغتمعه أو العمل في التغير الاجتماعي. ومن ذلكم توضحت هذه الحقيقة كما في قوله تعالى فيها العمل في التغير الاجتماعي. ومن ذلكم توضحت هذه الحقيقة كما في قوله تعالى فيها وَلَاكِنَّ أُمِّهِ كَيِّ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أُنَ وَعْدَ اللَّهِ حَقِّ وَلَاكِنَ أُكَّ رَقُمْ لَا يَعْلَمُونَ في ) 206، فمفهوم النص في هذه الآيات له ظاهر وباطن معنوي ، فأما المفهوم الظاهر، فهو إن الله عز وجل هو الذي يصرف الكون ويقدر تصرفه فيه وما يجري فيه، أو ما يتغير عنه، أما المفهوم الداخلي الإشاري والاجتماعي، 207 فيقرر حقيقة توحيدية أخرى، هي أن إرجاع موسى عليه السلام إلى أمه، ليجتمع مع أسرته التي افتقدته كان لقدرة إلهية، ليكون فرعون وقومه الذين التقطوه من اليم في عجز وحيرة، كيف أفم لا يشعرون تدبير الإله بين جوانحهم، أي موسى هو رسول الله تعالى لهم، وهو الحقيقي الذي يخافه فرعون ولادته، فتبّت يداهم.

سعد يوسف أبو عزيز، قصص القرآن، (ط 1 ؛ القاهرة : دار الفحر للتراث ،1420 ه )، ص. 224 وما بعدها.

<sup>206</sup> الآية الثالثة عشر من سورة القصص.

المقصود من مفهوم النص الداخلي هو معرفة إشارات النص الكامنة فيه وليس المراد بالمعنى الإشاري المعنى الصوفي الذي وقف عليه الباطنيون من أمثال فرقة الإسماعيلية، وليُنظر إلى كتاب الإمام الغزالي حجة الإسلام، فضائح الباطنية، ( الكويت : مؤسسة دار الكتب الثقافية، ( د . ت )، : ص 45 .

ومن بين الآيات التي تتضمن في صيغها جوانب توحيدية في السورة هي بعض الكلمات الموحية -اجتماعيا- بالتوحيد منها: الآية (وَلِتَعْلَمَ أُنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَوْسٌ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ 208 وَعِبَارَةَ ﴿ أَنِ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ ﴾ فيها بيان توحيدي أن الوعد الإلهي سيتحقق فعلا دون ريب بعد ردود موسى إلى أمه أنه سيكون نبيا ورسولا في المستقبل لبني اسرئيل لأنه سبحانه وتعالى هو وحده صاحب الوعد الوافي. 209 فالجملة الاسمية تدل على الجانب التوحيدي المؤكد بحرف أن، لكى يعتبر المعتبرون بأن الإيمان بوعد الله عبرة صحيحة يحقق الضمان المستقبلي نحو التغير الاجتماعي المرجو. والآية (وَمَآ أُريدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ ۚ سَتَجدُنِيٓ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِر . ٱلصَّلَحِينَ ﷺ <sup>210</sup> أي إرجاع إلى الله في المشيئة الكلية إن يشأ الله فكل شيء يكون و إلا فلا يكون، حقيقة توحيدية أخرى ذات حكمة سليمة تدل عليه عبارة (إن شاء الله) والعبارة من الناحية الاجتماعية تدل على تأكيد وعدٍ بعد إشهاد الله بتلك العبارة، والآية (وَٱللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ فَ الْأَوْكَالَةِ الإَلْمِيةِ توحيد، والعبارة هنا تدل على الاسترجاع إلى الله، والآية (أَن يَدمُوسَيِ إِنِّي أَنَا ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ (212) التوحيد الخاص بالربوبية، وهو - اجتماعيا - الذي لم يكن له كفوا أحد، والآية (وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّيٓ أَعۡلَمُ بِمَن جَآءَ بِٱلۡهُدَىٰ مِنۡ عِندِه وَمَن تَكُونُ لَهُ عَنقبَةُ ٱلدَّار إِنَّهُ وَ لَا يُفَلِحُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى سبيل قول الله تعالى : ( ولكن الله يهدي من يشاء وهو أعلم بالمهتدين)، ومن حِكم هذه الآيات كلها، منها ما يدل على تعاليم سديدة نحو التغير الاجتماعي ومنبع هذه

\_\_\_\_

<sup>208</sup> الآية الثالثة عشر من سورة القصص.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> أبو حيان الأندلسي، *البحر المحيط،* ج 7، ص 103.

<sup>210</sup> الآية السابعة والعشرون من سورة القصص.

<sup>211</sup> الآية الثامنة والعشرون من سورة القصص.

<sup>212</sup> الآية الثلاثون من سورة القصص.

<sup>213</sup> الآية السابعة والثلاثون من سورة القصص.

التغير هو الإصلاح الفردي في التوحيد الربوبي ومن ثم الانتقال إلى إصلاح الأسرة ثم المجتمع على نطاق أوسع.

وقد كان لآية ( كُلُّ شَيْءِ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ وَ لَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ) 214 دلالة توحيدية تنزيهية تشبه دلالة قوله تعالى : (وَيَبْقِي وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَلِ وَالْإِكْرَامِ ﴿ ) وَالْإِكْرَامِ ﴿ ) وَالْإِكْرَامِ ﴿ ) وَالْإِكْرَامِ ﴿ ) وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَ

# 2) إشكالية اليهود الاجتماعية في السورة

الحديث حول بني إسرائيل في سورة القصص هو الحديث عن اليهود بعينه، وهم من أهل الكتاب، والشخصية من أهل الكتاب، والشخصية اليهودية الإسرائيلية نسبا، من الشخصيات المحورية المعقدة اجتماعيا في القرآن الكريم، وقد صور القرآن في كثير من آي سور القرآن أنهم معروفون بالخيانة والاستهتار، والكفر، والشرك، والإلحاد، والاستهزاء الديني، وتحليل الحرام وتحريم الحلال، والانغماس في اللذات والأخذ بالدنيا، والغرور بالنسب والدين، وفعل الإجرام ومواصفات أخرى. وإلى جانب

.

<sup>214</sup> الآية الثامنة والثمانون من سورة القصص.

<sup>215</sup> الآية السابعة والعشرون من سورة الرحمان

<sup>216</sup> العبر التوحيدية تحملها دلالة التوحيد في الآي وهي كثيرة وقد أشار إليها الباحث أحمد حسن الزين في كتابه التوحيد والمعرفة في الفكر الإسلامي، (ط.2 ؛ بيروت : دار العرفان، 1988، ص. 222 – 224.

ذلك كانت اللعنة الإلهية محيطة بالشخصية اليهودية في كل أطوارها ونزالاتهافي القرآن إلا من اتبع الله سبله. 217

ومن المعروف أن سيدنا موسى عليه السلام هو من نسل بني إسرائيل ولكن هو من المصطفين الأخيار من بني اسرائيل وإن خطاب الله لهم الذي يدل على عدم الرضى بأفعالهم الشنيعة لايعني أن المؤمنين منهم (موسى وهارون) غير مستثن منهم بل الله عز جل لايزال مكرما على عباده الصالحين، فموسى عليه السلام وهو الشخصية المحورية في سورة القصص، وقصته هي الأساس الذي بُنيت السورة، وكما وضّحت سورة القصص من بعد استقراء لها بصورة عمومية يتمحور من حولها اليهود وبنو إسرائيل، بمؤمنيهم وكافريهم، وطغاتهم.

و من المفيد جدا أن تُفهم كيفية تطور الشخصية اليهودية دينيا واجتماعيا ، ووظيفة بعض آيات القرآن الكريم في التحذير منهم، وفي التنبيه إلى الحكمة الإلهية التي أوجبت أن يتحولوا إلى قردة وخنازير ، على ما ورد في النص القرآني على الحقيقة لا على الجاز على ما أخبر الله سبحانه وتعالى : (قُلِّ هَلَ أُنْتِثُكُم بِشَرِّ مِن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهُ عَن مَن لَّعَنهُ اللهِ وَعَبَدَ الطَّبغُوتَ أَللهِ مَن لَّعَنهُ اللهُ وَغَضِبَ عَليهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ القِرَدَةَ وَالْخَنازِيرَ وَعَبَدَ الطَّبغُوتَ أُولَتِ لَكَ مَن لَّعَنهُ اللهُ وَغَضِبَ عَليهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ القِرَدَةَ وَالْخَنازِيرَ وَعَبَدَ الطَّبغُوتَ أُولَتِ لَكَ مَن لَّعَنهُ اللهُ وَعَن سَوآءِ السَّيلِ في السَّيلِ في السَّيلِ في السَّيلِ في اللهودية في سورة القصص، باستقراء كلي شمولي في الدلالات الاجتماعية و في الألفاظ اللغوية لمعني الآيات الخاص بهذا الموضوع تتجلى في كونه معينا على التصور العام والاجتماعي لكل الموضوع. وفائدة هذا الموضوع تتجلى في كونه معينا على التصور العام والاجتماعي لكل يهودي من بني إسرائيل في المضمون المحلل من الدلالة اللغوية، وفق آليات الفهم الداخلي يهودي من بني إسرائيل في المضمون المحلل من الدلالة اللغوية، وفق آليات الفهم الداخلي والخارجي للمعني ، ومعني المعني في آيات سورة القصص .

إن من عادات اليهود ممارسة أنواع الاستنكارات واللاَّمبالات بالقيم النبيلة دينية كانت أم اجتماعية، لذلك من غير المستبعد أن تُعْثَر في سلوكهم انحرافات أخلاقية

\_

<sup>217.</sup> لمحمد السيد طنطاوي كلام مفصل في هذا الأمر فليُراجعْ كتابه: بنو إسرائيل في الكتاب والسنة، (ط. 4 ؛ القاهرة ، 1988 م)، ج. 1، ص. 197 –198.

<sup>218</sup> الآية الستون من سورة المائدة.

وتناقضات اجتماعية كعبرة محذرة وحكمة مرفوضة للناس أجمعين، كما صورتما سورة القصص:

أولا: إن البنية اللغوية في سورة القصص تبرز الشخصية اليهودية لبني إسرائيل متحسدة كل التحسد في الإيغال في الشر والقتال بسبب أو بدون سبب على نحو قوله تعالى ( وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّن أَهْلَهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَنذَا مِن شِيعَتِهِ وَهَنذَا مِنْ عَدُوه وَهَنذَا مِنْ عَدُوه وَهَنذَا مِن عَدُوه وَهَنذَا مِن عَدُوه وَهَنذَا مِن عَمَلِ ٱلشَّيطَنِ إِنَّهُ عَدُوه عَدُوه عَدُوه عَدُوه عَدُوه عَدُوه عَدَا مِن عَمَلِ ٱلشَّيطَنِ إِنَّهُ عَدُون عَدُو مَعْن مُعْتِه وَعَاد اللغوية مُن عَمَل السَّيعَتِه وَ الدالة اللغوية على صفة اليهود الذين ثبت أهم في المجتمع يمارسون الخلاف التخاصم بين أبناء على صفة اليهود الذين ثبت أهم في الجتمع يمارسون الخلاف التخاصم بين أبناء الشعب، إذن فالعبر والحكم في الآية هي جانبة اقتتال الذي مارسه اليهود و الاجتناب من فعل فعلتهم من مفهومات لغوية مخالفة لكلمة (يقتتلان)، إذن العبرة هنا هي التي تخدم ظهور المعنى النغير الاجتماعي.

ثانيا: من العبر القرآنية في السورة هو أن الشخصية اليهودية كانت لا تزال طبيعتهم متوغلين بالخيانة و العودة لصنع الفتن والمشاكل وافتعال الشر والتكرار البالغ فيه (فَإِذَا ٱلَّذِي ٱسۡتَنصَرَهُ بِٱلْأَمۡسِ يَسۡتَصۡرِخُهُ وَ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُوِيُ مُّبِينٌ مُّبِينٌ مَن الدلالة اللفظية التي تدل على صفات اليهود العدوانية ، والعبرة من هذه الصفات تركها ليتم التغير الاجتماعي إلى نحو أفضل.

ثالثا: الشخصية اليهودية وإن كانوا متصنعين بالصلاح وهم يقابلون الناس بالغدر ونكران المعروف. (قَالَ يَهُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقَتُلَنِي كَمَا قَتَلَتَ نَفْسًا بِٱلْأَمْسِ ). فعبارة (يَهُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقَتُلَنِي)، هي من اعتراضات لفظية؛ والعبرة في الاعتراضات اللفظية السيئة مجاوزتما فلا يمكن أخذ العبر والحكم من هذه الاعتراضات إلا إهمالها وبعد الإهمال هذا يمكن الاصرار إلى التغير الاجتناعي.

219 الآية الخامسة عشر من سورة القصص. 220 -

<sup>220</sup> الآية الثامنة عشر من سورة القصص

رابعا: ومن العبر الهامة أنهم يمارسون الكذب دون شعور بالانتقاص الأخلاقي ودون شعور بالوقوع في الوزر؛ فالكذب على الإنسان في وجهه وصنع البهتان شيء عادي لهم كما في قول الله تعالى: (إِن تُرِيدُ إِلّا أَن تَكُونَ جَبّارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ جَبّارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصلِحِينَ ﴿ ). 221 وهذا باب من أبواب نكر الجميل، فالشخصية هاهنا كما صُورت في سورة القصص لا ينفع معها معروف أبدا. وعبارة (وَمَا تُرِيدُ) هي من الدلالة اللغوية التي تدل على نكران الجميل، و نكران الجميل يدل على سوء الطبيعة البشرية وهو يمنع المثول في التغير الاجتماعي.

خامسا: ومن مواقفهم المنحرفة عدم الموازنة بين الدنيا والآخرة . ( وَٱبْتَغ فِيمَا ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْاَحْرَةَ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنيَا ﴾ 222، فإن الشخصية اليهودية تميل إلى عدم التوازن بين الدنيا والآخرة ، وجعل جل الاهتمام بالدنيا وعبادتهم للمال والمظاهر الدنيوية. وعبارة (وَٱبْتَغ فِيمَا ) هي من الأسلوب الإنشائي في الأمر وهي من الدلالة اللغوية التي تحمل معنى العبرة في الأمر، أي أمر في ابتغاء الآخرة خير من الدنيا، والعبرة فيها الثبات في عبادة الله ليتحقق الخير والتغير نحو الأفضل.

سادسا: إنهم مذبذبون كالمنافقين تماما وموقفهم هو الانحيازية وعدم الثبات على رأي . ( وَأَصَبَحَ ٱلَّذِينَ تَمَنُواْ مَكَانَهُ مِياً لَا مُسِ يَقُولُونَ وَيَكَأَنَ ٱللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزُقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ ). 223 إن الشخصية اليهودية تميزت بحبهم على التصنع بالانحراف الأخلاقي وفوق ذلك إنها شخصية مليئة بالظغينة والحسد والحقد على المؤمنين في كل عصور، وسورة القصص من بين السور التي تفضح أحوالهم الباطنية مما يجعل المسلمين يدركون تماما كيف يتعامل المسلم بالشخصية اليهودية حيثما وحد.

إن التعرف بالشخصية اليهودية التي أشارت إليها العبارة اللغوية في عبارة (تَمَنَّوَاْ مَكَانَهُر) من العبر والحكم الهامة؛ والعبارة تدل على المعنى في تغير الموقف الاجتماعي بعد أن تمنَّى اليهود بشيئ فأصبح يغيرون موقفهم بعد يوم من الأيام؛ ومن خلال هذا

<sup>221</sup> الآية التاسعة عشر من سورة القصص.

<sup>222</sup> الآية السابعة والسبعون من سورة القصص.

<sup>223</sup> الآية الثانية والثمانون من سورة القصص.

الأسلوب يتعرف البشر إلى حقائق تاريخية بصفات عامة عن اليهود، وهذه الصفات إن وجدت في مجتمع من المجتمعات لاشك أنها تعرقل تطوره وتمنع التغير نحو الأفضل.

#### 2. التنشئة الاجتماعية

وقد كان من عظمة الله تعالى أن هيأ حياة كليمه موسى عليه السلام في محن شديدة وأيام بدا قاسيا في الظاهر، ولكن لم تكن المحن والتقلبات كلاً فوق ظهره كما يبدو بالنسبة إلى نبي الله موسى عليه السلام، فهو يظل صامدا يناضل من أجل تحقيق العدالة الاجتماعية وما تردَّد تردُّد الجبان والنفاق من نعومة أظفاره حتى نجاحه في سد عدوان فرعون وشيعته.

وأحوال موسى في التنشئة الاجتماعية تتضح حين يُتأمل في قصته عليه السلام وبني إسرائيل من أوائل السورة بقوله تعالى: (إِنَّ فِرْعُوْنَ عَلا فِي الأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ)، وقد كيستَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ)، وقد حدث الاستضعاف قبل ولادة موسى، ويُسجَّل في كل امرأة حامل فإذا قرب وقت ولادتها كان فرعون وملؤه مروا عليهن كل حين، لينظروا أين ذهب الحمل، فإذا كان ذكرًا دخل الذباحون دخل الذباحون بشفراتهم ليذبحوا الرضيع، واستضعاف الطائفة الجتماعيا يكون ذليلا مهانا؛ ليس لشيء إلا لأنها آمنت بالله، أو إنّ منها مَن آمن بالله، فيدخل الذباحون فيذبحون الذكور ويتركون الإناث للخدمة والذل، وقد استمر هذا الاستضعاف مِن قبْل فيغون ولادة موسى عليه السلام إلى أن ولد موسى عليه السلام ومن ثم جاء إلى فرعون ناصحا بعد حوالى 40 سنة، فكانت أحوال موسى رحلة طويلة من الاستضعاف.

ولقد بَحَّى الله موسى عليه السلام بقدرته عندما أوحى الله إلى أمه: {أَنْ أَرْضِعِيهِ وَلِقَدَ بَخَّى الله موسى عليه السلام بقدرته عندما أوحى الله إلى أمه: {أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ } 224، وليُتأمل في حكمة الله فيما هيأه لبني إسرائيل بعد أكثر من 40 سنة، هيأ لها نصرًا وتمكينًا، بدأ بولادة موسى في عام الخطر والقتل، ولادة يُخشى منها، وولادة مَن لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعًا، ولا يملك له أهله شيئًا، ذلك لأن رَمْيه في البحر كانت

\_

<sup>224</sup> الآية السابعة من سورة القصص.

مفسدته أقل من مفسدة حضنه وعيشه في بيت أبيه وأمه، حيث يقول الله تعالى:  $\{\tilde{e}_1^{\dagger}\tilde{e}_2^{\star}\tilde{\omega}^{\dagger}\}$   $\{\tilde{e}_1^{\dagger}\tilde{e}_2^{\dagger}\tilde{\omega}^{\dagger}\}$   $\{\tilde{e}_1^{\dagger}\tilde{e}_1^{\dagger}\tilde{e}_2^{\dagger}\tilde{e}_2^{\dagger}\tilde{\omega}^{\dagger}\}$   $\{\tilde{e}_1^{\dagger}\tilde{e}_2^{\dagger}\tilde{e}_2^{\dagger}\tilde{e}_2^{$ 

وقد كبُر موسى عليه السلام في أبيت فرعون بحرمانِ ظاهرة كانت سببًا في عطاء مستمر: (وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ)، وفرعون وشيعته أتوا بالمرضعات يريدن أن يرضعنه، وموسى عليه السلام يأبى، حتى كاد أن يُهلك؛ والحقيقة أن الحياة تُكتب له بهذا الحرمان (وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى أَهْل بَيْتٍ يَكْفُلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ . فَرَدَدْنَاهُ إِلَى أُمّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ . وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ بَحْزِي وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ . وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ بَحْزِي الْمُحْسِنِينَ) وهذا يعني أن حياة موسى –اجتماعيا– كان في غاية من الخطر، وهو يعيش في مواطن الشبهات والفتن، فأحسن في عبادة ربه تعالى، ومن ثمّ وفقه الله تعالى يعيش والتمكين، وقد أكد ذلك الله بقوله : (وَكَذَلِكَ بَخْزِي الْمُحْسِنِينَ)، وموسى قد أحسن المعاملة في الناس لله تعالى، فدعا ومعه أخوه هارون، فرعون بإحسان لعله يسمع النداء ويقبل النصح؛ ولم يتقبل فرعون الوعظ والنصح، ومع ذلك كتب الله لموسى وقومه النجاة من ظلم الاستضعاف والاسضطهاد، وجزاه الله بالنصر و التمكين.

<sup>225</sup> الآية السابعة والثامنة من سورة القصص.

<sup>226</sup> الآية الخامسة والسادسة من سورة القصص.

<sup>227</sup> الآية الثامنة من سورة القصص.

<sup>228</sup> الآية الثالثة عشر إلى الرابعة عشر من سورة القصص.

## أ) مغامرات جهادية في التصدي عن التسلط الطبقي

والسورة تظهر كيف أثبت موسى دوره في القصة القرآنية هذه، في التصدي عن التسلط الطبقي الذي مارسه فرعون وشيعته على ملأ من بني اسرائيل ، ولقد صدف موسى دون عمد في يوم من الأيام مظاهر التسلط والظلم الاجتماعي، وحاول منعه حتى اضطر إلى دفعه بالقسوة، فإذا الظالم قد قُضِيَ نهبه مما جعل الأمر أكثر تعقيدا بالنسة إلى موسى، لأنه مطلوب من فرعون بعد الحادثة. ولم يكن موسى مستسلما تسلم نفسه مما فعله من أفعال أدت إلى موت أحد من القبطي، بل كان يتابع مغامراته الجهادية مستجيرا شعيبا في البلدة الخارجة من سيطرة فرعون لما لشعيب من نفوذ جعل موسى يطمئن عنده دون خوف وتردد بفترة من فترات.

والآيات تصور الأحداث الاجتماعية من خلال مغامرة موسى بقتله القبطي ثم هربه إلى أرض مدين، وتزوجه ببنت من أجاره، وبقاؤه بها عشر سنين ثم عودة موسى إلى مصر، ومناجاته ربه. وهذه الأحداث من صور التنشئة الاجتماعية التي دلت عليها جمل الآي؛ فاليتأمل الآية (فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَعْذَا مِن شِيعَتِهِ وَهَعْذَا مِن عَدُوهِ وَهَعْذَا مِن عَدُوهِ عَلَى اللّهِ عَدُوهِ عَلَى اللّهِ وَهَعْذَا مِن فَوَكَرَهُ مُوسَىٰ عَدُوهِ فَوَكَرَهُ مُوسَىٰ عَدُوهِ وَقوله تعالى : (إن اللّه الله الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ اللّه عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّهُ عَلْمَ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

# ب) الصمود الاجتماعي في تحمل الأمانة

بعد قضاء موسى عقد الإجارة المعهودة بينه وبين مجيره (شعيب)، أتى عنده دور الصمود والمبارزة، ولكن تردد في بادئ الأمر لأنه لم يكن لديه عُدة كافية بحسب نفسه في مبارزة فرعون وجنوده الصارمين، ومن غير المتوقع أن هيأ الله له القوة التي ما توقعها هو، بحملة من الخوارق الإعجازية؛ فاطمأن قلبه ولم يطمئن في السياسة، لأنه محتاج إلى

<sup>229</sup> الآية الخامسة عشر من سورة القصص.

<sup>230</sup> الآية الواحدة والثانية بعد العشرين من سورة القصص.

شريك للتصديق فيما سيقول لفرعون، فقبل الله تعالى طموحه الجهادي، وأُرسِل هارون معه ردءا يصدقه.

فالسورة إذن تصور الغاية السامية هي الحال الصمودية ببيان واضح في معجزات موسى من العصا واليد البيضاء، و طلبه من ربه أن يرسل معه أخاه هرون، ليكون له وزيرا وإجابته إلى ذلك، وتبليغه رسالة ربه إلى فرعون، وتكذيب فرعون له، واستكباره في الأرض بغير الحق. ففترة الصمود جزء هام في تنشئة موسى الاجتماعية؛ فاليُتأمل الآي : (قَالَ رَبِّ إِنِي قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴿ وَاللَّهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۖ إِنِي آَخَافُ أَن يُكَذّبُونِ ﴿ قَالَ اللَّهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِي آَخَافُ أَن يُكذّبُونِ ﴿ قَالَ مَنْهُمْ نَفْسًا فَأَكُونَ اللَّهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِي آَخَافُ أَن يُكذّبُونِ ﴿ قَالَ مَنْهُمُ اللَّهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ۗ إِنِي آَخَافُ أَن يُكذّبُونِ ﴿ قَالَ مَنْهُمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

## ج) منة الله تعالى عز وجل على موسى وعلى بني إسرائيل

وقد مرت على موسى الأحداث من صغره وهو مطلوب قتله من فرعون ولكن الأحداث كلها ليست إلاَّ منته تعالى عز وجل على موسى عليه السلام وعلى بني إسرائيل بنجاتهم من بأس فرعون وجعلهم أئمة في أمر الدين والدنيا ووراثتهم أرض الشام، وإغراق فرعون وجنوده بعد إلقاء موسى مِنْ قبلُ في اليمّ، والتقاط آل فرعون له، ثم ردّه إلى أمه، هذه الأحداث جرت من دون صدفة بل كانت تدبيرات إلهية ينبغي الإيمان بها لمن ألقى السمع على كتاب الله العزيز وهو شهيد، وهذه خلاصة نشأة موسى تحت تدبير من الله العزيز؛ فليُتأمل قوله تعالى ( فَرَدَدَنَهُ إِلَىٰ أُمِّهِ عَيْنُهَا وَلَا يَعْلَمُونَ وَعْدَ اللّهِ حَقّ وَلَكِنَ أَكَتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ وَعْدَ اللّهِ حَقّ وَلَكِنَ أَكَتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ وَعَدَ اللّهِ حَقّ في وَلَكِنَ أَكَتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ وَعَدَ اللّهِ حَقّ في وَلَكِنَ أَكَتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ وَعُدَ اللّهِ حَقْ في وَلَكِنَ أَكَتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ وَعُدَ اللّهِ حَقْ في وَلَكِنَ أَكَتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ وَعَدَ اللّهِ عَقْ في وَلَكِنَ أَكَتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ وَعُدَ اللّهِ عَقْ في وَلَكِنَ أَكَتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُ أَنْ وَعُدَ اللّهِ حَقْ في وَلَكِنَ أَكَتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُ وَنَا في وَعَدَ اللّهِ عَدْهُ اللّهِ عَرْنَ في وَلَوْنَ وَلَا عَلَيْ اللّهُ عَنْ وَلَا لَا اللّهُ العَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ العَنْ اللّهُ العَنْ اللّهُ العَنْ اللّهُ العَنْ اللّهُ العَنْ اللّهُ العَنْ اللّهُ عَنْ وَلَا عَلَى اللّهُ العَنْ اللّهُ العَنْ اللّهُ العَنْ اللّهُ اللّهُ العَنْ اللّهُ اللهُ العَنْ اللهُ اللهُ العَنْ الل

<sup>231</sup> الآية الثالثة والعشرون إلى الخامسة والعشرون من سورة القصص.

<sup>232</sup> الآية الثالثة عشر من سورة القصص.

## الباب الخامس الخاتمة

# أ. أهمُّ النتائج في البحث

1- إن الدلالات اللفظية والمعنوية ذوات الطابع الاجتماعي تتجزأ في جزئيات القرآن من سورة القصص وهي في خمسة قوالب من قوالب علم اللغة: الصوتية، والصرفية، والتركيبية، والنحوية، والدلالية ؛ فدارسة البنية الصوتية في السورة بمُّلي معالم التقطيع الصوتي ( الفواصل الصوتية) ومن ثم تجلي أحوال المقاطع الصوتية وأنبارها التي تُوضِّح العنصر الأصغر من الوحدات الصوتية ( الفونيمات ) في السورة، وإضافة إلى هذا فالدراسة تحدد الذبذبات الصوتية التي تتنعّم في ألفاظ الآيات من السورة، وهذه الذبذبات تفيد في توضيح المعاني في أساليب الجمل الطلبيّة، وعلاوة على ما ذكر أن البنية الصوتية تحدد التغير الفونيمي في ألفاظ الآي تبعا لتغير المعاني مثل تاب وغاب وطاب.

وأما دراسة البنية الصرفية في السورة تجلي وحدات الصرف الصغرى التي تحدد عنصرا أصغرا يحمل المعنى والوظيفة، فهذا العنصر يتجزأ في الكلمات من أسماء، وأفعال، وحروف داخل السورة؛ وهو يساعد بروز المعاني منها المعنى ذو الطابع الاجتماعي. ودراسة البنية التركيبية في الآي تصور بناء الكلمات العربية التي تشكل في كل تركيبة معنى ييني أجزاء كلمة واحدة من الكلمات، ويحدد المفهوم من الكلمة مثل دور (ال) التعريف تحمل المعنى التحديد في الكلمة. وأما دراسة السمات النحوية تحدد تنوع المعاني في تراكيب الجملة المعينة في السورة، وتحدد أحوال الجمل من حذف وتقديم وتعليق؛ وكلُّ يحمل مفهوما دقيقا في كشف المعاني منها المعنى الاجتماعي، وفي الأخير كانت الدراسة في الدلالة غايةً من الدقة في تحديد معاني شتى؛ وفي السورة قد تجلّت علاقة النص بالأحوال الاجتماعية في إشارات دلالية، معنوية كانت أم لفظية.

2- تتمثل صور التخاطب في السورة من خلال تتبّع الكلام بين الأفراد المذكورة في السورة، سواء كان الذكر فيها صريحا أم كان تلميحا دون ذكر أسماء فيها؟

فالتخاطب يتمثّل أولا بين النبي صلى الله عليه وسلم وبين الله الخالق العليّ الصمد، إذ خاطب الله النبي صلى الله عليه وسلم بصيغة التحذير بأن لا يكون النبي ومن معه من الذين تجاوزوا حدود المسموح وأن يلتزموا بفعل المألوف الذي تعارف عليها الناس، وثانيا أنّ صور التخاطب في السورة متنوعة، منها التخاطب بين موسى وبين أسرة شعيب، ومنها التخاطب بين قارون وبين وموسى، هذا بالنسبة إلى التخاطب بين الأفراد وثالثا هنالك أسلوب التخاطب في السورة هو الخطاب الإنشائي، باستخدام جملة طلبية مع الجواب ورابعا أتى أسلوب التخاطب بعد ذلك في السورة وهو نوع فريد هو الخطاب الوجداني بألفاظ مثيرة للغاية، وخامسا والأخير لاحظ الباحث بوجود أسلوب تكرار العبارات في الخطاب الإلهي على نحو ما في سورة الرحمن بإعادة عبارة (فبأي آلاء ربكما تكذبان).

5- المعنى الزائد والمعنى الاجتماعي كلؤح من الألواح يظهر بوضوح في جزئيات آي سورة القصص، من بعد الاستقراء التام والفحص العميق في الألفاظ والمعاني؛ بالنسبة إلى المعنى الزائد يظهر في موضوعات الآي التي قد اصطلحها المفسرون بالمعنى المستنبط من الآي، وتظهر في السورة إشارة على حكم الإجارة في النص القرآني، كما أن الوصف عن بعض المفاهيم كالوحي بمعنى الإلهام، صور التجبر، والائتمار بالآخر، وتثبيت الفؤاد كلُّها من المعاني الزائدة في السورة. و أما المعنى الاجتماعي فهو يلوح من خلال المعاني التي تحمل معنى الشراك بين الأفراد، والمعاني التي تصور التفاعلات، والتبادلات في المنافع والحاجيات وهذه كثيرة في السورة مثل ظاهرة الاستضعاف، والاستئناس، والاستئجار، وتوصيل القول وغيرها على هذا النحو.

4- مفاهيم التغير الاجتماعي ومظاهر التنشئة الاجتماعية تتبدّتْ في آي السورة، و أسلوب سرد القصص في السورة يبيّن ملامح التغير الاجتماعي في بني إسرائيل من بعد الاضطهاد إلى الحرية في الحياة والاعتقاد، ونمط التغير الاجتماعي يتوضّح في المحتمعات التي تصورها السورة مثل مجتمع مدين والمحتمع الذي يعيشه قارون بل كانت السورة تصور مجتمع مكة بحتمية عودة النبي صلى الله عليه وسلم إلى مكة، وأما التنشئة الاجتماعية فهي الصورة التي تقدمها السورة بالكمال حيث صورت السورة ولادة موسى

عليه السلام، ونشأته وترعرعه وبلوغه في بلاط فرعون وامتد التصوير إلى بعد غرق فرعون وجنوده.

#### ب. الآثار المترتبة على البحث

- 1- يكمن الأثر الذي ترتب على البحث في مستوى توسع الثقافة اللغوية وتنمية الفكر الإنساني بأن تتمثّل الرموز اللفظية والدلائل المعنوية بالوضوح فتُظْهِر الرموز والدلائل ثروة لغوية علمية عند تدقيق النظر في آيات السورة،
- 2- و ترتب أثر البحث على مستوى نتائج البحث عامة بأن المصطلحات اللغوية قد تزايدت لخدمة البيان والإيضاح بل إن المصطلحات اللغوية الحديثة التي شمل البحث بها هي من المواد الهامة حيث لا مانع بالناس استخدامها في تحليل الآيات في هذا العصر؛ لأن آيات القرآن الكريم مليئة بالمواد العلمية واللغوية التي تتطلّب إلى كثير من المصطلحات لكشف مضامينها الاجتماعية،
- 3- وعلى مستوى الدراسة الجامعية يضمن هذا البحث أهمية دراسة اللغة وعلمها بل يشيد إلى ضرورة ربط اللغة في علاقتها بالجحتمع، فالبحث الآن تحوّل إلى مادة صالحة لأنْ تُدرس بمجال تطبيقي على ضوء علم اللغة الاجتماعي في جامعات إندونيسية.



#### المصادر والمراجع

المصحف الشّريف للقرآن الكريم.

إبراهيم، جمال حسين أمين. بنية الكلمة العربية. ط1 ؛دمشق: دار الرسالة، 2008م.

ادن الأثبر، ضاء الدين المثل السائر في أدب الكاتب و الشاعر، تحقيق د .أحمد الحوفي، و د. بدوي طبانة. القاهرة: نفضة مصر، د.ت .

ابن بطوطة، شمس الدين محمد بن عبد الله الطانحي. تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار. الرباط: أكاديمية المملكة المغربية، 1997 م.

ابن جني، أبو الفتح عثمان (ت 392هـ). اللمع في العربية . عمان : دار مجدلاوي، 1988 م .

------، المنصف شرح التصريف للمازي، ت. إبراهيم مصطفى وعبد الله أمين. ط1، مطبعة ومكتبة مصطفى الباب الحلبي، 1357ه/1937م.

------، سر صناعة الإعراب. تحقيق الدكتور حسن هنداوي. (دمشق: دار القلم، 1405ه/1980م).

ابن الجوزي، أبو الفرج عَبْد الرَّحْمَن بن عَلِيّ. فنون الأفنان في عجائب عُلُوْم القُرْآن، تحقيق رشيد عَبْد الرَّحْمَن العبيدي. بغداد : مطبعة المِجْمَع العلمي العراقي. 1988م).

ابن خلدون، عبد الرحمن. تاريخ ابن خلدون (مقدمة). بيروت: دار الفكر، 2001م.

ابن عاشور، محمّد طاهر ( الشيخ). التحرير والتنوير. تونس: دار التونسية للنشر، 1984 م.

ابن عمر البقاعي، برهان الدين أبي الحسن إبراهيم. نظم الدرر في تناسب الآيات و السور. القاهرة: دار الكتب الإسلامي، د.ت.

ابن علي الجوزي، جمال الدين عبد الرحمن. زاد المسير في علم التفسير. ط 1 ؛ بيروت : المكتب الإسلامي، 1984/1404.

-----، أحمد أبي الحسين . الصاحبيّ في فقه اللغة العربية. ط 1 ؛ بيروت : دار الكتب العلمية، 1997م.

ابن فارس ، معجم مقاييس اللغة تحقيق عبد السلام هارون. ج 4 . دمشق : دون سنة.

ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر. تفسير القرآن الكريم. ط 2؛ الرياض: دار الطيبة، 1999م.

ابن مالك، جمال الدين محمد بن عبدا لله بن عبدا لله. شرح التسهيل، ت.عبد الرحمن السيد، ومحمد بدوى المختون. ط 1 ؛ جيزة : هجر للطباعة ، 1410هـ/1990م.

ابن منظور ، عبد الله محمد بن المكرم بن أبي الحسن ابن أحمد الأنصاري . السان العرب القاهرة : دار المعارف، دون سنة.

ادر هشام الأنصاري، أبه محمد عبد الله جمال الدين دن به سف در أحمد بن عبد الله. أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك . بيروت : دار الجيل ، 1979م .

-----، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق د.أبو عزيز، سعد يوسف . قصص القرآن . ط 1 ؛ القاهرة : دار الفجر للتراث ،1420 ه .

أبو منظور، محمد بن أحمد الأزهري . تهذيب اللغة تحقيق محمد غوض مرعب . ط 1؛ بيروت : دار إحياء التراث العربي، 2001م

أبو موسى، محمّد محمّد. التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيان، ط 6؛ القاهرة: مكتبة وهبة، 1427هـ/2006م.

أبو زيد، عثمان. نحو النص. ط 1 ؛ عمان : عالم الكتب، 2010م.

الإبراهيم، موسى إبراهيم. بحوث منهجية في علوم القرآن. ط 2؛ عمان : دار عمار : 1416 هـ/ 1996م. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

الإربلي، علاء الدين . جواهر الأدب في معرفة كلام العرب، شرح وتحقيق د. حامد أحمد نيل . القاهرة : مكتبة النهضة المصرية ، 1404ه/1884م.

الأزهري، أبو منظور محمد بن أحمد. تمذيب اللغة، تحقيق محمد غوض مرعب . ط 1؛ بيروت : دار إحياء التراث العربي، 2001م.

الأزهري، خالد. شرح التصريح على التوضيح. القاهرة، مطبعة مصطفى محمد، 358 هـ.

الأنباريّ، أبو بكر محمد بن قاسم . كتاب الأضداد . ط 1 ؛ بيروت : مكتبة العصرية، 1987 م.

الأنباريّ، كمال الدين أبو البركات عبد الرحمن بن محمد أبي سعيد الإمام. الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين: البصريين والكوفيين. دمشق: . دار الفكر، دون سنة .

أنيس، إبراهيم. دلالة الألفاظ.ط 5 ؛القاهرة :مكتبة الأنجلو المصرية ، 1984 م.

-----، الأصوات اللغوية. ط 4 ؛ القاهرة : مطبعة الأنجلو المصرية، 1971م .

باي، ماريو. أسس علم اللغة، ترجمة د.أحمد مختار عمر. ط 8 ؛ القاهرة : عالم الكتب،1419 هـ –1998 م.

باشا، ابن كمال. رسالة في البلاغة، ت نور الدين حسن. ط 1؛ القاهرة : منشورات كلية الآداب جامعة القاهرة. 1991 م .

الباقلاني، أبو بكر محمد بن الطيب . المُحَجَازِ القُرْآن. ط1؛ القاهرة: دار المعارف المصرية، 1971 م.

بشر، محمد كمال. *دراسات في علم اللغة*. ط 9؛ القاهرة : دار المعارف، 1986 م.

-----، التفكير اللغوي بين القليم والجديد، (القاهرة: مكتبة الشباب ، 1991م.

------، علم اللغة العام و الأصوات، القاهرة: دار المعارف، 1405هـ/ 2004م.

البركاوي، عبد الفتاح . دلالة السياق بين الكلام وعلم اللغة الحديث. ط 1 ؟ القاهرة : درا المنار، 1411ه .

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

بيطار، عاصم. النحو و الصرف. من مطبوعات جامعة دمشق، 1981.

بنت الشاطئ، عائشة بنت عبد الرحمن. *الإعجاز البياني للقرآن ومسائل ابن الأزرق.* ط1؛ القاهرة : دار المعارف، 1391هـ/1971م.

تشومسكي، نعوم . أفاق جديدة في دراسة اللغة والعقل. ، ترجمة عدنان حسن 1 الموضوع الأصلي ( New Horizons in the study of language and mind ). ط 1 اللاذقية سوريا : دار الحوار ، 2009 م .

الثعالبي، أبو منصور عبد الملك بن محمد . فقه اللغة وأسرار العربية . ط 1؛ صيدا-بيروت، المكتبة العصرية،1420 ه.

التهاوني، محمد علي. كشف اصطلاحات الفنون والعلوم. ط1، بيروت : مكتبة لبنان ، 1996 م.

الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر. البيان والتبيين. ط 7 ؛ القاهرة : مكتبة الخانجي، 1998 م .

الجليل، منقور عبد. علم الدلالة أصوله ومباحثه، (دمشق: اتحاد كتاب العرب، 2001 م)

الجرجاني، الشريف أبو الحسن عبد القاهر بن علي. أسرار البلاغة، الكتاب صُحح على نسخة الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده وعلق حواشيه السيد محمد رشيد رضا، ط 2؛ بيروت: دار المعرفة، 1404هـ.

------ دلائل الإعجاز، الكتاب صُحح على نسخة الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده وعلق حواشيه السيد محمد رشيد رضا، ط 1؛ بيروت:دار المعرفة،1398 هـ/1978م.

-----. التعريفات . ط 1؛ الرياض: دار عالم الكتب و النشر، 1996 م .

الجهني، هيفاء بنت رشيد عطا الله النزعة الإنسانية في الشعر بين أبي القاسم الشابي وبين غازي القاصيبي. رسالة لنيل درجة الدكتوراه من جامعة أم القرى السعودية، مكة المكرمة : كلية الآداب قسم الدراسات العليا العربية، عام دراسي 1426م-2006م.

حجازي، محمود فهمي. مدخل إلى علم اللغة. ط4، دار القباء الحديثة: القاهرة؛ 2007م.

حسان، تمام. اللغة العربية معناها ومبناها. الدار البيضاء: دار الثقافة، 1994 م.

حسن، سليمة أحمد. الإنسان الحضاري في القرآن الكريم. ط. 2؛ تونس: دار الهدى، 1991 م.

الحكيم، سليمة. المصطلحات النقدية. ط1؛ دمشق: دار البيان، 1989 م. الحلي، المحقق. معارج الأصول. تحقيق محمد حسين الرضوي، ط1؛ ، 1403 هـ ).

حماد، محمد أحمد . علم اللغة العام. ط 1؛ الرياض : دار أشبيليا : 1424 ه/2003م.

الحمد، غانم قدوري. رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية. ط 1؛ القاهرة: اللجنة الوطنية للاحتفال بمطلع القرن الخامس عشر الهجري، مؤسسة المطبوعات العربية، 1402 هـ / 1982 م.

الحمد، محمد بن إبراهيم. فقه اللغة: مفهومه، موضوعاته، قضاياه. ط1: الرياض: دار ابن خزيمة ، 2005م.

الخازن، علاء الدِّيْن عَلِيّ بن مُحَمَّد بن إبراهيم البغدادي الصوفي. لباب التَّأُويِل في معاني التنزيل. ط 2؛ القاهرة: مطبعة مصطفى البابي الحلبي،1955م.

الخولي، محمد علي. علم الدلالة (علم المعاني). (ط 1؛ عمان: دار الفلاح، 2001 م).

الخطيب القزويني، محمد بن عبد الرحمن. الإيضاح في علوم البلاغة. ط1؛ بيروت: دار الكتب العلمية، 2003م.

الخماش، سالم سليمان. المعجم وعلم الدلالة، كلية الآداب والعلوم الإنسانية قسم اللغة العربية جامعة الملك بن عبد العزيز بجدة.

الخويسكي، زين كامل. في الجالات الدلالية في القرآن الكريم، (ط 1؛ إسكندرية: دار المعرفة، 1989 م).

خربوطلي، عماد علي . المشكلات الإعرابية في النص القُرْآني. ط 2؛ القاهرة: . مؤسسة النشر الحديث، 1986 م .

دايك، تون فان. النص والسياق، (استقصاء البحث في الخطاب الدلالي والتداولي)، ترجمة وتحقيق عبد القادر قنيني. ط 1؛ المغرب، الدار البيضاء،: إفريقيا الشرق ، 2000 م.

دي سوسير، فردناند . فصول في علم اللغة العام، ترجم الكتاب إلى العربية أحمد نعيم الكراعين. إسكندرية: دار المعرفة الجامعية، د. ت.

الديلمي، صدام حسين علوان. أسلوب الالتفات في القرآن الكريم بحث جامعي أعدّ لنيل درجة الدكتوراه. بغداد: كلية الآداب جامعة بغداد، ، دون سنة.

ريتشارد، أ. أ. مادئ النقاء الأدبي و العلم والشعر, ترجمة محمد مصطفى بدوي. ط1؛ القاهرة : المجلس الأعلى للثقافة ، 2005 م.

الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل . معجم مفردات ألفاظ القرآن .بيروت: دار الفكر، دون سنة.

الرافعي، مصطفى صادق. إعجاز القرآن و البلاغة النبوية، راجعه وصححه وضبطه: محمد سعيد العريان. ط9؛ بيروت: دار الكتاب العربي، 1973.

الرّازي ، زين الدين محمد بن عبد القادر . مختار الصحاح. بيروت: مؤسسة الرسالة، 1417هـ/1996م.

الرازي، الفخر. نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز. مصر: مطبعة الآداب والمؤيد، 1317 م.

رزوقي، أبو بكر. دلالة الارتباط في أسلوب الشرط. الجزائر، قسم اللغة، كلية الآداب واللغات، جامعة محمد خيض، 2010م.

الزجاج، أبي إسحاق إبراهيم السري ت 311 ه. معاني القرآن وإعرابه. ط1 ؛ بيروت : عالم الكتب، 1988 م .

الزركشي، بدر الدين محمد بن عبد الله. البرهان في علوم القران. ط 3 القاهرة: دار التراث، 1404ه 1984م .

زكريا الأنصاري [ت 926]، شيخ الإسلام. إعراب القرآن الكريم، دراسة وتحقيق موسى علي موسى مسعود. القاهرة، رسالة جامعية في جامعة دار العلوم، 2001 م.

الزمخشري، جار الله أبو القاسم محمود بن عمر. أساس البلاغة بين المعاجم. بيروت: دار المعرفة ، دون سنة.

-----، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل عن عيون الأقاويل في وجوه التأويل. ط1 ؛ الرياض : مكتبة العبيكان، 1418 هـ - 1998 م.

-----، المفصل في صنعة الإعراب. ط 1 ؛ بيروت : مكتبة الهلال، 1993 م.

زلوم، عبد الحي. نذر العولمة. ط.2؛ بيروت: مؤسسة 1998 م.

الزين، أحمد حسن. التوحيد والمعرفة في الفكر الإسلامي. ط.2 ؛ بيروت : دار العرفان، 1988م. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

زيدان، جورجي . تاريخ آداب اللغة العربية. ط 1؛ القاهرة: دار الهلال، د.ت.

السامرائي، فاضل صالح. معاني المباني في العربية. ط 2 ، عمان، دار عمار 1428هـ –2007م .

-----، ، معاني النحو (ط.1 ؛ عمان : دار الفكر للطباعة والنشر، 2000م.

-----، التعبير القرآني. بغداد: بيت الحكمة، 1989 م.

السعران، محمود. علم اللغة (مقدمة إلى القارئ العربي). ط2 ؛ القاهرة : دار الفكر العربي : 1997 م.

سعود، مريم. البعد التصويري في القرآن في سورة يو سف نموذجي و هي رسالة المذكرة المعدّة لنيل شهادة الماجستير، الجزائر: جامعة الجزائر من كلية الأداب و اللغات، قسم اللغة العربية وآدابها، بالسنة الجامعية 2005–2006م.

سعيد، ثروت أحمد . أثر الإعراب في علم المعاني. ط 2؛ القاهرة : دار النشر الحديث، 1996 م.

سلمان، سلم. المحدة الموضوعية في الَّقُرْآن الكَريِم. ط 2 ؛ تونس : الدار التونسية للنشر، 1988 م.

سيبويه، الكتاب . القاهرة : الخانجي، 1988م.

السيد طنطاوي، محمد. بنو إسرائيل في الكتاب والسنة. ط. 4 ؛ القاهرة ، 1988 م.

السيوطيّ، الحافظ أبو الفضل جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر. الإتقان في علوم القرآن. ط 1؛ المدينة المنورة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، دون سنة.

-----، معجم الأدوات النحوية وإعرابها في القرآن الكريم. ط 1 ؛ دمشق: دار ابن هانئ للطباعة والنشر و التوزيع، 1988م.

------، مراصد المطالع في تناسب المقاطع والمطالع، (ط1؛ رياض: مكتبة دار المنهاج، 1426 هـ.

------، المزهر في علوم اللغة العربية . ط 3؛ القاهرة، دار التراث ، د. ت.

شاهين، عبد الصبور. دراسة علم الأصوات لمالمبرج. القاهرة : مكتبة الشباب، 1995م .

شعراوي، متولي. خواطري حول القرآن الكريم. ط. 1 ؛ القاهرة : دار أخبار اليوم، 1991م .

الشيرازي، الشيخ ناصر مكارم. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل. موقع مكتبة الشيعة، . موقع مكتبة الشيعة، جميع الحقوق محفوظة لمؤسسة آية الله العظمى الميلاني لإحياء الفكر الشيعي، 2011م .

الصالح، صبحي. دراسات في فقه اللغة. ط 12 ؛ بيروت : دار العلم للملايين، 1379هـ/1994م.

الصّامل، محمد بن علي بن محمد.من بلاغة المتشابه اللفظي في القرآن الكريم. ط 1 ؛ الرياض : دار أشبيليا، 1422هـ/2001 .

الصُليبي، محمد علي. فهم النص على ضوء المصالح والمقاصد في الواقع المعاصر للمؤتمر العلمي المنعقد في رحاب الجامعة الأردنية. (مؤتمر النصوص الشرعية) في الفترة في الفترة 4-2008/11/6

ضيف، شوقى . المدارس النحوية . ط 10؛ القاهرة: دار المعارف، 2008م.

الطريحي، الشيخ فخر الدين. مجمع البحرين. موقع مكتبة الشيعة، جميع الحقوق محفوظة لمؤسسة آية الله العظمى الميلاني لإحياء الفكر الشيعي، 2011م.

عبادة، محمد إبراهيم. الجملة العربية مكوناتها- أنواعها، تحليلها. ط1؛ القاهرة : مكتبة الآداب، 2007 م .

عبد التواب، رمضان. المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي. ط 3 ؛ القاهرة : الخانجي، 1997م.

عدد اللطيف، ومحمد حماسة. النحو والدلالة مدخل لدراسة المعنى النحوي الدلالي. القاهرة: مكتبة ومطبعة المدينة، 1983م.

------- في بناء الجملة العربية. القاهرة: دار الغريب، 2003م.

عَبْد الله، عَبْد الله. المعاني الكامنة في النصّ الَّقُرْآنِيّ دراسة تحليلية. ط 1 ؛ طرابلس: الدار الجماهيرية. طرابلس1412هـ.

عبد الرحمن بن محمد الثعالبي محاسن الحسان في تفسير القرآن. ط1 ؛ بيروت دار إحياء التراث العربي، 1997م. : دار إحياء التراث العربي، 1997م

عبد الواحد صالح، بمجت. الإعراب المفصل لكتاب الله المرتل. دمشق: دار الفكر، د.ت.

عبيدات، محمد ورفيقاه. منهج البحث العلمي القواعد والمراحل والتطبيقات. ط 2؛ الأردن: دار وائل، 1999م.

العسقلاني، أحمد بن حجر. تهذيب التهذيب. بيروت: مؤسسة الرسالة 1995م.

عضمة، مُحَمَّد عبد الخالق. دراسات في أساليب القرآن الكريم. ط 3 ؛ القاهرة : مَكْتَبَة الخانجي، 1986 م.

علي الصغير، محمد حسين. الصوت اللغوي في القرآن الكريم. ط؛ 1 بيروت: دار المؤرخ العربي، 1420هـ.

عمر، أحمد مختار . علم الدلالة. ط 5 ؛ القاهرة : علم الكتب، 1998 م .

عمر، يوسف حسن. شرح الرضي على كافية ابن الحاجب. بيروت: منشورات جامعة فاريونس، مطابع الشروق، د.ت

الغزالي حجة الإسلام، الإمام. فضائح الباطنية. الكويت: مؤسسة دار الكتب الثقافية، (د. ت).

غلام، مطيع الله. القاعدة المدنية في تجويد كلام رب البرية. ط 2؛ المدينة المنورة : مطابع الرشيد،1424هـ/2003م .

فان دايك، تون . النص والسياق، (استقصاء البحث في الخطاب الدلالي والتداولي)، ترجمت وتحقيق عبد القادر قنيني . ط 1؛ المغرب، الدار البيضاء،: إفريقيا الشرق ، 2000 م.

الفراهيدي، خليل أحمد. كتاب العين مرتبا على حروف المعجم، ج2.ط 1؛ بيروت: دار الكتب العلمية، 1434 هـ/2003م.

فرويد، سيجموند. موسى والتوحيات ترجمة : جورج طرابيشي . ط.6 ؛ بيروت : دار الطليعة 1985 م.

الفيروزآبادي، مجمد الدين محمد بن يعقوب . بصائر ذوي التمييز في لطائف كتاب العزيز. ط 3؛ القاهرة : لجنة إحياء التراث العربي، 1996 م .

قباوة، فخر الدين. إعراب الجمل وأشباه الجمل. ط 5 ؛ حلب : دار القلم العربي، 1409 هـ - 1989 م .

القطب، سيد. في ظلال القرآن. ط 13؛ القاهرة : دار الشروق، 987 م.

القرطبي، الإمام . الجامع لأحكام القرآن. بيروت : دار إحياء التراث العربي، 1985م.

القاسمي، جمال الدين. محاسن التأويل. الح 11؛ بيروت: دار إحياء الكتب العربية، 1957 م.

لطفي، مصطفى . اللغة العربية في إطارها الاجتماعي. ط 1؛ بيروت : معهد الأنماء العربي، 1976 م.

لمونز، جون. نظرية تشهمسكم اللغوية، ترجمة وتعليق حلمي خليل. ط 1؛ الإسكندرية :دار المعرفة الجامعيّة، 1985.

مجمع اللغة العربية، المعجم الوجيز. طبعة خاصة؛ القاهرة: وزارة التربية والتعليم، 1994 م).

-----، المعجم الوسيط. ط4، القاهرة: مكتبة الشروق الدولية،2004 م.

مجيد زنگنة، آلان سمين. العلاقات الدلالية بين ألفاظ الطبيعة في القرآن الكريم، رسالة لنيل درجة الماجستير بجامعة بغداد في اللغة العربية وآدابما عام 1423ه ... أيلول 2002م.

. محمد، عبد الله. الصورة القرآنية للإنسان. ط.1 ؛ بيروت : دار الهدي الإسلامي، 1992م.

محمود الآلوسي، أبو الفضل السيد. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني. بيروت: دار إحياء التراث العربي، د.ت.

المراغي، أحمد مصطفى. تفسير المراغي . ط1؛ القاهرة : البابي الحلبي ، 1946م.

مكرم، عبد العال سالم. القرآن الكريم وأثره في الدراسات النحوية، القاهرة: دار المعارف، 1968م.

المداوي الدمشقر الصالح الحنيل علاء الدين أبه الحسن على بن سلمان . الإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف. بيروت: دار إحياء التراث العربي 1986 م.

مصطفى قوجى، محمد بن مصلح الدين. حاشية محي الدين شيخ زاده، (ط 1 ؛ بيروت : دار الكتب العلمية، 1999م.

المعري، شوقي. إعراب الجمل وأشباه الجمل. ط 1؛ دمشق: دار الحديث، 1997.

الملاح، ياسر. التشكيل الصوتي في اللغة العربية فونولوجية العربية ط 1؛ جدة: النادي الأدبي الثقافي، 1983 م.

موسى خليفة، موسى حامد. مدخل اللغويات. ط 1؛ الرياض: مكتبه الرشد، 2009.

موسى، فرح. الإنسان والحضارة في القرآن الكريم بين العالمية والعولمة. بيروت: دار الهادي، 2008م.

ميلود، منصوري . مجلة العلوم الإنسانية : الفكر اللساني عند الدكتور عبد الرحمن الحاج صالح من خلال مجلة اللسانيات - جامعة محمد خيضر بسكرة، العدد السابع، جنفى 2005م.

النحاس ت 338 هـ، أبي جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل . إعراب القرآن. ط 2؛ بيروت: دار المعرفة، 2008 م.

نصار، حسين. المعجم العربي نشأته وتطوره، ط 1 ؛ القاهرة : دار مصر للطباعة،1956م.

النقراط، عبد الله محمد الشامل في اللغة العربية . ط 1؛ دمشق : دار قتيبة، 2003 م.

غر، هادي. علم اللغة الاجتماعي عند العرب. ط ؛ 1، بغداد : جامعة المستنصرية، 1408هـ/1988م.

مبارك، مازن. ومحمد علي حمد الله،..... ط 6؛ بيروت: دار الفكر، 1985م.

وافي، على عبد الواحد . فقه اللغة . ط 2 ؛ القاهرة : دار نفضة مصر، 1945م.

يعقوب، إميل بديع. فقه اللغة العربية وخصائصها. بيروت: دار الثقافة، دون سنة.

Sociolinguistics هدسون. علم اللغة الاجتماعي، ترجمة محمود العياد من موضوع 1990م.

هيرودوت. تاريخ هيرودوت، ترجمة عبد الإله الملاح. ط 1 ؛ أبو ظبي : المجمع الثقافي، 2001 م.

ملاحق البحث الهامة:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

1 - السيرة الذاتية للباحث:

نبذة من سيرته العلمية

هو كان من مواليد عام 1968 في الثالثة عشر من شهر أبريل، ولقد درس المرحلة الابتدائية في قرية تانيتي، التابعة لمدينة بولوكومبا، سلاويسي الجنوبية وتخرج عام 1982، فالتحق بالمعهد الشرعي التابع لرابطة المساجد والمصليات الإندونيسية المتحدة، حيث حصل على الشهادة الإعدادية عام 1985، وترعرع في نفس المعهد حتى نال الشهادة الثانوية التابعة لوزارة الشؤون الدينية والشهادة التابعة لوزارة التربية الوطنية معا وتخرج من المعهد المذكور عام 1988.

وسافر إلى أرض الأنبياء الشام (دمشق الفيحاء)، وهو درج بالعلم فيها، وجالس الفقهاء والمحدثين وأحذ العربية بمُجالسة مَن أَتقن فَهْم نظم الألفية لابن مالك، وتابع

دروس المساجد حتى تفهم بعض الشيء من أصول العربية والشريعة، وتزوّد في بعض هذه الأصول، فالتحق بجامعة العلوم الإسلامية و العربية (الأهلية)، وتخرج منها من كلية الشريعة والقانون المقارن في أول عام 1996، وتابع دبلوم الدراسات العليا ونال شهادة دبلوم الدراسات العليا في آخر السنة نفسها، وخلال دراسته الجامعية قام بتدريس اللغة والشريعة في المدرسة الإندونيسية بدمشق لمدة ثماني سنوات لبعض جاليات الإندونيسين، وكما قد سُجّل في جامعة دمشق (الحكومية) بكلية الآداب والعلوم الإنسانية قسم اللغة العربية وآدابكا، وحصل على إجازة الليسانس في أول عام 1999، ورجع أدراجكه إلى الوطن لأمر طارئ بعد وفاة والده بشهر.

بعد فترات من انقطاع علمي في مدينة مكاسر، قام بتدريس علم التفاسير في المعهد الشرعي التابع لرابطة المساجل المصليات الإندونيسية المتحدة لمدة بين عام 2005 –2008 م، ثم التحق بجامعة المسلمين الإندونيسية بكلية الدراسات الإسلامية وحصل على شهادة الماجستير عام 2009 م ثم أمضى بالتحاق إلى جامعة علاء الدين الإسلامية الحكومية مكاسر في آخر عام 2010م بدراسة مرحلة الدكتوراه، وقد أوشك الآن إتمامها في أوائل هذه السنة ولله الحمد.

2 - قرارات الجامعة تخص هذه الأطروحة: UNIVE

