# ISMAIL RAJI AL-FARUQI

(Pengaruhnya Terhadap Islamisasi Sains di Malaysia Tahun 1921-1986 M)



Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Strata Satu (S1) Prodi Sejarah Peradaban Islam Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar

Oleh:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<u>Arni</u> NIM : 40200118133

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR

## PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Arni

NIM : 40200118133

Tempat/Tgl. Lahir : Sinjai, 10 Mei 1999

Jurusan : Sejarah Peradaban Islam

Fakultas : Adab dan Humaniora

Alamat : Jl. Poros Malino Perumahan Unhas Tekhnik Gowa

Judul : Ismail Raji al-Faruqi (Pengaruhnya Terhadap

Islamisasi Sains di Malaysia Tahun 1921-1986 M)

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Gowa, 14 November 2022

Peneliti,

<u>Arni</u> Nim: 40200118133

#### PERSETUJUAN PEMBIMBING

Pembimbing penulisan skripsi saudari Arni, NIM :40200118133, mahasiswa Jurusan Sejarah Peradaban Islam pada Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar, setelah seksama meneliti dan mengoreksi skripsi yang bersangkutan dengan judul " Ismail Raji al-Faruqi (Pengaruhnya Terhadap Islamisasi Sains di Malaysia Tahun 1921-1986)". Memandang bahwa Skripsi tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah dan dapat disetujui untuk Diajukan ke Ujian Munaqasyah

Demikian persetujuan ini diberikan untuk proses lebih lanjut.

Samata, 30 Desember 2022

Pembimbing I

<u>Dr. Susmihara M.Pd</u> NIP. 196204161997032001 Pembimbing II

Chaerul Mundzir Mochtar Lutfi, M. Hum

NIP.199104122019031014

Diketahui oleh a.n. Dekan Fakultas Adab dan Humaniora Ketua Jurusan

Dr. Abu Haif, M. Hum

#### PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi ini berjudul "Ismail Raji al-Faruqi (Pengaruhnya Terhadap Islamisasi Sains di Malaysia Tahun 1921-1986 M)" yang disusun oleh Arni, NIM: 40200118133, mahasiswa jurusan Sejarah Peradaban Islam pada Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar telah diuji dan dipertahankan dalam sidang Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Selasa, Tanggal 31 Januari 2023 M, bertepatan pada Tanggal 09 Rajab Tahun 1444 H, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana dalam Ilmu Adab dan Humaniora, Jurusan Sejarah Peradaban Islam (dengan beberapa perbaikan).

Gowa, 24 Agustus 2023 M

#### **DEWAN PENGUJI**

Ketua

: Dr. Hasyim Haddade, S.Ag., M.Ag.

Sekretaris

: Muhammad Arif, S.Hum., M.Hum

Penguji I

: Dr. Syamhari, S.Pd., M.Pd.

Penguji II

: Aksa, S.Pd., M.Pd

Pembimbing I

: Dr. Susmihara, M.Pd.

Pembimbing II : Chaerul Mundzir Mochtar Lutfi, M. Hum.

Diketahui oleh:

Dekan Fakultas Adab dan Humaniora

UN Alauddin Makassar

NIP. 197505052901121001

#### KATA PENGANTAR

Alhamdulillah, segala puji bagi Allah SWT atas segala nikmat dan rahmat yang tak terhitung kepada seluruh umat manusia. Karena hanya dengan segala nikmat-nya yang diberikan sehingga penulis bisa menyelesaiakn penyusunan skripsi yang berjudul "Ismail Raji al-Faruqi ( Pengaruhnya Terhadap Islamisasi Sains di Malaysia Tahun 1921-1986 M)" meskipun dalam bentuk yang sederhana. Dan tak lupa penulis kirimkan shalawat serta salam kepada junjungan nabi besar Muhammad Saw yang membawa petunjuk dan agama yang benar bagi umat manusia. Shalawat dan salam juga dilimpahkan kepada keluarga dan sahabat-sahabatnya serta kepada para pengikutnya.

Dalam penyusunan skripsi ini penulis menyadari bahwa tulisan ini masih jauh dari kata sempurna dan juga masih terdapat banyak kekurangan dan kekhilafan. Oleh karena itu penulis ingin menyampaikan bahwa dalam penyelesaian skripsi ini banyak mendapatkan bantuan, motivasi dan dukungan dari beberapa pihak. Hal ini disebabkan karena keterbatasan ilmu yang dimiliki oleh penulis. Untuk mensyukuri semua itu patut kiranya penulis mengucapkan rasa terima kasih serta penghargaan yang setinggi-tingginya. Terkhusus kepada sosok yang paling berharga di dunia yakni kedua orang tua penulis, ibunda Kano dan ayahanda Nasir yang telah mengorbankan senantiasa dalam lindungan Allah Swt. Aamiin. Selain itu, penulis mengucapkan banyak terima kasih kepada:

 Prof. Dr. H. Hamdan Juhanis, M. A., Ph. D Rektor UIN Alauddin Makassar. Serta para wakil rektor UIN Alauddin Makassar, Prof. Dr. H. Mardan, M.Ag Wakil Rektor Bidang Akademik dan Pengembangan Lembaga, Prof. Dr. Wahyuddin M. Hum. Wakil Rektor Bidang Administrasi Umum dan Perencanaan Keuangan, Prof. Dr. Darussalam,

- M. Ag. Wakil Rektor Bidang Kemahasiswaan dan Alumni, dan Dr. H. Kamaluddin Abunawas, M. Ag Wakil Rektor Bidang Kerjasama, yang telah menyediakan wadah belajar sehingga peneliti bisa menyelesaikan studi dengan baik.
- 2. Dr. Hasyim Haddade, S. Ag., M. Ag. Dekan Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar, Dr. Andi Ibrahim, S. Ag., S. S., M. Pd. Wakil Dekan I Fakultas Adab dan Humaniora, Dr. Firdaus, M. Ag. Wakil Dekan II Fakultas Adab dan Humaniora, dan H. Muh. Nur. Akbar Rasyid, M. M. Pd., M. Ed., Ph. D. Wakil Dekan III Fakultas Adab dan Humaniora atas segala kesempatan dan fasilitas yang diberikan kepada penulis selama proses perkuliahan sampai selesai.
- 3. Dr. Abu Haif, M. Hum.dan Dr. Syamhari, S. Pd., M. Pd. Ketua dan Sekretaris Jurusan Sejarah Peradaban Islam, Fakultas Adab dan Humaniora atas ketulusan dan bimbingannya dalam memberikan arahan selama proses perkuliahan sampai selesai kepada penulis.
- 4. Dr. Susmihara, M. Pd. dan Chaerul Mundzir Mochtar Lutfi, M. Hum. Sebagai pembimbing pertama dan pembimbing kedua yang telah meluangkan waktu dan perhatiannya memberikan arahan serta saran yang berharga kepada penulis selama proses penulisan skripsi ini.
- 5. Dr. Syamhari, S. Pd., M. Pd. dan Aksa, S. Pd., M. Pd. sebagai penguji pertama dan penguji kedua yang memberikan saran dan pelajaran baru sehingga penulis mendapat banyak ilmu yang berharga dalam memperbaiki dan menyelesaikan skripsi ini.
- 6. Dra. Hj. Hasliah, MM. Kepala Tata Usaha Fakultas Adab dan Humaniora beserta para jajarannya yang telah banyak membantu penulis dalam penyelesaian administrasi selama perkuliahan dan penyelesaian skripsi ini.

- 7. Para dosen UIN Alauddin Makassar secara umum dan dosen Fakultas Adab dan Humaniora secara khusus yang telah banyak memberikan kontribusi besar serta pengalaman kepada penulis selama menjalani proses perkuliahan hingga selesai.
- 8. Kepala Perpustakaan Pusat UIN Alauddin Makassar dan Kepala Perpustakaan Fakultas Adab dan Humaniora beserta jajarannya yang telah menyediakan referensi dalam penyusunan hingga penyelesaian skripsi ini.
- 9. Keluarga besar penulis khususnya Orang tua tercinta, nenek dan kakek tercinta, saudara dan saudari penulis Amiruddin, Abidah, Amirullah dan Arman yang selalu memberi semangat kepada penulis dalam menyelesaiakn studi di UIN Alauddin Makassar.
- 10. Para sahabat tercinta yang telah penulis anggap sebagai keluarga Sulfa Sainuddin, Ismayanti, Sulfiani, Humaerah dan Alfiana yang selalu membersamai sejak mendaftarkan diri menjadi MABA di UIN Alauddin Makassar hingga saat ini, yang terus ada dalam suka dan duka, dan terus memberikan dukungan kepada penulis dalam penyelesaian skripsi ini.
- 11. Sahabat terdekat penulis, Kasriati, Nurfitrah, Nurhikmah, Nurfadillah, Selfiana Damayanti, Ezi Reskiani dan Andi Dilla Febriani yang selalu menemani penulis dalam menyelesaikan studi strata satu di UIN Alauddin Makassar.
- 12. Teman sekaligus keluarga kelas AK 7/8 yang memberikan banyak cerita baru bagi penulis dan menemukan keluarga baru selama menjalankan perkuliahan di UIN Alauddin Makassar.
- 13. Teman-teman Keluarga besar SDN 61 Tadi, SMPN 1 Manimpahoi, serta SMAN 13 Manimpahoi yang tidak pernah lelah memberikan semangat dan motivasi bagi penulis agar dapat menyelesaikan skripsi ini.

- 14. Teman-teman KKN Posko 09 Desa Sidoraharjo, Muh. Fadhil Mursyid, Tadzkiratul Maghfirah, A.Ilham dan Ariska yang tidak pernah berhenti memberikan sumbangsinya baik dalam bentuk motivasi, arahan maupun doa.
- 15. Untuk semua pihak yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu, yang telah terlibat mulai dari awal perkuliahan sampai penulis berhasil menyelesaiakan studi strata satu dalam jurusan Sejarah Peradaban Islam.

Akhirnya, semoga segala bantuan dan jerih payah dari seluruh pihak dapat terbalas dan mendapatkan pahala disisi Allah Swt. Semoga skripsi ini dapat memberikan informasi dan tambahan referensi serta menambah wawasan bagi para akademisi dalam bidang Sejarah Peradaban Islam.

Gowa, 14 November 2022

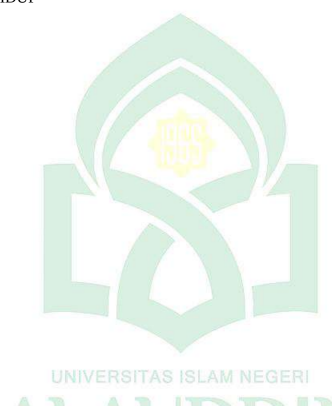
Penulis

Nim: 40200118133

# **DAFTAR ISI**

| SAMPUL                                                                                           | i   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI                                                                      | ii  |
| PERSETUJUAN PEMBIMBING                                                                           | iii |
| PENGESAHAN SKRIPSI                                                                               | iv  |
| KATA PENGANTAR                                                                                   | V   |
| DAFTAR ISI                                                                                       | ix  |
| ABSTRAK                                                                                          | Xi  |
| BAB I PENDAHULUAN                                                                                | 1   |
| A.Latar Belakang Masalah                                                                         | 1   |
| B.Rumusan Masalah                                                                                | 5   |
| C.Fokus dan Deskripsi fokus Penelitian                                                           | 5   |
| D.Tinjauan Pustaka                                                                               |     |
| E.Metode Penelitian                                                                              | 10  |
| F.Tujuan dan Kegunaan Penelitian                                                                 | 16  |
| BAB II LATAR BELAKANG KEHIDUPAN ISMAIL RAJI AL-FARUQI                                            |     |
| A.Kehidupan Ismail Raji Al-Faruqi                                                                | 17  |
| B.Latar Pendidikan Ismail Raji Al-Faruqi                                                         | 18  |
| C.Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi                                                                |     |
| D.Karya Ismail Raji Al-Faruqi                                                                    |     |
| E.Kematian Ismail Raji Al-Faruqi                                                                 | 30  |
| BAB III PROSES ISLAMISASI SAINS OLEH ISMAIL RAJI AL-FARUQI                                       |     |
| A.Konsep Dasar Islamisasi Sains                                                                  |     |
| B.Akar Pemikiran Islamisasi Sains                                                                |     |
| C.Konstruksi dan Diseminasi Islamisasi Sains                                                     |     |
| BAB IV PENGARUH ISLAMISASI SAINS ISMAIL RAJI AL-FARUQI<br>TERHADAP PEMBAHARUAN ISLAM DI MALAYSIA |     |
| A.Pengaruh Terhadap Kehidupan Politik di Malaysia                                                | 65  |
| B.Pengaruh Terhadap Perkembangan Pendidikan di Malaysia                                          | 71  |

| BAB V PENUTUP  | 80 |
|----------------|----|
| A.SIMPULAN     | 80 |
| B.SARAN        | 82 |
| DAFTAR PUSTAKA | 84 |
| RIWAYAT HIDUP  |    |





#### **ABSTRAK**

Nama: Arni

Nim : 402001188133

Judul : Ismail Raji al-Faruqi (Pengaruhnya Terhadap Islamisasi Sains di

Malaysia Tahun 1921-1986 M)

Salah satu tokoh intelektual Islam bernama Ismail Raji al-Faruqi yang memiliki minat dan prihatin atas kemunduran serta malaise (krisis) yang dialami umat Islam adalah Ismail Raji al-Faruqi. Beliau merupakan salah satu penggagas Islamisasi Sains sebagai respon atas dampak negatif yang dibawah Barat yang bertentangan dengan Islam. Beliau menganggap bahwa ilmu pengetahuan modern barat perlu diislamkan. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji rumusan masalah, yaitu: 1. Latar belakang kehidupan Ismail Raji al-Faruqi. 2. Proses Islamisasi sains oleh Ismail Raji al-Faruqi. 3. Pengaruh Islamisasi sains Ismail Raji al-Faruqi Terhadap pembaharuan Islam di Malaysia.

Jenis penelitian ini adalah penelitian sejarah dengan memperoleh sumber dari data pustaka seperti buku, jurnal, skripsi dan artikel yang dianggap relevan dengan penelitian ini. Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini yakni pendekatan sosiologi agama, pendekatan antropologi budaya, pendekatan teologis normatif dan pendekatan politik. Untuk mengkaji permasalahan tersebut, penulis menggunakan metode sejarah yang meliputi empat tahapan yaitu heuristik, kritik sumber, interpretasi dan historiografi.

Hasil dari penelitian menunjukkan bahwa; (1) Ismail Raji al-Faruqi adalah tokoh intelektual Islam asal Palestina yang hijrah ke Amerika dan mendapatkan pendidikan dari kecil sampai melanjutkan pendidikannya di tingkat tinggi Universitas luar negeri. (2) Gagasan islamisasi sains pertama kali dilontarkan pada saat pembentukan *The International Institute Of Islamic Thought* di Virginia tahun 1981 dan Islamabad pada 1982. Islamisasi sains merupakan integrasi wahyu dan akal yang berlandaskan tauhid melalui dua belas langkah untuk menghilangkan malaise (krisis) global dan dualisme dalam Islam.(3) Pengaruh islamisasi sains Ismail Raji al-Faruqi dalam kehidupan politik Malaysia yaitu telah diterapkan nlai-nilai Islam dalam pemerintahan Malaysia. Pengaruhnya dalam pendidikan Malaysia yaitu pengintegrasian warisan Islam dan disiplin ilmu barat, pengajaran tamadun Islam, metode pengislaman ilmu (sains) dan ide dua belas langkah proses pengislaman ilmu (sains) telah direalisasikan oleh menteri pendidikan Malaysia.

Implikasi dari Islamisasi Sains oleh Ismail Raji al-Faruqi telah merealisasikan Islamisasi Sains dengan mendirikan kelompok studi Islam yang berlandaskan tauhid. Akibat Islamisasi Sains, pembaharuan Islam juga terjadi di Malaysia seperti berdirinya sekolah dan universitas yang terintegrasi serta menghasilkan karya-karya ilmiah dan buku dalam reformasi ilmu pengetahuan.

#### BAB I

#### **PENDAHULUAN**

# A. Latar Belakang Masalah

Dari akhir abad ke-18 hingga abad ke-21, umat Islam mulai menyadari bahwa mereka tertinggal di dunia Barat. Kesadaran ini ditandai dengan munculnya peradaban baru yang jauh lebih tinggi dan mengancam. Kalaupun bangsa-bangsa Islam mulai membebaskan diri dari bangsa-bangsa Barat, hal ini belum tentu Islam sebagai negara adidaya karena bangsa-bangsa Barat lebih maju misalnya dalam bidang teknologi dan memberi mereka kekuatan untuk menguasai bangsa-bangsa Islam<sup>1</sup>.

Konsep pemikiran ilmiah yang dikembangkan di Barat memiliki mazhab yang terlepas dari pengetahuan agama Islam. Maka, cara pandang dan gagasan dalam proses penggunaannya juga bertentangan dengan wahyu. Pandangan Barat tentang ilmu umum yang berkembang selama ini didasarkan pada pandangan filosofis para sekularis, empiris, ateis, materialis, hedonis dan rasionalis² serta Sangat sulit untuk masuk ke bidang studi Islam. Berbeda dengan dunia Islam yang hanya bertumpu pada ilmu agama Islam di era modern yaitu masa ketika ilmu pengetahuan berkembang pesat dibawah bimbingan orang barat, serta menghadapi masalah terkait tantangan zaman ketika umat Islam masih terbatas pada pengetahuan modern. sehingga sulit bagi pemeluk Islam untuk menghadapi tantangan zaman³.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muhammad Amin, "Kemunduran dan Kehancuran Dinasti Abbasiyah Serta dampaknya terhadap Dunia Islam Kontemporer", *Tesis* (UIN Raden Fatah Palembang, 2016), h. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Arif Budi Raharjo, 'Islamisasi Pengetahuan: Ide Kependidikan Islam Ismail Raji Al-Faruqi', *Jurnal Afkaruna*, III No 2 (2005), h 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>H Abuddin Nata, *Integrasi Ilmu Agama dan Ilmu Umum* (Jakarta: Rajawali press, 2005), h. 6.

Dalam Al-Qur'an juga menjelaskan bahwa sains penting bagi kehidupan manusia, karena orang yang berilmu memperoleh status. Jadi kita tahu betapa pentingnya belajar karna Kemajuan ilmu pengetahuan merupakan salah satu tolak ukur kemajuan bangsa Seperti firman Allah Swt, QS. AL-Mujadilah /58:11

# Terjemahnya:

Niscaya Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat<sup>4</sup>.

Dalam hal ini, para pemimpin keilmuwan seperti intelektual Islam, memegang peranan yang sangat penting dalam perkembangan ilmu pengetahuan guna merespon perkembangan zaman yang selalu dinamis. Dalam pengembangan ilmu keislaman, pertama-tama kita mereformasi rencana pendidikan kita, karena tidak terlepas dari lembaga pendidikan yang berfungsi sebagai tempat dan akar penelitian ilmu pengetahuan alam. sejak abad ke 20, usaha dalam mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum mulai diperkenalkan yang dalam kalangan pemikir muslim menyebutnya sebagai Islamisasi ilmu pengetahuan (sains)<sup>5</sup>. Islamisasi sains telah diupayakan dan direncanakan sebelumnya seperti pertemuan strategi pendidikan Islam dan kebutuhan pembaharuan dan reformasi kurikulum.

Dalam pembaruan pendidikan Islam, banyak tokoh yang telah memberikan kontribusi terhadap perlunya reformasi pendidikan di dunia Islam. Salah satu tokoh yang berpengaruh adalah Ismail Raji al-Faruqi. Beliau memiliki minat yang besar terhadap Islam dan juga merupakan penggagas Islamisasi Sains. Ide-ide

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Depag RI, *Alqur'an dan Terjemahan* (Jakarta: Pustaka Agung Harpan, 2006), h. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Moeflich Hasbullah, *Gagasan dan Perdebatan Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Wacana Dekonstruksi Modernitas dan Rekonstruksi Alternatif Sains Islam Dalam Millenium Ketiga* (Jakarta: Pustaka Cidesindo, 2000), h. 17-18.

Ismail Raji al-Faruqi telah menyebar ke berbagai negara dan banyak pemikir Islam terkemuka telah menerapkan dan menggunakan ide-ide Ismail Raji al-Faruqi. Menurut Ismail Raji al-Faruqi, sistem pendidikan Islam dicetak pada karikatur Barat dan karena itu dianggap sebagai inti dari kelelahan dan penderitaan rakyat. Ia mengkritik ilmu pengetahuan Barat yang berkembang saat ini sebagai sesuatu yang terpisah dari nilai-nilai spiritual<sup>6</sup>. Oleh karena itu, menurutnya Islamisasi Sains merupakan bentuk upaya yang harus dilakukan untuk mengislamkan ilmu pengetahuan dengan memandang ajaran tauhid sebagai ajaran yang bersumber dari Al-Qur'an dan hadits mutlak dari Allah.

Ismail Raji al-Faruqi mengatakan bahwa Islamisasi Sains adalah pusat dari visinya. Oleh karena itu, konsep Islamisasi Sains yang dikemukakan oleh Ismail Raji al-Faruqi adalah proses membawa ruh atau ruh keislaman kepada ilmu pengetahuan modern dengan terlebih dahulu mengetahui dasar ilmunya, kemudian nilai keislamannya. Karena itu, dalam hal ini diperlukan untuk mempelajari ilmu pengetahuan Islam dan ilmu pengetahuan modern sebagai langkah penting dalam memajukan dunia Islam<sup>7</sup>.

Selain munculnya gagasan ilmu keislaman, juga menjadi perdebatan besar di kalangan intelektual Islam sejak tahun 1970-an. Selain Ismail Raji al-Faruqi, banyak cendekiawan Muslim yang membicarakannya, namun tidak membahas detail dan kedalaman konsep serta kerangka keilmuan Islam. Seperti Syed Husein Nasr, Fazlur Rahman dan Jaafar Sheikh Idris. Hal ini berbeda dengan gagasan Islamisasi Sains yang diusung Ismail Raji al-Faruqi bahwa Islamisasi merupakan upaya untuk mendefinisikan kembali, merelokasi, memikirkan kembali diskusi

<sup>7</sup> Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan (Bandung: Pustaka, 1984), h. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Abu Muhammad Iqbal, *Pemikiran Pendidikan Islam: Gagasan-Gagasan Besar Para Ilmuwan Muslim* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015), h. 635.

dan rasionalisasi terkait data, menilai kembali kesimpulan dan interpretasi, prediksi ulang tujuan dan melakukan semua ini sedemikian rupa sehingga semua bidang ini memperkaya wawasan Islam dan memberi manfaat bagi penyebabnya<sup>8</sup>.

Merekonstruksi seluruh pengetahuan manusia dari sudut pandang Islam bukanlah tugas yang mudah yang dihadapi para intelektual dan pemimpin Islam saat ini. Oleh karena itu, dalam rangka memperluas konsep Islamisasi Sains, Ismail Raji al-Faruqi memperkenalkan prinsip-prinsip tauhid sebagai kerangka pemikiran, metodologi dan pandangan hidup Islam. Prinsip tauhid dikembangkan oleh Ismail Raji al-Faruqi dalam lima jenis penyatuan: penyatuan Tuhan, penyatuan ciptaan, penyatuan kebenaran dan pengetahuan, penyatuan kehidupan dan penyatuan umat manusia<sup>9</sup>.

Ismail Raji al-Faruqi tidak hanya sebagai inisiator dalam Islamisasi Sains, tetapi juga bekerja untuk mewujudkan cita-cita Islamisasi Sains, khususnya di Malaysia. Ismail Raji al-Faruqi juga telah diidentifikasi di banyak negara dan menaruh perhatian besar pada isu mayoritas Islam dan krisis pengetahuan di balik isu tersebut. Salah satu negara yang telah dipengaruhi oleh Ismail Raji al-Faruqi sejak gagasan Islamisasi Sains dimulai adalah Malaysia. Ismail Raji al-Faruqi merupakan seorang intelektual dengan gagasan besar Islamisasi Sains khususnya di Malaysia yang memiliki pengaruh signifikan terhadap pembaharuan Islam baik dalam kehidupan politik dan pembangunan Pendidikan Malaysia. Meskipun ia memiliki pengaruh yang cukup besar, kontribusi dan ide-idenya terkait dengan Islamisasi Sains saat ini kurang dikenal dan jarang diterapkan oleh sebagian besar masyarakat luas.

<sup>8</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Islamization of Knowledge*, Terj. Anas Mahyuddin, *Islamisasi Ilmu Pengetahuan* (Bandung: Pustaka, 1984), h. 38-39.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Tawhid: Its Implications for Thought and Life*, Terj. Rahmani Astuti, Tauhid (Bandung: Pustaka, 1988), h. 40-41.

Atas dasar hal tersebut di atas, gagasan Islamisasi Sains oleh Ismail Raji al-Faruqi adalah fenomena modern dan menarik untuk menggali lebih lanjut mengenai "Islamisasi sains Ismail Raji al-Faruqi dan pengaruhnya terhadap Pembaharuan Islam di Malaysia.

#### B. Rumusan Masalah

Berdasarkan pemaparan dari latar belakang, maka penulis membatasi persoalan menjadi tiga permasalahan sebagai berikut:

- 1. Bagaimanakah latar belakang kehidupan Ismail Raji al-Faruqi?
- 2. Bagaimanakah proses Islamisasi Sains oleh Ismail Raji al-Faruqi?
- 3. Bagaimanakah pengaruh Islamisasi Sains Ismail Raji al-Faruqi terhadap Pembaharuan Islam di Malaysia?

# C. Fokus dan Deskripsi Fokus Penelitian

#### 1. Fokus Penelitian

Fokus penelitian ini yaitu bagaimana pengaruh Islamisasi Sains Ismail Raji al-Faruqi terhadap pembaharuan Islam di Malaysia. Penelusuran tersebut menggunakan tinjauan historis yang penulis gunakan dalam penelitian ini.

#### 2. Deskripsi Fokus Penelitian

Ada tiga hal yang perlu dilakukan sebelum melihat pengembangan Islam di Malaysia sebagai akibat dari Islamisasi Sains oleh Ismail Raji al-Faruqi.

Pertama, penulis ingin melihat latar belakang kehidupan Ismail Raji al-Faruqi, sehingga terlebih dahulu penulis meninjau riwayat hidup Ismail Raji al-Faruqi baik menyangkut kelahiran, pendidikan, karya-karyanya dan segala hal yang memengaruhi karakter dan pemikirannya serta kematian Ismail Raji al-Faruqi. Kedua, penulis meninjau tentang bagaimana proses Islamisasi Sains oleh Ismail Raji al-Faruqi. Penulis menyikapi hal ini mulai dari Konsep dasar Islamisasi Sains, Akar pemikiran serta Konstruksi dan Diseminasi Islamisasi Sains.

Ketiga, penulis akan mengkaji pengaruh Islamisasi Sains oleh Ismail Raji al-Faruqi terhadap pembaharuan Islam di Malaysia, seperti pengaruhnya dari segi kehidupan politik dan pendidikan di Malaysia dan diharapkan dapat memberikan jawaban atas fokus penelitian penulis yaitu pengaruh Islamisasi Sains Ismail Raji al-Faruqi terhadap pembaharuan Islam di Malaysia.

Mencermati penjelasan di atas, maka ruang lingkup pembahasan hanya terfokus pada pengaruh Islamisasi sains Ismail Raji al-Faruqi terhadap pembaharuan Islam di Malaysia. Untuk menghindari kesalahpahaman dalam memahami arti dari judul-judul di atas, maka penulis menjelaskannya. Ismail Raji al-Faruqi adalah salah satu intelektual Islam dan sangat peduli terhadap Islam yang berada dalam posisi ketertinggalan. Sehingga upayanya untuk membangun kembali Islam khususnya di Malaysia dapat diwujudkan dengan gagasan Islamisasi sains.

## D. Tinjauan Pustaka

Tinjauan pustaka adalah upaya untuk menampilkan sumber-sumber yang terkait dengan judul karya ini, serta menelusuri deskripsi masalah yang dipilih untuk melihat apakah masalah yang dipilih telah diselidiki. Pencarian bibliografi juga merupakan upaya untuk menampilkan item terkait. Dalam judul skripsi ini, penulis akan secara bersamaan melacak catatan masalah yang dipilih untuk melihat apakah masalah yang dipilih diselidiki, membantu dalam penulisan, menemukan data untuk perbandingan dan menulis data yang diselidiki untuk membuat data yang disurvei lebih jelas.

Adapun karya ilmiah yang berkaitan dengan judul diatas yaitu :

- Skripsi Muaiyada, mahasiswi Fakultas Pemikiran Islam UIN Sunan Ampel Surabaya (2016). Judul karya: "Pemikiran tentang Islamisasi Sains menurut Ismail Raji al-Faruqi". Fokus penelitian ini adalah untuk memperjelas latar belakang Islamisasi sains, khususnya bagi umat Islam. Hasil penelitiannya adalah bahwa pengaruh penting Barat telah mengejutkan masyarakat Islam mulai dari pendidikan, budaya dan teknologi yang berkembang sangat pesat di seluruh dunia. Masyarakat muslim banyak yang taqlid dengan hal itu semua tanpa memikirkan apa dampak kedepannya. Apalagi dengan sikap seperti di zaman modern yang kapitalis semakin merajalela, sekularisme dan westernisasi di kalangan masyarakat muslim pada khususnya, merupakan Sikap yang menjauhkan umat Islam dari dunia spiritual. Dia mengubah pikiran orang menjadi pikiran sekuler, tidak memikirkan masa depan tetapi hanya kesenangan duniawi. Oleh karena itu, munculnya ide Islamisasi sains yang diusung oleh Ismail Raji al-Faruqi dikatakan dapat meningkatkan semangat keislaman dalam pengembangan ilmu tauhid. Pengetahuan apa pun yang kita miliki di hadapan kita, apa pun yang kita pelajari, apakah itu studi agama atau ilmu pasti, namun kita tidak melakukan apa pun untuk melanggar aturan agama<sup>10</sup>.
- 2. Skripsi Urifah, Wina Khusnul. Mahasiswa IAIN Sunan Ampel Surabaya, Jurusan Pendidikan Agama Islam angkatan 2010. Judul Skripsi: "Konsep Islamisasi Sains oleh Syed Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi (Studi Banding)". Fokus penelitian yaitu Bagaimana konsep serta

<sup>10</sup> Muaiyada Muaiyada, "Pemikiran Islamisasi Ilmu Pengetahuan Menurut Ismail Raji Al Faruqi", Skripsi (UIN Sunan Ampel Surabaya, 2016).

persamaan dan perbedaan Islamisasi sains menurut pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-faruqi ? Hasil penelitian yaitu Gagasan Syed Muhammad Naquid al-Attas yang meyakini bahwa ilmu tidak sia-sia, serta konsep ilmu perlu didasarkan pada metode ketauhidan dan meyakini bahwa penyebab semua masalah umat adalah sistem pendidikan modern. Syed Muhammad Naquib al-Attas meyakini bahwa Islamisasi sains adalah solusi untuk mengatasi permasalahan umat. Syed Muhammad Naquib al-Attas mengutamakan isu Islamisasi sains dalam program Islamisasi sains dan membatasinya pada ilmu modern. Islamisasi Sains dengan gagasan Ismail Raji al-Faruqi yaitu sebagaimana dikatakan Syed Muhammad Naquib al-Attas yaitu ilmu tidak sia-sia. Ismail Raji al-Faruqi juga meyakini konsep ilmu harus berlandaskan tauhid dan penyebab masalah setiap orang adalah sistem pendidikan, Terutama Ilmu pengetahuan modern. Ismail Raji al-Faruqi lebih Mengutamakan obyek Islamisasi sains dan berpendapat bahwa semua sains harus diislamkan dan merumuskan dua belas program Islamisasi ilmu (sains)<sup>11</sup>.

3. Skripsi Solikin, Muhammad. Mahasiswa Fakultas Perbandingan Agama Universitas Muhammadiyah Surakarta tahun 2008. Judul skripsi: "Integrasi Sains dan Agama menurut Ismail Raji al-Faruqi dan Kuntwijoyo (Studi Banding)". Masalah pokok yaitu bagaimana sains dan agama pada Ismail Raji al-Faruqi dan Kuntowijoyo serta perbedaan dan persamaan konsep integrasi sains dan agama dari kedua tokoh. Hasil Penelitian yaitu Konsep integrasi sains dan agama Ismail Raji al-Faruqi

\_

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Wina Khusnul Urifah, "Konsep Islamisasi Ilmu Pengetahuan menurut Syed Naquib Al-Attas dan Ismail Raji Al-Faruqi: Studi Perbandingan", *Skripsi* (UIN Sunan Ampel Surabaya, 2010).

yaitu Islamisasi sains bergerak dari konteks ke teks. Model integrasi sainsagama Ismail Raji al-Faruqi meniru model IFIAS dan konsep integrasi sains-agama Kuntwijoyo menafsirkan sains kontekstual objektif. Model Kuntwijoyo yang memadukan sains dan agama mirip dengan model Tetradik<sup>12</sup>.

- Skripsi Az Zahroh, Nur Afifah. Tahun 2018, mahasiswa Fakultas Pendidikan agama Islam IAIN Ponorogo dengan judul skripsi: "Hubungan Konsep Islamisasi Sains Ismail Raji al-Faruqi dengan Tujuan Pendidikan Islam". Definisi masalah yaitu Bagaimana konsep Islamisasi Sains Ismail Raji al-Faruqi dan relevansinya dengan tujuan pendidikan Islam. Hasil Penelitian yaitu Konsep Islamisasi sains Ismail Raji al-Faruqi untuk mengembalikan kondisi umat Islam yang mundur akibat malaise dengan berlandaskan tauhid meliputi prinsip-prinsip seperti keesaan Allah, kesatuan alam semesta, kesatuan kebenaran dan pengetahuan, penyatuan hidup dan penyatuan umat manusia melalui 12 langkah aktif, sehingga tidak ada dikotomi akibat sekularisasi. Kaitan antara konsep pendidikan jasmani dengan Islamisasi sains adalah pembentukan manusia yang unggul dan sehat jasmani. Hubungannya dengan Pendidikan akal adalah pembentukan intelektual terletak pada pembentukan orang-orang berilmu yang tidak memisahkan wahyu dan akal. Kaitannya dengan pendidikan moral adalah pengembangan manusia tauhid yang utuh<sup>13</sup>.
- 5. Skripsi Mustofiah Noraini. Mahasiswa Fakultas Adab Universitas Islam Sultan Agung Semarang tahun 2018. Judul skripsi: "Studi tentang Konsep Islamisasi Sains oleh Naquib Alatas dan Ismail Raji al-Faruqi."

<sup>12</sup> Muhammad Solikin, "Integrasi Ilmu dan Agama menurut Ismail Raji Al-faruqi dan Kuntowijoyo (Studi Perbandingan)", *Skripsi* (Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2008).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Nur Afifah Az Zahroh, "Konsep Islamisasi Ilmu Pengetahuan menurut Ismail Raji Al-Faruqi dan Relevansinya dengan Tujuan Pendidikan Islam", *Skripsi* (IAIN Ponorogo, 2018).

Masalah pokok ini adalah untuk menemukan konsep Islamisasi sains oleh Syed Naquib Alatas dan Ismail Raji al-Faruqi serta menemukan persamaan dan perbedaan pemikiran Naquib Alatas dan Ismail Raji al-Faruqi. Hasil penelitian yaitu Syed Naquib Alatas menawarkan dua opsi dalam melakukan Islamisasi Sains. Pertama dengan melakukan pemisahan konsep-konsep kunci yang membentuk kebudayaan dan peradaban Barat. Kedua, dengan memasukkan konsep kunci Islam ke dalam setiap cabang ilmu pengetahuan masa kini yang relevan. Dalam hal ini Ismail Raji al-Faruqi juga menawarkan konsep dalam melakukan Islamisasi sains yakni tauhid, integrasi kebenaran Islam dan ilmu pengetahuan serta ayatisasi atau pemberian ayat-ayat terhadap ilmu pengetahuan <sup>14</sup>.

Setelah mengklasifikasikan penelitian sebelumnya berdasarkan uraian di atas yang disertakan oleh penulis, dapat disimpulkan bahwa perbedaan antara penelitian sebelumnya dan saat ini adalah penelitian yang dibahas disini tentang pengaruh Islamisasi sains Ismail Raji al-Faruqi terhadap pembaharuan Islam di Malaysia sementara penelitian terdahulu hanya membahas tentang Islamisasi sains menurut Ismail Raji al-Faruqi. Maka penelitian ini memenuhi syarat untuk dilanjutkan atas pertimbangan luasnya jangkauannya.

# E. Metode Penelitian MAKAS

1. Jenis Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian sejarah yang berkaitan dengan kejadian masa lampau yang digunakan untuk mendapatkan informasi data dari segi historisnya. Penelitian ini disusun berdasarkan sumber kepustakaan (*library research*) yang kajiannya dilakukan dengan menelusuri dan menelaah literatur-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Noraini Mustofiah, "Studi Terhadap Konsep Islamisasi Ilmu Pengetahuan menurut Naquib Alatas dan Ismail Raji Al-faruqi", *Skripsi* (Universitas Islam Sultan Agung, 2018).

literatur atau bahan-bahan pustaka berupa buku, jurnal, media elektronik maupun sumber-sumber ilmiah lainnya yang berhubungan dengan penulisan.

#### 2. Pendekatan Penelitian

Adapun pendekatan yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah:

# a. Pendekatan Sosiologi Agama

Sosiologi adalah studi tentang kehidupan yang terhubung dalam masyarakat dan memeriksa koneksi yang mendefinisikan kehidupan manusia<sup>15</sup>. Pendekatan sosiologis adalah pendekatan yang menarik perhatian pada pola-pola perkembangan yang muncul dalam masyarakat. Terkait dengan perilaku, tradisi, kepercayaan, bahasa dan interaksi sosial. Pendekatan sosiologi agama adalah pendekatan tentang interelasi antara agama dan masyarakat. Pendekatan ini dilakukan untuk mengetahui aturan-aturan yang terdapat dalam masyarakat pemeluk agama sebagai akibat dari interaksi antar anggota dan antar masyarakat pemeluk agama lain. Pendekatan ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana dorongan, gagasan dan kekuatan sosial bisa mempengaruhi masyarakat. <sup>16</sup>

# b. Pendekatan Antropologi Budaya

Dalam kaitannya dengan sejarah, Pendekatan antropologi budaya lebih dispesifikasian pada kajian ini, karena keduanya mengambil manusia sebagai objeknya serta menggambarkan kehidupan manusia dan masyarakat masa lampau, maka gambaran itu mencakup unsur kebudayaannya. Pendekatan antropologi budaya ini mengkaji adat istiadat manusia dan tingkah lakunya dengan merekontruksi asal-usul, perkembangan, penyebaran serta berbagai kontak antar budaya yang terjadi dalam kurun waktu tertentu. Pendekatan ini dilakukan dengan cara melakukan penafsiran tata cara kehidupan manusia dalam lingkungannya pada masa lampau sehingga dapat diperoleh gambaran tentang hal-hal yang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004), h. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Zulfi Mubaraq, Sosiologi Agama (UIN Maliki Press, 2010), h 34.

mempengaruhi perilaku tokoh, status, gaya hidup, sistem kepercayaan yang mendasari pola hidupnya. Selain itu pendekatan ini juga untuk mengetahui prinsip dasar kebudayaan tokoh pada masa dulu yang masih hidup dalam tataran waktu kekinian<sup>17</sup>. Namun ada juga unsur budaya yang berhubungan dengan agama. Melalui pendekatan antropologi ini, hubungan antara agama dan berbagai masalah dalam kehidupan manusia menjadi jelas. Dengan demikian, agama juga tampak akrab dan berfungsi dalam berbagai fenomena dalam kehidupan manusia<sup>18</sup>.

## c. Pendekatan Teologis Normatif

Pendekatan religi bersumber dari Al-Qur'an dan hadits sebagai sumber informasi utama keberadaan tauhid, syariat dan nilai-nilai moral. Dengan pendekatan ini juga ditemukannya kepercayaan yang berkembang sebagai cara hidup dalam masyarakat. Sehingga dengan pendekatan ini, dapat memberi gambaran bagaimana kepercayaan dalam lingkungan tersebut bisa mempengaruhi tokoh yang diteliti.

## d. Pendekatan Politik

Pendekatan politik adalah pendekatan untuk menjelaskan fenomena sejarah yang menyoroti struktur kekuasaan, jenis kepemimpinan, peran politisi dan peristiwa besar, hierarki sosial, konflik kekuasaan dan banyak lagi<sup>19</sup>. Pendekatan ini dilakukan untuk mendapatkan gambaran bagaiamana kehidupan politik tokoh semasa hidupnya yang bisa saja mempengaruhi pemikiran dan perilaku tokoh.

 $<sup>^{17}</sup>$ Rusydi Sulaiman, *Pengantar Metodologi Studi Sejarah Peradaban Islam* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014), h 61.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004), h. 39.

 $<sup>^{19}</sup>$ Sartono Kartodirdjo, *Pendekatan Ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah* (Yogyakarta: Ombak, 2014), h. 4.

#### 3. Langkah-Langkah Penelitian

#### a. Metode Heuristik

Metode ini merupakan langkah awal dalam sejarah untuk mencari dan mengumpulkan data sebanyak-banyaknya dari sumber-sumber penelitian sejarah yang berkaitan dengan masalah yang diteliti dan menyajikannya dalam bentuk sejarah ilmiah<sup>20</sup>. Dalam hal ini, penulis memperoleh dan mengumpulkan sumbersumber berupa tulisan dari berbagai literatur berupa buku-buku yang berkaitan dengan Ismail Raji al-Faruqi dan juga mengenai Islamisasi Sains dan data lain yang berkaitan dengan masalah yang dibahas. Dalam penelitian ini akan menggunakan dua sumber data yaitu data primer dan data sekunder.

Dalam penulisan ini sumber primer yang digunakan berupa tulisan yaitu buku Islamization of Knowledge: The General Principles and the Work plan dan buku Tawhid: Its Implications for Thought and Life Karya Ismail Raji al-Faruqi. Dalam buku edisi cetak yang dapat diakses online, Penulis mendapatkan buku primer dengan judul Islamization of Knowledge: The General Principles and the Work plan Karya Ismail Raji al-Faruqi yang menggunakan bahasa Inggris. Dikarenakan kurang menguasai bahasa Inggris, penulis membeli buku Islamization of Knowledge karya Ismail Raji al-Faruqi yang sudah diterjemahkan kedalam bahasa Indonesia untuk membantu dalam mengetahui isi buku. Dalam buku tersebut membahas tentang Islamisasi Sains sebagai usaha dalam memberikan definisi baru , mengatur data-data, mengevaluasi kembali kesimpulan-kesimpulan, memproyeksikan kembali tujuan-tujuan dan melakukan semua itu sedemikian rupa sehingga disiplin-disiplin tersebut memperkaya wawasan Islam dan bermanfaat bagi cause (cita-cita) Islam<sup>21</sup>.

<sup>20</sup> Helius Sjamsuddin, *Metodologi Sejarah* (Yogyakarta: Ombak, 2007), h 29.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Budi Handrianto, *Islamisasi Ilmu Pengetahuan Dalam Filsafat Ilmu Perspektif Barat dan Islam*, ed. by Adian Husaini (Jakarta: Gema Insani, 2013), h 34.

Selain buku terjemahan *Islamization of Knowledge*, penulis juga menggunakan buku *Tawhid: Its Implications for Thought and Life* karya Ismail Raji al-Faruqi sebagai sumber primer. Penulis menggunakan buku *Tawhid: Its Implications for Thought and Life* yang sudah diterjemahkan kedalam bahasa Indonesia untuk membantu penulis dalam mengetahui isi buku. Di dalam buku ini juga dijelaskan tentang tauhid sebagai prinsip penentu pertama dalam Islam, kebudayaan, sains dan memberikan identitas pada peradaban Islam.

Disamping sumber primer, peneliti juga menggunakan sumber sekunder. Sumber sekunder merupakan sumber yang ditulis atau dihasilkan dari orang-orang yang bukan pelaku atau bukan saksi mata dalam peristiwa sejarah. Sumber sekunder yang digunakan penulis adalah menggunakan buku-buku terkait Ismail Raji al-Faruqi. Dalam mencari berbagai sumber tersebut penulis mendapatkan buku tersebut dibeberapa tempat seperti Perpustakaan UIN Alauddin Makassar, tokoh buku Gramedia yaitu buku John L. Esposito- John O Voll, Tokoh-tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer, Muhammad Shafiq, Mendidik Generasi Baru Muslim dan Buku lainnya. Serta informasi dari internet yang berupa artikel, jurnal dan Ebook sebagai sumber penunjang lainnya

#### b. Kritik Sumber

Kritik sumber adalah dengan cara mengecek kembali kebenaran sumber itu melalui dua cara yaitu:

1) Kritik Internal: Dengan melihat apakah sumber-sumber itu baik dan berharga sehubungan dengan tulisan yang dibahas. Kritik internal dilakukan dengan menganalisis dan menjelaskan apa yang terkandung dalam data yang diperoleh. Fokus kritik internal ini adalah pada bukubuku yang berkaitan dengan Ismail Raji al-Faruqi dalam pembaharuan Islam.

2) Kritik Eksternal: Menyelidiki sumber yang berkaitan dengan penulisan dan situasi penulis saat ini serta memeriksa kedekatan penulis dengan buku untuk mengetahui orisinalitas data. Sumber yang digunakan sebagai bahan referensi telah menjadi bahan kritik eksternal<sup>22</sup>.

# c. Interpretasi atau Penafsiran

Interpretasi atau Analisis itu sendiri memiliki arti penjelasan. Fase ini penting karena merupakan upaya untuk menangkap peristiwa sejarah secara kronologis untuk menciptakan struktur sejarah yang dapat dijelaskan. Interpretasi diharapkan dapat menemukan jawaban atas permasalahan yang ada dengan menganalisis dan menginterpretasikan hal-hal terkait pembahasan yang terdapat dalam referensi. Bukti fakta sejarah tidak dapat menjelaskan apapun tanpa interpretasi manusia. Pada fase ini, penulis menganalisis sumber data yang divalidasi pada topik tertentu. Jika permasalahan yang sama namun memiliki data yang berbeda, penulis membandingkannya di antara data yang satu dengan data lain untuk melihat mana yang lebih dekat dengan kebenaran<sup>23</sup>. Penulis mencoba mengorganisasikan data berdasarkan tema-tema yang dibuat dan kemudian didapat kesimpulan.

## d. Historiografi atau Penulisan

Tahap ini adalah tahap akhir dari penelitian dengan menghubungkan peristiwa yang satu dengan yang lainnya sehingga menjadi sebuah rangkaian sejarah. Tahap ini merupakan penyajian hasil penelitian dari data yang diperoleh ke dalam bentuk penulisan, pemaparan atau pelaporan hasil penelitian sejarah

 $<sup>^{22}</sup>$  Dudung Abdurrahman,  $Metodologi\ Penelitian\ Sejarah\ Islam$  (Yogyakarta: Ombak, 2011), h105.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Dudung Abdurrahman, Metodologi Penelitian Sejarah Islam, h 111.

yang telah dilakukan sebagai penulisan sejarah<sup>24</sup>. Penulis berusaha menyajikan penulisan skripsi ini berdasarkan sistematika yang telah disajikan.

# F. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

# 1. Tujuan Penelitian

Berangkat dari rumusan permasalahan yang penulis tetapkan, maka adapun tujuan dalam penelitian yaitu:

- a. Untuk mengetahui latar belakang kehidupan Ismail Raji al-Faruqi
- b. Untuk mengetahui proses islamisasi sains oleh Ismail Raji al-Faruqi
- c. Untuk mengetahui pengaruh islamisasi sains Ismail Raji al-Faruqi terhadap pembaharuan Islam di Malaysia

# 2. Kegunaan Penelitian

- a. Hasil penelitian ini diharapkan membawa manfaat teoritis, praktis dan akademis Sebagai salah satu sumbangan khazanah keilmuwan, khususnya di Fakultas Adab dan Humaniora Prodi Sejarah Peradaban Islam.
- b. Dapat dijadikan pijakan untuk mengembangkan kajian berikutnya (development research)
- c. Sebagai bahan informasi untuk mengembangkan kajian mahasiswa Muslim yang sadar dan peduli tentang pentingnya kemajuan ilmu pengetahuan di dunia Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Dudung Abdurrahman, Metodologi Penelitian Sejarah Islam, h 113.

#### BAB II

# LATAR BELAKANG KEHIDUPAN ISMAIL RAJI AL-FARUQI

# A. Kehidupan Ismail Raji al-Faruqi

Ismail Raji al-Faruqi lahir di Jaffa (Palestina) pada tanggal 1 Januari 1921 dan meninggal pada tanggal 27 Mei 1986<sup>1</sup>. Ayahnya bernama Abdul al-Huda al-Faruqi, beliau adalah seorang hakim Islam dan ulama terkenal yang sangat taat kepada agamanya. Keluarganya terdiri atas kelompok bangsawan yang disegani dan dihormati di Jaffa. Jalan hidup Ismail Raji al-Faruqi cukup sulit dan dinamis. Migrasi geografis, sosial dan pendidikan menjadi selimut panjang perjalanan beliau. Ismail Raji al-Faruqi lahir di Palestina dengan suasana tenang dan damai berlaku di negara itu. Saat itu Palestina masih begitu harmonis di bawah kekuasaan Arab.

Beliau hanya merasakan kegembiraan, keamanan dan kebahagiaan tinggal di Palestina selama empat tahun. Pendudukan Yahudi di daerah tempat Ismail Raji al-Faruqi dilahirkan membuat situasi menjadi tidak menguntungkan. Karena Palestina jatuh ke tangan rezim Israel pada tahun 1924. Untuk mencari keselamatan, Ismail Raji al-Faruqi dan keluarganya pindah ke Lebanon pada tahun yang sama. Kepindahan keluarganya ke Lebanon membuka babak baru dalam hidupnya dan ia mulai mengenyam pendidikan formal di sana. Ketika negara Palestina dideklarasikan Israel pada tahun 1948 dan dianggap sebagai negara. Ismail Raji al-Faruqi merasakan peluang untuk beliau kembali ke tanah kelahirannya sangat tipis. Oleh karena yang demikian, beliau telah mengambil keputusan dengan berhijrah meninggalkan Palestina menuju Amerika disamping

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ramayulis dan Syamsul Nizar, *Ensiklopedia Tokoh Pendidikan Islam , Mengenal Tokoh Pendidikan Islam di Dunia Islam dan di Indonesia* (Ciputat: Quantum Teaching, 2005), h 107.

memenuhi cita-citanya melanjutkan pelajarannya diperingkat sarjana pada tahun 1948<sup>2</sup>. Tidak hanya melihat peluang kerja dan dakwah, ia juga memiliki kualifikasi akademik dan mengambil keputusan untuk menetap di Amerika Serikat (1948-1986).

Ketika Ismail Raji al-Faruqi melakukan perjalanan ke negeri Paman Sam, ia tidak hanya dikejutkan oleh penindasan Yahudi terhadap Palestina, tetapi juga sangat kecewa dengan sistem perjuangan umat Islam yang mengutamakan kelompoknya dan tidak bersatu<sup>3</sup>. Kelompok-kelompok tersebut antara lain *Palestine Liberation Organisation* (PLO), *Harakat al-Muqawwamatul Islamiyyah* (HAMAS) dan lain-lain.

# B. Latar Pendidikan Ismail Raji al-Faruqi

Pendidikan pada awalnya terfokus pada agama. Pada usia empat tahun ia mulai belajar di rumah ayahnya. Pada saat yang sama ia belajar mengaji di masjid dekat rumahnya. Semua pembelajaran yang diadopsi adalah *Halaqa tradisional*. Ketika dia berusia enam tahun, ayahnya mengirimnya untuk belajar di *French Dominican College Des Frese (Saint Joseph)*, sebuah sekolah berbahasa Prancis yang didanai oleh Gereja Katolik Roma di Lebanon dari tahun 1926 hingga 1936. Di sekolah ia menunjukkan kecerdasannya, seperti penguasaan bahasa Arab, Prancis, dan Inggris. Setelah lulus SMA pada tahun 1936 Ia kemudian melanjutkan pendidikan tingginya di *College of Arts and Science*, *American University Beirut* dimana dia belajar filsafat dan lulus pada tahun 1941 dengan gelar *Bachelor of Arts* (BA)<sup>4</sup>.

<sup>3</sup> Patrick Bannerman, *Islam in Perspective; a Guide to Islamic Society, Politic and Law*, al-qiyam 1, no. 3 (London, 1989), h 94.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Muhammad Shafiq, *Mendidik Generasi Baru Muslim Terj. Suhadi* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), h 15-16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Herry Mohammad, *Tokoh-Tokoh Islam yang Berpengaruh Abad 20* (Jakarta: Gema Insani, 2006), h 209.

Ijazah sekolah menengah dari negara-negara Arab dianggap tidak cukup baginya. Maka ia pindah ke Amerika Serikat dan mendaftar di Indiana University Bloomington, berhasil meraih gelar sarjana sastra pada tahun 1948. Tahun berikutnya ia berhasil memperoleh gelar sarjana filsafat dari universitas yang sama. Setelah menerima gelar sarjana pertamanya dari Universitas Indiana, beliau masih belum puas dalam tugasnya untuk menimba ilmu. Itu sebabnya dia juga mendaftar di Universitas Harvard di Amerika Serikat untuk mendapatkan gelar sarjana kedua. Agar permintaannya tidak mengecewakan, Universitas Harvard menganugerahinya gelar sarjana filsafat pada tahun 1951. Kemudian thesisnya berjudul "Justyfing the Good:Metaphysics and Epistemology of Value" dijadikan oleh Universitas Harvard pada bulan September 1952 dan memperoleh gelar Doctor of Philosophy (Ph.D). Pada tahun yang sama, Universitas Indiana memberikan disertasinya gelar Doctor of Philosophy (Ph.D) di Amerika Serikat.

Belajar Studi Modern dalam Filsafat Barat di Universitas Indiana dan Universitas Harvard, Amerika tidak cukup untuk memuaskannya. Melihat reputasi Universitas Al-Azhar Mesir yang masih menjunjung tinggi cara-cara tradisional, memenuhi hatinya untuk belajar dan meneliti di sana. Mimpinya menjadi kenyataan dan dia diterima di universitas tersebut untuk penelitian dan studi dari tahun 1954-1958<sup>5</sup>.

Setelah itu beliau kembali ke Amerika Serikat pada tahun 1959<sup>6</sup>. Dia mendaftar untuk mendapatkan gelar di Universitas Mc Gill di Montreal Kanada, dengan fokus khusus pada perbandingan Kekristenan dan Yudaisme. Penguasaan ilmu di bidang agama Kristen dan Yahudi merupakan modal penting baginya

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> John L. dan John O Voll Esposito, *Tokoh-Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), h 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> John L. dan John O Voll Esposito, Tokoh-Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer, h 3.

untuk bergerak dan tetap berhubungan dengan komunitas Kristen dan Yahudi di Amerika Serikat.

# C. Pemikiran Ismail Raji al-Faruqi

Dari kondisi sosial budaya dan politik yang dialaminya serta riwayat pendidikan dan karya yang dimiliki, Sebagai seorang Arab Palestina yang corak pemikirannya sangat khas asal Arab. Ismail Raji al-Faruqi bisa dikatakan memiliki pemikiran Bayani. Setelah Ismail Raji al-Faruqi mengamalkan dunia filsafat dengan gaya berpikir filosofis, pemikirannya dicetak dengan burhani<sup>7</sup>.

Bayani adalah cara berpikir khas Arab yang secara langsung atau tidak langsung didasarkan pada otoritas teks (nash), dalam hal ini Al-Qur'an dan Hadits. Langsung berarti memahami teks sebagai informasi yang siap pakai dan langsung menerapkannya tanpa berpikir, tidak langsung berarti teks sebagai informasi mentah yang harus ditafsirkan dan dibenarkan<sup>8</sup>. Burhani adalah cara berpikir berdasarkan daya nalar yang diimplementasikan melalui argumen-argumen yang logis. Burhani menciptakan pengetahuan melalui prinsip-prinsip logis pengetahuan sebelumnya yang diyakini benar<sup>9</sup>.

Selain itu, pengaruh pendidikan yang diterimanya akhirnya mempengaruhi cara berpikir adaptifnya, selain materi dan metodologi ilmu-ilmu yang dipelajari di Amerika, ia juga menguasai ilmu-ilmu keislaman di Mesir. Dua pengalaman inilah yang memotivasinya untuk membangun budaya Islam melalui epistemologi Islam yang terkenal dengan proyek Islamisasi Sains. Untuk membangun dan mengimplementasikan gagasan ini, dicari titik temu filosofis atau historis antara

<sup>8</sup> Khudori Soleh, *Model-Model Epistemologi Islam*, Vol.2 No.2 (Psikoislamika, 2005), h 195.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Abdurrahmansyah, *Sintesis Kreatif Pembaruan Kurikulum Pendidikan Islam Ismail Raji Al-Faruqi* (Yogyakarta: Global Pustaka Utama, 2002), h 33-34.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Khudori Soleh, Model-Model Epistemologi Islam, h 197.

sains modern dan Islam dalam penyelenggaraan seminar dan lokakarya yang mempertemukan berbagai pakar sains dan teknologi Islam. Keinginan Ismail Raji al-Faruqi untuk mengembangkan, melembagakan dan mengimplementasikan proyeknya diwujudkan pada tahun 1981 ketika ia dan rekan-rekannya mendirikan *International Institute of Islamic Thought* (IIIT) di Virginia<sup>10</sup>.

# 1. Bidang Tauhid

Dari cara berpikir yang terhubung satu sama lain, yaitu pemikiran beliau semua memiliki hubungan dengan tauhid. Ismail Raji al-Faruqi menegaskan bahwa hakikat ilmu dan kebudayaan Islam terletak pada agama Islam itu sendiri. Sedangkan hakikat Islam adalah tauhid. Ini berarti tauhid sebagai prinsip penuntun pertama dalam Islam, budaya dan ilmunya. Tauhid inilah yang memberikan peradaban Islam sebuah identitas yang mengikat semua unsurnya menjadi satu dan menjadikan unsur-unsur tersebut dalam satu kesatuan yang utuh dan organik serta memberikan karakter baru sebagai bagian dari peradaban itu. Jadi, tauhid adalah perintah Tuhan yang tertinggi dan terpenting. Hal ini dibuktikan dengan janji Allah untuk mengampuni segala dosa kecuali pelanggaran tauhid<sup>11</sup>.

Prinsip tauhid yang pertama adalah kesaksian bahwa tidak ada Tuhan selain Allah, yang berarti bahwa realitas terdiri dari alam atau Sang Pencipta. Prinsip kedua adalah kesaksian bahwa tidak ada Tuhan selain Allah, yang berarti bahwa Allah adalah Tuhan segala sesuatu dan dia adalah pencipta atau penyebab segala sesuatu. Prinsip ketiga adalah Tuhan adalah tujuan akhir alam semesta, yang berarti bahwa manusia memiliki kemampuan untuk bertindak dan alam

.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> John L. dan John O. Voll Esposito, *Tokoh-Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer*.
Terj. Sugeng Hariyanto (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), h 14.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Tauhid* (Bandung: Pustaka, 1988), h 16-17.

semesta dapat ditundukkan. Prinsip tauhid keempat adalah bahwa manusia memiliki kemampuan untuk bertindak dan kebebasan untuk tidak bertindak.

Ismail Raji al-Faruqi menegaskan bahwa tanpa keluarga tidak akan ada tauhid. Keluarga ini pula yang menjadi cikal bakal terbentuknya komunitas yang lebih besar, sehingga internalisasi nilai-nilai tauhid dalam keluarga menjadi sebuah keniscayaan dengan harapan komunitas tauhid yang kecil ini dapat menciptakan komunitas tauhid global yang mendunia<sup>12</sup>. Dari sini dapat disimpulkan bahwa Ismail Raji al-Faruqi mendasarkan interpretasi Islamnya pada doktrin tauhid, menggabungkan keyakinan klasik pada keesaan sentral Tuhan (monoteisme) dengan interpretasi modernis (ijtihad) dan penerapan Islam dalam kehidupan modern. Tauhid ini adalah hakikat pengalaman beragama, hakikat Islam, prinsip-prinsip sejarah, ilmu pengetahuan, etika, estetika ummat, keluarga, tatanan politik, sosial dan ekonomi<sup>13</sup>.

Oleh karena itu, makna tauhid bagi Ismail Raji al-Faruqi sama dengan makna Islam itu sendiri, tanpa tauhid tidak hanya sunnah Nabi/Rasul saja yang dipertanyakan dan perintah-perintahnya melemahkan kedudukannya serta pranata-pranata kenabian itu sendiri akan hancur. Demikian pula, mereka memiliki kecurigaan yang sama tentang pesan mereka karena mereka tidak mengikuti prinsip.

Pendapat Ismail Raji al-Faruqi tentang tauhid didasarkan pada keinginannya untuk mereformasi dan memurnikan ajaran tauhid yang ditinggalkan. Ismail Raji al-Faruqi mengatakan bahwa tauhid adalah aturan dari semua kesalehan, agama dan semua kebaikan. Wajar jika Allah Swt dan Rasul-Nya menempatkan tauhid pada posisi tertinggi dan menjadikannya penyebab

<sup>13</sup> Esposito John L. dan John O. Voll, Tokoh-Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer. Terj. Sugeng Hariyanto (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), h 41.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Pengalaman Keagamaan Dalam Islam* (Yogyakarta: PLP2M, 1985), h 139-140.

kebaikan dan pahala terbesar. Oleh karena itu pentingnya tauhid bagi Islam sehingga ajaran tauhid harus diterapkan dalam segala bidang kehidupan dan dijadikan landasan kebenaran Islam.

## 2. Bidang Islamisasi Sains

Gagasan Islamisasi Sains Ismail Raji al-Faruqi sangat erat kaitannya dengan gagasan tauhidnya. Ismail Raji al-Faruqi mengatakan bahwa pengetahuan modern mengarah pada wahyu dan akal yang tidak sesuai pada umat Islam, memisahkan pemikiran dari tindakan dan adanya dualisme budaya dan agama. Oleh karena itu perlu dilakukan Islamisasi Sains berdasarkan ajaran tauhid. Sains dalam tradisi Islam tidak menjelaskan dan memahami realitas menurut realitas mutlak Allah sebagai entitas yang terpisah dan berdiri sendiri, tetapi melihatnya sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari wujud Allah. Oleh karena itu, menurut Ismail Raji al-Faruqi Islamisasi Sains harus diarahkan pada analisis dan sintesa hubungan antara realitas yang dipelajari dengan model hukum Tuhan. 14

Ismail Raji al-Faruqi berkeyakinan bahwa Islam adalah solusi bagi permasalahan umat saat ini. Karena itu ia tak pernah lelah mengingatkan umat Islam yang menerima sepenuhnya Westernisasi dan modernisasi Barat untuk mereformasi pemikiran Islam. Artinya umat Islam tidak hanya harus menguasai ilmu-ilmu pusaka Islam, tetapi juga menguasai ilmu-ilmu modern. Sangat penting bagi umat Islam untuk mengintegrasikan pengetahuan baru ke dalam warisan Islam dengan menghapus, mengubah, menafsirkan dan mengadaptasi komponenkomponennya, sehingga sesuai dengan pandangan dan nilai-nilai Islam. Dalam bukunya *Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan*, Ismail

<sup>14</sup> Zainal Habib, *Islamisasi Sains: Mengembangkan Integrasi, Mendialogkan Perspektif* (Malang: UIN Malang Press, 2007), h 54.

Raji al-Faruqi mengembangkan ide-idenya yang tidak hanya teoritis tetapi cenderung kepada perencanaan praktis.<sup>15</sup>

Ismail Raji al-Faruqi berpendapat bahwa prinsip metodologi tauhid sebagai hakikat ilmu, mengandung tiga prinsip: Pertama, penolakan terhadap segala sesuatu yang tidak ada hubungannya dengan kenyataan. Prinsip ini membuat segala sesuatu dalam agama terbuka untuk dipelajari dan dikritik. Prinsip ini melindungi umat Islam dari informasi dan klaim yang tidak diverifikasi. Kedua, penolakan terhadap kontradiksi esensial, termasuk kontradiksi antara akal dan wahyu. Dalam hal ini, tauhid sebagai kebenaran yang menyatu, menuntut umat Islam untuk kembali pada pemahaman atas dalil-dalil yang kontradiktif untuk mengkajinya kembali. Islam menganggap bahwa salah satu aspek dari hubungan kontradiktif ini hilang. Demikian pula, tauhid menuntut umat Islam untuk mengembalikan penyelesaian kontradiksi ini ke wahyu untuk kembali percaya pada wahyu. Jika ada makna yang tidak jelas yang mungkin dia lewatkan pada bacaan pertama dan jika penelitian lebih lanjut dapat memperjelas perbedaannya<sup>16</sup>. Ketiga, keterbukaan terhadap bukti baru dan yang bertentangan. Prinsip ketiga ini melindungi umat Islam dari literalisme, fanatisme dan konservatisme yang berujung pada stagnasi seta mendorong kerendahan hati intelektual umat Islam. 17

Islamisasi sains terjadi melalui sintesis Islam dan sains modern<sup>18</sup>. Untuk menyebarkan ide-idenya tentang bagaimana Islamisasi Sains dilakukan, Ismail

\_

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Esposito John L. dan John O. Voll, *Tokoh-Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer*. Terj. Sugeng Hariyanto, h 41.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Tauhid, Terj. Rahmani Astuti* (Bandung: Pustaka, 1988), h 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Tauhid, Terj. Rahmani Astuti*, h 47.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ismail Raji Al-Faruqi, *Islamization Of Knowledge: The General Principles and the Workplan*, (Pakistan: National Hijra Council, 1986), h 45.

Raji al-Faruqi juga memaparkan lima tujuan rencana kerja Islamisasi dan beberapa tugas serta langkah yang harus diselesaikan.<sup>19</sup>

Adapun tujuan yang ingin dicapai dalam Islamisasi Sains adalah: (1) Penguasaan disiplin modern. (2) Menguasai khazanah Islam. (3) Untuk menentukan signifikansi spesifik Islam dalam setiap bidang sains modern. (4) Mencari cara untuk mewujudkan sintesis kreatif antara khazanah Islam dan khazanah ilmu pengetahuan modern. (5) mengarahkan pemikiran Islam pada realisasi tujuan Tuhan<sup>20</sup>.

# D. Karya Ismail Raji al-Faruqi

Karakter akademis Ismail Raji al-Faruqi terlihat dari karya-karya yang dihasilkannya. Hasil karyanya pun banyak berupa buku, artikel dan karya ilmiah. Mata pelajaran yang selalu menjadi fokus Ismail Raji al-Faruqi beragam seperti ilmu sosial, pemikiran, pendidikan, aqidah, perbandingan agama, peradaban, ilmu budaya dan bahasa. Oleh karena itu, Ismail Raji al-Faruqi menguasai banyak bahasa sehingga hasil penelitiannya rata-rata dicoret dalam bahasa Arab dan Inggris. Hasil karyanya antara lain sebagai berikut:

# 1. Buku Berkaitan dengan Pemikiran dan Kajian Sosial

- a. From Here We Start (1953)
- b. Our Beginning In Wisdom (1953)
- c. The Pollicy Of Tomorrow (1953)
- d. Sources Of Islamic Thought: Three Epistle On Tawhid by Muhammad

  Ibn 'Abd al-Wahab (1980)

<sup>19</sup> Djamaluddin Ancok & Fuat Nashori, *Psikologi Islami: Solusi Islam Atas Problem-Problem Psikologi* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), h 119-120.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Djamaluddin Ancok & Fuat Nashori, Psikologi Islami: Solusi Islam Atas Problem-Problem Psikologi, h 118.

- e. Sources Of Islamic Thought: Kitab al-Tawhid (1980)
- f. Islam and The Problem Of Israel (1980)
- g. Social and Natural Sciences (1981)
- h. Trialogue Of The Abrahamic Faith (1982)
- i. Islamization Of Knowledge: The general principles and The Work (1982)
- j. Training Program For Islamic Faith
- a. The Life Of Muhammad Ibn Abdul Wahab<sup>21</sup>

# 2. Buku Berkaitan dengan Aqidah d<mark>an Perb</mark>andingan Agama

- a. Urubah and Religion: An An<mark>alysis Of</mark> The Dominant Ideas Of Arabism and Of Islam As Its Heights Moment Of Conciousness (1962)
- b. Usul al-Sahyuniah Fi al-Din al-Yahudi (1964)
- c. Christian Ethics (1968)
- d. Al-Milal al-Mu'asirah Fi al-Din al-Yahudi (1968)
- e. The Great Asian Religions (1969)
- f. Essays In Islamic and Comparative Studies (1982)
- g. Tawhid: Its Implications For Thought And Life (1982)
- h. An Anthology Of Reading On Tawhid<sup>22</sup>

### 3. Buku Berkaitan dengan Kebudayaan dan Sejarah Islam

- a. Historical Atlas Of The Religion Of The World (1975)
- b. The Life Of Muhammad (1976)
- c. Islam (1985
- d. Islam and Culture (1980)
- e. Islamic Thought and Culture (1982)
- f. The Culture Atlas Of Islam (1986)

<sup>21</sup> Sk Foyajul Islam, 'The Contribution Of Syed Ali Ashraf, Syed Naquib Al-Attas and Ismail Raji Al-Faruqi to The Islamization Of Knowledge' (University of Dhaka, 2016), h 125.

<sup>22</sup> Sk Foyajul Islam, 'The Contribution Of Syed Ali Ashraf, Syed Naquib Al-Attas and Ismail Raji Al-Faruqi to The Islamization Of Knowledge', h 127.

### 4. Artikel yang Berkaitan dengan Pemikiran dan Kajian Sosial

- 1) On The Ethics Of The Brethren Of Purity and Friends Of Fedelity (Ikhwan al-safa Wa Khilan al-Wafa
- 2) On The Significance Of Reinhold Niebuhr's Ideas Of Society (1964)
- 3) Towards A New Methodology Qur'anic Exegesis (1964)
- 4) On The Raison D'etre Of The Umma
- 5) Nazariyat Islami Dawlat (1960)
- 6) Pakistan and Islamic Imperative (1966)
- 7) The Self In Mu'tazilah Thought (1966
- 8) Science and Traditional Values In Islamic Society (1967
- 9) The problem Of The Metaphysical Status Of Values In The Western and Islamic Traditions (1968)
- 10) The Ideal Social Order In The Arab World (1969
- 11) Forward: Six Basic Economic Principles In Islam (1968)
- 12) The Challenge Of Western Ideas For Islam (1969)
- 13) Introduction, "Proceedings Of The Third National Seminar Of The Association Of Muslim Social Scientist" (1974)
- 14) Internal Dynamics Of The Muslim Community (1975)
- 15) Al-Muslimun Fi America (1976)
- 16) Adapting The Qur'an, "Impact International (1977)
- 17) Moral Values In Madicine and Science (1977)
- 18) Al-Ijtihad Wa al-Ijma'ka Tarafy al-Dinamikiyah Fi al-Islam (1977)
- 19) Islam and The Social Sciences (1977)
- 20) Ab'ad al-Ibadat Fi al-Islam (1977)
- 21) Central Asia Report: Muslim Survive (1977)
- 22) Islam An Architecture (1978)

- 23) Our Moral Dilemma (1978)
- 24) Nahnu Wa al-Gharb (1977)
- 25) On The Metaphysics Of Ethics In Islam (1979)
- 26) Is The Muslim Definable In Terms Of His Economic Persuits? (1979)
- 27) Islamic Renaissance In Contemporary Society (1978)
- 28) Al-Mar'ah al-Muslimah (1979)
- 29) Islamizing The Social Sciences (1979)
- 30) Islam and Tehran Hostages (1979)
- 31) Rights Of Non Muslims Under Islam: Social and Culture Aspects (1979)
- 32) Controversy Over The Moon (1980)
- 33) Siyaghah al-Ulum al-Ijtima'iyah Siyaghah Islamiyah (1979)
- 34) Stream Of Ideas Flows Into Social Sciences (1980)
- 35) Humanitarian and Egalitarian Aspects Of Islamic Law (1980)
- 36) Islamic Ideals In North America (1980)
- 37) The Living Reality Of Faith (1980)
- 38) Islam and Labour (1980)
- 39) Can A Muslim Be Rich? (1980)
- 40) Haquq Ghayr al-Muslimin Fi al-Dawlah al-Islamiyah (1981)
- 41) Jawhar al-Hadarah al-Islamiyah (1981) 🦠 🕒
- 42) Intention and Works In Islam (1976)
- 43) Al-Ab'ad al-Ruhiyah, Wa al-Siyasiayah, Wa al-Iqtisadiyah Wa al-Ijtimi'ah li al-Ibadat, Wa Ahamiyatuha Li Kullin Min al-Ummah Wa al-Fard (1976)
- 44) On The Nature Of Islamic Da'wah (1981)
- 45) Freedom Of Non Muslims In A Islamic State (1982)
- 46) "Islamic" fundamentalism" and The U.S.A" (1982)

- 47) "Aslimah al-Ma'rifah, al-Muslim al-Mua'sir" (1982)
- 48) Islam and The Theory Of Nature (1982)
- 49) Islamic Message and Islamic Vision: A Challenge For Muslims In America (1983)

# 5. Artikel yang Berkaitan dengan Aqidah dan Perbandingan Agama

- a. A Comparison Of The Islamic and Christian Approaches To Hebrew Scripture
- b. Muhadarat Fi Tarikh al-Adyan (1963)
- c. History Of Religious: Its Nature and Significance For Christian

  Education and The Muslim-Christian Dialogue
- d. Islam and Christianity: Prospects For Dialogue (1968)
- e. Islam and Christianity: Diatribe Or Dialogue (1968)
- f. Islam and Christianity: Problem and Perspectives (1968)
- g. Al-Asas al-Mushtarak Bayna al-Islam Wa al-Masihiyah (1976)
- h. The Muslim-Christian Dialogue :A Constructionist View (1977)

# 6. Artikel yang Berkaitan dengan Kebudayaan dan Sejarah Islam

- a. Towards a Historiography Of Pre-Hijrah Islam
- b. Misconceptions Of the Nature Of The Work Of Art In Islam (1970)
- c. On The Nature Of The Work Of Art In Islam (1970)
- d. *Islam and Art (1973)*
- e. Islam As Culture and Civilization (1982)
- f. Al-Islam Wa Fann al-Amarah: Al-Muslim al-Mu'asir (1983)<sup>23</sup>

Pemikiran Ismail Raji al-Faruqi dapat diamati dalam karya-karyanya. Pemikirannya tentang Islam memiliki nilai penting karena dia tertarik dengan dunia Islam, oleh karena itu dia tergolong karakter yang kuat yang merespon

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Sk Foyajul Islam, 'The Contribution Of Syed Ali Ashraf, Syed Naquib Al-Attas and Ismail Raji Al-Faruqi to The Islamization Of Knowledge', h 128.

berbagai pemikiran tentang Islam. Beberapa karya Ismail Raji al-Faruqi telah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia, sehingga memudahkan untuk mempelajari lebih detail karya-karyanya, baik karya Islam, budaya maupun karya Islamisasi Sains<sup>24</sup>.

# E. Kematian Ismail Raji al-Faruqi

Kematian Ismail Raji al-Faruqi dan istrinya mengejutkan seluruh dunia Muslim. Ismail Raji al-Faruqi dan istrinya Louis Lamya dibunuh di rumahnya di Philadelphia pada 27 Mei 1986<sup>25</sup>. Beberapa reaksioner Muslim berspekulasi bahwa pembunuhan itu adalah ulah Liga Pertahanan Yahudi. Menteri Urusan Islam Yordania juga mengklaim bahwa beberapa kelompok ekstremis Zionis beroperasi di Amerika Serikat. Wartawan juga mengatakan bahwa pada tahun 1970-an dan awal 1980-an Ismail Raji al-Faruqi sering berbicara tentang kematian karena berbicara terus terang tentang Palestina, tetapi tidak ada ancaman terbaru. Samuelson, seorang profesor Yudaisme di Temple University, mengatakan pandangan Ismail Raji al-Faruqi unik dan menggugah pemikiran. Masih banyak spekulasi di surat kabar dan majalah tentang kejadian brutal ini. Namun, tidak diragukan lagi bahwa umat Islam khususnya dan dunia pada umumnya telah kehilangan seorang tokoh besar. Kontribusinya tidak hanya ditujukan kepada umat Islam, tetapi juga kepada pemeluk agama lain, terutama melalui program dialog antar agama.<sup>26</sup>

<sup>24</sup> Abdul Sani, *Lintasan Sejarah Pemikiran Perkembangan Modern Dalam Islam* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998), h 265.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Mohammad Shafiq, Growth of Islamic Thought in North America: Focus on Ismail Raji Al-Faruqi Brenwood Mary Land, (USA: Amana Publications, 1994), h 15.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Sk Foyajul Islam, 'The Contribution of Syed Ali Ashraf, Syed Naquib Al-Attas and Ismail Raji Al-Faruqi to The Islamization Of Knowledge' (University of Dhaka, 2016), h 130.

#### **BAB III**

# PROSES ISLAMISASI SAINS OLEH ISMAIL RAJI AL-FARUQI

### A. Konsep Dasar Islamisasi Sains

Makna kata Islamisasi secara luas mengacu pada proses Islamisasi dalam konteks umum yaitu berwujud manusia dan tidak hanya berupa ilmu pengetahuan atau objek lainnya<sup>1</sup>. Istilah Islamisasi juga berarti memberikan beberapa muatan keislaman. Menurut terminologi, Islamisasi memberikan dasar Islam dan tujuan yang diwariskan Islam<sup>2</sup>.

Kata bahasa Indonesia "sains" berasal dari kata bahasa Inggris "science" yang berarti pengetahuan. Kata science berasal dari kata latin scientia (pengetahuan).

Pengetahuan disebut sebagai "knowledge" dalam bahasa Inggris, sedangkan ilmu identik dengan "science". Dalam bahasa Indonesia, kata tersebut diartikan sebagai sains atau ilmu pengetahuan. Ilmu dan pengetahuan sangat sulit dipisahkan satu sama lain karena ada keterkaitan antara keduanya secara semantik dan teknis. Sebagaimana pengertian ilmu dalam kamus bahasa Indonesia, ilmu diartikan sebagai pengetahuan dalam suatu bidang yang disusun secara sistematis menurut metode tertentu dan dapat menjelaskan fenomena tertentu dalam bidang ilmu itu.

Ismail Raji al-Faruqi pertama kali memperkenalkan gagasan Islamisasi sains ketika Institut Internasional Pemikiran Islam didirikan di Virginia pada tahun 1981 dan Konferensi Internasional kedua tentang Pemikiran Islam dan Islamisasi Sains di Islamabad pada tahun 1982. Esposito mengatakan bahwa Islamisasi sains menjadi inti visi Ismail Raji al-Faruqi. Dia percaya bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aziz M. Amin, *Islamisasi Sebagai Isu* (Jakarta: Ulumul Qur'an, 1992), h 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dawam Rahardjo, *Islam Menatap Masa Depan* (Jakarta: P3M, 1989), h 11.

kelumpuhan politik, ekonomi dan agama-budaya umat Islam terutama disebabkan oleh dualisme sistem pendidikan dunia Muslim, hilangnya identitas serta memudarnya visi Islam. Ismail Raji al-Faruqi berkeyakinan bahwa pemecahan masalah ini terletak pada kajian peradaban Islam dan Islamisasi sains.<sup>3</sup>

Lebih lanjut Mulyadi Kartanegara mengatakan bahwa ilmu dan sains tidak berbeda, apalagi sebelum abad ke-19. Namun setelah itu sains menjadi lebih terbatas pada fisik atau indera, sementara ilmu menyusup lebih jauh ke alam nonfisik seperti metafisika<sup>4</sup>. Berbeda dengan pandangan Ismail Raji al-Faruqi yang menganggap ilmu maupun sains sama dan cakupannya tidak terbatas. Islamisasi Sains Menurut Ismail Raji al-Faruqi lebih menekankan pada Islamisasi ilmu-ilmu sosial<sup>5</sup>. Menurut Ahmad Tafsir, pengetahuan adalah semua yang diketahui manusia. Namun menurut Ahmad Tafsir, pengertian tersebut kurang tepat, karena menurut beliau sangat sulit untuk mendefinisikan pengetahuan dalam arti yang benar. Dalam bahasa Indonesia, kata pengetahuan" kadang identik dengan ilmu, kadang juga disebut sebagai pengetahuan sains (pengetahuan akal). Dalam kerangka teoritis, pengetahuan sains memiliki paradigma dan metode tertentu. Paradigmanya adalah paradigma sains sedangkan metodenya disebut metode sains. Paradigma dan metode sains ini bersumber dari filsafat positivisme. Metode sains adalah metode yang didasarkan pada logika dan bukti empiris. Pengetahuan sains memiliki tipologi tertentu yaitu objeknya empiris, paradigma yang digunakan adalah paradigma sains, metode dan kriteria sains bersifat logis dan empiris<sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Esposito John L. dan John O. Voll, *Tokoh-Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer*. Terj. Sugeng Hariyanto, h 41.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mulyadi Kartanegara, *Pengantar Epistemologi Islam* (Bandung: Mizan, 2003), h 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Djamaluddin Ancok & Fuat Nashori Suroso, *Psikologi Islami: Solusi Islam Atas Problem-Problem Psikologi* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), h 115.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ahmad Tafsir, *Ilmu Pendidikan Dalam Perspektif Islam* (Bandung: Rosda, 1991), h 6-7.

Selain itu menurut Ahmad Tafsir dari sudut pandang Islam, pengetahuan terbagi menjadi dua bagian utama, yaitu pengetahuan yang diperoleh dan pengetahuan yang diwahyukan yang sering disebut dengan pengetahuan aqliyah dan pengetahuan naqliyah. Pengetahuan yang diperoleh melalui pencarian dan alat pencariannya adalah indera, akal dan hati. Sedangkan pengetahuan yang diwahyukan diperoleh dengan menerima wahyu yang diturunkan. Kategori pengetahuan yang diwahyukan termasuk Sunnah atau Hadits Nabi. Sedangkan pengetahuan yang diperoleh mencakup banyak bidang pengetahuan yang berbeda<sup>7</sup>.

Apalagi dalam realitas sejarah, kedua jenis pengetahuan ini selalu masuk dalam kurikulum pendidikan Islam. Sementara karena perkembangan intelektual orang modern, mereka lebih menghargai pandangan filsafat rasional, maka pengetahuan yang diwahyukan kurang mendapat perhatian. Ketika pemikiran telah berkembang sejauh ini, hubungan antara pengetahuan yang diperoleh dan pengetahuan yang diwahyukan terputus, menyebabkan pemisahan keduanya (sekularisme). Pemisahan ini menimbulkan konflik baik dalam diri individu maupun dalam masyarakat<sup>8</sup>.

Integrasi kedua pengetahuan ini harus dimulai dengan rekonstruksi falsafah pengetahuan Islam dan juga integrasi sistem pendidikan. Karena menurut pandangan Islam, sebenarnya hakekat pengetahuan itu hanya satu. Namun karena pentingnya pendidikan, pengetahuan satu ini harus ditempatkan pada klasifikasi yang sesuai yaitu pengetahuan yang diwahyukan dan pengetahuan yang diperoleh.

Proses islamisasi sains atau integrasi sains menjadi agenda pembahasan yang menarik karena berkembang dari sudut pandang konstruksi keilmuan yang berkembang di dunia modern. Karena di dunia Islam, sains yang terbentuk secara

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, h 8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, h 9.

metodis dan historis didominasi oleh pengaruh sains yang dikembangkan atas dasar paradigma sains sekuler yang bersumber dari Barat. Oleh karena itu, gagasan redefinisi sains harus diimplementasikan dalam bentuk Islamisasi sains untuk mengembalikan paradigma sains pada basis epistemologis sains Islam. Hal ini juga banyak mendapat perhatian para sarjana Islam pada periode Islam klasik tetapi masa kontemporer terkadang sudah menjadi sesuatu yang tidak dilakukan lagi<sup>9</sup>.

Islamisasi sains adalah upaya membebaskan pengetahuan dari asumsi atau interpretasi Barat terhadap realitas dan kemudian menggantinya dengan pandangan dunia Islam<sup>10</sup>. Islamisasi Sains pada hakekatnya merupakan respon terhadap krisis masyarakat modern karena pendidikan Barat yang didasarkan pada pandangan dunia yang lebih materialistis yang menurutnya pendidikan bukan untuk membuat manusia lebih bijaksana yaitu untuk mengakui dan menerima dirinya sendiri posisi yang sesuai dalam urutan realitas tetapi untuk melihat realitas sebagai sesuatu yang penting secara material bagi seseorang. Oleh karena itu, hubungan masyarakat dengan tatanan realitas bersifat eksploitatif bukan harmonis. Inilah salah satu penyebab munculnya krisis dalam masyarakat modern<sup>11</sup>. Islamisasi sains mencoba mencari akar dari krisis ini. Akar krisis antara lain terletak pada basis pengetahuan yakni konsep atau asumsi dualistis dan sekularis tentang realitas<sup>12</sup>.

Sains dan teknologi modern yang dicapai oleh Barat dipisahkan dari agama dalam perkembangannya, sebagaimana perkembangannya yang pesat dapat

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Amin Rais, Cakrawala Islam: Antara Cita dan Fakta (Bandung: Mizan, 1991), h 89.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Saiful Muzani, "Pandangan Dunia Islam dan Misi Ilmu" Dalam Syed Muhammad Naquib Al-Attas', *Hikmah, Jurnal Studi-Studi Islam*, 1991, h 96.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Abuddin Nata, *Manajemen Pendidikan Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di Indonesia* (Jakarta: Kencana, 2003), h 96.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Abuddin Nata, Manajemen Pendidikan Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di Indonesia, h 97.

diamati di Eropa dan Amerika hingga saat ini. Sains dan teknologi tersebut kemudian digunakan hanya untuk melayani kepentingan manusia yaitu memuaskan nafsu, mengosongkan isi alam untuk memenuhi hasrat konsumtif dan materialistis, menjajah dan menindas bangsa-bangsa lemah, mempertahankan kekuasaan dan untuk tujuan destruktif lainnya. Penyimpangan dari tujuan penggunaan sains tersebut dijawab dengan konsep Islamisasi sains, yaitu upaya menempatkan iptek dalam kerangka Islam sehingga perancangan dan pemanfaatan iptek bertujuan untuk meningkatkan dan memajukan harkat dan martabat manusia, melaksanakan misi dan tujuan khilafah di bumi serta tujuan mulia lainnya. Inilah yang merupakan salah satu tugas Islamisasi Sains<sup>13</sup>.

Kemajuan yang dicapai Barat adalah sesuatu yang sangat luar biasa. Namun, kemajuan ini juga memiliki efek negatif. Menurut Ismail Raji al-Faruqi, akibat paradigma sekuler, ilmu pengetahuan modern menjadi kering bahkan terpisah dari nilai-nilai tauhid yaitu prinsip yang mengandung lima entitas yaitu kesatuan Tuhan, kesatuan alam, kesatuan kebenaran, kesatuan hidup dan kesatuan kemanusiaan. Atau lebih jelasnya sains modern dipisahkan dari nilai-nilai teologis<sup>14</sup>. Oleh karena itu, Islamisasi Sains merupakan upaya reflektif untuk mengislamkan kembali landasan epistemologis sesuai dengan semangat ajaran dan nilai-nilai Islam.

Menurut Ismail Raji al-Faruqi, sikap mayoritas umat Islam yang menerima tertutupnya pintu ijtihad pada akhirnya berujung pada pemisahan wahyu dan akal, pemisahan pemikiran dan perbuatan, pemisahan pemikiran dan kebudayaan bahkan menyebabkan stagnasi keilmuan diantara mereka. Artinya pengaruh negatif yang melekat pada model sains Islam itu sendiri lebih membahayakan

<sup>13</sup> Abuddin Nata, Manajemen Pendidikan Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di Indonesia, h 98-99.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Pardoyo, *'Sekularisasi' Dalam Polemik Sekapur Sirih Nurcholish Madjid* (Jakarta: Temprint, 1993), h 63.

daripada sains Barat. Dengan demikian, gagasan Islamisasi sains menjadi isu yang menarik ketika mencermati kondisi internal keilmuan umat Islam terkait perlakuan sains modern dan paradigma keilmuan filosofis yang berkembang di Barat.

Pentingnya upaya mengislamkan sains didasari oleh adanya perbedaan pemahaman sains antara Barat dan Islam. Ilmu pengetahuan Barat modern membatasi ruang lingkupnya hanya pada hal-hal yang berwujud yaitu dunia yang dapat dirasakan melalui panca indera. Mereka menolak status ontologis objek non-empiris. Ilmuwan Barat modern membatasi bidang ilmunya hanya pada objek-objek yang semula masih merupakan pemisahan antara akal dan agama. Namun sedikit demi sedikit keterbatasan itu mendorong banyak ilmuwan Barat untuk memandang dunia indrawi sebagai satu-satunya realitas yang ada dan tercermin dalam materialisme dan sekularisme yaitu pandangan filosofis yang biasanya berujung pada penolakan terhadap realitas metafisik atau supranatural. Lahirnya sekularisasi ilmu pengetahuan dengan segala konsekuensinya yang berbahaya serta Pemisahan sains dari aspek agama (sekularisasi) telah menimbulkan masalah teologis karena banyak ilmuwan Barat tidak merasa perlu memasukkan Tuhan dalam penjelasan ilmiahnya. 15

Berbeda dengan ilmuwan Barat, umat Islam mengakui bahwa validitas bukan hanya metode pengamatan tetapi juga metode rasional. Dengan kata lain, bukan hanya persepsi inderawi dalam proses pengetahuan, tetapi juga akal dan hati. Dengan kata lain, para cendekiawan Islam percaya bahwa mereka tidak hanya dapat mengetahui objek-objek indera tetapi juga substansi-substansi spiritual (di luar indera). Seperti disebutkan di atas, selain panca indera, ilmuan Islam juga mengenal akal sebagai alat untuk menangkap realitas. Sama seperti

15 Mulyadi Kartanegara, *Mengislamkan Nalar Sebuah Respon Terhadap Modernitas* (Jakarta: Erlangga, 2007), h 9-10.

indera dapat merasakan objek inderawi, demikian pula akal menurut mereka dapat menangkap objek spiritual atau metafisik, yaitu menyimpulkan yang tidak diketahui dari yang sudah diketahui. Dengan demikian, manusia dapat mengetahui keberadaan dan keesaan Tuhan serta hal-hal gaib seperti malaikat, iblis dan akhirat.<sup>16</sup>

Ismail Raji al-Faruqi mendefinisikan Islamisasi sains sebagai upaya mengintegrasikan pandangan-pandangan ilmu yang harus dicari pada awal proses integrasi kehidupan Islam. Integrasi baru ini kemudian dimasukkan ke dalam integritas warisan Islam dengan melakukan eliminasi, menafsirkan, menyesuaikan, menegaskan nilai-nilainya sebagai pandangan hidup Islam dan relevansi secara ekstrak antara Islam dan filosofi, metode dan objeknya<sup>17</sup>.

Menurut Ismail Raji al-Faruqi, ada beberapa alasan utama yang melatarbelakangi program Islamisasi Sains, yakni keadaan realitas di dunia Islam ketika gagasan Islamisasi Sains dipresentasikan. Menurut Ismail Raji al-Faruqi, umat Islam sedang menghadapi beberapa masalah serius yang disebutnya sebagai malaise (krisis) global yang dialami sebagian umat Islam di seluruh dunia. Krisis tersebut mendorong umat Islam ke posisi terendah di antara negara-negara lain. Mereka mengalami pemerasan, penjajahan, tanah mereka disita, mereka dibantai dan dipaksa meninggalkan agama mereka. Pada saat yang sama, ada perbedaan pendapat dan konflik dalam kehidupan politik Islam yang sengaja diciptakan oleh Barat untuk menciptakan ketidakstabilan dan perpecahan lebih lanjut di kalangan umat Islam. Melihat berbagai persoalan yang dihadapi ummat Islam, nampaknya Ismail Raji al-Faruqi berusaha memastikan bahwa proses Islamisasi sains yang dikembangkannya akan menjadi barometer pemulihan umat Islam dari

<sup>16</sup> Mulyadi Kartanegara, Mengislamkan Nalar Sebuah Respon Terhadap Modernitas, h
12.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan*, h 35.

keterpurukan yang dialami mayoritas umat Islam dalam berbagai bidang kehidupan yaitu politik, ekonomi, agama, budaya dan pendidikan. Kemudian Ismail Raji al-Faruqi menjelaskan tujuan dari rencana kerja mengislamkan sains sebagai berikut:

- 1. Penguasaan disiplin ilmu modern
- 2. Penguasaan khasanah Islam
- 3. Penentuan relevansi Islam bagi masing-masing bidang ilmu modern
- 4. Pencarian sintesa kreatif antara khasanah Islam dengan ilmu modern
- 5. Pengarahan aliran pemikiran Islam ke jalan-jalan yang mencapai pemenuhan pola rencana Allah Swt.

Untuk merealisir tujuan-tujuan ini, sejumlah langkah harus diambil menurut suatu urutan logis yang menentukan prioritas-prioritas masing-masing langkah tersebut. Langkah-langkah yang diperlukan untuk mencapai proses Islamisasi Sains yaitu sebagai berikut:

- 1. Penguasaan disiplin ilmu modern: penguraian kategoris
- 2. Survei disiplin ilmu ERSITAS ISLAM NEGERI
- 3. Penguasaan khasanah Islam: Sebuah antologi
- 4. Penguasaan khasanah Ilmiah Islam tahap analisa
- 5. Penentuan relevansi Islam yang khas terhadap disiplin-disiplin ilmu
- Penilaian kritis terhadap disiplin ilmu modern: Tingkat perkembangannya di masa kini
- Penilaian kritis terhadap khasanah Islam: Tingkat perkembangannya dewasa ini
- 8. Survei permasalahan yang dihadapi umat Islam
- 9. Survei permasalahan yang dihadapi umat manusia
- 10. Analisa kreatif dan sintesa

- Penuangan kembali disiplin ilmu modern ke dalam kerangka Islam: Bukubuku daras tingkat universitas
- 12. Penyebarluasan ilmu-ilmu yang telah diislamiskan<sup>18</sup>.

Selain Ismail Raji al-Faruqi, konsep Islamisasi sains juga disampaikan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas. Konsep Islamisasi sains adalah Islamisasi yang berlandaskan paradigma Islam. Gagasan ini pertama kali dikemukakan secara sistematis oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas. Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas, tantangan terbesar yang dihadapi umat Islam adalah bahwa sains modern yang tidak netral telah menyusup ke dalam asumsi-asumsi agama, budaya dan filosofis yang bersumber dari refleksi kesadaran dan pengalaman manusia Barat. Itulah sebabnya Islamisasi sains diawali dengan pembongkaran sumber-sumber kerusakan ilmu. Sains modern membutuhkan pengawasan dan pemeriksaan yang cermat.

Oleh karena itu, Syed Muhammad Naquib al-Attas memaknai Islamisasi sebagai pembebasan manusia dari magis, mitologis, animistik, tradisi budaya bangsa (yang anti-Islam), belenggu sekularisme dalam pemikiran dan bahasa juga pelepasan dari kendali dorongan tubuh seseorang yang biasanya bersifat duniawi dan tidak adil terhadap sifat atau jiwa seseorang. Hakikat Islamisasi dengan demikian adalah proses pembebasan dan proses menuju bentuk aslinya. Oleh karena itu, dalam hal ini terdapat dua metode Islamisasi yaitu bertautan dan berurutan. Pertama adalah menyelesaikan proses pemisahan elemen dan konsep kunci yang membentuk budaya dan peradaban Barat. Kedua, penggabungan unsur-unsur Islam dan konsep-konsep kunci ke dalam semua bidang sains modern yang terkait.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan*, h 98-118.

Dengan demikian, Islamisasi sains membebaskan umat Islam dari belenggu isu-isu anti-Islam. Tujuannya adalah terwujudnya kerukunan dan kedamaian dalam dirinya (fitrah). Islamisasi melindungi umat Islam dari sains palsu dan mengembangkan kepribadian Muslim sejati. Oleh karena itu, Islamisasi sains tidak dapat dicapai hanya dengan menempelkan (merek) sains dengan prinsip-prinsip Islam. Ini hanya akan memperburuk keadaan selama virus masih ada di tubuh sains. Islamisasi sains merupakan konsep fundamental yang terkait dengan pandangan dunia Islam untuk membawa Islam kembali ke peradaban dunia yang jaya.

# B. Akar Pemikiran Islamisasi Sains

Sebelum membahas alasan mendasar mengapa Ismail Raji al-Faruqi mengangkat gagasan Islamisasi sains, mari kita jelaskan peradaban dan kondisi pada masa itu. Hal ini dimulai dengan majunya peradaban di dunia Barat, menjadikannya kiblat peradaban bangsa-bangsa di dunia. Kemajuan pesat tersebut tidak lepas dari kemajuan perkembangan intelektual di dunia Islam. Islam berada pada puncak kejayaannya karena ilmu pengetahuan berkembang begitu pesat sehingga pengaruhnya dapat dirasakan oleh non-Muslim yang tanahnya berada di bawah kendali Islam pada saat itu. Pada saat dunia Islam berada di puncak kejayaan dan kemajuan pesatnya, situasi di Barat justru sebaliknya. Barat telah mengalami kegagalan dalam berbagai bidang kehidupan, seperti ekonomi, sosial, politik dan khususnya bidang sains. Namun karena orang Barat bijak memanfaatkan situasi dan kesempatan yang ada, mereka bisa mewariskan ilmu yang dimiliki masyarakat muslim.

Peluang bagi Barat memang sangat baik karena pemerintahan Islam dikenal sebagai pemerintahan yang toleran terhadap pemeluk agama selain Islam. Negara-negara Barat melihat peluang unik untuk berinteraksi dengan umat Islam

dan menggunakannya sebanyak mungkin untuk mentransfer ilmu pengetahuan. Adapun Tentang jalur yang menjembatani transformasi ilmu ini antara lain melewati Andalusia (Spanyol), Sisilia (Italia) dan Perang Salib.<sup>19</sup>

Penaklukan muslim atas Spanyol terjadi pada tahun 711 M dipimpin oleh komandan Muslim Tariq bin Ziyad. Komandan Tariq bin Ziyad berhasil melumpuhkan pasukan Raja Roderick penguasa Spanyol saat itu. Pasca pendudukan Spanyol, umat Islam membawa stabilitas dan perkembangan penuh di sana, sehingga peradaban Andalusia (Spanyol) bersesuaian dengan peradaban dunia Islam. Kekuasaan politik Islam di Andalusia berlangsung hingga tahun 897 H/1492 M. Pada waktu itu, non-muslim masih bebas untuk mengikuti agama mereka sendiri. Gerakan penerjemahan karya-karya intelektual Islam juga semakin intensif pada periode ini. Penaklukan Islam memang merupakan revolusi luar biasa yang menawarkan solusi atas permasalahan yang dihadapi bangsabangsa Eropa pada abad pertengahan (masa kegelapan).<sup>20</sup>

Rute selanjutnya adalah melalui Italia, di mana kontak ke Tunisia dibuat. Islam memerintah Sisilia secara permanen dari tahun 289-483 H/902-1091 M. Gerakan budaya dan perkembangan umat Islam di segala bidang membuat para penguasa Kristen memahami keunggulan Islam. Sekolah kedokteran tertua di Eropa ada di Salerno (Italia) dan kemudian berkompetisi di Montpellier, Prancis, yang juga dekat dengan sumber Arab dan Yahudi. Bahasa Arab adalah media utama pemikiran ilmiah, diajarkan secara sistematis di beberapa universitas dan sekolah Eropa, terutama di Toledo (Spanyol), Napoli dan Bologna (Italia), Narbonne dan Paris (Prancis). Oleh Oleh karena itu, tidak mengherankan jika ada

<sup>19</sup> Ahmad Choirul Rofiq, *Mengembalikan Supremasi Ilmu Pengetahuan Dunia Islam* (Cendekia, 2013), h 29-30.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ahmad Choirul Rofiq, Mengembalikan Supremasi Ilmu Pengetahuan Dunia Islam, h 30.

pepatah: "Jika orang Yunani adalah bapak metode ilmiah, maka orang Islam adalah bapak angkatnya". <sup>21</sup>

Dampak perang salib tidak boleh dilupakan saat transfer ilmu pengetahuan. Perang salib terjadi antara tahun 1095 dan 1291 M. Meski perang nampaknya berlangsung lama, masa damai ternyata lebih lama dari masa perang, sehingga terjalin hubungan persahabatan antara kedua belah pihak. Awalnya tentara salib datang ke Tanah Suci dengan keyakinan bahwa pangkat mereka jauh lebih tinggi daripada penduduk asli, tetapi ketika mereka bertemu muka, mereka melihat betapa maju dan makmurnya Timur. Menurut Oemar Amir Hoesen, ketika tentara salib berkuasa, setiap kali tentara salib kembali ke Eropa, mereka membawa serta produk peradaban Islam berupa buku-buku ilmiah, alat kedokteran, kompas dan hasil kemajuan Islam. Oleh karena itu, jelas bahwa orang Eropa juga terlibat aktif dalam transfer sains dan budaya Islam selama Perang Salib, yang menjadi tonggak kebangkitan mereka setelah kemundurannya di abad pertengahan.

Periode kebangkitan Barat dari masa kegelapan disebut *Renaissance*. *Renaissance* berarti kelahiran kembali, Re berarti kembali dan Naitre berarti kelahiran. Istilah ini berarti bahwa ada sesuatu yang ditinggalkan atau dilupakan orang dan sekarang dilahirkan kembali atau digunakan kembali. Kata *Renaissance* secara longgar dapat diartikan sebagai masa transisi atau peralihan antara abad pertengahan ke abad modern yang ditandai munculnya berbagai kreasi baru yang

<sup>21</sup> Ahmad Choirul Rofiq, Mengembalikan Supremasi Ilmu Pengetahuan Dunia Islam (Cendekia, 2013), h 30-31.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ahmad Choirul Rofiq, Mengembalikan Supremasi Ilmu Pengetahuan Dunia Islam, h 32.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Sri Suyanta, *Transformasi Intelektual Islam ke Barat*, Islam Futura, Vol. X No.2 2011, h 29-30.

terinspirasi dari budaya Eropa klasik (Yunani dan Romawi) dan lebih bersifat sekuler.<sup>24</sup>

Abad Pertengahan adalah masa ketika Barat mengalami masa kegelapan. Pemaksaan agama oleh penguasa dan pemuka agama menimbulkan persekusi massal terhadap orang-orang yang secara sadar menentang atau melawan keyakinan penguasa. Di Spanyol terdapat museum Inkuisisi bernama Seville Castillo San Jorge yang memiliki patung menyiksa orang yang tidak patuh dengan berbagai metode penyiksaan. Ingatan akan siksaan ini membuat masyarakat barat tidak lagi percaya pada agama sebagai dasar seluruh kehidupan mereka. Bukan hanya tentang penyiksaan, abad pertengahan juga memperlambat perkembangan ilmu pengetahuan. Penemuan yang tidak sesuai dengan gereja segera dibuang.

Aturan gereja sangat kuat dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pola pikir masyarakat yang telah didoktrinasi oleh gereja. Manusia selalu terikat pada suatu tujuan akhir. Dengan berbagai kesulitan yang ditimbulkan kerajaan atas dasar gereja ini, muncul gerakan budaya yang mereformasi di Italia pada pertengahan abad ke-14 yang awalnya di bidang psikologis, sosial dan gereja. Sebelum gereja memainkan peran penting dalam pemerintahan, para ksatria hidup untuk kemewahan, kemegahan, dan ketenaran. Tetapi ketika supremasi gereja mulai bekerja, mereka tidak lagi memperoleh hal-hal seperti itu sehingga semangat *Renaissance* muncul<sup>25</sup>.

Faktor-faktor yang memicu lahirnya *Renaissance* akibat runtuhnya jaringan sosial lama akibat perpecahan (perang agama) dan tumbuhnya elit-elit spesialis baru. *Renaissance* juga muncul dari timbulnya kota-kota perdagangan yang makmur dan mengubah perasaan pesimis (abad pertengahan) menjadi

<sup>25</sup> Saifullah 'Renaissance dan Humanisme Sebagai Jembatan Lahirnya Filsafat Modern' Jurnal Ushuluddin, Vol. XXII No.2 2014, h 134.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Saifullah, 'Renaissance dan Humanisme Sebagai Jembatan Lahirnya Filsafat Modern' Jurnal Ushuluddin, Vol. XXII No.2 2014, h 133.

perasaan optimis. Hal ini juga menyebabkan dihapuskannya sistem stratifikasi sosial masyarakat agraris feodal. Ada keinginan untuk melepaskan diri dari ikatan feodal dan menjadi masyarakat yang bebas, termasuk kebebasan untuk melepaskan diri dari ikatan agama untuk mencari kemerdekaan melalui kemajuan. Antroposentrisme menjadi cara hidup dimana humanisme menjadi arus utama pemikiran filosofis. Antroposentrisme adalah gagasan bahwa segala sesuatu diukur oleh manusia dan bukan Tuhan. Pada saat yang sama, humanisme adalah gerakan yang bertujuan untuk mengungkapkan kembali nilai-nilai kemanusiaan. Selain itu, dukungan dari keluarga pedagang kaya membantu menyebarkan semangat *Renaissance* ke seluruh Italia dan Eropa. Alasan utama lahirnya *Renaissance* adalah keterkejutan orang Eropa ketika melihat runtuhnya Kekaisaran Romawi Timur akibat ummat Islam.<sup>26</sup>

Keadaan peradaban Barat membaik dengan gerakan transfer sains terus menerus dari Islam. Kondisi ini bertentangan dengan situasi dalam Islam. Islam mengalami kemunduran ketika dinasti Abbasiyah mengalami kemunduran karena beberapa faktor, salah satunya adalah ancaman dari luar yaitu perang salib dan serbuan tentara Mongol.<sup>27</sup> Segala bidang kehidupan termasuk pendidikan Islam telah hancur dan tidak bisa lagi diperhatikan oleh para pelajar. Islam kembali menemukan dirinya dalam suasana keterpurukan di berbagai bidang seperti politik, ekonomi dan khususnya ilmu pengetahuan.

Mengingat keadaan pendidikan Islam yang memprihatinkan, beberapa pembaharu muslim yang sangat prihatin termasuk Muhammad Ali Pasha, Muhammad Abduh dan Sir Sayyid Ahmad Khan, mengikuti model pendidikan yang dikembangkan Barat karena Barat dianggap berhasil mengembangkan

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Saifullah'Renaissance dan Humanisme Sebagai Jembatan Lahirnya Filsafat Modern' Jurnal Ushuluddin, 22 No.2 2014, h 134-135.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Badri Yatim, *Sejarah Peradaban Islam: Dirasah Islamiyah II* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008), h 79-85.

pendidikan. Sementara itu, Islam sedikit demi sedikit mengikuti jejak para pembaharu tersebut, sehingga mereka berusaha meniru corak pendidikan Barat dalam berbagai dimensinya, termasuk pemikiran-pemikiran yang melandasi keberadaan pendidikan.<sup>28</sup>

Pendidikan Barat yang digunakan oleh pendidikan Islam, meskipun maju, tetap tidak layak dijadikan model kehidupan manusia untuk memajukan peradaban Islam yang damai. Peniruan ini tidak dapat membawa kita untuk mencapai tujuan di segala bidang. Bahkan, hal ini menyebabkan deIslamisasi lapisan atas masyarakat muslim dan demoralisasi lapisan lainnya. <sup>29</sup> Ciri-ciri sistem pendidikan Barat mencerminkan gagasan dan budaya abad ke-18 dan ke-19 yang ditandai dengan isolasi agama, sekularisme, materialisme, non-wahyu dan penghapusan nilai-nilai etika. Di Barat, sains hanya didasarkan pada akal dan indera, jadi sains itu hanya mencakup hal-hal yang hanya bisa diindera dan dinalar semata. <sup>30</sup>

Fakta lain bahkan lebih buruk. Sebagian besar penerapan pendidikan di dunia Islam sudah mengikuti model pendidikan yang dikembangkan oleh Barat sebagai alasan untuk maju, namun kenyataannya justru bertolak belakang dengan harapan. Umat Islam yang merasa dirugikan, di satu sisi mengorbankan petunjuk Wahyu hanya untuk mengikuti contoh, namun di sisi lain tidak menghasilkan sesuatu yang berarti dalam pembangunan peradaban Islam. Hasil pendidikan yang dicapai masih belum mampu menggerakkan pembangunan peradaban Islam.<sup>31</sup>

<sup>28</sup> Abu Muhammad Iqbal, Pemikiran Pendidikan Islam: Gagasan-Gagasan Besar Para Ilmuwan Muslim, h 634.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan*, h 9.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Abu Muhammad Iqbal, Pemikiran Pendidikan Islam: Gagasan-Gagasan Besar Para Ilmuwan Muslim, h 635.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Abu Muhammad Iqbal, Pemikiran Pendidikan Islam; Gagasan-Gagasan Besar Para Ilmuwan Muslim, h 636.

Pengamatan Ismail Raji al-Faruqi tentang posisi umat Islam di seluruh dunia dan akar penyebab dari situasi ini. Dia menunjukkan bahwa tidak ada bangsa lain yang pernah mengalami kekalahan atau penghinaan seperti umat Islam. Muslim dikalahkan, dibantai, dijajah, dirampok dan dipaksa pindah agama. Lebih penting lagi, mereka sekular dan deIslamisasi dengan berbagai cara yang dilakukan musuh mereka. Media global menggambarkan muslim sebagai penjahat, teroris, tidak beradab, fanatik dan fundamentalis.

Dalam hal kekuatan politik, konspirasi kolonial sangat mempengaruhi umat Islam karena berhasil memecah belah umat menjadi sekitar lima puluh negara-bangsa dan mengadu domba satu sama lain. Penjajah telah meninggalkan waktu, kedamaian, dan sumber daya yang dibutuhkan untuk mengasimilasi warga sendiri ke dalam serikat yang lebih besar. Selain itu, musuh menciptakan negara asing yang bermusuhan didalam umat untuk mengalihkan kekuatan umat Islam dari rekonstruksi dan menggunakan sumber daya mereka sebagai basis untuk kolonialisme dan kepentingan politik asing. Akhirnya, ketika tiba waktunya untuk mengakhiri pemerintahan kolonial, mereka menyerahkan kekuasaan kepada tentara yang secara sistematis telah di Barat-baratkan. Secara politik, umat menderita banyak masalah terutama karena konspirasi eksternal.

Dari segi ekonomi masyarakat muslim, terlihat jelas bahwa masyarakat ini terbelakang. Tidak ada negara muslim yang sepenuhnya mandiri dalam kebutuhan dasarnya. Meskipun terdapat beberapa inisiatif pembangunan industri di negaranegara muslim, kekuatan kolonial berhasil membuat ini bergantung pada sumber daya mereka dan dengan demikian gagal memberikan kontribusi bagi perbaikan ekonomi umat. Aspek ekonomi dari negara-negara Islam yang lain adalah kemerdekaan. Namun, untuk melemahkan kekuatan umat Islam, kekuatan kolonial berusaha mengusir para petani Muslim dari desa mereka dengan janji-

janji palsu tentang kehidupan yang lebih baik di kota. Akhirnya para petani bermigrasi ke kota-kota dan menjadi korban agitator politik yang mendapatkan keuntungan dengan memanfaatkan keadaan mereka yang tidak menguntungkan.

Di bidang budaya, akar penyebab penurunan ini sebagian besar terletak pada meluasnya buta huruf, kebodohan dan takhayul di kalangan umat Islam. Selain itu, peniruan buta terhadap Barat oleh para pemimpin Muslim Barat juga menyebabkan melemahnya basis iman dan budaya umat Islam biasa. Lebih penting lagi, sistem pendidikan sekuler didirikan yang mengajarkan nilai-nilai dan metode Barat. Akibatnya, sekelompok lulusan baru yang bodoh dan curiga terhadap warisan Islam mereka, muncul di komunitas Muslim dan mulai mendominasi umat. Akhirnya keretakan mulai terbentuk di wilayah umat yang terbagi menjadi Barat sekuler dan lawan sekuler. Itu juga merupakan bagian dari agenda kekuatan kolonial ketika mereka ingin mengubah kaum sekuler Barat menjadi pengambil keputusan dalam masyarakat Muslim. Para penjajah dan pendukungnya memenuhi kehidupan sehari-hari umat Islam dengan budaya dan media Barat termasuk surat kabar, majalah, radio dan televisi yang berdampak negatif terhadap umat Islam dan menghancurkan budaya Islam. Institusi dan kebiasaan sosial Barat diperkenalkan ke dalam semua aspek kehidupan Muslim. Pria dan wanita Muslim mulai merasakan keinginan untuk mengikuti dekadensi Barat, ketelanjangan yang bertahap, amoralitas dalam pakaian dll. Meskipun demikian, yang disebut elit Muslim mencoba menjadi modern atau barat, meskipun mereka sendiri biadab. Mereka membuat sesuatu untuk diri mereka sendiri yang bukan Islam atau Barat.

Setelah mengamati kesulitan umat Islam, Ismail Raji al-Faruqi memusatkan perhatian pada akar permasalahannya. Dia kemudian mengidentifikasi penyebab utama masalah ini sebagai kemunduran intelektual dan

metodologis terutama karena sistem pendidikan di dunia Islam saat ini dan kurangnya pemahaman Islam. Akibatnya, para cendekiawan dan intelektual Islam berusaha untuk memenuhi kebutuhan mereka dalam ilmu-ilmu sosial Barat, tanpa menyadari bahwa Barat telah membangun ilmu-ilmu tersebut sesuai dengan keadaan dan tujuannya sendiri dan berakar pada pandangan dunia ideologis. Akibatnya, ilmu-ilmu saat ini cenderung mencerminkan nilai-nilai, konsep dan kepercayaan Barat yang mendasari semua aspek perilaku, tindakan dan institusi sosial Barat didirikan. Meskipun disiplin ini dapat diterima dan sesuai dengan tujuan Barat, namun cenderung bertentangan dengan nilai dan peraturan Islam<sup>32</sup>.

Terlepas dari ekspansi besar yang terjadi di bidang pendidikan di masyarakat Muslim, pendidikan di negara-negara Muslim adalah yang terburuk. Sejak era kolonial, sistem pendidikan sekuler telah mencapai dominasi yang luar biasa, mendorong sistem pendidikan Islam keluar dari lapangan. Setelah kemerdekaan, pemerintah pusat mendorong sistem pendidikan sekuler dengan mengadopsinya, menyediakan dana publik dan lebih lanjut menyekularisasikannya atas nama nasionalisme dan patriotisme daerah. Di sisi lain, negara-negara Muslim yang kaya juga menghadapi masalah sekuler dengan peningkatan mahasiswa, fakultas dan institusi modern. Meskipun banyak alokasi atas nama modernisasi, tidak ada kemajuan signifikan dalam kualitas pendidikan dan orientasi Islam siswa dan guru. Di mana-mana mencoba meniru model pendidikan Barat secara membabi buta berdasarkan slogan umum "Barat adalah yang terbaik", dengan asumsi bahwa warisan Islam tidak dapat lagi mengarahkan perbaikan sistem pendidikan di zaman modern.

Mengenai kurangnya visi Islam, umat Islam tidak membuat perbaikan yang signifikan dalam pendidikan selama dua abad terakhir karena mereka tidak

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Stenberg Leif, 'The Islamization of Science: Four Muslims Positions Developing an Islamic Modernity', dissertation, al-qiyam 1 no. 3 (Lund University Sweden, 1996), h 154.

memiliki semangat dan visi keagamaan dan tidak termotivasi oleh semangat dan visi Islam, sehingga mereka mencari ilmu bukan demi Tuhan, tetapi karena alasan materialistis, egois atau nasionalistis. Oleh karena itu, mereka memperoleh semua pengetahuan yang tersedia di Barat atau mengasimilasi apa yang mereka pelajari untuk dimasukkan ke dalam pandangan Islam tentang pengetahuan dan kebenaran, seperti halnya Muslim kuno mempelajari dan mengislamkan sains Yunani kuno, Persia dan India.

Ismail Raji al-Faruqi lebih lanjut menyatakan bahwa pendidikan di dunia Islam tidak memiliki visi. Lagi pula, kepemimpinan mereka tidak memiliki perspektif seperti Barat dan tidak menganut perspektif Islam. Yakni, ketidaktahuan yang disengaja, kemalasan dan ketidakpedulian. Di dunia Islam, kepemimpinan pendidikan tanpa budaya dan tanpa alasan. Nasionalisme telah mengilhami universitas-universitas Barat selama 200 tahun terakhir ketika Romantisisme menggantikan Tuhan Kristen yang mati dengan "nasionalisme" sebagai realitas otentik tertinggi. Bagi umat Islam tidak ada realitas hakiki selain Allah Swt. Itulah mengapa kesetiaan tertinggi kepada negara-bangsa tidak mungkin dan itu adalah penghujatan. Apapun hubungan seorang Muslim dengan warisan dan masa lalunya, tidak mungkin baginya untuk bernostalgia dalam arti yang sama seperti Eropa yang menggantikan agama Kristen dengan nasionalisme.<sup>33</sup>

Selain itu merujuk pada visi Islam, Ismail Raji al-Faruqi menjelaskan bahwa akar dari malaise tersebut terdapat pada pengaruh pembentukan dunia pemikiran berdasarkan visi kebebasan dunia Islam, yaitu pemikiran dari Barat. Disiplin yang berkaitan dengan ilmu humaniora, ilmu sosial dan ilmu alam,

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ismail Raji Al-Faruqi, *Islamization Of Knowledge: General Principles and Work Plan*, ed. by Abdul Hamid Abu Sulayman (Virginia: International Institute of Islamic Thought, 1988), h

diperkenalkan yang merupakan pengenalan untuk Islam. Di bidang sains hal ini menyebabkan lahirnya metode-metode baru karya ilmiah. Hasilnya adalah ketergantungan pada penelitian non-Islam dan produksi pengetahuan yang bertentangan dengan klaim Islam. Oleh karena itu, masalah yang dihadapi umat dikenal juga dengan melemahnya ruh dan buruknya pandangan.<sup>34</sup>

Sayyid Qutb, seorang pengkritik keras pemikiran dan sistem pendidikan Barat modern. Menyatakan bahwa beberapa orang Barat yang lebih tercerahkan menyadari bahwa peradaban Barat yang materialistis mengancam kelangsungan hidup seluruh umat manusia. Hal ini telah menimbulkan kekhawatiran yang tak henti-hentinya di dunia manusia. Persaingan tanpa akhir, perselisihan berkepanjangan dan kemerosotan semua sifat manusia. Dan terlepas dari semua keberhasilan sains, yang dapat membawa kebahagiaan, kedamaian dan kepuasan manusia, bukankah dasar filosofi hidup Barat murni materialistis dan oleh karena itu tidak cocok untuk membimbing orang di jalan menuju kesempurnaan. 35

Pemikiran serupa juga dikemukakan oleh ulama Islam kontemporer lainnya seperti Profesor Mumtaz Ali, menambahkan alasan lain untuk masalah saat ini. Dia mengaitkan alasannya dengan kurangnya visi Islam tentang kehidupan. Ia menjelaskan hal ini dengan pertanyaan sederhana: Mengapa kita membutuhkan visi dalam hidup kita? Jawabannya adalah kita ingin kesejahteraan dunia ini bergantung pada penglihatan yang sepenuhnya benar dan nyata. Pandangan hidup Islam tidak didasarkan pada dugaan atau spekulasi tetapi pada pengetahuan sadar akan Al-Qur'an dan Sunnah. Setiap visi kehidupan yang dikembangkan di tempat lain yang diwahyukan dalam Al-Qur'an dan Sunnah didasarkan pada ketidaktahuan karena manusia tidak memiliki pengetahuan dan

<sup>34</sup> Stenberg Leif, 'The Islamization of Science: Four Muslims Positions Developing an Islamic Modernity', h 162.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Muhammad Mumtaz Ali, *The History and Philosophy of Islamization of Knowledge; A Preliminary Study of the Pioneers Thought* (Malaysia: IIUM Press, 2010), h 105.

kemampuan untuk mengembangkan visi hidupnya sendiri. Al-Qur'an dan As-Sunnah memuat pedoman hidup Syariah yang menggambarkan nilai-nilai ketuhanan dan universal di mana masyarakat yang sehat dikembangkan dengan nilai-nilai kemanusiaan. Sebagaimana umat Islam mengabaikan pesan dan misi Islam, sehingga mereka mengabaikan visi sejati kehidupan Muslim yang berkontribusi besar pada kejatuhan mereka.<sup>36</sup>

Alasan lain diberikan oleh Ibn Khaldun dalam Muqadimah dan Sayyid Maududi dalam gerakan Islam; Dinamika Nilai, Kekuasaan dan Perubahan". Keduanya berpendapat bahwa ketiadaan ijtihad dan kepemimpinan yang dinamis adalah penyebab utama kemunduran Islam. Mereka menjelaskan bahwa maju mundurnya suatu bangsa dan peradaban bergantung pada peran pemimpin dan ilmuwan dalam masyarakat. Klaim ini didukung penuh oleh bukti empiris baik dari Barat maupun dunia Islam. Sayangnya, perhatian masyarakat telah bergeser dari tugas kepemimpinan. Mereka tidak dapat memahami hal-hal duniawi dengan sifat-sifat duniawi yang baik. Karena kurangnya kepemimpinan politik dan intelektual, maka umat Islam di seluruh dunia saat ini menghadapi kemerosotan<sup>37</sup>.

Abdul Hamid Abu Sulaiman, pelopor gerakan Islamisasi sains dan Presiden Dewan Pendanaan Institut Internasional Pemikiran Islam, menegaskan bahwa akal adalah unsur yang bekerja pada tataran yang lebih mendasar dan memenuhi syarat untuk memperoleh pemahaman atau program untuk mencapai hasil nyata. Oleh karena itu, mayoritas pemikir Islam menyadari bahwa semua tantangan zaman kita bersifat intelektual dan harus didiskusikan secara intelektual dan strategis melalui ijtihad.<sup>38</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ismail Raji Al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan, h 44.

 $<sup>^{\</sup>rm 37}$  Ismail Raji Al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan, h 46-47.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Muhammad Mumtaz Ali, The History and Philosophy of Islamization of Knowledge; A preliminary Study of the Pioneers Thought, h 180.

Setelah mayoritas pemikir Muslim mengidentifikasi penyebab fundamental kemunduran umat Islam, Ismail Raji al-Faruqi mulai mencari cara untuk menyelamatkan umat dari krisis ini dan muncul dengan ide Islamisasi sains sebagai sarana Islamisasi secara lebih luas dan kebangkitan umat.

Pada dasarnya ada tiga dimensi Ismail Raji al-Faruqi dalam usahanya menerapkan gagasan Islamisasi Sains yaitu:

- (i) Diseminasi visi Islam secara luas oleh organisasi, seminar dan konferensi
- (ii) Islamisasi sistem pendidikan di semua negara Muslim
- (iii) Inovasi bahasa Inggris Islami. Bahkan, segala sesuatu berusaha dibuat dari sudut pandang reformasi. *Al-Tawhid: Its Imlications for Thought and Life* dianggap sebagai cetak biru untuk mencapai agenda reformasinya.

Ismail Raji al-Faruqi tidak menganggap iman sebagai perbuatan, keputusan dan resolusi untuk menerima atau bersandar serta sebagai sesuatu yang tidak dikenal diterima kebenarannya. Sebaliknya, itu adalah sesuatu yang terjadi pada seseorang ketika kebenaran, fakta-fakta dari masalah menyerang orang tersebut dan meyakinkannya tanpa keraguan akan kebenarannya. Oleh karena itu, iman dan yaqin (kepastian) adalah sinonim, karena sebelum mencapai yaqin seseorang dapat mengingkari dan mempertanyakan kebenaran. Tetapi ketika diterima, kebenaran itu ditegakkan dan meyakinkan<sup>39</sup>.

Ide ini dikonfirmasi oleh John Esposito dan John Voll. Mereka mengatakan dalam pembuat kontemporer Islam bahwa Ismail Raji al-Faruqi percaya bahwa Islam harus direformasi. Namun, Ismail Raji al-Faruqi memulai misinya terutama dengan membangkitkan kesadaran di kalangan intelektual Muslim tentang krisis umat dan juga menunjukkan aspek negatif dari dominasi Barat di semua bidang kehidupan, terutama di bidang pendidikan. Ia mencoba

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Ibrahim Zakyi, 'The Martin Luther of Islam?: Ismail Raji Al-Faruqi Impact on Contemporary Islamic Intellectualism', *American Jurnal of Islamic Social Sciences*, 31, no. 1, h 3.

menunjukkan bagaimana umat Islam secara membabi buta meniru Barat atas dasar bahwa umat Islam tidak dapat bersaing dengan Barat dan tidak dapat memperbaiki keadaan mereka tanpa bantuan Barat. Cara berpikir seperti ini pada akhirnya membuat umat Islam mengabaikan peran Islam sebagai sumber segala kemajuan yang inovatif dan kreatif.

Untuk meningkatkan kesadaran, Ia menyelenggarakan banyak konferensi di seluruh dunia. Misalnya, pada tahun 1977 diadakan konferensi di Lugano, Swiss yang merupakan inisiatif dari Asosiasi Ilmuwan Sosial Islam (AMSS). Konferensi tersebut merupakan konferensi menuju pembentukan Institut Internasional Pemikiran Islam (IIIT) yang menunjukkan sebagian keberhasilan misi Ismail Raji al-Faruqi. Konferensi tersebut dihadiri oleh 30 pemimpin gerakan Islam dan cendekiawan Islam dari berbagai disiplin ilmu dari seluruh dunia. Ismail Raji al-Faruqi, Taha Jabir al-Alwani dan Syyed Hossein Nasr menjelaskan krisis Islam yaitu krisis pemikiran dan intelektual. Mengenai keberhasilan konferensi, Ismail Raji al-Faruqi berpendapat bahwa para peserta sepakat bahwa krisis yang dihadapi umat saat ini bersifat intelektual - krisis pemikiran - dan solusi harus dicari dalam kerangka itu. Para peserta seminar juga menyatakan bahwa cara berpikir dan metode Islam harus diprioritaskan dalam upaya reformasi dan perlu dibentuk badan khusus untuk melakukan penelitian di bidang ini. 40

Rekomendasi peserta untuk membentuk pemikiran tertentu saat melakukan berbagai studi disetujui sehingga Institut Pemikiran Islam Internasional didirikan pada tahun 1981 di Herndon, Virginia. Pada tahap awal institut tersebut, ia menghasilkan Islamisasi sains: prinsip umum dan rencana kerja sebagai rencana untuk menghasilkan ide. Kemudian, menurut Ismail Raji al-Faruqi, edisi pertama buku ini merupakan hasil Konferensi Internasional Kedua tentang Islamisasi Sains

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Stenberg Leif, The Islamization of Science: Four Muslims Positions Developing an Islamic Modernity, h 154.

di Islamabad, Pakistan pada tahun 1982. Konferensi ini terselenggara atas kerjasama Institut Pemikiran Islam Internasional dan Universitas Islam International dari Islamabad. Setelah konferensi di Pakistan, staf departemen memutuskan untuk menerbitkan rencana rinci sebagai panduan bagi para intelektual dan mahasiswa Muslim di bidang Islamisasi sains. Rencana kerja terus berkembang, Edisi kedua berfokus pada krisis pikiran yang mencakup dua dimensi dasar. Pertama menyangkut proses pemikiran intelektual dan yang kedua menyangkut umat dan warisan mereka.

IIIT terus memperluas kegiatannya. Selain konferensi tahun 1982 yang diadakan di Islamabad, IIIT mengadakan dua konferensi penting lainnya. Pertama terjadi pada tahun 1984 di Kuala Lumpur Malaysia, bekerja sama dengan Kementerian Pemuda dan Kebudayaan dan yang kedua pada tahun 1986 di Khartoum, Sudan dan kemudian bekerja sama dengan Universitas Khartoum. Pertama adalah konferensi di Malaysia yang dihadiri oleh Perdana Menteri Mahatir Muhammad yang memberikan presentasi dan menyatakan dukungannya terhadap Islamisasi sains yang disampaikan oleh IIIT. Kesuksesan IIIT di Malaysia juga berujung pada berdirinya *International Institute of Islamic Thought Malaysia* (IIITM). Koneksi juga dilakukan ke beberapa organisasi dan universitas di Amerika Serikat dan Inggris Raya. IIIT memiliki jaringan distributor dan kantor lokal di seluruh dunia, terutama di Eropa, Timur Tengah dan Asia. Beberapa distributor dan kantor lokal yang baru didirikan berlokasi di negaranegara Muslim terutama di Timur Tengah. Banyak proyek Institut dilakukan di universitas-universitas Mesir seperti Universitas Kairo dan Universitas al-Azhar.

Meski kesadaran akan krisis semakin meningkat di kalangan intelektual Muslim melalui seminar dan konferensi, Ismail Raji al-Faruqi mencoba menyampaikan pesan tersebut melalui berbagai publikasi. Ini termasuk *American* 

Journal of Islamic Social Sciences (AJISS), jurnal kuartal yang diterbitkan oleh IIIT dengan asosiasi ilmuwan sosial Islam. Jurnal ini berperan penting dalam menyebarkan gagasan Islamisasi sains. Ini juga bertujuan untuk bertindak sebagai jembatan bagi para intelektual dan cendekiawan Muslim di seluruh dunia untuk mempengaruhi pengembangan pendekatan ilmiah di bidang ilmu sosial dan studi humaniora Islam. Bersama yayasan Islam Leicester UK, lembaga ini menerbitkan kamus kajian umat Islam. Oleh karena itu, IIIT telah mengembangkan jaringan distribusi yang luas untuk menyebarkan gagasannya di kalangan umat Islam.

Islamisasi sains Ismail Raji al-Faruqi memegang posisi penting bagi para pendukung ide-ide yang disampaikan oleh publikasi IIIT, terutama mereka yang berpartisipasi dalam konferensi yang diselenggarakan oleh lembaga dan menerbitkan artikel dan monograf di dalamnya. Sumber referensi utama dalam teks-teks yang dicetak dan diterbitkan oleh IIIT adalah Al-Quran dan banyak referensi sunnah.

Setelah upaya Ismail Raji al-Faruqi untuk meningkatkan kesadaran serta memperkenalkan rencana Islamisasi Sains di kalangan intelektual dan cendekiawan Muslim, langkah Ismail Raji al-Faruqi selanjutnya dalam proyek Islamisasi sains adalah mengislamkan system pendidikan di negara-negara Muslim. Cendikiawan Islam modern telah mempertimbangkan hal ini, mengatakan bahwa salah satu alasan utama dibalik kemunduran umat Islam terletak pada upaya memanasi dan pengaruh pendidikan Barat di negara-negara Muslim.

# C. Konstruksi dan Diseminasi Islamisasi Sains

Islamisasi Sains mengandung makna mengkaji dan mengkritisi ulang terhadap produk ijtihad dari para ulama dan juga produk-produk ijtihad non Muslim terdahulu di bidang ilmu pengetahuan dengan cara melakukan verifikasi

agar ditemukan relevan atau tidaknya pandangan, temuan, teori dan sebagainya dengan konteks ruang dan zamannya serta berusaha menggali dan mencari alternatif yang baru terhadap produk kajian sebelumnya yang dipandang tidak relevan lagi dalam konteks sekarang<sup>41</sup>.

# 1. Tujuan Islamisasi Sains

Ide Islamisai Sains telah dicanangkan melalui perdebatan serta diskusi-diskusi yang dilakukan dalam sejumlah seminar. Walaupun ide tersebut banyak yang tidak mendukung maupun pro kontra, tetapi ide ini dapat diterapkan dalam suatu pendidikan masa sekarang. Agar terciptanya gagasan Islamisasi dengan baik, Ismail Raji al-Faruqi membuat suatu tujuan-tujuan dari rencana kerja yaitu:

- a. Penguasaan disiplin ilmu modern
- b. Penguasaan khasanah Islam
- c. Penentuan relevansi Islam bagi masing-masing bidang ilmu modern
- d. Pencarian sintesa kreatif antara khasanah Islam dengan ilmu modern
- e. Pengarahan aliran pemikiran Islam ke jalan-jalan yang mencapai pemenuhan pola rencana Allah Swt<sup>42</sup>.

# 2. Langkah-langkah Islamisasi Sains

Untuk merealisasikan tujuan-tujuan ini, sejumlah langkah harus diambil menurut suatu urutan logis yang menentukan prioritas-prioritas masing-masing langkah tersebut.

### a. Penguasaan Disiplin Ilmu Modern: Penguraian Kategoris

<sup>41</sup> Muhaimin, Redefinisi Islamisasi Pengetahuan: Upaya Menjajaki Model-Model Pengembangannya dalam Quo Vadis Pendidikan Islam: Pembacaan Realitas Pendidikan Islam, Sosial dan Keagamaan, ed. by Imam Suprayogo (Malang: UIN Malang Press, 2006), h 235.

<sup>42</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan*, h 98.

Disiplin-disiplin ilmu dalam tingkat kemajuannya sekarang di Barat harus dipecah-pecah menjadi kategori-kategori, prinsip-prinsip, metodologi-metodologi, problema-problema dan tema-tema. Penguraian tersebut tidaklah berbentuk judul-judul bab dan tidak pula ditulis dalam istilah-istilah teknis. Hasil uraian tersebut harus berbentuk kalimat-kalimat yang memperjelas istilah-istilah teknis, menerangkan kategori, prinsip, problema dan tema pokok disiplin ilmu-ilmu Barat<sup>43</sup>.

### b. Survei Disiplin Ilmu

Setiap disiplin ilmu harus disurvei dan esai-esai harus ditulis dalam bentuk bagan mengenai asal usul dan pertumbuhan metodologinya, perluasan cakrawala wawasannya, dan tak lupa sumbangan-sumbangan pemikiran yang diberikan oleh para tokoh utamanya. Langkah ini bertujuan untuk memantapkan pemahaman Muslim akan disiplin ilmu yang dikembangkan di dunia Barat. Survei disiplin ilmu yang cukup berbobot dan lengkap, akan menjadi dasar bagi para ahli yang akan melakukan Islamisasi disiplin ilmu tersebut<sup>44</sup>.

### c. Penguasaan Khazanah Islam: Sebuah Antologi

Perlu ditemukan sampai berapa jauh khasanah ilmiah Islam menyentuh dan membahas objek disiplin ilmu modern. Meskipun demikian, kontribusi khasanah ilmiah Islam tradisional pada suatu disiplin imu modern tidak mudah diperoleh. Alasannya karena kategori-kategori yang digunakan oleh disiplin-disiplin ilmu modern, tidak dikenal dalam khasanah ilmiah Islam. Begitu pula sebaliknya tradisi keilmuan khasanah Islam mungkin mengandung bahan-bahan berharga yang tidak dapat dihubungkan dengan

<sup>44</sup> Fithriani Gade, *Orientas Sains dan Islamisasi Ilmu Pengetahuan* (Bandar Publishing, 2021), h 18.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan*, h 99.

keilmuan Barat. Langkah ini meliputi persiapan penerbitan antologi bacaanbacaan pilihan dari khasanah ilmiah Islam untuk setiap disiplin ilmu modern. Antologi-antologi ini akan memberikan kemudahan bagi para ilmuan Muslim modern untuk mengetahui sumbangan khasanah ilmiah Islam di bidang keilmuan yang menjadi spesialisasi mereka<sup>45</sup>.

#### d. Penguasaan Khasanah Ilmiah Islam Tahap Analisa

Setelah membuat antologi, mereka perlu melakukan analisa terhadap karyakarya menggunakan latar belakang sejarah dan kaitan antara masalah yang dibahas dengan berbagai bidang kehidupan manusia perlu diidentifikasi dan diperjelas. Analisa sumbangan khasanah ilmiah Islam itu tentu saja tak bisa kita lakukan sembarangan. Prinsip-prinsip pokok, masalah-masalah pokok dan tema-tema abadi yaitu tajuk-tajuk yang mempunyai kemungkinan relevansi kepada permasalahan-permasalahan masa kini haruslah menjadi sasaran strategi penelitian dan pendidikan Islam<sup>46</sup>.

e. Penentuan Relevansi Islam yang Khas Terhadap Disiplin-disiplin Ilmu Bahan-bahan yang telah dibuat dari langkah satu sampai empat akan dibuat lebih spesifik dengan cara menterjemahkannya ke prinsip-prinsip yang setara dengan disiplin-disiplin ilmu modern dalam tingkat-tingkat keumuman, teori, referensi dan aplikasinya. Relevansi dapat diajukan dengan tiga persoalan pokok. Pertama, apakah yang telah disumbangkan oleh Islam mulai dari Al-Qur'an hingga para modernis masa kini kepada keseluruhan permasalahan yang dilingkup oleh disiplin-disiplin ilmu modern. Kedua, bagaimanakah besar sumbangan itu jika dibandingkan dengan hasil-hasil yang dicapai oleh ilmu-ilmu Barat atau sampai

<sup>45</sup> Adian Husaini, Filsafat Ilmu Perspektif Barat dan Islam (Jakarta: Gema Insani, 2013),

h 285.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan, h 103-104.

dimanakah tingkat pemenuhan, kekurangan serta kelebihan khasanah Islam itu dibandingkan wawasan disiplin ilmu Barat modern. Ketiga, apabila ada bidang-bidang masalah yang sedikit disentuh atau bahkan di luar jangkauan khasanah Islam, ke arah manakah upaya Muslim harus diusahakan untuk mengisi kekurangan, merumuskan kembali permasalahannya dan memperluas cakrawala wawasan disiplin ilmu tersebut<sup>47</sup>.

f. Penilaian Kritis Terhadap Disiplin Ilmu Modern: Tingkat perkembangannya di masa kini

Setelah disiplin ilmu modern maupun khasanah Islam telah dijelaskan maupun diidentifikasi dan setelah relevansi Islam terhadap masing-masing disiplin telah dipeerjelas, maka saatnya untuk melakukan analisa ktitis terhadap masin-masing disiplin itu dilihat dari sudut pandang Islam. Ini adalah suatu langkah utama dalam proses Islamisasi Sains. Selanjutnya permasalahan pokok dan tema-tema abadi masing-masing disiplin harus dianalisa untuk mendapatkan pengandaian-pengandaian yang diambil beserta hubungannya dengan wawasan inti daripada disiplin ilmu yang bersangkutan. Tujuan utama masing-masing disiplin harus dikaitkan secara kritis dengan metodologi yang dipakai serta sasarannya. Disini ada beberapa hal yang harus dijawab. Pertama, benarkah disiplin ilmu tersebut telah memenuhi wawasan para pelopornya. Kedua, benarkah Ia telah merealisasi peranannya dalam upaya besar manusia untuk mencari kebenaran. Ketiga, sudahkah disiplin ilmu tersebut memenuhi harapan manusia dalam tujuan umum hidupnya. Keempat, sudahkah disiplin ilmu tersebut dapat menyumbang pemahaman dan perkembangan pola penciptaan Ilahiah yang harus diwujudkannya. Jawaban pertanyaan ini harus dikumpul dalam

\_

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan*, h 104-105.

laporan mengenai tingkat perkembangan disiplin ilmu modern dilihat dari sudut pandang Islam dan memberikan kecerahan dalam permasalahan yang memerlukan perbaikan, penambahan, perubahan dan penghapusan Islami<sup>48</sup>.

g. Penilaian Kritis Terhadap Khasanah Islam: Tingkat perkembangannya dewasa ini

Adapun yang dimaksud dengan khasanah Islam adalah Al-Qur'an dan Sunnah. Kedua hal tersebut bukanlah sasaran kritik atau penilaian dan sesuatu yang tidak untuk dipertanyakan. Tetapi pemahaman Muslim mengenai kedua hal tersebut perlu dipertanyakan dan harus dinilai, dikritik berdasarkan prinsip dari kedua sumber pokok Islam. Unsur manusiawi ini perlu mendapat sorotan karena ia tidak lagi memainkan peranannya yang dinamis dalam kehidupan Muslim masa kini. Relevansi pemahaman manusiawi tentang wahyu Ilahi di berbagai bidang permasalahan manusia harus dikritik dari tiga sudut. Pertama, wawasan Islam sejauh yang ditarik langsung dari sumber-sumber wahyu beserta kongkretisasinya dalam sejarah kehidupan Rasulullah Saw, para sahabat dan keturunannya. Kedua, kebutuhan umat Islam dunia masa kini. Ketiga, semua pengetahuan modern yang diwakili oleh disiplin tersebut. Apabila khasanah Islam tidak sesuai, ia harus dikoreksi dengan usaha-usaha masa kini. Sebaliknya apabila sesuai, perlu dikembangkan lebih lanjut<sup>49</sup>.

# h. Survei Permasalahan yang Dihadapi Umat Islam

Langkah selanjutnya yaitu melakukan survei pada setumpuk permasalahan di semua bidang kehidupan. Masalah-masalah ekonomi, sosial dan politik yang sedang dihadapi dunia Islam ini, membutuhkan survei empiris dan

<sup>49</sup> Ziauddin Sardar, *Jihad Intelektual Merumuskan Parameter-Parameter Sains Islam*, ed. by Priyono (Surabaya: Risalah Gusti, 1998), h 47.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan*, h 105-107.

analisa kritis. Kearifan yang terkandung dalam setiap disiplin ilmu harus dimanfaatkan untuk menanggulangi permasalahan umat Islam agar kaum Muslim dapat memetakan dengan teliti semua pengaruh yang dapat diberikannya pada tujuan global Islam. Ilmuwan Muslim tidak boleh membatasi ilmunya pada satu titik yang hanya memuaskan keingintahuan intelektualnya lepas dari kenyataan dan harapan serta aspirasi umat Islam keseluruhan<sup>50</sup>.

# i. Survei Permasalahan yang Dihadapi Umat Manusia

Selain permasalahan umat Islam, tanggung jawab umat Islam bukan hanya masalah kesejahteraan umat Islam saja, melainkan juga seluruh umat manusia di dunia ini. Oleh karena itu, para pemikir Islam dipanggil untuk menghadapi dan meyelesaikan masalah dunia dewasa ini sesuai dengan Islam. Umat Islam dewasa ini satu-satunya pembicara yang pantas untuk umat manusia yang kehilangan tujuan diantara kaum kolonialis, imperialis dan kaum revolusioner yang melakukan penindasan. Ethnosentrisme telah memecah-belah hubungan antara manusia di seluruh pelosok dunia. Alkohol dan obat bius, pelacuran dan kemerosotan etika keluarga, buta huruf dan kemalasan, militerisme dan perlombaan senjata, pemerkosaan alam dan ancaman akan keseimbangan ekologis bumi. Tentu saja masalah ini merupakan wilayah lain bagi pelaksanaan Islam yang sangat penting bagi kesejahteraan umat Islam maupun umat manusia<sup>51</sup>.

## j. Analisa Kreatif dan Sintesa

Setelah memahami permasalahan umat Islam maupun permasalahan lebih luas yang dihadapi ummat manusia dilihat dari sudut pandang Islam, tahap

Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan, h 110-111.

-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Ismail Raji al-Faruqi, *Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan*, h 109-110.

selanjutnya untuk melakukan lompatan kreatif. Sintesa kreatif harus dicetuskan diantara ilmu-ilmu Islam tradisional dan disiplin-disiplin ilmu modern untuk dapat mendobrak kemandegan selama beberapa abad terakhir. Khasanah ilmu Islam harus berkesinambungan dengan hasil-hasil ilmu modern dan harus mulai menggerakkan tapal batas depan ilmu pengetahuan ke cakrawala-cakrawala yang lebih jauh daripada apa yang diperkirakan oleh disiplin-disiplin ilmu modern<sup>52</sup>.

k. Penuangan Kembali Disiplin Ilmu Modern ke dalam Kerangka Islam: Bukubuku Daras Tingkat Universitas

Berdasarkan wawasan-wawasan baru tentang makna Islam serta pilihanpilihan kreatif bagi realisasi makna tersebut maka sejumlah buku daras tingkat perguruan tinggi akan ditulis di semua bidang keilmuwan modern. Gerakan Islamisasi ini bukanlah pencapaian akhir tetapi baru sebagai mencerminkan permulaan. Berbagai esai yang dobrakan-dobrakan pandangan bagi setiap topik, cabang ilmu atau permasalahan harus ditulis lebih banyak agar sebuah wawasan latar belakang atau bidang relevansi diharapkan akan muncul relevansi wawasan Islam bagi masing-masing cabang ilmu modern. Islamisasi disiplin ilmu tidak mungkin terealisasi melalui sebuah buku daras, walaupun buku tersebut sudah memenuhi syarat dengan sempurna. Maka dari itu, buku daras selain jadi pegangan serta membina daya intelektual pemikir Muslim, juga untuk memproyeksikan wawasan Islam yang luas itu. Buku daras tingkat perguruan tinggi adalah hasil dari proses Islamisasi disiplin-disiplin ilmu modern<sup>53</sup>.

 $^{52}$  Ziauddin Sardar,  $\it Jihad$   $\it Intelektual$   $\it Merumuskan$   $\it Parameter-Parameter$   $\it Sains$   $\it Islam,$  ed. by Priyono, h 48-50.

-

<sup>53</sup> Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan, h 113-115.

### 1. Penyebarluasan Ilmu-ilmu yang Telah Diislamiskan

Karya apa saja yang dibuat berdasarkan Lillahi Ta'ala adalah menjadi milik seluruh umat Islam dan mengharuskannya untuk tersedia bagi siapa saja yang ingin menginvestasikan kertas, tinta dan segala yang dibutuhkan untuk melaksanakannya. Karya intelektual yang dibuat dimaksudkan untuk membangkitkan, mencerahkan dan memperkaya umat Islam maupun umat manusia. Dengan adanya wawasan Islam didalamnya, kesadaran umat diharapkan terbangun dari lelapnya dan akan bangkit dengan tenaga-tenaga baru yang belum pernah tercapai sebelumnya. Karya ini harus dibagikan dengan sukarela kepada setiap ilmuwan Muslim di Perguruan Tinggi. Begitu pula dengan cara membagikan karya-karya tersebut ke tangan para pemikir Islam, karya tersebut akan merupakan hadiah terbesar yang mungkin mereka peroleh. Produk hasil rencana kerja harus secara resmi disajikan di semua perguruan tinggi Muslim dunia dengan permintaan agar mereka mempertimbangkan produk tersebut sebagai bahan bacaan wajib di fakultas yang bersesuaian <sup>54</sup>. IAS ISLAM NEGERI

Adapun alat-alat bantu lain untuk mempercepat Islamisasi Sains:

- a. Melakukan serangkaian konferensi dan seminar yang melibatkan para ahli dibidangnya untuk memecahkan persoalan yang menguasai pengkotaan antar disiplin.
- b. Setelah buku pelajaran dan tulisan-tulisan pendahuluan tela dibuat mulai dari langkah 1 hingga 12, maka diperlukan staf pengajar yang telah dilatih menggunakannya. Para ahli yang membuat produk haru bertemu dengan para staf pengajar untuk membahas mengenai pra anggapan tak tertulis,

-

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Adian Husaini, Filsafat Ilmu Perspektif Barat dan Islam, h 286.

dampak-dampak yang tak terduga daripada teori, prinsip dan pemecahan masalah yang dicakup buku tersebut $^{55}$ .



 $^{55}$  Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge, Terj. Anas Mahyuddin, Islamisasi Ilmu Pengetahuan, h118.

#### **BAB IV**

### PENGARUH ISLAMISASI SAINS ISMAIL RAJI AL-FARUQI TERHADAP PEMBAHARUAN ISLAM DI MALAYSIA

## A. Pengaruh Terhadap Kehidupan Politik di Malaysia

Islamisasi adalah proses mengubah cara hidup budaya masyarakat dari cara lama ke cara agama baru menurut Al-Qur'an dan Hadits. Pemahaman Islamisasi harus dilihat dari perspektif yang luas yang mencakup hakikat dan realitas sejarah saat ini. Penafsiran Islamisasi didasarkan pada konsep Islam itu sendiri. Islam dan Islamisasi adalah dua istilah yang sinonim. Al-Qur'an menyebut Islam al-din sebagaimana terekam dalam Surat Ali Imran ayat 19: "Sungguh, di mata al-din Allah adalah Islam." Islamisasi merupakan konsep yang lebih mengutamakan pelaksanaannya. Keberhasilan atau kegagalan Islamisasi terletak pada proses adopsi al-din, Islamisasi dicirikan sebagai konsep pembudayaan masyarakat dengan prinsip dan nilai-nilai Islami, meliputi seluruh bidang kehidupan sedemikian rupa sehingga Islam ditempatkan sebagai al-din dalam posisi tinggi. Hal ini semakin memancarkan seluruh nilai-nilai keislaman dalam masyarakat untuk mengangkat nilai-nilai kemanusiaan pada kedudukan yang tinggi<sup>1</sup>.

Hubungan Ismail Raji al-Faruqi dengan komunitas Muslim di Malaysia sudah ada sejak tahun 1960-an, seperti akademisi, pakar politik dan pemimpin LSM di Malaysia. Berawal ketika Ismail Raji al-Faruqi mengirimkan pengumuman dan bertukar pandangan dengan Syed Muhammad Naquib al-Attas selaku pengarah Institut Bahasa, Kebudayaan dan Kesusastraan Melayu (IBKKM) dalam Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM). Pada masa ini, kegiatan Islam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Helmiati , *Islam Dalam Masyarakat dan Politik Malaysia* (Pekanbaru: Suska Press, 2007), h 291.

menimbulkan kejutan baik bagi umat Islam maupun non Muslim. Para aktivis Islam menyebabkan beberapa komunitas membentuk kelompok feodal, modernis, sekularis, nasionalis, atheis atau pemuka agama yang seolah-olah membentuk aliansi penghinaan untuk memprotes para aktivis Islam. Dulu kegiatan Islam umumnya dilakukan oleh badan-badan tertentu, seperti dinas keagamaan (sejenis departemen agama) dan orang-orang tertentu seperti kyai dan ustadz. Risalah Islam hanya disampaikan dalam pertemuan-pertemuan kecil dalam bentuk perkumpulan atau kongres yang dipimpin oleh ustadz dan guru besar<sup>2</sup>.

Pengaruh Ismail Raji al-Faruqi dalam percaturan politik Malaysia secara umum telah meningkat secara dramatis sejak tahun 1974-an ketika kunjungan keduanya saat di undang oleh Anwar Ibrahim selaku ketua Angkatan Belia Islam Malaysia (ABIM) untuk berbicara di kongres ABIM. Dalam kunjungan itu, Ismail Raji al-Faruqi menyampaikan gagasan besarnya dalam kongres ABIM seperti Islamisasi Sains sehingga melalui gerakan ABIM, gagasan beliau mulai dipopulerkan di Malaysia . Melalui gagasan Ismail Raji al-Faruqi, Anwar Ibrahim selaku ketua ABIM banyak memakai gagasan Ismail Raji al-Faruqi untuk kebangkitan Islam melalui gerakan-gerakan dakwah dan telah memainkan peranannya dalam mempengaruhi pihak pemerintah. Anwar Ibrahim gigih mempelopori dan mengusung idea dan pemikiran Ismail Raji al-Faruqi. Beliau telah berusaha untuk menyebarkan karya beliau dan mengangkat cita-citanya.

Dalam kunjungan berikutnya pada tahun 1981, Anwar Ibrahim selaku ketua ABIM membawa surat ke tempat Ismail Raji al-Faruqi untuk memberitahukan latar belakang gerakan ABIM dan hubungannya dengan aktivitas

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abdullah Rahman Haji, *Pemikiran Islam di Malaysia* (Jakarta: Gema Insani Press,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad Naquib Al-Attas (Kuala Lumpur: International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC), h 380.

politik Malaysia<sup>4</sup>. Sekembalinya ke Amerika Serikat, Ismail Raji al-Faruqi membalas surat tersebut lalu mengomentari isinya sekaligus pengamatan yang dilakukan selama kunjungannya ke Malaysia. Nasihat Ismail Raji al-Faruqi adalah bahwa ABIM harus memberi nasihat kepada pemerintahan secara eksternal dan perlu bergabung dalam partai politik yang berkuasa di pemerintahan. Pernyataan ini sangat dibutuhkan untuk mewujudkan Islamisasi dan penerapan nilai-nilai Islam khususnya di pemerintahan.

Berdasarkan usulan dari Ismail Raji al-Faruqi, maka Pada tahun 1984, ketika IIIT mengadakan konferensi di Malaysia yang dihadiri oleh perdana menteri Mahathir Muhammad yang memberikan presentasi dan menyatakan dukungannya terhadap Islamisasi Sains. Berdasarkan kesepakatan dan dukungan tersebut, maka Mahathir Muhammad pun mewujudkan Islamisasi dan memasukkan nilai-nilai Islam kedalam pemerintahan negara yang manifestasinya mengarah pada aktivitas di semua tingkatan yang memperkuat kehadiran Islam di negara Malaysia<sup>5</sup>. Intensitas kebijakan pemerintah terhadap Islam secara jelas telah memperlihatkan kebijakan pro Islam. Kebijakan tersebut ditunjukkan dengan berbagai kebijakan yang meyakinkan rakyat Malaysia dan kaum Muslimin bahwa pemerintah bersungguh-sungguh dalam mendukung peran Islam. Pemerintah bahkan memperlihatkan sikap yang mendukung Islam dengan melakukan program Islamisasi dan penerapan nilai-nilai Islam yang menelan biaya relatif besar mulai dari pengrekrutan tokoh-tokoh Islam untuk masuk dalam struktur pemerintahan sampai pada penyediaan sarana, prasarana dan infrastruktur serta menyelenggarakan program-program dan aktivitas-aktivitas yang pro Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 'Surat Anwar Ibrahim Kepada Al-Faruqi, Bertarikh 12 Januari 1981. Kandungan Dalam, Http://Members.Tripod.Com/Surat Lama/Faruqi'.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 'Surat Al-Faruqi Kepada Anwar Ibrahim, Bertarikh 26 Januari 1981 Kandungan Dalam Http://Members.Tripod.Com/Surat Lama/Anwar'.

Hal ini dijelaskan dalam kebijakan tahun 1984 untuk memperkenalkan nilai-nilai Islam ke dalam pemerintahan<sup>6</sup>.

Dengan dasar Islamisasi yang diperkenalkan pemerintahan pada 1984, Ismail Raji al-Faruqi telah memainkan peranan yang signifikan dalam mengembangkan aspirasi dan memperjuangkan visi yang bermakna ini dengan merangka konsep dan rencana dasar tentang politik Islam dan dalam mengusahakan pembangunan agensi dan institusi Islam yang penting di Malaysia. Di Malaysia, kekuatan pengaruh dan implikasi pemikirannya mempunyai dampak yang luar biasa dalam pembangunan Islam. Ideanya ditengahkan dalam banyak dasar dan inisiatif yang diambil oleh pemerintah Malaysia. Ismail Raji al-Faruqi turut menaruh keyakinan yang tinggi terhadap keupayaan Malaysia untuk mencetuskan kebangkitan dan perubahan.

Sebagaimana dipahami di atas, Islamisasi di Malaysia bukanlah sebuah inovasi melainkan sebuah aktivitas yang dipraktikkan dalam konteks sosial di mana Islam telah memeluk sebagian besar penduduk negara ini beberapa abad yang lalu. Seperti yang ditunjukkan pada paragraf sebelumnya, Islamisasi Malaysia yang berlangsung hingga hari ini ditonjolkan oleh upaya berkelanjutan untuk membentuk dan melahirkan budaya nasional dan kegagalan serta penolakan terhadap beberapa filosofi eksternal dan isme yang pernah menjadi populer sebagai jalan hidup. Islamisasi sebagai proses perbaikan kehidupan masyarakat Melayu kuno dan penerapan nilai-nilai Islam kepada masyarakat dan politik Malaysia merupakan sosialisasi yang luar biasa. Perkembangan Islam menjadi semakin dramatis, karena Islamisasi juga dijadikan sebagai bagian

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hussin Mutalib, *Islam In Malaysia From Revivalism to Islamic State* (Singapore: Singapore University Press, 1993), h 30.

penting dari penanaman budaya bangsa dan diterima sebagai cara operasi pemerintah dalam perencanaan pembangunan dan pemajuan negara<sup>7</sup>.

Dalam beberapa tahun terakhir, semua pihak dalam masyarakat Malaysia telah terlibat dalam proses Islamisasi. Dapat dikatakan bahwa hampir semua kelompok dalam masyarakat Malaysia telah dipengaruhi oleh Islamisasi ini. Dulu, dakwah Islam umumnya dilakukan oleh badan-badan tertentu, seperti dinas keagamaan (sejenis departemen agama) dan orang-orang tertentu, seperti kyai dan ustadz. Tetapi sekarang aktif Melibatkan baik lembaga negara maupun lembaga sosial keagamaan (LSM) di masyarakat.

Metode dan bentuk dakwah di masyarakat juga mengalami perubahan drastis akibat perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Risalah Islam tidak lagi hanya disampaikan dalam pertemuan-pertemuan kecil dalam bentuk perkumpulan atau kongres yang dipimpin oleh ustadz dan guru besar, tetapi telah disebarkan melalui radio, televisi, kaset audio, CD atau video dan ceramah Islam intensif di kantor-kantor negara dan swasta. Artinya, pesan dan dakwah Islam tidak lagi terbatas pada Orang tua dan santri-santri, tetapi juga kepada ibu bapak dan anak-anaknya di rumah, pejabat pemerintah bahkan semua pihak<sup>8</sup>.

Kini Islam sebagai pesan universal telah menjadi hal yang lumrah dalam masyarakat Malaysia. Berbagai pihak secara sendiri-sendiri atau bersama-sama melancarkan dakwah. Ini adalah dakwah yang dilakukan secara sistematis, terus menerus dan intensif; ada yang terjadi secara acak dan situasional; dan ada dakwah yang dilakukan secara individu, kelompok dan berjamaah. Namun, kesan abadi dari kegiatan ini sama dengan Islamisasi masyarakat yang lebih luas atau

<sup>8</sup> Abdullah Rahman Haji, *Pemikiran Islam di Malaysia* (Jakarta: Gema Insani Press,

1997), h 136.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Helmiati, Islam Dalam Masyarakat dan Politik Malaysia, h 292.

lebih dalam. Dakwah juga memiliki efek akhir yaitu merubah masyarakat menuju risalah Islam<sup>9</sup>.

Dakwah telah menjadi kenyataan dan diterima oleh hampir semua pihak yang terlibat. Mengenakan busana muslimah, jilbab dan penutup kepala sudah menjadi lebih dari sekedar hal biasa dan sudah menjadi identitas di kalangan umat Islam. Penguasaan ilmu Islam mengubah sikapnya dan menumbuhkan kecintaannya pada Islam. Pada saat yang sama, mereka semakin menolak praktik bid'ah dan takhayul, menentang unsur-unsur luar yang memusuhi Islam dan menjadikan mereka memperkuat pegangan terhadap Islam serta Kegiatan dakwah dan Islamisasi yang didukung pemerintah tidak lagi mengejutkan anggota masyarakat<sup>10</sup>. Dakwah juga tidak lagi menghasilkan tudingan sinis karena mereka meyakini bahwa tidak semua hal adalah tren sesaat yang berlalu ketika zaman berubah. Dakwah dan Islamisasi yang sekarang, Perbandingan transformasinya secara gamblang dijelaskan oleh Mohamad Abu Bakar sebagai berikut:

Jika sebelumnya kegiatan dakwah di masyarakat menimbulkan kejutan budaya baik bagi umat Islam maupun non-Muslim, kini kehadiran para da'i dan dakwah dipandang sebagai hal yang wajar dan diterima sebagai bagian dari kanca nasional. Secara historis, para aktivis dakwah menyebabkan beberapa komunitas membentuk kelompok feodal, modernis, sekularis, nasionalis, atheis atau pemuka agama yang seolah-olah membentuk aliansi penghinaan untuk memprotes para aktivis dakwah, tetapi kini setengah dari mereka berdiri di barisan yang sama untuk menyampaikan kepada orang-orang atas nama Islam. Bahkan sekarang

<sup>9</sup> Muhammad Abu Bakar, *Pengislaman, Pembudayaan dan Perkembangan Budaya di Malaysia ke Arah Pemupukan Kebudayaan Kebangsaan yang Berteras dan Bertemakan Islam* (Kuala Lumpur: Jabatan Pengajian Melayu University Malaya, 1985), h 75.

<sup>10</sup> Abdullah, *Penyebaran Islam dan Silsilah Ulama Sejagat Dunia Melayu* (Kuala Lumpur: Khazanah Fathaniyah, 1999), h 65.

pemerintah sendiri telah berinisiatif untuk mempromosikan cita-cita mendirikan tatanan Islam<sup>11</sup>.

Selain itu, sebagai agama yang menjadi bagian dari kehidupan Melayu, juga berperan untuk menentukan pendekatan dan metode dalam menghadapi persoalan dan masalah<sup>12</sup>. Islam sebagai agama yang menjalin hubungan organik antara manusia dengan Tuhan *Hablum Minallah*, antara manusia dengan manusia *Hablum Minannas*, juga telah mengilhami tanggung jawab baru yang besar dalam masyarakat Melayu<sup>13</sup>.

# B. Pengaruh Terhadap Perkembangan Pendidikan di Malaysia

Kunjungan Ismail Raji al-Faruqi ke Malaysia tahun 1974, masa Mahathir Muhammad menjabat sebagai menteri pendidikan ketika itu, telah memiliki hubungan dengan dunia pendidikan di Malaysia. Pada bulan September 1974, sebuah badan kuasa yang dikenal sebagai Kantor Kekuasaan Kabinet dibentuk untuk mengawasi dan menyelidiki pelaksanaan sistem pendidikan pemerintah yang telah ada sejak tahun sebelumnya. Kewenangan ini kemudian dikelola oleh Menteri Pendidikan pada masa itu yaitu Mahathir Muhammad. Tujuannya adalah untuk meninjau tujuan dan efek dari sistem pembelajaran termasuk kurikulumnya dalam kerangka kurikulum nasional yang ada untuk memastikan bahwa kebutuhan energi rakyat negara dapat dipenuhi dan untuk memastikan bahwa sistem pembelajaran memenuhi tujuan negara untuk menciptakan masyarakat yang bersatu, disiplin dan terdidik.

Muhammad Abu Bakar, Pengislaman, Pembudayaan dan Perkembangan Budaya di Malaysia ke Arah Pemupukan Kebudayaan Kebangsaan yang Berteras dan Bertemakan Islam, h 77.

 $<sup>^{12}</sup>$  Siddiq Fadil, Berlakunya Tahun yang Dilingkari Akta dan Diterapkan Enakmen, 1981, h 6.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Hussin Mutalib, *Islam In Malaysia From Revivalism to Islamic State* (Singapore: Singapore University Press, 1993), h 30.

Demikian laporan Mahathir Muhammad tanggal 7 November 1979, yang menyelidiki penyelenggaraan pendidikan dasar, banyak meminjam gagasan Ismail Raji al-Faruqi<sup>14</sup>. Berdasarkan laporan ini, beberapa pemindaian berdasarkan tingkat pendidikan dilakukan untuk meningkatkan fungsi sistem pendidikan. Laporan ini lebih menekankan pada tujuan 3M (membaca, menulis dan menghitung), pendidikan spiritual dan kurikulum Malaysia. Dampak dari laporan tersebut adalah Musa Hitam sebagai Menteri Pendidikan yang selanjutnya, mengimplementasikan dan meluncurkan pesan Ismail Raji al-Faruqi tentang integrasi keilmuan dalam Kurikulum Baru sekolah rendah (KBSR) pada tahun 1982 dan Kurikulum Sekolah Menengah Terpadu (KBSM) pada tahun 1986 menggantikan kurikulum sebelumnya. Laporan Mahathir Muhammad juga menjadi awal dari dibentuknya Filosofi Pendidikan Negara (FPN) yang semakin jelas.

KBSM yang didirikan untuk mengembangkan potensi individu dalam keseluruhannya, seimbang dan terpadu meliputi aspek intelektual, spiritual, emosional dan fisik. Sejak pengukuhan ini, KBSM telah diubah berdasarkan prinsip-prinsip berikut:

- Fokus kurikulum KBSM harus mengikuti kesinambungan KBSR (Kurikulum Baru Sekolah Rendah), khususnya dalam menerapkan prinsip nilai murni<sup>15</sup>.
- KBSM adalah pendidikan umum untuk semua siswa. Tujuannya adalah menyelaraskan diri dengan "kinerja yang sama". Oleh karena itu, semua siswa wajib menyelesaikan mata pelajaran inti KBSM<sup>16</sup>.

<sup>14</sup> Wan Mohd Zahid Mohd, Wawasan Pendidikan Agenda Pengisian (Kuala Lumpur: Nurin Enterprise, 1997), h 18

Pusat Perkembangan Kurikulum, *Penerangan Kurikulum Bersepadu Sekolah Menengah* (Kuala Lumpur: Kementerian Pendidikan Malaysia, 1992), h 5-8.

- Mata pelajaran yang digunakan merupakan kelanjutan dari kurikulum Lama Sekolah Menengah Atas (KLSM). Hanya fokus dan materi yang diubah sesuai strategi KBSM<sup>17</sup>.
- 4. Untuk menciptakan siswa yang integral, maka setiap mata pelajaran di KBSM memasukkan unsur keterpaduan antara kebutuhan intelektual, spiritual, emosional dan jasmani.
- Semua mata pelajaran KBSM memiliki nilai murni atau kurikulum.
   Secara khusus, nilai-nilai dimasukkan ke dalam mata pelajaran pendidikan Islam dan akhlak <sup>18</sup>.

Sedangkan yang tidak bisa diabaikan saat mengubah KBSM adalah bersandar pada semua ilmu yang berdasarkan tauhid yang diadopsi dari gagasan Ismail Raji al-Faruqi. Oleh karena itu kabinet kuasa menegaskan :

"Mengingat pentingnya mata pelajaran ini dalam pelajaran agama Islam, ditetapkan bahwa semua siswa Muslim tidak hanya harus menyelesaikan mata pelajaran ini, tetapi juga harus menyelesaikannya dalam ujian umum<sup>19</sup>.

Sejak adanya penegasan tersebut, Pelaksana KBSM berupaya menyusun isu-isu KBSM. Setelah itu, dibuat tema berdasarkan tema inti yang berpengaruh. Tugas kabinet yang dibentuk antara lain penyediaan materi pendidikan, buku pedoman KBSM, buku pelajaran dan siaran KBSM di televisi dan radio pendidikan.

Isu KBSM ini berlaku untuk semua pihak, mulai dari dinas pendidikan, guru sekolah, maktab, dosen perguruan tinggi serta masyarakat awam<sup>20</sup>.

Pusat Perkembangan Kurikulum, Penerangan Kurikulum Bersepadu Sekolah Menengah, h 12.

Pusat Perkembangan Kurikulum, Penerangan Kurikulum Bersepadu Sekolah Menengah, h 13.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Pusat Perkembangan Kurikulum, Penerangan Kurikulum Bersepadu Sekolah Menengah, h 9.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Wan Mohd Zahid Mohd, *Wawasan Pendidikan Agenda Pengisian* (Kuala Lumpur: Nurin Enterprise, 1997), h 19.

Fokus pada KBSM ditentukan oleh serangkaian kriteria yang berlabuh pada FPN. Salah satunya adalah aspek integral yang berlandaskan tauhid yang digagas Ismail Raji al-Faruqi, tujuan dari setiap mata pelajaran yang pada akhirnya mengarah pada hubungan intelektual, mental, emosional dan fisik manusia yang seimbang <sup>21</sup>.

Konsep terpadu KBSM diperkuat dengan penerapan nilai-nilai di seluruh kurikulum. Oleh karena itu, semua mata pelajaran yang ditawarkan oleh KBSM saling terkait. Misalnya mata pelajaran sejarah dipadukan dengan mata pelajaran pendidikan Islam, mata pelajaran Ilmu pengetahuan alam dipadukan dengan nilai-nilai Ketuhanan (Tauhid) dan mata pelajaran KBSM lainnya. Nilai-nilai murni yang menitikberatkan pada pendobrakan kurikulum KBSM antara lain nilai kebaikan, rasa hormat, kasih sayang, keadilan, kebebasan, keberanian, kebersihan jasmani dan rohani, kejujuran, keahlian, kerjasama, kesederhanaan dan rasa syukur.

Pengaruh Ismail Raji al-Faruqi juga diteruskan dalam penubuhan universiti Islam di Malaysia yang membawa kepada penubuhan UIAM pada 1983 yang dipelopori oleh Mahathir Muhammad. Peranannya sebagai katalis dalam mengilhamkan rencana Islamisasi Sains di UIAM yang telah memberi pengaruh dalam lingkaran intelektual dan proyek Islamisasi yang digerakkan di Universitas<sup>22</sup>. Warisan intelektual dikembangkan dalam silabus dan dirujuk dalam teks dan bahan pengajaran yang diterapkan. Kehadiran beliau dalam intelektual dan akademik UIAM sangat terlihat karena tulisan-tulisannya yang digunakan di UIAM sebagai buku teks dan menjadi patokan karya pascasarjana dari sejumlah

<sup>20</sup> Wan Mohd Zahid, Wawasan Pendidikan Agenda Pengisian, h 28.

=

Pusat Perkembangan Kurikulum, Penerangan Kurukulum Bersepadu Sekolah Menengah, h 25.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Zaini Bin Abdullah, *Perkembangan Pendidikan di Malaysia: Falsafah dan Dasar* (Kuala Lumpur: Universiti Pendidikan Sultan Idris), h 2.

profesor terkemuka di UIAM. Karya-karyanya seperti *Al-Tawhid* dan *Islamization of Knowledge* sangat berpengaruh dan dirujuk dalam rencana awal Islamisasi yang menjadi awal kepada perencanaan yang sistematik terhadap Islamisasi Sains di UIAM. Beberapa bulan sebelum kematiannya yang tragis pada tahun 1986, Ismail Raji al-Faruqi siap mengabdi dalam memimpin perubahan dan reformasi di Malaysia dengan menerima jabatan rektor UIAM serta IIIT yang didirikannya akan diberi kesempatan untuk mengimplementasikan ide-ide mereka tentang pendidikan Islam dan UIAM akan menjadi platform atau perantara untuk merealisasikan gagasan Islamisasi Sains.

Setelah kematian Ismail Raji al-Faruqi, gagasan dan warisan intelektualnya dilanjutkan oleh murid-muridnya yang terdidik dengan baik. Murid-murid Ismail Raji al-Faruqi yaitu kalangan pelajar Malaysia yang menempuh pendidikan luar negeri seperti Universitas Temple Amerika tempat dimana Ismail Raji al-Faruqi terlibat langsung dan mengajar di universitas tersebut, sehingga para pelajar Malaysia turut mendapat bantuan dari beliau dalam penyelesaian pendidikan. Para pelajar ini yang kemudian melanjutkan serta mengembangkan pemikiran Ismail Raji al-Faruqi ke Malaysia serta para pemimpin Intelektual Islamization of Knowledge (IOK) yang mengambil alih kepemimpinan UIAM dan siap untuk melanjutkan proyek reformasi pendidikan dengan visi (IOK)<sup>23</sup>. Sumbangannya yang Islam sesuai luas dalam memperkenalkan pembelajaran agama, peradaban Islam di UIAM dan integrasi dalam kurikulum pembelajaran di Universitas telah mencorakkan pandangan dan dasar yang universal yang dipertahankan di Universitas.

Hubungan ukhuwah Ismail Raji al-Faruqi dengan pemimpin negara di Malaysia telah memberi pengaruh yang besar dalam mencorakkan idealisme dan

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Kementerian Pelajaran Malaysia, *Induk Pembangunan Pendidikan* (Kuala Lumpur: Kementerian Pelajaran Malaysia, 2006), h 130.

fikrah Islam yang diperjuangkannya sehingga pemerintah mencurahkan perhatian dan upaya besar untuk meningkatkan mutu lembaga pendidikan tinggi guna memajukan pendidikan Islam. Pemerintah memberikan infrastruktur yang sangat baik serta sumber ilmu dari buku dengan menyediakan perpustakaan lengkap dan beasiswa bagi masyarakat yang masih belajar. Beberapa perguruan tinggi yang telah membuka program studi Islam adalah *International Islamic University of Malaysia* (IIUM), *University of Malaya* (UM), Universitas Kebangsaan Malaysia (UKM), Universitas Utara Malaysia (UUM), Universitas Pendidikan Sultan Idris (UPSI), Universitas Sains Malaysia (USM) dan Kolej Universitas Islam Selangor (KUIS). Jurusan ini menawarkan hampir semua program studi yang ada dalam Studi Islam, seperti Fiqh dan Usul Fiqh, Al-Quran dan Sunnah, Komunikasi, Studi Bahasa Inggris dan Linguistik<sup>24</sup>. Beberapa universitas di Malaysia juga telah banyak menghasilkan karya ilmiah yang berkualitas seperti *International Islamic University of Malaysia* (IIUM) yang sering disebut Universiti Islam Antarbangsa Malaysia (UIAM) dalam reformasi keilmuan<sup>25</sup>.

Selain hubungannya dengan pemerintah Malaysia, Beliau juga banyak berkontribusi dalam pendidikan melalui hubungan langsung oleh menteri pendidikan Malaysia. Beliau menyampaikan pendapatnya bahwa semua umat awam di Malaysia harus diajari peradaban Islam. Sebagai hasil dari gagasan itu, kementerian pendidikan Malaysia memperkenalkan mata pelajaran peradaban Islam dan peradaban Asia Tenggara (TITAS) di semua Universitas<sup>26</sup>. Ismail Raji al-Faruqi juga banyak menyumbangkan gagasannya dalam Filsafat Pendidikan Negara melalui kantor kekuasaan kabinet sebagai tempat pengawasan pelaksanaan

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Zaiful Muzani, *Pembangunan dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara* (Jakarta: LP3ES, 1993), h 292.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Hassan Langgulung, *Islamisasi Pendidikan Menangani Cabaran* (Kuala Lumpur: Universiti Islam Antarbangsa Malaysia, 1988), h 65.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Tajul Ariffin Noordin, Pendidikan Suatu Pemikiran Semula, (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1990), h 191-220.

pendidikan yang dikelola oleh Mahathir Muhammad selaku menteri pendidikan masa itu. Di Malaysia, Filsafat Pendidikan Negara merupakan urat nadi penyelenggaraan pendidikan nasional yaitu dasar dan pedoman bagi segala upaya yang dilakukan dalam sistem pendidikan untuk meningkatkan mutu pendidikan nasional<sup>27</sup>. Serangkaian kriteria yang berlabuh pada Filsafat Pendidikan Negara (FPN) adalah fokus dan inti dari pelaksanaan Kurikulum Baru Sekolah Rendah (KBSR) dan Kurikulum Baru Sekolah Menengah (KBSM). Adapun Filsafat Pendidikan Negara yang berbunyi sebagai berikut:

" Pendidikan di Malaysia adalah usaha terus menerus untuk mengembangkan dan mengintegrasikan potensi individu secara utuh untuk menciptakan manusia yang seimbang dan harmonis yang berwawasan intelektual, spiritual, emosional dan jasmani berdasarkan iman dan ketaatan kepada Tuhan Yang Maha Esa. Usahanya adalah untuk menghasilkan orang Malaysia yang berilmu, cakap, berakhlak mulia dan bertanggung jawab serta berjuang untuk mencapai kesejahteraan mereka sendiri dan untuk mempromosikan keharmonisan dan kemakmuran masyarakat dan negara"<sup>28</sup>.

Penetapan Falsafah pendidikan negara merupakan reformasi pendidikan terbesar Malaysia menuju Islamisasi Sains dan secara langsung membersihkan unsur-unsur dualisme dalam pendidikan dan menggantikannya dengan visi Islam.

Pemikir pendidikan Malaysia seperti Tajul Ariffin Nordin (UKM), Madya, Sidek Baba dan Hassan Lenggulung (UIAM), Wan Mohd Noor Wan Daud (Istac) dan Awang Sariyan (DBP). Mereka semua sepakat bahwa Filsafat Pendidikan Negara merupakan awal dari proses Islamisasi Sains di Malaysia dan juga kuatnya pengaruh Ismail Raji al-Faruqi dalam teori dan metodologi pengislaman ilmu

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Kementerian Pelajaran Malaysia, *Pembangunan Pe ndidikan* (Kuala Lumpur: Kementerian Pelajaran Malaysia, 2001), h 132.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Kementerian Pendidikan Malaysia, *Falsafah Pendidikan Negara* (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1990), h 6.

(sains). Hal ini ditunjukkan oleh dua strategi yang dikemukakan oleh Ismail Raji al-Faruqi yang ditemukan dalam realitas Filsafat Pendidikan Negara, yaitu kesatuan ilmu dan penyesuaian visi Islam dengan dukungan tauhid<sup>29</sup>.

Pendidikan terpadu dalam proses pengislaman diartikan sebagai pendidikan yang bersumber dari Alquran dan al-Hadits. Disamping integrasi disiplin intelektual dalam mempromosikan inti dari Aqidah kepada komunitas ummah<sup>30</sup>.

Pendidikan terpadu juga dimaknai sebagai pernyataan ilmu dan kehidupan, keselarasan antara perkembangan umat dan ajarannya, hubungan antara seseorang dengan komponen dalam dirinya untuk terwujudnya keseimbangan rohani dan jasmani berdasarkan tauhid atau aqidah yang maha esa<sup>31</sup>.

Pendidikan terpadu diartikan sebagai proses penanaman nilai-nilai pribadi berdasarkan ilmu yang baik sesuai dengan syarat-syarat Al-Qur'an untuk mengabdi kepada Allah Swt, masyarakat dan alam. Selain Menyeimbangkan tuntutan mental dan fisik serta menempatkan sumber ilmu adalah dari Allah Swt<sup>32</sup>.

Dapat disimpulkan bahwa konsep integral mengarah pada transformasi pengetahuan atau Islamisasi Sains, mengarah pada tujuan menghasilkan manusia yang beriman kepada Allah Swt, mengedepankan akhlak mulia, menanamkan keimanan akan perlunya ilmu pengetahuan dalam kehidupan manusia dan disadarkan pentingnya berperan sebagai khalifah Allah di muka bumi dan tujuan

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Tajul Ariffin Noordin, *Pendidikan Suatu Pemikiran Semula* (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1990), h 191-220.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Resolusi Forum Pendidikan Sepadu (Anjuran Universiti Kebangsaan Malaysia, 1984), h 226.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Ghazali Basri, *An Integrated Education System in A Multi-Faith and Multi Cultural Country* (Kuala Lumpur: Angkatan Belia Islam Malaysia, 1991), h 1-4.

<sup>32</sup> Abdul Rauf Dalip, *Peranan Pendidikan Sepadu Membentuk Ummah dan Masyarakat Teras KBSM* (Bangi: Universiti Kebangsaan Malaysia, 1993), h 19.

akhirnya menjadi proses pembentukan manusia yang saleh dan masyarakat yang saleh $^{33}$ .



<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Laporan Jawatan Kuasa Kabinet, 1979.

#### **BAB V**

#### **PENUTUP**

# A. Kesimpulan

Berdasarkan data yang telah dihimpun dan telah dianalisis dari tiga rangkaian rumusan masalah, maka peneliti dapat menyimpulkan bahwa:

- Ismail Raji al-Faruqi adalah tokoh intelektual Islam dari Palestina yang berimigrasi ke Amerika. Sejak kecil ia dibesarkan dengan belajar di rumah bersama ayahnya serta belajar mengaji di masjid yang kemudian melanjutkan studi ke jenjang yang lebih tinggi di Amerika dan Mesir.
- 2. Ismail Raji al-Faruqi kali pertama mencetuskan gagasan Islamisasi Sains ketika mendirikan International Institute of Islamic Thought di Herndon, Virginia pada tahun 1981 dan International Conference on Islamic Thought and Islamization of Knowledge di Islamabad tahun 1982. Islamisasi Sains adalah upaya mengintegrasikan wahyu dan akal untuk memulihkan kondisi umat Islam yang mengalami malaise (krisis) dengan berlandaskan tauhid melalui 12 langkah, yaitu penguasaan disiplin ilmu modern: Analisis kategori, kajian disiplin ilmu, penguasaan khasanah Islam: sebuah Ontologi, penguasaan khasanah ilmiah Islam pada tahap analisis, penentuan relevansi khusus Islam dalam disiplin ilmu, evaluasi kritis disiplin ilmu modern; tingkat perkembangan masa kontemporer, penilaian kritis terhadap warisan Islam; perkembangannya saat ini, gambaran permasalahan yang dihadapi umat Islam, gambaran permasalahan yang dihadapi umat manusia, analisis dan sintesa kreatif, reformasi disiplin ilmu modern dalam kerangka Islam; buku-buku tingkat universitas dan terakhir penyebaran ilmu yang telah diislamkan.

3. Dari pembahasan di atas bahwa pengaruh Islamisasi sains Ismail Raji al-Faruqi terhadap pembaharuan Islam di Malaysia seperti pengaruhnya dari segi kehidupan politik yaitu dalam kunjungannya ke Malaysia tahun 1981, beliau melakukan penerapan nilai-nilai Islam dalam pemerintahan untuk disosialisasikan ke dalam pemerintahan, tokoh-tokoh Islam untuk masuk dalam pengrekrutan pemerintahan, penyediaan sarana dan infrastruktur serta menyelenggarakan program-program dan aktivitas-aktivitas yang pro Islam. Idenya ditengahkan dalam banyak dasar dan inisiatif yang diambil oleh pemerintah Malaysia dan dijadikan sebagai bagian penting dari penanaman budaya bangsa dan diterima sebagai cara operasi pemerintah dalam perencanaan pembangunan dan pemajuan negara serta pemerintah telah berinisiatif untuk mempromosikan cita-cita mendirikan tatanan Islam. Pengaruhnya dari segi perkembangan pendidikan yaitu kementerian pendidikan Malaysia mengintegrasikan warisan pengetahuan Islam tradisional dengan disiplin ilmu Barat dengan menerapkan konsep integrasi pengetahuan. Konsep ini diimplementasikan oleh Kurikulum Baru Sekolah Rendah (KBSR) pada tahun 1982 dan Kurikulum Baru Sekolah Menengah (KBSM) pada tahun 1986 dan digunakan sebagai prakarsa belajar dalam ujian sertifikat terbuka. Unsur tauhid Ismail Raji al-Faruqi diadopsi dalam Filsafat Pendidikan Negara (FPN) dan diintegrasikan dalam KBSM. Seperti kepercayaan kepada Tuhan (Allah Swt), terintegrasi, manusia yang seimbang dan berilmu. Pesan Ismail Raji al-Faruqi bahwa mata pelajaran peradaban Islam harus diajarkan di tingkat menengah dan universitas telah dilaksanakan oleh Menteri Pendidikan yang dikenal

sebagai mata pelajaran TITAS (Tamadun Islam dan Tamadun Asia) dan menghasilkan karya ilmiah dalam memperbarui ilmu pengetahuan. Kementerian Pendidikan menetapkan metode transformasi pengetahuan atau pengislaman ilmu (sains) oleh ismail Raji al-Faruqi, yang disusun oleh Pusat Pengembangan Kurikulum (PPK) dan dipraktikkan dalam kursus dan seminar serta menerbitkan buku-buku pada setiap mata pelajaran misalnya buku yang berisi semua prinsip, aturan, strategi dll. Menteri pendidikan Malaysia menerapkan gagasan Ismail Raji al-Faruqi tentang 12 langkah proses untuk mengislamkan ilmu (sains) dengan menyimpulkan menjadi empat langkah yaitu: Pertama, koreksi semua fakta berdasarkan Islam. Kedua, memasukkan pandangan dan visi Islam. Ketiga, keselarasan antara warisan Islam. Keempat, integrasi semua ilmu menurut paradigma yang berlandaskan tauhid.

#### B. Saran

- Menyerahkan kepada para ilmuwan dan otoritas pendidikan agar gagasan tentang Islamisasi Sains Ismail Raji al-Faruqi sebagai usaha ijtihad yang harus disokong dan didukung oleh generasi sekarang dan mendatang
- 2. Juga diusulkan kepada otoritas pendidikan untuk membentuk pasukan intelektual dengan keahlian di bidang masing-masing untuk menemukan dan mengintegrasikan disiplin ilmu tradisional warisan Islam dan disiplin Barat ke dalam visi Islam serta semua disiplin ilmu yang telah diislamkan harus dibukukan dan digunakan di tingkat universitas dan sekolah menengah atas.
- Untuk umat Islam diharapkan supaya mendukung dan menerima gagasan
   Ismail Raji al-Faruqi tentang Islamisasi Sains. Idenya adalah ijtihad

bertujuan untuk menyelamatkan umat manusia dari malaise (krisis) yang disebabkan oleh praktik dualisme dalam pendidikan.



#### **DAFTAR PUSTAKA**

- Al-Faruqi, Ismail Raji. *Islamization of Knowledge*, Terj. Anas Mahyuddin, *Islamisasi Ilmu Pengetahuan*. Bandung: Pustaka, 1984.
- ——, Tauhid, Terj. Rahmani Astuti (Bandung: Pustaka, 1988)
- ———, Pengalaman Keagamaan Dalam Islam Yogyakarta: PLP2M, 1985
- ——, Tauhid Bandung: Pustaka, 1988
- Ancok Djamaluddin & Fuat Nashori, Psikologi Islami: Solusi Islam atas Problem-Problem Psikologi Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011
- Abdullah, *Penyebaran Islam dan Silsilah Ulama Sejagat Dunia Melayu* Kuala Lumpur: Khazanah Fathaniyah, 1999
- Abdullah, Zaini Bin, *Perkembangan Pendidikan di Malaysia: Falsafah dan Dasar* Kuala Lumpur: Universiti Pendidikan Sultan Idris
- Abdurrahman, Dudung, *Metodologi Penelitian Sejarah Islam* Yogyakarta: Ombak, 2011
- Abdurrahmansyah, Sintesis Kreatif Pembaruan Kurikulum Pendidikan Islam Ismail Raji Al-Faruqi Yogyakarta: Global Pustaka Utama, 2002
- Abu Muhammad Iqbal, *Pemikiran Pendidikan Islam: Gagasan-Gagasan Besar Para Ilmuwan Muslim. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015.* Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2015
- Ahmad Choirul Rofiq, *Mengembalikan Supremasi Ilmu Pengetahuan Dunia Islam* Cendekia, 2013
- Al-Faruqi, Ismail Raji, *Islamization Of Knowledge: General Principles and Work Plan*, ed. by Abdul Hamid Abu Sulayman Virginia: International Institute of Islamic Thought, 1988
- Ali, Muhammad Mumtaz, The History and Philosophy of Islamization of Knowledge; A Preliminary Study of the Pioneers Thought Malaysia: IIUM Press, 2010
- Amin, Muhammad, 'Kemunduran dan Kehancuran Dinasti Abbasiyah Serta Dampaknya Terhadap Dunia Islam Kontemporer' UIN Raden Fatah Palembang, 2016
- Az Zahroh, Nur Afifah, 'Konsep Islamisasi Ilmu Pengetahuan Menurut Ismail Raji Al Faruqi dan Relevansinya dengan Tujuan Pendidikan Islam' IAIN Ponorogo, 2018
- Aziz M. Amin, *Islamisasi Sebagai Isu* Jakarta: Ulumul Qur'an, 1992

- Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam: Dirasah Islamiyah II Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008
- Bakar, Muhammad Abu, *Pengislaman, Pembudayaan dan Pertembungan Budaya di Malaysia ke Arah Pemupukan Kebudayaan Kebangsaan yang Berteras dan Bertemakan Islam* Kuala Lumpur: Jabatan Pengajian Melayu University Malaya, 1985
- Bannerman, Patrick, Islam in Perspective; a Guide to Islamic Society, Politic and Law London, 1989
- Basri, Ghazali, An Integrated Education System In A Multi-Faith And Multi Cultural Country Kuala Lumpur: Angkatan Belia Islam Malaysia, 1991
- Budi Handrianto, Budi Handrianto Islamisasi Ilmu Pengetahuan Dalam Filsafat Ilmu Perspektif Barat dan Islam, ed. by Adian Husaini Jakarta: Gema Insani, 2013
- Dalip, Abdul Rauf, Peranan Pendidikan Sepadu Membentuk Ummah dan Masyarakat Teras KBSM Bangi: Universiti Kebangsaan Malaysia, 1993
- Daud, Wan Mohd Nor Wan, *The Educational Philosophy and Practice of Syed Muhammad Naquib Al-Attas* Kuala Lumpur: International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC))
- Depag RI, Alqur'an dan Terjemahan (Jakarta: Pustaka Agung Harpan, 2006)
- Esposito, John L. dan John O. Voll, *Tokoh-Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer* Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002
- Fadil, Siddiq, Berlakunya Tahun yang Dilingkari Akta dan Diterapkan Enakmen, 1981
- Gade, Fithriani, *Orientas Sains dan Islamisasi Ilmu Pengetahuan* Bandar Publishing, 2021
- Haji, Abdullah Rahman, *Pemikiran Islam di Malaysia* Jakarta: Gema Insani Press, 1997
- Hasbullah, Moeflich, Gagasan dan Perdebatan Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Wacana Dekonstruksi Modernitas dan Rekonstruksi Alternatif Sains Islam Dalam Millenium Ketiga Pustaka Cidesindo, 2000
- Herry Mohammad, *Tokoh-Tokoh Islam yang Berpengaruh Abad 20* Jakarta: Gema Insani, 2006
- Husaini, Adian, Filsafat Ilmu Perspektif Barat dan Islam Jakarta: Gema Insani, 2013
- Helmiati, Islam Dalam Masyarakat dan Politik Malaysia Pekanbaru: Suska Press, 2007

- Islam, Sk Foyajul, 'The Contribution Of Syed Ali Ashraf, Syed Naquib Al-Attas and Ismail Raji Al-Faruqi to The Islamization Of Knowledge' University of Dhaka, 2016
- Kartanegara, Mulyadi, *Mengislamkan Nalar Sebuah Respon Terhadap Modernitas* Jakarta: Erlangga, 2007
- ———, Pengantar Epistemologi Islam Bandung: Mizan, 2003
- Khudori Soleh, Model-Model Epistemologi Islam Psikoislamika, 2005
- Kurikulum, Pusat Perkembangan, *Penerangan Kurikulum Bersepadu Sekolah Menengah* Kuala Lumpur: Kementerian Pendidikan Malaysia, 1992
- Langgulung, Hassan, *Islamisasi Pendidikan Menangani Cabaran* Kuala Lumpur: Universiti Islam Antarbangsa Malaysia, 1988
- Laporan Jawatan Kuasa Kabinet, 1979
- Leif, Stenberg, 'The Islamization of Science: Four Muslims Positions Developing an Islamic Modernity' Lund University Sweden, 1996
- Malaysia, Kementerian Pelajaran, *Pelan Induk Pembangunan Pendidikan* Kuala Lumpur: Kementerian Pelajaran Malaysia, 2006
- ——, *Pembangunan Pendidikan* (Kuala Lumpur: Kementerian Pelajaran Malaysia, 2001
- Malaysia, Kementerian Pendidikan, *Falsafah Pendidikan Negara* Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1990
- Mohd, Wan Mohd Zahid, Wawasan Pendidikan Agenda Pengisian Kuala Lumpur: Nurin Enterprise, 1997
- Muaiyada, Muaiyada, 'Pemikiran Islamisasi Ilmu Pengetahuan Menurut Ismail Raji Al Faruqi' UIN Sunan Ampel Surabaya, 2016
- Mubaraq, Zulfi, Sosiologi Agama UIN Maliki Press, 201
- Muhaimin, Redefinisi Islamisasi Pengetahuan: Upaya Menjajaki Model-Model Pengembangannya dalam Quo Vadis Pendidikan Islam: Pembacaan Realitas Pendidikan Islam, Sosial dan Keagamaan, ed. by Imam Suprayogo Malang: UIN Malang Press, 2006
- Muhammad Shafiq, *Mendidik Generasi Baru Muslim Terj. Suhadi* Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000
- Mustofiah, Noraini, 'Studi Terhadap Konsep Islamisasi Ilmu Pengetahuan Menurut Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi' Universitas Islam Sultan Agung, 2018
- Mutalib, Hussin, *Islam In Malaysia From Revivalism to Islamic State* Singapore: Singapore University Press, 1993

- Muzani, Saiful, "'Pandangan Dunia Islam dan Misi Ilmu" Dalam Syed Muhammad Naquib Al-Attas', *Jurnal Studi-Studi Islam*, 1991
- Muzani, Zaiful, *Pembangunan dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara* Jakarta: LP3ES, 1993
- Nata, Abuddin, Manajemen Pendidikan Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di Indonesia Jakarta: Kencana, 2003
- \_\_\_\_\_, Metodologi Studi Islam Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004
- \_\_\_\_\_, Integrasi Ilmu Agama dan Ilmu Umum Jakarta: Rajawali press, 2005
- Noordin, Tajul Ariffin, *Pendidikan Suatu Pemikiran Semula* Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 199
- Pardoyo, *'Sekularisasi' Dalam Po<mark>lemik Se</mark>kapur Sirih Nurcholish Madjid* Jakarta: Temprint, 1993
- Rahardjo, Dawam, Islam Menatap Masa Depan Jakarta: P3M, 1989
- Raharjo, Arif Budi, 'Islamisasi Pengetahuan: Ide Kependidikan Islam Ismail Raji Al-Faruqi', *Jurnal AFkaruna*, III No 2 (2005), 3
- Rais, Amin, Cakrawala Islam: Antara Cita dan Fakta Bandung: Mizan, 1991
- Ramayulis dan Syamsul Nizar, *Ensiklopedia Tokoh Pendidikan Islam , Mengenal Tokoh Pendidikan Islam di Dunia Islam dan di Indonesia* Ciputat: Quantum Teaching, 2005
- Resolusi Forum Pendidikan Sepadu 30 Oktober 1984 Anjuran Universiti Kebangsaan Malaysia
- Saifullah, 'Renaissance dan Humanisme Sebagai Jembatan Lahirnya Filsafat Modern', 2014
- Sani, Abdul, *Lintasan Sejarah Pemikiran Perkembangan Modern dalam Islam* Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998
- Sardar, Ziauddin, *Jihad Intelektual Merumuskan Parameter-Parameter Sains Islam*, ed. by Priyono Surabaya: Risalah Gusti, 1998
- Sartono Kartodirdjo, *Pendekatan Ilmu Sosial Dalam Metodologi Sejarah* Yogyakarta: Ombak, 2014
- Shafiq, Mohammad, Growth of Islamic Thought in North America: Focus on Ismail Raji Al-Faruqi Brenwood Mary Land, USA: Amana Publications, 1994
- Sjamsuddin, Helius, Metodologi Sejarah Yogyakarta: Ombak, 2007

- Solikin, Muhammad, 'Integrasi Ilmu dan Agama Menurut Ismail Raji al-Faruqi dan Kuntowijoyo (Studi Perbandingan)' Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2008
- Sri Suyanta, Transformasi Intelektual Islam ke Barat, 2011
- Sulaiman, Rusydi, *Pengantar Metodologi Studi Sejarah Peradaban Islam* Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014
- 'Surat Al-Faruqi Kepada Anwar Ibrahim, Bertarikh 26 Januari 1981 Kandungan Dalam Http://Members.Tripod.Com/Surat Lama/Anwar'
- 'Surat Anwar Ibrahim Kepada Al-Faruqi, Bertarikh 12 Januari 1981. Kandungan Dalam, Http://Members.Tripod.Com/Surat Lama/Faruqi'
- Suroso, Djamaluddin Ancok & Fuat Nashori, *Psikologi Islami: Solusi Islam atas Problem-Problem Psikologi* Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011
- Tafsir, Ahmad, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam Bandung: Rosda, 1991
- Urifah, Wina Khusnul, 'Konsep Islamisasi Ilmu Pengetahuan Menurut Syes Naquib al-Attas dan Ismail Raji al-Faruqi: Studi Perbandingan' UIN Sunan Ampel Surabaya, 2010
- Zainal Habib, Islamisasi Sains: Mengembangkan Integrasi, Mendialogkan Perspektif Malang: UIN Malang Press, 2007
- Zakyi, Ibrahim, 'The Martin Luther of Islam?: Ismail Raji Al-Faruqi Impact on Contemporary Islamic Intellectualism', *American Jurnal of Islamic Social Sciences*, 31



### **RIWAYAT HIDUP**



Arni, lahir di Sinjai Pada tanggal 10 Mei 1999, anak kelima dari bersaudara, dari pasangan Nasir dan Kano. Penulis pertama kali menempuh pendidikan tepat pada umur 6 tahun di Sekolah Dasar (SD) Pada SDN 361 Sinjai tahun 2005 dan selesai pada tahun 2011, dan pada tahun yang sama penulis melanjutkan

di Sekolah Menengah Pertama di SMP Negeri.1 Sinjai Tengah dan selesai pada tahun 2014, dan pada tahun yang sama penulis melanjutkan Pendidikan di Sekolah Menengah Atas (SMA) pada SMAN 2 Sinjai Tengah, Penulis mengambil Jurusan IPS dan selesai pada tahun 2017. Pada tahun 2018 Penulis terdaftar pada salah satu Perguruan Tinggi Negeri Jurusan Sejarah Peradaban Islam Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar dan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Alhamdulillah selesai Tahun 2023.

Berkat petunjuk dan pertolongan Allah Swt, usaha dan disertai doa dan kedua orang tua dalam menjalani aktivitas akademik di Perguruan Tinggi Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar. Alhamdulillah penulis dapat menyelesaikan tugas akhir dengan skripsi yang berjudul "ISMAIL RAJI AL-FARUQI (Pengaruhnya Terhadap Islamisasi Sains di Malaysia Tahun 1921-1986 M)".