# METODE DAKWAH DALAM PEMBINAAN AKHLAK SANTRI DI PONDOK PESANTREN DARUL MAHFUDZ LEKOPA'DIS KECAMATAN TINAMBUNG KABUPATEN POLEWALI MANDAR



# **TESIS**

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Meraih Gelar Magister Program Studi Magister Dakwah dan Komunikasi Pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar

Oleh:

FITRI NURUL LAIL NIM: 80100222116

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR
2024

# PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Fitri Nurul Lail

Nim : 80100222116

Tempat/Tgl. Lahir : Tinambung, 28 Desember 1998

Prodi/Konsentrasi : Dakwah dan Komunikasi

Fakultas/Program : Dirasah Islamiyah

Alamat : Jl. H. Andi Depu No. 9 Tinambung

Judul : Metode Dakwah Dalam Pembinaan Akhlak Santri di

Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan

Tinambung Kabupaten Polewali Mandar.

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa tesis ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika dikemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, Sebagian atau seluruhnya, maka tesis dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Gowa, 24 Oktober 2024

Penyusun,

<u>Fitri Nurul Lail</u> 80100222116

# PENGESAHAN TESIS

Tesis dengan judul "Metode Dakwah Dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar", yang disusun oleh Saudari Fitri Nurul Lail NIM: 80100222116, Program studi Dirasah Islamiyah Konsentrasi Dakwah dan Komunikasi, telah diujikan dan dipertahankan dalam Sidang Ujian Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Kamis, 24 Oktober 2024 Masehi, bertepatan dengan tanggal 21 Rabiul Akhir 1446 Hijriah, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister dalam bidang Dakwah dan Komunikasi pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

#### PROMOTOR:

1. Prof. Dr. Hj. Muliaty Amin, M.Ag.

#### KOPROMOTOR:

1. Dr. Syamsuddin AB, S.Ag. M.Pd.

# PENGUJI:

- 1. Dr. Arifuddin, M.Sos.I.
- 2. Dr. H. Kamaluddin Tajibu, M.Si.
- 3. Prof. Dr. Hj. Muliaty Amin, M.Ag.
- 4. Dr. Syamsuddin AB, S.Ag. M.Pd.

( ) In ) In ) In ( ) In

Makassar, 24 Oktober 2024

Diketahui oleh: Direktur Pascasarjana UIN Alauddin Makassar,

V Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag. NIP. 19661130 199303 1 003

#### KATA PENGANTAR



إِنّ الْحَمْدَ لِلّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوْذُ بِاللهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَسَيّئَاتِ أَعْمَالِنَا مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إلاّ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إلاّ اللهُ وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمّدًا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ أَمّا بَعْدُ...

Alhamdulillah, segala puji bagi Allah swt. yang telah memberikan rahmat, hidayah dan taufiqnya kepada seluruh mahluk yang menjadi ciptaannya. Shalawat serta salam semoga terus mengalir kepada baginda pemimpin sejati yaitu nabi Muhammad saw. beserta sahabat-sahabatnya yang telah mengorbankan jiwa dan keimanan beliau untuk memajukan umat ini, menjadi umat yang berahlak mulia dan berkeyakinan teguh, demi terciptanya Islam yang *rahmatanlil alamin*.

Segala upaya yang dilakukan untuk menjadikan tesis ini mendekati kesempurnaan, namun dengan segala kerendahan hati masih diharapkan koreksi, dan saran seperlunya demi menjadikan tesis ini sesuai dengan penulisan karya ilmiah sempurna sebagaimana mestinya.

Alhamdulillah, Peneliti telah menyelesaikan sebuah karya menjadi syarat wajib dalam dunia akademik kampus, dalam perjalanan peneliti tentunya banyak menghadapi hambatan dalam penyelesaian karya ini, tetapi dengan pertolongan Allah swt.dukungan dari berbagai pihak, peneliti dapat menyelesaikan karya tulis ini menjadi latar belakang yang memenuhi sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini dengan judul "Metode Dakwah Dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar" dari judul tersebut tentu bukan perkara yang mudah, oleh karena

itu peneliti memberikan apresiasi yang sangat besar yang telah membantu peneliti dalam menyelesaikan tesis ini semoga yang peneliti cantumkan dalam tesis ini bernilai pahala di sisi Allah swt.

Dalam pelaksanaan peneliti sampai membuat tesis ini, penulis memperoleh banyak dukungan dan bantuan dari berbagai pihak yang senang hati memberikan dorongan dan bimbingan yang tak henti-hentinya kepada penulis. Melalui kesempatan ini, penulis menyampaikan rasa terimakasih yang yang sebesar-besarnya dan penghargaan yang setinggi-tingginya kepada Ayahanda Achmad Latief dan Ibunda Jernih Suar yang selalu memberikan do'a, kasih sayang, dan dukungan baik moral maupun material. Tak akan pernah cukup kata untuk mengungkapkan rasa terima kasih Ananda buat ayahanda dan ibunda tercinta.

Peneliti menyampaikan penghargaan dan ucapan terima kasih setinggitingginya terutama kepada:

- 1. Rektor UIN Alauddin Makassar, Prof. Dr. Hamdan Juhannis, M.A., Ph.D., dan Wakil Rektor Satu Bidang Akademik Pengembangan Lembaga, Prof. Dr. Kamaluddin Abunawas, M.Ag. Wakil Rektor Dua Bidang Administrasi Umum Dan Perencanaan Keuangan, Dr. Andi Aderus, Lc, M.Ag. Wakil Rektor Tiga Bidang Kemahasiswaan dan Alumni, Prof. Dr. Khalifa Mustami M.Pd. Wakil Rektor Empat Bidang Kerja Sama Dan Pengembangan Lembaga, Prof. Dr. Muhammad Amry, Lc. M.Ag. yang telah memimpin kampus UIN Alauddin Makassar sebagai tempat menimba ilmu pengetahuan.
- Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag., selaku Direktur Pascasarjana, dan Dr. Hasyim Haddade, S.Ag, M.Ag. Wakil Direktur yang telah memimpin Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang memberikan fasilitas berupa

- referensi dan sebagainya dalam memperkaya dan menyempurnakan tesis kami.
- 3. Dr. H. Andi Abdul Hamzah, Lc, M.Ag, selaku ketua prodi dirasah Islamiyah Program Magister, dan Dr. Umar Sulaiman, M.Pd. Sebagai sekretaris prodi dirasah Islamiyah Program magister UIN Alauddin Makassar, yang mengarahkan beberapa referensi penunjang kesempurnaan dalam menyelesaikan tesis yang saya tulis, serta menjadikan prodi dirasah Islamiyah sebagai prodi yang unggul dan dapat bersaing dengan prodiprodi yang lain.
- 4. Prof. Dr. Hj. Muliaty Amin, M.Ag. sebagai Promotor dan Dr. Syamsuddin AB, S.Ag., M.Pd. sebagai Kopromotor, yang telah meluangkan waktu, tenaga dan pikiran untuk memberikan bimbingan serta senantiasa memberikan motivasi agar tesis ini dapat diselesaikan dengan baik dan tepat waktu.
- 5. Dr. Arifuddin, M.Sos.I sebagai Penguji I dan Dr. Kamaluddin Tajibu, M.Si. sebagai Penguji II, yang telah meluangkan waktu, tenaga dan pikiran untuk memberikan bimbingan serta senantiasa memberikan motivasi agar tesis ini dapat diselesaikan dengan baik dan tepat waktu.
- 6. Bapak dan Ibu Dosen yang telah memberikan bimbingan dan wawasan ilmu pengetahuan selama penulis menempuh pendidikan di Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.
- 7. Kepala Perpustakaan UIN Alauddin Makassar Dr. Andi Ibrahim, S.Ag., SS., M.Pd. dan Kepala perpustakaan Pascasarjana UIN Alauddin Makassar Syamsir, S.Sos, M.Ag. beserta stafnya yang telah memberikan pelayanan dalam memperoleh literatur selama masa perkuliahan dengan baik sehingga selesainya penyusunan tesis ini.

8. Sahabat-sahabat tercinta dan pasangan yang telah hadir mendampingi dalam suka maupun duka dalam perjalanan studi serta dalam penyelesaian tesis ini.

Kepada semua pihak yang tidak bisa saya sebutkan satu-persatu, saya ucapkan terimakasih yang sebesar-besarnya begitu pula saya berikan penghargaan setinggi-tingginya atas segala bantuan, dukungan, dan do'a yang telah diberikan. Semoga Allah swt. memberikan pahala yang besar dan kita semua masuk ke surga firdaus *aamiin ya rabbalalamin*.



Gowa, 24 Oktober 2024 Penulis,

Fitri Nurul Lail Nim: 80100222116

# **DAFTAR ISI**

| JUDULi                                                   |
|----------------------------------------------------------|
| PERNYATAAN KEASLIAN TESISii                              |
| PENGESAHAN TESISiii                                      |
| KATA PENGANTARiv                                         |
| DAFTAR ISIviii                                           |
| DAFTAR TABELx                                            |
| PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATINxi                       |
| ABSTRAKxvii                                              |
| BAB I PENDAHULUAN1                                       |
| A. Latar Belakang Masalah1                               |
| B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus9                 |
| C. Rumusan Masalah11                                     |
| D. Kajian Pustaka11                                      |
| E. Tujuan dan Kegunaan Penelitian13                      |
|                                                          |
| BAB II TINJAUAN TEORETIS15                               |
| A. Tinjauan Dakwah dan Komunikasi15                      |
| B. Tinjauan Pembinaan Akhlak41                           |
| C. Kerangka Konseptual55                                 |
| BAB III METODE PENELITIAN AKASSAR 58                     |
| A. Jenis dan Lokasi Penelitian58                         |
| B. Pendekatan Penelitian59                               |
| C. Sumber Data60                                         |
| D. Metode Pengumpulan Data60                             |
| E. Instrumen Penelitian63                                |
| F. Teknik Pengelolahan dan Analisis Data63               |
| G. Pengujian Keabsahan Data65                            |
| BAB IV HASIL PENELITIAN70                                |
| A. Metode Dakwah perlu diterapkan dalam Pembinaan Akhlak |
| Santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis      |
| Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar70          |

| B. Metode dakwah yang diterapkan dalam pembinaan akh<br>santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis | lak    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar                                                               | 82     |
| C. Efektivitas metode dakwah yang diterapkan dalam pem                                                      | binaan |
| akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekoj                                                       | pa'dis |
| Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar                                                               | 113    |
| BAB V PENUTUP                                                                                               | 124    |
| A. Kesimpulan                                                                                               |        |
| B. Implikasi Penelitian                                                                                     | 125    |
|                                                                                                             |        |
| DAFTAR PUSTAKA                                                                                              | 126    |
| LAMPIRAN-LAMPIRAN                                                                                           | 130    |
| DAFTAR RIWAYAT HIDUP                                                                                        | 140    |



# DAFTAR TABEL

| Tabel 1.1 : Data Pengajar Pondok Pesantren            | 138 |
|-------------------------------------------------------|-----|
| Tabel 1.2 : Jumlah Santri/Santriwati Pondok Pesantren | 139 |



# PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

# A. Transliterasi Arab-Latin

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat pada tabel berikut:

# 1. Konsonan

| Huruf Arab            | Nama   | Huruf Latin             | Nama                        |
|-----------------------|--------|-------------------------|-----------------------------|
| 1                     | Alif   | tidak dilambangkan      | tidak dilambangkan          |
| ب                     | Ba     | b                       | Be                          |
| ت                     | Ta     | t                       | Te                          |
| ث                     | s∖a    | s\                      | es (dengan titik di atas)   |
| ج                     | Jim    | j                       | Je                          |
| ح                     | h}a    | h}                      | ha (dengan titik di bawah)  |
| <u>-</u><br>خ         | Kha    | kh                      | ka dan ha                   |
| د                     | Dal    | d                       | De                          |
| ذ                     | z∖al   | z\                      | zet (dengan titik di atas)  |
| ر                     | Ra     | r                       | Er                          |
| j                     | Zai    | Z                       | Zet                         |
| س                     | Sin    | S                       | Es                          |
| س<br>ش<br>ص<br>ض<br>ط | Syin   | sy                      | es dan ye                   |
| ص                     | s}ad   | s}                      | es (dengan titik di bawah)  |
| ض                     | d}ad   | d}                      | de (dengan titik di bawah)  |
|                       | t}a    | UNIVERSITYS ISLAM NEGER | te (dengan titik di bawah)  |
| ظ                     | z}a    | z}                      | zet (dengan titik di bawah) |
| ع                     | 'ain   | VE/VUUL                 | apostrof terbalik           |
| ع<br>غ                | Gain   | f A R g 3 3 A F         | Ge                          |
| ف                     | Fa     | f                       | Ef                          |
| ق                     | Qaf    | q                       | Qi                          |
| ځ                     | Kaf    | k                       | Ka                          |
| J                     | Lam    | 1                       | El                          |
| م                     | Mim    | m                       | Em                          |
| ن                     | Nun    | n                       | En                          |
| و                     | Wau    | W                       | We                          |
| ھ                     | На     | h                       | Ha                          |
| ۶                     | Hamzah | ,                       | Apostrof                    |
| ی                     | Ya     | у                       | Ye                          |

Hamzah (\*) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (').

# 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama    | Huruf Latin | Nama |
|-------|---------|-------------|------|
| ĺ     | fath}ah | a           | a    |
| 1     | kasrah  | i           | i    |
| Í     | d}ammah | u           | u    |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda | Nama            | Huruf Latin | Nama    |
|-------|-----------------|-------------|---------|
| ئى    | fath}ah dan     | ai          | a dan i |
| ٷ     | fath}ah dan wau | au          | u dan u |

# Contoh:

: kaifa

ا هَوْ لَ : haula

ALAUDDIN

# 3. Maddah

*Maddah* atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan | Nama                  | Huruf dan | Nama                |
|-------------|-----------------------|-----------|---------------------|
| Huruf       |                       | Tanda     |                     |
| ا ا         | fath}ah dan alif atau | a>        | a dan garis di atas |
| چي          | kasrah dan ya>'       | i>        | i dan garis di atas |
| يُو         | d}ammah dan wau       | u>        | u dan garis di atas |

## Contoh:

: *ma>ta* 

: rama>

: qi>la

يَمُوْتُ : yamu>tu

# 4. Ta>' marbu>t}ah

Transliterasi untuk ta>' marbu>t}ah ada dua, yaitu: ta>' marbu>t}ah yang hidup atau mendapat harakat fath}ah, kasrah, dan d}ammah, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan ta>' marbu>t}ah yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan *ta>' marbu>t}ah* diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang *al*- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka *ta>' marbu>t}ah* itu ditransliterasikan dengan ha (h).

# Contoh:

: raudhah al-atfal

al-madinah al-fadilah: الْمَدِيْنَةُ ٱلْفَاضِلَةُ

al-hikmah: الْجِكْمَةُ

# 5. Syaddah (Tasydi>d)

Syaddah atau tasydi>d yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydi>d ( - ), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

# Contoh:

: rabbana>

<najjaina> نُجِّيْناً

al-h}aqq: ٱلْحَقُّ

: nu"ima

: 'aduwwun

## Contoh:

: 'Ali> (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

: 'Arabi> (bukan 'Arabiyy atau 'Araby) عَرَبِيُّ

# 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf qamariyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

## Contoh:

: al-syamsu (bukan asy-syamsu)

' الزَّادِ : al-zalzalah (az-zalzalah)

: al-falsafah :

غُالِبلاًدُ : al-bila>du : al-bila>du

## 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

MAKASSAR

# Contoh:

ta'muru>na : تَأْمُرُوْنَ

: al-nau نَّوْعُ

syai'un : شَيْءٌ

umirtu : أُمِرْتُ

# 8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya, kata al-Qur'an (dari *al-Qur'a>n*), alhamdulillah, dan munaqasyah. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasi secara utuh. Contoh:

Fi> Z{ila>l al-Qur'a>n

Al-Sunnah qabl al-tadwi>n

# 9. Lafz} al-Jala>lah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf *jarr* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *mud}a>f ilaih* (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah.

Contoh:

di>nulla>h باللهِ billa>h دِيْنُ اللهِ

Adapun *ta>' marbu>t}ah* di akhir kata yang disandarkan kepada *lafz} al-jala>lah*, ditransliterasi dengan huruf [*t*]. Contoh:

# 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (*All Caps*), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A

dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR). Contoh:

Wa ma> Muh}ammadun illa> rasu>l

Inna awwala baitin wud}i'a linna>si lallaz\i> bi Bakkata muba>rakan

Syahru Ramad}a>n al-laz\i> unzila fi>h al-Qur'a>n

Nas}i>r al-Di>n al-T{u>si>

Abu>> Nas}r al-Fara>bi>

Al-Gaza>li>

Al-Mungiz\ min al-D}ala>l

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abu> (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contoh:

Abū al-Walid Muḥammad ibn Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walid Muḥammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walid Muḥammad Ibnu)

Naṣr Ḥāmid Abū Zaid, ditulis menjadi: Abū Zaid, Naṣr Ḥāmid (bukan: Zaid, Naṣr Ḥāmid Abū)

MAKASSAR

# B. Daftar Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

swt. = subh}a>nahu> wa ta'a>la>

saw. = s}allalla>hu 'alaihi wa sallam

a.s. = 'alaihi al-sala>m

H = Hijrah M = Masehi

SM = Sebelum Masehi

l. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat tahun

QS .../...: 4 = QS al-Baqarah/2: 4 atau QS An/3: 4

HR = Hadis Riwayat

#### ABSTRAK

Nama : Fitri Nurul Lail NIM : 80100222116

Judul : The Method of Da'wah in the Moral Development of

Students at Darul Mahfudz Lekopa'dis Islamic Boarding School, Tinambung District, Polewali Mandar Regency

The primary focus of this study was to examine the utilization of the da'wah method in fostering the moral growth of pupils at Darul Mahfudz Lekopa'dis Islamic Boarding School, located in the Tinambung District of the Polewali Mandar Regency. The specific aspects examined encompassed: 1. The application of the da'wah method is necessary for the moral growth of students at Darul Mahfudz Lekopa'dis Islamic Boarding School in Tinambung District, Polewali Mandar Regency. 2. The implementation of the da'wah technique in the moral growth of students at Darul Mahfudz Lekopa'dis Islamic Boarding School, located in Tinambung District, Polewali Mandar Regency, was examined. 3. Did the da'wah approach implemented at Darul Mahfudz Lekopa'dis Islamic Boarding School, Tinambung District, Polewali Mandar Regency, effectively contribute to the moral growth of students.

This study employed a descriptive qualitative methodology, including da'wah and communication strategies. The data sources for this research comprised the four student mentors, two teachers, and four students from Darul Mahfudz Islamic Boarding School. The data collection methods employed included observation, interviews, and documentation. Data processing and analysis were conducted in three stages: data reduction, data display, and conclusion drawing.

The findings of this study revealed that the implementation of the da'wah technique is necessary for the moral growth of pupils at Darul Mahfudz Lekopa'dis Islamic Boarding School, located in Tinambung District, Polewali Mandar Regency. This conclusion is based on the following justifications: 1. Bolstering the ethical and Islamic identity of students, 2. Augmenting religious comprehension, 3. Cultivating character, 4. Confronting contemporary challenges. The da'wah methods employed in the moral growth of students at Darul Mahfudz Lekopa'dis Islamic Boarding School, located in Tinambung District, Polewali Mandar Regency, encompassed four approaches: 1. The Uswah (exemplary) Method, 2. The Halaqah Method, 3. The Muhadharah Method, and 4. The Ta'widiyah (habituation) Method. The da'wah methods employed at Darul Mahfudz Lekopa'dis Islamic Boarding School in Tinambung District, Polewali Mandar Regency were successful in fostering the moral growth of students. These four methods effectively facilitated the internalization of religious principles, resulting in students who possessed extensive knowledge, strong moral values, and a readiness to make positive contributions to society.

The implications of this research are: 1. Darul Mahfudz Islamic Boarding School should be able to conduct training and coaching for ustadz and ustadzah to be able to apply special da ' wah methods that are more relevant and attractive to students, 2. The da ' wah method applied at Darul Mahfudz Islamic Boarding School can be a motivation for students in virtue, both from the aspects of worship and creed, 3. The *uswah, halaqah, muhadharah, and ta'widiyah* methods applied at Darul Mahfudz Islamic Boarding School, allow students to not only understand religious teachings in depth but also apply them in their daily lives.

# تجريد البحث

الاسم: فطري نور الليل

رقم التسجيل : 80100222116

العنوان : منهج الدعوة في إشراف أخلاق التلاميذ بمدرسة دار

المحفوظ ليكوبأديس بمنطقة تينامبونغ، مقاطعة

بوليوالي ماندار

القضية الرئيسية لهذا البحث هي كيفية منهج الدعوة في إشراف أخلاق التلاميذ بمدرسة دار المحفوظ ليكوبأديس بمنطقة تينامبونغ، مقاطعة بوليوالي ماندار. وتتمثل القضية الفرعية فيما يلي: 1. لماذا يجب تطبيق منهج الدعوة في في إشراف أخلاق التلاميذ بمدرسة دار المحفوظ ليكوبأديس بمنطقة تينامبونغ، مقاطعة بوليوالي ماندار، 2. كيف يتم تطبيق منهج الدعوة في في إشراف أخلاق التلاميذ بمدرسة دار المحفوظ ليكوبأديس بمنطقة تينامبونغ، مقاطعة بوليوالي ماندار ، 3. هل منهج الدعوة الذي قد تم تطبيقه فعال في إشراف أخلاق التلاميذ بمدرسة دار المحفوظ ليكوبأديس بمنطقة تينامبونغ، مقاطعة بوليوالي ماندار .

تندرج هذه الدراسة تحت بحث نوعي وصفي، حيث تم استخدام منهج الدعوة والتواصل مدخلا للبحث. أما مصادر بيانات هذا البحث فهي ثلاثة من مشر في التلاميذ، ومدرسان، وأربعة من تلاميذ مدرسة دار المحفوظ. بالإضافة إلى ذلك، تم استخدام طريقة جمع البيانات مثل الملاحظة، والمقابلة، والتوثيق. أما تقنيات معالجة وتحليل البيانات فقد تم تنفيذها من خلال ثلاث مراحل، وهي: تقليل البيانات، وعرض البيانات، والاستنتاج.

نتائج البحث تبين أن تطبيق منهج الدعوة ضروري في إشراف أخلاق التلاميذ بمدرسة دار المحفوظ ليكوبأديس بمنطقة تينامبونغ، مقاطعة بوليوالي ماندار ، للأمور الآتية: 1. تعزيز الأخلاق والشخصية الإسلامية للتلاميذ، 2. تعزيز الفهم الديني، 3. بناء الشخصية، 4. مواجهة تحديات العصر. أما مناهج الدعوة الذي قد تم تطبيقه في إشراف أخلاق التلاميذ بمدرسة دار المحفوظ فهو: 1. منهج الأسوة، 2. منهج المحاضرة، 4. منهج التعويد. فعالية مناهج الدعوة التي قد تم تطبيقها في إشراف أخلاق التلاميذ بشكل فعال، وتشكيل تلاميذ أخلاق التلاميذ ظهرت في أن هذه المناهج الأربعة تضمن ترسيخ القيم الدينية بشكل فعال، وتشكيل تلاميذ ذوي معرفة وأخلاق، مستعدين للإسهام الإيجابي في المجتمع.

تتمثل الآثار المترتبة لهذا البحث فيما يلي: 1. ينبغي على مدرسة دار المحفوظ أن تقوم بتدريب وتوجيه الأساتذة ليكونوا قادرين على تطبيق مناهج الدعوة الخاصة الأفضل ملاءمة وجاذبية للتلاميذ. 2. يجب أن تكون مناهج الدعوة التي قد تم تطبيقها في مدرسة دار المحفوظ دافعًا للتلاميذ إلى أداء أعمال الخير، سواء في جانب العبادة أو العقيدة. 3. مناهج الأسوة، والحلقة، والمحاضرة، والتعويد التي تطبقها بمدرسة دار المحفوظ، لاتتبح للتلاميذ فهم التعاليم الدينية بعمق فحسب، بل لتطبيقها في حياتهم اليومية.

#### ABSTRAK

Nama : Fitri Nurul Lail NIM : 80100222116

Judul : Metode Dakwah Dalam Pembinaan Akhlak Santri di

Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan

Tinambung Kabupaten Polewali Mandar

Pokok masalah Penelitian ini adalah bagaimana metode dakwah dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar. Dengan sub masalah yaitu: 1. Mengapa metode dakwah perlu diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar, 2. Bagaimana metode dakwah yang diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar, 3. Apakah metode dakwah yang diterapkan efektif digunakan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar.

Jenis penelitian ini tergolong kualitatif deskriptif dengan pendekatan penelitian yang digunakan adalah dakwah dan komunikasi. Adapun Sumber data penelitian ini adalah 4 Pembina santri, 2 Guru, serta 4 santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz. Selanjutnya, metode pengumpulan data yang digunakan adalah observasi, wawancara, dan dokumentasi. Teknik pengolahan dan analisis data dilakukan melalui tiga tahapan yaitu: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Metode dakwah perlu diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar Karena: 1. Penguatan Akhlak dan Kepribadian Islami Santri, 2. Peningkatan Pemahaman Keagamaan, 3. Pembentukan Karakter, 4. Menghadapi Tantangan Zaman. Metode dakwah yang diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar yaitu: 1. Metode Uswah (teladan), 2. Metode Halaqah, 3. Metode Muhadharah, 4. Metode Ta'widiyah (pembiasaan). Efektivitas metode dakwah yang diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar yaitu: Keempat metode ini memastikan internalisasi nilai-nilai agama secara efektif, membentuk santri yang berpengetahuan, berakhlak, dan siap berkontribusi positif dalam masyarakat.

Implikasi penelitian ini yaitu: 1. Hendaknya Pondok Pesantren Darul Mahfudz dapat melakukan pelatihan dan pembinaan bagi para ustadz dan ustadzah agar mampu menerapkan metode dakwah khusus yang lebih relevan dan menarik bagi santri, 2. Hendaknya metode dakwah yang diterapkan di Pondok Pesantren Darul Mahfudz dapat menjadi motivasi bagi santri dalam kebajikan, baik dari aspek ibadah maupun akidah, 3. Metode *uswah*, *halaqah*, *muhadharah*, *dan ta'widiyah* yang diterapkan Pondok Pesantren Darul Mahfudz, memungkinkan santri untuk tidak hanya memahami ajaran agama secara mendalam tetapi juga mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari.

## BAB I

# **PENDAHULUAN**

# A. Latar Belakang Masalah

Metode menjadi salah satu komponen yang terpenting dalam proses pembelajaran atau pembinaan. Islam secara sempurna memberi petunjuk bagi manusia untuk memperoleh kebahagiaan di dunia maupun di akhirat. Islam yang kaffah itu juga menempatkan akhlak sebagai pendidikannya, tidak ada pendidikan bila akhlak tidak dijadikan sebagai tujuan. Islam adalah agama dakwah, yaitu agama yang menugaskan umatnya untuk menyebarkan dan menyiarkan Islam kepada seluruh umat manusia sebagai rahmatan lil'alamin. Islam dapat menjamin terwujudnya kebahagiaan dan kesejahteraan manakala ajarannya menjadi pedoman hidup dan dilaksanakan secara konsisten serta konsekuen.

Dakwah dengan segala kegiatannya yang akurat dapat berjalan dengan efisien dan bahkan menjadi pendorong bagi perubahan umat kearah yang lebih baik dengan cara ataupun metode yang sistematis. Dakwah dalam Islam adalah mengajak umat manusia dengan hikmah kebijaksanaan untuk mengikuti petunjuk Allah dan Rasulnya.¹ Dakwah dipandang sebagai proses pendidikan yang baik dan benar-benar harus mengacu pada nilai-nilai Islam yang diterapkan sedini mungkin kepada anak. Apabila proses tersebut dapat berjalan dengan baik, tentu akan muncul generasi muda yang berkualitas. Mereka adalah generasi muda yang selalu siap mengemban misi kemanusiaan kepada masyarakat yang ada di lingkungannya.

Kedudukan akhlak dalam kehidupan manusia menempati tempat yang sangat penting, baik sebagai individu maupun sebagai masyarakat. Sebab

 $<sup>^1</sup> Asmuni \ Syukir, \ Dasar-Dasar \ Strategi \ Dakwah \ Islam, (Surabaya: Penerbit Al-Ikhlas, 2014), h. 18$ 

jatuh bangunnya, jaya hancurnya, sejahteranya, rusaknya masyarakat tergantung kepada akhlak dari masyarakat itu sendiri. Apabila akhlaknya baik, maka sejahtera lahir batinnya, apabila akhlaknya rusak maka rusaklah lahir batinnya.<sup>2</sup>

Menurut ajaran Islam, berdasarkan praktek Rasulullah saw. pendidikan akhlak adalah faktor penting dalam membina suatu umat. Ajaran akhlak dalam Islam sesuai dengan fitrah manusia. Akhlak dalam Islam benar-benar memelihara eksistensi manusia sebagai makhluk terhormat sesuai dengan fitrahnya. Fitrah dalam Alquran dapat menjadi ukuran baik dan buruk.

Persoalan tersebut dapat dijembatani dengan penerapan ajaran Islam melalui bimbingan yang diberikan oleh para ahli, karena sesungguhnya ajaran Islam adalah pembentukan akhlak dan budi pekerti serta sanggup menghasilkan orang-orang bermoral, jiwa yang bersih, cita-cita yang benar dan akhlak yang tinggi, tahu akan arti kewajiban dan pelaksanaannya, menghormati hak-hak manusia, tahu membedakan yang baik dan buruk, suatu perbedaan yang tercela dan mengingat Allah dalam setiap pekerjaan yang mereka lakukan.

Mengingat masalah akhlak adalah masalah yang penting sesuai yang tertera diatas, maka dalam mendidik dan membina akhlak remaja tidak hanya orang tua yang berperan aktif karena masa remaja merupakan masa transisi yang kritis, namun juga dengan adanya pembina dengan berbagai metode yang digunakannya misalnya seperti metode latihan dan pembiasaan, metode keteladanan, membina melalui petunjuk dan nasehat, membina dengan perhatian/pengawasan serta membina melalui ganjaran dan hukuman.<sup>3</sup>

<sup>2</sup>Rachmat Djatmika, Sistem Etika Islam, (Jakarta: Panjimas, 2000), h. 11

<sup>3</sup>Yunahar Ilyas, Kuliah Akhlak, (Cet.II: Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), h. 4

Pembinaan akhlak memiliki proses yang panjang. Oleh sebab itu banyak faktor-faktor yang akan mempengaruhi dalam pembinaan akhlak. Salah satunya pendidikan, pendidikan menjadi pondasi awal dalam membentuk insan yang berakhlak mulia, untuk menciptakan manusia yang taat dan bertagwa sehingga menjadi seorang muslim yang sejati. Pembinaan akhlak harus menjadi pembelajaran pertama bagi anak yang dimulai dari usia dini, yang disesuaikan dengan kemampuan dan usia mereka. Tanpa dibiasakan menanamkan sikap yang baik bagi pertumbuhan akhlaknya, maka anak-anak akan dibesarkan tanpa mengenal akhlak. Olehnya itu, akhlak adalah membiasakan kehendak, akhlak bukanlah sesuatu pelajaran yang dicapai hanya dengan membaca saja, tetapi juga harus ditanamkan sejak kecil dengan cara membiasakan berakhlak dengan baik dalam kehidupan sehari-hari.4 Pentingnya pembangunan akhlak sejak usia dini tentu akan memberikan konstribusi positif bagi pembangunan mental anak-anak kedepan, mereka akan mampu bersikap dewasa serta mampu memiliki prinsip yang kokoh bagi kehidupannya.

Akhlak merupakan hal yang tidak bisa dipisahkan dari kehidupan manusia. Banyak faktor yang mempengaruhi akhlak seseorang diantaranya faktor internal yang meliputi insting dari individu dan lingkungan keluarga, sedangkan faktor eksternal meliputi pergaulan, media elektronik dan media massa hingga lingkungan disekitar yang dapat mempengaruhi akhlak seseorang. Hal ini mengakibatkan lingkungan pesantren sangat menunjang dalam pembentukan karakter sejak dini, dikarenakan lingkungan pesantren telah disesuaikan dengan pedoman keagamaan dan rutinitas yang dapat mempengaruhi akhlak setiap santrinya. Dalam hal ini kehidupan di pesantren

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rachmat Djatmika, Sistem Etika Islam, h. 48

menuntut santri untuk mengikuti banyak kegiatan dan rutinitas sesuai aturan dengan baik yang kemudian akan sangat mempengaruhi pembentukan karakter santri dan sangat efektif untuk merubah akhlak seorang santri.<sup>5</sup>

Pondok pesantren memiliki peran penting dalam pembinaan maupun pembentukan akhlak dan karakter santri. Membina akhlak santri berarti memberikan sumbangsih yang besar bagi persiapan bangsa yang lebih optimal, sebaliknya bila dibiarkan begitu saja, akan terjerumus keperbuatan yang tercela. Salah satu metode yang digunakan untuk membina akhlak santri adalah melalui metode dakwah, yakni berupa penyampaian pesan-pesan agama Islam. Metode ini bertujuan untuk mengembangkan kesadaran spiritual, moral, dan sosial pada diri santri.

Pola pembinaan yang sering diterapkan di pesantren ialah pembinaan kepribadian islam yang meliputi akidah, pembinaan keimanan, pembinaan akhlak hingga pola bermasyarakat. Pembinaan yang bermodelkan perintah, larangan, tabligh (motivasi), uswah (teladan), hingga model transfer pemikiran melalui komunikasi dua arah yang dilakukan antara pembina dengan santri.<sup>6</sup>

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan yang tumbuh dan berkembang ditengah-tengah masyarakat, sekaligus memadukan unsur-unsur pendidikan yang amat penting. "Pertama, ibadah untuk menanamkan iman dan taqwa terhadap Allah Swt, Kedua, Tabligh untuk penyebaran ilmu, Ketiga, amal perbuatan dan akhlak untuk mewujudkan kemasyarakatan dalam kehidupan sehari-hari. Pondok pesantren ini juga memiliki fungsi yang

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Diah Krisnatuti, Tin herawati, Nurlaili Rahmah, Hubungan Antara Kecerdasan Emosi dengan Kepatuhan dan Kemandirian Santri Remaja, *Jurnal Ilmu Keluarga dan Konsumen,* Vol. 4 No. 2 April 2011, h. 155

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Izzah, Perubahan Pola Hubungan Kiai Dan Santri Pada Masyarakat Muslim Tradisional Pedesaan, *Jurnal Sosiologi Islam*, Vol.1 No. 2 februari 2011, h. 48

berguna seperti transmisi dan transfer ilmu-ilmu Islam, pemeliharaan tradisi Islam, serta menciptakan ulama-ulama baru.<sup>7</sup> Hal ini berarti tujuan pokok pondok pesantren ada tiga hal, yaitu mendidik dan membina akhlak agar memiliki akidah yang kokoh, menciptakan kepribadian muslim yaitu kepribadian yang beriman dan bertaqwa kepada Allah, berakhlak mulia serta bermanfaat bagi masyarakat.

Pesantren juga berperan sebagai lembaga yang mengajarkan akhlak dan ilmu pengetahuan yang bersumber kepada ajaran Islam. Untuk itu, melihat fenomena-fenomena yang terjadi dalam dunia pendidikan saat ini khususnya di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar yakni banyak anak santri yang minim akhlak dan memprihatinkan yang bertolak belakang dengan akhlak yang ideal, seperti mencuri, merokok, sering bolos, tidak disiplin, mengucapkan kata-kata kasar dan kotor kepada temannya, berkelahi dan berteriak dengan nada yang tinggi, dan lain-lain. Hal ini bisa terjadi mungkin karena kurangnya pembinaan akhlak yang mereka peroleh, baik dari lingkungan keluarga maupun dari lingkungan pesantren.

Adapun indikator anak santri berekelakuan buruk seperti mencuri, merokok, sering bolos, tidak displin, mengucapkan kata-kata kasar dan kotor serta berkelahi, disebabkan karena beberapa faktor: Pertama; santri tersebut berasal dari keluarga yang kurang ekonominya sehingga ia selalu merasa kekurangan, yang menyebabkan santri tersebut mencuri dengan mengambil barang yang bukan miliknya. Kedua; dengan pergaulan bebas santri diluar saat libur, ketika kembali ke lingkungan pondok pesantren, ia membawa rokok dan mengajak teman-temannya untuk merokok bersama. Ketiga; santri tersebut

<sup>7</sup>Khusnurdilo, *Manajemen Pondok Pesantren*, (Jakarta: Diva Pustaka, 2003), h. 90

-

hanya anak tunggal sehingga ia bersifat manja dengan hal ini ia tidak betah dilingkungan pesantren dengan peraturan-peraturan yang ketat, yang menyebabkan santri ini selalu mau pulang kerumah karena tidak nyaman di lingkungan pesantren. Keempat; santri berasal dari lingkungan yang kurang baik, yang menyebabkan ia terbiasa sering mendengar kata-kata kasar dan kotor dilingkungan tempat tinggalnya, sehingga santri tersebut menirunya dengan berkata kasar dan kotor juga kepada temannya di pesantren yang dalam hal ini juga menyebabkan terjadinya perkelahian dengan sesama santri di pesantren.

Melihat fenomena tersebut, akhlak mulia merupakan sesuatu yang sangat mahal dan sulit diperoleh, dalam hal ini orang tua, para guru, dan pembina di pesantren mempunyai peran penting dalam melaksanakan dakwah dengan kata lain mengajak, mendorong dan memotivasi generasi muda untuk senantiasa berada di jalan yang benar dan tetap istiqomah. Dalam melaksanakan kegiatan dakwah di era saat ini tentu tidak mudah, diperlukan cara dan metode yang tepat dalam melaksanakan kegiatan dakwah agar bisa terlaksana dengan baik.

Merujuk pada konteks pondok pesantren, metode dakwah menjadi sangat relevan karena lingkungan pendidikan yang berbasis agama memungkinkan terjadinya interaksi intens antara pembina dengan para santri. Penyampaian materi agama tidak hanya dilakukan melalui ceramah atau pengajaran formal dikelas, tetapi juga melalui pengarahan pribadi dengan nasehat juga diskusi kelompok kemudian membiasakan santri untuk mengikuti kegiatan keagamaan dengan rutin di pesantren. Apabila santri tidak mengikuti maka tentu ada konsekuensi yang diberikan kepada santri tersebut.

Pengembangan kegiatan dakwah di pondok pesantren tentu disesuaikan dengan karakteristik santri, serta karakteristik kelas dengan ketepatan waktu pengajaran dan sumbangsinya terhadap capaian santri. Hal ini sangat penting bagi guru ataupun pembina dalam memilih dan menggunakan metode dakwah yang tepat. Hasil dakwah yang baik dapat tercapai karena interaksi positif dari berbagai faktor yang saling mendukung.8

Akibat banyaknya permasalahan akhlak pada remaja terutama dalam lingkungan pesantren maka peneliti tertarik dengan Pondok Pesantren Darul Mahfudz Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar yang berupaya semaksimal mungkin untuk memperbaiki dan membentuk akhlak santri menjadi lebih baik dengan menerap<mark>kan nilai-nilai ajaran agama Islam dalam</mark> kehidupan, baik itu dalam kehidupan bermasyarakat, organisasi, maupun di lingkungan pendidikan. Kemudian peneliti memilih lokasi ini sebagai tempat penelitian atas dasar pertimbangan umum bahwa Pondok Pesantren Darul Mahfudz juga merupakan salah satu lembaga pendidikan yang santrinya berjumlah 180 yang memiliki kualitas dan kuantitas, serta memiliki aturan yang sistematis dan terprogram. Salah satu aturan yang wajib diikuti oleh santri yaitu mengikuti kegiatan rutin seperti shalat tahajjud, halaqah, shalat dhuha, tadarruz Alguran, setoran hafalan, muhadharah, pembacaan yasin, tahlilan dan al-barazanji, serta pembacaan shalawat fatimiyyah. Pembina juga memiliki metode dalam proses dakwahnya yang dapat membangun karakter santri dengan cara memberikan contoh teladan yang baik, menyampaikan dakwah atau arahan dengan cara yang lemah lembut, serta melakukan

-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Taufik Pelu, Proses Dakwah Halaqah Dalam Membangun Karakter Santri Pondok Pesantren Tahfizul Quran Imam Asy-Syahiby Wahwah Islamiyah Gowa, *Tesis,* (Makassar: Prodi Dirasah Islamiyah, UIN Alauddin Makassar, 2022), h. 2

pendampingan terhadap santri, yang dengan pelaksanaannya dilakukan setiap hari.

Dakwah bertujuan untuk menyebarkan ajaran Islam dan mempengaruhi cara berpikir, bersikap, dan bertindak umat manusia. Metode dakwah yang sistematis dan bijaksana dapat menjadi pendorong perubahan umat ke arah yang lebih baik, membantu mencegah kemungkaran, dan membentuk masyarakat yang taat kepada ajaran Islam. Pesantren memiliki peran signifikan dalam membina akhlak santri. Pembinaan dilakukan melalui berbagai metode, seperti keteladanan, latihan, pembiasaan, pengawasan, dan pemberian ganjaran atau hukuman. Lingkungan pesantren yang religius dan disiplin sangat mendukung pembentukan karakter santri.

Pondok Pesantren Darul Mahfudz di Kecamatan Tinambung, Kabupaten Polewali Mandar, yang berupaya memperbaiki dan membina akhlak santri melalui penerapan ajaran Islam. Meskipun terdapat beberapa santri dengan perilaku yang kurang baik, pesantren ini telah berhasil menciptakan lingkungan yang mendukung pembinaan akhlak yang positif melalui kegiatan keagamaan rutin dan metode dakwah yang efektif.

Metode dakwah di pesantren ini melibatkan penyampaian pesan agama dengan menggunakan empat metode dakwah meliputi, metode dakwah uswah (keteladanan), halaqah, muhadharah dan ta'widiyah (pembiasaan). Selain itu, para pembina dan ustadz yang mengajar melakukan kegiatan rutin keagamaan dan pengawasan yang ketat yang bertujuan untuk membantu membentuk akhlak santri menjadi lebih baik.

Peneliti tertarik untuk meneliti lebih dalam tentang metode dakwah yang digunakan di Pondok Pesantren Darul Mahfudz karena pesantren ini telah menunjukkan hasil yang positif dalam pembinaan akhlak santri.

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana metode dakwah yang diterapkan dapat efektif dalam membentuk akhlak santri.

Sebagai pertimbangan khusus peneliti tertarik untuk meneliti di Pondok Pesantren Darul Mahfudz yaitu karena sebagian para santrinya dapat mencerminkan tingkah laku yang baik, bisa dikatakan memiliki akhlak yang baik. Terlihat pada saat bersosialisasi baik di lingkungan pesantren maupun di luar pesantren, hingga mempunyai kebiasaan-kebiasaan yang religius dengan penerapan nilai-nilai ajaran Islamnya yang kental, hal ini terbukti bahwa metode dakwah yang digunakan dalam membina akhlak santri cukup berhasil. Maka dari itu penelitian ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana metode dakwah dalam membina akhlak santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar.

# B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

# 1. Fokus Penelitian

Dari latar belakang masalah tersebut penelitian ini difokuskan pada metode dakwah dan pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis.

# 2. Deskripsi Fokus

Untuk memperjelas fokus penelitian diatas, maka dikemukakan deskripsi fokus penelitian yaitu :

## a. Metode dakwah

Metode dakwah yang peneliti maksud adalah metode dakwah yang di gunakan oleh pembina dan guru dalam membina akhlak santri di pondok pesantren Darul Mahfudz yaitu sebagai berikut:

1) Metode uswah (teladan), metode ini meliputi tiga aspek yaitu akhlak, akidah dan ibadah. Melalui ketiga aspek tersebut, dapat membentuk

- akhlak yang baik pada santri baik di lingkungan pesantren maupun di luar pesantren.
- 2) Metode Halaqah, metode ini menggambarkan sebuah sistem pembelajaran yang tidak hanya berfokus pada transfer ilmu, tetapi juga pada pembinaan karakter dan pengembangan keterampilan sosial para santri.
- 3) Metode Muhadharah, dalam metode ini para santri dituntut untuk menyampaikan ide atau materi ceramah maupun pidato secara jelas dan terstruktur. Selain itu, metode ini juga bertujuan untuk melatih keberanian santri dalam berbicara di depan umum, yang merupakan keterampilan penting dalam kehidupan sehari-hari.
- 4) Metode Ta'widiyah (pembiasaan), dalam metode ini para santri diajarkan untuk menjalani jadwal harian yang ketat dengan aktivitas seperti shalat berjamaah, mengaji, dan belajar. Dengan demikian metode pembiasaan ini dapat membina maupun membentuk karakter mental dan spiritual santri, sehingga mereka dapat menjadi pribadi yang berakhlak mulia dan berkontribusi positif bagi masyarakat

MAKASSAR

#### b. Pembinaan Akhlak

Pembinaan akhlak yang peneliti maksud adalah usaha, tindakan, dan kegiatan yang dilakukan dalam rangka mengembangkan akhlak para anak santri, agar mereka mempunyai akhlak yang mulia dan memiliki kebiasaan yang baik di pesantren, di rumah maupun di lingkungan sekitar. Pembinaan akhlak yang dilakukan oleh Pembina dan guru seperti Membentuk kepribadian Islami santri dengan menanamkan nilai-nilai akhlak mulia seperti kejujuran, kesederhanaan, disiplin dan tanggung jawab melalui contoh langsung (teladan) dan juga pembiasaan. Kemudian meningkatkan

pemahaman keagamaan untuk santri yang masih berkelakuan buruk dengan melakukan pendekatan dakwah seperti halaqah, yang menungkinkan santri untuk mempelajari dan memahami ajaran agama secara mendalam. Misalnya, membantu santri untuk mengaitkan ajaran agama dengan situasi sehari-hari, sehingga mereka lebih mudah memahami konsekuensi dari tindakan mereka.

## C. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang telah dijelaskan, maka yang menjadi pokok permasalahan dalam penelitian ini adalah "Metode Dakwah Dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar ?"

Dari pokok masalah tersebut, maka dirumuskan sub-sub masalah sebagai berikut:

- 1. Mengapa metode dakwah perlu diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar?
- 2. Bagaimana metode dakwah yang diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar?
- 3. Apakah metode dakwah yang diterapkan efektif digunakan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar?

## D. Kajian Pustaka

Peneliti telah melakukan penelusuran dari beberapa penelitian sebelumnya, dan sepanjang penelusuran, ada perbedaan yang menjadi pokok masalah dalam tesis ini dengan penelitian-penelitian sebelumnya, sehingga

penelitian ini memiliki signifikasi untuk dikaji. Meskipun demikian terdapat beberapa penelitian yang ada kaitannya dengan subtansi yang diajukan dan hasilnya dapat dijadikan sebagai masukan yang sangat berharga.

- a. Buku, *Ilmu Dakwah*, oleh Moh. Ali Aziz. Isi dari buku ini menjelaskan tentang hakekat dakwah, paradigma ilmu dakwah, pesan dakwah, metode dakwah, media dakwah, serta dakwah dan perubahan perilaku.<sup>9</sup>
- b. Buku, *Pengantar Sosiologi Dakwah*, oleh Syamsuddin. Isi dari buku ini menjelaskan tentang ilmu sosiologi dan ilmu dakwah, aplikasi dakwah dalam masyarakat, dakwah dan perubahan sosial, dakwah dan dinamika masyarakat pedesaan dan perkotaan, serta perspektif sosiologi dakwah.<sup>10</sup>
- c. Penelitian yang dilakukan oleh Ninda Asfiatur Romadhon, "Metode Pembinaan Akhlakul Karimah Santri di Pondok Pesantren Al-Hikmah Fatimiyyah Malang". Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode keteladanan, metode latihan dan pembiasaan. Yang dimana setiap santri wajib melakukan kegiatan intensif Madrasah diniyah, sholat berjamaah, tradisi aswaja dan organisasi santri. Persamaan dari penelitian yaitu pembinaan yang dilakukan pendidik berupa metode keteladanan, kemudian perbedaannya adalah penelitian ini fokus pada kajian dakwah dan akhlak, sementara penelitian sebelumnya hanya berfokus pada pembinaan akhlakul karimah.
- d. Penelitian yang dilakukan oleh Zulfiyanti. "Metode Dakwah KH. Muhammad Khuswanto dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Istigfar Purwosari Perbalan Kota Semarang". Dalam penelitian

 $^{10}\mbox{Syamsuddin AB}, \textit{Pengantar Sosiologi Dakwah},$  (Cet. I; Jakarta: Kencana, 2016), h. 295

<sup>9</sup>Moh. Ali Azis, *Ilmu Dakwah*, (Jakarta: Kencana, 2017), h. 9

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Ninda Asfiatur Romadhon, "Metode Pembinaan Akhlakul Karimah Santri di Pondok Pesantren Al-Hikmah Fatimiyyah Malang", (*Tesis*; Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2018), h. 6

ini, penulis terjun langsung ke lapangan dengan melakukan konsultasi, metode pendidikan, metode ceramah, metode teladan, dan dalam pembinaan akhlak santri dengan pembiasaan. Persamaan dari penelitian ini yaitu mengkaji pembinaan akhlak santri di pondok pesantren, sedangkan perbedaannya yaitu penelitian terdahulu berfokus pada metode dakwah KH. Muhammad Khuswanto.

e. Penelitian yang dilakukan oleh Sandi Pratama, "Strategi Dakwah Pondok Pesantren Darul Arqom Muhammadiyah Tolada di Luwu Utara dalam Membina Akhlak Santri". Dalam jurnal ini, penulis menganalisis dengan metode penelitian kualitatif yang dimana strategi dalam membina akhlak santri, hal ini dapat dilihat dari kegiatan-kegiatan yang dilakukan, seperti mengadakan tahfidz dan tahsinul qur'an, memberikan materi staqofah Islamiyah, melaksanakan sholat sunnah dhuha, serta mengadakan kerja bakti di lingkungan pondok pesantren<sup>13</sup> Adapun persamaan dari penelitian ini yaitu mengkaji tentang akhlak santri, sedangkan perbedaannya yaitu penelitian ini berfokus pada metode dakwah sementara penelitian terdahulu berfokus pada strategi dakwah.

# E. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

# 1. Tujuan Penelitian

Adapun tujuan dalam penelitian ini adalah:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Zulfiyanti, "Metode Dakwah KH. Muhammad Khuswanto dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Istigfar Purwosari Perbalan Kota Semarang", (*Disertasi*, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2021), h. 7

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Sandi Pratama, Strategi Dakwah Pondok Pesantren Darul Arqom Muhammadiyah Tolada di Luwu Utara dalam Membina Akhlak Santri, *Jurnal Al-Nashihah*, Vol. 4 No. 1 Januari 2020, h. 12

- a. Untuk mengkaji metode dakwah perlu diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar
- b. Untuk mengkaji metode dakwah yang diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar
- c. Untuk mengkaji efektivitas metode dakwah yang diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar

# 2. Kegunaan Penelitian

- a. Kegunaan Ilmiah
- Memberikan tambahan informasi dalam pengembangan wawasan dan pengetahuan mengenai metode dakwah terhadap pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar.
- 2. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah sebagai bahan referensi bagi para pendidik terhadap upaya dalam pembinaan akhlak di lembaga pendidikan manapun.
  - b. Kegunaan Praktis
- Diharapkan hasil penelitian ini dapat bermanfaat bagi masyarakat umum, terkhususnya untuk yang beragama Islam, agar dalam kehidupan seharihari dapat menerapkan nilai-nilai dakwah dalam perbaikan akhlak.
- Sebagai bentuk tugas akhir penulis guna memperoleh gelar magister S-2
   Program Studi Dirasah Islamiyah Konsentrasi Dakwah dan Komunikasi,
   Pascasarjana Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar.

#### **BAB II**

# **TINJAUAN TEORETIS**

# A. Tinjauan tentang Dakwah dan Komunikasi

## 1. Hakekat Dakwah dan Komunikasi

Berbicara tentang hakekat berarti berbicara sesuatu secara mendasar. Dakwah bukan hanya bunyi kata-kata, tetapi ajakan psikologis yang bersumber dari jiwa dai. Hakekat dakwah bisa dilihat dari sang dai, bisa juga dari makna yang dipersepsi oleh masyarakat yang menerima dakwah.¹ Kemudian komunikasi pada hakekatnya adalah suatu proses sosial, yaitu sesuatu yang berlangsung atau berjalan antar manusia. Istilah proses memang berarti sesuatu yang sedang berlangsung, artinya proses merupakan perubahan atau serangkaian tindakan dan peristiwa selama beberapa waktu menuju suatu hasil tertentu.² Jadi setiap langkah, mulai pesan diciptakan sampai menimbulkan pengaruh atau perubahan pada sasaran, adalah proses komunikasi. Untuk mengetahui pembahasan yang lebih detail, maka berikut adalah defenisi dakwah dan komunikasi.

## a. Defenisi Dakwah

Kata dakwah berasal dari Bahasa arab دَعَا - يَدْعُو - دَعْوَةً Kata dakwah merupakan bentuk masdar dari kata kerja يدعو madi يدعو Sebagai mudhari yang berarti seruan, ajakan, panggilan, undangan, do'a dan semacamnya.3

Untuk mengetahui lebih mendalam, kata da'a pertama kali dipakai dalam Alqur'an dengan arti mengaduh (meminta pertolongan kepada Allah) yang pelakunya adalah Nabi Nuh a.s dalam Q.S. Al-Qamar/54:10 lalu kata ini berarti

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Faizah dan Lalu Muchin Effendi, *Psikologi Dakwah,* (Jakarta: Kencana, 2009), h. 12

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Tommy Suprapto, *Pengantar Teori dan Manajemen Komunikasi*, (Cet. I; Yogyakarta: Media Pressindo, 2009), h. 8

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ibnu Faris, *Muqayyis Al-Lugah*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, (Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021), h. 1

memohon pertolongan kepada Tuhan yang pelakunya adalah manusia (dalam arti umum) Q.S. Al-Qamar/54:8. Setelah itu, kata da'a berarti menyeru kepada Allah yang pelakunya adalah kaum muslimin. Q.S. Fussilat/41:33. Dengan demikian, dakwah dari akar kata da'a menunjukkan manusia sebagai pelaku dakwah (da'i). Kemudian kata yad'ü, pertama kali dipakai dalam Alqur'an dengan arti mengajak ke neraka yang pelakunya adalah syaitan Q.S. Fatir/35:6 Lalu kata itu berarti mengajak ke surga yang pelakunya adalah Allah, Q.S. Yunus/10:25, bahkan dalam ayat lain ditemukan bahwa kata yad'ü multi interpretasi secara tekstual dan kontekstual, di antaranya dipakai bersama untuk mengajak ke neraka yang pelakunya orang-orang musyrik dan mengajak ke surga yang pelakunya Allah. Dalam QS Al-Baqarah/2:221

Terjemahnya:

Mereka mengajak ke neraka, sedang Allah mengajak ke surga.<sup>5</sup>

Dengan demikian dapat dipahami bahwa dakwah dalam pengertian bahasa atau etimologi mencakup seluruh aktivitas manusia baik mengajak kepada yang (makruf) atau surga seperti orang muslim, muballigh, dan aktivitas yang mengajak kepada kesesatan (mungkar) atau neraka seperti orang-orang kafir, munafik dan lain-lain. Jadi dakwah dari segi bahasa itu bersifat universal, baik dalam arti negatif mapun arti positif.

Dakwah dari segi terminologi, lebih dipahami sebagai usaha dan ajakan kepada jalan kebenaran, bukan jalan setan atau jalan kesesatan. Dalam pespektif terminologi, ajakan dan seruan itu tidak dinamai dakwah bila tidak

<sup>5</sup>Kementerian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, (Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam, Direktorat Urusan Agama Islam dan Pembinaan Syariah, 2012), h. 43

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, (Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021), h. 5

dimaksudkan untuk membawa manusia ke jalan Allah. Berikut, ada beberapa pandangan ulama dalam memberikan defenisi tentang dakwah.

a. Menurut Ali Mahfudz, memberi pengertian dakwah:

## Artinya:

Mendorong manusia agar berbuat kebajikan dan petunjuk, menyeruh mereka berbuat yang ma'ruf dan melarang mereka dari perbuatan yang mungkar, agar mereka mendapat kebahagiaan di dunia dan di akhirat.

Dakwah yang dimaksud oleh Ali Mahfudz adalah dalam rangkaian pemberian motivasi kepada mad'u agar senantiasa berbuat yang ma'ruf dan meninggalkan yang mungkar demi mencapai kebahagiaan dunia dan keselamatan akhirat.6

- b. Menurut Toha Yahya Oemar, membagi defenisi dakwah kepada dua bagian yaitu: Definisi ilmu dakwah secara umum ialah suatu ilmu pengetahuan yang berisi cara-cara dan tuntunan-tuntunan bagaimana seharusnya menarik perhatian manusia untuk menganut, menyetujui, melaksanakan suatu idiologi, pendapat, pekerjaan tertentu. Sedangkan defenisi dakwah menurut Islam ialah mengajak manusia dengan cara bijaksana kepada jalan yang benar sesuai dengan perintah Tuhan untuk kemaslahatan dan kebahagiaan mereka di dunia dan akhirat.<sup>7</sup>
- c. Bakhyul Al-Khuly memberi pengertian dakwah yaitu memindahkan umat dari suatu situasi ke situasi yang lain. Dakwah dimaksudkan adalah suatu

<sup>6</sup>Ali Mahfudz, *Hidayatu Al-Mursyidin*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, (Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021), h. 6

-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Toha Yahya Oemar, *Ilmu Dakwah*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, (Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021), h. 6

- aktivitas atau perubahan ke arah yang lebih baik dari aktivitas manusia baik dari segi agama, ekonomi, pendidikan, sosial budaya, politik, dan lain-lain.<sup>8</sup>
- d. Dakwah menurut hasil kesepakatan para pakar dakwah di Parapat Sumatra Utara dikatakan bahwa, dakwah Islam adalah mengajak umat manusiia kedalam jalan Allah (system Islam) secara menyeluruh baik dengan lisan, tulisan maupun dengan perbuatan sebagai ikhtiar muslim mewujudkan ajaran Islam menjadi kenyataan dalam kehidupan syahsia, usrah, jamaah (terorganisir) sehingga terwujud Khairul Ummah.

Melihat defenisi di atas, yang walaupun berbeda dalam perumusannya, akan tetapi jika dibandingkan antara yang satu dengan yang lainnya dapat disimpulkan bahwa pendapat para ahli dakwah tersebut, memiliki interpertasi dan tinjauan yang berbeda antara satu dengan yang lainnya, namun bila dicermati sesungguhnya hakekatnya sama yaitu, untuk kebahagiaan dan keselamatan dunia dan juga untuk kebahagiaan dan keselamatan akhirat.

Esensi dakwah dapat dipahami ialah seruan, ajakan, peringatan dan penyemangat kepada manusia agar mereka senantiasa istiqamah di jalan kebaikan, hingga sampai kepada keselamatan, yakni surga yang telah disediakan oleh Allah swt. Hal ini bisa terwujud tatkala seorang manusia mampu mengamalkan dalam kesehariannya syariat agama atau jalan Islam. Inilah yang diharapkan oleh kegiatan dakwah, mendorong manusia untuk tetap tunduk pada ajaran agama Islam secara kaffah.

<sup>9</sup>Kesepakatan Parapat, *Hasil Pertemuan Pakar dan Dekan Indonesia Epistimologi dan Struktur Keilmuan diterjemahkan Dakwah Klasifikasi Ilmu Dakwah*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, (Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021), h. 9

\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Bakhyul Al-Khuly, *Tazkiratu Al-Duat*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, (Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021), h. 8

#### e. Defenisi Komunikasi

Secara etimologi, istilah komunikasi atau dalam bahasa inggris communication berasal dan bersumber dari kata Latin communis yang berarti sama. Artinya yang dimaksud sama disini adalah sama makna. Jadi, kalau ada dua orang yang terlibat dalam komunikasi, misalnya dalam bentuk percakapan maka komunikasi akan terjadi atau berlangsung selama ada kesamaan makna mengenai apa yang dipercakapkan.<sup>10</sup>

Secara terminologi, komunikasi adalah salah satu aktivitas yang sangat fundamental dalam kehidupan umat manusia. Kebutuhan manusia untuk berhubungan dengan sesamanya, diakui oleh hampir semua agama yang telah ada sejak adam dan hawa.<sup>11</sup>

Komunikasi juga merupakan suatu hal yang sangat mendasar dalam kehidupan manusia, dan bahkan komunikasi telah menjadi suatu fenomena bagi tebentuknya suatu masyarakat atau komunitas yang terintegrasi oleh informasi. Sehingga masyarakat saling berbagi informasi untuk mencapai tujuan bersama. Secara sederhana komunikasi juga dapat terjadi apalagi ada kesamaan antara penyampai pesan dan orang yang menerima pesan.

Adapun menurut para ahli bervariasi dalam memberikan defenisi tentang komunikasi, antara lain sebagai berikut:

1) Menurut William C Himstreet dan Wayne Mullin Baty, komunikasi adalah proses pertukaran informasi antar individu melalui suatu sistem yang biasa baik dengan simbol-simbol, sinyal, maupun perilaku atau tindakan.<sup>12</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Onong Uchjana Effendy, *Ilmu Komunikasi Teori dan Praktek*, (Cet. XXI; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya Offset, 2007), h. 9

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Dani Vardiansyah, *Pengantar Ilmu Komunikasi*, (Bogor: Ghalia Indonesia, 2004), h. 4

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Djoko Purwanto, *Komunikasi Bisnis*, (Jakarta: Erlangga, 2003), h. 3

- 2) Menurut Carl I. Hovland, komunikasi adalah upaya yang sistematis untuk merumuskan secara tegar asas-asas penyampaian informasi serta pembentukan pendapat dan sikap.<sup>13</sup>
- 3) Moor juga mengemukakan bahwa komunikasi adalah penyampaian pengertian antar individu, dikatakannya semua manusia dilandasi kapasitas untuk menyampaikan maksud, hasrat, perasaan, pengetahuan dan pengalaman dari orang yang satu kepada orang yang lain. Pada pokoknya komunikasi ini adalah pusat minat dan situasi, perilaku dimana suatu sumber menyampaikan pesan kepada seorang penerima dengan berupaya menpengaruhi perilaku penerima tersebut.<sup>14</sup>

Defenisi tentang komunikasi memiliki banyak ragam yang dapat dirumuskan oleh para ahli diatas, masing-masing memiliki penekanan dan arti yang berbeda satu sama lainnya. Pada dasarnya defenisi komunikasi memiliki karakterisktik yang tidak jauh berbeda dengan ilmu sosial lainnya, hanya saja dalam ilmu komunikasi, objeknya ditujukan kepada peristiwa-peristiwa komunikasi antara manusia.

### f. Defenisi Dakwah dan Komunikasi

Dakwah adalah suatu proses mengajak atau menyeru orang lain untuk mengenal dan mengamalkan ajaran agama. Dalam konteks Islam, dakwah merujuk pada upaya untuk menyebarkan ajaran agama Islam kepada masyarakat. Dakwah dapat dilakukan melalui berbagai cara, seperti ceramah, diskusi, atau media sosial. Sedangkan komunikasi adalah proses pertukaran informasi antara dua pihak atau lebih dengan berbagai metode. Komunikasi dapat dilakukan melalui berbagai cara, seperti lisan, tulisan, atau isyarat.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Lukiati Komala, *Ilmu Komunikasi*, (Bandung: Widya Padjadjaran, 2009), h. 73

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Syaiful Rahim, *Teori Komunikasi: Perspektif, Ragam dan Aplikasi*, (Cet. I; Jakarta: Rineka Cipta, 2009), h. 8

Komunikasi yang efektif memerlukan pemahaman yang baik tentang pesan yang disampaikan dan kemampuan untuk menyesuaikan cara penyampaian kepada penerima pesan tersebut.<sup>15</sup>

Berdasarkan pemahaman diatas dapat dipahami bahwa dalam konteks dakwah, komunikasi merupakan salah satu aspek yang sangat penting. Melalui komunikasi yang efektif, seorang dai dapat menyampaikan pesan dakwahnya dengan lebih baik dan dapat diterima oleh masyarakat. Oleh karena itu, seorang dai harus memiliki kemampuan komunikasi yang baik agar dapat menjalankan tugas dakwahnya dengan baik.

Dalam menjalankan dakwah dan komunikasi, etika dan sikap yang baik juga sangat penting. Dai harus bersikap jujur, santun, toleran, serta menghormati pendapat orang lain agar pesannya dapat diterima dengan baik. Selain itu, keberlanjutan dan konsistensi dalam menyampaikan pesan juga menjadi faktor penting untuk mencapai hasil yang efektif.

## 2. Unsur-Unsur Dakwah dan Komunikasi

Unsur-unsur dakwah dan komunikasi merupakan komponen-komponen yang terdapat dalam setiap kegiatan dakwah. Unsur-unsur tersebut adalah ideologi dakwah (tujuan dakwah), dai (subyek), mad'u (obyek), maddah (materi), wasilah (media), thariqah (metode) dan atsar (efek). Adapun unsur-unsur dakwah yaitu:

### a. Ideologi Dakwah (Tujuan Dakwah)

Ideologi dakwah adalah suatu unsur yang utama yang mendapat perhatian. Karena ideologi dakwah adalah agama Islam yang merupakan suatu

<sup>16</sup>Munir, dan Wahyu Ilahi, *Manajemen Dakwah*, (Jakarta: Prenada Media, 2009), h. 21

-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Hamzah Fansuri, *Dakwah Komunikasi: Strategi Efektif Menyebarkan Pesan Islam,* (Jakarta: Pustaka Alkautsar, 2019), h. 4

cara hidup, dan suatu konsepsi tentang hidup dan kehidupan manusia serta kesejahteraan dan kebahagiaan hidup di dunia dan di akhirat.

Shalahuddin Sanusi membagi tujuan dakwah, yaitu:

## 1) Tujuan Hakiki

Tujuan hakiki adalah menyeruh manusia kepada Allah dan jalannya menyeruh manusia kepada Allah agar manusia sadar akan keddudukan dan fungsinya yaitu sebagai makhluk dan hamba Allah swt.

## 2) Tujuan Umum

Tujuan umum identik dengan tujuan hidup manusia, berdasarkan hikmah diutusnya Rasulullah Muhammad saw, kepada segenap makhluk sebagai Rahmatan lil Alamin yakni mengadakan perubahan, perbaikan dan pembangunan disegala bidang kehidupan.

## 3) Tujuan Khusus

Tujuan khusus adalah mengisi setiap kehidupan manusia dan memberikan bimbingan dan pimpinan bagi seluruh golongan masyarakat menurut keadaan dan persoalannya, sehingga berintegrasi dengan seluruh kehidupan manusia atau merupakan usaha membentuk manusia ynag berkepribadian muslim dalam suatu tata masyarakat Islam yang utuh.<sup>17</sup>

# b. Dai

Dai adalah orang yang melaksanakan dakwah baik secara lisan maupun tulisan ataupun perbuatan baik secara individual, kelompok atau berbentuk organisasi dan lembaga. Menjadi seorang dai memang harus memiliki wawasan yang luas terutamadalam ilmu agama, kecakapan dan keterampilan dalam menyampaikan dakwah, agar kegiatan dakwah yang dilaksanakan

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Shalahuddin Sanusi, *Pembahasan Sekitar Prinsip-Prinsip Islam*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, (Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021), h. 80

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Ali Aziz, *Ilmu Dakwah*, (Jakarta: Prenada Media, 2019), h. 75

mudah diterima oleh masyarakat yang menjadi objek dakwahnya.

Dai seringkali dinilai oleh masyarakat. Kemudian disadari atau tidak disadari bahwa masyarakat selalu menempatkan dai sebagai panutan dan pemimpin non formal dalam masyarakat. Ucapannya menjadi pegangan dan sikapnya menjadi contoh kepada masyarakat. Karenanya setiap dai selalu dituntut untuk mencerminkan pola kehidupanyang Islami pada setiap saat. baik yang memiliki akhlakul karimah senantiasa terlihat indah di mata masyarakat. Sifat dan sikap terpuji yang harus dimunculkan oleh seorangdai dalam kehidupan sehari-hari adalah sifat takwa, ikhlas, sabar, jujur, serata sifat- sifat terpuji lainnya. Sifat-sifat ini harus selalu mewarnai kehidupan pribadi maupun keluarganya.

Adapun sifat-sifat yang harus dimiliki seorang dai secara idealnya sangat banyak, naun yang jelas harus merujuk kepada Alquran dan Sunnah Rasulullah saw. serta tingkah laku para sahabat dan para ulama.setidaknya ada beberapa sifat yang harus dimiliki oleh seorang dai yaitu: Beriman dan bertaqwa kepada Allah Swt; Ahli Ibadah dan ahli tobat; Amanah dan siddiq, Pandai bersyukur; Tulus ikhlas dan tidak mementingkan diri pribadi; Ramah dan penuh perhatian; Tawadhu (rendah hati); Sederhana dan jujur; Tidak memiliki sifat egois; Sabar dan bertawakkal; Memiliki jiwa toleran dan terbuka; Tidak memiliki penyakit hati.

Selain dari sifat-sifat di atas, seorang dai juga harus memiliki sikap dan perilakuyang baik, karena sikap dan tingkah laku seorang dai juga merupakan salah satu faktormempengaruhi keberhasilan dakwah. Masyarakat sebagai objek dakwah tentu selalu menilai karakter dan tabiat seorang dai dari pola tingkah laku keseharian yang dapat dilihat dan didengar, diantara sikap-sikap yang harus dimiliki olah para dai diantaranya yaitu Berakhlak mulia; Teladan

bagi masyarakat; Disiplin dan bijaksana; Wara' dan berwibawa; Berpandangan luas; serta berpengetahuan yang cukup.<sup>19</sup>

Dapat disimpulkan bahwa dai dalam ilmu dakwah adalah pelaku sedangkan dalam istilah komunikasi dai adalah komunikator.

#### c. Mad' u

Mad'u adalah seluruh umat manusia. Mad'u merupakan orang atau sekelompok lazim disebut dengan jamaah yang sedang menuntut ajaran agama dari seorang dai, baik orang dekat maupun yang jauh, muslim non muslim, laki-laki atau perempuan. Seorang dai akan menjadikan mad'u sebagai objek bagi transformasi keilmuannya.<sup>20</sup>

Masyarakat sebagai objek dakwah yang sangat penting, maka dari itu seorangdai harus mempelajari persoalan yang ada pada masyarakat sebelum berdakwah di tengah masyarakat. Apabila seorang dai tidak memahami permasalahan yang dialami oleh masyarakat sebagai objek dakwah, maka akan mengalami kegagalan dalam dakwahnya. Oleh karena itu, menyampaikan dakwah di tengah masyarakat, seorang dai harus melihat situasi dan kondisi masyarakat.

Mad'u sebagai unsur penting dari dakwah yang diklasifikasikan menjadi tiga bagian menurut Muhammad Abduh yaitu:

- 1) Golongan cerdik cendikiawan yang cinta kepada kebenaran dan dapat berpikirsecara kritis juga cepat menangkap persoalan.
- 2) Golongan awam, yaitu kebanyakan golongan yang belum dapat berpikir secarakritis dan mendalam.
- 3) Golongan yang berbeda dengan golongan di atas, mereka membahas

<sup>20</sup>Wahidin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, (Jakarta: Raja Grafindo, 2013), h. 280

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Faizah dan Lalu Muchin Effendi, *Psikologi Dakwah*, h. 98

sesuatu tetapi hanya dalam batas tertentu, tidak sanggup mendalami dengan benar.<sup>21</sup>

Dari golongan mad'u di atas, ada lagi golongan yang berdasarkan respon mad'u terhadap dakwah, diantaranya:

- Golongan simpati aktif, yaitu mad'u yang menaruh simpati dan secara aktif memberi dukungan moral dan materil terhadap kesuksesan dakwah.
   Mereka juga berusaha mengatasi hal-hal yang dianggapnya merintangi jalannya dakwah.
- 2) Golongan pasif, yaitu mad'u yang masa bodoh terhadap dakwah.
- 3) Golongan antisipasi, yaitu mad'u yang tidak rela atau tidak suka akan terlaksananya dakwah. Mereka berusaha dengan berbagai cara utuk merintangi atau meninggalkan dakwah.<sup>22</sup>

## d. Maddah (Materi)

Materi dakwah adalah isi pesan yang disampaikan dai kepada masyarakat. Dalam hal ini sudah jelas yang menjadi materi dakwah adalah ajaran Islam itu sendiri yakni Alquran dan Hadist. Semua ajaran Islam bisa dijadikan materi dakwah.<sup>23</sup> Pada garis besarnya kandungan Alquran yang menjadi materi dakwah yang dikelompokkan menjadi tiga bagian yaitu:

## 1) Akidah

Akidah merupakan materi dakwah yang paling pokok karena akidah merupakan dasar dari seluruh aktivitas kehidupan umat manusia (Islam). Karena akidah mengikat kalbu manusia dan menguasi batinnya. Dari akidah inilah yang akan membentuk moral (akhlak) manusia. Akidah ini berhubungan

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Natsir, *Fighud Dakwah*, (Jakarta: Dewan Islaiah Indonesia, 2014), h. 162

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Soerjono Soekanto, *Sosiologi Suatu Pengantar*, (Jakarta: Raja Grafindo persada, 1998), h. 158

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Djazuli, *Ilmu Fiqih*, (Jakarta: Prenada, 2021), h. 2

dengan keyakinan dan kepercayaah kepada Allah Swt. Dalam hal ini rukun imanlah yang menjadi dasar akidah Islam yaitu beriman kepada Allah Swt, Malaikat-malaikat Allah Swt, kitab-kitab Nya, Rasul-rasulnya, iman kepada hari kiamat. Rukun iman ini merupakan pokok yang harus disampaikan oleh seorang dai kepada masyarakat karena iman adalah dasar dari semua aktivitas kehidupan, untuk melakukan syariah, akhlak, dan unsur-unsur lainnya yang paling pokok diberikan dalam kegiatan dakwah. Dengan demikian, hendaknya dai yang menyampaikan dakwah itu menguraikan materi tentang akidah ini agar tauhid dan akidah masyarakat yang menjadi objek dakwah semakin mantap dan mengetahuinya lebih baik.<sup>24</sup>

## 2) Syariah

Syariah adalah peraturan-peraturan yang diciptakan Allah Swt agar manusia berpegang teguh kepadanya dalam berhbungan dengan Allah Swt dan kepada sesama manusia. Syariah dalam Islam adalah berhubungan erat dengan amal lahir (nyata) dalam rangka mentaati semua peraturan atau hukum Allah Swt untuk mengatur hubungan antara manusia dengan Tuhannya dan mengatur hubungan pergaulan hidupantara sesama manusia.

Syariah merupakan materi dakwah yang kedua setelah akidah, karena syariahini menyangkut hubungan vertikal manusia kepada Allah Swt. Dan hubungan horizontal manusia serta alam lingkungan sekitarnya.

Meskipun dalam syariah menyangkut vertikal dan horizontal, tapi dalam syariah ini lebih ditekankan pada hubungan horizontalnya.

### 3) Akhlak

•

Ajaran Islam sangat memperhatikan dan menjaga nilai-nilai masyarakat dari berbagai macam kerusakan dan faktor-faktor yang

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Abdullah, Cara Mudah Memahami Aqidah sesuai Al-Quran, As-Sunnah dan Pemahaman Shalafush shalih, (Jakarta: Pustaka At-Tazkia, 2017), h. 3

menimbulkan terjadinya kerusakandi tengah-tengah kehidupan masyarakat dan sekitarnya. Akhlak yang diperintahkan dalam Islam adalah suatu keteladanan sebagaimana yang diajarkan oleh Rasulullah memiliki pengaruh yang sangat besar dalam membina kaum muslimin untuk mengenal Islam, baik secara teori maupun praktek, serta meneladaninya dalam berbagai masalah, baik dalam hal ibadah, muamalat, maupun pengalaman lainnya dalam kehidupan sehari-hari. Memberikan penjelasan dan contoh keteladanan (akhlak) yang baik kepada masyarakat merupakan tugas dai dalam melaksanakan kegiatan dakwah. Begitu pula orang tua sangat berperan dalam memberikan pendidikan dan pembinaan akhlak. Selain dari itu dai harus menyesuaikan antara perkataan dan perbuatannya. Sebab apabila tidak ada persesuaian antara perkataan dan perbuatan, masyarakat akan kehilangan kepercayaan terhadap dai. Bahkan mendapatkan kemurkaan di sisi Allah Swt.<sup>25</sup>

Melihat aspek di atas, akidah, syariah, dan akhlak merupakan materi dakwah yang paling pokok untuk disampaikan kepada masyarakat dalam rangka meningkatkan pengalaman agama dan ketakwaan masyarakat kepada Allah Swt. Demikian pula dengan dai itu sendiri, harus mampu mencerminkan pribadi yang Islami.

Dapat disimpulkan bahwa materi dakwah merupakan pesan dalam istilah komunikasi. Yang membedakan bahwa pesan dakwah itu adalah Alqur'an dan Sunnah Rasul serta peradaban manusia sedangkan komunikasi, pesannya adalah hasil logika manusia yang tidak berdasarkan pada Alqur'an dan Hadits.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Nasharuddin, *Akhlak: Ciri Manusia Paripurna*, (Jakarta: Rajawali Pers, 2015), h. 215

## e. Wasilah (Media)

Media berasal dari Bahasa latin *medius* yang secara harfiah berarti perantara, tengah atau pengantar.<sup>26</sup> Dalam Bahasa Inggiris *media* merupakan bentuk jamak dari *medium* yang berarti tengah, antara, rata-rata. Dari pengertian ini ahli komunikasi mengartikan media sebagai alat yang menghubungkan pesan komunikasi yang disampaikan oleh komunikator kepada komunikan (penerima pesan).

Media dakwah yaitu segala sesuatu yang dapat dipergunakan sebagai alat ntukmenyapaikan dakwah sebagaimana yang telah direncanakan. Media dakwah ini dapat berupa barang (material), orang, tempat, kondisi tertentu dan sebagainya. Pada zaman modern seperti saat ini media dakwah dapat berupa; televisi, film, radio kaset, rekaman, majalah, surat kabar dan termasuk berbagai macam upaya mencari nafkah dalam berbagai sektor kehidupan.<sup>27</sup> Untuk menyampaikan ajaran Islam, penyapaian dakwah dapat menggunakan berbagai media, antara lain:

### 1) Media cetak

Media cetak ialah segala jenis hasil cetakan yang di dalamnya mengandung isi pesan yang bertemakan amar ma'ruf nahi munkar. Media cetak tersebut meliputi buku,majalan surat kabar, brosur dan lain sebagainya.

## 2) Media audio

Media audio berarti media yang dapat didengar. Untuk menyampaikan dakwah, media ini dinilai cukup efektif karena anggota masyarakat dapat mendengarkan pesandakwah secara sambilan, tanpa membutuhkan waktu khusus. Adapun yang tergolong dala media ini yaitu radio, telepon, tape

\_

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Wardi Bachtiar, *Metodologi Penelitian Ilmu Dakwah*, (Jakarta: Logos, 2017), h. 35

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Moh. Ali Azis, *Ilmu Dakwah*, (Jakarta: Kencana, 2017), h. 149

recorder, dan lain sebagainya.

## 3) Media audio visual

Media audio visual adalah media yang dapat didengar suaranya dan dapat dilihat gambarnya. Media ini juga sering disebut sebagai media eletrik. Adapun jenis media audio visual ini adalah televisi, video kaset, dan film. Masing-masing media tersebut memiliki sisi keunggulan dan kelemahan. Semua media ini dapat dimanfaatkan untuk kepentingan kegiatan dakwah. Karena sosialisasi ajaran Islam dapat diwujudkan melalui pemanfaatan semua media yang ada.

Dalam menyampaikan pesan dakwah pada dasarnya seorang dai dapat menggunakan berbagai media yang dapat merangsang indra-indra manusia, serta dapatmenimbulkan perhatian untuk menerima dakwah, karena semakin tepat dan efektif media yang dipakai maka semakin efektif pula upaya pemahaman ajaran Islam pada masyarakat yang menjadi sasaran dakwah.<sup>28</sup>

## f. Tharigah (metode)

Kegiatan dakwah dalam pelaksanaannya diperlukan metode penyampaian yang tepat agar tujuan dakwah bisa tercapai. Metode dalam kegiatan dakwah merupakan cara yang digunakan oleh seorang dai dalam menyampaikan pesan dakwah atau materi dakwahnya. Metode dakwah merupakan rencana yang tersusun dan teratur yang berhubungan dengan cara penyajiannya.<sup>29</sup>

Melihat penjelasan di atas dapat dipahami bahwa pengertian metode dakwah adalah cara tertentu yang dilakukan oleh seorang dai (komunikator) kepada mad'u (komunikan) untuk mencapai suatu tujuan atas dasar hikmah

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Muenjer Suparta dan Harjani Hefni, *Metode Dakwah*, (Jakarta: Kencana, 2015), h. 8

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Malik Idris, *Strategi Dakwah Kontemporer*, (Makassar: Sarwah Press, 2014), h. 59

dan kasih sayang. Pembahasan di bidang metode dakwah sudah selayaknya mendapat perhatian yang serius. Berbagai pendapatan dakwah bil lisan, dakwah bil hal (dakwah dengan amal nyata, keteladanan) maupun dakwah bil qalam (dakwah melalui tulisan, media cetak) perlu dimodifikasi sedemikian rupa sesuai dengan tuntuan moderenitas. Aplikasi metode dakwah tidak cukup mempergunakan metode tradisional, melainkan perlu diterapkan pengunnaan metode yang sesuai dengan situasi dan kondusi jaman di era sekarang.<sup>30</sup>

Pada umumnya metode dakwah merujuk pada QS. An-Nahl/16: 125 الْهُ سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ اِنَّ رَبَّكَ الْمُ الْمُعْ الْهُمْ بِاللَّهُمْ تَدِيْنَ هُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِيْنَ هُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِيْنَ

Terjemahnya:

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran yang baik, dan berdebatlah dengan mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu, Dialah yang paling tahu siapa yang sesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui siapa yang mendapat petunjuk.<sup>31</sup>

Ayat di atas menjelaskan bahwa berdakwah membutuhkan cara atau metode yang tepat dalam mengajak manusia menuju kebenaran. Karena semua orang tidak dapat diajak lewat satu cara saja. Artinya, hendaknya berbicara kepada orang lain sesuaidengan kemampuan dan informasi yang dimilikinya. Oleh karenanya, ketika menghadapi ilmuwan dan orang-orang yang berpendidikan tinggi hendaknyamenggunakan argumentasi yang kuat serta logis. Menghadapi orang awam atau masyarakat kebanyakan hendaknya memberikan pelajaran atau nasehat yang baik. Sementara berdebat atau berdialog dua arah dengan mereka yang keras kepala harus dilakukan dengan

-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Wahidin Saputra, *Pengertian Ilmu Dakwah*, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persanda, 2021), h. 59

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahan, h. 553

cara yang baik dan berpengaruh. Dengan kata lain, metode dakwah Islam secara garis besar berdasar pada surah QS. An-Nahl/16:125 adalah sebagai berikut:

## a. Metode Dakwah Bi Al-Hikmah (Kebijaksanaan)

Berdakwah dengan metode hikmah, yaitu menguasai keadaan dan kondisi (*zuruf*) mad'unya, serta batasan-batasan yang disampaikan tiap kali menyampaikan pesan dakwah, sehingga tidak memberatkan dan menyulitkan mereka yang didakwahi. Hikmah timbul dari budi pekerti yang halus dan bersopan santun. Dakwah hendaklah ditempuh dengan segala kebijaksanaan untuk membuka perhatian mad'u sehingga pikirannya tidak lagi tertutup. Bijaksana dalam berdakwah adalah mempu menyesuaikan diri dengan mad'u, yaitu tidak membeda-bedakan manusia yang didakwahi akan tetapi yang berbeda adalah penyesuaian diri saat menghadapi mereka. Mengajak orang lain kepada kebenaran dengan cara hikmah, senantiasa baik dan dapat diterima. karena argumentasi yang berlandaskan akal dan kebijaksanaan adalah kokoh dan menjadi dasar bagi semua orang berakal dalam berdialog dan berinteraksi.<sup>32</sup>

## b. Metode Dakwah Maud'izah Hasanah (nasehat yang baik)

Maud'izah hasanah adalah memberi nasehat dan memperingati kepada orang lain dengan bahasa yang baik, yang dapat menggugah hatinya sehingga pendengar mudah dan mau menerima nasehat tersebut.

Menurut Abd. Hamid al-Bilali maud'izah al-Hasanah merupakan salah satu manhaj (metode) dalam dakwah untuk mengajak ke jalan Allah dengan memberikan nasehat atau membimbing dengan lemah lembut agar mereka mau berbuat baik.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Nihayatul Husna, Metode Dakwah Islam Dalam Perspektif Alquran, *Jurnal Mandiri*, Referensi Media Komunikasi dan Dakwah, Vol. 1 No. 2 februari 2021, h. 34

Beberapa deskripsi pengertian Al-Maud'izah Hasanah, adalah sebagai berikut:

- 1) Pelajaran dan nasehat yang baik, berpaling dari hal perbuatan buruk melalui tarhib dan targhib (dorongan dan motivasi); penjelasan, keterangan, gaya bahasa, peringatan, dan pencegahan dengan cara halus.
- 2) Pelajaran, keterangan, penuturan, peringatan, pengarahan, dengan gaya bahasa yang mengesankan, menyentuh dan terpatri dalam naluri.
- 3) Nasehat, bimbingan, dan arahan untuk kemaslahatan dilakukan dengan baik dan penuh tanggung jawab, akrab, komunikatif, mudah dicerna, dan terkesan di hati sanubari mad'u.
- 4) Tutur kata yang lemah lembut, perlahan-lahan, bertahap dan sikap kasih sayang dalam konteks dakwah, dapat membuat seseorang merasa dihargai rasa kemanusiaannya dan mendapat respon positif dari mad'u.<sup>33</sup>
  - c. Metode dakwah Al-Mujadalah al-ahsan

Al-Mujadalah al-ahsan merupakan upaya dakwah melalui bantahan, diskusi, atau berdebat dengan cara yang terbaik, sopan, santun, saling menghargai, dan tidak arogan. Dalam pandangan Muhammad Husain Yusuf, cara dakwah ini diperuntukkan bagi manusia dengan tiga jenis. Mereka adalah orang-orang yang dikungkung secara kuat oleh tradisi jahiliyah, yang dengan sombong dan angkuh melakukan kebatilan, serta mengambil posisi arogan dalam menghadapi dakwah.<sup>34</sup>

Prinsip-prinsip metode di atas diarahkan kepada semua mad'u terlebih lagi pada mad'u yang kapasitas intelektual dan pemikiran serta pengalaman spiritualnya tergolong kelompok awam. Dalam hal ini, peranan juru dakwah adalah sebagai pembimbing, teman dekat yang setia, menyayangi dan memberikannya segala hal yang bermanfaat serta membahagiakan mad'unya.

<sup>34</sup>Asep Muhyidin dan Agus Ahmad Safei, *Metode Pengembangan Dakwah*, (Bandung: Pustaka Setia, 2015), h. 82

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Ahmed Al-Khaladi, Penerapan Metode Dakwah Mauidzah Hasanah Terhadap Pembianaan Remaja Gempong Uteun Geulinggang Kecamatan Dewantara, *Junal An-Nasyr*: Dakwah Dalam Mata Tinta, Vol. 8 No. 2 Maret 2021, h. 125

Selain metode dakwah di atas, ada metode dakwah yang sudah cukup lama tapi masih up to date sampai sekarang ini, yaitu metode dakwah menurut Samsul Munir Amin meliputi Bil-lisan, Bil-hal dan Bil-qalam<sup>35</sup>:

### a. Dakwah Bi-lisan

Dakwah bi al-lisan adalah penyampaian sebuah dakwah melalui lisan (ucapan) dengan berceramah atau berkomunikasi secara langsung antara Dai dan mad'u. Dakwah bi al-lisan adalah dakwah yang disampaikan melalui ucapan atau lisan, seperti melalui ceramah, khutbah, diskusi, dan bentuk komunikasi verbal lainnya. Metode ini telah banyak dilakukan oleh para dai di kalangan masyarakat, sebagai cara untuk menyampaikan ajaran Islam dan nilai-nilai keagamaan secara langsung.

Dakwah *bi-lisan* yang hampir sinonim dengan tablig secara umum dibagi kepada dua macam. *Pertama*, dakwah secara langsung atau tanpa media, yaitu antara dai dan mad'u berhadapan wajah (*face to face*). Dalam ilmu komunikasi hal semacam ini disebut komunikasi primer. *Kedua*, dakwah yang menggunakan media (*channel*), yaitu antara dai dan *mad'u* tidak saling berhadapan dan model komunikasi seperti ini disebut dengan komunikasi sekunder. Dakwah melalui media seperti ini disebut dengan komunikasi sekunder yang meliputi media seperti televisi (TV), radio, film, handphone dan media lainnya.<sup>36</sup>

Dakwah secara lisan sesungguhnya telah memiliki usia yang sangat tua, yaitu setua umur manusia. Ketika Nabi Adam mengajak anaknya Qabil dan Habil untuk menaati perintah Allah Swt., maka Nabi Adam telah berdakwah secara lisan. Demikian juga Nabi dan Rasul yang lain telah

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Samsul Munir Amin, *Ilmu Dakwah*, (Jakarta: Amzah, 2009), h. 16

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Abdullah, *Ilmu Dakwah*, (Depok: PT Raja Grafindo Persada, 2018), h. 30

melakukan hal yang sama, di samping berdakwah melalui tulisan dan keteladan. Nabi Muhammad saw pada permulaan kerasulannya juga berdakwah secara lisan, meskipun pada saat yang sama beliau melakukan dakwah bil-hal dan kemudian juga berdakwah dengan tulisan (bil-kitabah). Metode dakwah bi al-lisan ini sebuah penyampaian dakwah dengan menggunakan lisan, seperti yang kita ketahui dan sering di saksikan melalui media elektronik seperti televisi atau radio para Dai atau Mubaligh menyampaikan pesan- pesan dakwahnya melalui berceramah, khutbah Jum'at, dan memberikan nasehat keagamaan melalui cerita.

### b. Dakwah bil-hal

Dakwah bil hal adalah dakwah dengan perbuatan nyata di mana aktivitas dakwah dilakukan dengan melalui keteladanan dan tindakan amal nyata. Misalnya dengan tindakan atau karya nyata yang konkret oleh masyarakat sebagai objek dakwah.

Dakwah bil hal dilakukan oleh Rasulullah, terbukti bahwa ketika pertama kali tiba di Madinah yang dilakukan Nabi membangun Masjid Quba, mempersatukan kaum Anshar dan Muhajirin. Kedua hal ini adalah dakwah nyata yang dilakukan oleh Nabi yang bisa dikatakan sebagai dakwah bil hal.

Dakwah bil hal saat ini bisa dilakukan dengan karya nyata sebagai solusi kebutuhan masyarakat banyak, misalnya membangun sekolah-sekolah Islam, perguruan-perguruan tinggi Islam, membangun pesantren, membangun rumah-rumah sakit, membangun poliklinik, dan kebutuhan-kebutuhan masyarakat.

### c. Dakwah bil-qalam

Dakwah bil qalam, yaitu dakwah melalui tulisan yang dilakukan dengan keahlian menulis di surat kabar, majalah, buku maupun internet. Jangkauan

yang dapat dicapai oleh dakwah bil qalam lebih luas daripada melalui lisan, demikian pula metode yang digunakan tidak membutuhkan waktu secara khusus untuk kegiatannya. Kapan saja dan di mana saja mad'u atau objek dapat menikmati sajian dakwah bil qalam ini.

Dakwah bil qalam ini dibutuhkan kepandaian khusus dalam hal menulis kemudian disebarluaskan melalui media cetak (*pripinted publications*). Bentuk tulisan dakwah bil qalam antara lain dapat berbentuk artikel keislaman, tanya jawab hukum Islam, rubrik dakwah, rubrik pendidikan agama, puisi keagamaan, publikasi khutbah, famlet keislaman, buku-buku, dan lain-lain.

Demikian klasifikasi metode dakwah, yang pada dasarnya merupakan suatu kewajiban kolektif bagi segolongan umat Islam, dan juga merupakan suatu kewajiban individual bagi setiap umat Islam.

Selain itu, Islam mempunyai metode dakwah yang tepat untuk membentukanak berakhlak mulia sesuai dengan ajaran Islam. Dengan metode pembinaan tersebut memungkinkan umat Islam dapat mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian diharapkan akan mampu memberi kontribusi besar terhadap perbaikan akhlak, adapun metode yang dapat digunakan adalah:

## a. Metode Uswah (Teladan)

Teladan adalah sesuatu perilaku kebiasaan dalam segala hal pada diri seseorang yang baik dan pantas untuk diikuti. Dalam metode teladan ini dapat diterapkan dalam tiga aspek, yaitu pembinaan akhlak, pembinaan akidah dan pembinaan ibadah.

Akhlak yang baik tidak dapat dibentuk hanya dengan pelajaran, intruksi dan larangan, sebab tabiat jiwa untuk menerima keutamaan itu tidak

cukup hanya dengan seorang pembina maupun guru yang mmengatakan kerjakan ini dan jangan kerjakan itu. Menanamkan sopan santun memerlukan pendidikan yang panjang kemudian Pendidikan itu tidak akan sukses, melainkan jika disertai dengan pemberian contoh teladan yang baik dan yang nayata. Cara demikian itu telah dilakukan oleh Rasulullah SAW. Keadaan ini dinyatakan dalam Q.S. Al-Ahzab/33:21 sebagai berikut:

Terjemahnya:

Sungguh, pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan yang banyak mengingat Allah.<sup>37</sup>

Pada ayat diatas menganjurkan kepada kita untuk meniru dan mengikuti jejak sifat-sifat Rasulullah SAW. baik itu dalam ucapan maupun perbuatan dalam membentuk pribadi yang akhlakul karimah.

Dalam sebuah hadis Nabi yang diriwayatkan oleh Baihaqi

Artinya:

"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia". (H.R. Al Baihaqi, di Shahihkan Al-Albani dalam Silsilah Ash Shahihah No. 45)<sup>38</sup>

Pada hadis tersebut jelaslah bahwa agama Islam menganjurkan agar manusia selalu dibina dengan akhlak yang mulia yaitu budi pekerti yang baik sebagaimana yang telah diicontohkan oleh Nabi Muhammad SAW. sebagai suri tauladan yang baik.

<sup>38</sup>Jalaluddin Al-Suyuthi, *Jami' Al-Saghir Fi Al-Hadith Al-Bashir Al-Nadhir*, (Cairo: Dar Al-Hadith, 1993), h. 170

\_

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Kementerian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahan,* h. 420

## b. Metode Ta'widiyah (Pembiasaan)

Pembiasaan merupakan sesuatu yang dilakukan secara sengaja kemudian dilakukan secara berulang-ulang agar sesuatu itu bisa menjadi suatu kebiasaan. Pembiasaan bisa diartikan sebagai pengalaman, kemudian yang dibiasakan adalah sesuatu yang di amalkan. Dalam buku Abuddin Nata mengatakan bahwa pada dasarnya kepribadian seseorang itu dapat menerima segala usaha pembentukan melalui pembiasaan, misalnya jika anak dibiasakan untuk berbuat jahat, maka ia akan menjadi orang yang jahat. Untuk itu akhlak diajarkan dengan melatih jiwa kepada pekerjaan atau tingkah laku yang mulia.<sup>39</sup>

Berdasarkan pemaparan diatas, metode pembiasaan sesungguhnya sangat efektif dalam menanamkan nilai-nilai positif kedalam diri seorang santri. Metode pembiasaan juga dinilai sangat efisien dalam mengubah kebiasaan negatif menjadi positif. Namun demikian pembiasaan akan berhasil jika dibarengi dengan pemberian keteladanan yang baik dari orang tuanya maupun pembina di pesantren.

# c. Metode Pengawasan M A K A S S A R

Pengawasan artinya memberikan pemdampingan kepada para santri dengan tujuan membentuk aqidah dan moral yang baik, mengawasi dalam melaksanakan ibadah agar senantiasa tercipta akhlak yang baik. Metode ini termasuk dasar yang kuat dalam mewujudkan karakter manusia yang seimbang.

Rasulullah di utus oleh Allah Swt untuk menyampaikan dakwah Islam, dengan tujuan memperbaiki akhlak manusia, pembawa kabar gembira dan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Abuddin Nata, *Akhlak Tasawuf*, (Cet.VIII; Jakarta: Grafindo Persada, 2009), h. 164

menyeru kepada agama Allah dengan izin Allah Swt dan untuk jadi cahaya yang menerangi.

## g. Atsar (efek)

Efek sering disebut dengan feedback (umpan balik), dari proses dakwah yang sering dilupakan atau tidak banyak menjadi perhatian para dai. Kebanyakan mereka menganggap bahwa setelah dakwah disampaikan, maka selesailah dakwah.<sup>40</sup>

Evaluasi dan koreksi terhadap atsar dakwah harus dilaksanakan secara radikal dan komprehensif, artinya tidak secara parsial atau setengahsetengah. Seluruh komponen sistem (unsur-unsur) dakwah harus dievaluasi secara komprehensif. Para dai harus memiliki jiwa terbuka untuk melakukan pembaharuan dan perubahan, disamping bekerja dengan menggunakan ilmu. Jika proses evaluasi ini telah menghasilkan beberapa keputusan, maka segera diikuti dengan Tindakan korektif. Jika proses ini dapat dilaksanakan dengan baik, maka terciptalah suatu mekanisme perjuangan dalam bidang dakwah. Kemudian dalam ilmu komunikasi, umpan balik merupakan respon dari komunikan yang menunjukkan apakah pesan tersebut dipahami dan bagaimana pengaruhnya.

Berdasarkan pemaparan di atas, dapat dipahami bahwa unsur-unsur dakwah terdiri dari 6 komponen yaitu ideologi dakwah (tujuan dakwah), dai (pelaku), mad'u (obyek), maddah (materi), thariqah (metode), dan wasilah (media) sedangkan unsur-unsur komunikasi terdiri dari 5 komponen yaitu komunikator (dai), pesan (maddah), media (wasilah), komunikan (mad'u) dan efek. Dari kedua unsur tersebut memiliki perbedaan istilah juga yang

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Munir, dan Wahyu Ilahi, *Manajemen Dakwah*, h. 9

membedakannya adalah unsur-unsur komunikasi tidak memiliki ideologi/tujuan dakwah dan thariqah (metode dakwah).

#### 3. Bentuk-bentuk Dakwah dan Komunikasi

Dakwah merupakan kegiatan mengajak, memanggil, atau menyeru orang lain ke jalan Allah Swt. agar mengamalkan ajaran Islam di kehidupan sehari-hari. Ada beberapa bentuk-bentuk dakwah dan komunikasi diantaranya sebagai berikut:

## a. Tabligh (Penyebaran Pesan Islam)

Menurut bahasa tabligh adalah menyampaikan, sedangkan menurut istilah yaitu bentuk dakwah yang dilakukan dengan menyebarkan ajaran Islam melalui media. Objek dakwah yang menjadi sasaran bersifat massal, seremonial, dan kolosal. Subjek dakwah ini disebut mubaligh dan objekobjeknya disebut mubalagh, bentuk dakwah tabligh sudah dikenal dikalangan masyarakat.

Tabligh merupakan bentuk dawah yang menekankan pentingnya menyebarkan pesan-pesan agama kepada orang lain. Kegiatan tabligh ini biasanya dilakukan oleh jemaah-jemaah yang mengunjungi masjid-masjid atau rumah-rumah muslim untuk berbagi pemikiran dan pengalaman keagamaan.

## b. Irsyad (Penyuluhan atau Bimbingan Islam)

Menurut bahasa irsyad artinya petunjuk, konseling atau membimbing. Sedangkan menurut istilah irsyad adalah menyampaikan ajaran Islam melalui kegiatan penyuluhan, bimbingan atau psikoterapi Islam kepada individu atau kelompok kecil. Dakwah irsyad bersifat berkelanjutan, dan intensif.<sup>41</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Isep Zaynal Arifin, Bimbingan dan Konseling Islam (Al-Irsyad Wa Al-Tajwih Al-Islam) Berbasis Ilmu Dakwah, *Jurnal Akademik*, Vol. 4 No. 11 Juni 2008, h. 31

Irsyad merupakan bentuk dakwah yang berfokus pada memberikan petujuk atau panduan kepada umat Islam dalam menjalankan agama secara benar. Kegiatan irsyad dilakukan melalui ceramah, pengajaran agama di sekolah atau Lembaga Pendidikan agama, serta penyampaian nasihat-nasihat Islami.

### c. Tadbir (Pemberdayaan Umat Melalui Lembaga)

Tadbir menurut bahasa artinya manajemen atau pengelolaan, dan menurut istilah adalah kegiatan dakwah transformasi dan institusional ajaran Islam melalui kebijakan-kebijakan publik atau pemerintah, lembaga pendidikan, perusahaan, serta pengelolaan lembaga-lembaga dakwah. Karakteristik yang menonjol dalam dakwah tadbir ialah fungsi manajemen itu sendiri. Hadirnya organisasi dakwah menjadi wadah untuk melakukan perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan evaluasi dalam pelaksanaan dakwah.

Tadbir merupakan bentuk dakwah yang fokus pada aspek organisasi dan manajemen dalam rangka memperkuat komunitas Muslim dan membangun masyarakat yang lebih baik sesuai dengan ajaran Islam. Contoh kegiatan tadbir meliputi pengorganisasian acara-acara Islami, pemberdayaan ekonomi umat Muslim, serta pembangunan institusi sosial dan kemanusiaan.

## d. Tathwir/Tamkin (Pemberdayaan Ekonomi Umat)

Menurut bahasa tathwir atau tamkin artinya pengembangan, dan menurut istilah ialah kegiatan dakwah implementatif melalui gerakan aksi amal seperti pemberdayaan sumber daya manusia dan lingkungan. Dakwah tathwir ini bisa dilakukan dengan program pendidikan, program pelatihan, pemberdayaan, pendamping desa, pengembangan ekonomi, pengadaan sarana baik pendidikan, keagamaan dan lainnya.

Tathwir atau tamkin adalah bentuk dakwah yang bertujuan untuk membimbing individu menuju perubahan positif dalam perilaku sehari-hari mereka sesuai dengan nilai-nilai Islam. Melalui tathwir atau tamkin, orangorang diajak untuk meningkatkan kesadaran diri, melakukan intropeksi, dan berusaha menjadi pribadi yang lebih baik.<sup>42</sup>

Berdasarkan keempat bentuk dakwah diatas, dapat disimpulkan bahwa kegiatan itu meliputi menyampaikan, membimbing, dakwah dan mengembangkan umat dari segi keagamaan, pendidikan dan sosialnya.

## B. Tinjauan tentang Pembinaan Ak<mark>hlak</mark>

## 1. Defenisi Pembinaan

Pembinaan merupakan terjemahan dari kata training yang berari latihan, pendidikan atau pembinaan. Pembinaan menekankan pada pengembangan sikap, kemampuan, dan kecakapan. Unsur dari pembinaan adalah mendapatkan sikap (attitude), dan kecakapan (skill).43 Pembinaan adalah usaha, tindakan dan kegiatan yang dilakukan secara efisien dan efektif untuk memperoleh hasil yang lebih baik.<sup>44</sup> Pembinaan juga dapat berarti suatu kegiatan yang mempertahankan dan menyempurnakan apa yang telah ada sesuai dengan yang diharapkan.<sup>45</sup>

Menurut Mungunhardjana, untuk melakukan pembinaan ada beberapa pendekatan yang harus diperhatikan oleh seorang pembina yaitu:

17

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Tata Sukayat, *Ilmu Dakwah Perspektif Filsafat Mabadi*, (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2015), h. 33

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Mangunhardjana, *Pembinaan, Arti dan Metodenya*, (Yogyakarta: Kanisius, 2006), h.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Pupuh Fathurrahman, *Pengembangan Pendidikan Karakter*, (Bandung: Refika Aditama, 2013), h. 17

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Hidayat Soetopo dan Wasty Soemanto, *Pembinaan dan Pengembangan Kurikulum*, (Jakarta: Bina Aksara, 1982), h. 43

- a. Pendekatan informative (*informative approach*), yaitu cara menjalankan program dengan menyampaikan informasi kepada santri. Di mana dalam pendekatan ini santri dianggap belum tahu dan tidak punya pengalaman.
- b. Pendekatan partisipatif (*partisipative approach*), pada pendekatan ini santri sebagai sumber utama, pengalaman dan pengetahuan dari santri dimanfaatkan, sehingga lebih ke situasi belajar bersama.
- c. Pendekatan eksperiensial (*experienciel approach*), dalam pendekatan ini menempatkan bahwa santri langsung terlibat di dalam pembinaan. Pembinaan ini disebut sebagai belajar yang sejati, karena pengalaman pribadi dan langsung terlibat dalam situasi tersebut.<sup>46</sup>

Kata pembinaan mempunyai arti pembaharuan atau penyempurnaan dan usaha, tindakan dan kegiatan yang dilakukan secara efektif dan efisien untuk memperoleh hasil yang lebih baik. Hidayat Soetopo dan Wasty Soemanto dalam I.L. Pasaribu dan Simanjutak, menegaskan bahwa pembinaan menunjukkan kepada suatu kegiatan yang mempertahankan dan menyempurnakan apa yang telah ada.<sup>47</sup>

Pembinaan menurut Simanjutak, menyebutkan bahwa hakikat pembinaan karakter yang pada dasarnya adalah upaya pendidikan, baik formal maupun nonformal yang dilaksanakan secara sadar, berencana, terarah, teratur, dan bertanggung jawab dalam rangka memperkenalkan, menumbuhkan, membimbing, dan mengembangkan suatu dasar kepribadian yang seimbang, utuh dan selaras antara pengetahuan dan keterampilan sesuai dengan bakat, kecenderungan, dan keinginan serta kemampuan-kemampuannya sebagai bekal untuk selanjutnya atas prakasa sendiri, menambah, meningkatkan dan mengembangkan dirinya, sesamanya maupun lingkungannya kearah tercapainya martabat, mutu dan kemampuan manusiawi yang optimal dan pribadi yang mandiri.<sup>48</sup>

<sup>47</sup>I.L. Pasaribu dan Simanjutak, *Membina dan Mengembangkan Generasi Muda*, (Bandung: Tarsito, 1990), h. 2

-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Mangunhardjana, *Pembinaan, Arti dan Metodenya*, h. 18

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>I.L. Pasaribu dan Simanjutak, *Membina dan Mengembangkan Generasi Muda*, h. 6

Melihat pernyataan di atas dapat dikemukakan bahwa pembinaan merupakan usaha memperbaiki sifat atau perilaku seseorang menjadi lebih baik. Dapat juga dikatakan bahwa pembinaan adalah proses yang dilakukan secara sadar, terencana, terarah, dan teratur dapat dilakukan tidak hanya pada jalur-jalur pendidikan formal saja, tetapi juga dapat dilakukan melalui jalur-jalur non formal dalam rangka mengembangkan dan meningkatkan kualitas akhlak menjadi lebih baik.

#### 2. Defenisi Akhlak

Akhlak berasal dari Bahasa Arab berupa jama' atau bentuk ganda dari kata khuluq yang secara etimologis berarti budi pekerti, perangai, tingkah laku atau tabiat. Istilah akhlak mengandung arti persesuaian dengan kata khalaq yang berarti pencipta dan makhluk yang berarti yang diciptakan. <sup>49</sup> Kata akhlak lebih luas artinya dari pada moral atau etika yang sering dipakai dalam bahasa Indonesia sebab akhlak meliputi segi-segi kejiwaan dari tingkah laku lahiriah dan bathiniah seseorang. <sup>50</sup>

Pengertian akhlak secara terminologi juga diungkapkan oleh beberapa ulama-ulama mengenai pengertian akhlak tersebut. Akhlak adalah keadaan jiwa seseorang yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa melalui pertimbangan pikiran terlebih dahulu. Keadaan ini terbagi dua, ada yang berasal tabiat aslinya adapula yang diperoleh dari kebiasaan yang berulang-ulang. Boleh jadi, pada mulanya tindakan itu melalui pikiran dan pertimbangan, kemudian dilakukan terus-menerus, maka jadilah suatu bakat dan akhlak.<sup>51</sup>

 $^{50}$  Zainuddin dan Muhammad Jamhari, *Al-Islam 2, Muamalah dan Akhlak,* (Bandung: Pustaka setia, 2015), h.73

-

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Moh. Ali Azis, *Ilmu Dakwah*, h. 367

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Samsul Munir Amin, *Ilmu Akhlak*, (Jakarta: Amzah, 2016), h. 3

Perkataan di atas dipetik dari kalimat yang tercantum dalam Q.S. Al-Qalam/68:4 sebagai berikut:

Terjemahnya:

Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung. $^{52}$ 

Allah Swt mengistimewakan Nabi Muhammad Saw dengan akhlak yang agung dan menjadikannya sebagai teladan yang baik, maka secara alami semua hati tentu akan tertarik kepada beliau untuk mengikuti dan meniru beliau. Tidak aneh jika semua orang mendapati pada diri Nabi Muhammad saw semua contoh dan teladan yang baik dalam segala bidang kehidupan mereka, mulai dari keagamaan, keduniaan, dan kehidupan sosial. <sup>53</sup> Jadi dapat dipahami bahwa menyempurnakan akhlak atau memperbaiki akhlak merupakan misi utama kerasulannya.

Untuk menjelaskan pengertian akhlak dari segi istilah, dapat merujuk pada beberapa pakar di bidang ini, yang diantaranya:

a. Ibnu Maskawih menyebutkan bahwa akhlak adalah sifat yang tertanam dalam jiwa yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan tanpa memerlukan pemikiran atau pertimbangan.<sup>54</sup>

Berdasarkan dengan pandangan tersebut dapat dipahami bahwa akhlak adalah sifat bawaan yang melekat pada diri seseorang, yang mengarahkan perilaku secara otomatis tanpa perlu pertimbangan panjang. Dalam pandangan ini, akhlak bukan hanya tentang tindakan yang dilakukan, tetapi juga tentang kecenderungan atau kebiasaan yang tertanam dalam jiwa seseorang. Oleh karena

<sup>53</sup>Tafsir Ahmad, *Pendidikan Agama Islam*, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2013), h. 273

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Kementerian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, h. 515

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Ibnu Maskawaih, *Tahdzib Al-Akhlaq (Penyempurnaan Akhlak)*, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 1995), h. 50

itu, akhlak bisa dianggap sebagai hasil dari pembentukan karakter atau kebiasaan yang telah lama terbentuk, yang menjadikan seseorang bertindak secara spontan.

b. Ahmad Amin mendefinisikan akhlak adalah kebiasaan baik dan buruknya. Contohnya apabila kebiasaan memberi suatu yang baik, maka disebut akhlak karimah dan apabila perbuatan itu tidak baik disebut akhlak mazmumah.<sup>55</sup>

Berdasarkan dengan pandangan tersebut dapat dipahami bahwa akhlak adalah kebiasaan atau perilaku yang melekat pada diri seseorang, baik yang baik maupun yang buruk. Akhlak terbagi menjadi yaitu akhlak karimah (perilaku yang baik dan terpuji) dan akhlak mazmumah (perilaku yang buruk dan tercela). Apabila seseorang terbiasa melakukan perbuatan baik, seperti memberi dengan ikhlas, maka hal itu disebut sebagai akhlak karimah. Sebaliknya, apabila perilakunya buruk, seperti mencela atau merugikan orang lain, maka disebut sebagai akhlak mazmumah.

c. Abu Bakar Jabir Al-Jazairy mendefinisikan akhlak sebagai bentuk kejiwaan yang tertanam dalam diri manusia, yang menimbulkan perbuatan baik dan buruk, terpuji dan tercela dengan cara yang disengaja.<sup>56</sup>

Berdasarkan dengan pandangan tersebut dapat dipahami bahwa akhlak merupakan sifat batin yang melekat pada diri manusia dan menjadi landasan bagi perilakunya, baik yang terpuji maupun yang tercela. Defenisi ini menekankan bahwa akhlak bersifat internal dan mendalam, serta mencerminkan kebiasaan yang telah mengakar dalam jiwa seseorang. Dengan kata lain, akhlak tidak hanya mencakup perbuatan yang tampak

<sup>55</sup>Ahmad Amin, *Islam dan Akhlak*, (Jakarta: Bulan Bintang, 2015), h. 126

<sup>56</sup>Abu Bakar Jabir Al-Jazairy, *Membina Akhlak Mulia*, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2007), h. 70

\_

secara lahiriah, tetapi juga didasarkan pada niat dan kebiasaan yang ada di dalam jiwa.

Melihat beberapa definisi akhlak diatas dapat disimpulkan bahwa akhlak merupakan segala sifat, perilaku atau kebiasaan yang telah menetap dalam jiwa dan menjadi kepribadian dari diri individu, sehingga timbullah berbagai macam baik atau buruk. Sedangkan pembinaan akhlak di sini adalah suatu usaha yang dilakukan oleh seseorang untuk memperbaiki dan membentuk sifat, perilaku serta kebiasaan seseorang dalam melakukan hal yang baik sehingga dalam dirinya dapat berbentuk kepribadian yang diwarnai dengan akhlak yang mulia.

## 3. Defenisi Pembinaan Akhlak

Berbicara masalah pembinaan akhlak sama dengan berbicara tentang tujuan pembinaan, karena banyak sekali dijumpai pendapat para ahli yang mengatakan bahwa tujuan pembinaan adalah pembinaan akhlak. Seperti pendapat Muhammad Al-Barashy yang dikutip oleh Abuddin Nata dalam buku yang berjudul "Akhlak Tasawuf" bahwa pendidikan budi pekerti dan akhlak adalah jiwa dan tujuan pendidikan Islam. Demikian pula Ahmad D. Marimba berpendapat bahwa tujuan utama pembinaan dan pembentukan akhlak Islam adalah identik dengan tujuan hidup setiap muslim, yaitu menjadi hamba Allah swt, yang percaya dan menyerahkan diri kepada-Nya dengan memeluk agama Islam.<sup>57</sup>

Pembinaan akhlak dapat diartikan sebagai usaha sungguh-sungguh dalam rangka membina anak, dengan menggunakan sarana pendidikan dan pembianaan yang terprogram dengan baik dan dilaksanakan dengan sungguh-sungguh dan konsisten. Pembinaan akhlak dilakukan berdasarkan asumsi

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Abuddin Nata, Akhlak Taswuf, h. 155

bahwa akhlak adalah hasil usaha pembinaan, bukan terjadi dengan sendirinya. Potensi rohaniah yang ada dala diri manusia, termasuk di dalamnya akal, nafsu amarah, nafsu syahwat, fitrah, kata hati, hati nurani dan intuisi dibina secara optimal dengan cara pendekatan yang tepat.

Perhatian Islam terhadap akhlak ini dapat dilihat dari pembinaan jiwa yang harus didahulukan daripada pembinaan fisik. Karena dari jiwa yang baik inilah akan terlahir perbuatan-perbuatan baik, yang selanjutnya akan mempermudah dalam menghasilkan kebaikan dan kebahagiaan pada suluruh kehidupan manusia, lahir maupun batin

Berdasarkan pernyataan di atas dapat dipahami bahwa pembinaan akhlak dapat diartikan sebagai usaha yang sungguh-sungguh dalam rangka membina perilaku manusia dengan menggunakan sarana pembinaan yang sudah terprogram dengan baik dan dilaksanakan dengan sungguh-sungguh dan istiqomah.

## 4. Faktor yang Mempengaruhi Pembinaan Akhlak

Manusia dilahirkan dalam keadaan fitrah dengan berbagai kemampuan potensial bawaan dan kecenderungan sebagai Muslim. Manusia dibimbing untuk mengenal, memahami dan menghayati fitrahnya, sehingga tingkah laku dan tindakannya sejalan dengan fitrahnya tersebut. Pada dasarnya, perbuatan atau tingkah laku seseorang yang baik, tetapi untuk kelanjutannya tergantung orang tuanya dalam memelihara dan memberikan pendidikan kepada anak tersebut.

Ada beberapa faktor yang mempengaruhi seseorang dalam berperilaku, diantaranya faktor yang berasal dari dalam dirinya berupa insting, adat, kepercayaan, keinginan-keinginan, hawa nafsu dan hati nurani. Sedangkan faktor yang berasal dari luar dirinya berupa keturunan,

lingkungan, keluarga atau rumah tangga, sekolah, dan pergaulan.<sup>58</sup> Kemudian faktor-faktor yang mempengaruhi pembentukan akhlak pada khususnya dan pendidikan pada umumnya, ada tiga aliran yang popular yaitu:

- a. Aliran nativisme berpendapat bahwa faktor yang paling mempengaruhi terhadap pembentukan diri seseorang adalah faktor pembawaan dari dalam yang bentuknya berupa kecenderungan, bakat, akal dan lain-lain. Jika seseorang telah memiliki pembawaan atau kecenderungan kepada yang baik, maka dengan sendirinya orang tersebut menjadi baik.
- b. Aliran empirisme berpendapat bahwa faktor yang paling berpengaruh terhadap pembentukan diri seseorang adalah faktor dari luar, yaitu lingkungan sosial, termasuk pembinaan dan pendidikan yang diberikan. Misalnya jika pendidikan dan pembinaan yang diberikan pada santri itu baik, maka santri itu baik begitupun sebaliknya. Aliran ini nampak begitu percaya kepada peranan yang dilakukan oleh dunia pendidikan dan pengajaran.
- c. Aliran kovergensi mengatakan bahwa pembentukan akhlak dipengaruhi oleh faktor internal yaitu pembawaan seseorang, dan faktor dari luar yaitu pendidikan dan pembinaan yang dibuat secara khusus atau melalui interaksi dalam lingkungan sosial.<sup>59</sup>

Sementara itu, adapun faktor yang mempengaruhi pembinaan akhlak yaitu faktor internal dan eksternal, diantaranya sebagai berikut:

\_

h. 60

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Rachmat Djatmika, *Sistem Etika Islam*, (Jakarta: Panjimas, 2000), h. 73

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Abuddin Nata, *Filsafat Pendidikan Islam*, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2000),

#### 1. Faktor Internal

Faktor internal meliputi latar belakang kognitif (pemahaman ajaran agama, kecerdasan). Latar belakang afektif (motivasi, minat, sikap, konsep diri dan kemandirian).

Pengetahuan agama seseorang akan mempengaruhi pembentukan akhlak, karena dalam pergaulan sehari-hari tidak pernah terlepas dari ajaran agama. Selain kecerdasan yang dimilki, seseorang juga harus mempunyai konsep diri yang matang. Konsep diri dapat diartikan gambaran mental seorang terhadap dirinya sendiri, pandangan terhadap diri, penilaian terhadap diri, serta usaha untuk menyempurnakan dan mempertahankan diri.<sup>60</sup> Jadi dengan adanya konsep diri yang baik, seseorang tidak akan mudah terpengaruh dengan pergaulan bebas, mampu membedakan antara yang baik dan buruk, benar dan salah.

Faktor internal juga dipengaruhi oleh minat, motivasi dan kemandirian belajar. Minat adalah suatu harapan, dorongan untuk mencapai sesuatu atau membebaskan diri dari suatu perasaan yang tidak menyenangkan. Sedangkan motivasi adalah menciptakan kondisi yang sedemikian rupa, sehingga seseorang mau melakukan apa yang dapat dilakukan.

#### 2. Faktor Eksternal

Faktor eksternal berasal dari luar, seperti pendidikan dari keluarga, sekolah, dan lingkungan masyarakat. Salah satu aspek yang turut memberikan saham dalam terbentuknya corak sikap dan tingkah laku seseorang adalah faktor lingkungan. Selama ini dikenal adanya tiga lingkungan pendidikan, yaitu

60Muthli'ah, Konsep Diri Penunjang Prestasi PAI, (Semarang: Gunung Jati, 2013), h. 27

lingkungan keluarga, sekolah dan masyarakat.<sup>61</sup> Berikut beberapa faktor yang mempengaruhi pembentukan perilaku atau akhlak yaitu:

## 1) Lingkungan keluarga (orang tua)

Orang tua merupakan penanggung jawab pertama dan yang utama terhadap pembinaan akhlak dan kepribadian seorang anak. Orang tua dapat membina dan membentuk akhlak dan kepribadian anak melalui sikap dan cara hidup yang diberikan orang tua yang secara tidak langsung merupakan pendidikan bagi sang anak.<sup>62</sup>

Dan hal ini perhatian yang cukup dan kasih sayang dari orang tua tidak dapat dipisahkan dari upaya membentuk akhlak dan kepribadian seseorang. Orang tua merupakan pendidikan pertama dalam mendidik dan membina anak dan keluarganya. Sebagaimana ditegaskan dalam Q.S At-Tahrim/66:6. يَاكُيُهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوْا قُوْا اَنْفُسَكُمْ وَاَهْلِيْكُمْ نَارًا وَّقُوْدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلْبِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَّا يَعْصُوْنَ اللَّهَ مَا اَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُوْنَ مَا يُؤْمَرُوْنَ

Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman! Peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka yang bahan bakarnya adalah manusia dan batu. Penjaganya malaikat-malaikat yang kasar dan keras, yang tidak durhaka kepada Allah terhadap apa yang Dia perintahkan kepada mereka dan selalu mengerjakan apa yang diperintahkan.<sup>63</sup>

Berdasarkan pendapat ulama, Imam Al-Qurthubi menyatakan bahwa ayat ini menunjukkan kewajiban setiap individu menjaga dirinya sendiri dari dosa dengan cara bertakwa kepada Allah dan menaati perintah-Nya. Selain itu, seorang kepala keluarga juga berkewajiban mendidik, menasehati, dan

 $^{62}\mbox{Abuddin Nata, } \textit{Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam, (Jakarta : PT. Rineka Cipta, 2000), h. 21$ 

-

<sup>61</sup>Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: PT Rineka Cipta, 2013), h. 29

<sup>63</sup>Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahan, h. 560

mengarahkan keluarganya ke jalan yang benar.<sup>64</sup> Oleh karena itu, penulis menyimpulkan bahwa ayat di atas menjelaskan tentang pendidikan harus bermulah dari rumah, orang tua sebagai pendidikan pertama untuk anaknya, bertanggung jawab mendidik dan membimbing anak dan keluarganya untuk taat kepada perintah Allah swt dan menjauhi segala larangannya agar terhindar dari api neraka.

## 2) Lingkungan Sekolah

Pendidik di sekolah mempunyai andil yang cukup besar dalam upaya pembinaan akhlak dan kepribadian anak yaitu melalui pembinaan dan memberikan pembiasaan dengan senantiasa mengamalkan ajaran agama Islam. Hal ini bertujuan untuk membentuk akhlak anak dan memperbaiki akhlak santri yang mungkin sudah terlanjur rusak. Selain itu, kepribadian, sikap, dan cara hidup, bahkan sampai cara berpakaian dari seorang pendidik juga mempunyai hubungan yang signifikan dalam pembinaan dan pembentukan moralitas santri yang sedang berlangsung.

# 3) Lingkungan Masyarakat

Lingkungan masyarakat tidak dapat di abaikan dalam upaya pembentukan dan pembinaan akhlak serta kepribadian seseorang. Seorang santri yang tinggal dalam lingkungan yang baik, maka ia juga akan tumbuh menjadi individu yang baik. Sebaliknya, apabila orang tersebut tinggal dalam lingkungan yang rusak akhlaknya, maka tentu ia juga akan ikut terpengaruh dalam hal-hal yang kurang baik pula.<sup>65</sup>

Lingkungan pertama dan utama pembentukan dan pendidikan akhlak adalah keluarga yang pertama-tama mengajarkan kepada anak pengetahuan

-

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Abu Abdullah Ibn Ahmad Al-Anshari Al-Qurthubi, *Al-Jami' Li Ahkam Alqur'an (Tafsir Al-Qurthubi)*, (Beirut: Dar Al-kutub Al 'Ilmiyyah, 2006), h. 194

<sup>65</sup> Abuddin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam, h. 24

akan Allah, pengalaman tentang pergaulan manusia dan kewajiban mengembangkan tanggung jawab terhadap diri sendri dan terhadap orang lain adalah orang tua tetapi lingkungan masyarakat juga ikut andil dan berpengaruh terhadap terciptanya akhlak mulia.

# 5. Pentingnya Pembinaan Akhlak pada Santri

Pembinaan akhlak adalah proses perbuatan, tindakan, dan penanaman nilai-nilai perilaku, budi pekerti, perangai, tingkah laku baik terhadap Allah swt. sesama manusia, diri sendiri, dan alam sekitar yang dilakukan secara berdaya untuk memperoleh hasil yang baik demi kebahagiaan dunia dan akhirat.

Santri adalah siswa yang belajar di pesantren, santri ini dapat digolongkan kepada dua kelompok: 1) Santri mukim, yaitu santri yang berdatangan dari tempat-tempat yang jauh yang tidak memungkinkan dia untuk pulang kerumahnya, maka dia mondok (tinggal) di pesantren. 2) Santri kalong, yaitu santri yang berasal dari daerah sekitar yang memungkinkan mereka pulang ke tempat kediaman masing-masing. Santri kalong ini mengikuti pelajaran dengan cara pulang pergi antara rumahnya dengan pesantren. 66

Muhammad athiyah al-Abrasyi mengatakan bahwa pendidikan budi pekerti dan akhlak adalah jiwa dan tujuan pendidikan Islam.<sup>67</sup> Sedangkan Ahmad D. Marimba berpendapat bahwa tujuan utama pendidikan Islam adalah identik dengan tujuan hidup setiap muslim, yaitu untuk menjadi hamba

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Haidar Putra Daulay, *Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia*, (Cet; IV, Jakarta: Kencana, 2014), h. 64

 $<sup>^{67} \</sup>rm Muhammad$  Athiyah Al-abrasyi, Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, (Cet. II; Jakarta: Bulan Bintang, 2009), h. 15

Allah, yakni hamba yang percaya dan menyerahkan diri kepada-Nya dengan memeluk agama Islam.<sup>68</sup>

Dengan demikian, makna pembinaan akhlak yaitu sebagai usaha sungguh-sungguh dalam rangka membentuk santri, dengan menggunakan sarana pendidikan dan pembinaan yang terprogram dengan baik dan dilaksanakan dengan sungguh-sungguh dan konsisten.

Tidak semua orang melihat kepentingan pembinaan akhlak, banyak orang meragukan apakah pembinaan memang mampu membawa pengaruh pada orang yang menjalaninya, mereka menyaksikan apakah lewat pembinaan akhlak orang dapat diubah menjadi manusia yang lebih baik, meski pembinaan bukan merupakan obat yang paling mujarab untuk meningkatkan mutu pribadi, dan pengetahuan, sikap, serta kemampuan orang, namun bila dipenuhi segala syaratnya pembinaan akhlak memang ada manfaatnya. Pembinaan akhlak merupakan hal yang sangat penting dalam kehidupan para generasi muda khususnya para santri yang sebelumnya tidak dapat berfikir secara logis dan mereka masih dalam masa pembentukan karakter dimana sifat ataupun karakter yang melekat pada manusia berkembang secara dinamis, maka perlu yang namanya pembinaan akhlak.

Pada lingkungan pondok pesantren, pembina mendidik santri bukan hanya memberi teori-teori moral dan ukuran baik dan buruk, tetapi memberi dorongan kepada mereka untuk melaksanakan suatu teori yang sesuai dengan ajaran Islam. Selain itu, diperlukan juga keteladanan dari pihak pembina, juga dalam mengajak dan membimbing santri harus dengan bijaksana.

Pembinaan akhlak yang dilakukan di pondok pesantren melalui materi akhlak bertujuan agar para santri dapat memahami dan mengamalkan ajaran

\_

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Ahmad D.Marimba, *Pengantar Filsafat Pendidikan Islam*, (Cet. IV; Bandung: Al-Ma'rif, 2000), h. 49

Islam dan menggunakannya sebagai pedoman hidup dan membentuk manusia yang berakhlak mulia sesuai dengan ajaran Islam serta membentuk individu santri yang berkeyakinan dan mempunyai kepribadian yang teguh. Sedangkan fungsinya adalah untuk menumbuhkan kebiasaan-kebiasaan baik dalam hubungan dengan Allah swt. serta sesama manusia dan alam semesta.

Pentingnya pembinaan akhlak bagi umat manusia dalam kehidupan individu maupun masyarakat yaitu seperti yang kita ketahui bahwa manusia telah diberikan satu anugrah dari Allah, maka apabila manusia dengan akalnya tidak dibimbing dengan ajaran agama yang berlandaskan kepada Alqur'an dan Hadis, tentulah manusia akan menghancurkan semuanya, mengakibatkan hidupnya sesat dan merendahkan martabat dirinya. Dengan akal yang sejalan dengan fitrah maka manusia akan mampu melebihi derajat ketaatannya dari pada malaikat, namun bila sebaliknya maka manusia lebih rendah derajatnya dari pada binatang. Hal tersebut membuktikan bahwa pembinaan akhlak yang berlandaskan pada Alqur'an dan Hadis, sangat penting bagi manusia untuk mencapai hakikat kemanusiaan yang tinggi.

Alquran telah menjelaskan bermacam-macam cara untuk membentuk akhlak manusia seperti shalat, amar ma'ruf, nasihat yang baik, kisah-kisah dan contoh-contoh teladan. Pembinaan akhlak diharapkan agar manusia mengetahui eksistensi yang sebenar-benarnya sebagai makhluk Allah swt. karena sebagai bukti Allah telah mengutus Nabi Muhammad saw. untuk menyempurnakan akhlak manusia, karena tanpa akhlak manusia tidak mungkin dapat mempertahankan dan menjaga serta melaksanakan amanat sebagai khalifah Allah.<sup>69</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Muhammad Amin Sahib, *Pendidikan Agama Islam*, (Gowa: Pusaka Almaida, 2017),

Faktor pembinaan akhlak sangat penting ditanamkan pada kalangan masyarakat lapisan atas dan bawah karena berhasilnya suatu pembangunan bangsa bukan ditentukan oleh kekayaan yang dimiliki suatu negara, tetapi didukung oleh manusia-manusia yang memiliki budi pekerti yang baik. Dengan demikian dapat dipahami, bahwa pembinaan akhlak adalah supaya terjadi nilai-nilai (moral) yang terpuji dan terealisasikannya dalam kehidupan sehari-hari yang memanifestasikan dalam hubungannya dengan Allah, sesama manusia dan makhluk lainnya.

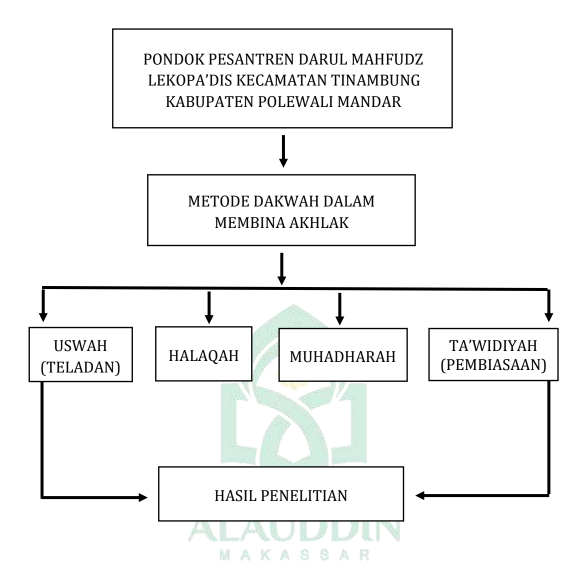
Pembinaan akhlak pada anak santri ditujukan untuk terwujudnya manusia yang cerdas dan bertaqwa kepada Allah swt. Pembinaan akhlak merupakan salah satu cara untuk membentuk mental anak, agar memiliki pribadi yang berbudi pekerti baik. Oleh karena itu, pembinaan akhlak sangat penting bagi kehidupan santri, karena dengan pembinaan akhlak akan menumbuhkan kebiasaan-kebiasaan baik dalam hubungannya dengan Allah dan sesama manusia. Begitu pentingnya pembinaan akhlak pada anak, karena salah satu faktor penyebab kegagalan pendidikan Islam selama ini yakni anakanak banyak yang kurang dan masih rendah akhlaknya. Hal ini karena kegagalan dalam menanamkan pembinaan akhlak sejak usia dini.

## C. Kerangka Konseptual

Pembinaan akhlak merupakan usaha untuk mengubah pola pikir, sikap, dan kebiasan untuk menjadi lebih baik. Hal ini akan membuat lebih dewasa dalam berperilaku. Pembinaan ini bertujuan untuk membentuk karakter Islam dan berakhlak mulia dengan cara mengamalkan metode-metode dakwah seperti metode uswah (teladan), metode halaqah, muhadharah dan ta'widiyah (pembiasaan).

Penelitian ini adalah mengapa metode dakwah perlu diterapkan dalam pembinaan akhlak santri, bagaimana metode dakwah yang diterapkan dan apakah metode dakwah yang diterapkan efektif digunakan dalam pembinaan akhlak santri. Jadi untuk mengetahui hal tersebut akan dilakukan observasi melalui wawancara sebagai instrumen penelitian. Secara umum kerangka tersebut dapat dijelaskan melalui gambar berikut





#### BAB III

#### METODE PENELITIAN

#### A. Jenis dan Lokasi Penelitian

## 1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif adalah penelitian yang berlandaskan pada filsafat postpositivisme, digunakan untuk meneliti pada kondisi obyek yang alamiah, (sebagai lawannya adalah eksperimen) dimana peneliti adalah sebagai instrument kunci, pengambilan sampel sumber data dilakukan secara purposive dan snowbaal, teknik pengumpulan dengan tianggulasi (gabungan), analisis data bersifat induktif/kualitatif, dan hasil penelitian kualitatif lebih menekankan makna dari pada generalisasi.¹ Pandangan lain mengatakan bahwa penelitian kualitatif adalah suatu bentuk penelitian yang ditujukan untuk mendeskripsikan fenomena-fenomena yang ada, baik fenomena alami maupun fenomena buatan manusia.²

Berdasarkan pada kedua pandangan diatas, maka penelitian kualitatif dalam tulisan ini dimaksudkan untuk menggali suatu fakta, lalu memberikan penjelasan terkait berbagai realita yang ditemukan. Oleh karena itu, peneliti langsung mengamati peristiwa-peristiwa di lapangan yang berhubungan dengan Metode Dakwah Dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar.

 $<sup>^1{\</sup>rm Sugiyono},$  Metode Penelitian Pendidikan, Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D, (Bandung: Alfabeta, 2017), h. 15

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Syamsuddin AB, *Dasar-Dasar Teori Metode Penelitian Sosial*, (Cet. I; Ponogoro Jawa Timur: Wade Group, 2017), h. 37

#### 2. Lokasi Penelitian

Adapun lokasi tempat penelitian yakni di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar.

Pondok Pesantren Modern Darul Mahfudz Lekopadis Didirikan Oleh Dr. H.Muhammad Dinar Faisal, M.Si Pada Tanggal 26 Januari 2018 Di Lekopadis Kec. Tinambung Kab.polewali Mandar. Lembaga Pendidikan Yang Dijalankan Adalah Madrasah Diniyah Dan Madrasah Tsanawiyah Khusus Putra Untuk Tahun Pelajaran 2018/2019. Selanjutnya Pada Tahun Pelajaran 2019/2020 Sudah Mulai Dibuka Untuk Putra Dan Putri.

Diawal Didirikannya Pesantren Ini Dibangun Pada Tanah Seluas 1 Hektar Pada Tahun 2018. Pada Tahun Ini Sudah Dibangun Asrama 3 Lantai Dengan Jumlah Kamar 30 Kamar. Kemudian Pada Tahun 2019 Lahan Dibebaskan Seluas 2 Hektar Sehingga Pendiri Kemudian Membangun Ruang Kelas Belajar Sebanyak 5 Ruang Dan Pada Tahun 2020 Bertambah 1 Hektar, Tahun 2021 Lahan Kembali Dibebaskan Seluas 1 Hektar Sehingga Tahun 2021 Luas Lahan Sudah Mencapai 5 Hektar. Pada Tahun 2021 Juga Dibangun Asrama Putra 3 Lantai. Adapun jumlah guru sebanyak 20 orang dan santri sebanyak 180 orang.

#### B. Pendekatan Penelitian

Pendekatan penelitian dalam penulisan ini adalah dakwah dan komunikasi. Yang dimana dakwah melahirkan manusia yang merubah situasi sosial menjadi lebih baik. Dijelaskan dalam teori besar manusia (big man theory) bahwa keberadaan pendekatan dakwah sangat menentukan keberhasilan proses kegiatan dakwah, sebab aktivitas dakwah merupakan sebuah sistem yang saling terkait antara satu unsur dengan unsur lainnya antara dai (pelaku dakwah), mad'u (penerima dakwah), madah (materi

dakwah), wasilah (media dakwah), thariqah (metode dakwah), dan atsar (efek dakwah).<sup>3</sup> Pendekatan dakwah dan komunikasi bertujuan untuk mengevaluasi dan mengoptimalkan metode-metode yang digunakan untuk membina akhlak santri secara efektif.

## C. Sumber Data

Jenis data yang digunakan penulis dalam proses penyusunan penelitian ini, adalah:

#### 1. Sumber Data Primer

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah 4 Pembina santri (Muhammad Syahran, Muhammad Rezky Pratama Lahida, Nur Azizah Yunus dan Darmilah Awaliyah) sebagai informan kunci, dan sebagai informan tambahan 2 Guru serta 4 santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz.

#### 2. Sumber Data Sekunder

Sumber data sekunder adalah data yang diperoleh dan disajikan oleh pihak lain, tidak langsung oleh peneliti dari subjek lainnya. Sumber data sekunder bisa dikumpulkan melalui berbagai sumber seperti buku, situs, atau dokumen.

## D. Metode Pengumpulan Data

Ada beberapa metode pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini yaitu sebagai berikut :

#### 1. Observasi

14

Observasi adalah metode pengumpulan data yang digunakan untuk mengimpun data penelitian melalui pengamatan dan pengindraan.<sup>4</sup> Hal yang ingin di observasi haruslah diperhatikan secara detail. Metode observasi ini,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Soiman, *Metodologi Dakwah Membangun Peradaban*, (Medan: Pusdikra Mj, 2020), h.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Burhan Bungin, *Penelitian Kualitatif*, (Jakarta: Prenada Media Group, 2008), h. 118

bukan hanya sekedar hal yang didengar saja yang dapat dijadikan sebagai informasi, akan tetapi raut wajah dan gerakan-gerakan pun mempengaruhi observasi yang dilakukan.

Dalam hal ini dilakukan pengamatan terbuka. Maksud dari pengamatan terbuka yaitu pengamatan secara terbuka yang diketahui oleh subjek, sedangkan sebaliknya para subjek dengan sukarela memberikan kesempatan untuk mengetahui peristiwa yang terjadi dan mereka menyadari bahwa ada orang yang mengamati hal yang dilakukan oleh mereka. Dalam penelitian ini observasi dilakukan untuk mengetahui peran pembina terhadap pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar.

#### 2. Wawancara

Wawancara (*interview*) adalah pengumpulan data dengan mengajukan pertanyaan secara langsung oleh pewawancara (pengumpul data) kepada responden dan jawaban-jawaban responden di catat atau di rekam dengan alat rekam (*tape recorder*). Teknik wawancara dapat digunakan pada responden yang buta huruf atau tidak terbiasa membaca dan menulis, termasuk anakanak.<sup>6</sup> Wawancara merupakan suatu percakapan yang diarahkan pada suatu masalah tertentu, ini merupakan proses tanya jawab lisan, dimana dua orang atau lebih berhadap-hadapan secara fisik.<sup>7</sup>

Teknik wawancara diawali dengan melakukan persiapan-persiapan pertanyaan yang sesuai dengan rumusan masalah yang diteliti. Kemudian

<sup>5</sup>Lexi J. Moleong, *Metodologi Penelitian Kualitatif,* (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2017), h. 176

 $^6 Irawan$  Soehartono,  $\it Metode \ Penelitian \ Sosial$ , (Bandung : PT. Remaja Rosdakarya, 2000), h. 67

 $^{7}$ Imam Gunawan, Metode Penelitian Kualitatif Teori & Praktik, (Cet. III; Jakarta: Bumi Aksara, 2015), h. 143

mendesain pertanyaan secara terstruktur, tidak terstruktur, sesuai kondisi psikologis narasumber (informan) dengan bantuan buku catatan dan handphone. Pada teknik ini peneliti datang berhadapan langsung dengan informan atau subjek yang diteliti seperti Pembina dan guru di Pondok Pesantren yang memang ditugaskan untuk membina santri, serta beberapa santri yang ada di Pesantren. Peneliti akan menanyakan sesuatu yang telah direncanakan kepada informan. Hasilnya dicatat sebagai informasi penting dalam penelitian. Pada wawancara ini dimungkinkan peneliti dengan informan melakukan tanya jawab interaktif maupun sepihak saja misalnya dari peneliti saja.

#### 3. Dokumentasi

Dokumentasi digunakan untuk memperoleh data langsung dari tempat penelitian. Dokumentasi dimaksudkan untuk melengkapi data dari hasil observasi dan wawancara, dokumentasi merupakan sumber data yang stabil, dimana menunjukkan suatu fakta yang sudah berlangsung agar lebih jelas dari mana informasi tersebut di dapatkan, penulis mengabadikan dalam bentuk gambar atau foto dan data yang relevan dengan penelitian. Adapun secara dokumentasi ialah foto-foto dengan pihak yang memberi informasi dan lokasi dari mana peneliti itu mendapatkan informasi. Peneliti akan mengumpulkan data dengan teknik dokumentasi yaitu dengan melakukan pencarian dan pengambilan informasi berupa foto kemudian menguraikannya dengan arah penelitian.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Jalaluddin Rakhmat, *Metode Penelitian Komunikasi*, (Cet. XIII; Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007), h. 83

<sup>9</sup>Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif, (Bandung: Alfabeta, 2013), h. 8

#### E. Instrumen Penelitian

Dalam penelitian kualitatif yang menjadi instrumen utama yaitu alat yang digunakan oleh peneliti. Dimana salah satu faktor yang menunjang keberhasilan dalam sebuah penelitian yaitu instrumen atau alat yang digunakan dalam mengumpulkan data agar mudah mencari informasi yang akurat. Oleh karena itu, instrumen yang digunakan dalam penelitian lapangan ini meliputi; pedoman wawancara (daftar pertanyaan yang telah dipersiapkan), buku catatan, pulpen, alat perekam, dan kamera.

## F. Teknik Pengolahan dan Analisis Data

## 1. Teknik Pengolahan

Teknik pengolahan data menggunakan analisis deskriptif kualitatif, yakni penyusunan data untuk kemudian dijelaskan dan dianalisis melalui tiga tahap yaitu: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data yang didapatkan dari hasil obeservasi, wawancara, dan dokumentasi. Dalam pengolahan dan analisis data penelitian ini sebagaimana dijelaskan diatas melalui tiga tahap sebagai berikut:

## a. Reduksi Data (Data Reduction)

Reduksi data yang dimaksud disini adalah proses pemilihan, pemusatan perhatian untuk menyederhanakan, mengabstrakkan dan transformasi data "kasar" yang bersumber dari catatan tertulis dilapangan. Reduksi ini diharapkan untuk menyederhanakan data yang sudah diperoleh agar memberikan kemudahan dalam menyimpulkan hasil penelitian. Dengan kata lain, seluruh hasil penelitian dari lapangan yang telah dikumpulkan kembali dipilih untuk menentukan data mana yang tepat yang akan digunakan.

 $<sup>^{10}\</sup>mbox{Kadir}$  Ahmad, Dasar-dasar Metodologi Penelitian Kualitatif, (Makassar: Indobis Media Centre, 2003), h. 337

## b. Penyajian Data (*Data Display*)

Penyajian data yang telah diperoleh dari lapangan terkait dengan seluruh permasalahan penelitian, dipilih antara mana yang dibutuhkan dengan yang tidak dibutuhkan, kemudian dikelompokkan lalu diberikan batasan masalah.<sup>11</sup>

Dari penyajian data tersebut, maka di harapkan dapat memberikan kejelasan data substantif dan data pendukung.

## c. Penarikan Kesimpulan (Verivication/Conclusion Drawing)

Penarikan kesimpulan adalah setiap kesimpulan awal yang di kemukakan masih bersifat sementara dan akan berubah apabila ditemukan bukti kuat yang mendukung pada tahap pengumpulan data selanjutnya. Kesimpulan juga diverifikasi selama kegiatan berlangsung dan juga merupakan tinjauan ulang pada catatan-catatan lapangan yang ada.

#### 2. Analisis Data

Analisis data adalah usaha untuk mencari dan menyusun secara sistematis catatan observasi, transkrip wawancara, dan dokumentasi untuk meningkatkan dalam hal pemahaman peniliti tentang kasus yang diteliti dan menyajikannya sebagai temuan. Oleh karena itu hasil data observasi, wawancara, dan dokumentasi yang telah didapatkan, kemudian disusun secara sistematis sebagai pengetahuan dan menyajikan hasil kesimpulan dan implikasi penelitian sebagai akhir dari penelitian ini.

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Sugiyono, *Metodologi Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif dan R&D*, (Cet. VI; Bandung: Alfabeta, 2008), h. 249

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Noeng Muhajir, *Metodologi Penelitian Kualitatif,* (Jogjakarta: Rake Serasin, 2006), h. 67

## G. Penguji Keabsahan Data

Keabsahan data merupakan standar kebenaran suatu data hasil penelitian yanglebih menekankan pada data/informasi dari pada sikap dan jumlah orang. Pada dasarnya uji keabsahan data dalam sebuah penelitian, hanya ditekankan pada uji validasi dan realiabilitas. Adapun teknik keabsahan data dalam penelitian yaitu: Keabsahan data. Pemeriksaan terhadap keabsahan data pada dasarnya, selain digunakan untuk menyanggah balik yang dituduhkan kepada penelitian kualitatif yangmengatakan tidak ilmiah, juga merupakan sebagai unsur yang tidak terpisahkan dari tubuh pengetahuan penelitian kualitatif.

Keabsahan data dilakukan untuk membuktikan apakah penelitian yang dilakukan benar-benar merupakan penelitian ilmiah sekaligus untuk menguji data yangdiperoleh. Uji keabsahan data dalam penelitian kualitatif meliputi uji credibility, transferability, dan confirmability. Agar data dalam penelitian kualitatif dapat dipertanggung jawabkan sebagai penelitian ilmiah perlu dilakukan uji keabsahan data. Adapun keabsahan data yang dapat dilaksanakan sebagi berikut:

## 1. *Credibility* Uji

Uji credibility (kredibilitas) atau uji kepercayaan terhadap data hasil penelitianyang disajikan oleh peneliti agar hasil penelitian yang dilakukan tidak meragukan sebagai sebuah karya ilmiah. Perpanjangan pengamatan dapat meningkatkan kredibilitas/keprcayaan data. Dengan perpanjangan pengamatan berarti peneliti kembali kelapangan, melakukan pengamatan, wawancara lagi dengan sumber data yang ditemui maupun smber data yang lebih baru.

<sup>13</sup>Sugiyono, Metodologi Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif dan R&D, h. 301

Perpanjangan pengamatan berarti hubungan peneliti dengan sumber akan semakin terjalin, semakin akrab, semakin terbuka, saling timbul kepercayaan, sehinggainformasi yang diperoleh semakin banyak dan lengkap. Perpanjangn pengamatan untuk menguji kredibilitas data penelitian difokuskan pada pengujian data yang telah diperoleh. Data yang diperoleh setelah di cek kembali kelapangan benar atau tidak, ada perubahan atau masih tetap. Setelah dicek kembali kelapangan data yang diperoleh sudah dapat dipertanggung jawabkan/benar berarti kredibel, maka perpanjangan pengamatan perlu diakhiri.

## 2. Meningkatkan kecermatan dalam penelitian

Meningkatkan kecermatan atau ketekunan secara berkelanjutan maka kepastiandata dan urutan kronologis peristiwa dapat dicatat atau direkam dengan baik, sistematis. Meningkatkan kecermatan merupakan salah satu cara mengontrol/mengecek pekerjaan apakah data yang telah dikumpulkan, dibuat, disajikan sudah benar atau belum. Untuk meningkatkan ketekunan penelitian dapat dilakukan dengan cara membaca berbagai referensi, buku, hasil penelitian terdahulu dan dokumen-dokumen terkait dengan membandingkan hasil penelitian yang telah diperoleh dengan cara demikian, maka penelitian akan semakin cermat dalam membuat laporan yang pada akhirnya, laporan yang dibuat akan semakin berkualitas.

#### 3. Triangulasi

William Wiersma mengatakan triangulasi dalam pengujian kredibilitas diartikan sebagai pengecekan data dari berbagai sumber dengan berbagai waktu. Dengan demikian terdapat triangulasi sumber, triangulasi tekhnik pengumpulan data, dan waktu:

## a. *Triangulasi* Sumber

Dalam menguji kredibilitas data dilakukan dengan cara mengecek data yang telah diperoleh melalui beberapa sumber. Data yang diperoleh dianalisis oleh peneliti sehingga menghasilkan sesuatu kesimpulan selanjutnya dimintakan kesepakatan (member check) dengan tiga sumber data.

#### b. *Triangulasi* Teknik

Untuk menguji kredibilitas data dilakukan dengan cara mengecek data kepada sumber yang sama dengan teknik yang berbeda. Misalnya untuk mengecek data yang bisa melalui wawancara, observasi, dokumentasi. Bila dengan teknik pengujian data kredibilitas data tersebut menghasilkan data yang berbeda, maka peneliti melakukan diskusi lebih lanjut kepada sumber data yang bersangkutan untuk memastikan data mana yang dianggap benar.

## c. Triangulasi Waktu

Data yang dikumpulkan dengan teknik wawancara di pagi hari pada saat narasumber masih segar akan memberikan data lebih valid sehingga lebih kredibel. Selanjutnya dapat dilakukan dengan pengecekan dengan wawancara, observasi atau teknik lain dalam waktu atau situasi berbeda. Bila hasil uji menghasilkan data yang berbeda maka dilakukan secara berulangulang sampai ditemukan kepastian datanya.

## d. Analisis kasus negatif

Melakukan analisis kasus negatif berarti peneliti mencari data yang berbeda atau bahkan bertentangan dengan data yang telah ditemukan. Bila tidak ada lagi data yang berbeda atau bertentangan dengan temuan, berarti masih mendapatkan data-data yang bertentangan dengan data yang ditemukan, peneliti mungkin akan mengubah temuannya.

## e. Menggunakan bahan referensi

Referensi merupakan pendukung untuk membuktikan data yang ditemukan oleh peneliti. Dalam laporan penelitian sebaiknya data-data yang dikemukakan perlu dilengkapi dengan foto-foto atau dokumen autentik, sehingga menjdai lebih dapat dipercaya.<sup>14</sup>

## f. Mengadakan member check

Tujuan member check adalah untuk mengetahui seberapa jauh data yang diperolehsesuai dengan apa yng diberikan oleh pemberi data. Jadi tujuan membercheck adalah agar informasi yang diperoleh dan akan digunakan dalam penulisan laporan sesuai dengan apa yang dimaksud sumber data atau informan.

## 4. Transfrebility

Transfrebility merupakan validitas eksternal dalam penelitian kualitatif. Validatas eksternal menunjukkan derajat ketepatan atau dapat diterapkannya hasil penelitian kepopulasi dimana sampel tersebut diambil. Pertanyaan yang berkaitan dengan nilai transfer sampai saat ini masih dapat diterapkan/dipakai dalam situasi lain. Bagi peneliti nilai transfer sangat bergantung pada si pemakai, sehingga ketika penelitian dapat digunakan dalam konteks yang berbeda disituasi sosial yang berbeda validitasi nilai sehingga transfer masih dapat dipertanggung jawabkan.

## 5. *Dependality*

Reliabitas atau penelitian yang dapat dipercaya, dengan kata lain beberapa percobaan yang dilakukan selalu mendapatkan hasil yang sama. Penelitian yangdependality atau reliabilitas adalah penelitian yang dilakukan oleh orang lain dengan proses penelitian yang sama akan memperoleh hasil

 $<sup>^{14} \</sup>rm Sugiyono, \it Metode \it Penelitian \it Pendidikan, \it Pendekatan \it Kualitatif, \it Kuantitatif, \it dan \it R\&D, h. 275$ 

yang sama pula. Pengujian dependality dilakukan dengan cara melakukan audit terhadap keseluruhan proses penelitian dengan cara auditor yang independen atau pembimbing yang independen mengaudit keselurh aktivitas yang dilakukan oleh peneliti dalam melakukan penelitian. Misalnya bisa dimulai ketika bagaimana peneliti mulai menentukan masalah, terjun kelapangan, memilih sumber data, melaksanakan analisisdata, menlakukan uji keabsahan data, sampai pada perbuatan laporan hasil pengamatan.

## 6. Confirmability

Objektivitas pengujian kualitatif disebut juga dengan uji confirmability penelitian. Penelitian bisa dikatakan objektif apabila hasil penelitian telah disepakati oleh banyak orang. penelitian kualitatif uji confirmability berarti menguji hasil penelitian yang dikaitkan dengan proses yang telah dilakukan. Apabila hasil penelitian merupakan fungsi hasil penelitian yang dilakukan, maka penelitian tersebut telah memenuhi standar confirmability. Validitas atau keabsahan data adalah data yang tidak berbeda antara data yang diperoleh oleh peneliti dengan data yang terjadi sesungguhnya pada objek penelitian sehingga keabsahan data dapat dipertanggung jawabkan.

 $<sup>^{15} \</sup>mathrm{Sugiyono}$ , Metode Penelitian Pendidikan, Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D, h. 276

#### **BAB IV**

#### HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

## A. Metode Dakwah Perlu Diterapkan dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar

Kesuksesan dakwah diantaranya sangat ditentukan oleh bagaimana dakwah itu dilaksanakan. Tata cara dalam berdakwah termasuk pengemasan materi, sikap dan cara penyampaian materi dakwah menjadi lebih penting dari materi dakwahnya. Betapa pun sempurnanya materi, lengkapnya bahan dan aktualnya isu-isu yang disajikan, tetapi bila disampaikan dengan cara yang sembrono dan tidak sistematis, akan menimbulkan kesan yang tidak menggembirakan. Tetapi sebaliknya, walaupun materi dakwahnya kurang sempurna, bahan sederhana dan isu-isu yang disampaikan kurang aktual, namun disajikan dengan cara yang menarik dan menggugah maka akan menimbulkan kesan yang menggembirakan. Aktivitas dakwah sudah cukup lama dilakukan, paling tidak sejak Rasulullah Muhammad diangkat menjadi Rasul, dan dilanjutkan oleh umatnya sampai sekarang ini.

Awalnya aktivitas dakwah dipahami hanyalah merupakan tugas yang sederhana yakni kewajiban untuk menyampaikan apa yang diterima dari Rasulullah saw. walaupun hanya satu ayat. Hal ini dipahami dari sabda Rasulullah saw.,: "Ballighu ani walau ayat". Inilah yang membuat kegiatan atau aktivitas dakwah boleh dan harus dilakukan oleh siapa saja yang mempunyai rasa keterpanggilan untuk menyebarkan nilai-nilai Islam.

Aktivitas dakwah memang harus berangkat dari kesadaran pribadi yang dilakukan oleh orang perorang dengan kemampuan minimal dari siapa saja yang dapat melakukan dakwah tersebut. Kegiatan dakwah itulah yang digeluti oleh para da'i secara tradisional secara lisan, dalam bentuk ceramah dan pengajian. Para juru dakwah ini berpindah dari satu majelis ke majelis lain, dari satu mimbar ke mimbar lain. Bila dipanggil untuk berdakwah yang terbersit dalam benak adalah ceramah agama. Maka dakwah muncul dengan makna sempit dan terbatas, yakni hanya ceramah yang dilakukan di mimbar.

Metode dakwah menjadi salah satu unsur-unsur pokok dalam proses dakwah yang terbentuk secara sistematik saling berkaitan antara unsur satu dengan unsur lainnya. Tentunya dalam aktivitas tidak lepas dari komunikasi. Komunikasi yang efektif terjadi apabila pesan yang disampaikan oleh komunikator dapat diterima dengan baik oleh komunikan. Dalam hal ini komunikan harus menerima pesan dari komunikator penuh dengan kesadaran, sehingga seruan dan pesan dapat bersifat persuasif.

Metode dakwah dalam konteks pesantren merupakan cara-cara yang digunakan oleh para ustadz atau kyai untuk menyampaikan ajaran Islam kepada santri. Dakwah bukan hanya sebatas ceramah atau khutbah, tetapi juga mencakup pendekatan yang lebih personal dan interaktif, seperti diskusi kelompok, tanya jawab, dan kegiatan keagamaan lainnya. Metode dakwah yang efektif dapat membantu santri memahami dan menginternalisasi ajaran Islam secara mendalam dan aplikatif dalam kehidupan sehari-hari.

Dakwah Islam juga merupakan tugas suci yang dipikulkan kepada setiap orang yang mengaku muslim dimanapun ia berada, sebagaimana perintah tersebut telah tertulis di dalam kitab suci Alqur'an maupun As-Sunah Rasulullah saw., untuk menyerukan dakwah dan menyampaikan agama Islam kepada masyarakat dimanapun kita berada.

Dakwah bertujuan untuk mengharapakan dan memancing potensi sifat fitrah manusia agar eksistensi manusia memiliki makna di hadapan Allah swt.

dan yang perlu ditegaskan di sini adalah bahwa tugas dakwah merupakan tugas umat Islam secara menyeluruh bukan hanya tugas seseorang atau sebuah kelompok saja melainkan tugas bagi seluruh umat muslim. Oleh sebab itu agar dakwah dapat mencapai sasaran maka tentunya diperlukan suatu sistem dalam hal penataan perkataan mapun perbuatan yang relevan dan terkait dengan nilai-nilai keislaman. Dalam kondisi seperti ini maka para dai harus memiliki pemahaman yang mendalam mengenai metode dakwah. Metode dakwah adalah cara-cara tertentu yang dilakukan oleh seorang dai untuk menyampaikan materi dakwah Islamiyah. Metode dakwah sangat penting perananya dalam dalam penyampaian dakwah.

Metode yang tidak benar, meskipun materi yang disampaikan baik, maka pesan baik tersebut bisa ditolak, seorang dai meski jeli dan bijak dalam memilih metode, karena metode sangat mempengaruhi kelancaran dan keberhasilan dakwah. Sama halnya juga ketika seorang ustadz/kyai walaupun menyampaikan materi dengan baik tetapi metodenya tidak.

Adapun yang menjadi alasan metode dakwah sangat diperlukan di dalam pesantren yaitu sebagai berikut:

## 1. Penguatan Akhlak dan Kepribadian Islami Santri

Salah satu tujuan utama pendidikan di pesantren adalah membentuk akhlak dan kepribadian yang mulia pada diri santri. Melalui dakwah, para pendidik dapat menanamkan nilai-nilai moral dan etika yang sesuai dengan ajaran Islam. Metode dakwah yang disesuaikan dengan kebutuhan dan karakteristik santri dapat membantu mereka mengembangkan sikap yang baik, seperti kejujuran, kesederhanaan, tanggung jawab, dan rasa hormat terhadap orang lain.

Menurut Ustadz Hakim bahwa perlu diberikan penguatan akhlak kepada santri, karena banyak santri yang tidak menaati peraturan yang ada di Pondok Pesantren Darul Mahfudz.¹ Lebih lanjut ustadzah Hifni Fariza Abdillah menyatakan bahwa ada santri yang bolos di jam pelajaran tertentu dan tidak menghormati para ustadz/ustadzahnya.²

Menurut Ustadz Muhammad Syahran menyatakan bahwa beberapa santri yang masih suka merokok dalam lingkungan pesantren, padahal sudah ada tata tertib yang menyatakan bahwa semua santri dilarang merokok di lingkungan pesantren. Hal ini mereka terbiasa merokok ketika mereka di luar lingkungan pesantren, sehingga kebiasaannya itu yang dibawa ke lingkungan pesantren.<sup>3</sup>

Menurut santri Muhammad Aldza Basri mengungkapkan bahwa sebenarnya tata tertib yang ada di Pondok Pesantren ini, termasuk larangan merokok merupakan sebuah kewajiban yang harus ditaati setiap santri, termasuk saya. Dan hal ini juga mengajarkan kepada kita untuk bertanggung jawab kepada diri sendiri dan memberikan kasih sayang terhadap diri sendiri.<sup>4</sup>

Asumsi peneliti mengenai penguatan akhlak, proses atau upaya untuk memperkuat moral dan etika seseorang yang bertujuan untuk membentuk karakter yang baik dan berintegritas. Ini melibatkan pendidikan dan pembinaan yang berfokus pada nilai-nilai kebaikan, seperti kejujuran, tanggung jawab, kasih sayang, dan rasa hormat. Dalam konteks yang lebih luas, penguatan akhlak tidak hanya terjadi di lingkungan keluarga dan sekolah, tetapi juga melalui pengaruh masyarakat dan media, serta peran agama dalam memberikan pedoman hidup yang baik.

Kepribadian islami itu sendiri merupakan sifat dan karakter seseorang yang mencerminkan nilai-nilai dan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Ini mencakup perilaku yang sesuai dengan prinsip-prinsip moral dan etika Islam, seperti kejujuran, kesabaran, kerendahan hati, tanggung jawab, dan kasih sayang. Seseorang dengan kepribadian Islami berusaha menjalankan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Hakim, (28 Tahun), Guru Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 18 Mei 2024

 $<sup>^2\</sup>mathrm{Hifni}$ Fariza Abdillah, (29 Tahun), Guru Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

 $<sup>^3\</sup>mathrm{Muhammad}$ Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

 $<sup>^4\</sup>mathrm{Muhammad}$  Aldza Basri, (15 Tahun), Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

ajaran Alqur'an dan Hadits dalam semua aspek kehidupan, baik dalam hubungan dengan Tuhan, sesama manusia, maupun lingkungan. Kepribadian ini juga mencerminkan ketaatan dalam beribadah, menjaga adab, serta berperan aktif dalam memberikan manfaat dan kebaikan kepada masyarakat.

Penguatan akhlak dan kepribadian santri adalah salah satu tujuan utama pendidikan di pondok pesantren. Melalui metode dakwah yang efektif, para pendidik dapat menanamkan nilai-nilai moral dan etika yang sesuai dengan ajaran Islam. Dakwah yang dilakukan dengan pendekatan personal dan interaktif, seperti diskusi, tanya jawab, dan contoh langsung dalam kehidupan sehari-hari, membantu santri memahami dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut. Dengan demikian, santri tidak hanya belajar tentang akhlak secara teoritis, tetapi juga mempraktikkannya dalam kehidupan mereka.

Metode dakwah yang digunakan di pesantren sangat beragam dan disesuaikan dengan karakteristik dan kebutuhan santri. Misalnya, ceramah yang inspiratif dapat memberikan motivasi dan teladan yang baik, sementara kegiatan keagamaan seperti shalat berjamaah dan pengajian dapat mengasah rasa kebersamaan dan tanggung jawab sosial. Melalui kegiatan-kegiatan ini, santri diajarkan untuk selalu berbuat baik, jujur, sabar, dan bertanggung jawab. Metode dakwah yang melibatkan praktek langsung dan contoh nyata dari para ustadz sangat efektif dalam membentuk kepribadian santri yang kuat dan berakhlak mulia.

Penguatan akhlak dan kepribadian santri merupakan salah satu tujuan utama dari pendidikan di pondok pesantren. Melalui metode dakwah yang efektif, para pendidik dapat menanamkan nilai-nilai moral dan etika yang sesuai dengan ajaran Islam. Dakwah yang dilakukan dengan pendekatan

personal dan interaktif, seperti melalui diskusi, tanya jawab, dan contoh langsung dalam kehidupan sehari-hari, dapat membantu santri memahami dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut. Dengan demikian, santri tidak hanya belajar tentang akhlak secara teoretis, tetapi juga mempraktikkannya dalam kehidupan mereka.

Menurut ustadz Muhammad Syahran metode dakwah memang sangat diperlukan di dalam pesantren agar santri dapat menerima nasehat atau yang diajarkan oleh para ustadz/ustadzah di Pesantren. Lebih lanjut, kita tidak hanya mengajarkan tentang pendidikan dan teori saja tetapi kami juga mengharapkan ada *feedback* dari santri berupa pengaplikasian dalam kehidupan sehari-harinya, agar mereka menjadi santri yang berakhlak mulia. Dan tentunya dalam hal ini para ustadz/ustadzah harus memberikan teladan yang baik sehingga santri dapat menirunya.<sup>5</sup>

Menurut ustadz Hakim pen<mark>guat</mark>an akhlak dan kepribadian islami menjadi fokus utama dalam pendidikan. Kami mengintegrasikan nilai-nilai akhlak dalam setiap kegiatan, baik di dalam kelas maupun di luar kelas. Kami selalu mengawasi dan memberikan contoh langsung atau biasa dikatakan keteladanan. Di mana Ustadz dan ustadzah di sini berperan sebagai teladan bagi para santri.<sup>6</sup>

Ustadzah Darmilah Awaliyah kami melihat banyak santri yang menunjukkan perubahan positif. Mereka menjadi lebih disiplin, bertanggung jawab, dan memiliki kepedulian yang tinggi terhadap sesama. Kami percaya bahwa dengan terus konsisten dalam pendidikan akhlak dan kepribadian Islami, para santri akan tumbuh menjadi pribadi yang berakhlak mulia dan siap menghadapi tantangan di masyarakat.<sup>7</sup>

Berdasarkan hasil wawancara di atas dapat dipahami bahwa memang di dalam pesantren membutuhkan metode dalam berdakwah, agar dakwah yang disampaikan dapat diterima dengan baik oleh santri/santriwati. Lebih lanjut, sekiranya dakwah yang sudah diterima oleh santri baik itu melalui perkataan maupun perbuatan/teladan mereka dapat mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari, baik itu di sekolah, di rumah maupun di lingkungan sosialnya.

<sup>6</sup>Hakim, (28 Tahun), Guru Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 18 Mei 2024

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Muhammad Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

 $<sup>^7\</sup>mathrm{Darmilah}$  Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

Santri/santriwati yang dapat mengaplikasikan ajaran atau dakwah dari ustadznya dalam kehidupan sehari-harinya, akan memberikan citra yang baik kepada santri, pendidik, dan instansi tersebut.

Metode dakwah dapat membuat terbentuknya santri yang tidak hanya paham agama, tetapi juga memiliki karakter yang baik. Santri yang dibina dengan metode dakwah yang tepat akan menjadi individu yang sholeh, berakhlak mulia, dan siap menjadi teladan di masyarakat. Mereka mampu mengaplikasikan ajaran Islam dalam setiap aspek kehidupan, baik dalam lingkup pribadi, keluarga, maupun sosial. Dengan demikian, metode dakwah sangat penting untuk memastikan bahwa santri dapat menjadi generasi penerus yang berkontribusi positif bagi umat dan bangsa.

## 2. Peningkatan Pemahaman Keagamaan

Dakwah merupakan aktivitas mulia yang menjadi kewajiban setiap muslim, dimana dakwah memiliki tujuan untuk mengajak seluruh umat manusia ke jalan yang benar sehingga dapat penerangan dan keluar dari kegelapan.

Dakwah tidak hanya sekedar menyampaikan pesan agama kepada orang lain, melainkan dalam berdakwah harus mempunyai metode dan tata cara tersendiri untuk diketahui dan dimengerti oleh setiap orang, sehingga mereka memiliki pemahaman yang lebih tentang keagamaan terkhusus pemahaman agam Islam.

Menurut Ustadzah Nur Azizah Yunus menyatakan bahwa beberapa santri ada yang melakukan pencurian barang sesama santri. Sehingga kejadian ini membuat resah santri yang lain dan orang tua santri tersebut. Selain dari kasus pencurian, terdapat juga santri yang sering mengucapkan kata-kata kotor yang tidak sepantasnya diucapkan oleh santri.<sup>8</sup>

Pernyataan ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida menyatakan bahwa santri yang melakukan pencurian barang itu disebabkan karena ada

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Nur Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

yang lambat dapat kiriman dari orang tuanya, ada juga yang mencuri karena faktor ekonomi serta ada santri yang melakukan pencurian karena sudah kecanduan merokok.<sup>9</sup>

Menurut Ustadz Hakim mengenai kasus yang terjadi pada santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz, para santri yang melakukan perbuatan tersebut perlu diberikan pemahaman keagamaan yang lebih mendalam juga diberikan sanksi berupa skorsing selama 3 hari, agar mereka tidak merugikan temannya, dirinya sendiri dan lembaga pesantren. Pembinaan keagamaan pada santri harus terus dilakukan. Artinya pembina santri maupun ustadz/ustadzah harus selalu mengikuti perkembangan santri agar dapat membentuk kepribadian yang baik, baik di lingkungan pesantren maupun di luar lingkungan pesantren.<sup>10</sup>

Berdasarkan hasil wawancara, dapat disimpulkan bahwa tindakan pencurian dan penggunaan kata-kata kotor di kalangan santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz ini telah menimbulkan keresahan di antara santri lainnya serta orang tua mereka. Pencurian ini disebabkan oleh beberapa faktor, seperti keterlambatan kiriman dari orang tua, masalah ekonomi, serta kecanduan merokok.

Kenyataan yang terjadi tersebut sangat penting pembinaan keagamaan yang lebih mendalam untuk para santri guna menghindari perilaku merugikan dan membentuk kepribadian yang baik di dalam maupun luar lingkungan pesantren. Lebih lanjut, peneliti menekankan perlunya pemantauan terus menerus oleh pembina santri serta ustadz/ustadzah agar tercipta pribadi yang berakhlak mulia di kalangan santri.

Tujuan dakwah ustadz/ustadzah kepada santrinya adalah agar mereka memiliki pemahaman yang lebih tentang keagaaman, sehingga dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-harinya. Semisal, seorang ustadz memberikan dakwah dengan cara teladan, membuang sampah pada tempatnya, maka santri tersebut akan melakukan hal yang sama yang

<sup>10</sup>Hakim, (28 Tahun), Guru Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 18 Mei 2024

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

dilakukan oleh ustadznya. Kemudian hal ini, pengaplikasiannya diharapkan tidak hanya di lingkungan pesantren saja tetapi juga diharapkan dalam lingkungan keluarga dan lingkungan sosialnya, agar dapat menjadi contoh atau teladan bagi orang lain.

Dakwah juga berperan penting dalam meningkatkan pemahaman santri terhadap ajaran agama. Pesantren sering kali menjadi tempat pertama kali bagi banyak santri untuk mendalami ilmu agama secara formal. Metode dakwah yang sistematis dan terstruktur dapat membantu santri memahami konsep-konsep dasar agama Islam, seperti tauhid, fiqh, tafsir, dan hadits, dengan lebih baik. Hal ini penting agar santri memiliki landasan keilmuan yang kuat dan dapat menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.

#### 3. Pembentukan Karakter

Pesantren tidak hanya mendidik santri untuk menjadi individu yang sholeh, tetapi juga pemimpin yang berakhlak. Melalui dakwah, santri diajarkan bagaimana menjadi pribadi yang baik, baik dalam lingkup keluarga maupun masyarakat. Metode dakwah yang mengedepankan keterlibatan aktif santri dalam kegiatan keagamaan dan sosial dapat mengasah keterampilan kemampuan pribadi, seperti kemampuan berkomunikasi, berpikir kritis, dan mengambil keputusan yang bijaksana.

Menurut Ustadzah Darmilah Awaliyah yang menyatakan bahwa terdapat beberapa santri/santriwati yang memiliki sifat manja kepada orang tuanya, sehingga santri tersebut tidak terbiasa dengan lingkungan pesantren yang serba mandiri, baik mencuci pakaian, maupun yang lainnya.<sup>11</sup>

Seperti halnya yang diungkapkan oleh Santriwati Nacita Niswah yang mengungkapkan bahwa:

Saya sebenarnya anak tunggal yang tidak terbiasa dengan lingkungan pesantren, tetapi orang tuaku menginginkan saya menjadi santri yang

 $<sup>^{11}\</sup>mbox{Darmilah}$  Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri,  $\it Wawancara$ di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

baik, memiliki karakter yang kuat, dan tidak bersifat manja lagi. Karena orang tuaku berpikir semakin maju peradaban, maka persaingan juga semakin ketat. Oleh karena itu, harapan orang tua saya memasukkan ke pesantren salah satunya menyiapkan mental untuk masa depan.<sup>12</sup>

Menurut ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida bahwa dalam pembentukan karakter pada santri sangat dibutuhkan di pondok pesantren karena pesantren bukan hanya lembaga pendidikan, tetapi juga tempat pembinaan moral dan spiritual. Karakter yang kuat adalah fondasi penting bagi seorang santri agar dapat menjadi individu yang berakhlak mulia, memiliki integritas, dan mampu menjalankan peran sebagai pemimpin dalam masyarakat. Di pesantren, santri di didik untuk tidak hanya memahami ajaran agama secara teoritis, tetapi juga mengamalkannya dalam kehidupan seharihari, sehingga mereka menjadi teladan bagi lingkungan sekitarnya. 13

Menurut Ustadz Muhammad Syahran bahwa pembentukan karakter melalui metode uswah di pesantren juga membantu santri untuk menginternalisasi nilai-nilai yang diajarkan dengan lebih mendalam. Ketika santri melihat pembina mereka menunjukkan akhlak yang baik secara konsisten, hal itu menumbuhkan rasa hormat dan keinginan untuk meniru. 14

Dari wawancara di atas, dapat disimpulkan bahwa pembentukan karakter santri di pesantren melibatkan berbagai metode yang terintegrasi. Pengajaran Alqur'an dan Hadits, teladan dari pembina, kegiatan rutin, pengarahan dan konseling, serta ekstrakurikuler merupakan elemen kunci dalam proses ini. Tantangan yang dihadapi meliputi perbedaan latar belakang santri dan pengaruh teknologi modern. Meski begitu, hasil yang dicapai menunjukkan perubahan positif pada santri, yang diharapkan dapat terus berlanjut setelah mereka meninggalkan pesantren. Pembinaan karakter di pesantren ini tidak hanya membekali santri dengan ilmu agama, tetapi juga membentuk kepribadian yang kuat, disiplin, dan bertanggung jawab.

Metode uswah atau keteladanan, adalah pendekatan utama dalam pembentukan karakter santri di pesantren. Pembina di pesantren berperan

<sup>13</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

-

 $<sup>^{12}</sup>$ Nacita Niswah, (14 Tahun), Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

 $<sup>^{14}\</sup>mathrm{Muhammad}$ Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

sebagai contoh langsung bagi santri dalam hal akhlak dan perilaku. Dengan melihat dan meniru perilaku positif dari para pembina, santri belajar bagaimana menerapkan nilai-nilai keislaman dalam kehidupan mereka. Misalnya, keteladanan dalam hal disiplin waktu, kejujuran, kesederhanaan, dan kesabaran, menjadi model yang nyata bagi santri dalam membentuk karakter mereka. Keteladanan ini sangat efektif karena santri tidak hanya mendengar nasehat, tetapi juga melihat langsung bagaimana nilai-nilai tersebut diwujudkan dalam tindakan sehari-hari.

## 4. Menghadapi Tantangan Zaman

Santri yang di didik di Pesantren harus siap menghadapi berbagai tantangan zaman, termasuk modernisasi dan globalisasi. Metode dakwah yang inovatif dan relevan dengan perkembangan zaman dapat membantu santri untuk tetap teguh pada nilai-nilai Islam sambil beradaptasi dengan perubahan yang terjadi disekitarnya. Dakwah yang responsif terhadap isu-isu kontemporer, seperti teknologi, lingkungan, dan sosial-budaya, akan mempersiapkan santri untuk menjadi agen perubahan yang positif di masyarakat.

Dakwah adalah mengajak manusia di jalan kebaikan dan mengajak manusia menjauhi kemungkaran dengan cara yang bijak tanpa memaksa seseorang akan apa yang di sampaikannya, dakwah di lakukan dengan niat yang tulus tanpa mengharapkan sesuatu dari mereka yang kita jadikan objek dakwah atau mad'u melainkan mengharap keridhoan Allah swt. Menyampaikan dakwah bukanlah suatu perkara mudah, berhadapan dengan orang-orang yang mempunyai pemahaman dan karakter tersendiri dalam menerima apa yang disampaikan.

Metode dakwah yang dilakukan oleh pembina kepada santri dalam menghadapi tantangan zaman adalah pendekatan dakwah yang menekankan keteladanan atau contoh nyata dalam kehidupan sehari-hari. Ustadz/ustadzah berperan sebagai teladan yang baik dengan menunjukkan perilaku, sikap, dan tindakan yang sesuai dengan ajaran Islam.

Menurut Ustadz Hakim bahwa banyak santri yang saat ini tidak memperhatikan norma kejujuran baik itu dalam belajar maupun kejujuran dalam kehidupan sehari-harinya. Misalnya, santri ketika sedang ujian, mereka ingin mendapatkan nilai yang baik tetapi dilakukan cara yang curang seperti menyontek. Oleh karena itu, para ustadz/ustadzah maupun pembina santri perlu mengarahkan perbuatan curang itu tidak boleh dilakukan, karena jangan sampai hal itu dapat memicu benih-benih kecurangan setiap pekerjaan yang mereka lakukan.<sup>15</sup>

Sesuai yang diungkapkan oleh Ustadzah Hifni Fariza Abdillah bahwa para santri yang tidak percaya diri dengan kemampuannya biasanya ketika mau ujian, mereka mempersiapkan catatan kecil untuk bisa di contek, dengan tujuan untuk mendapatkan nilai yang maksimal. Padahal perbuatan ini adalah perbuatan curang dan tidak jujur baik kepada Ustadz/ustadzah maupun kepada dirinya sendiri. Untuk itu, kami selalu memberikan nasehat kepada setiap santri, bahwa kami tidak melihat hasil dari prosesmu tapi saya hanya melihat dari proses yang kalian jalani. 16

Hasil wawancara di atas dapat dipahami bahwa kejujuran itu bukan hanya untuk orang lain tetapi juga untuk diri sendiri. Karena ketika jujur dalam melakukan dalam hal apapun termasuk dalam mengahadapi ujian, maka akhlak kita akan terbentuk lebih baik.

Seperti yang diungkapkan oleh Ustadzah Darmilah Awaliyah bahwa menerapkan sikap jujur dalam kehidupan kita, membuat kita semakin mampu menghadapi tantangan zaman. Karena menurut saya orang yang jujur lebih disukai banyak orang ketimbang orang yang menggunakan cara yang tidak baik atau curang.<sup>17</sup>

Ustadz Nur Azizah Yunus mengungkapkan bahwa terdapat juga santri yang berlagak sombong terhadap temannya yang tidak sepadan dengan dirinya, sehingga kami para ustadz/ustadzah memberikan pembinaan kepada mereka berupa melakukan pendekatan secara personal, artinya

<sup>16</sup>Hifni Fariza Abdillah, (29 Tahun), Guru Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Hakim, (28 Tahun), Guru Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 18 Mei 2024

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Darmilah Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

berkomunikasi secara *face to face* agar santri tersebut lebih nyaman dan terbuka saat diberikan pembinaan dan nasehat.<sup>18</sup>

Lebih lanjut ustadz Muhammad Syahran menyatakan bahwa kami memberikan nasehat kepada santri maupun santriwati agar mereka bisa peduli terhadap sesama. Karena semakin meningkatnya era digital maka semakin banyak manusia yang merasa dirinya bisa melakukan tanpa orang lain. Padahal, kita ketahui sendiri bahwa manusia tidak bisa hidup tanpa bantuan dari orang lain.<sup>19</sup>

Menurut Ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida, hal yang dilakukan oleh pembina adalah mereka memperlihatkan kedisiplinan dalam beribadah, kejujuran dalam berbicara, serta kepedulian dan kasih sayang terhadap sesama. Dengan melihat dan meniru perilaku ustadz, santri dapat belajar bagaimana menerapkan nilai-nilai Islam dalam menghadapi berbagai tantangan modern, seperti pengaruh media sosial, perubahan sosial, dan tekanan budaya.<sup>20</sup>

Melalui wawancara di atas dapat dipahami bahwa metode dakwah uswah yang dilakukan oleh pembina, santri tidak hanya mendapatkan pengetahuan teoretis tentang Islam, tetapi juga melihat langsung bagaimana ajaran-ajaran tersebut diterapkan dalam kehidupan nyata, sehingga mereka lebih siap dan mampu menjalankan ajaran agama dengan konsisten dalam konteks zaman yang terus berubah.

# B. Metode Dakwah yang Diterapkan dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar

Setiap pesantren memiliki metode dakwah untuk diterapkan kepada santri, yang bertujuan untuk memberikan pembinaan kepada santri agar memiliki akhlak yang baik. Seperti pada Pondok Pesantren Darul Mahfudz memiliki metode dakwah dalam mendidik santrinya agar dapat menjadi santri yang berakhlak mulia, baik di dalam lingkungan pesantren maupun

<sup>19</sup>Muhammad Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Nur Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

lingkungan sosialnya. Berikut metode dakwah yang diterapkan oleh pembina ustadz/ustadzah di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar:

## 1. Metode Dakwah Uswah (Teladan)

Metode dakwah uswah atau keteladanan adalah salah satu cara efektif dalam menyampaikan ajaran Islam dengan menunjukkan contoh perilaku yang baik dan benar kepada orang lain. Dalam konteks pendidikan di pesantren, metode ini sangat penting karena santri seringkali belajar lebih aktif melalui contoh langsung dari ustadz/ustadzah dibandingkan dengan hanya mendengarkan ceramah atau membaca buku. Metode uswah menekankan pentingnya para pendidik untuk menjadi teladan dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dalam ibadah, akhlak, dan interaksi sosial.

Penerapan metode dakwah uswah di pesantren mencakup berbagai aspek kehidupan sehari-hari. Misalnya, seorang ustadz ataupun ustadzah yang menunjukkan kesederhanaan dalam hidupnya dapat menginspirasi santri untuk hidup sederhana dan tidak berlebihan. Ketika pembina menunjukkan kesabaran dan keikhlasan dalam menghadapi tantangan, santri juga belajar untuk mengembangkan sikap yang sama. Dengan melihat langsung contoh perilaku baik dari orang-orang yang mereka hormati, santri lebih mudah menginternalisasi nilai-nilai tersebut dan menerapkannya dalam kehidupan mereka sendiri.

Tidak hanya tentang kesederhanaan yang diperlihatkan oleh pembina, tetapi mereka juga memperlihatkan atau memberikan contoh kepada santri shalat tepat waktu, tidak berkata kasar dan sopan terhadap orang yang lebih tua. Sehingga dengan kenyataan ini dapat memberikan dorongan kepada santri untuk meniru apa yang dilakukan oleh para pembina.

Seperti yang diungkapkan oleh Muhammad Syahran yang menyatakan bahwa ketika kita ingin menjadi teladan bagi santri, terlebih dahulu kita yang melakukannya. Misalnya ketika kita mengarahkan para santri untuk segera menunaikan shalat wajib secara berjamaah, para pembina juga harus lebih dahulu mengambil posisi, kalau perlu kita berada pada shaf yang paling depan.<sup>21</sup>

Sesuai yang diungkapkan oleh Hakim yang menyatakan bahwa jika menginginkankan santri yang berakhlak mulia, minimal seorang pembina ataupun ustadz yang mengajar disini harus memberikan contoh atau teladan kepada santrinya. Sebagai contoh Rasulullah saw. pada masanya dikatakan sebagai uswatun hasanah karena Rasulullah saw. berhasil menjadi teladan bagi ummatnya pada saat itu, bahkan sampai saat ini.<sup>22</sup>

Selain itu, metode uswah juga memperkuat hubungan antara pembina dan santri. Ketika santri melihat bahwa ustadz/ustadzah mereka tidak hanya berbicara tentang nilai-nilai Islam tetapi juga mengamalkannya, rasa hormat dan kepercayaan mereka terhadap pendidik meningkat. Hal ini menciptakan lingkungan belajar yang positif dan kondusif, dimana santri merasa didukung dan termotivasi untuk mengikuti jejak teladan mereka. Hubungan yang erat ini juga memungkinkan para pendidik untuk lebih efektif dalam membimbing santri dan memberikan arahan yang lebih personal dan relevan.

Berikut beberapa metode dakwah uswah yang dapat diterapkan pada santri di Pesantren melalui tiga aspek, yaitu:

## a. Aspek Akhlak

Banyak saat ini santri yang memiliki akhlak yang tidak baik, seperti melakukan perundungan kepada temannya atau juniornya, tidak mau beribadah tepat waktu. Padahal harapan para orang tua santri menyekolahkan anaknya di Pesantren agar anaknya tumbuh menjadi pribadi yang lebih baik, peduli terhadap sesama serta menjalankan shalat lima waktu tepat waktu.

Menurut Muhammad Rezky Pratama Lahida yang menyatakan bahwa sebelum ustadz/ustadzah memerintahkan shalat tetap waktu kepada santrinya, hendaknya seluruh pembina tersebut menjadi teladan atau contoh

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Muhammad Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Hakim, (28 Tahun), Guru Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 18 Mei 2024

bagi santrinya, sehingga santri tersebut dapat meniru apa yang dilakukan oleh pembinanya. Ada pepatah yang mengatakan bahwa "kalau guru kencing berdiri, muridnya kencing berlari". Jadi artinya jika lembaga pesantren menginginkankan santri yang baik, termasuk dalam menjaga shalat lima waktunya, terlebih dahulu pembina yang menjadi contoh bagi santri/santriwatinya.<sup>23</sup>

Selain masalah pentingnya menjadi teladan bagi santri dalam menjaga shalat lima waktu, para pembina dan guru juga harus memberikan teladan seperti menggunakan perkataan yang baik dan sopan santun terhadap yang lebih tua. Sehingga para santri juga diharapkan meniru apa yang dilakukan oleh pembinanya. Dengan itu, para santri dapat menjaga perkataannya baik terhadap pembina atau guru maupun kepada sesama temannya.

Menurut Ustadzah Darmilah Awaliyah menyatakan bahwa terdapat beberapa santri yang melakukan *bullying* atau perundungan terhadap adik kelasnya atau temannya sendiri. Sehingga santri yang di bully tidak merasa nyaman dengan perlakuan seniornya tersebut. Lebih lanjut, ada santri yang melakukan perundungan menggunakan kontak fisik seperti memukul bagian kepalanya dan menendang betisnya, ada juga yang membully dalam bentuk verbal seperti berkata kotor atau menghina temannya ataupun junior yang dibullynya.<sup>24</sup>

Lebih dalam Ustadzah Nur Azizah Yunus mengungkapkan bahwa dengan kasus yang terjadi itu, kami segera memberikan tindakan kepada santri yang melakukan *bullying* tersebut, karena perbuatan tersebut termasuk perbuatan tidak disenangi oleh Allah swt. tentunya tindakan yang kami lakukan pada kasus seperti ini adalah memberikan hukuman kepada santri pelaku *bullying* seperti menyuruh membersihkan WC atau toilet. Hal ini bertujuan agar memberikan efek jera kepada pelaku *bullying*. Setelah diberikan hukuman, kami memberikan nasehat agar tidak mengulang kembali perbuatan yang merugikan santri yang lain.<sup>25</sup>

Akhlak merupakan bagian dari ajaran agama yang berfokus pada perilaku dan etika seseorang dalam kehidupan sehari-hari. Akhlak mencakup berbagai sifat dan tindakan yang mencerminkan nilai-nilai moral, seperti kejujuran, kesabaran, kerendahan hati, tanggung jawab, dan kasih sayang.

 $^{24} \mathrm{Darmilah}$  Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

 $<sup>^{25}\</sup>mathrm{Nur}$  Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

Dalam Islam, akhlak yang baik dianggap sebagai manifestasi dari iman dan kepatuhan terhadap ajaran Alqur'an dan Hadits. Oleh karena itu, pengembangan akhlak yang baik adalah salah satu tujuan utama pendidikan agama, baik di keluarga, sekolah, maupun pesantren.

Akhlak tidak hanya berkaitan dengan hubungan individu dengan Tuhan, tetapi juga dengan sesama manusia dan lingkungan. Misalnya, dalam hubungan sosial, seseorang yang berakhlak baik akan menunjukkan rasa hormat, membantu orang lain, dan menjaga kerukunan. Dalam aspek lingkungan, akhlak mencakup sikap menjaga kelestarian alam dan tidak merusak ciptaan Tuhan. Dengan demikian, aspek akhlak mencakup dimensi pribadi dan sosial, yang semuanya berkontribusi pada terciptanya kehidupan yang harmonis dan bermartabat.

Metode dakwah uswah (teladan) tidak hanya berfokus pada transfer ilmu, tetapi juga pada pembentukan karakter dan akhlak. Dengan mencontohkan perilaku yang baik, para pendidik membantu santri memahami bahwa ajaran Islam bukan hanya teori tetapi juga harus diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Metode ini menekankan bahwa setiap muslim memiliki tanggung jawab untuk menjadi teladan yang baik bagi orang lain, baik di dalam maupun di luar pesantren. Dengan demikian, metode dakwah teladan berperan penting dalam membentuk generasi muslim yang berakhlak mulia, berkarakter kuat, dan siap menghadapi tantangan zaman dengan nilai-nilai Islam yang kokoh.

Dengan metode dakwah yang merujuk pada Alqur'an, Rasullulah saw. merupakan teladan utama bagi dai dan juru penerangan, beliau memiliki kebenaran dan keikhlasan serta berakhlak mulia, beliau mengajarkan untuk berperilaku yang baik dan mengajarkan tentang nilai-nilai ketinggian akhlak.

Nabi Muhammad diutus kedunia untuk menyempurnakan akhlak umatnya melalui Agama Islam, dan Islam merupakan agama dakwah yang datang untuk mengantarkan manusa menuju kehidupan yang gemilang dan bahagia sejahtera, melalui berbagai segi keutamaan dan akhlak yang luhur.

Akhlak yang mulia tidak akan meresap dalam diri seseorang apabila seseorang tersebut tidak membiasakan diri melakukan semua kebiasaan baik dan meninggalkan semua perbuatan-perbuatan buruk yang telah menjadi kebiasaannya. Selama seseorang tidak terus-menerus melakukan kebiasaan baik, sama halnya dengan seseorang yang merindukan perbuatan-perbuatan baik dan dapat merasakan kenikmatannya, kemudian seseorang yang membenci perbuatan-perbuatan buruk, akan merasa sakit karenanya. Apabila seseorang sudah terbiasa melakukan hal yang buruk semua, dalam membiasakan diri melakukan hal-hal yang baik akan terasa berat, apabila dilakukan dengan terpaksa, maka seseorang tersebut akan sia-sia dalam melakukannya dan tidak akan mengantarkan kepadanya perubahan akhlak yang baik.

Menurut ustadzah Hifni Fariza Abdillah di pesantren kami, metode uswah atau keteladanan sangatlah penting. Kami, para ustadz dan ustadzah, berusaha untuk menjadi contoh nyata bagi para santri. Misalnya, kami menunjukkan kedisiplinan dengan selalu tepat waktu dalam beribadah dan mengajar, serta menunjukkan sikap jujur dan bertanggung jawab dalam setiap tindakan. Santri melihat dan meniru perilaku kami, sehingga mereka belajar untuk menerapkan nilai-nilai akhlak dalam kehidupan mereka sehari-hari. 26

Menurut ustadz Muhammad Syahran mengatakan bahwa metode uswah ini sangat penting dalam jangka panjang karena santri tidak hanya mendengar teori tentang akhlak, tetapi juga melihat aplikasi nyatanya setiap hari. Mereka belajar untuk menjadi pribadi yang berakhlak mulia dengan mengamati dan meniru perilaku baik yang ditunjukkan oleh para pengajar. Selain itu, dengan menciptakan lingkungan yang mendukung dan penuh teladan positif, santri lebih mudah menginternalisasi nilai-nilai akhlak ini dan membawanya ke dalam kehidupan mereka di luar pesantren. Kami percaya bahwa dengan keteladanan yang konsisten, santri akan tumbuh menjadi

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Hifni Fariza Abdillah, (29 Tahun), Guru Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

individu yang berkarakter kuat dan siap menghadapi berbagai tantangan zaman dengan akhlak yang baik.<sup>27</sup>

Pembinaan akhlak santri di Pesantren menggunakan metode uswah atau teladan adalah pendekatan yang menekankan pentingnya keteladanan dalam mengajarkan nilai-nilai moral dan etika. Ustadz dan ustadzah di pesantren berperan sebagai contoh nyata bagi santri dalam berbagai aspek kehidupan sehari-hari. Mereka menunjukkan bagaimana bersikap jujur, disiplin, sabar, dan bertanggung jawab melalui tindakan nyata, bukan hanya melalui kata-kata. Misalnya, ustadz menunjukkan kedisiplinan dengan selalu tepat waktu dalam menjalankan ibadah dan tugas-tugas lainnya, serta memperlihatkan kepedulian dengan aktif membantu santri dan masyarakat sekitar. Melalui observasi dan interaksi langsung dengan para ustadz yang berakhlak baik, santri dapat belajar dan meniru perilaku tersebut, sehingga nilai-nilai positif tersebut tertanam dalam diri mereka.

Metode uswah atau teladan ini penting karena santri dapat melihat aplikasi langsung dari ajaran-ajaran akhlak dalam konteks kehidupan nyata. Ketika santri melihat ustadznya berperilaku baik, mereka lebih mudah memahami dan menginternalisasi nilai-nilai tersebut. Selain itu, metode ini juga menciptakan lingkungan yang kondusif bagi pembentukan akhlak, karena santri berada dalam komunitas yang mendukung dan mempraktikkan nilai-nilai moral yang sama. Dengan demikian, melalui keteladanan yang diberikan oleh para ustadz/ustadzah, santri dapat mengembangkan akhlak yang baik, yang tidak hanya bermanfaat bagi diri mereka sendiri tetapi juga bagi masyarakat luas.

Menurut ustadzah Nur Azizah Yunus selaku pembina Pesantren menyatakan bahwa metode uswah sangat penting dalam membina akhlak santri. Dengan melihat dan merasakan langsung contoh perilaku baik, santri

 $<sup>^{27}\</sup>mathrm{Muhammad}$ Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

lebih mudah memahami dan menerapkan nilai-nilai akhlak dalam kehidupan mereka. Kami juga menciptakan lingkungan yang mendukung, di mana nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan kepedulian dijunjung tinggi. Dalam jangka panjang, santri yang belajar melalui keteladanan ini cenderung memiliki karakter yang kuat dan siap menghadapi berbagai tantangan dengan akhlak yang baik. Kami melihat perubahan positif pada santri, mereka menjadi lebih disiplin, jujur, dan bertanggung jawab dalam berbagai aspek kehidupan.<sup>28</sup>

Hal yang sama diungkapkan oleh Santri Muhammad Aldza Basri yang menyatakan bahwa di pesantren ini, ustadz dan pembina kami sangat berperan dalam membina maupun membentuk akhlak kami dengan menjadi contoh langsung. Mereka selalu menunjukkan perilaku yang baik dan sesuai dengan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, mereka selalu jujur dalam berbicara, tepat waktu dalam menjalankan ibadah, dan selalu peduli serta membantu kami dalam segala hal. Kami melihat langsung bagaimana mereka bersikap, dan ini membuat kami termotivasi untuk meniru mereka.<sup>29</sup>

Selanjutnya ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida selaku pembina menyatakan bahwa sebagai pembina, selalu berusaha menjadi contoh nyata dalam segala hal. Misalnya, kami menunjukkan kejujuran dalam setiap perkataan dan tindakan, kedisiplinan dalam menjalankan ibadah dan tugas, serta sikap peduli dan empati terhadap sesama. Santri melihat bagaimana kami berperilaku dan berinteraksi setiap hari, sehingga mereka dapat meniru dan menginternalisasi nilai-nilai positif tersebut.<sup>30</sup>

Respon santri Zahra Syasa Khairunnisa Anwar yang menyatakan bahwa dengan melihat dan merasakan langsung teladan yang baik dari ustadz dan ustadzah pembina membuat kami lebih mudah memahami dan menerapkan nilai-nilai akhlak dalam kehidupan kami. Kami belajar tentang pentingnya kejujuran, tanggung jawab, dan kepedulian tidak hanya melalui pelajaran, tetapi juga dari tindakan nyata sehari-hari. Metode teladan ini membantu kami membentuk karakter yang kuat dan berakhlak baik, karena kami tidak hanya mendengar tentang nilai-nilai tersebut, tetapi juga melihat bagaimana nilai-nilai tersebut diterapkan dalam kehidupan nyata.<sup>31</sup>

Mengenai beberapa hasil wawancara di atas dapat dipahami bahwa metode dakwah uswah atau teladan dapat memberikan efek kepada santri, karena apa yang dilihat oleh santri dapat menjadi motivasi bagi santri untuk

 $^{29}\mathrm{Muhammad}$  Aldza Basri, (15 Tahun), Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Nur Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Zahra Syasa Khairunnisa Anwar, (14 Tahun), Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

ditiru. Sehingga ketika ustadz/ustadzah melakukan perbuatan yang baik seperti shalat tepat waktu, mengaji dan sebagainya, santri akan cenderung mengikutinya. Oleh karena itu, pendidik baik itu ustadz/ustdzah pembina, hendaknya selalu memberikan teladan yang baik kepada santri, sehingga dakwah teladan yang diberikan kepada santri dapat diikuti oleh santri.

Metode dakwah yang dilakukan oleh ustadz/ustadzah maupun pembina santri berupa keteladanan, diharapkan dapat di implementasikan dalam kehidupan sehari-harinya, baik di lingkungan pesantren maupun di luar lingkungan pesantren. Sehingga ia juga nantinya dapat menjadi contoh yang baik bagi teman-temannya di luar lingkungan pesantren. Sebab, banyak orang beranggapan bahwa orang menempuh Pendidikan di Pesantren pasti akan memiliki akhlak yang baik, sebab menurut mereka, santri sudah diberikan pembinaan dan pembekalan di Pesantrennya.

#### b. Aspek Akidah

Aspek akidah dalam Islam merujuk pada keyakinan dan keimanan dasar yang harus diyakini oleh setiap Muslim. Akidah merupakan fondasi dari semua ajaran Islam dan mencakup kepercayaan kepada Allah, malaikat, kitab-kitab, rasul-rasul, hari kiamat, dan takdir baik maupun buruk. Akidah menuntut keyakinan yang kuat dan kokoh terhadap prinsip-prinsip tersebut, serta mempengaruhi cara seseorang berperilaku dan menjalani kehidupannya sehari-hari.

Secara lebih mendetail, akidah meliputi tauhid (keesaan Allah), yang menegaskan bahwa Allah adalah satu-satunya Tuhan yang berhak disembah, tidak ada sekutu bagi-Nya. Akidah juga mencakup kepercayaan kepada malaikat sebagai makhluk yang menjalankan perintah Allah, kitab-kitab Allah yang diturunkan kepada para nabi untuk membimbing umat manusia, serta

para rasul yang diutus untuk menyampaikan wahyu dan petunjuk. Selain itu, akidah meliputi iman kepada hari kiamat, dimana setiap manusia akan dibangkitkan dan diadili berdasarkan amal perbuatannya, serta keyakinan kepada takdir Allah, bahwa segala sesuatu yang terjadi baik maupun buruk, telah ditentukan oleh-Nya.

Memahami dan menginternalisasi aspek akidah adalah hal yang sangat penting bagi setiap Muslim, karena akidah yang kuat akan membentuk pandangan hidup yang benar dan memandu setiap tindakan sesuai dengan ajaran Islam. Akidah yang kokoh juga memberikan ketenangan batin dan keyakinan dalam menghadapi berbagai cobaan hidup, karena seorang Muslim yang berakidah kuat meyakini bahwa segala sesuatu yang terjadi adalah bagian dari rencana Allah yang Maha Bijaksana.

Menurut ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida selaku pembina di Pesantren menyatakan bahwa sebagai pembina di Pesantren kami sangat menekankan pentingnya pembentukan akidah yang kuat pada santri. Metode uswah atau keteladanan salah satu metode yang kami lakukan. Sebagai pembina, kami berusaha menjadi contoh nyata dalam menunjukkan keyakinan yang kokoh dan konsisten terhadap ajaran Islam. Misalnya, kami menunjukkan ketekunan dalam beribadah, seperti sholat tepat waktu, berdoa dengan khusyuk, dan menunjukkan sikap tawakkal dalam setiap tindakan. Selain itu, ketika adzan sudah berkumandang atau bahkan sebelum adzan kita sebagai pembina harus lebih dahulu bersiap-siap ke masjid untuk shalat, jangan menunggu sampai adzannya selesai. Dengan melihat dan meniru kami, santri belajar untuk menanamkan keyakinan yang kuat kepada Allah dan prinsip-prinsip tauhid.<sup>32</sup>

Menurut ustadzah Nur Azizah Yunus mengungkapkan bahwa untuk memberikan contoh atau teladan pada santri dalam hal akidah, kita tidak hanya mencontohkan yang wajib saja, tetapi kita juga mencontohkan yang sunnah seperti shalat tahajjud, dhuha, shalat sunnah rawatib dan shalat sunnah lainnya. Sehingga mereka tidak terbebani jika dibangunkan oleh pembina untuk shalat tahajjud karena sudah ada contoh atau teladan bagi mereka di Pondok Pesantren.<sup>33</sup>

Menurut ustadzah Darmiah Awaliyah, kalau santri baru masuk itu, kalau dikasi bangun shalat tahajjud biasa susah bangunnya karena belum

 $^{33}\mathrm{Nur}$  Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

\_

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

terbiasa, tetapi setelah melihat situasi dan kondisi di Pesantren termasuk contoh atau teladan yang dilakukan oleh pembinanya, ketika dikasi bangun shalat tidak merasa beratmi bahkan tidak merasa terbebani, bahkan ada santri yang bangun sendiri karena sudah terbiasa.<sup>34</sup>

Menurut santri Zahra Syasa Khairunnisa Anwar menyatakan bahwa terkadang saya malas untuk bangun shalat tahajjud, karena masa sementara enak-enaknya tidur orang dikasi bangunki. Tetapi itu sudah jadi patokan bagi kami, para pembina selalu menjadi teladan dalam hal apapun termasuk aspek akidah ini. Sehingga dengan menjalankannya, kami dalam keadaan ikhlas bukan karena terpaksa.<sup>35</sup>

Respon santri Nacita Niswah di pesantren ini, pembentukan akidah sangat ditekankan melalui keteladanan yang diberikan oleh ustadz dan ustadzah pembina. Mereka selalu menunjukkan keyakinan yang kuat kepada Allah dalam setiap tindakan mereka. Misalnya, mereka selalu tepat waktu dalam melaksanakan sholat, berdoa dengan khusyuk, dan menunjukkan sikap tawakkal serta kesabaran dalam menghadapi masalah. Melihat mereka berperilaku seperti itu membuat kami, para santri, termotivasi untuk meniru dan menerapkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan kami sehari-hari. 36

Menurut santri Muhammad Said kami melihat langsung contoh-contoh keteladanan dari ustadz dan ustadzah pembina dalam berbagai kegiatan, baik dalam kelas maupun di luar kelas. Mereka sering bercerita tentang kisah-kisah para nabi dan sahabat yang penuh dengan pelajaran tentang keimanan dan ketakwaan. Selain itu, ketika kami menghadapi kesulitan, pembina selalu mengingatkan kami untuk bersabar dan berdoa, serta menunjukkan sikap tenang dan yakin bahwa Allah akan memberikan jalan keluar. Dengan demikian, kami belajar bagaimana menginternalisasi ajaran akidah dan menerapkannya dalam kehidupan nyata.<sup>37</sup>

Lebih lanjut ustadz Muhammad Syahran dengan meneladani ustadz/ustadzah, santri belajar mengimplementasikan ajaran akidah dengan baik, sehingga mereka tidak hanya memahami konsep-konsep keimanan secara teoretis ataupun secara lisan saja, tetapi juga menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini kemudian membantu para santri/santriwati untuk menjadi pribadi yang berakhlak mulia dan beriman kuat.<sup>38</sup>

Respon santri Muhammad Aldza Basri menyatakan bahwa dengan melihat dan meniru teladan dari ustadz dan ustadzah pembina, kami menjadi lebih yakin dan teguh dalam keyakinan kepada Allah. Kami belajar untuk selalu mengutamakan Allah dalam segala hal, menjalankan ibadah dengan

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Darmilah Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

 $<sup>^{35}</sup>$ Zahra Syasa Khairunnisa Anwar, (14 Tahun), Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Nacita Niswah, (14 Tahun), Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

 $<sup>^{37}</sup>$ Muhammad Said, (15 Tahun), Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

 $<sup>^{38}\</sup>mathrm{Muhammad}$  Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

lebih khusyuk, dan menghadapi setiap cobaan dengan sikap tawakkal. Metode teladan ini membantu kami mengembangkan akidah yang kuat dan konsisten, sehingga kami lebih siap menghadapi tantangan hidup dengan keyakinan penuh kepada ajaran Islam, semoga apa yang kami ikhtiarkan mendapat ridho dari Allah swt.<sup>39</sup>

Berdasarkan hasil wawancara di atas dapat dipahami bahwa aspek akidah santri di pesantren menggunakan metode uswah atau teladan adalah pendekatan yang menekankan keteladanan pembina dalam memperkuat keyakinan dan keimanan santri. Ustadz maupun ustadzah menunjukkan keteladanan dalam keyakinan yang kuat dan konsisten terhadap ajaran Islam, yang terlihat dalam keseharian mereka, seperti ketekunan dalam menjalankan ibadah, keikhlasan dalam beramal, dan keteguhan dalam berpegang pada prinsip-prinsip tauhid. Dengan melihat ustadz/ustadzah yang selalu mengutamakan Allah dalam segala hal, santri belajar untuk menguatkan akidah mereka dan menempatkan Allah sebagai pusat kehidupan.

Selain itu, pembina juga memperlihatkan bagaimana menghadapi berbagai tantangan dan cobaan dengan keyakinan yang kuat. Mereka memberikan contoh bagaimana bersabar dan berserah diri kepada Allah dalam situasi sulit. Misalnya, ketika menghadapi masalah, ustadz/ustadzah tetap tenang, berdoa, dan menunjukkan sikap tawakkal (berserah diri) yang mendalam. Santri yang mengamati dan meniru sikap ini akan belajar bahwa keyakinan yang kokoh dan keimanan yang kuat adalah landasan penting dalam menghadapi kehidupan, mengajarkan mereka untuk tetap teguh dalam iman meskipun menghadapi kesulitan.

Lebih lanjut pembina tidak hanya mengajarkan akidah secara teoretis, tetapi juga menunjukkan bagaimana akidah tersebut diterapkan dalam kehidupan nyata. Keteladanan mereka dalam berakidah memberikan santri

\_

 $<sup>^{39}\</sup>mathrm{Muhammad}$  Aldza Basri, (15 Tahun), Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

pemahaman yang lebih mendalam tentang pentingnya iman dan tauhid dalam Islam. Melalui pengamatan dan interaksi sehari-hari, santri belajar untuk memperkuat keyakinan mereka, menginternalisasi ajaran-ajaran akidah, dan mengembangkan keimanan yang kokoh dan konsisten. Hal ini membentuk santri menjadi individu yang tidak hanya berilmu tetapi juga memiliki keimanan yang kuat, yang mampu menjalani kehidupan dengan keyakinan penuh terhadap ajaran Islam.

# c. Aspek Ibadah

Ibadah dalam konteks Islam, merupakan bentuk pengabdian dan ketaatan yang ditujukan kepada Allah SWT. Ibadah mencakup segala tindakan yang dilakukan dengan niat untuk mendapatkan keridhaan Allah. Ibadah tidak hanya terbatas pada ritual keagamaan seperti shalat, puasa, zakat, dan haji, tetapi juga mencakup segala aspek kehidupan sehari-hari yang dilakukan dengan tujuan untuk mendekatkan diri kepada Allah. Misalnya, bekerja dengan jujur, menolong sesama, dan menjaga lingkungan juga dianggap sebagai bentuk ibadah jika dilakukan dengan niat yang ikhlas.

Sebagai contoh atau teladan pada aspek ibadah, para pembina tidak hanya sekedar memberikan teori saja, tetapi juga memberikan pembuktian dalam bentuk tindakan yang konkret yang dapat dilihat secara langsung oleh santri maupun secara tidak langsung.

Menurut Darmilah Awaliyah mengatakan bahwa kita sebagai pembina tidak hanya memberikan teori saja kepada santri, tetapi kita juga memberikan tindakan yang nyata sebagai contoh atau teladan bagi santri. Misalnya kita memperlihatkan diri ketika bekerja harus dengan kejujuran, karena dengan kejujuran kita bisa mendapatkan kepercayaan dari orang lain. Kejujuran juga dapat menjadi landasan dalam membentuk karakter dan berakhlak mulia, yang nantinya akan menjadi teladan bagi santri. 40

Selanjutnya, Ustadzah Hifni Fariza Abdillah menyatakan bahwa salah satu yang menjadi teladan pada aspek ibadah yaitu menjaga lingkungan

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Darmilah Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

sekitar. Dalam hal ini, kita sebagai guru sebelum menuyuruh atau menggerakkan santri untuk membersihkan, kita harus lebih dulu turun di lapangan maupun di kelas untuk memungut sampah yang berserakan, karena dengan itu biasanya para santri/santriwati memiliki rasa tidak enak ketika melihat guru maupun pembinanya yang memungut sampah duluan.<sup>41</sup>

Dalam Islam, ibadah dibagi menjadi dua kategori utama: ibadah mahdhah dan ibadah ghairu mahdhah. Ibadah mahdhah adalah ibadah yang tata cara dan waktunya sudah ditentukan oleh syariat Islam, seperti shalat, puasa, zakat, dan haji. Sedangkan ibadah ghairu mahdhah adalah segala bentuk perbuatan baik yang tidak memiliki tata cara khusus, tetapi dilakukan dengan niat yang tulus untuk mendapatkan ridha Allah. Contohnya adalah bekerja dengan tekun, berbuat baik kepada sesama, dan mendidik anak dengan baik.

Ibadah memiliki tujuan utama untuk memperkuat hubungan antara manusia dengan Allah dan antara manusia dengan sesamanya. Melalui ibadah, seorang muslim diharapkan dapat mencapai kedamaian batin, kebahagiaan, dan ketenangan hidup. Selain itu, ibadah juga berperan dalam membentuk karakter dan akhlak yang baik, serta mempererat hubungan sosial di antara umat manusia. Dengan menjalankan ibadah, seorang muslim diharapkan dapat menjadi pribadi yang lebih baik, baik dari segi spiritual maupun sosial.

Ibadah memiliki peranan yang sangat penting dalam kehidupan santri dan santriwati, terutama dalam pembentukan karakter dan pembinan akhlak mereka. Sebagai seorang santri, ibadah merupakan salah satu aspek utama yang diajarkan oleh ustadz maupun ustadzah dalam pendidikan di pesantren. Melalui ibadah, santri diajarkan untuk memiliki disiplin dan ketaatan yang tinggi kepada Allah SWT. Misalnya, dengan melaksanakan shalat lima waktu

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Hifni Fariza Abdillah, (29 Tahun), Guru Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

secara tepat waktu, santri belajar untuk menghargai waktu dan disiplin dalam menjalankan kewajiban agama.

Selain itu, ibadah juga membantu santri dalam memperkuat iman dan taqwa kepada Allah. Dengan menjalankan berbagai bentuk ibadah seperti shalat, puasa, dan membaca Alqur'an, santri dapat mendekatkan diri kepada Allah dan memperdalam pemahaman mereka tentang ajaran Islam. Ini sangat penting dalam membentuk kepribadian yang kuat, serta membangun rasa tanggung jawab yang tinggi terhadap diri sendiri dan masyarakat. Pembina berperan sebagai pembimbing yang mengarahkan santri untuk memahami esensi dari setiap ibadah yang dilakukan, bukan hanya sebatas rutinitas, tetapi juga sebagai sarana untuk mencapai kedekatan spiritual dengan Allah.

Lebih jauh, ibadah yang diajarkan oleh pembina di pesantren juga memiliki dampak sosial yang positif. Ibadah seperti zakat dan sedekah mengajarkan santri tentang pentingnya berbagi dan peduli terhadap sesama. Ini membantu membangun karakter yang dermawan dan empati dalam diri santri, yang nantinya diharapkan dapat membawa kebaikan dalam masyarakat. Dengan demikian, ibadah bukan hanya berfungsi sebagai kewajiban agama, tetapi juga sebagai alat untuk membentuk generasi muda yang berakhlak mulia, disiplin, dan memiliki kepedulian sosial yang tinggi.

Metode uswah atau teladan adalah salah satu cara efektif yang digunakan oleh ustadz dan ustadzah dalam berdakwah kepada santri dan santriwati mengenai ibadah. Dalam metode ini, ustadz dan ustadzah menjadi contoh langsung dalam melaksanakan ibadah sehari-hari. Dengan memberikan teladan yang baik, mereka menunjukkan kepada santri bagaimana menjalankan ibadah dengan benar dan ikhlas.

Seperti yang diungkapkan oleh ustadz Hakim yang menyatakan bahwa ustadz dan ustadzah selalu melaksanakan shalat tepat waktu, membaca Alqur'an, dan juga berpuasa. Santri yang melihat dan mengamati perilaku ini

akan merasa terinspirasi dan termotivasi untuk mengikuti jejak mereka. Sehingga hal tersebut dapat semakin memperkuat iman santri dan semakin rajin menjalankan ibadah seperti shalat tepat waktu, mengerjakan shalat sunnah dan selalu mengerjakan kebajikan.<sup>42</sup>

Respon santri Zahra Syasa Khairunnisa Anwar yang menyatakan bahwa keteladanan dari para pembina membuat kami selalu termotivasi untuk mengerjakan kebaikan dan ibadah khususnya ibadah wajib. Mereka selalu menjadi contoh bagi kami dalam melakukan hal apapun termasuk ibadah. Dan ini juga tidak hanya dilakukan di lingkungan Pesantren saja tetapi juga dilakukan di luar pesantren seperti lingkungan keluarga dan sosial kami. 43

Menurut santri Nacita Niswah yang menyatakan bahwa selain memberikan contoh langsung, ustadz dan ustadzah juga sering kali menjelaskan hikmah dan manfaat dari setiap ibadah yang dilakukan. Mereka tidak hanya menunjukkan cara melaksanakan ibadah, tetapi juga memberikan pemahaman yang mendalam mengenai pentingnya ibadah dalam kehidupan seorang muslim. Misalnya, mereka bisa menjelaskan bagaimana shalat dapat mendisiplinkan diri dan memperkuat hubungan dengan Allah, atau bagaimana berpuasa dapat mengajarkan kesabaran dan empati terhadap orang yang kurang beruntung. Dengan memahami alasan dan manfaat di balik ibadah, santri akan lebih termotivasi untuk menjalankannya dengan sungguhsungguh. 44

Menurut pembina Muhammad Rezky Pratama Lahida yang menyatakan bahwa kami senantiasa menggunakan metode uswah dengan melibatkan santri dalam berbagai kegiatan ibadah secara bersama-sama. Misalnya, mereka bisa mengajak santri untuk melaksanakan shalat berjamaah, tadarrus Alqur'an, atau kegiatan sosial seperti membagikan sedekah. Dengan melibatkan santri secara aktif dalam kegiatan ibadah, ustadz dan ustadzah menciptakan lingkungan yang kondusif untuk belajar dan beribadah. Hal ini tidak hanya memperkuat kebersamaan dan rasa solidaritas di antara santri, tetapi juga membantu mereka untuk lebih memahami dan merasakan keindahan dalam beribadah. Metode uswah ini, dengan kombinasi antara penjelasan yang mendalam, dan partisipasi aktif, menjadikan dakwah tentang ibadah lebih efektif dan bermakna bagi santri.<sup>45</sup>

Berdasarkan beberapa hasil wawancara dengan informan penelitian, dapat diketahui bahwa keteladanan ini penting dalam perkembangan

-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Hakim, (28 Tahun), Guru Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 18 Mei 2024

 $<sup>^{43}{\</sup>rm Zahra}$ Syasa Khairunnisa Anwar, (14 Tahun), Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Nacita Niswah, (14 Tahun), Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

 $<sup>^{45}\</sup>mathrm{Muhammad}$  Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

santri/santriwati di Pesantren, sebab dengan keteladanan diberikan oleh pembina, maka para santri juga akan termotivasi untuk melakukannya.

Apabila para ustadz/ustadzah yang memberikan contoh mengerjakan ibadah seperti shalat lima waktu tepat waktu maka santri tersebut juga akan cenderung mengikutinya, hal ini juga berlaku ibadah yang lain seperti sunnah tahajjud, dhuha dan salat sunnah lainnya. Tetapi ketika para pembina tidak memberikan contoh yang baik maka hasil dari para santri juga tidak baik. Oleh karena itu, sangatlah penting metode dakwah uswah atau keteladanan ini, karena dapat memberikan dorongan atau motivasi bagi santri untuk mengerjakannya.

# 2. Metode Halagah

Metode halaqah salah satu metode pembelajaran yang digunakan di Pondok Pesantren. Kata "halaqah" berasal dari bahasa Arab yang berarti lingkaran, merujuk pada bentuk fisik pertemuan dimana peserta duduk melingkar di sekitar seorang guru atau pemimpin diskusi. Metode ini bertujuan untuk menciptakan lingkungan belajar yang interaktif dan kolaboratif, di mana setiap peserta memiliki kesempatan untuk berpartisipasi secara aktif dalam diskusi dan bertukar pikiran.

Umumnya, halaqah dimulai dengan pengantar dari pemimpin diskusi yang memberikan penjelasan mengenai topik yang akan dibahas. Setelah itu, peserta diberi kesempatan untuk mengajukan pertanyaan, menyampaikan pendapat, dan berdiskusi satu sama lain. Hal ini memungkinkan terjadinya pertukaran ilmu secara langsung dan dinamis, serta membantu peserta dalam memahami materi dengan lebih mendalam. Selain itu, metode halaqah juga sering kali mencakup kegiatan seperti tadarus Alqur'an, kajian hadits, serta diskusi mengenai isu-isu kontemporer dalam perspektif Islam.

Salah satu keunggulan metode *halaqah* adalah kemampuannya untuk membangun rasa kebersamaan dan solidaritas di antara peserta. Karena diskusi dilakukan secara terbuka dan partisipatif, peserta dapat saling mengenal dan menghargai pandangan satu sama lain. Metode ini juga mendorong pengembangan keterampilan komunikasi dan berpikir kritis, karena peserta ditantang untuk menyampaikan argumen dan mempertahankan pendapat mereka secara logis dan terstruktur.

Lebih lanjut metode halaqah ini merupakan pendekatan pembelajaran yang penting dalam konteks pendidikan Islam. Dengan mengedepankan interaksi dan partisipasi aktif, halaqah tidak hanya membantu peserta dalam memahami materi secara mendalam, tetapi juga membangun karakter dan keterampilan sosial yang penting dalam kehidupan bermasyarakat.

Menurut ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida menjelaskan bahwa metode halaqah telah menjadi bagian integral dari sistem pembelajaran di pesantren sejak lama. Ia menyatakan, "Halaqah di sini bukan hanya sekadar metode mengajar, tetapi juga tradisi yang diwariskan dari generasi ke generasi." Ustadzah Darmilah Awaliyah kemudian menjelaskan secara rinci bagaimana sesi halaqah biasanya dimulai. Setiap pagi setelah shalat Subuh, para santri berkumpul di aula utama pondok pesantren dan duduk melingkar di atas tikar yang sudah disiapkan. "Kami memulai dengan membaca surah Al-Fatihah bersama-sama, diikuti dengan doa memohon keberkahan ilmu," ujarnya sambil tersenyum.

Lebih lanjut ustadz Muhammad Syahran memperkenalkan topik yang akan dibahas hari itu, yang bisa berkisar dari tafsir Alqur'an, hadis, hingga isu-isu kontemporer yang relevan dengan kehidupan para santri. "Misalnya, minggu lalu kami membahas tentang etika dalam menggunakan media sosial, sebuah topik yang sangat dekat dengan kehidupan anak-anak muda saat ini.

Menurut Ustadz Muhammad Syahran menyatakan bahwa menekankan pentingnya partisipasi aktif dari para santri. "Setiap santri didorong untuk

<sup>47</sup>Darmilah Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

bertanya dan menyampaikan pendapat mereka," katanya. Ia menjelaskan bahwa metode ini bukan hanya tentang menyampaikan ilmu, tetapi juga membangun kemampuan berpikir kritis dan keberanian berbicara di depan umum. "Kami ingin para santri merasa nyaman untuk berbicara dan berdiskusi, karena itu adalah bagian dari pembinaan maupun pembentukan karakter mereka," tegasnya. Menurutnya, sesi halaqah sering kali diwarnai dengan diskusi yang hidup dan penuh semangat, di mana setiap santri bebas mengemukakan pandangannya tanpa takut dihakimi.<sup>48</sup>

Ustadz Hakim juga menggambarkan bagaimana suasana kekeluargaan yang terbangun melalui metode halaqah sangat penting. "Kami semua di sini adalah keluarga besar," katanya dengan penuh kebanggaan. Ia menuturkan bahwa ikatan yang terjalin di antara santri dan pengajar tidak hanya memperkuat proses belajar mengajar, tetapi juga menumbuhkan rasa saling percaya dan hormat. "Santri tidak hanya melihat kami sebagai pengajar, tetapi juga sebagai orang tua dan sahabat mereka," tambahnya. Ustadz Hakim mengakhiri wawancara dengan menyatakan harapannya bahwa metode halaqah ini dapat terus dilestarikan dan dikembangkan, karena ia percaya bahwa metode ini tidak hanya efektif dalam menyampaikan ilmu, tetapi juga dalam membentuk karakter dan kepribadian santri yang kuat dan berakhlak mulia.<sup>49</sup>

Berdasarkan hasil wawancara di atas dapat dipahami bahwa mengenai penerapan metode halaqah di Pondok Pesantren Darul Mahfudz menggambarkan sebuah sistem pembelajaran yang tidak hanya berfokus pada transfer ilmu, tetapi juga pada pembinaan maupun pembentukan karakter dan pengembangan keterampilan sosial para santri. Metode halaqah, yang dilakukan setiap pagi setelah shalat Subuh, mencerminkan sebuah tradisi yang mendalam dan berakar kuat dalam budaya pesantren. Dengan dimulai dari pembacaan surah Al-Fatihah dan doa bersama, sesi ini membuat suasana yang penuh keberkahan. Topik yang dibahas dalam halaqah sangat beragam, mencakup tafsir Alqur'an, hadis, hingga isu-isu kontemporer seperti etika penggunaan media sosial, yang menunjukkan keterkaitan metode ini terhadap perkembangan zaman.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Muhammad Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Hakim, (28 Tahun), Guru Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 18 Mei 2024

Metode *halaqah* di pesantren merupakan pendekatan yang efektif dalam membina akhlak santri melalui pembelajaran yang terstruktur namun bersifat personal.

Menurut Muhammad Syahran, salah satu contoh penerapan metode ini adalah Ketika pembina duduk bersama santri dalam lingkaran kecil, dimana materi tentang akhlak mulia, seperti kejujuran, amanah, dan kesederhanaan, diajarkan secara langsung. Santri tidak hanya mendengar penjelasan, tetapi juga diajak berdiskusi, menanyakan hal-hal yang belum dipahami, dan mengaitkan materi dengan pengalaman sehari-hari mereka. Jadi sebelum kami pembina atau ustadz yang membawakan materi kepada santri, kami mempersiapkan materi yang cocok dibahas, serta menyambungkan yang relevan pada zaman Rasulullah saw dan zaman sekarang ini. Sehingga mereka ada pembandingan dan pembelajaran yang didapatkan oleh santri. 50

Seperti yang diungkapkan oleh ustadzah Nur Azizah Yunus bahwa pembina di Pondok Pesantren Darul Mahfudz sering kali memberikan contoh nyata dari kehidupan Rasulullah atau sahabat-sahabatnya, bagaimana mereka menerapkan akhlak mulia dalam situasi yang sulit. Misalnya, saat membahas akhlak sabar, pembina dapat menceritakan bagaimana Rasulullah menghadapi ejekan dan hinaan dengan kesabaran tanpa membalasnya dengan keburukan. Santri diajak untuk merenungkan cerita tersebut dan mempertimbangkan bagaimana mereka bisa mengaplikasikannya dalam kehidupan di pesantren maupun di luar pesantren.<sup>51</sup>

Selanjutnya ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida menyatakan bahwa metode halaqah dapat memperkuat rasa kebersamaan dan persaudaraan di antara santri. Dalam lingkaran halaqah, mereka saling mendukung untuk menerapkan akhlak yang baik. Misalnya, jika ada salah satu santri yang melakukan kesalahan, rekan-rekannya dapat dengan lembut mengingatkan dan memberikan nasihat, sehingga pembinaan akhlak tidak hanya menjadi tanggung jawab ustadz, tetapi juga lingkungan sosial santri.<sup>52</sup>

Partisipasi aktif santri menjadi inti dari metode halaqah di Pondok Pesantren. Pembina pesantren menekankan bahwa setiap santri didorong untuk bertanya dan menyampaikan pendapat mereka, sebuah pendekatan yang bertujuan untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan keberanian berbicara di depan umum. Diskusi yang hidup dan penuh semangat

 $^{51}\mathrm{Nur}$  Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

\_

 $<sup>^{50}\</sup>mathrm{Muhammad}$  Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

selama sesi halaqah mencerminkan lingkungan belajar yang dinamis dan inklusif, dimana setiap santri merasa dihargai dan didengar. Hal ini tidak hanya memperkaya proses pembelajaran tetapi juga membangun rasa percaya diri dan kemampuan berargumen yang logis.

Penerapan metode halaqah ini juga membuat suasana kekeluargaan yang terjalin melalui metode halaqah menjadi aspek penting yang disoroti oleh pembina pesantren. Hubungan yang erat antara santri dan pengajar menciptakan ikatan emosional yang kuat, yang memperkuat rasa saling percaya dan hormat. Pengajar tidak hanya berperan sebagai sumber ilmu, tetapi juga sebagai figur orang tua dan sahabat bagi para santri. Hal ini menumbuhkan lingkungan yang suportif dan penuh kasih sayang, di mana santri merasa aman dan nyaman untuk mengekspresikan diri dan mengembangkan potensi mereka sepenuhnya.

Metode halaqah di Pondok Pesantren menunjukkan efektivitasnya dalam menciptakan lingkungan belajar yang tidak hanya menyampaikan pengetahuan tetapi juga membina ataupun membentuk karakter dan keterampilan sosial santri. Dengan pendekatan yang partisipatif dan inklusif, metode ini berhasil membangun kemampuan berpikir kritis, keberanian berbicara, dan rasa kebersamaan yang kuat. Para pembina pesantren menyatakan harapannya agar metode ini terus dilestarikan dan dikembangkan, karena ia percaya bahwa halaqah memiliki peran yang penting dalam membentuk generasi santri yang berakhlak mulia dan siap menghadapi tantangan zaman.

# 3. Metode *Muhadharah*

Metode *muhadharah* salah satu metode pembelajaran yang digunakan di pondok pesantren Darul Mahfudz. Metode *muhadharah* sering digunakan

untuk membina akhlak santri melalui latihan berpidato atau ceramah. Dalam kegiatan ini, santri diberikan kesempatan untuk menyampaikan ceramah. Dengan ini, santri tidak hanya melatih kemampuan berbicara di depan umum, tetapi juga memperdalam pemahaman mereka tentang nilai-nilai akhlak yang diajarkan Islam. Dalam proses muhadharah ini, terlebih dahulu santri memilih topik untuk persiapan ceramah, kemudian santri harus melakukan kajian mendalam terhadap tema yang akan mereka sampaikan, mencari dalil-dalil, serta merangkai pesan yang bisa memotivasi rekan-rekan mereka untuk berakhlak lebih baik, selanjutnya tampil didepan ustadz/ustadzah dan para santri.

Contoh lain dari penerapan muhadharah dalam pembinaan akhlak adalah saat santri diberikan tema spesifik tentang bagaimana menghindari perilaku buruk, seperti membicarakan keburukan orang lain ataupun berkata kasar. Dalam ceramahnya, santri akan membahas dampak negatif dari perilaku tersebut, baik dari segi agama maupun sosial, dan mendorong rekan-rekannya untuk menjaga lisan. Santri yang berceramah ini akan berusaha memberi contoh nyata yang bisa diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari di pesantren, seperti mengajak teman-teman untuk saling menegur jika ada yang mulai membicarakan keburukan orang lain.

Selain itu, melalui umpan balik dari ustadz/ustadzah dan teman-teman setelah muhadharah, santri dapat belajar memperbaiki diri. Ketika ada kekurangan dalam cara penyampaian atau dalam pemahaman terkait tema yang disampaikan, mereka akan diberikan masukan yang membangun. Dengan demikian, metode muhadharah tidak hanya membina akhlak melalui penyampaian materi, tetapi juga melalui proses pembelajaran dari kritik dan

masukan yang diterima, sehingga santri tumbuh menjadi pribadi yang lebih baik secara keseluruhan.

Metode ini memiliki karakteristik unik yang membedakannya dari metode pembelajaran lain. Menurut ustadz Hakim selaku tenaga pengajar di Pondok Pesantren Darul Mahfudz yang menyatakan bahwa:

Banyak sebenarnya santri ini yang malu-malu kalau disuruh ceramah, bahkan ada juga yang saling tunjuk dengan temannya. Padahal saya pikir ini kesempatan bagi setiap santri untuk belajar agar nantinya kalau keluar lingkungan pesantren mereka bisa mengaplikasikannya, seperti jadi khatib maupun jadi penceramah di bulan suci ramadhan.<sup>53</sup>

Menurut ustadz Muhammad Syahran yang menyatakan bahwa sebelum santri atau santriwati disuruh tampil di depan temannya, para santri terlebih dahulu disuruh meny<mark>iapk</mark>an materinya sendiri, baik itu tema maupun judul ceramah yang akan ia bawakan. Dengan tujuan, materi yang dibawakan itu dapat lebih dikuasai serta lebih percaya diri pada saat tampil ceramah di depan temannya.<sup>54</sup>

Seperti yang diungkapkan juga oleh Muhammad Rezky Pratama Lahida pembina santri pondok pesantren Darul Mahfudz yang menyatakan bahwa:

Memang, setiap sabtu dan minggu kita memberikan kesempatan kepada santri untuk mengembangkan kemampuan mereka seperti kemampuan dalam berpidato dan bercermah. Kami memiliki keyakinan bahwa para santri memiliki kemampuan dalam hal itu, tetapi mereka tidak percaya diri dan takut salah. Oleh karena itu, kita memakai metode muhadharah ini, dengan tujuan untuk memberikan kesempatan kepada santri untuk mengembangkan kemampuan mereka.<sup>55</sup>

Sesuai yang diungkapkan oleh santri Muhammad Said yang mengungkapkan bahwa:

Pembina santri selalu memberikan kami peluang untuk bisa mengembangkan dan mengasah kemampuan kami dalam bercermaah termasuk saya sendiri. Yang tadinya saya merasa tidak percaya diri

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Hakim, (28 Tahun), Guru Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 18 Mei 2024

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Muhammad Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

untuk tampil didepan banyak banyak orang, tapi para pembina selalu memberikan kami motivasi agar bisa selalu tampil di depan umum.<sup>56</sup>

Muhadharah ini salah satu metode yang digunakan di Pondok Pesantren Darul Mahfudz dimana santri diberikan kesempatan dan dibiasakan untuk berbicara di depan umum. Mereka menyampaikan materi yang telah dipelajari, baik berupa ceramah agama, pidato motivasi, atau presentasi tentang topik tertentu. Metode ini bertujuan untuk melatih kemampuan berbicara, meningkatkan rasa percaya diri, dan memperdalam pemahaman materi yang telah dipelajari.

Tujuan utama dari metode *muhadharah* yakni untuk mengembangkan keterampilan komunikasi santri dan meningkatkan *public speaking*-nya. Dalam metode *muhadharah*, santri dituntut untuk menyampaikan ide atau materi secara jelas dan terstruktur. Selain itu, metode ini juga bertujuan untuk melatih keberanian santri dalam berbicara di depan umum, yang merupakan keterampilan penting dalam kehidupan sehari-hari. Dengan sering berlatih muhadharah, santri diharapkan mampu menyampaikan pesan dengan baik dan efektif.

Proses pelaksanaan muhadharah biasanya dimulai dengan persiapan materi oleh santri. Mereka memilih topik yang relevan dan mempersiapkan bahan ceramah atau pidato dengan baik. Setelah itu, santri akan diberikan waktu untuk menyampaikan materi di depan teman-temannya dan ustadz ataupun ustadzah. Selama penyampaian, santri akan dinilai berdasarkan kemampuan berbicara, kejelasan materi, dan cara penyampaian.

Metode muhadharah memiliki banyak manfaat. Selain meningkatkan keterampilan komunikasi, metode ini juga membantu santri untuk lebih

 $<sup>^{56}\</sup>mathrm{Muhammad}$  Said, (15 Tahun), Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

memahami materi yang dipelajari karena mereka harus mempersiapkan dan menyampaikan materi tersebut. Muhadharah juga mendorong santri untuk berpikir kritis dalam menyusun pidato atau ceramah. Selain itu, metode ini juga memperkuat hubungan sosial antar santri karena mereka saling memberikan masukan dan dukungan selama proses muhadharah.

Meskipun memiliki banyak manfaat, metode muhadharah juga memiliki tantangan. Salah satu tantangan utama adalah rasa takut atau grogi yang sering dialami santri saat berbicara di depan umum. Untuk mengatasi hal ini, diperlukan pembiasaan dan latihan yang terus-menerus. Selain itu, dukungan dari ustadz/ustadzah dan teman-teman sangat penting untuk membantu santri mengatasi rasa takut tersebut. Dengan pendekatan yang tepat, tantangan ini dapat diatasi, dan santri dapat merasakan manfaat penuh dari metode muhadharah. Dengan demikian, metode muhadharah di pondok pesantren bukan hanya melatih santri untuk berbicara di depan umum, tetapi juga memperkaya pengetahuan dan memperkuat keterampilan sosial mereka.

Ustadzah Nur Azizah Yunus menyatakan bahwa metode muhadharah adalah metode pembelajaran yang kami gunakan di pondok pesantren, di mana santri diberikan kesempatan untuk berbicara di depan umum. Mereka menyampaikan ceramah atau pidato yang berisi materi yang telah mereka pelajari. Tujuannya adalah untuk melatih keterampilan berbicara dan meningkatkan santri. rasa percaya diri Jadi, pembina melatih santri/santriwatinya untuk berbicara di depan umum atau melakukan ceramah di depan teman-temannya, agar mereka memiliki percaya diri tinggi dan dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-harinya, terutama ketika diundang menjadi penceramah atau khatib bagi laki-laki.<sup>57</sup>

Menurut ustadzah Hifni Fariza Abdillah tujuan utamanya dari metode muhadharah ini adalah untuk mengembangkan keterampilan komunikasi santri. Selain itu, kami ingin mereka lebih memahami materi pelajaran melalui proses mempersiapkan dan menyampaikan ceramah. Metode ini juga membantu mereka mengatasi rasa takut berbicara di depan umum dan membangun kepercayaan diri yang kuat.<sup>58</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Nur Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Hifni Fariza Abdillah, (29 Tahun), Guru Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

Menurut ustadz Muhammad Syahran santri/santriwati menyiapkan materi masing-masing untuk diceramahkan di depan teman-temannya. Mereka diberikan kebebasan dalam topik/judul ceramah yang akan dibawanya. Terkadang ada santri membawakan materi terkait dengan pelajaran agama atau topik penting lainnya. Setelah persiapan selesai, santri akan menyampaikan ceramah di depan ustadz/ustadzah dan temantemannya. Mereka dinilai berdasarkan kemampuan berbicara, kejelasan materi, dan cara penyampaiannya.<sup>59</sup>

Ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida menyampaikan bahwa biasanya ada santri takut atau grogi saat berbicara di depan umum, karena belum terbiasa. Oleh karena itu, dalam mengatasi hal tersebut, para pembina memberikan motivasi dan melakukan latihan secara rutin serta memberikan dukungan moral kepada santri. Sebab, dengan latihan yang konsisten dan dukungan dari ustadz/ustadzah, biasanya mereka bisa mengatasi rasa takut tersebut, sehingga santri lebih percaya diri dalam menyampaikan sebuah materi, karena dengan menyampaikan materi ceramah yang penuh yakin, mad'u juga akan gampang menerima apa yang disampaikan oleh muballigh.<sup>60</sup>

Berdasarkan hasil wawancara di atas dapat dipahami bahwa santri yang terbiasa dengan muhadharah biasanya memiliki keterampilan komunikasi yang baik, rasa percaya diri yang tinggi, dan kemampuan untuk menyampaikan ide secara jelas dan terstruktur. Keterampilan ini sangat penting, baik dalam kehidupan sehari-hari maupun dalam dunia kerja nantinya. Selain itu, muhadharah juga memperkuat pemahaman mereka terhadap materi pelajaran dan membantu mereka berpikir kritis.

Lebih lanjut peneliti memberikan argumen bahwa santri yang sering berlatih muhadharah dapat menunjukkan peningkatan signifikan dalam keterampilan komunikasi mereka. Melalui muhadharah, santri belajar untuk berbicara di depan umum dengan percaya diri. Mereka menjadi lebih terbiasa menyampaikan ide atau materi secara jelas dan terstruktur, yang merupakan keterampilan penting dalam berbagai aspek kehidupan. Peningkatan kemampuan berbicara di depan umum ini tidak hanya membantu mereka

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Muhammad Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

dalam lingkungan pondok pesantren, tetapi juga memberikan manfaat jangka panjang dalam kehidupan sosial dan profesional mereka di masa depan.

Keterampilan komunikasi yang baik dan rasa percaya diri yang tinggi adalah aset berharga yang diperoleh melalui muhadharah. Dalam kehidupan sehari-hari, kemampuan untuk berkomunikasi dengan efektif memungkinkan santri untuk berinteraksi dengan orang lain secara lebih baik, menjalin hubungan yang lebih kuat, dan menyelesaikan konflik dengan cara yang baik. Dalam dunia kerja, keterampilan ini menjadi lebih penting karena banyak pekerjaan yang membutuhkan kemampuan untuk berbicara di depan umum, mempresentasikan ide, dan bekerja dalam tim. Dengan demikian, muhadharah memberikan bekal yang sangat berguna bagi santri untuk sukses di berbagai bidang.

Selain meningkatkan keterampilan komunikasi dan kepercayaan diri, muhadharah juga memperkuat pemahaman santri terhadap materi pelajaran. Saat mempersiapkan ceramah atau pidato, santri harus mempelajari dan memahami materi dengan mendalam agar dapat menyampaikannya dengan baik. Proses ini membantu mereka untuk berpikir kritis, menghubungkan berbagai konsep, dan menemukan cara terbaik untuk menyampaikan informasi kepada audiens. Kemampuan berpikir kritis ini sangat penting tidak hanya dalam konteks akademik, tetapi juga dalam berbagai situasi kehidupan dimana kemampuan untuk mengevaluasi informasi dan membuat keputusan yang tepat sangat dibutuhkan.

# 4. Metode *Ta'widiyah* (Pembiasaan)

Metode *Ta'widiyah* dalam Pondok Pesantren Darul Mahfudz ditemukan beberapa santri yang tidak terbiasa hidup mandiri, seperti mencuci pakaian sendiri, bangun salat tahajjud berjamaah, dan terdapat juga santri yang tidak terbiasa dengan kondisi yang ada di Pesantren seperti melakukan kajian rutin, bersama pembina.

Menurut ustadzah Darmilah Awaliyah selaku pembina di Pesantren Darul Mahfudz menyatakan bahwa:

Memang banyak santri ini yang masih beradaptasi dengan lingkungan pesantren ini. Karena banyak dari mereka yang tidak terbiasa hidup dengan mandiri. Lebih lanjut, terdapat juga santri yang menangis ingin pulang, ada juga yang tidak terbiasa mencuci pakaian bahkan ada juga santri yang pura-pura sakit agar bisa pulang ke rumahnya. Tapi kami sebagai pembina santri memaklumi hal itu, tetapi kami juga akan berusaha memberikan pembinaan agar terbiasa dengan lingkungan pesantren.<sup>61</sup>

Metode Ta'widiyah atau metode pembiasaan, salah satu pendekatan yang sering digunakan oleh pembina pesantren untuk mendidik santrinya. Metode ini berfokus pada penanaman kebiasaan baik melalui rutinitas dan praktik berulang sehingga nilai-nilai tersebut menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari para santri.

Menurut ustadz Muhammad Syahran selaku pembina di Pondok Pesantren Darul Mahfudz yang mengungkapkan bahwa:

Salah satu cara utama metode Ta'widiyah dilakukan adalah melalui pembentukan rutinitas harian yang terstruktur. Mulai dari bangun pagi, shalat berjamaah, mengaji, hingga aktivitas sehari-hari seperti belajar dan bekerja, semuanya diatur dengan waktu yang konsisten. Dengan membiasakan santri untuk menjalani rutinitas yang tetap, mereka belajar disiplin dan tanggung jawab. Pembina pesantren memastikan bahwa setiap aktivitas memiliki waktu yang jelas sehingga santri terbiasa dengan keteraturan dan efisiensi dalam mengelola waktu.<sup>62</sup>

Metode Ta'widiyah menekankan pentingnya pengulangan dan konsistensi dalam praktik ibadah. Pembina pesantren mengajarkan santri untuk menjalankan ibadah seperti shalat, membaca Alqur'an, dan dzikir secara

1anggal 28 Maret 2024
62Muhammad Svahran (30 Tahur

 $<sup>^{61} \</sup>mbox{Darmilah Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, $Wawancara$ di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024$ 

 $<sup>^{62}\</sup>mathrm{Muhammad}$ Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

rutin setiap hari. Dengan pengulangan yang terus-menerus, ibadah menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan santri. Konsistensi ini membantu santri membangun ikatan spiritual yang kuat dan memperkuat iman mereka. Pembina sering kali mengawasi dan membimbing secara langsung untuk memastikan praktik ibadah dilakukan dengan benar dan penuh kesadaran.

Selain ibadah, metode Ta'widiyah juga fokus pada pembiasaan adab dan akhlak yang baik. Pembina pesantren mengajarkan santri bagaimana berperilaku sopan, menghormati sesama, dan menunjukkan sikap rendah hati. Hal ini dilakukan melalui contoh langsung dan bimbingan harian. Pembina memberikan teladan yang baik dan mengingatkan santri secara terus-menerus tentang pentingnya akhlak yang mulia dalam kehidupan sehari-hari. Dengan pembiasaan ini, santri diharapkan menjadi pribadi yang berakhlak baik dan mampu membawa nilai-nilai positif dalam interaksi sosial mereka.

Metode Ta'widiyah diterapkan baik melalui pendekatan personal maupun kolektif. Pembina sering kali memberikan perhatian khusus kepada setiap santri untuk memahami kebutuhan dan perkembangan mereka secara individu. Selain itu, kegiatan kolektif seperti pengajian, diskusi kelompok, dan kerja bakti bersama juga dijalankan untuk memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas antar santri. Pendekatan ini memastikan bahwa pembiasaan nilainilai baik tidak hanya diterapkan secara individual tetapi juga dalam konteks komunitas yang lebih luas.

Pembina pesantren secara rutin melakukan evaluasi terhadap perkembangan santri dalam mengadopsi kebiasaan baik. Evaluasi ini dapat berupa pengamatan langsung, tes, atau diskusi dengan santri. Selain itu, pemberian apresiasi atas pencapaian santri dalam menjalankan kebiasaan

baik juga menjadi bagian penting dari metode Ta'widiyah. Apresiasi bisa berupa pujian, hadiah, atau penghargaan lainnya yang dapat memotivasi santri untuk terus memperbaiki diri dan mempertahankan kebiasaan positif. Melalui evaluasi dan apresiasi, santri merasa dihargai dan termotivasi untuk terus berusaha menjadi lebih baik.

Penerapan metode Ta'widiyah yang dilakukan secara konsisten, pesantren dapat membentuk santri yang tidak hanya berpengetahuan agama yang baik, tetapi juga memiliki karakter dan akhlak yang mulia.

Menurut ustadzah Darmilah Awaliyah metode Ta'widiyah di pesantren ini kami terapkan melalui berbagai aktivitas rutin yang terstruktur. Setiap hari, santri memiliki jadwal yang jelas mul<mark>ai da</mark>ri bangun tidur hingga tidur kembali. Kami memastikan bahwa kegiatan seperti shalat berjamaah, mengaji, dan belajar dilakukan pada waktu yang sama setiap hari untuk menanamkan kedisiplinan.<sup>63</sup>

Menurut ustadz Muhammad Syahran dalam penerapan metode pembiasaan ini yang dilakukan pada santri/santriwati mereka butuh waktu untuk menyesuaikan diri dengan jadwal yang ketat. Namun, dengan pengawasan dan bimbingan yang konsisten, mereka akhirnya terbiasa dan mengikuti rutinitas dengan baik. Lebih lanjut metode Ta'widiyah sangat penting dalam membina maupun membentuk karakter santri. Melalui rutinitas harian, mereka belajar disiplin dan tanggung jawab. Selain itu, kami juga menekankan pentingnya adab dan akhlak dalam setiap kegiatan. Santri diajarkan untuk selalu bersikap sopan, menghormati sesama, dan menunjukkan sikap rendah hati. Kebiasaan ini diperkuat melalui contoh langsung dari pembina dan pengulangan yang terus-menerus.<sup>64</sup>

Menurut ustadzah Nur Azizah Yunus kami tidak hanya sekedar mengajarkan saja, tetapi mengikuti perkembangan santri/santriwati dengan cara mengawasi secara langsung dengan hadir dalam setiap aktivitas ibadah, seperti shalat berjamaah dan mengaji. Selain itu, ada juga evaluasi rutin yang kami lakukan untuk memantau perkembangan mereka. Kami berdiskusi dengan santri tentang kesulitan yang mereka hadapi dan memberikan solusi serta motivasi untuk terus berusaha.<sup>65</sup>

 $^{64}\mathrm{Muhammad}$ Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

-

 $<sup>^{63}</sup>$ Darmilah Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

 $<sup>^{65}\</sup>mathrm{Nur}$  Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

Berdasarkan hasil wawancara dengan pembina pesantren, dapat disimpulkan bahwa metode Ta'widiyah atau metode pembiasaan, diterapkan melalui pembentukan rutinitas harian yang terstruktur dan konsisten. Santri diajarkan untuk menjalani jadwal harian yang ketat dengan aktivitas seperti shalat berjamaah, mengaji, dan belajar yang dilakukan pada waktu yang sama setiap hari. Hal ini membantu menanamkan disiplin dan tanggung jawab dalam diri santri. Tantangan awal dalam penyesuaian terhadap rutinitas tersebut diatasi dengan pengawasan dan bimbingan yang konsisten dari pembina.

Pembiasaan adab dan akhlak baik juga menjadi fokus utama dalam metode ini. Santri diajarkan untuk bersikap sopan, menghormati sesama, dan menunjukkan sikap rendah hati melalui contoh langsung dan pengulangan yang terus-menerus. Pengawasan konsistensi praktik ibadah dilakukan dengan kehadiran langsung pembina dalam aktivitas ibadah dan evaluasi rutin terhadap perkembangan santri. Pendekatan personal dan kolektif dalam pembinaan membantu memahami kebutuhan individu santri dan memperkuat rasa kebersamaan serta solidaritas antar santri.

Selain itu, pemberian apresiasi atas pencapaian santri dalam menjalankan kebiasaan baik menjadi bagian penting dari metode Ta'widiyah. Apresiasi berupa pujian, hadiah, atau penghargaan lainnya memberikan motivasi bagi santri untuk terus memperbaiki diri. Secara keseluruhan, metode Ta'widiyah tidak hanya berfokus pada pembiasaan rutinitas harian, tetapi juga pada pembentukan karakter mental dan spiritual santri, sehingga mereka dapat menjadi pribadi yang berakhlak mulia dan berkontribusi positif bagi masyarakat.

# C. Efektivitas Metode Dakwah yang Diterapkan dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar

# 1. Efektivitas Metode Dakwah Uswah

Metode dakwah uswah atau keteladanan sangat efektif digunakan di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar karena memberikan contoh nyata kepada santri tentang bagaimana menjalankan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Ustadz dan ustadzah di pondok pesantren berperan sebagai teladan yang menunjukkan praktik ibadah yang baik dan benar. Dengan melihat langsung bagaimana para pengajar melaksanakan shalat, membaca Alqur'an, berpuasa, dan melakukan berbagai ibadah lainnya dengan konsisten, santri dapat belajar secara langsung dan meniru perilaku tersebut. Ini membantu santri memahami dan menginternalisasi nilai-nilai ibadah dengan lebih baik dibandingkan hanya melalui teori.

Metode uswah juga menciptakan lingkungan yang kondusif untuk pembelajaran dan pengamalan ajaran Islam. Ketika ustadz dan ustadzah menunjukkan perilaku yang sesuai dengan nilai-nilai Islam, mereka membentuk budaya dan suasana yang positif di pondok pesantren. Santri tidak hanya belajar tentang ibadah, tetapi juga tentang akhlak, disiplin, dan tanggung jawab sosial melalui contoh nyata. Lingkungan seperti ini mendorong santri untuk mengembangkan karakter yang kuat, serta mendorong mereka untuk berperilaku sesuai dengan ajaran Islam dalam setiap aspek kehidupan mereka.

Lebih jauh, metode uswah memperkuat hubungan antara ustadz, ustadzah, dan santri. Ketika santri melihat bahwa pengajarnya menjalankan

apa yang mereka ajarkan, mereka akan memiliki rasa hormat dan kepercayaan yang lebih besar terhadap ustadz dan ustadzah mereka. Hal ini membuat pesan yang disampaikan menjadi lebih mudah diterima dan dihayati oleh santri. Dengan demikian, metode uswah bukan hanya efektif dalam mengajarkan ibadah, tetapi juga dalam membentuk ikatan emosional yang kuat antara santri dan pengajar yang sangat penting dalam proses pendidikan di pondok pesantren.

Seperti yang diungkapkan oleh ustadz Muhammad Syahran yang menyatakan bahwa metode dakwah *uswah* atau keteladanan sangat efektif digunakan dalam pembinaan maupun pembentukan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz ini. Sebagai pembina, kami selalu berusaha memberikan contoh nyata dalam melaksanakan ajaran Islam. Santri dapat melihat langsung bagaimana kami menjalankan ibadah, seperti shalat, puasa, dan membaca Alqur'an, dengan penuh kesungguhan. Dengan memberikan teladan, santri tidak hanya belajar teori, tetapi juga praktik ibadah yang benar. Mereka lebih mudah memahami dan meniru perilaku yang baik ketika mereka melihatnya secara langsung dalam kehidupan sehari-hari.<sup>66</sup>

Menurut ustadzah Nur Azizah Yunus mengungkapkan bahwa metode uswah tidak hanya mengajarkan ibadah, tetapi juga membina maupun membentuk karakter santri. Ketika santri melihat kami, para ustadz dan ustadzah, menjalankan ibadah dengan disiplin dan penuh keikhlasan, mereka belajar tentang nilai-nilai seperti kesabaran, kejujuran, dan tanggung jawab. Lingkungan pesantren yang dipenuhi dengan teladan baik menciptakan suasana yang positif, mendorong santri untuk mengembangkan akhlak mulia dan perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam dalam setiap aspek kehidupan mereka.

Sama seperti yang diungkapkan oleh ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida metode *uswah* dapat memperkuat hubungan antara ustadz, ustadzah, dan santri. Ketika santri melihat bahwa pengajarnya menjalankan apa yang mereka ajarkan, rasa hormat dan kepercayaan mereka terhadap ustadz dan ustadzah meningkat. Ini membuat pesan yang kami sampaikan lebih mudah diterima dan dihayati oleh santri. Dengan adanya rasa hormat dan kepercayaan ini, proses pendidikan di pesantren menjadi lebih efektif, dan ikatan emosional yang kuat antara santri dan pengajar terbentuk, yang sangat penting untuk pembinaan karakter dan spiritual mereka.<sup>68</sup>

 $^{67}\mathrm{Nur}$  Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

-

 $<sup>^{66}\</sup>mathrm{Muhammad}$  Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

Menurut pembina Darmilah Awaliyah menyatakan bahwa ketika para pembina memberikan keteladanan pada santri, mereka dapat meniru apa yang dilakukan oleh para pembinanya. Artinya, santri juga merasa segan jika mereka tidak melakukannya. Misalnya, ketika ustadz/ustadzah yang turun langsung memungut sampah, mereka juga langsung ikut memungut sampah, karena mereka merasa segan dan malu kepada ustadzahnya jika tidak membantu memungut sampah.<sup>69</sup>

Santri Zahra Syasa Khairunnisa Anwar mengungkapkan bahwa, terkadang kita malu kepada ustadz/ustadzah jika ia langsung pungut sampah, masa kita juga tidak ikut memungut sampah. Padahal yang diajarkan di kelas kan bagaimana supaya kita bisa memiliki rasa simpati terhadap orang lain dan kasih sayang terhadap lingkungan. Ada juga pepatah yang mengatakan "kebersihan sebagian dari iman". Jadi kita memang perlu meniru apa yang dilakukan oleh ustadzah kami selama itu bentuknya positif.<sup>70</sup>

Menurut ustadzah Hifni Fariza Abdillah menyatakan metode keteladanan ini terbilang efektif, tetapi masih terdapat santri yang tidak mau mendengar, bahkan tidak taat terhadap aturan. Misalnya, ketika disuruh shalat tepat waktu, mereka masih bermalas-malasan, alasannya masih capek dan biasanya mereka bilang tunggu dulu ustadzah. Bahkan pembina pondok pernah mendapati santri merokok di dalam wc dan di belakang pesantren. Hal ini kemudian menjadi perhatian bagi kami agar mereka menaati aturan yang ada di pondok pesantren.<sup>71</sup>

Ustadz Muhammad Syahran mengungkapkan bahwa walaupun masih terdapat santri yang tidak mendengar dan tidak menaati peraturan yang ada di pondok pesantren ini, tetapi jumlah perbandingannya cukup jauh antara yang mendengar dan tidak mendengar, dapat dikatakan sepuluh banding dua (10:2), sepuluhnya itu yang mendengar dan duanya yang tidak mendengar atau tidak menaati aturan. Artinya metode keteladanan ini termasuk efektif karena perbandingannya cukup signifikan berbeda. Oleh karena itu, sampai saat ini kami masih memakai metode keteladanan ini dalam mendidik santri.<sup>72</sup>

Berdasarkan hasil wawancara di atas dapat dipahami bahwa penggunaan metode dakwah *uswah* atau keteladanan efektif digunakan di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar. Sebab, para santri cenderung akan mengikuti apa yang dikerjakan oleh para pembina maupun ustadz/ustadzahnya.

 $^{70}$ Zahra Syasa Khairunnisa Anwar, (14 Tahun), Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

<sup>71</sup>Hifni Fariza Abdillah, (29 Tahun), Guru Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

-

 $<sup>^{69} \</sup>mathrm{Darmilah}$  Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

 $<sup>^{72}\</sup>mathrm{Muhammad}$ Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

Seperti yang diungkapkan oleh santri Muhammad Aldza Basri menurutnya, metode dakwah teladan sangat efektif, karena kami para santri termotivasi untuk mengerjakan apa yang dikerjakan oleh ustadz kami. Misalnya, ketika melihat ustadz dan ustadzah menjalankan ibadah seperti shalat, puasa, dan membaca Alqur'an, kami merasa terinspirasi untuk mengikuti contoh mereka. Mereka menunjukkan bagaimana cara beribadah yang benar dan ikhlas, sehingga kami bisa belajar langsung dari perilaku mereka. Ini sangat membantu kami memahami dan mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.<sup>73</sup>

Menurut santri Nacita Niswah menyatakan bahwa dengan melihat teladan yang baik dari ustadz dan ustadzah, kami belajar banyak tentang nilainilai seperti disiplin, kejujuran, dan tanggung jawab. Misalnya, mereka selalu tepat waktu dalam menjalankan shalat berjamaah, dan ini mengajarkan kami untuk menghargai waktu dan disiplin. Selain itu, mereka juga menunjukkan sikap sabar dan empati, yang kami coba terapkan dalam interaksi sehari-hari dengan teman-teman di pesantren.<sup>74</sup>

Hal yang sama diungkapkan oleh santri Muhammad Said yang mengungkapkan bahwa metode keteladanan dapat memperkuat hubungan kami dengan ustadz dan ustadzah. Ketika melihat mereka menjalankan apa yang mereka ajarkan, kami jadi lebih menghormati dan mempercayai mereka. Kami merasa bahwa mereka tidak hanya berbicara, tetapi juga berbuat sesuai dengan apa yang diajarkan. Ini membuat kami lebih mudah menerima nasihat dan bimbingan dari mereka, serta merasa lebih dekat secara emosional. Hubungan yang baik ini membuat proses belajar mengajar di pesantren menjadi lebih efektif dan menyenangkan.<sup>75</sup>

Berdasarkan beberapa hasil wawancara tersebut dapat dipahami bahwa metode uswah yang menekankan contoh teladan dari ustadz dan ustadzah, memperkuat hubungan antara santri dan pengajar. Dengan melihat pengajaran yang dipraktikkan langsung oleh pengajar, santri merasa lebih menghormati dan mempercayai mereka. Hal ini mempermudah santri untuk menerima nasihat dan bimbingan, serta menciptakan hubungan emosional yang lebih dekat. Akibatnya, proses belajar mengajar di pesantren menjadi lebih efektif dan menyenangkan.

 $^{74}$ Nacita Niswah, (14 Tahun), Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

 $<sup>^{73}\</sup>mathrm{Muhammad}$  Aldza Basri, (15 Tahun), Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

 $<sup>^{75}\</sup>mathrm{Muhammad}$  Said, (15 Tahun), Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

# 2. Efektivitas Metode Dakwah Halagah

Metode dakwah halaqah yang melibatkan diskusi kelompok kecil yang dipimpin oleh seorang guru atau pembimbing, bisa sangat efektif di kalangan santri dan santriwati meliputi:

- a. Metode ini mendorong interaksi dan partisipasi aktif. Dalam metode halaqah, setiap santri memiliki kesempatan untuk berbicara, bertanya, dan berbagi pandangan. Hal ini memungkinkan mereka untuk lebih mendalami materi yang diajarkan, karena pembelajaran tidak hanya satu arah, tetapi bersifat dialogis. Dengan begitu, santri dapat mengembangkan pemahaman yang lebih mendalam dan kritis terhadap ajaran agama.
- b. Metode halaqah menciptakan lingkungan belajar yang lebih personal dan intim. Karena diskusi dilakukan dalam kelompok kecil, hubungan antara pembimbing dan santri menjadi lebih dekat dan personal. Ini memungkinkan pembina untuk memberikan perhatian yang lebih khusus kepada setiap santri, memahami kebutuhan dan tantangan mereka, serta memberikan bimbingan yang lebih tepat sasaran. Lingkungan yang mendukung dan akrab ini juga membuat santri merasa lebih nyaman dan terbuka untuk berdiskusi dan mengungkapkan pendapat mereka.
- c. Metode *halaqah* membantu mengembangkan keterampilan sosial dan emosional santri. Melalui diskusi kelompok, santri belajar bagaimana bekerja sama, mendengarkan pandangan orang lain, dan mengartikulasikan pemikiran mereka dengan jelas. Mereka juga belajar mengelola perbedaan pendapat dengan hormat. Keterampilan ini sangat penting untuk kehidupan mereka di luar pesantren, baik dalam konteks sosial maupun profesional.
- d. Metode *halaqah* mendukung pembelajaran berkelanjutan. Karena diskusi halaqah sering kali berfokus pada penerapan praktis dari ajaran agama

dalam kehidupan sehari-hari, santri dapat langsung melihat keterkaitan dan manfaat dari apa yang mereka pelajari. Ini membantu mereka untuk tidak hanya memahami, tetapi juga mengamalkan ajaran agama dalam kehidupan mereka. Dengan demikian, halaqah tidak hanya mengajarkan pengetahuan agama, tetapi juga membentuk karakter dan kepribadian santri yang sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Menurut ustadzah Darmilah Awaliyah bahwa metode halaqah efektif karena mendorong interaksi dan partisipasi aktif dari santri. Dalam halaqah, setiap santri diberikan kesempatan untuk berbicara, bertanya, dan berbagi pandangan. Hal ini membuat pembelajaran menjadi lebih dialogis dan memungkinkan santri untuk lebih mendalami materi yang diajarkan. Lebih lanjut bahwa interaksi aktif memungkinkan santri untuk terlibat langsung dalam proses belajar, bukan hanya sebagai pendengar pasif. Mereka bisa mengajukan pertanyaan dan berdiskusi, sehingga pemahaman mereka terhadap materi menjadi lebih mendalam.<sup>76</sup>

Menurut ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida bahwa metode dakwah halaqah menciptakan lingkungan belajar yang lebih personal dan intim. Karena diskusi dilakukan dalam kelompok kecil, hubungan antara pembimbing dan santri menjadi lebih dekat. Pembimbing bisa memberikan perhatian khusus kepada setiap santri, memahami kebutuhan mereka, dan memberikan bimbingan yang tepat. Melalui diskusi kelompok, santri belajar bekerja sama, mendengarkan pandangan orang lain, dan mengartikulasikan pemikiran mereka dengan jelas. Mereka juga belajar mengelola perbedaan pendapat dengan cara yang baik. Keterampilan sosial ini sangat penting untuk kehidupan mereka di luar pesantren.<sup>77</sup>

Santri Nacita Niswah mengungkapkan bahwa walaupun para pembina pondok pesantren selalu memberikan kami motivasi dan untuk bisa saling interaksi satu sama lain, seperti berdiskusi antar sesama, tetapi masih ada juga itu santri yang tidak mau diajak kerjasama, padahal sudah dihimbau oleh ustadz/ustadzah. Padahal tujuan dilakukannya ini kan, agar kita para santri ini bisa membangun hubungan emosional satu sama lain.<sup>78</sup>

Menurut ustadzah Nur Azizah Yunus, mengungkapkan memang betul apa yang dikatakan santri itu, ada beberapa santri sekitar tiga atau empat orang yang masih tertutup terhadap temannya. Sebenarnya bukan tertutup, tetapi kami memahaminya bahwa santri itu memiliki sifat introvert sehingga dia tidak terbiasa bersosialisasi, tetapi sebagai pembina santri di Pondok

<sup>77</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

\_

 $<sup>^{76} \</sup>mathrm{Darmilah}$  Awaliyah, (25 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 28 Maret 2024

 $<sup>^{78}</sup>$  Nacita Niswah, (14 Tahun), Santri,  $\it Wawancara$  di Pesantren, Pada Tanggal 15 Maret 2024

Pesantren ini, kami akan selalu memotovasinya agar ia bisa lebih percaya diri lagi dan bisa bersosialisasi dengan temannya, termasuk berdiskusi.<sup>79</sup>

Berdasarkan hasil wawancara di atas bahwa metode dakwah halaqah efektif di pesantren karena mendorong interaksi dan partisipasi aktif santri, menciptakan lingkungan belajar yang personal dan intim, serta mengembangkan keterampilan sosial dan emosional mereka. Dengan fokus pada diskusi kelompok kecil, halaqah memungkinkan santri untuk mengajukan pertanyaan, berdiskusi, dan memahami materi secara mendalam, sehingga ajaran agama dapat diamalkan dalam kehidupan sehari-hari, menjadikan mereka individu yang berpengetahuan, berakhlak, dan siap berkontribusi positif dalam masyarakat.

# 3. Efektifitas Metode Dakwah Muhadharah

Metode dakwah *muhadharah* yang berarti penyampaian pesan dakwah melalui pidato atau ceramah. Setelah peneliti melakukan wawancara dan mengamati situasi dan kondisi di lapangan dapat dipahami bahwa metode dakwah muhadharah dapat efektif bagi santri dan santriwati karena beberapa alasan yakni sebagai berikut:

a. Metode ini melibatkan penyampaian langsung yang memungkinkan interaksi tatap muka antara pengajar dan pendengar. Interaksi ini membantu menciptakan koneksi emosional dan personal yang kuat, sehingga pesan yang disampaikan lebih mudah diterima dan dipahami oleh para santri. Selain itu, penyampaian langsung memungkinkan pengajar untuk menggunakan intonasi, ekspresi wajah, dan bahasa tubuh yang memperkaya pesan yang disampaikan

\_

 $<sup>^{79}\</sup>mathrm{Nur}$  Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

- b. Metode muhadharah memungkinkan pengajar untuk menyesuaikan pesan sesuai dengan kebutuhan dan konteks audiens. Dalam lingkungan pesantren, pengajar dapat mengkaji kondisi, tantangan, dan kebutuhan spesifik para santri/santriwati sehingga pesan dakwah yang disampaikan relevan dalam kehidupan sehari-hari mereka. Penyesuaian ini menjadikan dakwah lebih praktis, yang pada gilirannya meningkatkan efektivitas dalam mempengaruhi perilaku dan pemahaman agama para santri.
- c. Metode ini melatih santri dan santriwati dalam keterampilan komunikasi. Saat santri/santriwati diberikan kesempatan untuk berlatih muhadharah, mereka belajar bagaimana menyusun dan menyampaikan pesan secara efektif di depan publik. Keterampilan ini tidak hanya penting dalam konteks dakwah tetapi juga berguna dalam kehidupan sosial mereka di masa depan. Latihan ini juga meningkatkan kepercayaan diri dan kemampuan berpikir kritis, yang merupakan aspek penting dalam pembinaan maupun pembentukan karakter individu santri.
- d. Muhadharah mendukung pembelajaran aktif yang melibatkan partisipasi langsung santri dalam proses belajar. Ketika santri tidak hanya mendengarkan tetapi juga aktif berpartisipasi dengan memberikan ceramah mereka sendiri, mereka lebih cenderung menginternalisasi nilainilai dan ajaran agama yang dipelajari. Pendekatan ini mendorong pembelajaran yang lebih mendalam dan bermakna, serta menciptakan lingkungan pendidikan yang dinamis dan interaktif. Hal ini mendukung pencapaian tujuan utama pendidikan pesantren, yaitu membentuk individu yang berpengetahuan, berakhlak, dan berkontribusi positif dalam masyarakat.

Menurut Ustadz Muhammad Syahran metode muhadharah efektif karena memungkinkan interaksi langsung antara penceramah dan pendengar. Saat santri mendengarkan ceramah langsung, mereka dapat merasakan intonasi, ekspresi wajah, dan bahasa tubuh penceramah yang membantu menyampaikan pesan dengan lebih jelas dan mendalam. Lebih lanjut komunikasi non-verbal seperti intonasi dan ekspresi sangat membantu dalam menyampaikan pesan yang penuh makna. Ini juga membantu santri merasa lebih terhubung secara emosional dengan penceramah, sehingga pesan lebih mudah diterima.<sup>80</sup>

Menurut ustadzah Nur Azizah Yunus metode ini memungkinkan pesan dakwah disesuaikan dengan konteks dan kebutuhan santri. Misalnya, jika kita mengetahui tantangan yang dihadapi oleh santri, kita bisa menyusun ceramah yang relevan dan memberikan solusi praktis yang dapat mereka terapkan dalam kehidupan sehari-hari.<sup>81</sup> Lebih dalam ustadzah Hifni Fariza Abdillah mengungangkapkan bahwa metode ini sangat membantu. Santri yang berlatih muhadharah belajar bagaimana menyusun dan menyampaikan pesan secara efektif. Mereka belajar berbicara di depan umum, yang meningkatkan kepercayaan diri dan kemampuan berpikir kritis. Keterampilan ini sangat berharga, baik dalam konteks dakwah maupun kehidupan profesional mereka di masa depan.<sup>82</sup>

Berdasarkan hasil wawancara di atas dapat dipahami bahwa metode dakwah muhadharah efektif di pesantren karena memungkinkan interaksi langsung juga penyesuaian pesan yang relevan dengan kebutuhan santri, serta pengembangan keterampilan komunikasi dan berpikir kritis santri melalui latihan pidato. Pendekatan ini juga mendorong partisipasi aktif dalam pembelajaran, sehingga nilai-nilai agama lebih mendalam dan bermakna, serta menciptakan lingkungan pendidikan yang dinamis untuk membentuk individu yang berpengetahuan, berakhlak, dan berkontribusi positif dalam masyarakat.

# 4. Efektifitas Metode Dakwah *Ta'widiyah*

Metode dakwah *ta'widiyah*, atau pembiasaan, efektif karena membangun kebiasaan baik yang berkelanjutan melalui pengulangan dan praktek rutin. Dengan metode ini, ajaran agama tidak hanya diajarkan secara teori, tetapi juga diterapkan dalam kehidupan sehari-hari para santri.

<sup>81</sup>Nur Azizah Yunus, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 29 Maret 2024

\_

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>Muhammad Syahran, (30 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>Hifni Fariza Abdillah, (29 Tahun), Guru Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 11 Maret 2024

Pembiasaan ini membantu santri menginternalisasi nilai-nilai agama, sehingga mereka secara otomatis mengamalkannya tanpa perlu berpikir panjang. Proses ini memperkuat karakter dan moral santri, menjadikan mereka individu yang berakhlak mulia dan berintegritas.

Metode ta'widiyah menciptakan lingkungan belajar yang kondusif. Dengan membiasakan santri dalam berbagai aktivitas keagamaan seperti sholat berjamaah, membaca Alqur'an, dan mengikuti kajian rutin, santri terbiasa dengan pola hidup Islami. Pembiasaan ini didukung oleh pengawasan dan bimbingan yang konsisten dari para ustadz dan ustadzah, sehingga setiap santri dapat merasakan dampak positif dari pola hidup yang disiplin dan teratur. Lingkungan yang terstruktur ini membantu santri untuk tumbuh dalam suasana yang mendukung perkembangan spiritual dan moral mereka.

Metode ini juga efektif dalam mengembangkan kedisiplinan dan tanggung jawab. Dengan mengikuti rutinitas yang sudah terjadwal, santri belajar pentingnya waktu dan komitmen dalam menjalankan kewajiban agama dan aktivitas sehari-hari. Kedisiplinan yang terbentuk dari metode ta'widiyah membantu santri untuk mengatur waktu mereka dengan baik, sehingga mereka mampu menyeimbangkan antara kegiatan akademis dan keagamaan. Dengan demikian, ta'widiyah tidak hanya mengajarkan ajaran agama, tetapi juga membekali santri dengan keterampilan hidup yang penting untuk masa depan mereka.

Menurut ustadz Muhammad Rezky Pratama Lahida pembiasaan membantu santri menginternalisasi nilai-nilai agama karena mereka tidak hanya mempelajari teori, tetapi juga mempraktekkan ajaran agama secara konsisten. Dengan begitu, perilaku baik menjadi bagian dari kehidupan seharihari mereka tanpa perlu berpikir panjang. Kemudian metode ta'widiyah juga dapat menciptakan lingkungan belajar yang kondusif. Santri terbiasa dengan pola hidup Islami melalui aktivitas keagamaan seperti sholat berjamaah, membaca Alqur'an, dan mengikuti kajian rutin. Lingkungan terstruktur ini

didukung oleh pengawasan dan bimbingan yang konsisten dari para ustadz dan ustadzah, yang membantu perkembangan spiritual dan moral santri.<sup>83</sup>

Menurut ustadz Hakim bahwa metode ini sangat efektif dalam mengembangkan kedisiplinan dan tanggung jawab. Dengan rutinitas yang sudah terjadwal, santri belajar pentingnya waktu dan komitmen dalam menjalankan kewajiban agama dan aktivitas sehari-hari. Kedisiplinan yang terbentuk membantu mereka mengatur waktu dengan baik, sehingga mampu menyeimbangkan kegiatan akademis dan keagamaan.<sup>84</sup>

Hasil wawancara di atas dapat bahwa metode dakwah ta'widiyah efektif di pesantren karena membangun kebiasaan baik yang berkelanjutan melalui pengulangan dan praktek rutin. Dengan menerapkan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari santri, nilai-nilai agama diinternalisasi sehingga menjadi bagian dari perilaku otomatis mereka. Proses pembiasaan ini tidak hanya memperkuat karakter dan moral santri tetapi juga membentuk pribadi yang berakhlak mulia dan berintegritas tinggi.



<sup>83</sup>Muhammad Rezky Pratama Lahida, (24 Tahun), Pembina Santri, *Wawancara* di Pesantren, Pada Tanggal 3 April 2024

-

<sup>84</sup> Hakim, (28 Tahun), Guru Santri, Wawancara di Pesantren, Pada Tanggal 18 Mei 2024

#### **BAB V**

#### PENUTUP

# A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian mengenai metode dakwah dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar, maka disimpulkan sebagai berikut:

- Metode dakwah perlu diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar, Karena: 1). Penguatan akhlak dan kepribadian islami santri, 2). Peningkatan pemahaman keagamaan, 3). Pembentukan karakter, 4). Menghadapi tantangan zaman.
- 2. Metode dakwah yang diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar, yaitu: 1). Metode *uswah* (teladan), 2). Metode *Halaqah*, 3). Metode *Muhadharah*, 4). Metode *Ta'widiyah* (pembiasaan).
- 3. Efektivitas metode dakwah yang diterapkan dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar, yaitu: Metode uswah memberikan keteladanan yang kuat bagi santri, halaqah mendorong interaksi aktif dan pemahaman mendalam melalui diskusi, muhadharah mengembangkan keterampilan komunikasi dan berpikir kritis, sementara ta'widiyah membentuk kebiasaan baik melalui pengulangan rutin. Keempat metode ini memastikan internalisasi nilai-nilai agama secara efektif, membentuk santri yang

berpengetahuan, berakhlak, dan siap berkontribusi positif dalam masyarakat.

# B. Implikasi Penelitian

Setelah diungkapkan beberapa kesimpulan penelitian tentang metode dakwah dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar, maka yang menjadi implikasi penelitian ini yaitu:

- 1. Hendaknya Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar dapat melakukan pelatihan dan pembinaan bagi para ustadz dan ustadzah agar mampu menerapkan metode dakwah khusus yang lebih relevan dan menarik bagi santri. Peningkatan kompetensi para pengajar ini akan berdampak langsung pada kualitas pembinaan akhlak yang diterima oleh santri.
- 2. Hendaknya Metode dakwah yang diterapkan di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar dapat menjadi motivasi bagi santri dalam kebajikan, baik dari aspek ibadah maupun akidah. Sehingga dengan demikian dapat membentuk akhlak karimah para santri.
- 3. Metode *uswah, halaqah, muhadharah dan ta'widiyah* yang diterapkan di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar, memungkinkan santri untuk tidak hanya memahami ajaran agama secara mendalam, tetapi juga mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari.

#### **DAFTAR PUSTAKA**

- Azis, Moh. Ali, *Ilmu Dakwah*, Jakarta: Kencana, 2017.
- Aziz, Ali, *Ilmu Dakwah*, Jakarta: Prenada Media, 2019.
- Amin, Muliaty, *Pengantar Ilmu Dakwah*, Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021
- AB, Syamsuddin, Pengantar Sosiologi Dakwah, Cet. I; Jakarta: Kencana, 2016.
- AB, Syamsuddin, *Dasar-Dasar Teori Metode Penelitian Sosial*, Cet. I; Ponogoro Jawa Timur: Wade Group, 2017.
- Ahmad, Kadir, *Dasar-dasar Metodologi Penelitian Kualitatif*, Makassar: Indobis Media Centre, 2003.
- Al-Khuly, Bakhyul, *Tazkiratu Al-Duat*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021.
- Al-Qurthubi, Abu Abdullah Ibn Ahmad Al-Anshari, *Al-Jami' Li Ahkam Alqur'an (Tafsir Al-Qurthubi)*, Beirut: Dar Al-kutub Al 'Ilmiyyah, 2006
- Abdullah, Cara Mudah Memahami Aqidah sesuai Al-Quran, As-Sunnah dan Pemahaman Shalafush shalih, Jakarta: Pustaka At-Tazkia, 2017.
- Arifin, Isep Zaynal, Bimbingan dan K<mark>onse</mark>ling Islam Al-Irsyad Wa Al-Tajwih Al-Islam Berbasis Ilmu Dakwah, *Jurnal Akademik*, Vol. 4 No. 11 Juni 2008.
- Amin, Samsul Munir, *Ilmu Dakwah*, Jakarta: Amzah, 2009.
- Abdullah, *Ilmu Dakwah*, Depok: PT Raja Grafindo Persada, 2018.
- Ahmad, Tafsir, Pendidikan Agama Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2013.
- Al-abrasyi, Muhammad Athiyah, *Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam*, Cet. II; Jakarta: Bulan Bintang, 2009.
- Al-Suyuthi, Jalaluddin, *Jami' Al-Saghir Fi Al-Hadith Al-Bashir Al-Nadhir*, Cairo: Dar Al-Hadith, 1993.
- Al-Khaladi, Ahmed, Penerapan Metode Dakwah Mauidzah Hasanah Terhadap Pembianaan Remaja Gempong Uteun Geulinggang Kecamatan Dewantara, *Junal An-Nasyr*: Dakwah Dalam Mata Tinta, Vol. 8 No. 2 Maret 2021.
- Amin, Ahmad, *Islam dan Akhlak*, Jakarta: Bulan Bintang, 2015.
- Al-Jazairy, Abu Bakar Jabir, *Membina Akhlak Mulia*, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2007.
- Bachtiar, Wardi, Metodologi Penelitian Ilmu Dakwah, Jakarta: Logos, 2017.
- Bungin, Burhan, *Penelitian Kualitatif*, Jakarta: Prenada Media Group, 2008.
- Djatmika, Rachmat, Sistem Etika Islam, Jakarta: Panjimas, 2000.
- D.Marimba, Ahmad, *Pengantar Filsafat Pendidikan Islam*, Cet. IV; Bandung: Al-Ma'rif, 2000.

- Daulay, Haidar Putra, *Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia*, Cet; IV, Jakarta: Kencana, 2014.
- Djazuli, *Ilmu Figih*, Jakarta: Prenada, 2021.
- Effendi, Faizah dan Lalu Muchin, *Psikologi Dakwah*, Jakarta: Kencana, 2009.
- Effendy, Onong Uchjana, *Ilmu Komunikasi Teori dan Praktek*, Cet. XXI; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya Offset, 2007.
- Faris, Ibnu, *Muqayyis Al-Lugah*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021.
- Fansuri, Hamzah, *Dakwah Komunikasi: Strategi Efektif Menyebarkan Pesan Islam*, Jakarta: Pustaka Alkautsar, 2019.
- Fathurrahman, Pupuh, *Pengembangan Pendidikan Karakter*, Bandung: Refika Aditama, 2013.
- Gunawan, Imam, *Metode Penelitian Kualitatif Teori & Praktik,* Cet. III; Jakarta: Bumi Aksara, 2015.
- Husna, Nihayatul, Metode Dakwah Islam Dalam Perspektif Alquran, *Jurnal Mandiri*, Referensi Media Komunikasi dan Dakwah, Vol. 1 No. 2 februari 2021.
- Idris, Malik, *Strategi Dakwah Kontempore*r, Makassar: Sarwah Press, 2014.
- Ilyas, Yunahar, Kuliah Akhlak, Cet.II: Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.
- Izzah, Perubahan Pola Hubungan Kiai Dan Santri Pada Masyarakat Muslim Tradisional Pedesaan, *Jurnal Sosiologi Islam*, Vol.1 No. 2 februari 2011.
- Ilahi, Munir dan Wahyu, Manajemen Dakwah, Jakarta: Prenada Media, 2009.
- Jamhari, Zainuddin dan Muhammad, *Al-Islam 2, Muamalah dan Akhlak,* Bandung: Pustaka setia, 2015.
- Kementerian Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahan*, Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam, Direktorat Urusan Agama Islam dan Pembinaan Syariah, 2012.
- Kesepakatan Parapat, Hasil Pertemuan Pakar dan Dekan Indonesia Epistimologi dan Struktur Keilmuan diterjemahkan Dakwah Klasifikasi Ilmu Dakwah, dalam buku Muliaty Amin, Pengantar Ilmu Dakwah, Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021.
- Krisnatuti, Diah, Tin herawati, Nurlaili Rahmah, Hubungan Antara Kecerdasan Emosi dengan Kepatuhan dan Kemandirian Santri Remaja, *Jurnal Ilmu Keluarga dan Konsumen*, Vol. 4 No. 2 April 2011.
- Khusnurdilo, Manajemen Pondok Pesantren, Jakarta: Diva Pustaka, 2003.
- Komala, Lukiati, *Ilmu Komunikasi*, Bandung: Widya Padjadjaran, 2009.
- Mahfudz, Ali, *Hidayatu Al-Mursyidin*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021.
- Muhyidin, Asep dan Agus Ahmad Safei, *Metode Pengembangan Dakwah*, Bandung: Pustaka Setia, 2015.

- Mangunhardjana, Pembinaan, Arti dan Metodenya, Yogyakarta: Kanisius, 2006.
- Muhajir, Noeng, *Metodologi Penelitian Kualitatif*, Jogjakarta: Rake Serasin, 2006.
- Maskawaih, Ibnu, *Tahdzib Al-Akhlaq (Penyempurnaan Akhlak)*, Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 1995.
- Muthli'ah, Konsep Diri Penunjang Prestasi PAI, Semarang: Gunung Jati, 2013.
- Mujib, Abdul, *Ilmu Pendidikan Islam*, Jakarta: PT Rineka Cipta, 2013.
- Moleong, Lexi J., *Metodologi Penelitian Kualitatif*, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2017.
- Nata, Abuddin, Akhlak Tasawuf, Cet.VIII; Jakarta: Grafindo Persada, 2009.
- Nata, Abuddin, *Filsafat Pendidikan Islam*, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2000.
- Nata, Abuddin, *Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam*, Jakarta : PT. Rineka Cipta, 2000.
- Natsir, Fighud Dakwah, Jakarta: Dewan Islaiah Indonesia, 2014.
- Nasharuddin, Akhlak: Ciri Manusia Paripurna, Jakarta: Rajawali Pers, 2015.
- Oemar, Toha Yahya, *Ilmu Dakwah*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021.
- Pratama, Sandi, Strategi Dakwah Pondok Pesantren Darul Arqom Muhammadiyah Tolada di Luwu Utara dalam Membina Akhlak Santri, Jurnal Al-Nashihah, Vol. 4 No. 1 Januari 2020.
- Pelu, Taufik, Proses Dakwah Halaqah Dalam Membangun Karakter Santri Pondok Pesantren Tahfizul Quran Imam Asy-Syahiby Wahwah Islamiyah Gowa, *Tesis*, Makassar: Prodi Dirasah Islamiyah, UIN Alauddin Makassar, 2022.
- Purwanto, Djoko, Komunikasi Bisnis, Jakarta: Erlangga, 2003.
- Pasaribu, I.L. dan Simanjutak, *Membina dan Mengembangkan Generasi Muda*, Bandung: Tarsito, 1990.
- Rakhmat, Jalaluddin, *Metode Penelitian Komunikasi*, Cet. XIII; Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007.
- Romadhon, Ninda Asfiatur, "Metode Pembinaan Akhlakul Karimah Santri di Pondok Pesantren Al-Hikmah Fatimiyyah Malang", *Tesis*; Pascasarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2018.
- Rahim, Syaiful, *Teori Komunikasi: Perspektif, Ragam dan Aplikasi*, Cet. I; Jakarta: Rineka Cipta, 2009.
- Syukir, Asmuni, *Dasar-Dasar Strategi Dakwah Islam*, Surabaya: Penerbit Al-Ikhlas, 2014.
- Suprapto, Tommy, *Pengantar Teori dan Manajemen Komunikasi*, Cet. I; Yogyakarta: Media Pressindo, 2009.

- Sanusı, Shalahuddin, *Pembahasan Sekitar Prinsip-Prinsip Islam*, dalam buku Muliaty Amin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, Cet. I; Gowa: Alauddin University Press, 2021.
- Soekanto, Soerjono, *Sosiologi Suatu Pengantar*, Jakarta: Raja Grafindo persada, 1998.
- Suparta, Muenjer dan Harjani Hefni, Metode Dakwah, Jakarta: Kencana, 2015,
- Sukayat, Tata, *Ilmu Dakwah Perspektif Filsafat Mabadi*, Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2015.
- Saputra, Wahidin, *Pengertian Ilmu Dakwah*, Jakarta: PT Raja Grafindo Persanda, 2021.
- Sahib, Muhammad Amin, *Pendidikan Agama Islam*, Gowa: Pusaka Almaida, 2017.
- Soetopo, Hidayat dan Wasty Soemanto, *Pembinaan dan Pengembangan Kurikulum*, Jakarta: Bina Aksara, 1982.
- Samsul Munir Amin, *Ilmu Akhlak*, Jakarta: Amzah, 2016.
- Soiman, *Metodologi Dakwah Membangun Peradaban*, Medan: Pusdikra Mj, 2020.
- Soehartono, Irawan, *Metode Penelitian Sosial*, Bandung : PT. Remaja Rosdakarya, 2000.
- Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif, Bandung: Alfabeta, 2013.
- Sugiyono, *Metodologi Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif dan R&D*, Cet. VI; Bandung: Alfabeta, 2008.
- Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan, Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta, 2017.
- Vardiansyah, Dani, Pengantar Ilmu Komunikasi, Bogor: Ghalia Indonesia, 2004.
- Wahidin, *Pengantar Ilmu Dakwah*, Jakarta: Raja Grafindo, 2013.
- Zulfiyanti, "Metode Dakwah KH. Muhammad Khuswanto dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Istigfar Purwosari Perbalan Kota Semarang", *Disertasi*, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2021.

L

A

M





Gambar 1.1 Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis (Tampak dari Depan)



Gambar 1.2 Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis (Tampak dari Samping)



Gambar 1.3 Muhammad Syahran (30 Tahun) Pembina Santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis



Gambar 1.4 Nur Azizah Yunus (30 Tahun) Pembina Santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis



Gambar 1.5 Muhammad Rezky Pratama Lahida (24 Tahun) Pembina Santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis



Gambar 1.6
Darmilah Awaliyah (25 Tahun) Pembina Santri Pondok Pesantren Darul
Mahfudz Lekopa'dis



Gambar 1.7 Hakim (28 Tahun) Guru Santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis



Gambar 1.8 Hifni Fariza Abdillah (29 Tahun) Guru Santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis



Gambar 1.9 Muhammad Said (15 Tahun) Santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis



Gambar 1.10 Muhammad Aldza Basri (15 Tahun) Santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis



Gambar 1.11
Zahra Syasa Khairunnisa Anwar (14 Tahun) Santri Pondok Pesantren Darul
Mahfudz Lekopa'dis



Gambar 1.12 Nacita Niswah (14 Tahun) Santri Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis

# 1. Susunan Pengurus

# a. Pembina/Penasehat

Direktur : Dr. H. Muhammad Dinar Faisal, M.Si

Sekretaris : Hj. Andi Kurnia Muin, S.Pd., M.Pd.

Bendahara : Hj Nurani Paisal, S.Pd.

### b. Bagian-Bagian

Kepala MDT : Dr. Muhammad Syahran, M.Hum Kepala Asrama Putra : Muhammad Safri Abdullah, S.Pd.I

Kepengasuhan : Muhammad Rezky Pratama Lahida, S.Ag,

Rustam, S.Hum, M.Yusuf, Kamdi, Wahyu, Arya,

Faidal.

Kepala Asrama Putri : Rahmawati, S.Pd

Kepengasuhan : Darmilah Awaliyah DR, S.Pd, Nur Rahmah Nur,

S.Pd, Nur Azizah Yunus, S.Ag, Nurliani Yanmar, S.Pd, Wahyuni, Damayanti, Alya Najwa Maharani

Kepala Marhalah Ulya: ABD. Aziz, S. Hum

Kepala Marhalah Wustha: Muhammad Yusuf, SE.

### 2. Visi dan Misi

### a. Visi

"Membentuk Genersi Yang Islami, Berakhlakul Karimah, Cerdas, Unggul, Moderat dan Berkarakter"

#### b. Misi

- Menyelenggarakan Pendidikan Agama yang terintegrasi dan berwawasan kebangsaan
- 2) Menyelenggarakan Pendidikan Bahasa Arab dan Bahasa inggris.
- 3) Menyelenggarakan Pendidikan Alqur'an, Hadits dan Tahfidz yang terintegrasi.
- 4) Menyelenggarakan Pendidikan dan penguasaan Nahu Saraf dan Kitab Kuning.

- 5) Menyelenggarakan Pendidikan Berbasis Teknologi dan Informasi.
- 6) Menyelenggarakan Pendidikan Keterampilan dan Kewirausahaan
- 7) Menyelengaraan Pendidikan Seni, Budaya dan Kearifan Lokal yang Islami.
- 8) Menyelenggarakan wisata religi dan madrasah ramah lingkungan.
- 9) Meningkatkan relevansi dan daya saing pendidikan Islam yang moderat.

# 3. Data Pengajar dan Santri

Tabel 1.1

Data Pengajar Pondok Pesantren Darul Mahfudz

| No | Nama Pengajar                               | Penanggung Jawab/ Materi |  |
|----|---------------------------------------------|--------------------------|--|
| 1  | Muhammad Syahran, S.Pd, M.H <mark>um</mark> | Ilmu Hadist/Ilmu Tafsir  |  |
| 2  | Muhammad Safri Abdullah, S.Pd.I             | Bahasa Arab              |  |
| 3  | Abd. Aziz, S.Hum                            | Bahasa Arab              |  |
| 4  | Muh. Yusuf, SE                              | Akidah Tarikh            |  |
| 5  | Harum, S.H                                  | Hadist                   |  |
| 6  | Darmilah Awaliyah DR                        | Akhlak                   |  |
| 7  | Nur Rahmah Nur                              | Fikih                    |  |
| 8  | Muhammad Rezky Pratama Lahida 🦠             | Mulok Imla               |  |
| 9  | Muh. Yusuf                                  | Mulok Aqidatul al awam   |  |
| 10 | Syukrana, Amd.Keb.                          | Mulok Imla               |  |
| 11 | Nurjadil Hasan, S.T                         | Al-Qur'an                |  |
| 12 | Sabriah, S.Pd                               | Bahasa Inggris           |  |
| 13 | Andi Sumardi, S.Pd                          | IPA                      |  |
| 14 | Santrina Yambas, S.Pd                       | Bahasa Indonesia         |  |
| 15 | Muhammad Yusuf, S.S                         | Bahasa Indonesia         |  |
| 16 | Muhammad Syahran, S.Pd, M.Hum               | Tahfidz Terintegrasi     |  |

Sumber Data: Pondok Pesantren Darul Mahfudz, Tahun 2024.

Tabel 1.2

Jumlah Santri/Santriwati Pondok Pesantren Darul Mahfudz

| No    | Kelas                                   | Jumlah                                                                      | Keterangan      |
|-------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| 1.0   | 1101005                                 | Santri                                                                      | 110001011180111 |
|       |                                         | 3 33333                                                                     |                 |
| 1     | Marhala Wustha - Kelas VII - Kelas VIII | Salafiah marhala Wustha 1. Putra: 49 2. Putri: 30 3. Putra: 33 4. Putri: 13 | Mondok          |
|       | - Kelas IX                              | 5. Putra:8                                                                  |                 |
|       |                                         |                                                                             |                 |
|       | Jumlah                                  | 133 Santri                                                                  |                 |
| 2     | Marhala Ulya - Kelas X - Kelas XI       | Salafiah marhala Ulya - Putra: 12 - Putri: 16 - Putra: 7 - Putri: 12        | Mondok          |
|       | ALA<br>M A K                            | A S S A R                                                                   |                 |
| Total |                                         | 180 Santri                                                                  |                 |
|       |                                         |                                                                             |                 |

Sumber Data: Pondok Pesantren Darul Mahfudz, Tahun 2024.

#### **DAFTAR RIWAYAT HIDUP**



Nama Lengkap Fitri Nurul Lail S.Sos, Penulis dilahirkan di Tinambung, 28 Desember 1998 dari pasangan Achmad Latief dan Jernih Suar. Penulis merupakan anak keempat dari empat bersaudara. Penulis pertama kali melangkahkan kaki ke dunia pendidikan pada tahun 2004, Penulis menamatkan sekolah dasar di SDN. 002 Tinambung tahun 2010,

dan pada tahun yang sama penulis melanjutkan pendidikannya di MTsN 1 Tinambung tahun 2013, dan melanjutkan sekolah tingkat menengah atas di SMAN 1 Tinambung mengambil jurusan Ilmu Pengetahuan Alam dan tamat pada tahun 2016. Pada tahun 2016 penulis melanjutkan pendidikan di Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar (UINAM) dengan mengambil jurusan Bimbingan dan Penyuluhan Islam (BPI) dan menyelesaikan studinya pada tahun 2020. Selama menjadi mahasiswa S1 juga aktif dibeberapa organisasi kemahasiswaan diantaranya menjadi Anggota Pengurus Himpunan Mahasiswa Jurusan (HMJ), Bidang Pengkajian dan Penalaran. Kemudian penulis kembali melanjutkan pendidikan di Pascasarjana UIN Alauddin Makassar pada tahun 2023.

Sebagai salah satu syarat untuk memperoleh Gelar Magister Sosial (M.Sos), penulis melakukan penelitian dengan judul Tesis "Metode Dakwah Dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Darul Mahfudz Lekopa'dis Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mandar" di bawah bimbingan Prof. Dr. Hj. Muliaty Amin, M.Ag. selaku Promotor dan Dr. Syamsuddin AB, S.Ag., M.Pd. selaku Kopromotor serta Dr. Arifuddin, M.Sos.I. selaku penguji I, dan Dr. Kamaluddin Tajibu, M.Si. selaku penguji II.