**TO MAKAKA (PEMANGKUH ADAT) DALAM PERANNYA MERAWAT TRADISI DAN MEMBANGUN MASYARAKAT DI ERA MODERNISASI MELALUI POLA KEPEMIMPINAN TRADISIONAL**

**DI KABUPATEN LUWU UTARA**

**(Studi Etnografi)**

**Nurlidiawati**

Adab dan Humaniora, Universitas Islam Negeri, Indonesia/Kementerian Agama
Jl. H. M. Yasin Limpo No. 36 Romang Polong-Gowa
Telp (0411)841879 Fax. (0411)8221400
No. Hp. 081342810441

Correspondence Email:
nurlidiawati@uin-alauddin.ac.id /nurlidiawatiakhyar@gmail.com

**Abstrak**

Permasalahan pokok yang diulas dalam riset ini adalah bagaimana sejarah ketemakakaan di Luwu serta perannya dalam merawat tradisi dan membangun masyarakat di era modernisasi melalui pola-pola kepemimpinan tradisional. Alasan utama penulis melakukan riset terkait dengan ketemakakaan di Luwu karena keunikannya dalam menyelesaikan persoalan-persoalan adat sehingga eksistensinya sangat dibutuhkan masyarakat. Melibatkan diri secara langsung dan menjadi bagian dari masyarakat adat guna mengetahui peran to makaka dalam menangani dan menyelesaikan persoalan dalam masyarakat. Beberapa peneliti terdahulu telah melakukan riset tentang masyarakat adat antara lain: Safril Mubah, 2011 tema “Strategi Meningkatkan Daya Tahan Budaya Lokal dalam Menghadapi Arus Globalisasi” Pawennari Hijjang, 2005 “Pasang dan Kepemimpinan Ammatoa: Memahami Kembali Sistem Kepemimpinan Tradisional Masyarakat Adat dalam Pengelolaan Sumber Daya Hutan di Kajang Sulawesi Selatan” Karena penelitian ini jenisnya kualitatif deskriptif dengan pendekatan etnografi, maka sumber datanya adalah primer dan sekunder yang diperoleh dengan cara observasi, wawancara, dan dokumentasi. Informannya adalah *to makaka*, tokoh agama, tokoh masyarakat, dan masyarakat biasa (pelaku dan penikmat budaya). Kedepannya penelitian ini dapat menjadi acuan bagi peneliti berikutnya yang melakukan penelitian serupa, motivasi bagi masyarakat agar senantiasa merawa tradisi dan budaya lokalnya, serta menjadi sumber pengetahuan baru sebab dari kegiatan ini peneliti menemukan banyak pengetahuan baru, sembari menjadi motivasi untuk melakukan penelitian lanjutan yang lebih mendalam terkait dengan ketomakakaan dan perannya dalam merawat tradisi dan membangun masyarakat di era globalisasi.

***Keyword***: To makaka, tradisi, dan modernisasi

1. ***Pendahuluan***

Sulawesi Selatan merupakan sebuah provinsi di belahan Timur Indonesia yang terletak di bagian Selatan Pulau Sulawesi. Sulawesi Selatan dihuni empat suku terbesar yakni Bugis, Makassar, Mandar, dan Toraja. Sedangkan suku-suku lainnya adalah pendatang atau transmigrasi dari berbagai pulau di Indonesia seperti Pulau Jawa, Lombok, Bali, dan pulau-pulau lainnya. Di Sulawesi Selatan terdapat beberapa kerajaan yang memiliki kekuatan dan sangat berpengaruh pada zamannya seperti kerajaan Gowa/Tallo, Bone, dan kedatuan/pajun ri Luwu.

Luwu sebelum terbentuk menjadi sebuah kedatuan/pajung/Kerajaan, masyarakat Luwu memiliki kepercayaan/keyakinan bahwa penghuni pertama di muka bumi dikenal dengan nama Bumi Sawerigading dan periode ini disebut dengan periode *La Galigo.* Periode *La Galigo* di tandai dengan kepercayaan masyarakat bahwa segala nilai-nilai kebenaran yang berlaku dalam masyarakat ditentukan oleh dewa.

Berakhirnya periode *La Galigo* ditandai dengan kembalinya para dewa ke lengit, tangga yang menghubungkan bumi dan langit diangkat, maka terjadilah kekacauan yang hebat dalam kehidupan masyarakat Sulawesi Selatan. Kekacauan/huru-hara yang terjadi digambarkan/dianalogikan dengan istilah *sianre balei taue* (manusia saling memangsa satu sama lain bagaikan ikan besar memangsa ikan kecil). Kekacauan dan huru hara dipadamkan oleh sosok *Tomanurung* (orang yang turun)Beberapa daerah di Sulawesi Selatan yang melukiskan kepemimpinan *tomanurung* seperti; *tomanurung* di Gowa, Bone, Soppeng, dan *tomanurung* di Luwu.Kebenaran tidak harus berakar dari *Tomanurung,* tapi kebenaran bisa lahir dari hasil kesepakatan antara masyarakat dengan penguasa yang berkuasa. Periode *tomanurung* (periode lontara) menjadi awal terbentuknya kebudayaan atau kearifan lokal masyarakat Sulawesi Selatan yang bersumber dari nilai-nilai *pangangadereng*

Di Sulawesi Selatan pada abad ke XVIhingga XVII ada tiga kerajaan besar yang memiliki pengaruh luas baik di bidang politik maupun agama. Ketiga kerajaan tersebut memiliki gelar yang berbeda tetapi derajat/kedudukan sama tingginya yakni pajung ri Luwu (kedatuan/kerajaan Luwu), SombaE ri Gowa (Kerajaan Gowa), dan Mangkau ri Bone (Kerajaan Bone).

Luwu sebelum menerima Islam diklaim sebagai kerajaan tertua, terbesar dan terluas di Sulawesi Selatan. Wilayah kekuasaannya mencakup tana Toraja, Kolaka, dan Poso. Luwu ketika itu dipimpin oleh seorang raja yang disebut *pajung* atau *datu,* sehingga dikenal dengan istilah kedatuan Luwu. *Pajung* atau *datu* menjalankan kekuasaan dengan pola-pola tradisional. Meskipun sistem kekuasaan terbilang tradisional, namun strukturnya menggambarkan model-model demokrasi.

 Demokrasi merupakan cara paling strategis digunakan untuk memilih pemimpin. Pemimpin yang dipilih harus memiliki kemampuan dan loyalitas memimpin masyarakat. Loyalitas dilihat dan dinilai secara langsung sehingga rakyat mengetahui betul siapa yang dipilih. Tujuannya untuk rakyat sebagaimana pemerintahan demokrasi yang diterapkan sebagian besar negara di dunia pada era modern. Karena wilayah kekuasaannya yang sangat luas, maka *pajung* atau *datu* Luwu ketika itu membagi wilayah menjadi tiga bagian secara garis besar dan masing-masing dipimpin oleh seorang pemimpin yang disebut dengan *maddika dan makole.* Ketiga wilayah tersebut yakni *madikka* Ponrang, *madikka* Bua, dan *makole* Baebunta. Mereka ini merupakan perpanjangan tangan dari *pajung* atau *datu* dalam menjalankan pemerintahannya di daerah. Ketiga pemimpin tersebut dikenal dengan istilah *ade’ telluE,* (Iriani, 2017).

Sistem pemerintahan tradisional tidak serta merta menghilang dan ditinggalkan begitu saja seiring dengan hadirnya era baru yang dikenal dengan era globalisasi dan modernisasi. Tidak bisa dipungkiri jika sebagian nilai-nilai kesakralan moral, kejujuran, etika, ketegasan, kesesuaian antara lisan dengan perbuatan, dan keadilan sebagai inti dari kearifan, secara pelan-pelan sudah mulai memudar karena kecenderungan generasi-generasi muda untuk mengikuti perkembangan globalisasi dan modernisasi. Kecenderungan generasi muda mengikuti gaya hidup modern dan mengabaikan nilai-nilai kearifan, namun tidak demikian dengan sebagian kawasan yang tetap bertahan melestarikan kearifan lokalnya meskipun segelintir masyarakat menganggapnya sebagai tantangan. Hadirnya era baru (modernisasi) menambah, memperindah, dan memperkaya nilai-nilai kearifan sehingga sangat efektif diterapkan untuk membangun masyarakat madani yang kompleks.

Kemunculan era baru tidak membuat pemerintahan tradisional di Luwu berhenti, mengabaikan dan meninggalkan kearifan-kearifannya. Meskipun di hadapannya terdapat rintangan-rintangan yang tidak berbanding lurus dengan nilai-nilai kearifan yang telah ada sejak zaman dahulu kala. Hingga sekarang ini di Luwu masih mengenal sistem pemerintahan tradisional yang berpusat di beberapa tempat yakni *maddika* Ponrang (di Ponrang), *maddika* Bua (di kecamatan Bua), *makole* Baebunta (di kecamatan Baebunta), dan *tomakaka* di kecamatan Masamba kabupaten Luwu Utara.

Nilai-nilai kearifan yang pada intinya mengatur tatanan hidup masyarakat sehingga menjadi lebih teratur dan terarah, sangatlah penting untuk dilestarikan dan dipertahankan agar tidak punah. Globalisasi dan modernisasi bukanlah sebuah ancaman terhadap kepunahan nilai-nilai kearifan lokal yang merupakan identitas etnis serta bagian dari jati diri bangsa Indonesi. Menyadari hal tersebut, lembaga adat, pihak pemerintah daerah, termasuk masyarakat setempat harus memiliki strategi agar nilai-nilai kearifan lokal yang merupakan warisan leluhur tetap hidup dalam masyarakat. Para pelaku budaya lokal jangan lengah dan terlena karena dapat membawa dampak negatif yang akan merusak budaya bangsa. Menolak globalisasi dan modernisasi bukanlah pilihan yang tepat, karena sama halnya menolak perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Karena itu, yang dibutuhkan adalah sebuah strategi untuk meningkatkan daya tahan budaya lokal dalam menghadapi berbagai tantangannya.

Masyarakat adat yang satu ini termasuk masyarakat yang konsisten terhadap nilai-nilai kearifan yang diwariskan oleh leluhurnya. Namun, kehadiran globalisasi dan modernisasi membawa perubahan dari masyarakat tradisional dan tertutup menjadi masyarakat yang lebih terbuka, nilai-nilai kesakralan sudah mulai memudar, tutur sapa yang santun dalam berkomunikasi tergeser oleh teknologi komunikasi, dan masih banyak lagi identitas-identitas lokal yang mulai hilang kesakralannya. Hal tersebut ditandai dengan adanya pergaulan bebas di kalangan muda-mudi seakan-akan tidak ada lagi aturan yang mengikat. Hal inilah yang membuat peneliti merasa tertarik untuk mengetahui secara mendalam terkait dengan dekadensi dan memudarnya nilai-nilai kearifan yang terjadi di kalangan masyarakat adat Kabupaten Luwu Utara.

1. ***Metode***

Riset ini mengulas tentang peran *to makaka* dalam merawat tradisi dan membangun masyarakat di era globalisasi dengan pola kepemimpinan tradisional yang berlokasi di Desa Sepakat Kabupaten Luwu Utara. Waktu penelitian dimulai dari tanggal 6-8 September 2024. Jenis penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan etnografi. Etnografi berarti “pelukisan tantang bangsa-bangsa” (Koentjaraningrat, 2015:9). Etnografi merupakan pekerjaan yang bermaksud untuk mendeskripsikan suatu kebudayaan, yang tujuan utamanya adalah untuk memahami suatu pandangan hidup dan sudut pandang penduduk asli, sebagaimana yang telah dikemukakan oleh Bronislaw Malinowski, bahwa tujuan etnografi adalah “memahami sudut pandang penduduk asli, hubungannya dengan kehidupan, untuk mendapatkan pandangannya mengenai dunianya”. Oleh karena itu, penelitian etnografi melibatkan aktivitas belajar mengenai dunia orang yang berbeda cara berbicara, berpikir, bertindak, dan cara memandang atau melihat sesuatu. Dengan demikian dapat dinyatakan bahwa etnografi tidak hanya sekedar mempelajari masyarakat tetapi dengan etnografi kita dapat belajar dari sekelompok masyarakat (Spradley, 2006:3).Data didapatkan dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer pada riset ini adalah to makaka (ketua lembaga adat), tokoh masyarakat, dan sebagian masyarakat (pelaku budaya). Sedangkan sumber sekunder diperoleh melalui hasil riset terdahulu, artikel, dan sumber-sumber lain yang mendukung. Data dikumpulkan dengan cara observasi, wawancara, dan dokumentasi. Selanjutnya data tersebut dianalisis dengan melalui tahapan-tahapan antara lain reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.

1. ***Hasil Penelitian***
2. To Makaka dalam Sejarah Kedatuan/Kerajaan/Pajung ri Luwu

Berbicara tentang awal mula atau asal usul sistem kepemimpinan tradisional berbasis tradisi, erat kaitannya dengan sejarah terbentuknya suatu komunitas atau sekelompok masyarakat. Mengkaji lebih dalam terkait dengan awal munculnya sistem kepemimpinan tradisonal (ketemakakaan di Luwu) berarti menelusuri kembali jejak-jejak kedatuan atau masa kekuasaan datu atau pajung Luwu.

“Sistem ketemakakaan di Luwu seiring dengan terbentuknya kedatuan/pajung Luwu. Karena Kerajaan Luwu ketika itu sangatlah luas maka pajun atau datu mengangkat perwakilannya di beberapa daerah seperti di Buah diangkat maddika Buah, maddika Ponrang, dan makole Baebunta. Makole Baebunta membawahi to makaka Masamba, to makaka Masapi, To makaka Baliase, To makaka Lampuawa, dan To Makaka Uraso”.

1. Kaidah Pemilihan To Makaka

Masyarakat memiliki hak penuh untuk memilih dan menentukan pemimpinnya. Seorang pemimpin sebaiknya memiliki kharismatik agar masyarakat merasa nyaman dan terlindungi di saat berada di tengah-tengah masyarakatnya. Seorang pemimpin/pemangkuh harus mampu megayomi masyarakatnya, oleh karena itu kriteria seorang *to makaka* dipercayakan mampu menyelesaikan persoalan-persoalan dalam masyarakat berdasarkan peraturan adat yang berlaku.

“Pertama-tama musyawarah dan harus dihadiri tokoh masyarakat yang terdiri dari tujuh orang (kombong pitu). Setelah itu masing-masing memilih siapa diantara mereka yang akan dipilih. Kombong pitu (tujuh orang) yang mewakili kampung: Rante Monu, Salu Tolambu, Salu Bomban, Salu Balombong, Salu Lindu, Pongo, dan Tanah Kalaena. Ketujuh orang tersebut masuk dalam kamar lalu menguncinya. Siapapun yang terpilih di antara mereka (suara terbanyak) tidak boleh menolak dengan alasan apapun. Setelah terpilih, masyarakat secara sukarela menyumbangkan tenaga dan materinya untuk melakukan pesata adat sekaligus mengukuhkan to makaka yang terpilih”.

1. Perkara dan Etika Penyelesaian Menurut Ketetapan Adat yang Berlaku
2. Perzinahan

Perzinahan merupakan perbuatan yang melanggar baik adat, negara maupun hukum agama. Perzinahan tidak hanya terjadi pada pasangan yang belum menikah tetapi terkadang pula dilakukan pasangan yang masing-masing terikat pernikahan. Pada umumnya kasus perzinahan di masyarakat adat Masapi diselesaikan sebagaimana adat yang berlaku:

“Laki-laki dan perempuan yang berzina baik yang sudah berkeluarga maupun yang belum terikat perkawinan pertama-tama keduanya dibawa ke rumah aparat kepala desa atau wakilnya, kemudian diselesaikan secara adat agar aib tidak tersebat dan terhindar dari amukan keluarga dan masyarakat. Sebab apabila yang bersangkutan sudah masuk di rumah aparat desa tidak boleh ada lagi yang menghakimi dan barang siapa melanggar akan dikenakan sangsi adat”.

1. Upacara Pernikahan

Pernikahan merupakan penyatuan kedua insan (laki-laki dan perempuan) untuk membina mahligai rumah tangga. Yang diharapkan dari mahligai yang terbangun adalah sakinah, mawaddah, dan warahmah. Dengan demikian, berbagai upaya dilakukan untuk meraih hal tersebut sehingga kepercayaan masyarakat bahwa melibatkan ritual-ritual adat dapat menambah dan meneyempurnakan kesakralan pernikahan. Dalam urusan pernikahan, ritual-ritual adat tidak kalah pentingnya dilakukan sebab jika diabaikan akan terjadi malapetaka:

“Pernikahan memang dilakukan secara hukum negara dan hukum agama Islam di kampung ini, tapi tetap tidak meninggalkan tradisi juga. Sebelum hari pelaksanaan keluarga mempelai perempuan mendudukkan to makaka bersama dengan aparat desa dan tokoh masyarakat lainnya terkait dengan apa-apa yang boleh dan tidak boleh dilakukan dalam pernikahan seperti mattoke’ sampa’. Sampa’ dipasang apabila keluarga yang akan melakukan pernikahan siap untuk menyembeli hewan kerbau atau sapi. Hal itu tidak diatur dalam agama maupun hukum negara tapi ketentuan adat yang berlaku disini”.

1. Upacara Kematian

Kematian adalah suatu kepastian yang pasti terjadi pada makhluk Tuhan yang bernyawa. Berbicara tentang kematian berarti mengikuti syariat yang telah diatur dalam agama. Meskipun demikian, masyarakat tetap menyisipkan ritual sebagai bagian dari penghargaan terakhir dari pihak keluarga dan itu diatur oleh adat setempat.

“Dari segi syarat seperti memandikan, siapa yang memandikan, kain kapan, waktu pemakaman, dan aturan-aturan lainnya. Hanya masih ada kepercayaan masyarakat tentang keturunan bangsawan atau orang-orang yang berpengaruh dalam masyarakat. Biasanya mereka-mereka ini diupacarakan sebagaimana adat yang berlaku. Istilah yang digunakan ada dua yaitu ipapura dan ma’bongi tallu. Ipapura artinya tidak ada lagi upacara malam ketiga, ketujuh, keempat puluh atau keseratus dan hari itu juga dipotonkan kerbau atau sapi. Tapi kalau me’bongi tallu malam ketiga baru potong sapi/kerbau dan tetap memperingati malam ketujuh, kesepuluh, keempatpuluh, ketujuh puluh, dan keseratus”

1. Tantangan dalam Penerapan Hukum Adat di Era Modernisasi
2. Pertambahan jumlah penduduk

Laju pertumbuhan jumlah penduduk berjalan begitu cepat, sehingga tidak sedikit bangsa di dunia yang menekan jumlah penduduknya dengan alasan kesejahteraan masyarakatnya. Indonesia menempati posisi keempat penduduk terbanyak di dunia pada tahun 2024 di atasnya ada Amerika, China, dan India urutan pertama.

“Memang jumlah penduduk Masapi sekarang semakin hari semakin bertambah. Ada juga pendatang dari beberapa kampung tapi mereka semua baik-baik dan mengikuti adat yang berlaku di sini. Sedikit kesulitan dalam membina masyarakat di zaman ini terutama generasi muda sudah banyak yang melakukan perbuatan yang melanggar adat”.

1. Kenakalan remaja

Perubahan sikap remaja yang mengarah kepada perilaku-perilaku negatif terjadi di mana-mana. Perilaku-perolaku negatif bertentangan dengan agama, hukum negara, ataupun adat. Tidak satupun elemen yang dapat menerima tindakan-tindakan yang melanggar hukum. Dalam kasus-kasus tersebut tidak melibatkan tokoh agama dan pemerintah, tetapi lembaga adat yang memiliki peran penting untuk melakukan pendekatan-pendekatan kepada mereka.

“Remaja Masapi masih banyak yang suka minum minuman keras dan terlibat perkelahian. Tetapi bagusnya mereka kalau dinasehati mereka mendengarkan”.

1. Kemajuan Teknologi Informasi

Teknologi merupakan bukti kemajuan ilmu pengetahuan manusia melalui proses belajar.

“Teknologi terutama HP memang bagus kalau digunakan dengan baik tapi saya lihat anak-anak sekarang HP digunakan menonton yang tidak seharusnya dinonton. Dari hasil menontonnya dia praktik sehingga muda-mudi banyak yang mau tidak mau harus dinikahkan bahkan ada yang sementara sekolah harus menikah karena akibat pergaulan yang salah. Perbuatan yang seperti itu bertentangan dengan adat tapi mau tidak mau harus diselesaikan secara adat pula”.

1. ***Pembahasan***

Membahas tentang sistem ketemakakaan dan kepemimpinan tradisional di Tanah Luwu harus diawali dengan zaman kedatuan atau kerajaan di Luwu. Mengingat luasnya wilayah kekuasaan Luwu ketika itu mengharuskan datu/raja/pajung untuk menugaskan wakilnya sebagai perpanjangan tangan untuk memimpin dan mengatur masyarakat yang berada di wilayah kekuasaannya. Dengan demikian diangkatlah pemimpin di beberapa wilayah dengan gelar yang sedikit berbeda. Ada yang bergelar *madikka*, *makole*, dan ada yang bergelar *to makaka*.

To makaka berarti orang yang dituakan dalam bahasa Luwu. Dituakan dalam hal diamanahkan atau dipercayakan untuk menjalankan suatu kepemimpinan terkait dengan peraturan -peraturan adat sebagai bagian dari nilai-nilai kearifan yang berlaku dalam masyarakat berupa perilaku, kesenian, upacara kematian, perkawinan adat, perilaku terhadap alam, dan lain-lain.

Keberadaan to makaka dari beberapa wilayah di Luwu Utara menempati posisi penting dalam pemerintahan sebab taat pada aturan adat berarti taat terhadap pemerintah. Tidak bisa dipungkiri jika masih banyak masyarakat yang tetap mempertahankan budaya-budaya leluhurnya meskipun hidup di zaman modern, oleh sebab itu mereka masih sangat membutuhkan pemimpin atau lembaga adat sebagai wadah untuk menuangkan aspirasinya, merawat tradisi, serta melestarikan ajaran-ajaran leluhurnya.

Berbagai sumber sejarah menerangkan Luwu pada abad XVI-XVII merupakan Kerajaan/kedatuan/pajung yang terbesar dan terluas di Sulawesi Selatan. Dengan demikian raja/datu/pajung mengeluarkan suatu kebijakan untuk membagi menjadi tiga bagian masing-masing dipimpin yang dinamakan madikka Ponrang, madikka Bua, dan Makole Baebunta. Ketiga kepemimpinan tersebut diistilahkan *ade’ telluE*. Makole Baebunta memberikan mandat untuk mengangkat wakil-wakilnya di beberapa daerah di Luwu dengan menggunakan istilah *to makaka* (orang yang dituakan).

Pemerintahan Kedatuan Luwu, wilayah kekuasaannya sangat luas, sehingga secara garis besar wilayah kekuasaan Kedatuan Luwu dibagi atas 3 yang masing-masing dipimpin oleh seorang pemimpin yang disebut dengan Ma’dika Ponrang, Ma’dika Bua, dan Makole Baebunta. Mereka merupakan perpanjangan tangan dari pajung dalam menjalankan pemerintahannya di daerah-daerah. Ketiga pemimpin tersebut dikenal dengan istilah ade telluE. Untuk lebih jelasnya struktur pemerintahan Kerajaan Luwu pada masa dahulu dapat dilihat pada bagan di bawah ini: Datu/Pajung, Kadi, Pakkateni Ade’Pem

Penetapan/pemilihan wilayah dapat dikategorikan sebagai wilayah adat apabila memiliki catatan sejarah. Luwu dalam hal ini wilayah Masapi memiliki sejarah panjang terkait dengan ketemakakaan. Dikatakan bahwa sejak datu/raja/pajung Luwu membentuk kekuasaannya, sejak itu pula masyarakat Masapi telah mengenal sistem kepemimpinan tradisional yang dijalankan *to makaka.* Sepanjang sejarah, tidak pernah terjadi kekosongan ketemakakaan di Luwu Utara sebab eksistensinya sangat dibutuhkan masyarakat. Amiruddin sebagai *to makaka* yang kedua puluh lima memimpin masyarakat adat Masapi di Luwu utara.

Bendera putih (kain putih) sebagai simbol dan mengandung makna yang luas. Warnah putih dilambangkan sebagai kesucian. Dalam konteks kenegaraan, bendera putih bisa mengandung makna perdamaian, netral, kesatuan, integritas sebuah negara, serta tanda atau aba-aba untuk mengakhiri konflik yang terjadi karena peperangan. Pada konteks perlombaan atau pertandingan biasanya wasit mengibarkan bendera putih mengisyaratkan bahwa sebuah kompetisi akan segera diistirahatkan atau dihentikan karena waktunya sudah cukup.

Bendera atau kain putih dalam konteks ketemakakaan Masapi mengandung makna yang berbeda. Berdasarkan penyampaian dari *to maka* Masapi sendiri, bahwa bendera atau kain putih digunakan apabila ada seseorang atau siapapun yang bukan warga Masapi berkunjung bertanya/berdiskusi tentang adat-istiadat, maka harus ada kain putih/bendera putih sebagai lambang kasamaturusan (kebersamaan) sekaligus sebagai lambang penghargaan terhadap tamu-tamu yang hadir.

Wilayah adat yang disebut dengan istilah *kombong pitu* (tujuh kampung) yakni Rante Monu, Salu Tolambu, Salubomban, Salu Balombon, Salu Lindu, Pongo, dan Kalaena. Dahulunya wilayah atau kampung ini dihuni masyarakat Masapi yang tunduk dan patuh pada to makaka. Berawal dari kedatangan bangsa Hindi Belanda di Sulawesi Selatan sebagai momok yang mengerihkan, memaksa masyarakat untuk meninggalkan tempat tinggalnya. Beberapa kampung yang sudah tidak berpenghuni seperti Rante Monu, Salu Lindu, Pongo, Salu Tolambu, dan Kalaena. Meskipun secara real sudah tidak berpenghuni, namun dalam pemilihan/pengangkatan to maka setiap kampung tersebut diwakilkan masing-masing tokoh masyarakat. Hal ini menunjukkan jika komitmen yang kuat dalam menjaga dan melestarikan kearifan-kearifan lokal patut diapresiasi. Pihak pemerintah setempat sebagai mitra kerja dalam membina dan membangun masyarakat terutama generasi mudah. Sinergisitas antara lembaga adat dengan pihak pemerintah menjadi energi tersendiri bagi masyarakat adat Masapi sebab mereka merasa aman/ terlindungi baik sebagai warga negara maupun sebagai anggota masyarakat adat.

Sebagai bentuk penghargaan/penghormatan masyarakat khususnya para generasi mudah terhadap lembaga adat dan pihak pemerintah, apabila ingin melakukan suatu kegiatan seperti pertandingan olahraga terlebih dahulu izin kepada *to makaka* dan kepala desa setempat. Dengan demikian, kedua sesepuh tersebut bersama-sama memberi dukungan dan mengawasi hingga kegiatan berakhir. Beberapa tahun terakhir wilayah Masapi menjadi tuan rumah dalam penyelenggaraan olahraga antara desa di Kabupaten Luwu Utara dan selama kegiatan berlangsung kondisi aman dan damai. Ini menunjukkan jika pemerintah dan lembaga adat setempat dapat dipastikan berhasil membina masyarakat khususnya kalangan generasi mudah.

Batas wilayah adat yang dipimpin oleh *to makaka* Masapi sekarang ini meliputi Pincara, Salu Bomban, Salu Seba, dan Sepakat. Masyarakat yang berdomisili di wilayah-wilayah tersebut sadar dengan aturan-aturan adat yang berlaku sehingga setiap ingin melaksanakan hajatan berupayah untuk menghadirkan *to makaka*, kepala desa, serta tokoh-tokoh masyarakat lainnya. Posisi *to makaka* di tengah-tengah masyarakat sangatlah penting sehingga dalam kegiatan apapun tempat duduk *to makaka* berada pada posisi paling atas sejajar dengan kepala desa. Masyarakat dalam melayani menunjukkan cara-cara adat mulai dari cara bertutur, berpakaian, dan perilaku-perilaku lainnya.

Tatanan adat yang dijalankan masyarakat di wilayah adat Masapi pada umumnya sejalan dengan syariat-syariat Islam sehingga masyarakat merasa nyaman dalam menjalani kehidupannya. Letak wilayah yang berada di daerah pegunungan mendukung masyarakat sebagian besar bekerja sebagai petani ladang. Tanahnya yang subur, lahannya yang luas, serta cuacanya yang dingin menjadi daya tarik tersendiri bagi siapapun yang berkunjung ke wilayah pegunungan ini terlebih lagi dengan wisata alam air panas (kanan) menjadikan wilayah ini ramai setiap harinya.

Wisata alam sebagai salah satu syarat penetapan wilayah adat. Wisata permandian air panas yang terletaka di desa Pincara mendukung perekonomian masyarakat setempat. Para pengunjung meningkat pada hari-hari tertentu (weekend dan hari raya). Air panas (kanan) diyakini masyarakat mampu menyembuhkan segalah penyakit. Dengan demikian, sebagian besar yang berkunjung adalah yang memiliki keluhan kesehatan seperti gatal-gatal, rematik, darah kental, dan lain-lain.

Air panas (kanan) yang berada di wilayah adat Masapi sudah ada sejak berates-ratus tahun yang lalu jauh sebelum datangnya Hindia Belanda di Luwu. Belanda berkuasa di Luwu selama bertahun-tahun. Di balik kekejaman dan ketamakannya, pemerintah Hindia Belanda meninggalkan satu warisan yang hingga hari ini dinikmati bukan hanya masyarakat setempat namun banyak yang datang dari berbagai daerah. Air pana (kanan) awalnya tidak lebih dari sekedar air yang mengalir namun suhunya yang panas. Tetapi ketika orang-orang Belanda menguasai Luwu termasuk wilayah Masapi, mereka melihat potensi alam yang tidak terdapat di daerah lain maka mereka berinisiatif untuk memugar/membangun sehingga terbentuklah berupa kolam mandi dengan bangunan yang kuat. Kolam air panas (kanan) hingga hari ini tidak berubah dari bentuk aslinya akan tetapi masyarakat setempat memperluas mengingat semakin banyaknya pengunjung pada waktu-waktu tertentu.

Mendengarkan penjelasan dari to makaka sendiri bahwa ketua lembaga adat (to maka) adalah pilihan masyakat. Melalui kebersamaan masyarakat menilai kelayakan dari sudut pengetahuan agama, pengalaman dalam masyarakat, wibawah, termasuk pendidikan. Penilaian tersebut tidak muncul secara instan melainkan bertahun-tahun sehingga ketika terjadi pergantian ketua adat, masyarakat sudah mantap menentukan pilihannya. *To makaka* tidak memiliki batas waktu sepanjang masih bisa memangku dan menjalankan jabatannya masyarakat tetap menerimanya. Namun jika sudah tidak sanggup menjalankan tugasnya yang bersangkutan berhak untuk mengajukan pengunduran dirinya. Kasus ini baru pertama kali terjadi pada *to makaka* yang ke 24 sepanjang sejarah ketemakakaan di Luwu. To makaka ke 24 mengundurkan diri karena alasan kesehatan.

Patrilineal tidak menjamin kepemimpinan mencapai keberhasilannya sebagaimana yang telah diterapkan di berbagai belahan dunia yang sering disebut dengan istilah kerajaan atau dinasti (keturunan). Menggunakan cara-cara demokrasi dengan memberikan hak penuh kepada masyarakat untuk memilih pemimpin merupakan hal yang tepat diterapkan di bumi Nusantara. Memilih pemimpin dengan harapan agar kedepannya masyarakat jauh lebih baik dan maju. Orang tua yang hebat belum tentu mampu membuat keturunannya menjadi hebat seperti dirinya, boleh jadi kehebatan tersebut terdapat pada diri orang lain. Sehingga siapapun yang memiliki kriteria sebagai seorang pemimpin, pilihlah sebagai wakil yang kelak akan membawa perubahan sebagaimana yang diharapkan masyarakat.

Meskipun lingkup kepemimpinannya hanya sebatas wilayah-wilayah tertentu (wilayah adat), to makaka tetap harus memiliki kriteria positif antara lain sifat karismatik. Penilaian masyarakat terhadap to makaka tidak hanya berfokus pada kemampuannya dalam memimpin masyarakat dan menjalankan aturan-aturan adat yang telah disepakati dan ditetapkan. Pengetahuan agama merupakan kriteria pertama dan utama yang harus dimiliki seorang pemimpin (to makaka). Sebab jika agamanya bagus dan benar kemungkinan sikap dan perilaku lainnya cenderung baik. Karismatik yang dimaksud memiliki gambaran yang luas termasuk cara bertutur, bersikap, mengayomi masyarakat, serta mampu menyelesaikan persoalan-persoalan dalam masyarakat. Memiliki sifat-sifat yang demikian menjadikan masyarakat merasa terayomi dan terlindungi.

Kelayakan seorang pemimpin dapat dinilai oleh masyarakat itu sendiri. Seorang *to makaka* yang terpilih berdasarkan pilihan masyarakat dan dapat dipastikan telah memiliki kelayakan dalam menjalankan tugasnya sebagai pemimpin/pemangku adat. Kelayakan tersebut dapat diukur atau dinilai dari kemampuannya berkomunikasi dengan masyarakat, pemerintah, dan kolega-kolega lainnya. Keturunan tidak termasuk bagian dari kelayakan. Menurut masyarakat setempat, meskipun bukan berasal dari keturunan *to makaka* tapi memiliki sikap dan sifat yang membuat masyarakat menjadi simpati, itulah yang dimaksud memiliki kelayakan.

Peran lembaga adat sangat dibutuhkan dalam menyelesaikan berbagai persoalan yang acap kali terjadi dalam masyarakat. Perzinahan merupakan satu diantara pelanggaran-pelanggaran yang sering dilakukan manusia baik yang belum dewasa, sudah dewasa, termasuk yang telah memiliki keluarga baik laki-laki maupun perempuan. Di kalangan masyarakat adat Masapi, laki-laki atau perempuan, berkeluarga atau belum berkeluarga yang berzina diselesaikan berdasarkan ketentuan adat yang berlaku.

Berdasarkan hukum adat yang berlaku, laki-laki yang sadar atau tidak sadar dalam melakukan perzinahan apabila bersedia menikahi sang perempuan, maka diselenggarakanlah pernikahan secara agama dan adat. Akan tetapi jika pihak laki-laki tidak berniat menikahi perempuan secara resmi karena alasan tertentu, maka dikenakan sanksi adat dengan denda satu ekor hewan sapi atau kerbau. Hewan tersebut disembeli/dipotong kemudian dinikmati bersama keluarga dan warga yang menghadiri. Istilah yang digunakan pada ritual tersebut adalah pabbase tanah. Hewan yang disembeli/dipotong darahnya diyakini masyarakat sebagai pembersih (pabbase) tanah dan mampu menghilangkan aib-aib yang membuat keluarga bersangkutan menanggung malu. Sudah sekian banyak kasus demikian yang terjadi di kalangan masyarakat adat Masapi, dan faktanya kepercayaan tersebut terbukti mampu membersihkan aib yang bersangkutan. Karena setelah itu, tidak ada lagi gossip-gossip yang keluar dari mulut warga karena dianggap telah selesai dan dibersihkan dengan darah hewan (sapi/kerbau). Jika perempuan hamil di luar nikah kemudian pihak laki-laki tidak bertanggungjawab dengan menikahi secara resmi, maka adat yang berlaku adalah dengan memberikan tawaran kepada laki-laki lain yang ingin menikahi yang bersangkutan dengan tujuan menutupi aib keluarga, dan sang perempuan tidak boleh menolak.

Perkawinan/pernikahan dilakukan berdasarkan adat yang berlaku di suatu tempat meskipun secara agama boleh sama tetapi adatlah/tradisi yang membedakannya. Masyarakat Masapi memiliki pernikahan adat yang sangat sederhana. Jika pernikahan di wilayah Bugis-Makassar melakukan ritual *mappaccing* pada pra pernikahan, masyarakat Masapi tidak melakukannya. Selain itu, masyarakat Masapi tidak mengenal istilah tunangan. Salah satu tradisi unik yang merupakan bagian dari ritual pernikahan adat adalah *tila’*. *Tila’* adalah daging sapi/kerbau yang dipotong/disembeli pada saat hari pernikahan sebagai menu untuk menjamu tamu undangan yang hadir. Pada saat hewan disembeli, yang pertama disisihkan adalah *tila*’ untuk to maka. *Tila’* tersebut dibawa oleh orang tertentu bersama dengan menu-menu lainnya ke rumah/tempat *to makaka*. Tradisi tersebut wajib hukumnya.

Generasi muda tidak cukup dibina/dibimbing dengan pola pendidikan yang modern serta ajaran-ajaran agama yang jelas. Melalui nasehat-nasehat para sesepuh dan pendekatan-pendekatan yang tradisonal mereka terbukti lebih mudah menerima dan tanggap mengaplikasikannya dalam kehidupan bermasyarakat. Konflik yang sering terjadi di antara generasi muda di Luwu Utara merupakan suatu fenomena yang membutuhkan perhatian khusus termasuk dari pihak *to makaka* sebagai orang yang dituakan dalam masyarakat. Faktanya, nasehat *to makaka* masih didengar dan diterima sebagian besar generasi muda di Luwu Utara. Contoh, setiap tahunnya diadakan pertandingan olahraga (sepak bola). Sebagai tuan rumah, mereka diberi nasehat agar tidak menciptakan kekacauan sebagai bukti penghargaan terhadap tamu yang hadir. Nasehat tersebut didengar dan dijaga sehingga sampai pada akhir pertandingan atau pergelaran tetap aman dan damai.

Dibawah kepemimpinan adat, masayakat Masapi menjalankan aktivitas keseharian terstruktur, terarah, dan terpola. Dalam urusan pertanian, adat-adatpun diberlakuka. Ketika tiba waktu menanam padi, para petani lainnya sebaiknya tidak boleh mendahului *to makaka* karena dianggap kurang sopan begitu pula saat panen.

Kematian merupakan suatu hal yang tidak dapat dihindari. Kematian datangnya kapan dan dimana saja tanpa diketahui oleh manusia sebab itu adalah bagian dari rahasia Ilahi. Keluarga yang ditinggalkan terkadang sulit menerima kenyataan jika salah satu anggota keluarganya telah tiada. Denagan demikian, berbagai cara atau ritual dilakukan sebagai bentuk penghargaan terakhirnya. Terkadang ada manusia yang merasa jika dirinya lebih baik disbanding manusia lainnya yang lebih dikenal dengan istilah bangsawan. Perasaan ini terkadang menimbulkan keinginan untuk berbeda dengan yang lainnya. Tidak hanya gelar dan identitas-identitas lainnya, tapi termasuk upacara kematian. Dalam Islam ketentuannya sudah sangat jelas apabila seseorang meninggal dunia baik laki-laki maupun perempuan pertama harus dimandikan, dikafani, dishalati, dan dikuburkan. Ketentuan tersebut tidak ada perbedaan antara bangsawan, ulama, pejabat, termasuk rakyat biasa.

Tidak ada perbedaan dalam hal ketentuan syariat, yang membedakan antara bangsawan dan bukan banhgsawan adalah ritual yang dilakukan dalam mengupacarakan kematian. Ritual dilakukan setelah melakukan musyawarah antara pihak keluarga, *to makaka*, kepala desa, dan tokoh-tokoh masyarakat yang hadir. Keputusan ada pada pihak keluarga termasuk kemampuannya terutama kesediaan untuk menyembeli/memotong hewan sapi/kerbau selama pesta berlangsung. Pesta dilakukan selama tiga hari (malam ketiga) adalah puncaknya. Sampai pada hari ketiga, hewan yang dipotong/disembeli terkadang lebih dari satu ekor (hingga tiga ekor). Pemakaman dilakukan secara terpisah dengan makam-makam lainnya bahasa lokalnya adalah “*ibangkaan tanah”* artinya membuka lahan pemakaman baru dengan ukuran paling rendah empat kali empat. Lahan tersebut kedepannya dipersiapkan untuk rumpun keluarga dekat jika ia telah wafat. Pada batu nisan tertulis gelar kebangsawanan seperti “*sawe linona*” artinya memiliki keturunan banyak dan berada di mana-mana, *“rundun maupa”* artinya orang/keturunan yang beruntung. Gelar-gelar tersebut diberikan berdasarkan apa yang ada pada dirinya dan penilaian masyarakat sepanjang hidupnya. Syarat utama pemberian gelar kebangsawanan adalah terletak pada jumlah hewan (sapi/kerbau) yang disembeli selama proses adat berlangsung. Dengan demikian, meskipun keturunan bangsawan namun pihak keluarga tidak mampu/sanggup menyembeli hewan sebagaimana yang telah ditetapkan dalam aturan-aturan adat, gelar tersebut secara adat tidak boleh diberikan.

Penerapan ketentuan/hukum adat pada setiap daerah memiliki kesan-kesan yang berbeda dan dikembalikan kepada ketaatan masyarakat serta jenis ketetapan adat yang berlaku. *To makaka* sebagai pemangku adat di wilayah Masapi (Luwu Utara) berusaha untuk menyesuaikan ketetapan adat dengan kondisi real masyarakat hari ini. Pertambahan jumlah penduduk merupakan salah satu tantangan dalam menerapkan ketentuan-ketentuan adat di kawasan adat masapi. Beberapa tahun terakhir jumlah penduduk mengalami peningkatan yang disebabkan beberapa hal seperti mudah-mudih memilih untuk menikah mudah sehingga berpeluang untuk menghasilkan keturunan yang lebih banyak, kurangnya kesadaran masyarakat untuk menerapkan keluarga berencana (KB), serta ada pula pendatang yang berasal dari luar seperti suku Bugis, Makassar, dan Jawa. Suku-suku tersebut datang dengan budaya masing-masing sehingga terkadang ada kendala untuk menerapkan aturan-aturan adat yang berlaku. Di sisi lain secara administrasi mereka telah diterima sebagai warga masyarakat setempat.

Kenakalan remaja merupakan perbuatan yang melanggar nilai dan norma sosial serta mengganggu ketertiban masyarakat. Dikatakan kenakalan remaja karena kerusuhan dan kekacauan pada umumnya didalangi para remaja. Fenomena yang demikian terjadi dimana-mana dan dapat disebabkan karena berbagai faktor. Faktor pemicu para remaja melakukan tindakan-tindakan yang melanggar norma-norma sosial antara lain keadaan ekonomi, kondisi keluarga, ingin mendapatkan pujian, serta beban hidup lainnya. Dari faktor-faktor tersebut para remaja sering menyalahgunakan narkoba, melakukan pelecehan seksual, tawuran, balap liar, geng motor, perampokan, serta meminum minuman keras.

Minum minuman keras dan tawuran acapkali terjadi. Menghadapi hal yang demikian, *to makaka* senantiasa memberikan wejangan/nasehat kepada para remaja. *Sipassaile* adalah ungkapan mutiara yang sering keluar dari mulut para petuah untuk para generasi muda/remaja. Ungkapan penuh makna dan dalam “sipassaile” artinya saling mengingatkan/menasehati apabila ada yang salah langkah (melakukan perbuatan yang melanggar agama, adat, dan hukum negara). Salah satu strategi dilakukan untuk mengurangi tingkat kenakalan remaja di kawasan adat Masapi lembaga adat dan pihak pemerintah setempat saling mendukung dengan melakukan pendekatan kekeluargaan, kegiatan karang taruna, serta kesibukan-kesibukan lainnya. Meskipun demikian, mabuk dan tawuran hingga hari ini masih sering terjadi sehingga dapat dikatakan sebagai salah satu tantangan dalam membangun masyarakat tradisional menuju masyarakat madani. Kepemimpinan tradisional yang diterapkan *to makaka* di Luwu Utara bukan berarti aturan-aturannya kuno, ketinggalan jaman, mendoktrin, atau menyesatkan. Eksistensi dan peran *to makaka* dalam masyarakat adat adalah sebagai pigur dan sosok yang selalu ada ketika masyarakat membutuhkannya, memberi solusi pada setiap persoalan, serta mampu memberi contoh yang baik dan benar pada orang lain. Langkah, perkataan, dan perbuatan harus seiring. Kebenaran diucapkan dengan kata-kata dibuktikan dengan perbuatan terlihat pada setiap langkah. Itulah nilai-nilai kebaikan yang diajarkan para leluhur yang tetap dipertahankan meskipun hidup di zaman modern.

Kehadiran teknologi pertanda jika manusia telah mengalami perkembangan/kemajuan dalam bidang pemikiran/ilmu pengetahuan. Kenyamanan dan kemudahan yang dirasakan melalui pemanfaatan teknologi modern mampu menghipnotis sebagian orang. Teknologi seperti media sosial, internet, serta aplikasi digital lainnya ampuh mempengaruhi cara individu berinteraksi, berkomunikasi, termasuk perilaku dalam menyebarkan dan menerima informasi. Dampak dan pengaruhnya tidak hanya dirasakan masyarakat di perkotaan, namun juga menjangkau masyarakat-masyarakat lokal yang masih kental dengan tradisi dan kekhasannya. Pemanfaatan/penggunaan teknologi yang baik dan benar dapat memberi dampak yang positif. Sebaliknya teknologi berpotensi mengancam kelestarian jika tidak tepat guna. Budaya-budaya lokal dapat diperkenalkan baik secara nasional maupun internasional dengan bantuan teknologi, begitu pula sebaliknya dengan teknologi kita dapat mengakses dan mengetahui perkembangan dunia sesuai informasi yang dibutuhkan. Pemanfaatan teknologi perlu diimbangi dengan kesadaran.

Pergaulan bebas merupakan salah satu dampak dari kemajuan teknologi. Tanpa disadari terjadi perubahan perilaku, sikap, dan pola hidup (kecenderungan mengikuti perkembangan zaman). Tidak semua kenyamanan dan kemudahan yang disajikan teknologi modern sejalan dan selaras dengan budaya dan keyakinan yang dianut suatu masyarakat atau komunitas. Contoh, pergaulan bebas merupakan perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai budaya dan agama.

1. ***Kesimpulan***

Berpijak dari rumusan masalah, maka penelitian ini dapat disimpulkan sebagai berikut:

1. Menelusuri cikal bakal dan asal-usul sejarah awal munculnya sistem ketemakakaan di Luwu seiring dengan terbentuknya Luwu sebagai sebuah kerajaan/kedatuan atau pajung ri luwu pada abad ke XVI hingga XVII. Kerajaan/kedatuan Luwu merupakan Kerajaan terbesar di Sulawesi Selatan wilayahnya meliputi Tanah Toraja (Sulawesi Selatan), Poso (Sulawesi Tengah) dan Kolaka (Sulawesi Tenggara). Memiliki wilayah yang sangat luas, datu/pajung mengangkat dan percayakan pada wakil-wakilnya untuk memimpin daerah agar masyarakat tetap terkontrol dan dipastikan taat pada perintah datu/pajung. Dengan demikian maka diangkatlah beberapa wakil di beberapa daerah dengan istilah yang berbeda namun mengandung makna yang sama. Di Ponrang dan Bua menggunakan istilah madikka, Baebunta dinamakan Makole, sedangkan di Masamba, Lampuawa, dan Masapi memakai istilah to makaka (orang yang dituakan).
2. Tradisi kaidah pemilihan/pengangkatan *to makaka* dilakukan dengan cara musayawarah. Dihadiri tujuh orang yang masing-masing mewakili tujuh wilayah (kombong pitu). Dari ketujuh tokoh masyarakat masing-masing memilih satu diantara mereka. Yang mendapatkan suara terbanyak itulah pilihan. Kaidahnya tidak boleh menolak. Yang terpilih itulah pemangku adat tidak harus berasal dari keturuan bangsawan atau struktur sosial lainnya tapi murni penilaian dan pilihan masyarakat.
3. Persoalan-persoalan dalam masyarakat pada umumnya dapat diselesaikan dengan cara adat dan kekeluargaan karena adat/tradisi tidak dapat dipisahkan dengan masyarakat meskipun ada juga yang harus diselesaikan dengan hukum negara. Contoh, perzinahan adalah perilaku yang melanggar agama dan undang-undang negara serta aib yang memalukan sehingga sebaiknya diselesaikan dengan cara adat lalu kemudian disahkan oleh hukum negara. Pernikahan adat, upacara kematian, serta ritual-ritual lainnya diselesaikan dengan etika dan cara-cara yang telah ditetapkan dalam aturan-aturan adat yang berlaku.
4. Penerapan hukum dan ketentuan-ketentuan adat terhadap masyarakat di era modernisasi dan globalisasi memiliki tantangan tersendiri terutama yang terkait dengan pertambahan jumlah penduduk, kenakalan remaja, termasuk kemajuan teknologi informasi.

**REFERENSI**

A. Safri Mubah, 2011, *Strategi Meningkatkan Daya Tahan Budaya Lokal dalam Menghadapi Arus Globalisasi*, (online), Vol.24, No.4. (https://scholar.google.co.id/scholar/ diakses 07 Juli 2020)

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_, 2011, *Strategi Meningkatkan Daya Tahan Budaya Lokal dalam Menghadapi Arus Globalisasi*, (online), Vol.24, No.4. (https://scholar.google.co.id/scholar/ diakses 07 Juli 2020)

James P. Spradley, 2006, Metode Etnografi, Edisi ke-2, Yogyakarta: Tiara Wacana.

Koentjaraningrat, 2015, *Pengantar Ilmu Antropologi*, Cet, 10; Jakarta: PT. Asdi Mahastya.

Pawennari Hijjang, 2005, Pasang dan Kepemimpinan Ammatoa: memahami Kembali Sistem Kepemimpinan Tradisional Masyarakat dalam Pengelolaan Sumberdaya Hutan di Kajang Sulawesi Selatan. URI: https://lib.ui.ac.id/m/detail.jsp?id=20452037&lokasi=lokal

Wahyuddin, 2014, *Sejarah dan Kebudayaan Sulawesi Selatan*