

## Azman

# Penerapan Syari'at Islam di Indonesia:

Perspektif Hizbut Tahir Indonesia dan Majelis Mujahidin Indonesia



### Hak Cipta Dilindungi Undang- Undang:

Dilarang memperbanyak atau memindahkan sebagian atau seluruh isi buku ini ke dalam bentuk apapun tanpa izin tertulis dari penerbit

All Rights Reserved

Penerapan Syari'at Islam di Indonesia : Perspektif Hizbut Tahir Indonesia dan Majelis Mujahidin Indonesia

Penulis: Azman

Editor:

Abdul Halim Talli

Cetakan: 1 2013

X-220 halaman, 14 cm x 21 cm

ISBN: 978-602-237-688-0

Alauddin University Press

Kampus I : Jalan Sultan Alauddin No. 63 Makassar

Kampus II : Jalan Sultan Alauddin No. 36 Samata - Gowa

## SAMBUTAN REKTOR

Perubahan tidak selamanya membawa perbaikan.

Akan tetapi, setiap perbaikan pasti memerlukan perubahan.

Demikian ungkapan bijak Sang Motivator

Mario Teguh dalam Mario Teguh's Qoutes.

Perubahan dan perbaikan merupakan dua frase yang menjadi *core values* bagi siapa saja yang ingin mendapatkan hasil terbaik. Itulah sebabnya Nabi Muhammad saw. menyatakan "Siapa yang hari ini sama dengan hari kemarin, maka ia rugi/tertipu".

Perubahan merupakan sebuah keniscayaan dalam siklus kehidupan. Manusia yang tidak mau berubah mengikuti perkembangan arus zaman, akan digilas oleh roda perubahan yang terus menggelinding mengitari perputaran waktu.

Semangat perubahan yang digagas oleh Rektor dilandasi oleh visi dan misi mulia untuk menjadikan UIN Alauddin sebagai kampus peradaban melalui transformasi ipteks dan pengembangan capacity building. UIN Alauddin ingin membuktikan dirinya sebagai sebuah lembaga pendidikan tinggi yang tidak saja menggali doktrin-doktrin agama yang normatif tetapi berusaha menarik wilayah dogmatis itu ke dalam ranah praktis aktual, membumi dan dapat dirasakan manfaatnya untuk kepentingan masyarakat.

Rektor sangat menyadari bahwa di era postmodernisme ini, masyarakat mulai kritis mempertanyakan jaminan bagi *output* lembaga pendidikan tinggi. Perkembangan zaman yang semakin maju memicu dan memacu lahirnya semangat kompetetif di

tengah masyarakat, tidak terkecuali dunia perguruan tinggi. Lembaga pendidikan yang tidak sanggup menghadapi perubahan dan persaingan, perlahan namun pasti akan ditinggalkan masyarakat. Saya hanya khawatir jika lembaga pendidikan Islam tidak berubah dan tidak mampu membaca arah perubahan, maka ia hanya akan menjadi lembaga pendidikan kelas dua di tengah masyarakat yang mayoritas muslim atau menjadi lembaga alternatif terakhir bagi mereka yang menemui jalan buntu masuk ke perguruan tinggi pilihan utama.

Atas dasar itu, Rektor berupaya melakukan sejumlah terobosan dan strategi untuk memperkokoh jatidiri almamater melalui sejumlah gerakan perubahan, baik perubahan mental (dari analog ke mental digital) maupun perubahan fisik.

Hadirnya buku dari program GSB pada tahun ketiga kali ini merupakan realisasi dari visi-misi Rektor, sekaligus respon atas fenomena perkembangan masyarakat saat ini. Oleh karena itu, saya sangat berharap bahwa kesadaran akan pentingnya perubahan dan perbaikan ini tidak saja dipandang sebagai sebuah doktrin institusional, tetapi sebagai sebuah ladang amal saleh sebagai implikasi dari pengamalan firman Allah dan sunnah Rasulullah saw.

Akhirnya, saya mengucapkan selamat atas terbitnya buku GSB kali ini, semoga program ini menjadi pioner dan *Institutional branding* bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi maupun penguatan *inner capacity* bagi civitas akademika UIN Alauddin.

Samata, November 2013 Rektor Prof. Dr. H. A. Qadir Gassing HT, MS.

## PENGANTAR

Syukur Alhamdulillah, penulis dapat merampungkan buku dengan judul "Penerapan Syari'at Islam di Indonesia: Perspektif Hizbut Tahir Indonesia dan Majelis Mujahidin Indonesia". Sebagai aktivis dari salah satu ormas di Indonesia, penulis tertarik untuk membahas aktivitas dua kelompok gerakan islam di atas, mengingat munculnya pro dan kontra terhadap keduanya. Didorong oleh rasa "ingin tahu" penulis dan didorong pepatah lama "Tak kenal maka tak sayang", maka penulis memutuskan untuk melakukan penelitian terhadap kedua kelompok ini dan membukukannya, karena penulis juga menangkap adanya keingintahuan dari kalangan masyarakat terhadap gerakan dan pemikiran kelompok-kelompok gerakan Islam tersebut.

Buku ini sebenamya merupakan derivatif dari disertasi doktor penulis, tentang Hizbut Tahrir Indonesia, yang kemudian disandingkan pula dengan gerakan kelompok Majelis Mujahidin Indonesia dan Front Pembela Islam, sangat disayangkan keterbatasan waktu membuat penulis menunda pembahasan kelompok gerakan Islam yang terakhir disebut di atas. Pemilihan dua kelompok ini bukannya tanpa sebab, mengingat ketiga kelompok ini cukup aktif dan eksis dalam melakukan pergerakan di Indonesia. Kemampuan ketiganya dalam memobilisasi massa guna melakukan kegiatan patut mendapat acungan jempol meskipun dalam beberapa kasus sering terjadi pertentangan dengan beberapa kelompok gerakan islam lainnya (JIL contohnya).

Penulis menyadari bahwa sebagai bagian dari proses belajar, buku ini tentu sangat jauh dari kesempurnaan jika dibanding dengan buku lain. Sehingga penulis mengundang kritik, sanggahan ataupun koreksi dari pemerhati, akademisi, peneliti dibidang ini dan aktivis dari kedua kelompok gerakan islam ini, dengan harapan dapat menjadikan buku ini menjadi lebih baik dan reliable.

Makassar, September 2013 Penulis

Azman

# DAFTAR ISI

Sambutan Rektor

Pengantar

| Daftar I | si                                                         |    |
|----------|------------------------------------------------------------|----|
| BAB I    | PENDAHULUAN                                                | _  |
| Memah    | ami Sejarah Gerakan Kelompok Islam                         | 1  |
| BAB II   | kerangka ideologi dan gerakan sosial kelompok<br>keagamaan |    |
|          | A. Konstruksi Ideologi Kelompok Keagamaan                  | 21 |
|          | B. Gerakan Sosiologis Kelompok Islam                       | 29 |
|          | 1. Faktor-faktor yang Mendorong Gerakan                    |    |
|          | Sosial                                                     | 30 |
|          | 2. Tipe-tipe Gerakan Sosial                                | 34 |
|          | 3. Klasifikasi Gerakan Sosial                              | 35 |
| BAB II   | I Gerakan dan pemikiran Majelis Mujahidin                  |    |
|          | Indonesia                                                  |    |
|          | A. Sejarah Berdirinya Majelis Mujahidin                    |    |
|          | Indonesia                                                  | 41 |
|          | B. Visi dan Misi Majelis Mujahidin Indonesia               | 42 |
|          | C. Kelembagaan dan Kepemimpinan Majelis                    |    |
|          | Mujahidin Indonesia                                        | 44 |
|          | D. Metode Perjuangan Majelis Mujahidin                     |    |
|          | Indonesia                                                  | 45 |

|        | E.   | Paradigma Pemikiran Politik-Keagamaan           |            |
|--------|------|-------------------------------------------------|------------|
|        |      | Majelis Mujahidin Indonesia                     | 46         |
|        | F.   | Gerakan Sosial Majelis Mujahidin Indonesia      | 56         |
| BAB IV | J Ge | rakan dan Pemikiran Hizbut Tahrir indonesia     |            |
|        | A.   | Sejarah Hizbut Tahrir                           | 59         |
|        |      | 1. Profil Pendiri Hizbut Tahrir                 | 62         |
|        |      | 2. Latar Belakang Berdirinya Hizbut Tahrir      | 67         |
|        |      | 3. Sejarah Hizbut Tahrir Indonesia              | <b>7</b> 5 |
|        | B.   | Pemahaman Keagamaan Hizbut Tahrir               | 79         |
|        |      | 1. Landasan Hukum menurut Hizbut                |            |
|        |      | Tahrir                                          | 81         |
|        |      | 2. Konsep Daulah Khilāfah                       | 87         |
|        |      | 3. Aktualisasi Fiqh Siyasah Hizbut Tahrir       | 90         |
|        | C.   | Respon Ulama terhadap Hizbut Tahrir             | 94         |
|        | D.   | Analisis Ideologis dan Sosiologis Hizbut Tahrir |            |
|        |      | Indonesia                                       | 103        |
|        |      | 1. Ideologi Hizbut Tahrir                       | 103        |
|        |      | 2. Cara kerja Ideologi Hizbut Tahrir            | 107        |
|        |      | 3. Pola Gerakan Sosial Hizbut Tahrir            | 111        |
|        |      | 4. Tahapan Gerakan Sosial Hizbut Tahrir         | 115        |
| BAB V  | Per  | nerapan Syari'at Islam di Indonesia             |            |
|        | A.   | Syariah Islam                                   | 120        |
|        |      | 1. Syariat, Hukum dan Fiqih                     | 120        |
|        |      | 2. Syariat, Al-Qur'an dan Hadist                |            |
|        | B.   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •         |            |
|        |      | 1. Pemaknaan Jihad menurut Majelis              |            |
|        |      |                                                 | 121        |

|           | 2. Aktualisasi Jinad menurut Majelis        |     |
|-----------|---------------------------------------------|-----|
|           | Mujahidin Indonesia                         | 133 |
|           | 3. Analisis Pemaknaan dan Aktualisasi Jihad |     |
|           | Menurut Majelis Mujahidin Indonesia         | 134 |
| C.        | Jihad Menurut Hizbut Tahrir Indonesia       | 138 |
|           | 1. Publikasi Pemahaman Jihad Hizbut Tahrir  |     |
|           | Indonesia                                   | 141 |
|           | 2. Jihad Ofensif dan Jihad Defensif         | 168 |
| D.        | Majelis Mujahidin; Upaya Penegakkan Syariah |     |
|           | islam                                       | 177 |
| E.        | Hizbut Tahrir Indonesia; Menegakkan         |     |
|           | Syari'ah dalam Bingkai Khilafah             | 178 |
|           | 1. Telaah Filosofi                          | 184 |
|           | 2. Telaah Normatif                          | 188 |
|           | 3. Telaah Historis                          | 205 |
|           |                                             |     |
| BAB VI Pe | nutup                                       |     |
| MMI dan H | TI; Persamaan dan Perbedaan                 | 211 |

Daftar Pustaka

# BAB I PENDAHULUAN

#### Memahami Sejarah Gerakan Kelompok Islam

Pada awalnya, konflik terjadi pada masa khalifah Usman ibn 'Affān yang dinilai terlalu lemah, sehingga mudah dipengaruhi kepentingan-kepentingan kekeluargaan (nepotisme). Konflik ini berujung dengan terbunuhnya Usman, dan dilantiknya 'Alī Ibn Abīṭālib oleh sebagian umat Islam menjadi Khalifah keempat. Namun 'Alī segera mendapat tantangan dari sebagian sahabat lainnya yang juga berambisi besar untuk memegang tumpuk kekuasaan, terutama Talḥah, Zubair dan Mu'awiyah. Dua nama pertama berhasil dikalahkan 'Alī dalam peperangan yang melibatkan 'Aisyah janda Nabi. Sedangkan melawan Mu'awiyah, 'Alī bin Abīṭalib nyaris memperoleh kemenangan, sebelum Mu'awiyah yang menyadari posisinya semakin terdesak kemudian menawarkan perdamaian melalui arbitrase.

Proses-proses politik semacam itulah kemudian yang memunculkan kaum Khawārij, yang kemudian dikenal sebagai golongan radikal baik dari pandangan politik maupun teologis. Kaum Khawārij yang pada mulanya barisan 'Alī melawan Mu'awiyah kemudian keluar (*kharaja*) dari barisan 'Alī karena yang terakhir ini menerima tawaran arbitrase. Khawārij menilai 'Alī dan tentu saja Mu'awiyah sudah berdosa besar, kafir atau telah keluar dari Islam, dan karena itu darah mereka halal ditumpahkan. Khawārij mengambil pengabsahan sikapnya dengan dua

semboyan; tidak ada hukum selain bagi Allah dan tidak ada hakim selain Allah yang diangkat dari Q.S. Al-Maidah/5: 44.

إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ فَلا تَحْشَوْا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلا وَمَنْ لَمُ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (٤٤)

Artinya:Sesungguhnya kami Telah menurunkan Kitab Taurat di dalamnya (ada) petunjuk dan cahaya (yang menerangi), yang dengan Kitab itu diputuskan perkara orang-orang Yahudi oleh nabi-nabi yang menyerah diri kepada Allah, oleh orang-orang alim mereka dan pendeta-pendeta mereka, disebabkan mereka diperintahkan memelihara kitab-kitab Allah dan mereka menjadi saksi terhadapnya. Karena itu janganlah kamu takut kepada manusia, (tetapi) takutlah kepada-Ku. Dan janganlah kamu menukar ayat-ayat-Ku dengan harga yang sedikit. Barangsiapa yang tidak memutuskan menurut apa yang diturunkan Allah, maka mereka itu adalah orang-orang yang kafir.<sup>1</sup>

Dan karena itu mereka tidak mau tunduk kepada Khalifah manapun, dan melakukan berbagai aksi kekerasan guna menumbangkannya.

Pandangan teologis yang keras ini diikuti pula dengan sikap politis yang ekstrim dan radikal. Pada tingkat amat ekstrim dan radikal, sebagian kaum Khawārij sampai kepada kesimpulan, bahwa orang-orang yang tidak sependapat dengan mereka adalah

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Lihat Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, (Jakarta: Suara Agung, 2008), h. 206.

musyrik, dan kalangan Khawārij sendiri yang tidak mau berhijrah kedalam lingkungan mereka juga termasuk musyrik dan karena itu wajib dibunuh. Hanya daerah mereka sendiri yang termasuk dār al-Islām sedangkan kawasan muslim yang lain adalah dār al-Kufr (dār al- ḥarb) yang harus diperangi dan dihacurkan. Dalam praktiknya, jika aliran esktrim dan radikal semacam ini bertemu dengan orang-orang Islam lain yang bukan termasuk golongannya, tak ampun lagi mereka bunuh.

Pandangan-pandangan teologis yang berjalin berkelindang dengan perilaku politik radikal dari kaum Khawārij menimbulkan reaksi dan respon dari kalangan Islam lainya. Maka belakangan muncullah aliran teologi Murji'ah, Syi'ah, Mu'tazilah, Maturidiah, Asy'arīyah dan lain-lain. Masing-masing aliran teologi kemudian bukan hanya mencoba menjawab masalah siapa yang termasuk kafir dan boleh diperangi, tetapi juga membahas persoalan-persoalan yang semakin meluas hingga kepada masalah kekuasaan. Tuhan dalam hubunganya dengan manusia, akal dan wahyu, takdir dan ikhtiar dan sebagainya. Setiap aliran itu kemudian mencari keabsahan pandangannya dalam ayat-ayat Al-Quran dan Hadis, yang tentunya dilihat dari perspektif masingmasing, sehingga pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Quran cenderung tidak lagi utuh dalam suatu kesatuan.2 Dalam berbagai studi, fenomena yang digambarkan di atas dipandang sebagai akar dari apa yang disebut belakangan sebagai fundamentalisme Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Azyumardi Azra, *Pergolakan Politik Islam Dari Fundamentalisme, Modernisme hingga Postmodernisme*, (Cet. I, Jakarta: Paramadina, 1996), h. 111.

Sementara itu gerakan fundamentalis Islam pra-modern pertama, yang selanjutnya menjadi prototype banyak gerakan fundamentalis Islam muncul di Semenaniung Arabia, di bawah pimpinan Muhammad ibn Abd al-Wahhāb (1703-92). Dia banyak dipengaruhi gagasan-gagaan pembaharuan Ibnu Taymiah dan memperoleh pendidikan dikalangan ulama reformis di Haramayn. Ibn Abd al-Wahhāb menggovang pendulum reformisme Islam ke titik ekstrim: fundamentalisme Islam radikal. Dia bekerjasama dengan kepala kabila lokal di Neid, Ibn Saud (w. 1765), Ibn Abd al-Wahhāb melancarkan juga jihad terhadap kaum muslimin yang dipandangnya telah menyimpang dari ajaran Islam yang "mumi": yang menurutnya banyak mempraktikkan bid'ah khurafat, takhayyul dan semacamnya. Fundamentalis Wahābī tidak hanya berupa purifikasi tauhid, tetapi juga penumpahan darah dan penjarahan Mekkah dan Madinah, yang diikuti pemusnahan monumen-monumen historis vang mereka pandang sebagai praktek-praktek menyimpang.<sup>3</sup>

Fundamentalisme Islam, baik secara langsung atau tidak dipengaruhi Gerakan *Wahābī*, segera muncul diberbagai penjuru dunia Islam. Dan sedikit mencengangkan, fundamentalisme Islam ala Wahābī kemudian justru muncul dikawasan yang sering disebut orang sebagai wilayah *periferal* dalam peta dunia muslim. Perlu dicatat kekuatan kolonialisme Eropa pada masa-masa ini

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Tentang akar-akar intelektualisme dan radikalisme Ibn Abd al-Wahhāb, lihat Azyumardi Azra, "The Transmission of Islamic Refformism to Indonesia: Networks of middle Eastern and Malay-Indonesia Ulama in the Seventeenth and Eighteenth Centuries", PhD diss, Columbia University: 1992,283-7; Tentang perkembangan Wahabiah, lihat L.A. Corence, Histoire de Wahhabis, Paris: 1810.

memang sudah berada diambang pintu *Dār al-Islām*, tetapi belum lagi menjadi faktor signifikan dalam pertumbuhan gerakan fundamentalisme Islam.

Di Nigeria Utara, Syaikh Usman dan Fodio (1754-1817) yang secara intelektual mempunyai kaitan erat dengan jarigan ulama reformis yang berpusat di Haramayn melancarkan aksi memerangi Muslim penguasa dan pendukungjihad pendukungnya yang dipandang korup dan menjalankan praktikpraktik Islam bercampurbaur dengan tradisi budaya lokal. Usman dan Fodio berhasil mendirikan Kekhalifahan Sokoto, meskipun cuma berumur singkat. Gerakan jihad segera juga muncul di Afrika Barat, di bawah pimpinan al-Hajj Umar Tal (1794-1865). Gerakan fundamentalisme Umar Tal menyebar di wilayah-wilayah yang sekarang termasuk Guinea, Senegal, dan Mali.4

Gerakan fundamentalis ala Wahābī juga menemukan lahan yang cukup subur di anak Benua India. Sementara kesultanan Mughal semakin merosot, Sayyid Aḥmad al-Brelvi (atau Ah{mad Syahid, 1786-1831), memaklumkan jihad untuk memurnikan Islam dari pengaruh budaya lokal, Hindu dan Sikh di kalangan kaum Muslim. Gerakan jihad Aḥmad al-Brelvi bersumber atau mengambil inspirasi dari ajaran-ajaran Syah Wali Allah (1703-1762) dan putranya. Syah Wali Allah, yang juga termasuk ke dalam kelompok jaringan ulama reformis yang

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>M.Hiskett, *The Sword of Truth: The Life and Times of The Shebu Usuman and Fodio*, New York: 1973; Ibrahim Sulaiman, *A Revolution in History, The Jihad of Ushman and Fodio*, London: 1986; B.G. Martin, *Muslim Brotherhood in Nineteenth Century Africa*, Cambridge: 1976. Lansine Kaba, *The Wahhabiya: Islamic Reform and Politics in French West Africa*, Evanston Illeonis: 1974.

berpusat di Haramayn, dalam berbagai karyanya menghimbau pembangkitan kembali Islam yang murni, dengan melenyapkan pengaruh ajaran dan tradisi Hindu dan Sikh di kalangan kaum Muslimin. Ahmad Brelvi membangun kekuasaan  $D\bar{a}r$  al-Isl $\bar{a}m$  di wilayah Barat-Daya Anak Benua India, walaupun hanya waktu singkat.

Gerakan-gerakan fundamentalis selanjutnya, warna anti Barat muncul secara signifikan, walau tema "Kembali Kepada Islam Murni" juga tidak ditinggalkan. Salah satu contoh adalah gerakan Farā'iḍi di Bengal. Gerakan ini dikembangkan Haji Syariat Allah (1781-1840), yang pada intinya menekankan penerapan syariat dan ajaran-ajaran Al-Quran lainnya secara ketat. Dimotivasi pula oleh kenyataan terjadinya disrupsi kehidupan masyarakat Muslim akibat intrusi kekuatan politik dan sistem ekonomi Inggris, Syariat Allah menggalang massa petani Muslim untuk melakukan jihad melawan kaum Hindu dan Inggris.<sup>5</sup>

Gerakan fundamentalis Islam di akhir masa transisi ini, yang perlu disinggung adalah gerakan jihad yang diorganisasi Sayyid Muḥammad Abd. Allah Ḥasan (1864-1920) di Sudan dan Somalia. Ḥasan dengan keras mengecam Muslimin yang mempraktikkan "Bid'ah-bid'ah pagan", semacam meminta waṣīla dikuburan "Awliya". Antara tahun 1899 sampai 1920 ia memimpin jihad melawan musuh internal (muslim lain) dan musuh eksternal (Inggris, Italia dan Prancis). Gerakan ini dalam perkembangan lebih lanjut mengklaim kemunculan Imām Mahdi

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Tentang Syari'at Allah dan Fara'idi, lihat, Muin Ud-Din Ahmad Khan, History of The Fara'idi Move ment in Bengal 1818-1906, Karachi: 1996

la menuntut kesetiaan dan para pengikutnya melalui bay'ah; hijrah dari wilayah Muslim lain; dan jihad untuk menyucikan Islam dalam diri Muḥammad Aḥmad ibn Abd Allah (1844-1885). Nama yang terakhir ini memaklumkan kemahdiannya pada tahun 1881 dari pengaruh keberhalaan dan bid'ah.<sup>6</sup>

Diantara pokok-pokok pandangan Kaum Padri yang kelihatan mirip dengan ajaran Wahābī adalah oposisi terhadap bid'ah dan khurafāt, dan pelarangan penggunaan tembakau dan pakaian tiga haji, yaitu Haji Miskin, Haji Sumanik dan Haji Piobang setelah melaksanakan haji di Mekah pada waktu kaum Wahābī berjaya di Tanah Suci menjadi pemicu gerakan jihad Kaum Padri melawan dilancarkan Tuanku Nan Tuo dan murid-muridnya dari Surau Koto Tuo, Agam, sejak seperempat terakhir abad ke-18. Oposisi yang keras dari para pembaharu moderat dan kaum adat merupakan faktor penting yang mendorong terjadinya radikalisasi gerakan pembaharuan ini oleh murid-murid Tuanku Nan Tuo, kaum Muslim lain yang menolak mengikuti ajaran keras mereka. fundamentalis yang mirip dengan Wahābī muncul dalam gerakan Padri di Minangkabau. Sama dengan gerakan Wahābī dalam lingkungan ulama reformis dan kosmopolitan di Haramayn, Gerakan Padri bermula dari pembaharuan moderat yang khususnya Tuanku Nan Renceh. Kembalinya pada tahun 1803 dunia Muslim, Bergeser ke ujung lain di

Tentang gerakan Mahdi Sudang, lihat, J.S. Trimingham, Islam in the Sudan, New York: 1995

<sup>1</sup> Ibid. Pergolakan Politik. Hlm.113

Selain itu, gerakan *al-lkhwān al-Muslimūn* (disingkat IM), yang didirikan di Mesir pada 1928, yang dalam perkembangan lebih lanjut sering menjadi pola dasar gerakan-gerakan fundamentalis kontemporer di banyak bagian dunia Islam. Sampai terjadinya revolusi Palestina, IM tidak lebih dari sebuah organisasi "Gurem", dan pendirinya Hasan al-Banna tidak lebih dari seorang mubalig yang sibuk dengan masalah-masalah moral ketimbang politik. Revolusi Palestina memberikan kesempatan emas bagi IM untuk tampil ke pentas politik Arab. IM mengorganisasi demonstrasi besar-besaran memprotes Inggris dan perwakilan-perwakilannya di Timur Tengah. Pemogokan umum bangsa Arab pada 1936-1939 mentransformasikan IM dari sekadar organisasi pemuda menjadi organisasi politik.<sup>8</sup>

Tujuan politik IM adalah pembentukan kekhalifahan yang terdiri dari negara-negara Muslim yang merdeka dan berdaulat. Kekhalifahan ini harus didasarkan sepenuhnya pada ajaran Al-Quran. Tujuan kekhalifahan adalah untuk "Mencapai keadilan sosial" dan "Menjamin kesempatan yang memadai" bagi semua individu Muslim.Meski menekankan kesamaan dan keadilan, al-Banna menentang keras "perjuangan kelas" ala Marxisme.Al-Ikhwān Al-Muslimūn mempunyai simbol pedang dua diatasnya ada kitab Alquran. Kemudian mempunyai semboyan Allah ghāyatunā, al-Rasūl zā'imunā, al-Qur'ān dustūrunā, al-Jihād sabīlunā, al-Maut fi sabīlillah asma amāninā.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Lihat Zakariyyah Sulaiman Bayyumi, al-Ikhwān al-Muslimūn, (Kairo: 1978), hlm. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Segi performen tersebut bisa ditafsirkan bahwa simbol pedang merupakan alat kekerasan dan sekaligus mengingatkan pada umat Islam

Sebagai gerakan Islam militan, jihad merupakan mekanisme dan alat untuk mencapai cita-cita perjuangan Islam. Perlawanan terhadap sistem *kufur* dan *jahiliyah* modern adalah sikap tegas dari Islam militan, sebagaimana yang dilakukan oleh Abū A'lā Maudūdi. Tipologi pergerakan Islam militan ada yang bersifat moderat, dimana dalam pergerakannya masih mau menerima jalan evolusi melalui jalur politik demokratis yang dekat dengan ajaran Islam. Menerima demokrasi Islami adalah jalan terbaik bagi Islam militan, dan suatu saat sistem tersebut bisa diubah ketika mereka berkuasa.

Tewasnya al-Banna memperpanjang krisis kepemimpinan yang cukup akut dalam IM menemukan bentuk sempurnanya sebagai sebuah gerakan fundamentalis, terutama berkat kebangkitan Sayyid Quthb ke garis terdepan IM. Tokoh ini berpendidikan modern dalam bidang literature di Universitas Kairo. Dalam tahun-tahun 1930-an sampai 1940-an ia terkenal sebagai kritikus sastra, dan ia sangat jelas terekspos kepada kebudayaan modern, terutama ketika bermukim di Amerika Serikat selama 2 tahun (1948-50). Tetapi periode ini justru titik

bahwa pedang merupakan senjata perang yang dipakai pada masa Nabi dan sebagai simbol sikap yang tegas. Lihat dalam *Prinsip-Prinsip Gerak Al-Ikhwān Al-Muslimūn*, Terj. Wahid Ahmadi, (Solo: Intermedia, 2002), hlm. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Olivier Roy, *Genealogi Islam Radikal*, terj. Ali Noer Zaman, (Yogyakarta: Genta Press, 2005), hlm.7.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Hal ini bisa dilihat pada partai Islam yang bersikap lunak dengan sistem demokrasi dan bisa kompromi dengan aturan main negara demokrasi, meskipun dalam beberapa hal aturan-aturan tersebut bertentangan dengan visi dan misi partai Islam.

balik yang mengantarkanya kepada sikap anti-modernisme untuk kemudian memeluk erat fundamentalisme dengan bergabung ke dalam IM. Sebelum penahanannya pada 1965, Quthb cukup produktif menghasilkan tulisan-tulisan yang mengkristalisasikan fundamentalisme IM.

Salah satu doktrin sentral dalam fundamentalisme Qutb yang dianut IM adalah konsepnya tentang "jahiliyah modern", yakni modernitas sebagai "barbaritas baru". Konsep jahiliyah itu sendiri pertama kali dikembangkan pada 1939 oleh Abū al-A'lā al-Mawdūdi, tokoh terkemuka fundamentalis lainya dan pendiri organisasi Jamā 'at-i Islāmi, di Anak Benua India. Al-Mawdūdi merupakan pemikir Muslim pertama yang tegas mengutuk modernitas dan ketidaksesuaiannya dengan, dan bahayanya terhadap Islam. Karya-karya utama al-Mawdūdi, seperti Jihad in Islam, Islam and Jahiliyyah.

Rangkaian dari perjalanan gerakan fundamentalis Islam pra-Moderen hingga kontemporer, muncul gerakan Islam militan yang awalnya embrio dari IM. Gerakan tersebut adalah *Hizbut Tahrir* yang didirikan pada tahun 1953 di Yerussalem oleh Taqiyuddin al-Nabhānī (1909-1977) bersama sekelompok koleganya yang telah memisahkan diri dari IM. al-Nabhānī sendiri adalah lulusan Universitas al-Azhār yang sebelumnya berprofesi sebagai guru sekolah agama dan sekaligus hakim. Dia berasal dari lizim, sebuah daerah di Palestina Utara. Ketika didirikan Hizbut Tahrir menyatakan diri sebagai partai politik dengan Islam sebagai ideologinya. 12

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>John L. Esposito, *Ensiklopedia Oxford Dunia Islam Modern*, jilid 3 (Bandung: Mizan 1999), hlm. 172.

Hizbut Tahrir muncul atas keprihatinan dengan situasi dan kondisi kemerosotan yang melanda umat Islam, baik dibidang politik maupun ekonomi. Dua faktor yang selalu mempengaruhi kemerosotan dan kemunduran tersebut yaitu faktor eksternal, yang dalam hal ini adalah diakibatkan penguasa kolonial atas negeri-negeri muslim setelah runtuhnya Khilafah Turki Usmani, serta faktor internal, yaitu dari dalam umat sendiri yang sudah mengalami perubahan atas lemahnya pemahaman terhadap ajaran-ajaran Islam sebenarnya.

Melemahnya kekuatan Islam atas kolonialisme serta runtuhnya Khilafah Islam di Turki tanggal 3 Maret 1924, menimbulkan kesadaran baru dikalangan umat Islam untuk berusaha melepaskan diri dari kolonial tersebut. Di sisi lain sangatlah disadari bahwa kekuatan umat Islam untuk melawan penduduk Barat tersebut, sangatlah minim. Setiap negeri-negeri muslim berusaha sendiri untuk melepaskan negerinya dengan menggunakan berbagai cara. Di antara negeri-negeri tersebut, ada yang melakukan penyesuaian dengan budaya dan hukum yang dibawah oleh Barat, sedangkan yang lain sama sekali menolaknya. Dalam hal ini kemudian menjadi umat Islam tidak mempunyai persepsi yang sama dalam mengatasi persoalan tersebut.

Keyakinan atas kemajuan Barat yang dibawa ke dalam negeri-negeri muslim, mengilhami di antara kalangan umat Islam untuk menerima pandangan Barat, seperti modernisasi dan sekuralisasi, untuk diterapkan dalam dunia Islam demi keluar dari kemerosatan tersebut. Dengan demikian, diciptakan hubungan yang insten antara dunia Islam dan dunia Barat. Kasus yang paling nyata adalah sebagamaina yang terjadi di Turki dengan program

sekuralisasinya. Dalam hal ini kesadaran eksternal menjadi sesuatu yang paling dominan, yaitu keyakinan bahwa meniru paham yang diterapkan di kalangan bangsa Barat, adalah sesuatu yang mutlak dilakukan dan diadopsi umat Islam untuk mencapai kemajuan.

Sementara disisi lain, terdapat kesadaran bahwa untuk melepaskan kemerosotan dan mencapai kemajuan, tidaklah dengan meniru yang terjadi di dunia Barat, karena dalam Islam sendiri telah digariskan aturan-aturan yang harus dilakukan untuk mencapai kemajuan. Sesungguhnya yang diperlukan adalah kesadaran umat Islam dan pemahaman yang benar terhadap ajaran-ajaran Islam yang tidak terpengaruh atas berbagai macam hal yang telah merusak dan mengaburkan ajaran-ajaran Islam tersebut.

Secara umum, ada 2 faktor yang mempengaruhi sehingga umat Islam mengalami kemerosotan dan kemunduran, yaitu dari segi fikrah (pemikiran) dan tañqah (metode). Jika ditelusuri, ternyata pemikiran ajaran-ajaran Islam yang selama ini berkembang, telah dipengaruhi oleh unsur-unsur terselubung yang menyelinap masuk ke dalam pemikiran Islam dan disadari oleh kaum muslimin sendiri. Seperti munculnya berbagai filsafat-India, Yunani, Persia- yang dipelajari di dunia Islam, serta usaha untuk mengompromikan Islam dengan filsafat-filsafat tersebut. Usaha-usaha untuk mengompromikannya menimbulkan adanya intrepretasi yang menjauhkan sebagian arti dan hakekat Islam yang sebenarnya, dan memperlemah pengetahuan Islam dari benak kaum muslimin.

Salah satu hal yang paling asasi telah dilupakan umat Islam adalah penguasaan terhadap bahasa Arab, yang menjadi bahasa

utama dari sumber-sumber ajaran Islam, yaitu Alquran dan Hadis. Islam dan bahasa Arab merupakan suatu kesatuan yang tidak bisa dipisahkan. Islam tidak mungkin dilaksanakan secara sempurna tanpa menggunakan bahasa Arab. Bahasa Arab merupakan sarana fundamental untuk melaksanakan ijtihad yang sangat diperlukan untuk kemajuan umat Islam.<sup>13</sup>

Sedangkan dari aspek metode, kesadaran akan metode mendakwahkan ajaran Islam juga telah mengalami pergeseran. Dahulu kaum muslimin menyadari bahwa keberadaan dalam hidup ini adalah untuk Islam semata dan mendakwahkannya kepada umat Islam adalah dengan jihad yang dilakukan oleh negara. Padahal saat ini negara sudah tidak memperdulikan lagi kesalahan dan kelalaianya dalam melaksanakan hukum-hukum Islam. Sebagian kaum muslimin mengangap bahwa untuk mencapai kemajuan Islam dapat diraih dengan membangun mesjid-mesjid, menerbitkan buku-buku, tulisan, atau karangan serta memperbaiki akhlak, padahal pada saat yang sama umat Islam berada dalam kepemimpinan kufur yang menguasai dan menjajahnya.<sup>14</sup> Oleh karena itu, yang terpenting adalah membangun sebuah tatanan negara yang berada di bawah kepemimpinan Islam, agar supaya ajaran Islam dapat diterapkan secara maksimal. Dengan demikian diperlukan aktifitas politik yang memungkinkan terwujudnya suatu negara yang menerapkan ajaran Islam tersebut.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Taqiyuddin al-Nabhānī, *Mafahimu Hizbi al Tahrir* (t.tp: Hizbut Tahrir, 2001), hlm.3-5.

<sup>14</sup> Ibid,.h. 5-6

Aktifitas politik merupakan salah satu hal yang paling utama yang dijalankan Hizbut Tahrir cukup berhasil memperoleh dukungan di Yordania dan tepi Barat. Cabang-cabang partai ini juga terdapat di Suriah, Lebanon, Kuwait, Irak. Meskipun meningkatnya pengaruh Nasser telah menghalangi upayanya untuk meraih dukungan massa, pada awal tahun 1960 rasa percaya diri gerakan ini semakin besar dan puncaknya ketika mengadakan kudeta 2 kali di Amman pada tahun 1968 dan 1969. Upaya kudeta ini kemudian diikuti secara serentak di Bagdad (1972), Kairo (1974), dan Damaskus (1976).

Pandangan vang kaku terhadap aiaran Islam menyebabkan Hizbut Tahrir kurang diterima di antara berbagai gerakan Islam, sehingga menyebabkan dikutuk secara luas. Meskipun demikian, para aktifisnya tetap aktif di Yordania, Suriah, Irak, Libanon, Afika Utara (terutama Tunisia), Arab Saudi, Uni Emirat Arab, Kuwait, Sudan, Turki, Pakistan, Malaysia, Indonesia, sebagian Eropa seperti dan Inggris. Prancis. Jerman. Rumania.serta Yugoslavia. 15

Hibut Tahrir bermaksud membangkitkan kembali umat Islam dari kemerosotan yang amat parah, membebaskan umat dari ide-ide, sistem perundang-undangan, dan hukum-hukum sekuler, serta membebaskan mereka dari cengkraman dominasi dan pengaruh negara-negara Barat. Hizbut Tahrir bermaksud juga membangun kembali *Daulah* Khilafah Islamiyah di muka bumi, sehingga hukum yang diturunkan Allah swt. dapat diberlakukan kembali.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>John Esposito, Ensiklopedia, hlm.173.

Corak keras dan tegas Islam militan dalam berdakwah merupakan keagamaan dalam watak tradisi mereka mengimplementasikan cita-cita penerapan syariat Islam. Dalam berbagai gerakan Islam militan, memang terdapat perbedaan strategi dakwah dan jihad antara Islam militan yang satu dengan yang lainnya, meskipun tujuanya sama. Misalnya al-Ikhwan al-Muslimun berbeda dengan Hizbut Tahrir, dan berbeda pula dengan gerakan Salāfi yang tidak tertarik dengan Khilafah dan formalisasi syariat Islam atau berpolitik Islam praktis. Bahkan antara Salāfi dan Hizbut Tahrir terdapat perseteruan intelektual dalam keagamaan yang murni sesuai dengan Alguran dan hadis. Dan wajar jika Salūfi lebih cenderung pada urusan ibūdah siyāsah Islā mivvah daripada sebagaimana Amaliah | kecenderungan Hizbut Tahrir.

Oleh karena itu, kajian tentang jihad menurut pemahaman Hizbut Tahrir perlu dikaji khusus dan komprehensif karena tidak sedikit kalangan akademisi berpendapat pemahaman jihad Hizbut Tahrir masih bersifat radikal dan militan. Sedangkan pada aspek target dan tujuan Islam militan terletak pada visi dan misi menuju kehidupan seperti pada masa Nabi dan penerapan ajaran Islam secara *kaffah*. Target *Daulah Islāmīyah* merupakan tujuan utama misi Hizbut Tahrir, karena untuk mencapai target tersebut harus dilakukan dengan jalur politik Islam, karena penerapan syariat Islam sulit diterapkan bila tidak melalui jalan partai politik dalam kenegaraan.

Konteks sosial lahirnya gerakan Islam Hizbut Tahrir Indonesia berhubungan erat dengan pendudukan Israel atas wilayah Palestina. Pendiri gerakan ini yaitu Taqiyuddin al-Nabhāni adalah salah seorang pejabat Hakim di daerah Bissan,

lalu Tiberias, dan terakhir di Haifa, Palestina. Setelah terjadi pendudukan Israel atas palestina tahun 1948, ia memutuskan untuk berhenti dari jabatan itu dan hijrah ke Yordania.

Pendudukan Israel atas tanah aimya membangkitkan kesadaran bagi dirinya yang memang telah tumbuh sejak ia kuliah di Universitas al-Azhar. Ia mengeritik para ulama al-Azhar yang dianggapnya *jumud* dan menyeru mereka untuk mencari jalan keluar atas berbagai masalah yang dihadapi umat Islam.

Pada tahun 1950, ia menulis sebuah tulisan yang berjudul Saving Palestina yang di dalamnya ia membuktikan bahwa Palestina telah menjadi bagian integral kekuasaan Islam sejak abad ke-7 M. Ia juga mengeritik para penguasa muslim yang diam saja melihat pendudukan ini, tidak berdaya menghadapi kekuatan Barat. Ia berpendapat bahwa untuk merebut kembali Palestina, diperlukan kesadaran dan perjuangan di kalangan umat yang dilandasi dengan kesadaran politik dan berbasis pada akidah dan iman kepada Allah swt.

Pada tahun yang sama, ia mengirim surat pada KTT Liga Arab yang diadakan di Iskandariyah dan ia menekankan bahwa pesan satu-satunya yang harus disampaikan oleh masyarakat Arab kepada dunia adalah Islam. Satu-satunya cara untuk menyampaikan pesan ini adalah dengan membangun kesadaran politik umat, tetapi surat tersebut tidak mendapat tanggapan sama sekali. Kejadian ini semakin menambah kuat tekadnya untuk membentuk suatu partai politik.

Setelah memisahkan diri dari gerakan Ikhwānul Muslimin pada awal tahun 1952, ia dan tiga sahabatnya yang tinggal di al-Halil, yaitu Syaikh As'ad Bayudi al-Tamimi dan Abdul Qadir Zallum mengadakan serangkaian pertemuan untuk bertukar pikiran dan melakukan perekrutan anggota baru. Pada bulanbulan pertama, kelompok ini menitikberatkan pada kegiatan diskusi agama, dan pada akhir tahun 1952, mereka membentuk sebuah partai politik.

Pada bulan November 1952, mereka mendaftarkan partai ini kepada kementrian dalam negeri Yordania. Tetapi pada bulan Mei 1853, permohonan tersebut ditolak dengan beberapa alasan, yaitu bahwa agenda partai ini bertentangan dengan undangundang Yordania. Salah satu di antaranya adalah pandangan partai ini yang tidak mengakui nasionalisme sebagai azas berdirinya negara, tetapi harus berdasarkan Islam. Begitu pula, pandangannya yang menolak pewarisan kekuasaan dan menghendaki pemilihan penguasa. Pandangan ini dianggap akan memecah-belah di kalangan rakyat Yordania.

Dalam konteks Indonesia, Hizbut Tahrir Indonesia hadir bersamaan dengan gerakan-gerakan Islam lain, seperti Ikhwanul Muslimin. Di tahun 80-an, muncul fenomena maraknya kajian-kajian keagamaan di kampus-kampus, sehingga memunculkan gerakan-gerakan, antara lain seperti gerakan jilbab, usrah dan tarbiyah. Fenomena itu muncul seiring dengan pengaruh global yang melanda umat manusia yang pada saat itu tengah memasuki dunia modern. Meskipun kehadiran Hizbut Tahrir di Indonesia telah ada era tahun 80-an, tetapi aktifitasnya sebagai gerakan belum terlacak, karena para aktifisnya tidak menunjukkan kegiatan secara terang-terangan. Hal tersebut dilakukan demi untuk menghindari tekanan represif dari pemerintah orde baru saat itu.

Setelah orde baru tumbang tahun 1998, dan kehidupan demokrasi telah menjadi praktik kehidupan bernegara, maka Hizbut Tahrir Indonesia mulai menampakkan kegiatan-kegiatannya, dan mulai merekrut anggota secara terang-terangan pula.

Dengan keterangan di atas, kehadiran Hizbut Tahrir Indonesia didorong atas kesadaran bahwa dengan terpecahnya umat Islam ke berbagai negara menyebabkan umat Islam tidak mampu keluar dari penguasaan orang-orang Barat terhadap dunia Islam seperti Palestina.

Majelis Mujahidin lahir berawal dari keprihatinan para tokoh gerakan Islam yang pernah digembleng di "pesantren Orde Baru" seperti Irfan Suryahardi, Deliar Noer, Syahirul Alim, Mursalin Dahlan, Mawardi Noor dan lain-lain. Mereka terdorong untuk mengadakan forum kecil, berdiskusi yang ujungnya menggagas lahirnya suatu lembaga yang bisa menyatukan visi kaum muslimin yang hendak memperjuangkan tegaknya syariat Islam, yaitu Majelis Mujahidin (Awwas, 2001:331).

Untuk menandai lahirnya institusi tersebut diadakan kongres I Majelis Mujahidin di Yogyakarta tanggal 5-7 Agustus 2000. Saat itu hadir kira-kira 1500 orang dari berbagai gerakan di seluruh tanah air, bahkan hadir pula beberapa perwakilan dari negara sahabat, seperti Moro, Malaysia, dan Arab Saudi. (Awwas, 2001; 336).

Pada Kongres I di Yogyakarta, diputuskan bahwa Majelis Mujahidin merupakan organisasi aliansi gerakan (tansiq amal) yang bersifat universal, tidak dibatasi suku, bangsa maupun negara.

Memang format tansiq ini memang masih menjadi bahan perdebatan yang cukup panjang di antara aktivis Majelis Mujahidin. Namun yang pasti, tansiq ini bisa saja diikuti oleh organisasi maupun personal. Meskipun tidak atau belum ada aturan tertulis mengenai syarat menjadi anggota Majelis Mujahidin, namun cukup dimaklumi bahwa anggota Majelis Mujahidin adalah muslim yang taat.

Konsekuensi lain dari format aliansi adalah adanya kesiapan anggota-anggotanya untuk berbeda pendapat dengan anggota yang lainnya. Inilah barangkali yang menjadi ciri khusus Majelis Mujahidin, dibandingkan dengan kelompok muslim "fundamentalis" yang pada umumnya tertutup tetapi justru di sini kader-kadernya harus siap menghadapi perbedaan-perbedaan. Namun ternyata jika diselami lebih jauh, aliansi Mujahidin ini masih mempersyaratkan, yaitu keshahihan aqidah, dalam timbangan mujahidin, yaitu dalam prespektif aqidah salaf. Dengan mereka yang sama-sama beraqidah salaf bisa melakukan aliansi lebih terbuka, sedangkan dengan mereka yang tidak beraqidah salaf, aliansinya dilakukan hanya dalam wilayah perjuangan penegakan syariah. Jadi di sini semacam ada kaidah "kita beramal dalam masalah yang kita sepakati". 16

HTI dan MMI memiliki persamaan misi yaitu penerapan syariah Islam di Indonesia, meskipun begitu terdapat perbedaan antara kedua kelompok gerakan ini, yaitu jenis organisasi, dan lain sebagainya. Pembahasan pada buku ini menitik beratkan pada konsep penerapan syariat Islam yang sama-sama diusung oleh

-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup><u>http://id.wikipedia.org/wiki/Majelis\_Mujahidin\_Indonesia.</u> Diakses tanggal 13 September 2013.

kedua gerakan kelompok Islam ini. Apakah terdapat aliansi dan hubungan yang sangat erat antar keduanya atau mungkin terdapat perbedaan prinsipil cara pada kedua kelompok ini dalam memandang dan mengaplikasikan syariat Islam di Indonesia. Inilah yang mendorong penulis untuk mengangkat judul Penerapan syariat Islam di Indonesia: perspektif MMI dan HTI.

## BAB !!

## KERANGKA IDEOLOGI DAN GERAKAN SOSIAL KELOMPOK KEAGAMAAN

#### A. Konstruksi Ideologi Kelompok Keagamaan

Suatu gerakan sosial tanpa adanya ideologi hanya akan menghadapi ketidakpastian yang berkepanjangan. Karena itu gerakan sosial perlu merumuskan kerangka ideologinya yang berisi: pertama, pernyataan tujuan gerakan; kedua, kumpulan kritik dan penilaian terhadap struktur yang akan diubah; ketiga, kumpulan doktrin yang mampu menjustifikasi tujuan gerakan; keempat, seperangkat kepercayaan yang berhubungan dengan kebijakan, taktik, dan pelaksanaan gerakan; kelima, mitos gerakan.<sup>17</sup>

Pertanyaan yang mucul kemudian ialah, definisi ideologi mana yang diadaptasi oleh Hizbut Tahrir dan Majelis Mujahidin Indonesia? Karena harus diakui, para akademisi dan tokoh gerakan sosial di dunia saling berbeda pendapat dalam mendefinisikan kata ideologi, sehingga penggunaan kata ideologi oleh suatu kelompok perlu ditinjau terlebih dahulu konteks ideologi yang diadaptasi oleh kelompok tersebut.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Herbert Blumer, *Social Movement dalam Principal of Sociology*, ed. Alfred Mclung Lee (New York: Barnes&Noble, Inc. 1966) h. 199 dalam Syamsul Arifin, *op. cit.*, h. 55-56.

#### 1. Pengertian Ideologi

Istilah Ideologi pertama kali dikemukakan oleh Desstutt de Tracy pada tahun 1796 dengan maksud memberi nama terhadap ilmu baru yang dia rancang mengenai analisis sistematik tentang ide dan sensasi, tentang makna turunannya, kombinasinya dan akibat yang ditimbulkannya. De Tracy berpandangan bahwa pengetahuan terhadap benda tidak diperoleh secara langsung dari benda itu sendiri, tetapi hanya melaui ide-ide yang terbentuk berdasarkan sensasi seseorang terhadap benda-benda tersebut. Dalam pandangan De Tracy, untuk menganalisis ide dan sensasi secara sistematis, dibutuhkan suatu disiplin ilmu pengetahuan ilmiah yang kuat dan dapat menarik kesimpulan secara lebih praktis. Maka ia mengusulkan nama pengetahuan ilmiah yang dimaksud dengan ideologi – ilmu tentang ide.

Dewasa ini, kata ideologi bukanlah istilah asing bagi masyarakat, khususnya bagi kalangan terpelajar. Pengertian sederhana dari ideologi ialah paham, ide, atau pemikiran. Dengan pengertian di atas, maka pada dasarnya semua orang mempunyai ideologi. Tetapi konteks penggunaan istilah ideologi tidak sesederhana dalam pengertian tersebut. Karena penggunaan kata ideologi oleh para tokoh pergerakan sosial selama beberapa dekade mengalami pergesaran dari makna awalnya. Menurut John B. Thompson, istilah ideologi sering digunakan dalam dua cara. Cara yang pertama, ideologi digunakan dalam konsepsi yang netral (neutral conception). Dengan cara ini, ideologi dipahami tidak lebih dari sekedar sistem berpikir, sistem kepercayaan, praktik-praktik simbolik yang berhubungan dengan tindakan sosial dan politik. Cara kedua, ideologi dipahami secara kritis (critical conception of ideology), dalam konteks ini ideologi selalu

dikaitkan dengan praktik relasi kekuasaan asimetris dan dominasi kelas <sup>18</sup>

Adalah Karl Marx, tokoh sosialis yang menjadikan ideologi memperoleh pemaknaan baru sebagai sarana kritik. Ide yang semula dalam analisis ideologi dipandang sebagai sesuatu yang biasa-biasa saja, oleh Marx ide dikaitkan dengan relasi antar kelas dalam masyarakat. Maksud Marx tentang ideologi adalah bahwa ideologi adalah ilusi politik dan kesadaran palsu yang dihasilkan oleh pengalaman sosial suatu kelas. <sup>19</sup> Atau menurut Larrain, ideologi digunakan sebagai alat penipuan (oleh kelas dominan/ penguasa) untuk memutarbalikkan pemahaman orang mengenai realitas sosial. <sup>20</sup>

Gramsci dan Lenin, keduanya adalah murid dari Karl Marx, mengembangkan pengertian positif terhadap ideologi, sehingga ideologi tidak selalu berkonotasi negatif. Bagi mereka, ideologi dipandang sebagai kumpulan ide yang menyajikan dan mewujudkan kepentingan khusus kelas sosial. Berbeda dengan Marx, ideologi dalam pandangan Lenin dan Gramsci memiliki

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> John B. Thomson, Analisis Ideologi: Kritik Wacana Idelogiideologi Dunia, (Yogyakarta: Ircisod, 2003) hal. 17 dalam Syamsul Arifin. Ideologi dan Praksis....hal 29.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Lyman Tower Sargent, Ideologi-ideologi Politik Kontemporer: Sebuah Analisis Komparatif (Jakarta: Erlangga, 1987) h. 3. dalam Syamsul Arifin. Ideologi dan Praksis....hal 30.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Jorge Larrain, Konsep Ideologi (Yogyakarta: LKPSM, 1986) h. 2 dalam Syamsul Arifin. Ideologi dan Praksis....hal 30.

fungsi praktis sebagai pemikiran, teori, dan sikap untuk membela dan memajukan kepentingan-kepentingan kelas sosial tertentu.<sup>21</sup>

John B. Thompson melengkapi gagasan Marx dengan mengembangkan konsep yang ia sebut dengan cara kerja ideologi dalam melakukan relasi dominan. Konsep ini oleh Thompson dikaitkan juga dengan bentuk-bentuk simbol tertentu yang digunakan untuk memperkuat dominasi. Ada lima model dan kerja ideologi serta tiga belas bentuk strategi kostruksi simbol yang ditemukan oleh Thompson dalam praktik relasi dominasi seperti pada tabel dibawah ini.<sup>22</sup>

|             | Strategi Konstruksi Simbol                      |
|-------------|-------------------------------------------------|
| Legitimasi  | Rasionalisasi                                   |
|             | <ul> <li>Universalisasi</li> </ul>              |
|             | <ul> <li>Narativisasi</li> </ul>                |
| Penipuan    | <ul> <li>Pemindahan</li> </ul>                  |
|             | <ul> <li>Eufemisasi</li> </ul>                  |
|             | <ul> <li>Kiasan (Sinekdok, Mentomini</li> </ul> |
|             | Metafor)                                        |
| Unifikasi   | <ul> <li>Standarisasi</li> </ul>                |
|             | <ul> <li>Simbolisasi dari Kesatuan</li> </ul>   |
| Fragmentasi | <ul> <li>Diferensiasi</li> </ul>                |
|             | <ul> <li>Ekspurgasi yang lain</li> </ul>        |
| Reifikasi   | <ul> <li>Naturalisasi</li> </ul>                |
|             | <ul> <li>Eternalisasi</li> </ul>                |
|             | <ul> <li>Nominalisasi</li> </ul>                |

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Andrew Heywood, Political Ideologies: An Introduction (London: Macmillan Education Ltd., 1992) h. 7. dalam Syamsul Arifin. Ideologi dan Praksis....hal 30.

<sup>22</sup> Ibid., Syamsul Arifin, h. 31.

Sistem paham yang melekat pada ideologi bisa diperjelas lagi unsur-unsur yang ada didalamnya yaitu:

- a. Pandangan yang komprehensif tentang manusia, dunia dan alam semesta dalam kehidupan.
- b. Rencana penataan sosial politik berdasarkan paham tersebut.
- c. Kesadaran dan pencanangan dalam bentuk perjuangan melakukan perubahan-perubahan berdasarkan paham dan rencana ideologi tersebut.
- Usaha mengarahkan masyarakat untuk menerima ideologi tersebut yang menuntut loyalitas dan keterlibatan para pengikutnya.
- e. Usaha memobilisasi seluas mungkin para kader dan massa yang akan menjadi pendukung ideologi tersebut.<sup>23</sup>

Austin Ranny memilah-milah ideologi dalam empat komponen dasar. Pertama, nilai (value); kedua, visi tentang kehidupan sosial yang ideal; ketiga, konsepsi tentang kehidupan manusia (human nature); keempat, strategy for action sehingga bisa menjadi kenyataan. Masih dari buku yang sama, pakar ilmu politik Roy C. Macridis memaparkan empat aspek kriteria ideologi, yaitu: comrehensiveness (menyeluruh dan luas), pervasiveness (berpengaruh kepada seluruh sendi-sendi masyarakat), estensiveness (diikuti oleh banyak orang dan memainkan peranan besar dalam percaturan politik suatu bangsa), dan intensiveness (memberikan suatu komitmen yang kuat bagi pengikut setianya

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Riberu dkk., *Menguak Mitos-mitos Pembangunan: Telaah Etis dan Kritis.* (Jakarta: Gramedia, 1986) h, 5. dalam Syamsul Arifin. Ideologi dan Praksis....hal 34-35.

dan memberikan pengaruh yang signifikan terhadap keyakinan dan tindakan politiknya<sup>24</sup>.

Dalam konteks Islam perdebatan mengenai kemungkinan Islam dijadikan sebagai ideologi agaknya sudah tidak relevan lagi, sebab, faktanya menunjukkan bahwa pada masing-masing kelompok dan gerakan keagamaan di kalangan masyarakat Islam telah mucul berbagai ideologi. Dalam konteks Islam, kebutuhan terhadap ideologi bukan semata-mata untuk menemukan dan meneguhkan suatu identitas, tetapi lebih penting lagi, dan sekaligus sebagai implikasi dari peneguhan peneguhan identitas, ideologi digunakan sebagai titik tolak untuk melakukan perubahan. Alhasil, Ideologi dalam Islam digunakan sebagaimana fungsi ideologi pada umumnya, yaitu:

- Struktur kognitif, keseluruhan pengetahuan yang dapat merupakan landasan untuk memahami dan menafsirkan dunia dan kejadian-kejadian dalam alam sekitarnya.
- Orientasi dasar yang membuka wawasan yang memberikan makna serta menunjukkan tujuan dalam kehidupan manusia.
- Norma-norma yang menjadi pendoman dan pegangan bagi seseorang untuk melangkah dan bertindak.
- d. Bekal dan jalan bagi sesorang untuk menemukan identitasnya.
- Kekuatan yang mampu memberi semangat dan mendorong seseorang untuk menjalankan kegiatan dan mencapai tujuan.
- f. Pendidikan bagi seseorang atau masyarakat untuk memahami, menghayati serta memolakan tingkah lakunya

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Miftah Toha, *Birokrasi Politik di Indonesia*, (Jakarta: Rajawali, 2003) h. 83-86.

sesuai dengan orientasi dan norma-norma yang terkandung didalammya.<sup>25</sup>

Aspek ideologi di dalam Islam memiliki daya tarik untuk dikaji lebih lanjut karena adanya polarisasi dalam orientasi ideologi gerakan Islam. Studi yang dilakukan R. Hrair Dekmejian bisa dijadikan rujukan unuk menggambarkan polariasi tersebut. la menggambarkan polarisasi ideologi gerakan Islam ke dalam empat kategori<sup>26</sup>.

Pertama ialah *gradualis-adaptasionist*, dengan orientasi ini gerakan Islam memiliki cara-cara bertahap dalam mempertinggi kesadaran keagamaan dikalangan masyarakat, sementara di sisi lain terus berupaya mendorong pelaksanaan syariat oleh negara.

Kedua ialah Syi'ah Revolusioner. Kategori ini merujuk pada keberhasilan Syi'ah di Iran yang sukses menggerakkan revolusi untuk menggulingkan Shah Iran pada tanggal 11 Pebruari 1979 yang berusaha mengadopsi sukularisme, yang kemudian mendatangkan kecaman dari para pemuka agama hingga membuatnya digulingkan.

Ketiga ialah Sunni Revolusioner. Dikatakan sunni karena gerakan ini dirintis oleh imam-imam besar dari kalangan Sunni

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Soerjanto Poespowardojo, dalam Oetojo Oesman dan Alfian, *Pancasila Sebagai Ideologi dalam Berbagai Bidang kehidupan Bermasyarakat, Berbangsa, dan Bernegara*, (Surabaya: Karya Anda, 1993) hal. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>R. Hrair Dekmejian, *Islamic Revival: Catalysts, Categories, and Consequences*, dalam *The Politics of Islamic Revivalism*, ed. Shirean T. Hunter (Bloomington and Indianapolish, Indiana University Press, 1998) h. 12-14.

seperti Ibn Hambal, Ibn Taymiyah, Ibn Qayim, Ibn Kathir, Nawani, Abd al-Wahhab, dan lainnya. Para imam ini mempunyai komitmen terhadap pembaharuan umat dengan kembali ke akarakar Islam; advokasi, militansi, dan jihad dalam mempertahankan Islam; dan kesiapan menghadapi otoritas keagamaan dan politik, serta kesediaan menderita mempertahankan keyakinan agama mereka.

Keempat ialah *Mesianis Primitif.* Gerakan dalam kategori ini disebut sebagai gerakan yang paling puritan dan berusaha mencontoh kehidupan Nabi dan bentuk kehidupuan komintas Islam pertama serta menentang berbagai bentuk inovasi modern.

Tabel 2. Pengkalisifikasian Gerakan Kelompok Islam.<sup>27</sup>

| Orientasi         | Gerakan Islam                                   |  |  |  |
|-------------------|-------------------------------------------------|--|--|--|
| ideologi          |                                                 |  |  |  |
| Gradualis-        | Ikhwan al-Muslimin (Mesir, Irak, Negara-        |  |  |  |
| Adaptasionis      | negara Teluk, Sudan, Yordania, Afrika Utara)    |  |  |  |
|                   | Jama'ah Islam (Pakistan)                        |  |  |  |
| Syi'ah-           | Partai Republik Islam (Iran)                    |  |  |  |
| Revolusioner      | Hizb al-Dakwah (Irak)                           |  |  |  |
| 1                 | Hizbullah (Libanon)<br>Jihad al-Islam (Libanon) |  |  |  |
|                   |                                                 |  |  |  |
| Sunni-            | Al-Jihad (Mesir)                                |  |  |  |
| Revolusioner      | Organisasi Pembebasan Islam (Mesir)             |  |  |  |
| j                 | Ikhwan al-Muslimin (Suriah)                     |  |  |  |
| ļ                 | Jama'ah Abu Dzar (Suriah)                       |  |  |  |
|                   | Hibut Tahrir (Yordania, Suriah)                 |  |  |  |
| Mesianis-Primitif | AI-Ikhwan (Saudi Arabia)                        |  |  |  |
|                   | Takfir wa al-Hijrah (Mesir)                     |  |  |  |
|                   | Mahdiyya (Sudan)                                |  |  |  |

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Syamsul Arifin, op. cit., Hal. 31.

#### B. Gerakan Sosiologis Kelompok Islam

Sebagai fenomena yang telah berlangsung lama dan tersebar pada semua agama yang ada di muka bumi, kajian tentang fenomena fundamentalisme menjadi sesuatu yang menarik. Pembahasan ini selanjutnya coba memberikan penafsiran dan sudut pandang sosiologis untuk memahami faktorfaktor sosiologis munculnya fundamentalisme agama. Penjelasan ini dipandang perlu. karena semacan fundamentalisme agama tidak saja disebabkan oleh dorongan yang terdapat dalam ajaran agama itu sendiri, melainkan juga bertali-temali dengan berbagai faktor sosiologis baik yang bersifat makro maupun mikro. Dengan penjelasan sosiologis juga diharapkan bisa memahami adanya hubungan yang dialektis antara agama dan realitas sosial yang dapat membentuk fundamentalisme agama sebagai gerakan sosial.

Salah satu cara memahami fenomena fundamentalisme dari sudut perspektif sosiologi adalah dengan menempatkannya sebagai bagian dari gerakan sosial. Cara ini memang akan membuka peluang munculnya kritik karena memang jarang sekali agama dikaitkan dengan gerakan sosial — terutama bila fokus analisis gerakan sosial bertitik tolak dari paradigma gerakan sosial lama — yang dikemukakan oleh Karl Marx, dimana kesadaran yang mendorong gerakan sosial ini adalah kondisi material yang dialami kaum buruh yang disebabkan oleh adanya eksploitasi dari para pemilik modal. Dengan kata lain, pendekatan Marxis terhadap

gerakan sosial terlalu menekankan ekonomi dan kelas sebagai faktor utama perubahan.<sup>28</sup>

Kelemahan dalam pendekatan Marxis, mendorong munculnya paradigma gerakan sosial baru. Paradigma ini menurut Laode Ida tidak melihat gerakan sosial hanya sebatas pada konflik material, melainkan meluas sesuai dengan dinamika perkembangan masyarakat kontemporer. Menurut paradigma ini, gerakan sosial dilakukan dengan cara melibatkan entitas sosial yang disebut dengan *civil society*. Jadi jika dalam paradigma gerakan sosial lama, buruh ditempatkan sebagai entitas yang memiliki kesadaran melakukan perubahan, maka dalam paradigma gerakan sosial baru, kesadaran mengenai pentingnya perubahan justru berasal dari para kelas menengah terididik ketimbang kelas pekerja<sup>29</sup>.

#### 1. Faktor-faktor yang Mendorong Gerakan Sosial

Gerakan fundamental akan terus menjadi fenomena sosial sepanjang tersedia faktor-faktor sosial yang mendorongnya. Bahkan situasi yang berkembang dewasa ini, bisa berpotensi menjadi kondisi yang meniscayakan munculnya gerakan fundamentalisme, yang disisi lain, telah menimbulkan berbagai macam persoalan fundamental dalam kehidupan manusia, meskipun di sisi yang lainnya lagi, memberikan manfaat yang demikian besar bagi kehidupan manusia, terutama manfaat yang diperoleh berkat kemajuan di bidang ilmu pengetahuan dan

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Jan Pakulski, *Sosial Movement and Class: The Decline of the Marxist Paradigm* dalam, Syamsul Arifin, *op. cit.*, h, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Laode Ida. *Gerakan Sosial Kelompok Nahdatul Ulama (NU) Progresif*, Disertasi Universitas Indonesia, Jakarta, 2001 hal 36 dan 38.

teknologi. Keberadaan ini nampaknya begitu mendominasi kehidupan manusia. Tak berlebihan bila John Naisbitt mengatakan, saat ini manusia sedang berada dalam "zona mabuk terknologi"<sup>30</sup>.

Tetapi, berkelindan dengan kemajuan di bidang ilmu pengetahuan dan teknologi, sejumlah krisis fundamental mendera kehidupan manusia seperti diungkap oleh Nurcholish Madjid<sup>31</sup>, yaitu:

- a. Deprivasi relatif, yaitu perasaan teringkari, tersisihkan atau tertinggal pada orang lain dan kalangan tertentu dalam masyarakat akibat tidak dapat mengikuti laju kemajuan, dan kesulitan menyesuaikan diri dengan perubahan itu.
- b. Dislokasi, yaitu perasaan tidak punya tempat dalam tatanan sosial yang sedang berkembang.
- c. Disorientasi, yaitu perasaan tidak mempunyai pegangan hidup akibat yang ada tidak lagi bisa dipertahankan karena tidak cocok.
- d. Negativisme, yaitu perasaan yang mendorong ke arah pandangan yang serba negatif kepada tatanan yang sudah mapan, dengan sikap-sikap tidak percaya, curiga, bermusuhan, melawan, dan lain sebagainya.

Nurcholish Madjid kemudian mengingatkan, jika krisis yang ditimbulkan oleh kemajuan tidak segera ditangani, akan

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>John Naisbitt, Nana Naisbitt, dan Douglas Philip. High Tech, High Touch: Pencarian Makna di Tengah Perkembangan Pesat Teknologi (Bandung: Mizan, 2001) hal. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Nurcholish Madjid, *Kaki Langit Peradaban Islam* (Jakarta: Paramadina, 1997) hal. 194-195.

menciptakan lahan subur bagi munculnya gejala-gejala radikalisme, fanatisme, sektarianisme dan lainnya.

Menyebut agama sebagai satu-satunya faktor penggerak gerakan sosial memang berisiko pada terjadinya penarikan kesimpulan yang berlebihan. Pandangan yang proporsional adalah dengan meletakkan agama bersama-sama dengan variabel sosial lainnya yang menggerakkan gerakan sosial. Neil J. Smelser berhasil menemukan enam faktor determinan penyebab munculnya gerakan sosial. Dalam pandangan Smelser, keenam faktor tersebut saling terkait dalam memicu terjadinya gerakan sosial. Keenam faktor yang dimaksud sebagai berikut<sup>32</sup>:

- a. Structural condusiveness. Gerakan sosial bermula dari adanya struktur yang mendukung. Dengan mengambil contoh perubahan yang terjadi di Indonesia, struktur pendukungnya adalah munculnya krisis multi dimensi. Akumulasi krisis ini menjadi struktur kondusif terhadap munculnya gerakan sosial. Hal yang sama juga terjadi pada gerakan sosial keagamaan. Munculnya gerakan sosial keagamaan juga diawali oleh adanya krisis antara tuntutan dokrin agama dengan praktinya. Pada kasus gerakan Islam modern misalnya, kondisi krisis yang menjadi pemicu munculnya gerakan ini adalah keterbelakangan umat Islam setelah tidak lagi konsisten dengan ajaran Islam sebagaimana termaktub dalam al-Our'an dan al-Sunnah.
- Structural stain. Gerakan sosial semakin tidak terbendung apabila struktur kondusif menimbulkan ketegangan struktural.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> James W. Vander Zanden, *Sociology the Core* (New York: McGraw-Hill Publishing Company, 1990) hal. 371-373.

Dengan adanya krisis ekonomi, misalnya, daya beli masyarakat turun, daya serap perusahaan terhadap tenaga kerja juga menurun, maka terjadilah pengangguran. Dalam kasus seperti ini social malaise tidak dapat dihindarkan. Ketegangan, bahkan konflik, terjadi di mana-mana. Keadaan seperti ini dapat mempercepat gerakan sosial.

- c. The growth of a generalized belief. Ketegangan struktural menurut Smelser belum begitu mencukupi dalam menghasilkan tindakan kolektif. Maka agar gerakan sosial bisa diwujudkan, diperlukan penjelasan mengenai permasalahan dan solusinya. Dalam konteks ini, interaksi sosial sangat diperlukan untuk saling bertukar pikiran dalam merespon persoalan yang dihadapi bersama.
- d. Precipatating fakctors. Dari segi waktu, gerakan sosial seringkali membutuhkan waktu yang lama. Tetapi gerakan sosial bisa dipercepat jika ada faktor yang mendukungnya. Faktor-faktor itu bisa berupa peristiwa, bisa juga dalam bentuk kehadiran tokoh kharismatik.
- e. The mobilization of participant for action. Terjadinya gerakan sosial sangat tergantung juga pada tersedianya kelompok yang bisa diorganisasi dan dimobilisasi untuk melakukan tindakan-tindakan tertentu. Pada tahapan ini, pemimpin dan komunikasi serta suplai dana sangat dibutuhkan bagi eksistensi gerakan sosial.
- f. Operation of control. Tidak seperti faktor determinan lainnya, kontrol sosial justru mencegah, menyela, dan menghalangi gerakan sosial. Kontrol ini biasanya dilakukan oleh negara. Ada dua bentuk kontrol terhadap gerakan sosial dari pemerintah. Kontrol pertama berbentuk upaya pencegahan

terhadap munculnya tindakan kolektif dengan cara mengurangi faktor pendukung dan ketegangan struktural seperti melalui peningkatan kesejahteraan. Kontrol kedua dengan cara menekan perilaku kolektif setelah gerakan dimulai seperti mengerahkan petugas keamanan dan menerapkan jam malam. Tekanan ini tidak selamanya efektif. Bahkan banyak kasus menunjukkan semakin mendapat tekanan, semakin mempercepat terjadinya gerakan sosial.

#### 2. Tipe-tipe Gerakan Sosial

Fundamentalisme agama tidak muncul dalam ruang hampa. Meskipun pertimbangan keagamaan tetap menempati peran utama dalam fundamentalisme, tidak boleh dilewatkan juga realitas dan perkembangan yang ada di luar agama. Gerakan fundamentalisme Islam pada dasarnya mucul karena adanya pengaruh luar, khususnya disebabkan oleh penetrasi Barat terhadap umat Islam dalam semua aspek kehidupan, sehingga menyebabkan keterbelakangan umat Islam.

John J. Macionis membagi tipe gerakan sosial dalam beberapa tipe yaitu<sup>33</sup>:

 a. Transformative social movement (gerakan sosial transformatif), merupakan gerakan untuk merubah masyarakat secara menyeluruh.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>John J. Macionis, *Sociology* (New Jersey: Prentice Hall, 1991) h. 601. Lihat juga Charles L. Hunter, Exploring Social Change (New Jersey: Prentice Hall) h. 128.

- Reformative social movement (gerakan sosial reformatif), merupakan gerakan untuk merubah masyarakat dari segi-segi tertentu.
- c. Alterative/Alternative social movement (gerakan sosial alteratif/ alternative), merupakan gerakan yang bertujuan merubah sebagian perilaku perorangan.
- d. Redemtive Social movement (Gerakan sosial redemtif), merupakan gerakan yang dimaksudkan untuk menyelamatkan masyarakat dari pandangan hidup yang dipandang korup dan tidak bermoral.
- e. Revolutionary Social Movement (Gerakan Sosial Revolusioner), merupakan gerakan untuk melakukan perubahan terhadap seluruh tatanan sosial seperti sistem politik dan sistem sosial<sup>34</sup>.

#### **BREADTH OF CHANGE**

|                    |         | Specific Ind | ividual | Entire Society  |
|--------------------|---------|--------------|---------|-----------------|
| DEPTH OF<br>CHANGE | Limited | Alterative   | Social  | Reformative     |
|                    |         | Movement     |         | Social Movement |
|                    | Radical | Redemtive    | Social  | Revolutionary   |
|                    |         | Movement     |         | Social Movement |

#### 3. Klasifikasi Gerakan Sosial

Menilik kajian teologi politik dan sosiologi agama maka istilah fundamental menjadi salah satu konsep yang muncul selain konsep modernisme. Kedua konsep ini pada mulanya dimunculkan oleh akademisi barat dalam konteks sejarah

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Kumanto Sunanto, *Pengantar Sosiologi* (Jakarta: Lembaga Penerbit Fakultas Ekonomi Universitas Indonesia, 1993) h. 202.

keagamaan mereka sendiri<sup>35</sup>. Modernisme diartikan sebagai aliran keagamaan yang melakukan penafsiran terhadap doktrin agama kristen untuk menyesuaikan dengan perkembangan pemikiran modern, sedangkan fundamentalisme dianggap sebagai aliran yang berpegang teguh pada "fundament" agama Kristen melalui penafsiran terhadap kitab suci agama itu secara rigid dan literalis.

Istilah di atas menjadi sering dipakai belakangan oleh para ilmuan dalam menganalisis fenomena keberagamaan orang-orang Islam, yang juga memperlihatkan sikap dan perilaku yang kaku dalam menerjemahkan nilai-nilai yang terkandung dalam kitab sucinya, baik yang tertulis dalam al-Qur'an maupun yang telah dicontohkan oleh Nabi Muhammad saw pada periode awal Islam<sup>36</sup>. Tentu saja pelabelan ini mendapatkan penolakan dari sebagian umat Islam yang memang tidak pernah mengenal istilah fundamentalisme dalam literatur Islam, karena Islam tidak pernah mengenyam situasi dan konteks sebagaimana munculnya gerakan fundamentalisme itu sendiri. Yang mereka ketahui ialah bahwa fundamentalisme adalah produk budaya Barat yang dipaksakan untuk diterapkan pada situasi-situasi khusus masyarakat muslim modem, dan bernuansa politis tentunya. Tetapi, sebagian kalangan memandangnya sebagai hal yang wajar, dengan alasan bahwa fenomena fundamentalisme merupakan masalah klasik semua agama, tidak terkecuali agama Islam<sup>37</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Yusril Ihza Mahendra, *Fundamentalisme dan Modernisme Politik Islam* (Jakarta: Paramadina, 1999)

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Syarifuddin Jurdi, Pernikiran *Politik Islam Indonesia: Pertauan Negara, Khilafah, Masyarakat Madani dan Demokrasi.* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008) h. 307-308.

<sup>37</sup>Svamsul Arifin, op. cit., h. 41.

Hingga saat ini penggunaan istilah fundamentalisme memang mengandung kontroversi. Banyak kalangan dari ilmuwan memilih tidak menggunakan istilah fundamentalisme. Misalnya john L. Esposito dan Mark Jurgensmeyer. Jurgensmeyer mengemukakan tiga alasan penolakannya menggunakan istilah fundamentalisme<sup>38</sup>, yaitu:

- a. Istilah fundamentalisme bersifat merendahkan. Ia merujuk kepada orang-orang yang memegang literalisme religius yang tidak toleran, merasa paling benar, dan nyaris dogmatis. Istilah ini lebih bersifat tuduhan ketimbang penjelasan.
- b. Fundamentalisme merupakan kategori yang tidak tepat untuk membuat perbandingan lintas kultural karena berasal dari tradisi keagamaan protestan, sehingga terdapat kesulitan kalau diterapkan kepada kelompok lain.
- c. Istilah fundamentalisme cenderung tidak mengandung gerakan politik, dan lebih mementingkan unsur keagamaan ketimbang urusan keduniawian.

Esposito sendiri, ketika membicarakan gerakan Islam kontemporer, lebih suka menggunakan istilah kebangkitan Islam atau aktivis Islam dari pada fundamentalisme Islam. Alasan penolakan Elposito terhadap istilah fundamentalisme ialah<sup>39</sup>:

a. Istilah fundamentalisme memiliki pengetian yang terlalu generik karena semua yang menghendaki untuk kembali ke

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Mark Jurgensmeyer, *Menantang Negara Sekuler: Kebangkitan Global Nasionalisme Religius* (Bandung: Mizan, 1998) h. 17-18.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>John L. Esposito, *Ancaman Islam: Mitos atau Realitas* (Bandung: Mizan, 1994) h. 17-18

kepercayaan dasar atau dasar-dasar suatu agama dapat dikatakan fundamentalisme.

- b. Pengertian dan persepsi tentang fundamentalisme sangat dipengaruhi oleh protestanisme Amerika.
- Fundamentalisme kerap disejajarkan dengan aktivitas politik, ekstrimis, fanatisme, terorisme dan anti Amerika.

Sangat disayangkan beberapa umat muslim dengan gegabah menggunakan istilah fundamentalisme dan dengan mudahnya mencap kelompok Islam lainnya dengan istilah yang kontroversial ini. Bahkan yang lebih ekstrim ialah memadankan istilah fundamentalisme dengan radikalisme<sup>40</sup>, fundamentalisme dengan tradisionalis, konservatif, dan revivalis<sup>41</sup>. Bahkan beberapa penulis menjadikannya sebagai derivatif dari gerakan Islam sempalan<sup>42</sup>.

Meskipun begitu, dalam mengkaji fenomena fundamentalisme setidaknya bisa bertolak dari tiga paradigma. Pertama, paradigma *Islamic exceptionalism*, menurut paradigma ini, teori-teori dalam ilmu sosial Barat tidak bisa digunakan untuk menjelaskan fenomena fundamentalisme Islam karena memiliki keunikan dan berbeda dengan fundamentalisme yang muncul di dunia lain, lebih-lebih yang muncul di Barat. Kedua, paradigma *comparative fundamentalism*, menurut paradigma ini, fenomena fundamentalisme tidak unik karena merupakan bagian dari

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Lihat Syarifuddin Jurdi, op. cit., h. 309-310

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Umi Sumbulah, Jurnal "Akademika"-PPS IAIN Sunan Ampel Surabaya tahun 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Al-Chaidar, *Pemetaan Kelompok Islam Radikal dan Islam Fundamentalis di indonesia*, Makalah disampaikan pada seminar di Universitas Malikussaleh, Lhokseumawe, Aceh.

fenomena fundamentalisme secara global. Ketiga, paradigma *class* analysis, paradigma ini menggunakan konsep ilmu-ilmu sosial untuk menjelaskan fenomena fundamentalisme Islam. Paradigma ini memfokuskan pada analisis kelas dan perjuangan kelas sebagai faktor utama munculnya fundamentalisme Islam. Hampir semua ilmuwan yang bertolak dari paradigma ketiga ini mengakui bahaya fundamentalisme terhadap perkembangan demokrasi, kebebasan sipil, hak asasi manusia, kemajuan ilmu pengetahuan, etnik dan agama minoritas<sup>43</sup>.

Untuk memperjelas fenomena Islam fundamentalis dan militan ada beberapa kerangka yang diberikan sosiolog agama Marty sebagaimana yang diikuti Azyumardi Azra bahwa prinsip Islam fundamentalis adalah pertama: oppositionalism (paham perlawanan) yang bersifat radikal terhadap ancaman yang dipandang membahayakan eksistensi agama, apakah dalam bentuk modernitas atau modernisme, sekularisasi dan tata nilai barat pada umumnya. Kedua: penolakan terhadap hermeunetika. Kaum fundamentalis menolak sikap kritis terhadap teks dan implementasinya. Teks Al-Qur'an harus dipahami secara literal sebagaimana adanya, karena nalar dipandang tidak mampu memberikan interpretasi yang tepat terhadap teks. Ketiga: penolakan terhadap pluralisme dan relativisme. Pluralisme merupakan hasil dari pemahaman dan sikap keagamaan yang tidak selaras dengan pandangan kaum fundamentallisme merupakan bentuk dari relativisme keagamaan. Keempat: penolakan terhadap perkembangan historis dan sosiologis. Kaum

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Masoud Kazemzadeh, *Teaching Politic of Islamic Fundamentalism, Political Science & Politics*, March, 1998. www.findarticle.com p. 2-6

fundamentalis berpandangan bahwa perkembangan historis dan sosiologis telah membawa manusia semakin jauh dari doktrin literal kitab suci. Dalam kerangka ini masyarakat harus menyesuaikan perkembangannya, kalau perlu dengan kekerasan dengan teks kitab suci, bukan sebaliknya, teks atau penafsirannya yang mengikuti perkembangan masyarakat. Kaum fundamentalis bersifat a-historis dan a-sosiologis bertujuan kembali kepada bentuk masyarakat ideal seperti zaman kaum salaf yang dipandang mengejawantahkan kitab suci yang sempurna.<sup>44</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Azyumardi Azra, *Pergolakan politik Islam dari Fundamentalisme*, *Modernisme Hingga Post-modernisme* (Jakarta : Paramadina, 1996), hlm. 109-110.

#### BAB III

### pemikiran dan Gerakan Majelis Mujahidin Indonesia

#### A. Sejarah Berdirinya Majelis Mujahidin Indonesia

Wadah gerakan perjuangan penegakan Syari'ah Islam ini bernama *Majlis al- Mujahidin* disingkat MM atau lebih dikenal dengan Majelis Mujahidin Indonesia (MMI). Wadah Majelis Mujahidin Indonesia adalah sebuah institusi yang dilahirkan melalui Kongres Mujahidin I, yang diselenggarakan di Yogyakarta tanggal 5-7 Jumadil Ula 1421 H, bertepatan dengan tanggal 5-7 Agustus 2000. Kongres tersebut bertemakan "Thathbiqus Syari'ah (Penegakan Syari'ah Islam), dihadiri lebih dari 1.800 peserta dari 24 propinsi di Indonesia, dan beberapa utusan luar negeri. Hadir pula dari berbagai elemen ormas dan orpol Islam seperti Laskar Santri, Laskar Jundullah, Kompi Badr, Brigade Taliban, Komando Mujahidin dan Partai Keadilan. Dalam kongres tersebut dibicarakan masalah kekhalifahan, imamah dan jihad.

Hadir dalam kongres itu tokoh-tokoh Islam seperti, Deliar Noer, Abdurrahman Basamalah, Fuad Amsyari, Mawardi Noer, Ohan Sujana, KH. Abdul Qadir Baraja, Ustadz Abu Bakar Ba'asyir dan yang lainnya. Dalam kesempatan tersebut peserta secara aklamasi memilih Ustadz Abu Bakar Ba'asyir sebagai ketua umum

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Seri Publikasi 2, Mengenal Majelis Mujahidin Indonesia (Untuk Penegakan Syari'ah Islam), Markas Pusat Majelis Mujahidin Indonesia, Yogyakarta, hlm. 15

Majelis Mujahidin Indonesia (Amir Majelis Mujahidin Indonesia). Adapun Penasehat Organisasi/AHWA (Ahlul Halli Wal' Aqdi) adalah Deliar Noer, Muchtar Naim, Mawardi Noer, Ali Yafie, Alawi Muhammad, Ahmad Syahrul Alim, dan A.M. Syaifuddin.<sup>46</sup>

Kongres Mujahidin I itulah yang kemudian mengamanatkan kepada 32 tokoh Islam Indonesia yang tercatat sebagai *Ahlu al-Halli wa al-'Aqdl*<sup>67</sup> untuk meneruskan misi penegakan Syariat Islam melalui wadah yang disebut sebagai Majelis Mujahidin. Majelis mujahidin dipermaklumkan dan ditempatkan di Yogyakarta tepatnya berpusat di Jl. Karanglo, Kotagede, Yogyakarta dengan perwakilan di seluruh wilayah Indonesia dan luar negeri.

#### B. Visi dan Misi Majelis Mujahidin Indonesia

Visi Majelis Mujahidin Indonesia adalah, "Thahbiqus Syari'ah" (Tegaknya Syari'ah Islam) secara kaffah dalam kehidupan umat Islam. Yang dimaksudkan dengan syariat Islam disini adalah segala aturan hidup serta tuntunan yang diajarkan

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Dhurorudin Mashad dkk, *Islam dan Radikalisme di Indonesia*, Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Jakarta, 2005, hlm, 248

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Ahlu al-Halli wa al-'Aqdi adalah tokoh-tokoh Islam (versi MMI) yang ditunjuk Kongres Mujahidin untuk mengemban amanat kongres. Ahlu al-Halli wa al-'Aqdi tersebut dikoordinir oleh seorang ketua yang disebut sebagai Amirul Mujahidin, sedangkan dalam operasionalnya maka AHWA memiliki Pengurus Harian dan forum Pleno yang keduanya dipimpin oleh Amirul Mujahidin sedangkan dalam bentuk pelaksanaan tugasnya maka AHWA membentuk Lajnah Tanfidziyah di Pusat, Lajnah Perwakilan Provinsi, Kabupaten-Kotamadya.

oleh agama Islam yang bersumber dari al-Qur'an dan Sunnah Nabi Muhammad saw.<sup>48</sup>

Misi Majelis Mujahidin adalah berjuang demi tegaknya Islam secara menyeluruh, sehingga memperoleh keberuntungan hidup dunia-akhirat dan membawa rahmat bagi bangsa, negara, umat manusia, dan alam semesta. Misi tunggal ini memiliki penjabaran sebagai berikut: pertama, pengamalan syariat Islam harus dilakukan secara bersih dan benar, ini artinya berdasarkan kepada agidah yang bersih dari kemusyrikan dalam berbagai bentuknya. Diantara bentuk kemusyrikan yang tersebar di negara yang penduduknya mayoritas umat Islam ini ialah sistem demokrasi sekuler, yaitu meninggalkan/ menolak Allah swt sebagai sumber hukum. Pemimpin umat harus bersih dari pimpinan kaum kafir yang ingkar kepada Allah, termasuk orang munafiq dan orang yang berpandangan sekuler. Kedua, syariat Islam harus ditegakkan secara menyeluruh di semua bidang kehidupan manusia, meliputi syariat yang terkait dengan masalah individualritual seperti ibadah *madhah*, masalah keuangan kekeluargaan seperti hubungan suami-istri, anak dan waris dan masalah sosial kenegaraan seperti memilih pemimpin, menetapkan hukum positif, dan mengatur kehidupan ekonomi negara. Tidak boleh satupun aspek syariat Islam yang diabaikan atau sengaja dibekukan dengan berbagai dalih dan kepentingan.<sup>49</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Kutipan Putusan kongres Mujahidin III Majelis Mujahidin dengan tema "Indonesia Bersyariah Solusi Tepat Salah Urus Negara" yang dilaksanakan pada 9-10 Agustus 2008 di Mandala Bhakti Wanitatama, Yoqyakarta.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Seri Publikasi 2, Mengenal Majelis Mujahidin Indonesia, *Op. Cit*, hlm. 19

Misi Majelis Mujahidin Indonesia didalam penegakan Syari'ah Islam meliputi tiga sistem kehidupan, yakni lingkup pribadi, lingkup keluarga, dan lingkup sosial kenegaraan. Penegakan Syari'ah Islam dalam lingkup sosial kenegaraan artinya, Syari'ah Islam dijadikan aturan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Menurut Majelis Mujahidin Indonesia tidak ada artinya menguasai sebuah negara tetapi Syari'ah Islam tidak ditegakkan. Majelis Mujahidin Indonesia lebih memahami penegakan Syari'ah Islam sebagai upaya menguasai hati manusia, sebagaimana Amerika dan Barat yang saat ini telah menguasai dan mengontrol umat Islam, meskipun mereka tidak menguasai negeri-negeri Islam.

## C. Kelembagaan dan Kepemimpinan Majelis Mujahidin Indonesia

Majelis Mujahidin Indonesia menyebut dirinya sebagai sebuah aliansi (tansiq), bukan sebuah organisasi. Konsep ini berbeda dengan konsep organisasi, dimana tansiq memperbolehkan semua orang dari berbagai elemen organisasi, parpol, suku, bangsa dan negara untuk bergabung. Aliansi gerakan didasarkan pada ukhuwah, kesamaan aqidah dan manhaj (metode) perjuangan, serta tujuan untuk menegakkan Syari'ah Islam. Sifatnya yang terbuka membuat jumlah anggota Majelis Mujahidin Indonesia tidak diketahui dengan pasti, mengingat tidak ada Kartu Tanda Anggota (KTA) sebagai identitas pengenal, sebagaimana lanzim ada pada ormas Islam lainnya. 50

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Dr. Abdul Mun'in Al-Hafni, Ensiklopedia (Golongan, Kelompok, Aliran, Partai dan *Gerakan Islam)*, Terj. Muhtarom, Lc, Dpl, Grafindo Khazanah Ilmu, Jakarta, 2006. hlm. 758

Aliansi atau tansiq ini dikembangkan dalam 3 formulasi, yakni: Kebersamaan dalam misi menegakkan syariat Islam (tansiq al-fardi), Kebersamaan dalam program menegakkan syariat Islam (tansiq al-'amali) dan Kebersamaan dalam satu institusi penegakkan syariat Islam (tansiq al-nizami).

Badan tertinggi Majelis Mujahidin Indonesia adalah kongres Mujahidin yang diselenggarakan setidak-tidaknya 3 tahun sekali, dengan dihadiri oleh aktifis Islam (mujahidin) yang tergabung dalam wadah Majelis Mujahidin Indonesia. Setelah kongres Mujahidin tersebut maka Majelis Mujahidin Indonesia dipimpin oleh AHWA (Ahlul Halli Wal' Aqdi), yang terdiri dari tokoh-tokoh Islam yang ditunjuk melalui kongres Mujahidin untuk mengemban amanat kongres. AHWA (Ahlul Halli Wal' Aqdi), tersebut dikoordinir oleh seorang ketua yang disebut Amirul Mujahidin.

Dalam operasionalisasinya, maka AHWA (Ahlul Halli Wal' Aqdi) memiliki Pengurus Harian dan Forum Pleno yang keduanya dipimpin oleh Amirul Mujahidin. Untuk melaksanakan tugas-tugas harian, sebagai pelaksana keputusan, AHWA (Ahlul Halli Wal' Aqdi) membentuk Lajnah Tanfidziah di Pusat dan Lajnah Tanfidziah Perwakilan Majelis Mujahidin Indonesia di Wilayah Propinsi, Kabupaten, Kotamadya, dan lingkup area yang dianggap perlu.<sup>51</sup>

#### D. Metode Perjuangan Majelis Mujahidin Indonesia

Manhaj perjuangan Majelis Mujahidin Indonesia adalah dakwah dan jihad fi sabilillah. Dakwah, artinya usaha untuk

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> *Ibid.*, h. 31.

menjelaskan hakekat din al-Islam, terutama kewajiban menegakkan Syri'ah-Nya. Dakwah harus dilaksanakan secara terus terang dengan "Membenarkan yang Benar dan Menyalahkan yang Salah (*ihqaqul haq wa ibthalul bathil*)". Berdasarkan kitabullah dan sunah Rasulullah SAW.<sup>52</sup> MMI melandaskan argumen di atas dengan firman Allah SWT dalam Al-Qur'an yang berbunyi:

Artinya: ... dan Allah menghendaki untuk membenarkan yang benar dengan ayat-ayat-Nya dan memusnahkan orang-orang kafir, agar Allah menetapkan yang hak (Islam) dan membatalkan yang batil (syirik) walaupun orang-orang yang berdosa (musyrik) itu tidak menyukainya. (QS. Al-Anfal/8:7-8).<sup>53</sup>

Adapun jihad fi sabilillah, adalah berjuang dengan semangat tinggi dan kesediaan untuk mengorbankan harta dan jiwa guna menghadapi segala bentuk tantangan fisik dalam rangka melindungi dakwah dan mengawal tegaknya Syari'ah Islam.<sup>54</sup>

#### E. Paradigma Pemikiran Politik-Keagamaan Majelis Mujahidin Indonesia

Dalam berpikir dan bertindak MMI selalu menyandarkan kepada jalan Allah, sesuai yang telah diajarkan nabi dan para *salaf* 

<sup>52</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Yayasan Penyelenggara Penerjemah/Pentafsir Al-Qur'an, *Al-Qur'an dan Terjemahannya*, Departemen Agama RI, 2002, hlm. 240

<sup>54</sup>Seri Publikasi 2, Mengenal Majelis Mujahidin Indonesia. loc..cit.

*al-shalih.* Berikut beberapa paradigma keagamaan yang dibangun oleh MMI.

#### 1. Aqidah sebagai Landasan dalam Bertindak

Penegakan syariat Islam yang diemban oleh MMI dilandasi oleh ajaran Tauhid yang utuh, yakni Tauhid sebagaimana yang dituntunkan oleh Rasulullah saw. Dalam memahami tauhid, MMI menyandarkan pada ayat-ayat al-Qur'an yang sudah jelas dan pasti mengenai bagaimana hambanya itu bertauhid yang benar. Ayat tersebut diantaranya:

قُلُ أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَأْمُرُونِي أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنَ الْشَاكِرِينَ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّماوَاتُ مَطُوبًاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمًا يُشْرِكُونَ

Artinya: Katakanlah: "Maka Apakah kamu menyuruh aku menyembah selain Allah, Hai orang-orang yang tidak berpengetahuan?" dan Sesungguhnya telah diwahyukan kepadamu dan kepada (nabi-nabi) yang sebelummu. "Jika kamu mempersekutukan (Tuhan), niscaya akan hapuslah amalmu dan tentulah kamu Termasuk orang-orang yang merugi. karena itu, Maka hendaklah Allah saja kamu sembah dan hendaklah kamu Termasuk orang-orang yang bersyukur". dan mereka tidak mengagungkan Allah dengan pengagungan yang semestinya Padahal bumi seluruhnya dalam genggaman-Nya pada hari kiamat dan langit digulung dengan tangan kanan-Nya. Maha suci

Tuhan dan Maha Tinggi Dia dari apa yang mereka persekutukan. (QS. Al-Zumar/ 39: 64-67).

Ayat di atas menggambarkan kebesaran dan kekuasaan Allah dan hanya Dialah yang berkuasa pada hari kiamat. Ayat lainnya yaitu:

Artinya: Pada hari mereka melihat malaikat<sup>55</sup> dihari itu tidak ada kabar gembira bagi orang-orang yang berdosa mereka berkata: "Hijraan mahjuuraa<sup>56</sup>. Dan Kami hadapi segala amal yang mereka kerjakan<sup>57</sup>, lalu Kami jadikan amal itu (bagaikan) debu yang berterbangan. (QS. Al-Furqan/ 25: 22-23).

Ayat-ayat di atas menerangkan bahwa Tauhid merupakan intisari dari dinul Islam, dan sekaligus menjadi faktor penentu diterima atau ditolaknya amal seseorang oleh Allah swt. Selain itu keyakinan akan kekuasaan Allah swt sebagai penguasa dan pengatur alam semesta serta Allah itu Maha Mengetahui, Maha Kuasa dan sifat-sifat Allah lainnya harus disertai denan ketaatan

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Maksudnya: di hari mereka menemui kamatian atau di hari kiamat.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Ini suatu Ungkapan yang biasa disebut orang Arab di waktu menemui musuh yang tidak dapat dielakkan lagi atau ditimpa suatu bencana yang tidak dapat dihindari. Ungkapan ini berarti: "Semoga Allah menghindari bahaya ini dari saya".

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Yang dimaksud dengan amal mereka disini ialah amal-amal mereka yang baik-baik yang mereka kerjakan di dunia amal-amal itu tak dibalasi oleh Allah karena mereka tidak beriman

akan semua perintah Allah agar manusia selamat hidupnya dunia dan akhirat. Ketaatan pada perintah Allah swt secara menyeluruh inilah hakekat dari tauhid para nabi yang membuat manusia beruntung dalam kehidupannya.

Ketaatan hanya pada sebagian perintah Allah saja tidak dapat dibenarkan dan sikap demikian diancam oleh Allah swt sebagaimana tertera dalam al-Qur'an surat al-Baqarah ayat 85:

ثُمَّ أَنْتُمْ هَوُلاءِ تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنْكُمْ مِنْ دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالإثْمِ وَالْعُدُوانِ وَإِنْ يَأْتُوكُمْ أُسَارَى تُفَادُوهُمْ وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلا خِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِعَافِلٍ عَمًا تَعْمَلُونَ

Artinya: kemudian kamu (Bani Israil) membunuh dirimu (saudaramu sebangsa) dan mengusir segolongan daripada kamu dari kampung halamannya, kamu bantu membantu terhadap mereka dengan membuat dosa dan permusuhan; tetapi jika mereka datang kepadamu sebagai tawanan, kamu tebus mereka, Padahal mengusir mereka itu (juga) terlarang bagimu. Apakah kamu beriman kepada sebahagian Al kitab (Taurat) dan ingkar terhadap sebahagian yang lain? Tiadalah Balasan bagi orang yang berbuat demikian daripadamu, melainkan kenistaan dalam kehidupan dunia, dan pada hari kiamat mereka dikembalikan

kepada siksa yang sangat berat. Allah tidak lengah dari apa yang kamu perbuat<sup>58</sup>. (QS. Al-Bagarah/ 2: 85)

Sesungguhnya kesempurnaan tauhid seorang muslim adalah apabila dia bersikap tasdiq, meyakini segala aturan hidup yang datang dari Allah dan rasul-Nya dan taslim, tunduk dan patuh kepada kebenaran itu. Selanjutnya seorang tidak cukup meyakini sesuatu kebenaran (tauhid), tetapi harus pula melaksanakan kebenaran (syariat) dan itulah yang disebut iman dalam Islam. Maka inilah tauhid yang menjadi landasaran berfikir, bersikap dan bertindak kaum muslimin maupun ormas, orpol serta jama'ah/ harakah Islam.

#### 2. Pedoman Mengamalkan Islam

Mendakwahkan dan menegakkan din al-Islam adalah kewajiban atas seluruh umat Islam. Allah swt memerintahkan kepada rasul-Nya agar mendakwahkan din al-Islam dan selanjutnya menegakkannya melalui jalan dakwah dan jihad. Konstruksi besar ini merupakan buah dari bagaimana MMI

Sa Ayat ini berkenaan dengan cerita orang Yahudi di Madinah pada permulaan Hijrah. Yahudi Bani Quraizhah bersekutu dengan suku Aus, dan Yahudi dari Bani Nadhir bersekutu dengan orang-orang Khazraj, antara suku Aus dan suku Khazraj sebelum Islam selalu terjadi persengketaan dan peperangan yang menyebabkan Bani Quraizhah membantu Aus dan Bani Nadhir membantu orang-orang Khazraj, sampai antara kedua suku Yahudi itupun terjadi peperangan dan tawan menawan, karena membantu sekutunya, tapi jika kemudian ada orang-orang Yahudi tertawan, Maka kedua suku Yahudi itu bersepakat untuk menebusnya Kendatipun mereka tadinya berperang-perangan.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Irfan S. Awwas, Dakwah dan Jihad Abu Bakar Ba'asyir (Yogyakarta: Wihdah Press, 2003) h. 207.

memahami dan mengamalkan ajaran Islam yang sesungguhnya, baginya tidak ada nilai tawar lagi untuk saat ini dalam menegakkan syariat Islam, karena berbagai jalan dan sistem yang ada ternyata tidak Islami dan mengalami kegagalan total.

Adapun cara mengamalkan din al-Islam yang benar mengikuti bimbingan al-Qur'an dan Sunnah Rasulullah saw dapat disimpulkan menjadi tiga ajaran pokok yang dalam perspektif MMI dapat menjaga Islam yang benar:

- a. Din al-Islam wajib diamalkan secara murni<sup>60</sup> tidak tercampur dengan ajaran dan hukum-hukum buatan manusia.
- b. Islam wajib diamalkan secara kaffah<sup>61</sup>, menyeluruh, tidak dipotong-potong dengan cara sebagian syariatnya diamalkan dan sebagian lagi sengaja ditinggalkan.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Maksud dari kalimat "diamalkan secara mumi" ialah: pertama, tidak mentakwilkan aqidah dengan ra'yu, tetapi beriman apa adanya kepada Allah dan Rasul-Nya. Kedua, tidak mempertuhankan benda-benda, dalam arti mengkramatkan benda-benda seperti keris, makam wali, pohon dll. Ketiga, tidak menuhankan sesama manusia dalam arti: a). Mentaati orang 'alim secara mutlak, meskipun ia menghalalkan yang diharamkan atau sebaliknya. b). Membenarkan dan mentaati hukum dan UU yang dibuat oleh manusia (parlemen), yang jelas-jelas bertentangan dengan hukum Allah. c). tidak membuat hukum yang bertentangan dengan hukum Allah dan Rasulul-Nya, dan mengingkari serta menantang penerapan hukum yang bertentangan dengan hukum Allah dan rasul-Nya.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Maksud dari kalimat "diamalkan secara kaffah" ialah: pertama, mengamalkan Islam secara sepotong-sepotong adalah mengikuti langkah syaitan. Kedua, perbuatan dan pandangan hidup yang hanya mementingkan kehidupan duniawi meremehkan akhirat adalah pandangan orang kafir. Ketiga, umat Islam yang menjadi penduduk mayoritas dalam sebuah negara maka umat tersebut memiliki kewajiban untuk memperjangkan dengan keras

c. Din al-Islam wajib diamalkan secara berdaulat, melalui kekuasaan pemerintah, bukan sendiri-sendiri atau berkelompok-kelompok.

#### 3. Islam wajib Diamalkan dalam Lembaga Negara

MMI memaknai tegaknya din al-Islam adalah adanya kekuasaan pemerintah, daulah Islamiyyah atau khilafah sehingga syariat Islam dapat diamalkan secara kaffah dan bersih. Menegakkan Islam adalah satu-satunya perjuangan yang benar dan mulia, sedangkan sebaliknya, perjuangan yang tidak bertujuan untuk menegakkan din al-Islam adalah perjuangan yang bathil dan menyia-nyiakan waktu, umur, tenaga, pikiran dan harta 62

Dalam perspektif politik-pemerintahan MMI, kewajiban pengamalan syariat Islam membutuhkan instrumen kekuasaan untuk menegakkan ide-idenya. Sosok pemimpin menjadi konsentrasi yang cukup sentral dalam meraih kekuasaan, karena begitu pentingnya pemimpin maka jaya dan celakanya orang yang dipimpin di akhirat sangat tergantung pada pemimpin yang mereka tunjuk.

Terdapat banyak ayat yang menceritakan pemimpin yang sesat serta pengikutnya yang turut serta disesatkan, diantara ayat tersebut adalah:

penegakkan syariat Allah, jika tidak, mereka akan ditimpa musibah dan kehinaan di dunia dan akhirat.

<sup>62</sup> Irfan S. Awwas, op.cit., h. 228

آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَوَانَ الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا مِنَ الَّذِينَ الَّبَعُوا مِنَ الَّذِينَ الَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً وَرَأَوُا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْبَابُ وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَيَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا فَنَتَبَرًّأَ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّادِ

Dan diantara ada Artinua: manusia orang-orang vang menvembah tandingan-tandingan selain Allah: mereka mencintainya sebagaimana mereka mencintai Allah. Adapun orang-orang yang beriman amat sangat cintanya kepada Allah. dan jika seandainya orang-orang yang berbuat zalim itu<sup>63</sup> mengetahui ketika mereka melihat siksa (pada hari kiamat), bahwa kekuatan itu kepunyaan Allah semuanya, dan bahwa Allah Amat berat siksaan-Nya (niscaya mereka menyesal). (yaitu) ketika orang-orang yang diikuti itu berlepas diri dari orang-orang yang mengikutinya, dan mereka melihat siksa; dan (ketika) segala hubungan antara mereka terputus sama sekali, dan berkatalah orang-orang yang mengikuti: "Seandainya Kami dapat kembali (ke dunia), pasti Kami akan berlepas diri dari mereka, sebagaimana diri dari kami." berlepas mereka Demikianlah Allah memperlihatkan kepada mereka amal perbuatannya menjadi sesalan bagi mereka; dan sekali-kali mereka tidak akan keluar dari api neraka. (QS. Al-Bagarah/2: 165-167)

Allah berfirman:

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Yang dimaksud dengan orang yang zalim di sini ialah orang-orang yang menyembah selain Allah.

يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِيَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولا وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلا رَبَّنَا أَيِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَالْعَبُّمْ لَعْنًا كَبِيرًا

Artinya: Pada hari ketika muka mereka dibolak-balikan dalam neraka, mereka berkata: "Alangkah baiknya, andaikata Kami taat kepada Allah dan taat (pula) kepada Rasul". Dan mereka berkata;: "Ya Tuhan Kami, Sesungguhnya Kami telah mentaati pemimpin-pemimpin dan pembesar-pembesar Kami, lalu mereka menyesatkan Kami dari jalan (yang benar). Ya Tuhan Kami, timpakanlah kepada mereka azab dua kali lipat dan kutuklah mereka dengan kutukan yang besar". (QS. Al-Ahzab/ 33: 66-68)

Allah berfirman:

وَبَرَزُوا لِلَّهِ جَمِيعًا فَقَالَ الضُّعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ قَالُوا لَوْ هَدَانَا اللَّهُ لَهَدَيْنَاكُمْ سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِنْ مَحِيصٍ

Artinya: Dan mereka semuanya (di padang Mahsyar) akan berkumpul menghadap ke hadirat Allah, lalu berkatalah orangorang yang lemah kepada orang-orang yang sombong: "Sesungguhnya Kami dahulu adalah pengikut-pengikutmu, Maka dapatkah kamu menghindarkan daripada Kami azab Allah (walaupun) sedikit saja? mereka menjawab: "Seandainya Allah memberi petunjuk kepada Kami, niscaya Kami dapat memberi petunjuk kepadamu. sama saja bagi kita, Apakah kita mengeluh ataukah bersabar. sekali-kali kita tidak mempunyai tempat untuk melarikan diri". (QS. Ibrahim/14: 21)

Pada ayat-ayat di atas, Allah dengan tegas menjelaskan tentang pemimpin-pemimpin yang sesat beserta keluhan para pengikut mereka yang "merasa disesatkan", keduanya mendapat azab dan kehinaan di akhirat kelak.

Menurut MMI wujud pemimpin yang sesat pada saat ini ialah seluruh pemimpin di dalam negara yang bukan "Daulah Islamiyyah" termasuk pemimpin umat Islam yang berpikir sekuler, demokrasi berpaham liberal. termasuk sebagai sistem pemerintahan dan negara. Maka agar umat Islam selamat dari tipu pemimpin sesat ini. Allah menetapkan dava kepemimpinan umat Islam yang jelas dan tegas dalam Al-Qur'an, sebagaimana firmannya:

Artinya: Sesungguhnya penolong kamu hanyalah Allah, Rasul-Nya, dan orang-orang yang beriman, yang mendirikan shalat dan menunaikan zakat, seraya mereka tunduk (kepada Allah). (QS. Al-Maidah/ 5:55)

Dari ayat inilah diketahui siapa sesungguhnya yang menjadi penolong dan pemimpin bagi umat muslim, yaitu Allah kemudian Rasul-Nya dan para orang-orang yang beriman serta saleh. Para ulama sebagai pewaris nabi adalah yang memiliki peluang besar menjadi pemimpin umat Islam yang ada, dan setelah ditemukan sosok pemimpin yang ideal menurut Islam maka instrumen Daulah Islamiyyah merupakan keperluan yang mustahak (vital) dan meski diwujudkan mengingat fungsinya yang sangat penting, antara lain:

- a. Menjamin berlakunya syariat secara kaffah
- b. Menjamin berlakunya syariat Islam secar murni
- c. Menghukum orang Islam yang murtad
- d. Menjaga tegak dan lancarnya pengamalan ubudiyah
- e. Memberantas kemungkaran secara terang-terangan
- f. Menjaga keselamatan jiwa dan mewujudkan keamanan dan ketentraman umum
- g. Menjaga harta (keamanan dan kesuciannya)
- h. Mejaga kehormatan
- i. Menghidupkan ilmu dan pendidikan yang berasaskan tauhid

Alasan lain yang diajukan oleh MMI adalah pelanggaran terhadap syariat akan mudah dicegah bila ada kekuasaan, sedangkan bila daulah Islam belum terwujud maka pencegahan atas pelanggaran syariat hanya bisa dilakukan sebatas himbauan, dakwah dan seminar.<sup>64</sup>

#### F. Gerakan Sosial Majelis Mujahidin Indonesia

Secara social dan politis, berdirinya gerakan MMI ini merupakan sebuah respon terhadap pemerintah yang sama sekali tidak membuka ruang celah bagi pergerakan politik Islam. Oleh karena itu, sejak "pemerintahan reformasi" presiden B.J. Habibie gerakan-gerakan Islam mulai mendapat ruang bebas untuk mengartikulasikan kepentingan-kepentingan umat Islam.

Sebagai sebuah gerakan, Majelis Mujahidin mengambil manhaj dari al-Qur'an dan sunnah as-shohihah. Majelis Mujahidin mempunyai pendirian yang erat dengan pendirian Negara Islam (Daulah Islamiyah atau Islamic state). Bagi mereka, sesungguhnya

<sup>64</sup> Irfan S. Awwas, op.cit., h. 278

Islam adalah sebuah *din wa daulah* (Agama dan Negara). Dikatakan juga, bahwa faksi yang bergabung dalam MM ini berasal dari kaum pergerakan Darul Islam (DI) dari beberapa daerah, yang ingin kembali membagun kekuatan Islam yang menurut meraka telah bercerai berai sekian lama.

Ada beberapa factor yang menjadi penyebab utama timbulnya pergerakan ini, *pertama*, kerinduan sebagian kalangan muda dan tokoh umat Islam, yang kemudian menjadikan pelopor dan pengurus MM, akan berdirinya daulah Islamiyah (Negara Islam). Baik dalam pengertian nasional maupun internasional. *Kedua*, keprihatinan terhadap berbagai gerakan penegakan syariat Islam, dan pembentukan Negara Islam. *Ketiga*, keprihatinan terhadap eksistensi Islam yang masih terpinggirkan, sehingga umat Islam tidak memiliki ruang bebas untuk mengaktualisasikan ajaran-ajaran agamanya sebagai golongan penganut agama mayoritas di Indonesia.

Lain halnya dengan Hizbut Tahrir yang organisasi atau gerakan politik, majelis mujahidin merupakan aliansi pergerakan umat Islam (tansiq) yang berlandaskan ukhuwah Islamiyah, kesamaan akidah serta program dan tujuan perjuangan. MM dibentuk untuk menjadi wadah dalam memperjuangkan Islam dari berbagai suku dan golongan tanpa dibatasi wilayah geografis atau Negara.

Dalam mencapai Misi utama Majelis Mujahidin menggunakan dua pendekatan sosial, yakni Pendekatan Struktural dan Pendekatan Kultural. Pendekatan Struktural, maksudnya kekuasaan negara diupayakan dipegang oleh seorang muslim yang jelas komitmennya terhadap Islam, dan siap memberlakukan Syari'ah Islam dalam lingkup sosial kenegaraan sehingga kehidupan bernegara benar-benar dapat dikelola sesuai dengan ajaran yang dituntunkan oleh Allah swt. Oleh karena Islam bersifat "rahmatan lil 'alamin" maka dengan berlakunya Syari'ah Islam, akan menjamin datangnya keadilan dan kesejahteraan bagi seluruh rakyat.

#### **BABIV**

# GERAKAN DAN PEMIKIRAN HIZBUT TAHRIR INDONESIA

#### A. Sejarah Hizbut Tahrir

Hibut Tahrir adalah partai politik yang berideologi Islam. Politik merupakan aktivitasnya, dan Islam sebagai ideologinya (mabda). Hibut Tahrir bergerak ditengah-tengah umat dan bersama-sama mereka berjuang untuk menjadikan Islam sebagai perkara utamanya, serta membimbing mereka untuk mendirikan kembali sistem *Khilafah* dan menegakkan hukum berdasarkan apa yang telah diturunkan Allah di dalam realita kehidupan ini. Hibut Tahrir merupakan kelompok politik, bukan kelompok yang bersandar pada aspek spiritual semata, bukan lembaga ilmiah, bukan lembaga pendidikan (akademis), bukan lembaga sosial. Ide-ide Islam menjadi jiwa, inti, sekaligus sebagai rahasia kelangsungan kelompoknya. 65

Hibut Tahrir merupakan salah satu gerakan Islam kontemporer yang cukup besar pengaruhnya di dunia Islam. Berbeda dengan gerakan Islam lainnya, Hizbut Tahrir mengklaim dirinya sebagai partai politik. Namun berbeda dengan partai politik pada umumnya, Hizbut Tahrir adalah partai politik Islam yang berbasis pada transnasionalisme. Pengakuan ini

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Mengenal Hizbut Tahrir dan Strategi Dakwah Hizbut Tahrir, Penerjemah Abu Afif dan Nur Khalish, (Bogor: Pustaka Tharigul Izzah, Mei 2009), H. 3

berhubungan dengan cita-cita politiknya yang mengupayakan seluruh dunia Islam berada di dalam satu sistem kekuasaan politik yang disebut *Khilafah*.

Dalam beberapa dasawarsa terakhir, Hizbut Tahrir mengalami perkembangan yang sangat pesat. Menurut catatan, Hizbut Tahrir berkembang di lebih dari empat puluh negara termasuk Inggis, Jerman, Amerika Serikat dan negara-negara pecahan Uni Soviet. Pengikut Hizbut Tahrir memiliki kekhasan yang berbeda dengan pengikut gerakan Islam lainnya. Salah satu prinsip dasar perjuangan Hizbut Tahrir adalah senantiasa mengambil jarak dengan penguasa, berbeda dengan gerakan Ikhwan al-Muslimin yang akornodatif terhadap penguasa dibeberapa negara, Yordania salah satu contohnya. Dimanapun Hizbut Tahrir berada, ia senantiasa bersikap non-kooperatif dengan pemerintah setempat. Hal inilah yang menjadikan Hizbut Tahrir semakin populer di tengah masyarakat dan dianggap sebagai gerakan Islam alternatif ketika gerakan-gerakan Islam lainnya mengalami kegagalan. 66

Pada tahun 1952, Hizbut Tahrir secara resmi didirikan di al-Quds. Al-Nabhāni mengirim surat kepada pemerintah setempat tentang pendirian partainya ini. Namun mereka menolak dengan tegas kahadiran Hizbut Tahrir, sebaliknya masyarakat memberi dukungan. Dengan cepat Hizbut Tahrir menyebar ke seluruh Palestina, meskipun pengikutnya menghadapi tekanan dari pemerintah Yordania, melalui salah satu sekutu Inggris yang duduk di kemiliteran Yordania, berupaya untuk membubarkan

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Jamhari & Jajang Jahroni (Penyunting). Gerakan Salafi Radikal di Indonesia (Jakarta: RajaGrafindo Persada 2004) h. 161 dan 163.

Hizbut Tahrir dan melarang seluruh anggotanya untuk berbicara. Namun Hizbut Tahrir dengan strategi organisasinya yang berlapis, berhasil mengatasi tekanan yang ada, bahkan melebarkan sayap.

Sepeninggal al-Nabhāni, kepemimpinan Hizbut Tahrir dipegang oleh Abdul Qadim Zallum. Pada kepemimpinannya Hizbut Tahrir berkembang pesat. Ia menyerukan kepada anggotanya untuk menyebar ke seluruh dunia. Zallum memindahkan markas Hizbut Tahrir ke London dan hidup secara rahasia di sana. Para anggota Hizbut Tahrir melakukan diaspora setelah di banyak negara Timur Tengah, Hizbut Tahrir dinyatakan sebagai organisasi terlarang. Di Mesir Hizbut Tahrir dilarang resmi pada tahun 1974. Di Irak pengikut Hizbut Tahrir mengalami tekanan luar biasa dari rekim Saddam Husein. Di Pakistan anggota Hizbut Tahrir menghadapi tekanan dari jenderal Musharraf. Demikian pula halnya Turki, Aljazair, dan Maroko. Sebaliknya di Indonesia Hizbut Tahrir diakui sebagai organisasi yang legal. 68

Setelah Abdul Qadim Zallum meninggal dunia pada bulan April tahun 2003, kepemimpinan dipegang oleh Ata' Abu Rusta sarjana teknik sipil belajar di Kairo, sampai sekarang dia merupakan tokoh sentral Hizbut Tahrir secara internasional. Di

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Wamy, Al-Mausu'ah al-Muyassarah Fi al-Adyan Wa al-Mazahib al-Mu'asirah, terj,. A. Najiyullah (Jakarta: al-I'tisam cahaya Umat), 2003, hlm. 88.

<sup>68</sup> Jamhari & Jajang Jahroni, op. cit., h. 169

samping itu Ata' Abu Rusta termasuk pimpinan yang berlatar belakang ilmu teknik.<sup>69</sup>

#### 1. Profil Pendiri Hibut Tahrir

Hizbut Taḥrir didirikan oleh Sheikh Taqiyuddīn al-Nabhāni di Jerussalem. Al-Nabhāni memiliki nama lengkap, Muhammad Taqiyuddīn ibn Ibrāhim ibn Mustafā ibn Yūsuf al-Nabhāni. Nama belakangnya, al-Nabhāni, dinisbahkan kepada kabilah Bani Nabhān, yang termasuk orang Arab penghuni Padang Sahara di Palestina. Mereka bermukim di daerah Ijzim yang termasuk wilayah Haifa di Palestina Utara. Al-Nabhāni dilahirkan di daerah Ijzim pada tahun 1909 M dan wafat tahun 1977 M/1398 H, dan dikuburkan di al-Auza'i Beirut.

Al-Nabhāni dibesarkan dan dididik dalam lingkungan keluarga yang memiliki tradisi keagamaan yang kuat. Ayah al-Nabhāni merupakan seorang pengajar ilmu-ilmu syari'ah pada Kementrian Pendidikan Pelestina. Sedangkan ibu al-Nabhāni juga menguasai beberapa cabang ilmu syari'ah yang dipelajari dari ayahnya yang bernama Yūsuf ibn Ismā'il ibn Yūsuf al-Nabhāni, yang dikenal juga sebagai penyair, sastrawan, ulama terkenal pada zaman Daulah Uṣmāniyyah, qāḍī (hakim) di Qusbah Junain yang konsisten, tegas, dan selalu bertindak adil. Lingkungan keluarga kental dengan tradisi keagamaan itu memberikan pengaruh yang sangat besar terhadap pembentukan kepribadiaan, keilmuaan,

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> International Criss group, Radical Islam In Central Asia : Responding To Hizbut Tahrir, (ICG Asia report Osh/Brussels. 2003), hlm. 3.

dan pandangan hidup al-Nabhāni. Ia, misalnya, mampu menghafal al-Qur'an ketika masih berusia 13 tahun.<sup>70</sup>

Perkembangan al-Nabhāni tidak saja dipengaruhi oleh lingkungan keluarga. Sebagaimana layaknya anak-anak lain yang seusia dengannya, al-Nabhāni juga menempuh pendidikan formal. Pengalaman dalam pendidikan formal dimulai di sebuah sekolah dasar negeri yang terdapat di Ijzim, Palestina. Setelah menyelesaikan pendidikan dasar, ia melanjutkan jenjang pendidikan menengah di Akka. Tetapi sebelum merampungkan sekolahnya di Akka, di tahun 1928, atas dorongan kakeknya, ia meneruskan pendidikannya di al-Azhar, Kairo. Pada tahun itu ternyata ia berhasil meraih ijazah dengan predikat sangat memuaskan. Lalu ia melanjutkan studinya di Kulliyah Dār ul-Ulūm yang saat itu masih merupakan cabang al-Azhar, dan lulus pada tahun 1932.

Setelah meyelesaikan pendidikannya, al-Nabhāni kembali ke Palestina dan bekerja di Kementerian Pendidikan Palestina sebagai seorang guru di sebuah sekolah menengah atas negeri di Haifa. Disamping itu ia juga mengajar di sebuah madrasah Islam di Haifa. Kegiatan pengajaranya selalu berpindah-pindah dari satu sekolah ke sekolah lain di berbagai kota. Aktivitas ini ia lakukan sejak tahun 1932 sampai tahun 1938. Pada tahun 1938 ia mengajukan permohonan untuk bekerja di Mahkamah Syariah. Dia ingin sekali menjadi seorang hakim agar bisa menghapus

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Penjelasan tentang riwayat hidup al-Nabhāni bersumber dari buku yang ditulis Ihsan Samārah berjudul, *Mafhūh al-'Adālah al-Ijtimā'iyyah fi al-fiqri al-Islāmi min al-Ma'āsir* (Beirut: Dār al-Nahḍah al-Islāmiyyah, 1991) h. 140-149.

pengaruh barat di bidang pendidikan dan terlebih lagi dalam bidang hukum syari'ah. Jelas al-Nabhāni :

"Di kalangan terdidik dan terpelajar telah terjadi penjajahan sebelum penjajahan yang sesungguhnya. Dan setelah merdeka dari penjajahan pun banyak sekolah yang masih menggunakan sistem pendidikan, budaya, falsafah bahkan way of life Barat. Inilah yang kemudian menyebabkan kepribadian Barat telah menjadi asas yang mencabut budaya dari akar-akarnya yang asli sebagaimana yang ada dalam sejarah Barat dan kebangkitannya yang telah menutup rasionalitas kita". 71

Dengan bekerja di lembaga pengadilan, al-Nabhāni merasa bisa menjaga jarak dengan dunia pendidikan di kementerian, dan dia merasa memiliki peluang yang besar mempraktikkan ilmunya di bidang hukum syari'ah. Al-Nabhāni begitu prihatin terhadap penerapan syari'at Islam yang ia nilai masih belum total. Dalam pandangannya, undang-undang kemasyarakatan Islam yang berkaitan pada hubungan antara lakilaki dan perempuan dengan semua derivasinya terutama yang terkait dengan hukum keluarga, memang masih diterapkan. Tetapi hukum yang lain ia nilai masih mengadopsi sistem kafir.

Atas bantuan teman-temannya yang lebih dulu bekerja, al-Nabhāni bisa diterima di pengadilan di Baisan. Selanjutnya ia pindah ke Thabriya. Karir al-Nabhāni di lembaga pengadilan terus menanjak. Berkat kesungguhan, keuletan, serta kemampuan yang dimilikinya, dia kemudian diangkat menjadi Panitera Mahkamah Syari'ah di Haifa. Kemudian sejak tahun 1940 hingga 1945, ia

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Taqiyuddin al-Nabhani, *al-Daulah al-Islamiyyah* (Beirut: dar-Ummah, 1953) hal. 153-154.

dianggat menjadi asisten hakim. Di akhir jabatannya sebagai asisten hakim, ia dipindah ke Ramallah untuk menjadi *qāḍī* (hakim) di Mahkamah Ramallah sampai tahun 1948. Tetapi ditahun itu juga, setelah Palestina jatuh ke tangan Israel, ia pergi ke Syria.

Sewaktu tinggal di Syria, ia mendapat kiriman surat dari temannya, Anwar al-Khatīb, agar kembali ke Palestina untuk diangkat sebagai hakim Mahkamah Syar'iyah di al-Quds. Ia memenuhi permintaan temannya hingga selanjutnya beliau diangkat menjadi anggota Mahkamah al-Isti'nāf (banding) hingga tahun 1950. Setelah itu ia mengajukan permohonan pengunduran diri, karena mencalonkan diri menjadi anggota dalam Majelis Perwakilan Yordania sebagai calon dari daerah Al-Quds. Akan tetapi dia tidak terpilih. Kemudian dia menjadi dosen di Kulliyyah Ilmiyyah Islamiyyah.

Setelah tidak aktif sebagai hakim, al-Nabhani mendatangi Amman pada tahun 1951. Ditempat itu, sejak awal kedatangannya sampai 1953, al-Nabhāni sering menyampaikan ceramah kepada para pelajar di jenjang menengah di fakultas keislaman. Pengalaman hidup al-Nabhāni yang penting dan kelak memberikan pengaruh terhadap perkembangan gerakan Islam di seluruh dunia, adalah ketika ia mendirikan partai politik yang diberi nama Hibut Tahrir al-Islami pada tahun 1953. Akan tetapi

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Saat itu Palestina adalah wilayah yang secara administrative berada dibawah Pemerintahan Yordania.

permohonan pendaftaran partainya di tolak oleh pemerintah Yordania karena membahayakan stabilitas negara.<sup>73</sup>

Menurut Ihsan Samarah, terjunnya al-Nabhāni ke dunia politik tidaklah mengejutkan, sebab sejak remaja al-Nabhāni telah bersinggungan dengan dunia politik karena pengaruh kakeknya. la sering diajak kakeknya mengikuti sejumlah pertemuan dengan berbagai tokoh pembaharu Islam seperti Muhammad Abduh dan tokoh lainnya anti Barat serta memiliki semangat kebangkitan Khilafah Usmaniyyah. Selain itu, sewaktu kuliah di Dar al-Ulum keterlibatannya pada berbagai diskusi dengan beberapa ulama di Mesir yang terus berlanjut hingga ia bekerja di Pengadilan Palestina. turnit memberikan kontribusi. Adapun membangkitkan kembali umat Islam dari keterpurukan, kritik atas perundang-undangan Arab yang berbau Barat, hingga ide untuk mendirikan partai politik adalah tema yang sering beliau diskusikan sekaligus ia sosialisasikan lewat mimbar-mimbar khutbah. Tanggapan yang ia terima ada yang positif dan adapula yang berupa kecaman, salah satunya datang dari Raja Abdullah ibn al-Husain dari Yordania. Hingga akhimya ia dideprotasi ke negara asalnya.

Peristiwa terakhir inilah yang rupanya menggugah al-Nabhāni untuk terjun kedunia politik secara total, dengan cara mengundurkan diri dari lembaga pengadilan yang telah ia tekuni sejak lama, untuk kemudian mendaftarkan diri menjadi anggota majelis perwakilan yang kemudian tidak dapat diraihnya. Namun

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>Sheikh Salim Ibn Ied al-Hilali. *Al-jama'ah al-Islamiyyah fi Zau'l al-Kitab Wa al-Sunnah Bi Fahmi Salaf al-Ummah.* Terj. Abu Ihsan (Solo: Pustaka Imam Bukhari, 2004), h.162

aktivitas politiknya tidak pernah surut sampai beliau membentuk sekaligus memimpin Hizb al-Tahir al-Islami dari tahun 1953 M hingga wafat tanggal 25 Rajab 1938 H yang bertepatan dengan tanggal 20 Juni 1977 M. Pengaruh al-Nabhāni terhadap Hizbut Tahrir sangat kuat sehingga Hizbut Tahrir selalu diidentikkan dengan dirinya.<sup>74</sup>

# 2. Latar Belakang Berdirinya Hizbut Tahrir

Hizbut Tahrir didirikan oleh al-Nabhāni dengan landasan nash disertai keprihatinannya terhadap realita yang dihadapi oleh kaum muslimin di seluruh dunia, khususnya di negara-negara Arab, yang tidak berdaya memerdekakan diri mereka sendiri dari intervensi negara Barat, pemimpin-pimimpin yang dianggap lemah hingga kufur, serta pola pikir kebangsaan yang dianggap al-Nabhāni menyebabkan umat muslim di dunia tidak bisa bersatu bahkan saling menyerang satu sama lain.

Landasan *nash* didirikannya Hibut Tahrir oleh al-Nabhāni ialah dalam rangka memenuhi seruan Allah, diantara ayat tersebut adalah:

وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِلَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمًّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Syamsul Arifin. Ideologi dan Praksis Gerakan Sosial Kuam Fundamental: Pengalaman Hizb al-Tahrir Indonesia (Malang: UMM Press, 2010, hal. 77). HTI sudah banyak menerbitkan beberapa buku dan majalah seperti majalah Al-Wa'ie, buletin dakwah yang khusus diedarkan pada hari Jum'at maupun panduan buku tentang HTI. Bahkan HTI sudah banyak menerjemahkan buku karya Taqiyyuddin al-Nabhani dan Syabab Hizbut Tahrir ke dalam Bahasa Indonesia.

لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِنْ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ

"Dan Kami telah turunkan kepadamu Al Quran dengan membawa kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, Yaitu Kitab-Kitab (yang diturunkan sebelumnya) dan batu ujian<sup>75</sup> terhadap Kitab-Kitab yang lain itu; Maka putuskanlah perkara mereka menurut apa yang Allah turunkan dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka dengan meninggalkan kebenaran yang telah datang kepadamu. untuk tiap-tiap umat diantara kamu, <sup>76</sup> Kami berikan aturan dan jalan yang terang. Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-Nya satu umat (saja), tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap pemberian-Nya kepadamu, Maka berlomba-lombalah berbuat kebajikan. hanya kepada Allahlah kembali kamu semuanya, lalu diberitahukan-Nya kepadamu apa yang telah kamu perselisihkan itu. (QS. Al-Ma'idah /5:48)<sup>77</sup>

وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Maksudnya: Al Quran adalah ukuran untuk menentukan benar tidaknya ayat-ayat yang diturunkan dalam Kitab-Kitab sebelumnya

 $<sup>^{76}</sup>$  Maksudnya: umat Nabi Muhammad s.a.w. dan umat-umat yang sebelumnya.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Departemen Agama R.I., Al-Qur'an dan Terjemahannya, Edisi Tahun 2012 (Semarang: Toha Putra, 2011), h. 154

dan hendaklah kamu memutuskan perkara di antara mereka menurut apa yang diturunkan Allah, dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka. dan berhati-hatilah kamu terhadap mereka, supaya mereka tidak memalingkan kamu dari sebahagian apa yang telah diturunkan Allah kepadamu, jika mereka berpaling (dari hukum yang telah diturunkan Allah), Maka ketahuilah bahwa Sesungguhnya Allah menghendaki akan menimpakan mushibah kepada mereka disebabkan sebahagian dosa-dosa mereka. dan Sesungguhnya kebanyakan manusia adalah orang-orang yang fasik. (QS. Al-Ma'idah/5:49)<sup>78</sup>

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلا

Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri (pemegang kekuasaan)<sup>79</sup> di antara kamu. kemudian jika kamu berlainan Pendapat tentang sesuatu, Maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya. (An-Nisa /4: 59)<sup>80</sup>

إِنَّا أَنْزَلْنَا النَّوْرَاةَ فِهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرِّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ

<sup>78</sup> Ibid., h. 154-155

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Selama pemegang kekuasaan berpegang pada Kitab Allah dan Sunnah Rasul

<sup>80</sup> Ibid., h. 114

شُهَدَاءَ فَلا تَخْشَوُا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلا وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ

Sesungguhnya Kami telah menurunkan kitab Taurat di dalamnya (ada) petunjuk dan cahaya (yang menerangi), yang dengan kitab itu diputuskan perkara orang-orang Yahudi oleh nabi-nabi yang menyerah diri kepada Allah, oleh orang-orang alim mereka dan pendeta-pendeta mereka, disebabkan mereka diperintahkan memelihara Kitab-Kitab Allah dan mereka menjadi saksi terhadapnya. karena itu janganlah kamu takut kepada manusia, (tetapi) takutlah kepada-Ku. dan janganlah kamu menukar ayat-ayat-Ku dengan harga yang sedikit. Barangsiapa yang tidak memutuskan menurut apa yang diturunkan Allah, Maka mereka itu adalah orang-orang yang kafir. (QS. Al-Maidah /5:44).81

Disisi lain latar belakang sejarah yang mendorong al-Nabhāni mendirikan Hizbut Tahrir ialah upayanya membangkitkan kembali umat Islam dari kemerosotan yang sangat parah, membebaskan umat Islam dari ide-ide, sistem, perundang-undangan dan hukum yang kufur, serta membebaskan mereka dari kekuasaan dan dominasi negara-negara kafir. Hizbut Tahrir bermaksud untuk membangun kembali *Daulah Khilafah Islamiyyah* di muka bumi, sehingga urusan pemerintah dapat dijalankan kembali sesuai dengan apa yang diturunkan Allah.<sup>82</sup>

<sup>81</sup> Ibid., h. 152-153

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Syamsul Arifin, *loc. cit.*, bandingkan dengan Mengenal Hizbut Tahrir dan Strategi Dakwah Hizbut Tahrir, *op. cit.*, h. 4-5 dan 25-26

Sebab kemerosotan umat Islam menurut Hizbut Tahrir disebabkan karena lemahnya kaum muslim dalam memahami dan melaksanakan Islam. Ini disebabkan oleh faktor-faktor yang mengaburkan pemikiran dan penerapan Islam secara total yang alami sejak abad ke dua hijriah sampai saat ini<sup>83</sup>. Faktor-faktor tersebut muncul karena beberapa hal, diantaranya yang paling menonjol:

- a. Transfer filsafat-filsafat asing seperti India, Persia, dan Yunani, serta adanya upaya sebagian kaum Muslim untuk mengkompromikannya dengan Islam, meskipun keduanya memiliki perbedaan yang sangat mendasar. Usaha-usaha untuk mengkompromikan Islam dengan filsafat ini sudah menimbulkan adanya interpretasi yang menjauhkan sebagian arti dan hakikat Islam yang sebenarnya, dan memperlemah pengetahuan Islam dari benak kaum muslim.
- b. Adanya manipulasi ajaran Islam oleh orang-orang yang membeci Islam berupa ide-ide atau hukum-hukum, yang sebenarnya tidak bersumber dari Islam dengan tujuan merusak citra Islam dan menjauhkan kaum muslim dari Islam.
- c. Diabaikannya bahasa Arab dalam memahami dan melaksanakan ajaran Islam, disusul kemudian dengan dipisahkannya dari Islam pada abad ke tujuh hijriah. Padahal, agama Islam tidak mungkin dapat dipahami tanpa bahasa Arab. Seperti yang tanpak dalam pengambilan (istinbath) hukum-hukum baru terhadapberbagai peristiwa yang

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> *Ibid.*, Mengenal Hizbut Tahrir dan Strategi Dakwah Hizbut Tahrir, H. 13-15

- berkembang yang dilakukan dengan jalan ijtihad. Hal ini tidak akan dapat dilakukan, tanpa menggunakan bahasa arab.
- d. Serangan misionaris dan kebudayaan asing, yang disusul dengan serangan politis negara-negara barat yang berlangsung sejak abad 17 masehi, dengan tujuan untuk mengalihkan pandangan dan menjauhkan muslim dari Islam, yang berujung untuk kehancuran Islam.
- e. Pudarnya *Daulah Khilafah* Islam. Menyusul berakhirnya sistem kekhalifahan Islam pada 1924, umat Islam diatur oleh sistem politik yang disebut al-Nabhāni sebagai sistem kufur. Bagi al-Nabhāni runtuhnya *Daulah* Islam merupakan bencana terbesar dalam sejarah Islam. Tapi al-Nabhāni menyesalkan umat Islam tidak begitu menyesalkan hal ini, dan tidak ada upaya untuk menghidupkan kembali *Daulah Khilafah* Islam.<sup>84</sup>

Berbagai macam usaha untuk membangkitkan kaum muslim telah banyak dilakukan, melalui berbagai macam gerakan, baik yang Islami maupun bukan. Semuanya mengalami kegagalan dan belum mampu membangkitkan kaum muslim. Bahkan tidak mampu membendung kemerosotan umat yang semakin dalam. Penyebab kegagalan seluruh usaha dan gerakan untuk membangkitkan kembali kaum muslim atas dasar Islam dikembalikan pada beberapa faktor.

a. Tidak adanya pemahaman yang rinci mengenai fikrah Islam dari pihak-pihak yang berupaya membangkitkan kembali umat Islam. Mereka terpengaruh berbagai faktor yang mengaburkan. Dakwah Islam yang mereka lakukan masih

<sup>84</sup> Syamsul Arifin, op. cit.., hal 81.

besifat umum, tanpa menentukan ide-ide dan hukum-hukum mana yang ingin digunakan untuk membangkitkan umat. serta pemecahan apa yang dapat mengatasi problematika mereka, berikut pelaksanaannya. Ini karena belum adanya gambaran yang jelas terhadap ide-ide dan hukum-hukum Islam di dalam benaknya. Mereka telah menjadikan fakta (vang ada) sebagai sumber pemikirannya, lalu dijadikannya sebagai sumber inspirasi. Mereka mecoba untuk mena'wilkan dan penafsiran yang tidak sesuai dengan apa yang dikandung oleh nash atau teks, hingga pada akhirnya, nash disesuaikan dengan kondisi yang ada, kendati berlawanan dengan Islam. Karena itu, tidak mengherankan apabila mereka selalu slogan-slogan menverukan kebebasan. demokrasi. kapitalisme dan sosialisme. Mereka menganggap bahwa hal itu berasal dari Islam.85

b. Tidak adanya kejelasan bagi tañqah (metode) Islam dalam menerapkan ide-ide dan hukum-hukum Islam dalam bentuk gambaran yang jelas dan sempurna sehingga muncul kekaburan dan pembiasan. Al-Nabhāni menyayangkan komitmen Islam yang dinilai teleh mengalami pergeseran, dari komitmen memajukan Islam kepada komitmen hanya mencari kesenangan hidup di dunia. Keadaan ini, menurut al-Nabhāni, diperparah lagi oleh ketidakefektifan negara dalam menerapkan syariah Islam. Dalam bukunya al-Nabhāni menyatakan:

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Mengenal Hizbut Tahrir dan Strategi Dakwah Hizbut Tahrir, *op. cit..*, h. 14-15

"Akan halnya dalam *al-thañgah al-isl*ā*miyyah*, sesungguhnya umat Islam secara berangsur-angsur telah kehilangan gambaran yang jelas mengenai al-tharigah al-islāmiyyah. Dahulu, kaum muslimin mengetahui bahwa keberadaannya dalam hidup ini adalah hanya untuk Islam semata; dan bahwa tugas Daulah Islam adalah menerapkan Islam; menjalankan hukum-hukum Islam di dalam negeri serta menyebarluaskan dakwah Islam di luar negeri; dan sesungguhnya metode praktis untuk melakukan hal itu adalah dengan jihad yang dilakukan oleh negara. Namun demikian fakta menunjukkan bahwa umat Islam mulai berpandangan bahwa tugas seorang muslim di dunia ini, pertama-tama adalah mencari kesenangan dunia lebih dahulu, baru setelah itu sebagai tugas yang kedua menyampaikan nasehat dan petunjuk, itupun jika keadaan menginzinkan. Sementara negara sudah tidak memperdulikan lagi kesalahan dan kelalaiannya dalam melaksanakan hukum-hukum Islam. Negara tidak lagi bersalah atas kelalaian dan berpangku tangan dari jihad di jalan Allah dalam rangka menyebarkan Islam. Kaum muslimin sendiri, setelah kehilangan negaranya, mulai beranggapan bahwa kebangkitan Islam dapat diraih kembali dengan cara membangun masjid-masjid, menerbitkan buku-buku, tulisan atau karangan; serta memperbaiki akhlak - sementara mereka pada saat yang sama tetap berdiam diri terhadap kepemimpinan kufur yang menguasai dan meniaiah mereka "86

<sup>\*\*</sup>Tagiyuddin al-Nabhani, *Mafahim hizb al-Tahrir* (al-Quds: Hizb al-Tahrir, 1953, hal 5) dalam Syamsul Arifin, *op. cit.*, h. 79-80.

c. Faktor berikutnya yang dinilai al-Nabhāni sebagai penyebab kegagalan aktifitas kebangkitan Islam adalah tidak adanya jalinan yang kokoh antara *fikrah* dan *tanqah*. Menurutnya, kaum muslimin hanya memperhatikan kehidupan yang menyangkut aspek-aspek *fikrah* saja. Sedangkan syari'at yang menjelaskan cara praktis pemecahan masalah justru diabaikan. Al-Nabhāni menyayangkan ketidak pedulian umat Islam dalam mempelajari hukum-hukum yang berhubungan dengan jihad, *ganīmah*, *kharūj*. Cara seperti ini, menurut al-Nabhāni, dengan sendirinya memisahkan antara *fikrah* dan *tanqah*, antara teori dan praktik, sehingga mustahil *fikrah* bisa diterapkan.<sup>87</sup>

### 3. Sejarah Hizbut Tahrir Indonesia

Transmisi Hizbut Tahrir sebagai gerakan Indonesia terjadi pertama kali pada tahun 1982-1983 melalui M. Mustofa, dan Abdurrahman Al-Baghdadi. M. Mustofa adalah putra pengasuh pondok pesantren Al-Ghazali Bogor, seorang ulama yang berpandangan modernis dan dekat dengan DDII serta Fakultas Sastra Universitas Indonesia, Abdullah bin Nuh, yang juga dikenal dengan panggilan "mamak". Mustofa adalah alumnus perguruan tinggi di Yordania. Sedangkan Abdurrahman berasal dari Libanon yang bermigrasi ke Australia yang kemudian tinggal di Indonesia. <sup>88</sup>

<sup>87</sup> Ibid., Syamsul Arifin, Hal. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>Terdapat beberapa versi tentang awal mula kedatangan HT di Indonesia, sayang sekali tidak banyak literatur yang secara detail membahas tentang hal ini. Lihat., Syamsul Arifin, Hal. 98, untuk memperoleh informasi tentang sejarah HTI.

Selama ia belajar di Yordania, Mustofa ikut aktif dalam gerakan dakwah bawah tanah Hizbut Tahrir disana. Pada mulanya, keterlibatannya dalam partai ini diawali dengan ketertarikannya kepada buku buku karya Syekh Taqiyuddin An-Nabhani, pendiri Hizbut Tahrir. Ia telah di perkenalkan dengan salah satu buku Tagiyuddin hadarah Al-Islamiyah (peradaban Islam) oleh ayahnya sendiri, Abdullah bin Nuh, sebelum ia berangkat ke Yordania pada tahun 1979. Ketika sampai di Yordania, secara tidak sengaja ia bertemu dengan para aktivis Hizbut Tahrir dan mendapatkan buku-buku Tagiyuddin lebih lengkap. Pendalaman terhadap pemikiran Syekh Tagiyuddin membuatnya mengagumi pemikiran tokoh ini. menganggap Taqiyuddin telah sampai taraf mujtahid mutlaq. la adalah mujtahid besar abad ini. Karena, istinbāt al-ahkām nya (penggalian hukumnya) dan cara berfikir fiqihnya, khususnya dalam kitab al-tafkir sama menariknya dengan imam Syafi'i. selain itu ketertarikan Mustofa kepada gerakan ini adalah, meskipun selalu di bawah tekanan pemerintah, Hizbut Tahrir tidak terprovokasi untuk menggunakan kekerasan apalagi mengangkat senjata. Kegiatan utama mereka menyebarkan pemikiran islam dan memperkuat aqidah dan ideologi islam di tengah-tengah umat, melalui berbagai forum halaqah. Maka kemudian ia ikut aktif dalam berbagai kegiatan dakwah pemikiran Hizbut Tahrir di Yordania.

Sedangkan Abdurrahman Al-Baghdadi aktif di gerakan Hizbut Tahrir di Libanon sejak usia 15 tahun.<sup>89</sup> Ia berasal dari

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>Banyak kalangan menilai menganggap bahwa al-Baghdadi telah keluar atau *maugūf* dari HT, sebagaimana pengakuan kalangan internal HT.

keluarga aktivis Hizbut Tahrir. Keluarganya pindah ke Australia dan menjadi warga Negara Australia. Ia kemudian berkenalan dengan Abdullah bin Nuh ketika Abdullah menginap di keluarga Abdurrahman selama berada di Australia untuk mengunjungi anaknya yang belajar di sana. Dalam dialog dan diskusi intensif, Abdullah Nuh, seorang dosen senior di Universitas Indonesia itu. terkesan dengan Al-Baghdadi yang saat itu masih berusia 25 tahun. Maka ia di ajak pindah ke Indonesia pada tahun 1981 dan angkat Abdullah meniadi anak dan membantunya mengembangkan pesantren Al-Gazhali Bogor. Pada saat mengajar di pesantren ini ia berinteraksi dengan mahasiswa IPB yang aktif mengembangkan kegiatan keislaman di mesjid Al -Ghifari kampus IPB. Di tengah interaksi inilah Al-Baghdadi memperkenalkan pemikiran -pemikiran Hizbut Tahrir kepda para aktivis masjid Al-Ghifari.

Pada tahun 1982, Mustofa pulang dari Yordania dalam rangka cuti satu semester. Dalam kesempatan ini ia memperkenalkan dan mengajarkan pemikiran Hizbut Tahrir kepada para mahasiswa IPB yang memang sejak lama mengaji kepada ayahnya dan memberikan kepada mereka buku-buku karya para ulama Hizbut Tahrir. Yang pertama di perkenalkan dengan pemikiran ini adalah fathul hidayah, seorang mahasiswa IPB yang kemudian menjadi motor penggerak Hizbut Tahrir pada masa-masa awal. Tampaknya, para mahasiswa tersebut tertarik kepada pemikiran Hizbut Tahrir dan meminta kepadanya untuk membedah lebih jauh pemikiran-pemikiran tersebut. Beberapa

lihat Ainur Rafiq al-Amin, *Membongkar Proyek Khilafah ala Hizbut Tahrir Indonesia.* (Yogyakarta: LkiS, 2012), hal. 23

waktu kemudian, ia di kenalkan dengan Abdurrahman oleh ayahnya, yang ternyata aktivis Hizbut Tahrir<sup>90</sup>. Maka oleh Mustofa, Abdurrahman di perkenalkan kapada Fathul Hidayah. Selanjutnya berbagai halaqah ia adakan bersama mahasiswa IPB, baik di pesantren Al-Ghazali, di masjid IPB maupun dirumahrumah mahasiswa dengan nara sumber Mustofa dan Abdurrahman. Karena Abdurrahman belum menguasai bahasa Indonesia, maka Mustofa merangkap sebagai penerjemah.

Ketika Mustofa harus kembali ke Yordania, untuk meneruskan belajar, maka kegiatan halaqah-halaqah, sosialisasinya serta pembangunan jaringannya di teruskan oleh Fathul Hidayah (sekarang aktivis partai bulan bintang), dan teman-temannya antara lain Asep Syaifullah, Adian Husaini (sekarang sekjen KISDI), Hasan Rifai Al-Faridi (aktivis dompet dhuafa republika) dan sebagainya di bawah bimbingan Abdurrahman Al-Baghdadi di bantu oleh Abas Aula dan Abdul Hannan dua duanya alumnus pendidikan di Madinah.

Kepemimpinan Hizbut Tahrir dilanjutkan oleh Muhammad Al-Khathath<sup>91</sup> dengan Ismail Yusanto sebagai juru bicara

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Beberapa literatur menyatakan bahwa yang tokoh yang justru mempunyi andil dalam menghadirkan HT di Indonesia ialah "Mamak" Abdullah Nuh, yang kemudian menjadi orang pertama yang mengendalikan kepemimpinan HT di Indonesia. Lihat Syamsul Arifin, *op. cit.*, Hal. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>Muhammad al-Kahaththat dikeluarkan dari HTI karena tidak mau melepaskan jabatannya sebagai sekjen FUI. Selanjutnya pada tahun 2010 beliau mendirikan organisasi splinter yang bernama Hizbut Dakwah Indonesia. Lihat Ainur Rafiq al-Amin, *op. cit.*, h. 23 dan 53. Organisasi Splinter adalah Organisasi yang lebih kecil didirikan oleh mantan anggota HT dan bersifat lebih radikal. Organisasi ini tumbuh bukan hanya di

sepeninggal wafatnya "Mamak" Abdullah bin Nuh. Jumlah pengikut Hizbut Tahrir hingga saat ini agak sulit dikonfirmasi, tetapi yang jelas penyebarannya telah terjadi di 33 provinsi Indonesia, bahkan di beberapa privinsi telah menyentuh pedesaan.

#### B. Pemahaman Keagamaan Hizbut Tahrir

Salah satu karakteristik nalar keagamaan kelompok Islam militan adalah menggunakan pendekatan nalar literalis teks sebagai dasar pemikiran-pemikirannya. Pendekatan nalar literalis ini merupakan model pemikiran normatif bahwa semua dalam tatanan sosial kehidupan maupun pemikiran harus berangkat dari teks suci dan mangesampingkan campur tangan nalar manusia untuk mengatur kehidupan dan pemikiran. Nalar literalis dan pemahaman tekstual Al-Qur'an dan hadis akan berimplikasi pada ekspresi keberagamaan dan bisa menjadi ekslusif. Dalam kelompok Islam militan mempunyai keyakinan absolut bahwa Islam merupakan satu-satunya agama yang paling benar dan sistem yang di bangun Islam merupakan aturan yang paling unggul dibanding sistem hukum produk manusia.

Sebagaimana di jelaskan sebelumnya bahwa nalar keagamaan Hizbut Tahrir adalah menolak filsafat, hurmeunetik, paham sekuler, kapitalis dan paham-paham yang bertentangan dengan Islam. Misalnya sikap kritis Hizbut Tahrir terhadap ekonomi dan kapitalisasi pendidikan dan pertanahan yang

Indonesia tetapi juga di negara-negara dimana HT eksis. Lihat Zeyno Baran, *Hizbut Tahrir: Islamic Political Insurgency* [Washington: The Nixon Center, 2004], h. 53

melanda di Indonesia. <sup>92</sup> Taqiyuddin al-Nabhani pendiri Hizbut Tahrir sudah menggariskan pemikiran yang kemudian dijadikan dasar perjuangan keagamaan. Al-Nabhani mengatakan apapun pemikiran yang tidak bersumber dari Islam harus ditolak dan sangat membahayakan umat Islam, karena dasar yang harus ditegakkan menurut Hizbut Tahrir adalah hukum syara', yang tidak tercampur dengan interpretasi yang menyesatkan sebagaimana dalam tesisnya.

وبذائك نشأ الفلاسفة المسلمون فمنهم من زل وانحرف ومنهم من ضل ضلالا كبيرا وكلا الفريقين المنحرفون والضائون قد تركوا الاسلام وأصبحوا كفارا ولذالك فإن جميع من يسمون بفلاسفة المسلمين أو فلاسفة الاسلام كفارا لا فرق بين إبن سينا والفارابي ولا بين إبن رشد والكندي أما الافكارالرأسمالية والاشتراكية فإن خطرها أمر شاهد محسوس وضلال أفكارها قد شمل الكثير من أبناء المسلمين وخطأ مفاهيمها قد تفشى حتى لدى جماهير المسلمين ولسنا بحاجة لاقامة الدليل وذكر أمثلة من الأفكار الضالة والأفكارالخاطئة فإن الواقع المشاهد في بلاد الإسلام.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>Dalam diskusi publik ini menyoroti rendahnya kualitas pendidikan di Indonesia dan merekomendasikan bahwa pendidikan berbasis Islam merupakan solusi untuk memperbaiki sistem pendidikan di indonesia, bukan pendidikan sekuler. Hizbut Tahrir Indonesia mengkritisi kapitalisasi pendidikan. Diskusi Publik Balai Utari Gedung Mandala Bhakti Wanitatama, Yogyakarta, 2005

<sup>93</sup>Al-Nabhani, Al-Tafkir (ttp: Hizb Al-tahrir, 1953), hlm. 141-142.

Pemikiran al-Nabhani sangat anti filsafat dengan menyerang paham yang dianggap bertentangan dengan Islam tersebut dijadikan dasar nalar keagamaan anggota Hizbut Tahrir. Kecaman dan kritikan yang tajam al-Nabhani tidak hanya kepada filosof muslim, tetapi juga diarahkan kepada ulama' yang pro pemikiran Islam liberal. Bagi Hizbut Tahrir langkah yang paling mendesak untuk merubah masyarakat Islam adalah memperbaiki pemikiran Islam, dia mengajak kepada umat Islam untuk kembali kepada pemikiran yang orasional yaitu pemikiran berlandaskan Al-Qur'an dan hadis. Metode berpikir Islam bagi Hizbut Tahrir dijadikan sebagai saqafah untuk model yang berpikir Islami.

Demikian juga nalar keagamaan Hizbut Tahrir sangat selektif terhadap bacaan atau kajian-kajian yang bertentangan dengan Islam. Pemikiran tentang sastra, politik, hukum dan akidah harus sesuai dengan Islam. Dari sini tampak jelas militansi pemikiran Hizbut Tahrir terhadap pemikiran yang bertentangan dengan pemikiran-pemikiran Hizbut Tahrir sebagaimana ditegaskan al-Nabhani dalam sistemnya.

#### 1. Landasan Hukum menurut Hizbut Tahrir

ICG dengan jelas menyatakan dalam laporannya bahwa Hizbut Tahrir bukanlah organisasi keagamaan, tetapi lebih menyerupai partai politik dengan Islam sebagai ideologinya. Hal ini senada dengan tujuan pendirian Hizbut Tahrir oleh an-Nabhāni yaitu sebagai partai politik. Oleh karena itu tidak ada ketetapan khusus tentang madzhab keagamaan yang menjadi rujukan Hizbut

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> *lbid.*, bila diperhatikan sekacara seksama hampir seluruhan buku yang ditulis oleh beliau menjelaskan kritiknya terhadap pemikiran filsafat dan pemikiran-pemikiran yang berasal dari luar islam.

Tahrir, – seperti NU yang cenderung mengadopsi madzhab Syafi'i – walaupun begitu Hizbut Tahrir memiliki *pattern* landasan hukum dalam menjalankan perintah agama.

Pendekatan yang diterapkan Hizbut Tahrir adalah pendekatan normatif tekstual, dimana peran logika atau tafsir yang liberal tidak mendapat tempat dalam pemikiran keagamaan Hizbut Tahrir. Kecenderungan untuk mendapatkan dalil nagliyah sebagai landasan berpikir menjadi dominan dan menutup pemikiran-pemikiran yang berhaluan liberal. Pendek kata karya ilmiah Mafahim Hizbut Tahrir dan al-Tafkir merupakan pedoman umum pemikiran keagamaan Hizbut Tahrir. Hanya saja kedua buku ini disusun tidak sistematis dan terkesan hasil kumpulan halagah atau hasil ceramah keagamaan. Dalam dua buku tersebut Tahrir mengajukan keberatan-keberatan Hizbut terhadap pemikiran-pemikiran non-Islami dianggap sebagai ancaman terhadap Islam itu sendiri, karena pemikiran yang menyimpang dapat menghalangi proses implementasi Islam secara total.

Dalam wacana keagamaan, pandangan Hizbut Tahrir terhadap teks keagamaan tidak jauh berbeda dengan kelompok Islam militan lainnya yang menekan bahwa semua persoalan kehidupan harus berdasar dengan teks suci keagamaan. <sup>95</sup> Bahkan, persoalan politikpun harus berdasar Al-Qur'an dan hadist. Menurut Hizbut Tahrir, setiap hukum Islam membutuhkan adanya seruan dari Allah swt dan hal ini harus ditunjukkan oleh wahyu, karena itu, umat Islam harus merujuk kepada sesuatu yang sudah

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>Syabab Hizbut Tahrir Inggris, Bagaimana Membangun Negara Khalifah, Penj. M. Ramadhan Adi, (Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 2004) hal. 70.

dipastikan sebagai wahyu, yaitu Kitabullah dan Sunnah Rasulullah, dan yang ditunjukkan oleh keduanya sebagai wahyu, yakni Ijma' sahabat dan Qiyas yang mengandung 'illat syar'iyyah di dalam teksnya.

Perbedaan mencolok antara landasan hukum Hizbut Tahrir dengan mayoritas kelompok Islam lainnya ialah, bahwa Hizbut Tahrir hanya mengakui ijma sahabat, bukan ijma ulama, maksud dari pernyataan diatas ialah bagi Hizbut Tahrir pendapat ulama' tidak langsung diterima, karena ulama' tidak *ma'sum*, bisa benar dan bisa salah. Sikap selektif terhadap pendapat ulama sebenarnya terletak pada sebuah pemahaman, apakah pendapat para ulama tersebut sesuai dengan manhaj atau teori yang sudah baku dalam ideologi tradisi keagamaan Hizbut Tahrir, seperti contoh Hizbut Tahrir pemah menerima pendapat Imam Syafi'I dan juga pernah menolaknya.<sup>96</sup>

Menurut Hizbut Tahrir hukum syara' bisa digali dari dalil-dalil *qath'i* dan bisa pula digali dari dalil-dalil *dzanni*. Dalil *qath'i* yang dimaksud ialah dalil-dalil al-Qur'an yang sifatnya pasti dan hadist-hadist Nabi saw yang sumbernya tidak diragukan lagi (*mutawatir*) sehingga tidak lagi diperlukan ijtihad, terlebih perbedaan pendapat atau pandangan, contohnya tentang hukumhukum tentang tauhid, kewajiban shalat, puasa, larangan memungut riba dan lain sebagainya. Adapun hukum syara' yang bersumber dari dalil-dalil yang dzanni digunakan untuk menetapkan hukum atas masalah-masalah yang dalilnya multi interpretasi. Cara yang digunakan oleh Hizbut Tahrir ialah dengan menelaah dalil-dalil yang relevan dan mempertimbangkannya

<sup>96</sup> Ringkasan wawancara dengan humbas HTI igi 25 Januari 2012

berdasarkan al-Qur'an dan Sunnah berkaitan dengan masalah yang dibahas, contohnya hukum *makmūm* membaca surat *al-Fātihah*. Proses inilah yang disebut *ijtihad*.<sup>97</sup>

Jadi bila ditelaah lebih lanjut, corak literis pandangan Hizbut Tahrir terhadap teks suci adalah terletak pada sikap dan penerimaan teks sebagai ideologi Islam, bukan pada kasus-kasus wilayah *ijtihadiyah*. Sebagaimana komentar humas Hizbut Tahrir Indonesia:

"Hizbut Tahrir Indonesia tidak tekstualis, ada hal-hal yang memang kita harus ikut teks secara langsung, ada yang ijtihad kalau memang *zanny*. Ada yang menurut kita menurut *ra'yul zanny*. Itu kategorinya sendiri-sendiri. Bagi kita ijtihad terbuka bagi mujtahid. Salah satu kemajuan peradaban Islam adalah proses ijthad yang produktif." <sup>98</sup>

Dalam berbagai pendapat pemikiran dan literatur-literatur Islam, baik yang klasik maupun modem Hizbut Tahrir tidak langsung mengikuti atau mengambil pendapat tersebut, akan tetapi di-tabanni, terlebih dahulu oleh khalifah. Dengan demikian pandangan Hizbut Tahrir bersikap eksklusif dan memiliki standar pemikiran, tersendiri dalam paradigma keagamaan. Dan tampaknya teori atau tabanni adalah untuk memilah pendapat sesuai dengan paradigma pemikiran Hizbut Tahrir.

<sup>97</sup> Syabab Hizbut Tahrir Inggris, op. cit., hal. 76-81

<sup>98</sup> Wawancara tgl 25 januari 2012

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Maksud *Tabanni* adalah penetapan hukum atau adopsi hukum yang sudah dipilih atau ditetapkan oleh khalifah sebagai pihak yang paling berkuasa untuk menetapkan hukum Islam

Kerangka konseptual yang dikemukakan Marty dapat dijadikan alat analisis terhadap pandangan keagamaan Hizbut Tahrir. Bahwa dari empat prinsip tersebut telah dimiliki oleh Hizbut Tahrir, karena secara konseptual pendekatan literalis lebih dominan diterapkan Hizbut Tahrir sebagai pandangan keagamaan. Sedangkan pokok-pokok pemikiran Hizbut Tahrir dapat diklasifikasikan menjadi tiga bagian yaitu teologis, hukum dan politis.

Pertama: dalam hal teologi Hizbut Tahrir bebas untuk mengikuti berbagai aliran dalam teologi Islam. Pilihan aliran teologi Islam merupakan hak individu anggota Hizbut Tahrir. Begitu juga dalam gerakan Hizbut Tahrir tidak mengenal konsep tagiyyah sebagaimana dalam konsep syi'ah Isna Asyariyyah. Hizbut Tahrir sangat terbuka dalam hal teologi dan tidak konsep-konsep menyembunyikan keagamaan dalam gerakannya. 100 Hal tersebut seperti ditegaskan Ismail Yusanto bahwa dalam Hizbut Tahrir tidak ada Tagiyyah. Akan tetapi, meskipun membuka ruang dialogis terhadap siapapun, Hizbut Tahrir menolak dialog antar umat beragama karena tidak penting. Menurutnya dialog yang sesungguhnya adalah untuk mencari kebenaran dan mencari kekeliruan agama selain Islam, Nasrani dan Yahudi. 101 Jadi maksud dialog menurut Hizbut Tahrir adalah debat untuk menyalahkan pihak agama selain Islam, bukan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Taqiyyah adalah menyembunyikan sesuatu atau berbohong pada orang lain karena ada bahaya yang menimpa jiwa, harta, anak, agama dan lain-lain. Al-qutub Muhammad Al-qutub Tibliyyah, *al-Islam Wa al-daulah [ttp: Dar: al-ittihat, 1982] hlm. 194.* 

<sup>101</sup> www. hizbut-tahrir.or.id diakses tgl 3 Oktober 2012

mencari titik temu dan saling memahami atau menghargai perbedaan.

Kedua: menurut Hizbut Tahrir sumber Islam itu ada empat Al-Qur'an, hadis, Ijma sahabat dan qiyas. Hizbut Tahrir tidak mengakui adanya Ijma 'ulama' karena diantara ulama sulit untuk bertemu. Disamping itu Hizbut Tahrir membebaskan anggotanya untuk mengikuti berbagai mazhab fiqh. Pandangan Hizbut Tahrir yang membatasi hanya pada Ijma' sahabat tersebut sesuai dengan pandangan mazhab Zahiri yang membatasi Ijma sahabat. Begitu juga menurut Hizbut Tahrir bahwa bila nanti Khilafah sudah tegak bahasa resmi negara adalah bahasa arab. 104

Ketiga: persoalan politik merupakan inti dari pemikiran Hizbut Tahrir, bahwa politik Islam merupakan wahana untuk mencapai Daulah Khilafah Islamiyyah. Bagi Hizbut Tahrir kemenangan Islam dapat dicapai melalui politik pembebasan dari segala bidang. Umat Islam harus dibebaskan dari bentuk pemikiran dan peradaban yang bertentangan dengan Islam, sehingga perlu untuk menghidupkan kembali sistem Khilafah atau internasionalisasi Islam. Dengan pendekatan politik Islam, semua sistem kehidupan berpedoman dengan syari'at Islam dan ingin menandingi konstalasi demokrasi global.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>Ini berbeda dengan konsep Sunni yang mengakui adanya Ijma' ulama' bisa dijadikan sumber hukum Islam. Abdull Wahhab Khallaf, *Ilmu Usul al-Fikh* (Kairo : Dar : al-Qalam, 1978), hlm. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Imam Muhammad Kamal al-Din, *usul Al-fiqh Al-Islami* (Iskandariyah : Dar Al- matbuat,tt), hlm. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>Lihat *Kritik Islam terhadap amandemen UUD 1945*, Hizbut Tahrir mengusulkan bahasa resmi negara adalah bahasa arab.

### 2. Konsep Daulah Khilāfah

Hizbut Tahrir memaknai totalitas dalam ber-Islam dengan tegaknya *Khilafah*. Bagi Hizbut Tahrir melanjutkan kehidupan Islam dan penerapan syariat secara sempurna tidak akan terwujud kecuali dengan *Khilafah*. *Khilafah* adalah bagian instristik dari ajaran Islam yang tidak dapat ditinggalkan, demikian juga mengembalikan hukum-hukum Allah tidak bisa terwujud tanpa *Khilafah*. <sup>105</sup>

Walaupun Hizbut Tahrir mengklaim bahwa menegakkan Daulah Khilafah adalah masalah utama umat muslim, tetapi Hizbut Tahrir juga menyadari dan mengakui bahwa metode menegakkan negara Khilafah saat ini memerlukan ijtihad, karena situasi saat ini benar-benar berbeda dengan dengan era kekhalifahan Islam terdahulu. Oleh karenanya Hizbut Tahrir menilai perlu untuk menggali hukum syara' berkaitan dengan masalah ini dari dalil-dalil al-Qur'an dan Sunnah yang terperinci memalui proses ijtihad. Ijtihad ini diharapkan dapat menjelaskan secara detail mengenai langkah-langkah untuk menegakkan kembali negara khalifah 106.

Di bawah ini dipaparkan elemen-elemen *Khilafah* menurut Hizbut Tahrir, yang mengacu pada buku yang dipublikasikan oleh Hizbut Tahrir Indonesia dengan judul Manifesto Hizbut Tahrir

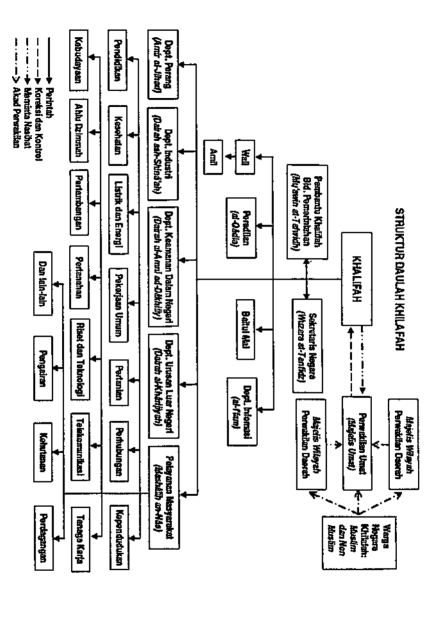
<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>Zallum, *Nizham al-Hukm fi al-Islam* (Beirut: Daar al-Ummah, 1996) h. 9 & 11. Lihat pula Al-Nabhani, *Malahim Hizb al-Tahrir* (1953) h. 47.

<sup>106</sup> Syabab Hizbut Tahrir Inggris, op. cit., hal. 82.

untuk Indonesia: Indonesia, *Khilafah* dan Penyatuan Kembali Dunia Islam tahun 2009<sup>107</sup>, yaitu:

- a) Khilafah
- b) Perwakilan Umat
- c) Pembantu Khalifah Bidang Pemerintahan
- d) Sekretaris Negara
- e) Wali
- f) Peradilan
- g) Baitul Mal
- h) Departemen Informasi
- i) Departemen Perang
- j) Departemen Industri
- k) Departemen Keamanan Dalam Negeri
- l) Departemen Urusan Luar Negeri
- m) Pelayanan Masyarakat

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>Buku dapat di unduh di situs resmi HTI. Bandingkan dengan 8 elemen khilafah yang pertama kali digariskan oleh pendiri HT dalam buku al-Nabhani, *Nizam Al-Islam*, (tnp : ttp, 1953), hlm. 94.



Dari penjelasan tentang struktur Hizbut Tahrir, mulai dari khalifah hingga majelis umat, tampak ada kemiripan dengan struktur Khilafah yang ditulis oleh al-Mawardi. 172 Kemiripan ini dapat dilihat dari eksistensi organ Khilafah atau imamah yang berupa khalifah, perwakilan umat, sekretaris negara, pembantu khalifah bidang pemerintahan, wali, departemen peradilan, baitul mal, meskipun pada perinciannya terdapat beberapa perbedan, misalnya syarat khalifah diutamanan berasal dari suku guraish, sedangkan menurut al-Mawardi ialah syarat wajib. Demikian pula fungsi majelis umat sebagai pemberi masukan kepada khalifah, namun tidak berfungsi mengangkat khalifah. Hal ini berbeda dengan pendapat al-Mawardi yang beranggapan bahwa majelis umat bertugas untuk mengangkat khalifah. Sedangkan bagi Hizbut Tahrir, sebelum ada khalifah yang menjabat, maka majelis umat bertugas menjaring calon khalifah untuk selanjutnya dipilih oleh rakyat. 173

## 3. Aktualisasi Fiqh Siyasah Hizbut Tahrir

Siyasah syar'iyyah menurut Ahmad Fathi Bahansi adalah pengaturan kemaslahaan manusia berdasarkan syara', oleh karenanya ia dipandang sebagai proses yang tidak pernah selesai, senantiasa terlibat dalam pergulatan sosial dan pergumulan

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Lihat Al-Mawardi, *Al-Ahkam al-Sulthaniyyah* (Beirut:Dar al-Fikr, t.t.), hal. 5-21

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Lihat an-nabhani, *Mithaq al-Ummah*, hal 56-57, dan *Al-Syakhshiyyah al-Islamiyyah*, juz 2, (2003), hal, 47.

budaya. Nyatanya fakta seperti ini telah, sedang, dan akan berjalan dalam perjalanan sejarah umat Islam.<sup>174</sup>

Sejalan dengan pandangan demikian, pemecahan atas pelbagai masalah yang terkait dengan ihwal siyasah syar'iyyah lebih bersifat kontekstual, sehingga dengan demikian gejala siyasah syar'iyyah menampakkan diri dalam sosok yang beragam sesuai dengan perbedaan waktu dan tempat<sup>175</sup>. Meskipun demikian, nilai siyasah syar'iyyah tidak serta merta menjadi nisbi (relatif), karena ia memiliki kemutlakan. Paling tidak, ia terkait kemestian untuk selalu mewujudkan keadilan, rahmat, kemaslahatan, dan hikmah.

Kembali ke definisi siyasah syar'iyyah yang dikemukan oleh Ahmad Fathi, muncul pertanyaan-pertanyaan berkenaan dengan batasan tersebut. Pertanyaan tersebut antar lain ialah siapa yang harus merencanakan kebijakan, melaksanakan dan menilai siyasah syar'iyyah? Syarat-syarat apa yang harus dipenuhi untuk menjadi perencana, pelaksana, penilai aturan tersebut? Apa hak dan kewajiban perencana, pelaksana dan penilai aturan? Siapa yang harus diatur? Mengapa harus diatur? Dalam bidang apa saja yang perlu mendapat pengaturan? Dan pertanyaan-pertanyaan lainnya yang dapat diperluas tanpa batas.

Meskipun begitu ulama mengisyaratkan dua unsur yang berhubungan timbal balik, yaitu pihak yang mengatur dan pihak

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Ahmad Fathi Bahantsi, *Al-Siyasah al-Jinaiyah fi al-Syari'at al-Islamiyah*, (T.tp: Dar al-'Arubah, t.t) hal. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>Ibnu Qayyim al-Jauziyah, *I'lam al-Muwaqqi'in 'an Rabbil 'alamin* (Beirut: Dar al-Jayl, t.th) hal. 3.

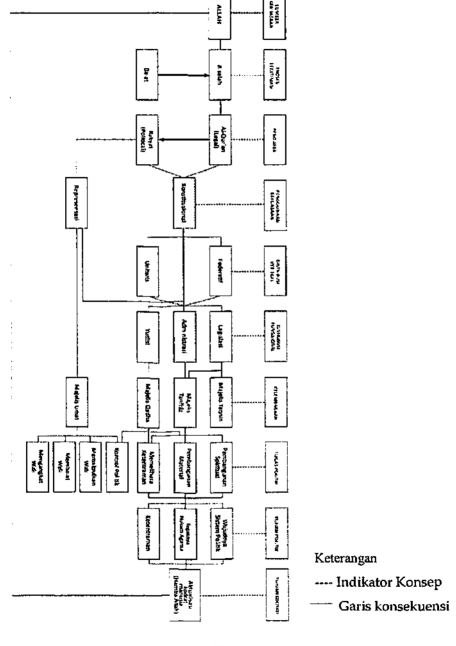
yang diatur.<sup>176</sup> Dilihat dari unsur-unsur ini maka ilmu siyasah mirip dengan ilmu politik<sup>177</sup>. Hanya saja, jika dilihat dari fungsinya, siyasah syar'iyyah lebih menjalakan fungsi pelayanan dan pengarahan<sup>178</sup>, sedangkan politik hanya menjankan fungsi pelayanan saja. Hal ini terjadi karena berdasarkan perspektif fiqh Islam pelaksanaan ketatanegaraan mesti sesuai dengan hukum syara'. Visualisasi dari konsepsi kekuasaan politik Qur'ani dapat dilihat pada bagan berikut<sup>179</sup>:

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>Ulama yang dimaksud ialah Ibn Taymiyah, Ibn 'Abid al-Din, dan Abd Wahhab al-Khalaf. Lihat Djazuli, *Figh Siyasah: Implementasi Kemaslahatan Ummat dalam Rambu Syariah* (Bandung: Kencana – Prenada Media, 2003) h. 42-43.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup>Lihat definisi politik Wirjono Prodjodikoro, *Asas-asas Ilmu Negara dan Politik* (Bandung: PT, Eresco, 1971) h. 6

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Lihat Ali Syari'ati, *Imamah dan Umamah*, terj. Afif Muhammad (Bandung: Mizan, 1989)

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Abdul Muin Salim, Fiqh *Siyasah: Konsepsi Kekuasaan Politik Dalam Al-Qur'an* (Jakarta: Rajawali Pers, 1994) hal. 288-289



Dengan melihat struktur, gerakan, misi yang diperjuangkan dan tujuan berdirinya Hizbut Tahrir sebagai partai politik, maka secara terminologi fikih siyasah, Hizbut Tahrir sudah memenuhi kriteria sebagai partai politik. Hal ini sebagaimana dijelaskan oleh Subhi Abduh:

فا لأحزاب السياسة إذن هي سياسة معارضة للسلطة تنبنى قضايا طبقة أو جماعة من الناس تجمعهم وحدة الهدف والمصلحة القائمة على اعتناق فكرى عقائدى محدد يرسم له منهجها وأسلوبها فالحياة.

Di Indonesia sendiri, Ismail Yusanto yang saat ini ditunjuk sebagai Juru Bicara Hizbut Tahrir Indonesia, menegaskan bahwa pemahamannya tentang fiqih siyasah justru baru diperoleh melalui perkenalannya dengan Hizbut Tahrir:<sup>117</sup>

"Terus terang saja, saya baru mengenal istilah *Khilafah* Islamiyah dari Hizbuttahrir. Saya pernah belajar fiqih Sulaiman Rasjid. Diujungnya kan ada istilah fiqih siyasah, tapi saya nggak paham apa yang dimaksud dengan fiqih siyasah. Saya baru paham setelah bertemu Hizbut Tahrir"

### C. Respons Ulama terhadap Hizbut Tahrir

Sebagai kelompok Islam militan, Hizbut Tahrir dalam perjalanan sejarahnya mengalami tantangan yang berat, baik dari kalangan Islam sendiri maupun dari kalangan non-Islam. Ide besar

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>Subhi Abduh Said, *Al-hakimWa usul al-Hukm Fi al-Nizam al-lslami (*Kairo : Dar al-Fikr al-Arabi, 1985), hlm. 115.

<sup>117</sup> Seperti di kutip oleh Jamhari & Jajang Jahroni, op. cit., h. 161.

Hizbut Tahrir untuk membentuk *The Islamic State* juga tidak lepas dari tantangan dari lawan-lawan politiknya. Sejak Hizbut Tahrir berdiri memang dilematis, karena ada perlawanan dari pihak yang kurang setuju dengan gerakan ideologi Hizbut Tahrir. Kelompok yang dengan tegas menolak Hizbut Tahrir adalah kalangan Salafi, kelompok ini menganggap semua konsep atau hasil produk keagamaan Hizbut Tahrir dianggap menyimpang. Perseteruan dua kelompok tersebut disebabkan perbedaan metodologi dan interpretasi teks keagamaan yang saling berbeda. Perbedaan tersebut dianggap wajar karena dalam sejarah Islam sendiri setelah Nabi saw, wafat sudah ada perbedaan Salafi paham keagamaan di antara internal umat Islam. <sup>118</sup>

Persoalan mendasar yang dianggap menyimpang oleh Salafi adalah persoalan-persoalan sebagai berikut. *Pertama*, masalah konsep pemikiran. *Kedua*: asas-asas kemenangan. *Ketiga*, Qada' dan Qadar. *Keempat*, tentang sifat Allah. *Kelima*, keganjilan-keganjilan dalam masalah fikih. *Keenam*, penyimpangan dalam masalah politik. <sup>119</sup> Keberatan-keberatan Salafi terhadap pemikiran Hizbut Tahrir tersebut berawal dari pemikiran yang tidak senang dengan politik praktis atau *haraki*. <sup>120</sup> Paradigma keagamaan produk Hizbut Tahrir merupakan hasil

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>Ahmad Syalabi, *Sejarah Kebudayaan Islam*, terj, Muhtar Yahya, Jilid I, (Jakarta: Pustaka Al-husna,1990), hlm 309.

<sup>119</sup> Shekh Salim, Jama'ah-jama'ah Islam, hlm. 279.

l<sup>20</sup>Lihat perseteruan di internal *Salafi*, dimana antara Salafi Yamani dengan salafi haraki terdapat perselisihan yang tajam bahkan saling mengkafirkan, termasuk kepada Hizbut Tahrir yang dianggap menyimpang. Abu Abdirrahman at-Talibi, *Dakwah Salafiyyah Dakwah Bijak: Meluruskan Sikap Keras Dai Salafi* (Jakarta: Hujjah Press, 2006), hlm. 20.

ijtihadnya sendiri yang tidak bisa dibatalkan oleh ijtihad orang lain, karena paradigma pemahaman keagamaan yang diterapkan masing-masing kelompok Islam berbeda-beda, sehingga perbedaan antara Hizbut Tahrir dengan Salafi merupakan sesuatu yang alamiah dalam wacana pemikiran keagamaan, sebagaimana perbedaan pendapat itu juga terjadi di antara para ulama.

Sejak Hizbut Tahrir berdiri dan datang di Indonesia masih belum mendapat respons yang signifikan dari kalangan pesantrenpesantren di Indonesia. Hizbut Tahrir hanya berkonsentrasi di Lembaga Dakwah Kampus dan belum menembus jaringan di Pesantren. Jika Hizbut Tahrir Indonesia mau merambah ke pesantren, maka eksistensinya akan terangkat dan bisa berkembang luas, apalagi jika Hizbut Tahrir bisa menarik simpati ormas Islam besar seperti NU dan Muhammadiyah, maka misi Hizbut Tahrir lebih mudah untuk diterapkan. Akan tetapi, anganangan tersebut akan mengalami kesulitan karena paradigma keagamaan NU dan Muhammadiyah berbeda dengan Hizbut Tahrir, sehingga respons NU dan Muhammadiyah secara kelembagaan terhadap Hizbut Tahrir kurang signifikan. Perbedaan paradigma keagamaan itu meliputi konsep tentang negara dan Islam atau konsep penerapan syariat Islam, di mana dua ormas tersebut lebih menekankan substansi Islam daripada formalisasi Islam, dan tidak tertarik mendirikan negara Islam. Sebab dua ormas besar tersebut sudah menerima Pancasila sebagai asas tunggal yang final sebagai dasar negara Indonesia. 121

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Lihat misalnya hasil keputusan Muktamar PBNU tentang penerimaan Pancasila sebagai asas tunggal, sebagaimana disebutkan dalam sebagian butir deklarasi tentang hubungan Pancasila dengan Islam. (1)

Dengan melihat performen yang cenderung Arabisme Hizbut Tahrir seharusnya merubah strategi dakwahnya terhadap masyarakat Islam yang masih awam, sehingga bisa menerima konsep pemikiran Hizbut Tahrir. Dominasi kalangan intelegensia dalam tubuh Hizbut Tahrir mencerminkan bahwa format pemikiran Hizbut Tahrir hanya bisa diakses kalangan intelegensia saja dan masih sulit menembus santri di pesantren-pesantren dan ulama-ulamanya. Sebenarnya ada beberapa alasan mengapa banyak masyarakat Islam yang masih belum merespons konsep pemikiran Hizbut Tahrir. Pertama, adanya sikap traumatis bagi masyarakat Islam tentang isu-isu mendirikan negara Islam sebagaimana yang terjadi pada DI/NII Kartosuwiryo yang menyebabkan trauma historis. Kedua: sudah terakomodimya pelaksanaan hukum Islam di Indonesia, meskipun masih belum total. Ketiga, masih sulitnya menerima konsep Daulah Khilafah di era demokrasi dan modernisasi, karena demokrasi religius lebih mendekati konsep syura sebagaimana disebut dalam Al-Qur'an. Keempat, adanya perbedaan pendapat tentang relasi agama dan negara.

Respons keras terutama dari ulama Salafi terhadap Hizbut Tahrir mencerminkan dinamika pemikiran Islam terbuka luas dan menuju proses pendewasaan berpikir. Klaim kebenaran dan saling

Penerimaan dan pengamalan Pancasila merupakan perwujudan dari upaya umat Islam Indonesia untuk menjalankan syariat agamanya.(2) Sebagai konsekuwensi dari sikap di atas, Nahdhatul Ulama' berkewajiban mengamankan pengertian yang benar tentang Pancasila dan pengamalannya yang mumi dan konsekuensi oleh semua fihak. PBNU, Nahdlatul Ulama Kembali Ke Khittah 1926, (Bandung: Risalah, 1985), hlm. 51.

menyalahkan menjadi tradisi keagamaan menjadi polemik yang sulit dihindari sebagaimana yang terjadi di kalangan intern umat Islam. Koreksi total oleh Salafi terhadap Hizbut Tahrir dianggap sebagai khazanah intelektual Islam, di mana masing-masing pihak memiliki argumen yang bisa dipertanggungjawabkan secara ilmiah, sebagaimana Nasiruddin al-Albani ulama ahli hadis yang menilai adanya penyimpangan-penyimpangan dalam Hizbut Tahrir. Begitu juga Shekh Wahbah az-Zuhaili penulis buku Al-fiqh al-Isla>mi Wa Adillatuhu yang menilai Hizbut Tahrir banyak penyimpangan dan kesesatan. 122

Tidak seperti ormas-ormas Islam lainnya di Indonesia, Hizbut Tahrir masih belum memiliki pusat studi keilmuan yang permanen seperti pondok pesantren, atau universitas sebagai tempat belajar kader penerus perjuangan penegakan *Khilafah*. Pembinaan kader yang dilakukan Hizbut Tahrir adalah masih bersifat konvensional, yaitu *halāqah-halāqah* yang dilakukan di masjid, diskusi publik, pengajian, dan temu kader. Hizbut Tahrir mempunyai program kerja intensif meliputi 17 program. Program kerja Hizbut Tahrir yang mencapai 17 program acara merupakan kegiatan untuk menjalankan misinya untuk mencari dukungan masyarakat Islam, karena program tersebut merupakan wahana untuk interaksi langsung dengan masyarakat. <sup>123</sup> Untuk menarik

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>Abu Abdirahman, *Dakwah Salafiyyah*, hlm. 59. Menurut Humas HTI, koreksi dari manapun terhadap Hizbut Tahrir termasuk *salafi* tidak akan *diladeni* karena membuang energi dan lebih baik berkonsentrasi sosialisasi dan konsolidasi penegakkan khilafah. Dan perbedaan merupakan sesuatu hal yang biasa terjadi di kalangan umat Islam. Ringkasan wawancara 25 Januari 2010.

<sup>123</sup> Lihat dalam Mengenal Hizbut Tahrir Indonesia, hlm. 5.

simpati masyarakat Islam, Hizbut Tahrir sering mengusung isu-isu yang sangat peka di masyarakat, seperti kemiskinan, kemunduran umat Islam di segala bidang, dan penjajahan ekonomi oleh negara-negara kapitalis Barat terhadap negara-negara Islam. 124

Penilaian Shekh Nasiruddin al-Albani dari Salafi dan Wahbah az-Zuhaili menganggap Hizbut Tahrir sesat dan banyak latarbelakangi penyimpangan-penyimpangan di perbedaan paradigma berpikir keagamaan atau metodologi pemahaman agama. Komentar dan penilaian senada juga diberikan oleh sejarawan muslim Indonesia Taufik Abdullah yang menilai bahwa Hizbut Tahrir sering mengeluarkan pernyataan yang aneh-aneh. 125 Upaya Hizbut Tahrir untuk mendekati para ulama juga terlihat intensif sebagai bagian dari menggalang legitimasi perjuangan Hizbut Tahrir kepada ulama masyarakat, misalnya dalam majalah Al-Wa'ie dalam edisi khusus yang menurunkan tema Saatnya Khilafah Memimpin Dunia. Dalam majalah ini tokoh-tokoh ormas Islam termasuk politisi Islam berhasil diwawancarai, antara lain K.H. Hasyim Muzadi ketua umum PBNU, K.H. Abdurrasyid Abdullah Syafi'i Pimpinan

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Seperti dalam sebuah seminar yang membahas tentang penjajahan ekonomi di Indonesia usir dengan khilafah. Diselenggarakan oleh HTI Yogyakarta, 26 Maret 2006, di Wisma Kagama UGM Yogyakarta

<sup>125</sup> Komentar Taufik Abdullah tersebut tidak dijelaskan secara jelas, apa yang dimaksud dengan Hizbut Tahrir mengeluarkan pemyataan yang aneh-aneh, sehingga masih perlu klarifikasi. Suara Muhammadiyah, Yogyakarta: No 06/TH ke-91/16-31 Maret 2006, hlm. 13. Begitu juga Nasiruddin al-Albani dan Wahbah az-Zuhaili tidak menjelaskan secara rinci letak kesesatan Hizbut Tahrir, Abu Abdirahman, Dakwah Salafiyyah, hlm. 75.

Pondok pesantren Asy-syafi'iyyah Jakarta, K.H. Maman Abdurrahman Kabid Tarbiyah PP Persatuan Islam, K.H. Amrullah Ahmad Ketua Syarikat Islam. Ustadz Mashadi Ketua Forum Umat Islam, K.H. Husein Umar ketua Dewan Dakwah *Islamiyyah* Indonesia, dan K.H. Ridwan Khalil MUI Pusat. Dengan demikian Hizbut Tahrir dapat berdialog dengan semua komponen masyarakat dan strategi yang dilakukan Hizbut Tahrir tersebut merupakan sikap untuk menepis atau menghilangkan kesan bahwa Hizbut Tahrir sebagai elemen Islam yang ekslusif. 126.

Untuk pengkondisian citra yang baik di kalangan ulama, maka strategi yang harus dilakukan Hizbut Tahrir adalah dengan cara dialog dan silaturahim atau saling memahami di antara semua elemen masyarakat Islam, sehingga citra buruk Hizbut Tahrir dapat dihilangkan. Citra buruk Hizbut Tahrir dapat dilihat pada masa awal berdiri yang pernah melakukan aktivitas kekerasan. Di samping itu, karena keberadaan Hizbut Tahrir di negara Timur Tengah tidak diakui dan masih belum jelas legalitasnya. Respons ulama-ulama di negara Timur Tengah terhadap Hizbut Tahrir sangat signifikan, karena resistensinya sangat tinggi, bahkan Hizbut Tahrir mendapat tantangan dari kelompok ulama konservatif, Sebab, menurut ulama konservatif, persoalan politik akan mengakibatkan asabiyyah dan kebencian terhadap sesama umat Islam.

Di Mesir misalnya, Hizbut Tahrir pernah jaya setelah kasus kudeta tahun 1974, dan ada anggota yang dipenjara. 127 Di

<sup>126</sup>Lihat Dalam Al-Wa'ie, No.67 Tahun VI. 1-31 Maret 2006.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>Halah Mustafah, *al-Islam al-Siyasi Fi Misr* (Kairo: al-Hai'ah al-Misriyyah, 2005), hlm. 254.

Yordania, Syria, Tunisia, Irak, Libya, dan Afrika Utara, eksistensi Hizbut Tahrir tertindas, karena negera-negara tersebut sangat represif, bahkan Hizbut Tahrir berusaha mengkudeta negara Nigeria dan Sudan. Di Yordania Hizbut Tahrir secara resmi dilarang oleh pemerintah. Semua aktivitas Hizbut Tahrir telah di larang, karena secara ideologis bertentangan dengan pemerintah Yordania. 129

Kurang responsifnya ulama terhadap Hizbut Tahrir bisa dianalisis dengan memperhatikan strategi dakwah atau cara aksiaksi yang diperankan, misalnya kritikan yang tajam Hizbut Tahrir kepada dunia Islam yang dianggap kufr dan Universitas Al-Azhar Mesir, Universitas Az-Zaitunah Tunisia, Universitas di Iran, dan Universitas An-Najaf Irak, di mana lembaga tersebut hanya mampu mencetak wisudawan buku-buku yang berjalan. 130 Dari sini kemudian muncul resistensi yang keras terhadap Hizbut Tahrir, terutama di Timur Tengah. Begitu juga klaim kebenaran masih terlihat dalam tubuh Hizbut Tahrir, dimana pihak-pihak yang tidak sepaham dengan Hizbut Tahrir dianggap mengikuti sistem kufr, seperti penolakan terhadap demokrasi, sekularisme. sosialisme, kapitalisme, dan liberalisme. Sikap antagonisme terhadap paham yang berseberangan tersebut mencerminkan Hizbut Tahrir sebagai kelompok yang memiliki konsep kebenaran secara otonom yang tidak dimiliki pihak selain Hizbut Tahrir. sehingga bagaimanapun teori atau konsep untuk menyatukan

<sup>128</sup>ICG, op.cit., hlm. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>Muhammad as-Syafi'i, *Sultat ad-Dualah Bain al-Fikr ad-Dusturi* Wa al-Fikr al-Islami Wa Fikr al-Jama'at al-Islamiyah (Kairo: Maktabah al-Mahrusah,1999), hlm.199.

<sup>130</sup>Syabab HTl, op. cit., hlm. 6.

paham yang berseberangan tersebut suatu kemustahilan. Dan sikap saling membatalkan argumen orang lain merupakan bagian ciri khas Islam ideologis yang menerapkan standar benar-salah sesuai dengan paradigma pemikiran keIslamannya.

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa secara garis besar respons ulama dan intelektual muslim terhadap keberadaan Hizbut Tahrir dapat dikelompokkan menjadi lima kategori. Pertama, menolak dan menghalangi. Kedua: menolak dan tidak menghalangi. Ketiga, menerima, tetapi tidak mengikuti. Keempat, menerima dan mengikuti. Kelima, memusuhi dan membatalkan konsep-konsep Hizbut Tahrir. Kelompok yang paling keras menolak keberadaan Hizbut Tahrir terutama pada persoalan konsep pemikiran politik, metodologi pemahaman terhadap Islam, dan pemaksaan sistem Khilafah di era modern.

Di kalangan ulama liberal Mesir, seperti Jamal al-Banna (l. 1920 M), menilai pandangan pemikiran Hizbut Tahrir sebagai kelompok ideologi Islam romantis, dan dianggap sebagai kelompok Islam yang mengada-ada karena aktivitasnya, Islam dijadikan sebagai alat politik untuk meraih kejayaan melalui sistem Khilafah. Kritik-kritik tajam Jamal al-Banna terhadap Hizbut Tahrir berkaitan dengan penyatuan agama negara dan Islam adalah satu kesatuan dengan negara. Kritik Jamal al-Banna terhadap Hizbut Tahrir dianggap sebagai ideologi yang menyimpang, karena menurut Jamal al-Banna Islam bukan negara, tetapi Islam adalah agama dan keumatan. Argumen yang dikemukakan Jamal adalah tidak ada penjelasan satu ayat pun tentang Daulah dalam Al-Qur'an, kecuali dalam ayat kaila takūnū Daulah bain al-agniyū'. dan watilka al-ayyūm nudūwiluha bain al-nūs. Adapun kata

*ummah* ditemukan sebanyak 49 kali. Makna *ummah* tersebut menunjuk kepada kelompok manusia dan umat beriman.<sup>131</sup>

Respons ulama liberal yang menolak pemikiran Hizbut Tahrir dilatar belakangi oleh konsep pengembalian Islam sesuai dengan masa Nabi dan *Khilafah* rasyidah, dan menolak sistem demokrasi. Penolakan terhadap pemikiran Islam Hizbut Tahrir juga didasari oleh adanya Islamisasi negara dan internasionalisasi Islam yang anti nasionalisme. Berangkat dari ideologi Hizbut Tahrir tersebut, ulama liberal menolak konsep pemikiran Hizbut Tahrir, karena pada kenyataannya nasionalisme merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari negara yang sudah ada selama ini, dan akan sulit diintegrasikan dalam satu wadah negara *Khilafah*.

#### D. Analisis Ideologis dan Sosiologis Hizbut Tahrir

Sebagaimana layaknya suatu gerakan sosial dan partai politik, pada fase awal perkembangannya, peran pemimpin dalam menciptakan mekanisme dianggap sangat penting. Dalam kasus gerakan sosial HT peranan Taqi al-Dīn al-Nabhāni sangat dominan dalam memberikan landasan ideologi HT. Bagi al-Nabhāni keberadaan ideologi dalam suatu kelompok tidak bisa ditawar-tawar lagi, dan suatu kelompok yang benar ialah kelompok yang berdiri sebagai partai yang berideologi Islam.

## 1. Ideologi Hizbut Tahrir

Dalam mengkonstruk ideologi, al-Nabhāni bertolak dari salah satu doktrin fundamental Islam, yaitu akidah. Pemahaman

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>Jamal al-Banna, *al-Isla* > *m Di* > *n Wa Ummah Wa Laisa Di* > *n Wa Daulah* (Kairo: Dar al-Fikr al-Islami, 2003), hlm. 17.

al-Nabhāni terhadap akidah memiliki kemiripan dengan pemahaman umat Islam pada umumnya, hanya saja ia kemudian menjadikan keimanan terhadap keenam rukum iman dimaksud sebagai titik tolak mengembangkan paradigma kehidupan.

Untuk mengkonstruksi suatu ideologi, sebagai basis perjuangan partai, aktivis HT mecukupkan Islam sebagai sumber legitimasi. Aktivis HT mimiliki suatu keyakinan terhadap cakupan agama Islam yang universal. Islam, oleh aktivis HT, tidak hanya dipahami sebagai sebuah agama yang mengurusi masalah spritual, tetapi juga meliputi urusan-urusan sosial. Tidak heran jika dari para aktivis muncul pernyataan bahwa Islam merupakan agama dan ideologi (*mabda*) sekaligus. 132

Dalam pemahaman al-Nabhāni, ideologi HT ialah Islam dan memiliki dua unsur penting yaitu *fikrah* (ide) dan *ṭañqah* (metode). Dalam kitab *Sharh 'ala al-Kitāb al-Takattul al-Hizb*, Muhammad Hawari memberikan penjelasan secara lebih detil terhadap pemikiran al-Nabhāni mengenai kedudukan ideologi dalam sebuah partai sebagaimana halnya HT. Menurut Hawari, sebuah partai hendaknya memiliki empat usur penting yang saling berkaitan, pertama yaitu unsur *fikrah* yang menentukan tujuan serta yang menjadi arah untuk menyatukan masyarakat dengan partai. Kedua yaitu *ṭañqah* yang digunakan partai untuk mencapi tujuan. Ketiga yaitu anggota-anggota partai serta sejauh mana keyakinan mereka terhadap *fikrah* dan *ṭañqah* partainya. Keempat ialah cara untuk menyatukan masyarakat denga partai tersebut. Dari keempat unsur tersebut, unsur pertama dan kedua

-

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> *Ibid.*, h. 84, bandingkan dengan. Mengenal Hizbut Tahrir, *op. cit.*, h. 3 dan 11.

diletakkan sebagai unsur penting karena kedua unsur tersebut merupakan ideologi partai. Dengan kata lain, ideologi (mabda') partai terdiri dari *fikrah* (pemikiran) dan *ṭarīqah* (metode)<sup>133</sup>.

#### a. Fikrah

Fikrah yang dijadikan landasan bagi HT dan diusahakan agar menjadi bagian dari umat, serta yang dijadikan sebagai perkara utama ialah *fikrah* Islam, berupa akidah Islam, termasuk seluruh hukum yang dibangun di atas akidah tersebut. HT telah mengadopsi dari *fikrah* Islam ini perkara-perkara yang diperlukan oleh sebuah partai politik, yang bertujuan ingin mewujudkan Islam ditengah-tengah kehidupan masyarakat, yaitu dengan merasukkan Islam ke dalam sistem pemerintah, hubungan antar masyarakat dan di seluruh aspek kehidupan.

Secara umum fikrah HT memuat dua hal vaitu Akidah Islam dan Nizām (sistem aturan). Akidah Islam HT tidak berbeda dengan akidah kaum muslim pada umumnya yaitu iman kepada Allah, Malaikat-Nya, Kitab-kitab Allah, Rasul-rasul-Nya, Hari Kiamat, dan iman kepada Qadha dan Qadar baik atau buruk dari yang menarik dari al-Nabhāni adalah Allah swt. Hal pandangannya bahwa akidah Islam merupakan al-'aqidah al-'aqliyyah, suatu akidah yang dapat dipahami melalui proses berfikir. Menurut al-Nabhāni banyak ayat dalam al-Qur'an yang menekankan agar manusia melakukan pemikiran terhadap alam semesta sebagai bukti adanya wujud dan kekuasaan Allah. Pada buku *Nizām al-Islām* halaman 8 ia menegaskan:

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Muhammada Hawari, Politik Partai : Meretas Jalan Baru Perjuangan Partai Politik Islam (Bogor: Idea Pustaka, 2003), h. 13-14

"Inilah iman yang diserukan oleh Islam. Iman semacan ini bukanlah seperti dikatakan orang sebagai imannya orang-orang lemah, melainkan iman yang berpihak pada pemikiran cemerlang dan meyakinkan, yang senantiasa mengamati alam sekitarnya, berfikir dan berfikir. Melalui pengamatan dan perenungannya akan sampai kepada keyakinan tentang adanya Allah yang Maha Kuasa." <sup>134</sup>

Meskipun al-Nabhāni berpendapat seperti itu, tetapi ia tidak ingin terjebak pada pola berfikir rasionalisme yang ekstrim. Di samping mengakui kemampuan akal manusia dalam memperkokoh aqidah, di sisi yang lain, ia tetap mengakui keterbatasan akal manusia dalam memahami zat dan hakikat Allah swt. Keterbatasan akal manusia, alih-alih melemahkan iman, tetapi sebaliknya semakim memperkuat karena mencerminkan kelemahan manusia *vis-à-vis* Allah sebagai *The Absolute Reality*. <sup>135</sup>

Adapun *Nizām* (sistem aturan) merupakan pemecahan terhadap berbagai permasalahn dalam bentuk sekumpulan hukum syara' yang mengatur kehidupan manusia, baik dengan tuhannya, maupun dengan sesama meliputi segala bidang seperti, ekonomi, sosial, poltik, pendidikan, sanksi hukum dan lain sebagainya.

## b. *Ṭarīqah*

Berbeda dengan organisasi Islam lainnya yang cenderung cemerlang pada pemikirannya tetapi mandul dalam metode, HT

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>Taqiyuddin al-Nabhāni, Nizham al-Islam (Peraturan Hidup dalam Islam), Penj. Abu Amin dkk., Edisi Mu'tamadah (Cetakan XI, Hizbut Tahrir Indonesia, 2012), h. 8.

<sup>135</sup> Syamsul Arifin, Op cit., h. 134.

memaketkan *fikrah* dan *ṭaṇqah* sebagaimana teori dan praktik. ṭarīqah atau metode yang dimaksud oleh HT ialah Dimensi operasional penerapan *fikrah*. Metode tersebut meliputi:

- Metode penerapan aqidah dan hukum syara'dengan daulah khilafah sebagai wadah penegakan syari'ah Islam.
- Metode mempertahankan akidah dan hukum syara' melalui institusi pengadilan dan penerapan sanksi hukum yang diselenggarakan oleh daulah khilafah Islam.
- Metode mengambangkan akidah dan hukum syara' melalui dakwah yang dilakukan individu, parpol dan negara.

Apabila dikaitkan dengan kajian teoritik, konstruksi ideologi HT bisa dijelaskan antar lain melalui pandangan Austin Ranny dan Roy C. Marcridis. Salah satunya ialah dari aspek kelengkapan (*comprehensivess*), unsur akidah bisa ditempatkan dalam unsur nilai, yakni hal-hal yang dipandang penting dan berguna bagi kemanusiaan<sup>137</sup>. Karena ibadah, akhlak serta dimensi ajaran Islam lainnya seperti *nizām* (sistem aturan) merupakan derivasi dari akidah.

## 2. Cara kerja Ideologi Hizbut Tahrir

Gagasan ideologi Hizbut Tahrir ternyata mampu memberikan pengaruh cukup kuat pada sebagian umat muslim di dunia. Ini bisa dibuktikan dengan penyebaran HT yang cukup luas di beberapa penjuru dunia. Penyebaran HT menjadi indikator pengaruh gagasan ideologis al-Nabhāni karena HT merupakan

677

<sup>136</sup> Ibid., h. 257

<sup>137</sup> Kamus Umum bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1986, h.

obyektifikasi gagasan beliau. Gagasan-gagasan beliau yang terdapat dalam beberapa kitab selalu dijadikan rujukan utama dalam kegiatan pembinaan dan pengkaderan HT. Hal yang menarik lagi, melalui pembinaan dan pengkaderan yang dilakukan secara intensif, para aktivis HT memiliki komitmen yang tinggi untuk mewujudkan gagasan ideologis al-Nabhāni.

Pertanyaannya, mengapa sebuah gagasan melahirkan suatu konsep komitmen? Pertanyaan ini bisa dijawab dengan menggunakan konsep dari John B. Thompson tentang cara kerja ideologi. Penggunan konsep teoritik cara kerja ideologi dari Thompson dalam penelitian ini dimaksudkan untuk mengetahui cara yang ditempuh HT dalam menyebarluaskan ideologinya. Seperti disebut di atas (lihat tabel), Thompson memaparkan lima strategi dalam menyebarluaskan ideologi, yaitu: legitimasi, penipuan, unifikasi, fragmentasi, dan reifikasi. Dari lima konsep tersebut, hanya tiga konsep yang digunakan untuk menjelaskan cara kerja HT, yaitu legitimasi, unifikasi dan fragmentasi. Sedangkan dua konsep lainnya tidak mendapatkan pembuktian dilapangan. 138

Pertama legitimasi. Melalui strategi ini HT berusaha mencari landasan yang kuat agar gerakan yang dirancangnya dipandang absah setidaknya dikalangan aktivisnya sendiri. Untuk mendapatkan legitimasi, HT menempuh tiga konstruksi simbolik sebagai berikut:

i. Rasionalisasi. Melalui konstruksi ini HT menyusun serangkaian argumen bahwa ideologi yang dirancangnya didasarkan pada sumber al-Qur'an dan Hadist, sehingga memiliki

<sup>138</sup> Syamsul Arifin, op cit., h. 259.

level kebenaran yang lebih tinggi jika dibandingkan dengan ideologi sekuler lainnya seperti kapitalisme dan sosialisme.

ii. Universalisme. HT berusaha meyakinkan para aktivisnya maupun umat Islam bahwa ideolgi dan gerakannya dimaksudkan untuk melayani umat Islam secara keseluruahan. Salah satu target utama yang ingin diraih oleh HT adalah menegakkan kembali daulah khilafah Islam. Dalam pandangan HT, daulah khilafah Islam merupakan satu-satunya institusi yang bisa memberikan perlindungan kepada nasib umat Islam

iii. Narativisasi. Untuk meyakinkan bahwa daulah khilafah Islam dapat menjadi payung politik umat Islam. HT membuat narasi yang berisi cerita tentang kejayaan umat Islam di masa silam sewaktu daulah khilafah Islam masih berdiri.

Kedua, Unifikasi. HT merupakan gerakan dan kelompok keagamaam yang menekankan komitmen dan loyalitas yang tinggi dari para anggotanya. Ini penting bagi HT karena HT memiliki target politik yang bagi kalangan luar dinilai utopis. Menegakkan kembali daulah khilafah Islam bukanlah pekerjaan gampang. Pada tingkat ide, gagasan daulah khilafah Islam dinilai tidak memiliki dasar yang kuat dalam doktrin Islam, serta tidak memiliki relevansi dengan perkembangan politik kontemporer yang lebih memberi apresiasi kepada konsep negara bangsa (nation-state). Sedangkan pada tingkat empirik, menegakkan kembali daulah khilafah Islam dinilai ahistoris karena konsep negara bangsa lebih diterima.

Tetapi aktivis HT berpandangan sebaliknya. Mereka memiliki kayakinan yang kuat serta komitmen yang tinggi untuk mewujudkan gagasan daulah khilafah Islam. Gagasan ini disamping gagasan lainnya seperti penerapan syariat Islam merupakan salah satu unsur terpenting dalam ideologi HT. Para aktivis HT diharuskan mengadopsi gagasan ideologis ini dan menjadikan sebagai agenda perjuangan dalam kehidupan mereka. Bagi HT, mendirikan daulah khilafah merupakan kawajiban syar'i yang tidak bisa ditawar-tawar. Jika kewajiban ini ditolak dan tidak mau dilaksanakan, sama halnya dengan melakukan kemaksiatan terbesar. 140

Padangan di atas bisa dikategorikan sebagai standarisasi. Agar gagasan penegakkan kembali daulah khilafah Islam diterima dan diperjuangkan oleh para aktivisnya, HT melakukan standarisasi bersadarkan hukum syar'i. Dengan kata lain, gagasan penegakan kembali daulah khilafah Islam memiliki ketetapan hukum yang mengikat yang wajib diperjuangkan terutama sekali oleh para aktivis HT, karena daulah khilafah Islam adalah simbolisasi dari kesatuan, sedangkan hukum syar'i digunakan sebagai standarisasinya.

Ketiga, fragmentasi. Terdapat beberapa alasan mengapa HT sangat gigih memperjuangkan tegaknya kembali daulah khilafah Islam dan tidak mecukupkan pada konsep negara bangsa. Alasan terebut antara lain:

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>Hafidz Abdurrahman, *Menegakkan Khilafah Kewajiban Paling Agung*, Majalah Al-Wa'ie, No. 130, th. 1998, h. 8. Dalam Ainur Rafiq al-Amin, *op cit*, h. 106

paling agung, sesungguhnya pendapat ini bukan hanya pendapat HT. Ulama terdahulu telah lebih dahulu mengungkapkannya. Diantaranya Ibnu Hajar al-Atsqalani saat mengomentari hadist tentang *bai'at* yang diriwayatkan oleh Imam Muslim no. 1851, serta Imam Ibn Hajar Haitami dalam bukunya *Ash Shawāiqul Muhriqah*, h. 7

- Daulah khilafah Islam merupakan konsep politik yang memiliki landasan kuat dalam dokrin Islam dan sejarah
- ii. Sebaliknya negara bangsa merupakan konsep yang tidak memiliki landasan kuat dalam dokrin Islam
- Konsep negara bangsa merupakan konsep yang diimpor dari luar Islam dengan tujuan memporak-porandakan kesatuan umat Islam.

Berdasarkan pada pandangan ini HT kemudian melakukan fragmentasi; semua konsep dan institusi yang tidak memiliki dasar yang kuat dalam doktrin Islam tidak layak ditiru oleh umat Islam. Dan untuk mempertegas sikap ini, HT membuat perdedaan (differensiasi) secara *rigid* antara *dār al-Islām* dan *dār al-kufr*. Dengan pembagian ini, disisi lain, HT juga melakukan diterminasi dan ekspurgasi. Melalui determinasi – sebagai salah satu strategi konstruksi simbol dalam fragmentasi – HT memposisikan konsep dan institusi di luar Islam sebagai sesuatu yang tidak saja berbeda, melainkan juga bertentangan dengan Islam. Bahkan, melalui ekspurgasi, HT memberikan penilaian yang lebih tajam, yakni sebagai pihak luar yang jahat, berbahaya, dan mengancam.

#### 3. Pola Gerakan Sosial Hizbut Tahrir

Kemunculan HTI dengan ideologi dan tujuan besarnya ini tentu bukan tanpa alasan. Jika ditelaah melalui perspektif teori tipe gerakan sosial yang dipakai dalam pada pembahasan di atas maka dapat diketahui bahwa cara-cara yang ditempuh HT dalam melakukan perubahan pada level masyarakat bisa dikategorikan sebagai pola gerakan sosial tranformatif dan redemtif. Dengan demikian, secara keseluruhan pola gerakan sosial yang ditempuh

HT merupakan sintesis antar gerakan sosial transformatif, redemtif dan revolutif. <sup>141</sup>

Gerakan sosial transformatif merupakan gerakan yang bertujuan mengubah masyarakat secara menyeluruh. Sejak tahap taṭq̄f sampai pada tahap tafā'ul ma'a al-ummah, HT berusaha secara gigih melakukan perubahan terhadap masyarakat dengan pendekatan intelektual. Sedangkan pola gerakan sosial redemtif nampak pada upaya HT yang secara tajam mengkritik segala macam pemikiran yang dipandang bertentangan dengan Islam. Dalam pandangan HT, masyarakat sudah sangat lama hidup dibawah hegemoni pemikiran sekuler dan kufur yang mengakitabkan munculnya krisis sistemik. Pembacaan seperti ini mendorong HT melakukan penyelamatan terhadap kondisi masyarakat tersebut.

HT tidak hanya mencukupkan pada gerakan sosial redemtif dan transformatif. Bisa dikatakan, kedua gerakan ini hanya sebagai prakondisi sosial saja, karena ada perubahan yang lebih lagi yang ingin dihasilkan HT yaitu mengubah sistem politik sekuler dan kufur dengan sistem politik Islam. Perubahan ini bisa dikategorikan sebagai gerakan sosial revolutif.

Bila merujuk pada teori ketegangan sosial yang telah dibahas di bab sebelumnya, yaitu teori yang mendasari munculnya perilaku kolektif secara struktural, maka HT melihat rusaknya sistem dan tatanan sosial di hampir seluruh negara termasuk Indonesia. Hal inilah yang mendorong HT ingin

<sup>141</sup> Syamsul Arifin, op. cit., h. 264.

mengubah sistem dan tatanan tersebut secara revolisioner dan menyeluruh.

Dalam hal ini, yang dibutuhkan untuk memunculkan perilaku kolektif yang bisa menggerakkan sebuah gerakan sosial, ada enam hal yaitu:

- i. Kekondusifan struktural (structural conduciveness), yaitu kondisi struktural yang mendukung munculnya gerakan sosial. Dalam konteks ke-Indonesia-an iklim demokrasi khusunya pasca reformasi dimanfaatkan dengan sebaik-baiknya oleh HT untuk melakukan perang pemikiran dengan cara yang damai. Hal ini sulit diperoleh oleh HT dinegara-negara lain, dimana penguasa sangat represif dalam melindungi ideologi negaranya. Di sebagian negara lainnya termasuk Indonesia perang pemikiran adalah hal yang wajar selama tidak di lakukan dengan cara-cara kekerasan.
- ii. Ketegangan struktural (structural strain), yaitu munculnya ketidakadilan, krisis multidimensi dan masalah sosial lainnya yang menyebabkan masyarakat mengalami ketegangan, sedangkan kekuatan yang ada tidak mampu atau tidak mau menghadapi masalah tersebut. Ketegangan ini terjadi dihampir banyak negara, di Indonesia HTI bergerak maju menggalang kekuatan untuk menantang berbagai praktik ketidakadilan dan krisis sistemik kehidupan tersebut dan mengajukan suatu sistem baru yang dirasa lebih mencerminkan keadilan.
- iii. Adanya generalisasi keyakinan (The growth of a generalized belief), yaitu munculnya kelompok yang mencari penyebab timbulnya ketegangan struktural yang ada berikut solusi untuk mengatasinya, dalam konteks ini interaksi sosial sangat

- diperlukan untuk saling bertukar pikiran dalam merespon persoalan yang dihadapi bersama. HT berhasil mengembangan berbagai fikrah yang disebarkan melalui berbagai ṭarīqah yang diakui oleh anggotanya sebagai partai politik Islam yang paling komprehensif dan solutif dalam mengatasi masalah sosial keagamaan yang muncul.
- iv. Faktor-faktor pemercepat (*Precipatating fakctors*), yaitu adanya Faktor-faktor yang mempercepat gerakan sosial hal itu bisa berupa peristiwa, bisa juga dalam bentuk kehadiran tokoh kharismatik. Dalam konteks ini HTI memanfaatkan momen reformasi dan kebebasan berbicara untuk mempercepat dan meningkatkan agenda organisasi.
- v. Mobilisasi aksi (The mobilization of participant for action), yaitu kemampuan suatu gerakan sosial dalam memobilisasi partisipannya dalam melakukan suatu aksi. Salah satu kelebihan HT ialah kemampuannya dalam menghasilkan kader-kader yang militan dan memiliki komitmen yang tinggi. Metode rekrutmen serta ideologi yang ditawarkan terbukti dapat diterima bukan saja di Indonesia tetapi di banyak negara. Hal inilah yang memudahkan HTI khususnya dalam melakukan aksi massa.
- vi. Kontrol Sosial (Operation of control), Kontrol ini biasanya dilakukan oleh negara. Ada dua bentuk kontrol terhadap gerakan sosial dari pemerintah. Kontrol pertama berbentuk upaya pencegahan terhadap munculnya tindakan kolektif dengan cara mengurangi faktor pendukung dan ketegangan struktural seperti melalui peningkatan kesejahteraan. Kontrol model ini dilakukan oleh pemerintahan negara Indonesia untuk mencegah munculnya gerakan kolektif, khususnya yang

berpotensi melakukan tindakan kekerasan dan pelanggaran ketertiban. Kontrol kedua dengan cara menekan perilaku kolektif setelah gerakan dimulai seperti mengerahkan petugas keamanan dan menerapkan jam malam, penangkapan terhadap para partisipan dan sebagainya. Kontrol model ini dilakukan oleh pemerintahan dibanyak negara Asia Tengah dan Timur Tengah terhadap HT, sehingga para partisipannya lebih memilih melakukan aktivitas di bawah tanah dan cenderung radikal dalam menentang penguasa di negara tersebut.

## 4. Tahapan Gerakan Sosial Hizbut Tahrir

Dalam melakukan gerakan sosial di masyarakat, HT memiliki tahapan-tahapan yang sangat sistematis dan terstruktur dalam mencapai tujuannya. Secara umum terdapat tiga tahap dakwah yang dilakukan  $\mathrm{HT}^{142}$ , yaitu:

a. Tahap Taṭqīf (Pembinaan dan Pengkaderan). Tahapan ini disebut juga dengan tahap pembangunan ideologi, bertujuan untuk melahirkan orang-orang yang meyakini fikrah HT dan untuk membentuk kerangka sebuah partai. Tahap ini bermula dari sejak didirikannya HT oleh an-Nabhāni tahun 1953 M dan berlanjut dengan membentuk dan membina generasi pertama dalam halūqah-halūqah. Mereka secara individu berinteraksi dengan masyarakat dengan menginjeksi ide-ide atau pemikiran HT. Siapapun yang menerima akan dihimpun secara intensif dalam halūqah-halūqah hingga membentuk formulasi struktur partai yang terdiri dari orang-orang yang

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>Mengenal Hizbut Tahrir dan Strategi Dakwah Hizbut Tahrir. *op. cit.*, h. 42-43.

- telah menyatu dengan Islam serta dapat berinteraksi dan mengembangkannnya di tengah-tengah umat.<sup>143</sup>
- b. Tahap Tafā'ul ma'a al-ummah (berinteraksi dengan masyarakat). Tahapan ini disebut juga dengan tahapan penyebaran ideologi. Pada tahapan ini, HT mulai beralih mengajak kepada masyarakat dengan penyampaian yang bersifat kolektif. Pada tahap ini HT melakukan aktivitasaktivitas berikut:
  - 1) Tsaqūfah Murakkazah (kajian intensif), melalui kajian intensif untuk individu pengikut HT dalam rangka membangun kerangka HT. memperbanyak pendukung, serta melahirkan kepribadian dikalangan para pengikut dan anggota HT sehingga mereka mampu mengembang dakwah. Syabab Hizb terdiri dari hizbiyvin (kader HT yang telah disumpah). dārisīn (peserta kajian yang intensif tetapi belum menjadi kader HT), muavyidin (orang-orang yang asik menyelami ide-ide HT), dan anshār (individu atau kelompok yang mempunyai kekuatan)144.
  - Zi Tsaqāfah Jama'iyyah (kajian umum), yang disampaikan kepada umat Islam secara umum, berupa ide-ide dan hukum-hukum Islam yang telah diadopsi oleh HT. Ini dilakukan melalui pengajian-pengajian umum di masjid-masjid, gedung-gedung dan tempat umum, juga melalui media massa, buku-buku dan

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>Ainur Rafiq al-Amin, *Membongkar Proyek Khilafah ala Hizbut Tahrir di Indonesia* (Yogyakarta: LkiS, 2012) h. 46. Bandingkan pula dengan Hizbut Tahrir, *The Methodolgy of Hizbut-Tahri*r, hal. 33-34.

<sup>144</sup> Ibid., hal 48.

- selebaran-selebaran, untuk mewujudkan kesadaran umat secara umum, sekaligus berinteraksi dengan umat.<sup>145</sup>
- 3) Shira' al-Fikri (pergolakan/perang pemikiran), bertujuan untuk menentang kepercayaan/ideologi, aturan dan pemikiran-pemikiran kufur. Menentang segala bentuk akidah yang rusak, pemikiran yang keliru, persepsi yang salah dan sesat, dengan cara mengungkapkan kepalsuan, kekeliruan dan pertentangan dengan Islam. Istilah ini dikenal dengan counter hegemoni dalam istilah Gramsci.<sup>146</sup>
- 4) Kifah al-Sivasi (perjuangan politik) berbentuk:
  - a) Berjuang menghadapi negara-negara kafir imperialis yang menguasai dan mendominasi negeri-negeri Islam. Menghadapi segala bentuk penjajahan, baik itu berupa pemikiran, politik, ekonomi, maupun militer, mengungkap akar dan membongkar persekongkolan negara-negara kafir hingga umat bebas dari segala bentuk dominasi mereka.
  - b) Menentang para penguasa di negeri-negeri Arab dan negara-negara Islam lainnya. Membongkar kejahatan mereka, menyampaikan nasihat atau kritik, dan mencoba mengubah tingkah laku mereka setiap kali mereka melahap, tidak melaksanakan dan lalai terhadap hak-hak umat,

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>Ismail Yusanto, *Dakwah HTI: Pelan tapi Pasti*, dalam Al-Wa'ie, No. 109, Th. X (September, 2009) hlm. 40-41

<sup>146</sup>Ainur Rafig al-Amin, op. cit., hal 56.

atau ketika mereka menyalahi hukum-hukum Islam.

- Mengadopsi kemaslahatan umat dan melayani seluruh urusannya sesuai dengan hukum-hukum syara'. Langkah-langkah tersebut dilakukan dengan keras, tegas, jelas, tidak basa-basi dan pura-pura, serta tidak cari muka, sebagaimana yang telah dilakukan oleh Nabi dalam berdakwah di Mekkah<sup>147</sup>. Hanya saja resistensi ini dilakukan sebatas aktivitas politik yang tidak akan melampaui hingga menggunakan sarana-sarana fisik, cara kekerasan, dan senjata.<sup>148</sup>
- c. Tahap Istilāmu al-hukmi (penerimaan kekuasaan), untuk menerapkan Islam secara praktis dan menyeluruh, sekaligus menyebarluaskan risalah Islam ke seluruh dunia. Tahapan ini disebut juga dengan tahap mewujudkan ideologi. Hizb al-Tahrir memperoleh kekuasaannya melalui umat dan selanjutnya mengemban ideologi secara revolusif dan menyeluruh kepada umat, bukan dengan cara parsial dan gradual. Pada tahap ketiga ini khilafah harus telah terwujud di muka bumi dengan menerapkan aturan Islam secara

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>Dalil yang digunakan untuk mendukung metode ini ialah QS. Al-Hijr: 94.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>Dengan cara ini, Barat tidak berhak melarang gerakan ini untuk menyebarkan ideologinya di negara-negara lain. Akibatnya, Barat termakan oleh ide mereka sendiri tentang kebebasan berbicara sebagai salah satu pilar HAM dan demokrasi, meskipun tidak jarang Barat inkonsisten dengan ide kebebasan ini. Tuduhan bahwa gerakan ini adalah pelaku kekerasan dan berafiliasi dengan gerakan-gerakan pro-kekerasan, seperti yang di tuduhkan oleh kalangan peneliti dan pengamat masih dipertanyakan keabsahaannya. *Ibid.*, hal 59-60.

menyeluruh. Pada tahap ini bukan lagi tahap eskalasi dengan aksi-aksi protes, demonstrasi, dan aksi kolektif lainnya sebagaimana anggapan Agus Salim. 149

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Masdar Hilmy, *Islam sebagai Realitas Terkonstruksi* (Yogyakarta: Kamisius, 2009) h. 141.

## **BABV**

## GERAKAN DAN PEMIKIRAN HIZBUT TAHRIR INDONESIA

### A. Syariat Islam

SYARIAH, HUKUM DAN FIQIH

Islam adalah agama yang memiliki aspek akidah (aqidah) dan syariat. Secara harfiyah, kata syariah dalam bahasa arab berarti jalan yang lurus. <sup>150</sup> Kata syariah <sup>151</sup> juga berarti jalan menuju ke sumber air dan tempat orang orang yang menikmati air minum. Orang-orang Arab dahulu menggunakan kata ini untuk menunjukkan suatu jalan ke tempat memperoleh air minum yang secara permanen dan mencolok dapat dipandang jelas oleh mata. Dengan demikian kata itu berarti sesuatu jalan yang jelas untuk di ikuti (*the clear path or "the highway" to be followed*).

Menurut istilah, perkataan syariat pada mulanya mempunyai arti yang luas, tidak hanya berarti fikih dan hukum, tetapi mencakup pula akidah dan segala yang diperntahkan Allah. Dengan demikian syariat mengandung arti mengesakan Allah, menaati-Nya, beriman kepada rasul-rasulnya, kitab-kitab-Nya dan

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup>Muhammad Ali al-Sais, Nasy'at al-Fiqh al-Ijtihadiy wa Athwaruh, Juz 1, (Qahirah: Dar al-Anshar, tt) h. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>Ahmad Hasan, The Early Development of Islamic Jurisprudence, (Islamabad: Islamic Research Institute, 1970), h. 8-9. Lihat pula Ahmad Faris bin Zakariah, Mu'jam Maqayis Lughah, Juz III (T.tp: Dar al-Fikr li al-Thaba'ah wa al-Nash wa al-Tawzi', 1979) h. 262

hari pembalasan. Pendeknya syariat mencakup segala sesuatu yang membawa seseorang menjadi muslim. 152 Pengertian inilah yang terkandung dalam ayat yang berbunyi:

Artinya: kemudian Kami jadikan kamu berada di atas suatu syariat (peraturan) dari urusan (agama itu), Maka ikutilah syariat itu dan janganlah kamu ikuti hawa nafsu orang-orang yang tidak mengetahui. (QS. Al-Jatsiyah/ 45:18)<sup>153</sup>

Artinya: ...untuk tiap-tiap umat diantara kamu, <sup>154</sup> Kami berikan aturan dan jalan yang terang... (QS. Al-Maidah/ 5:48)<sup>155</sup>

Sejalan dengan pengertian-pengertian yang terkandung dalam ayat di atas, Abbas Husni Muhammad menegaskan bahwa syariat adalah identik dengan kandungan Al-Qur'an dan Sunnah.<sup>156</sup> Atau dapat ditegaskan bahwa syariat itu tidak lain dari

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Sa'ud ibn Sa'd 'Aliy Durayb, Al-Tanzhim al-Qadha'iy fi al-Mamlakat al-'Arabiyah (Riyadh: Mathabi' hanifah li al-Ubset, 1973), h. 23
<sup>153</sup>Lihat Departemen Agama R.I., Al-Qur'an dan Terjemahannya,

*op.cit*<sup>154</sup>Maksudnya adalah umat nabi Muhammad dan umat sebelumsebelumnya

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup>Lihat Departemen Agama R.I., Al-Qur'an dan Terjemahannya, op.cit

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Lihat dalam 'Abbas Husni Muhammad, Al-Figh al-Islamiy: Afaquh wa Tathawwuruh (Makkah: Rabithah al-'Alamiy al-Islamiy, 1402 H) h. 7-8.

ajaran Islam secara keseluruhan dan disebut al-din seperti yang ditegaskan dalam ayat yang berbunyi:

Artinya: Dia telah mensyari'atkan bagi kamu tentang agama apa yang telah diwasiatkan-Nya kepada Nuh dan apa yang telah Kami wahyukan kepadamu dan apa yang telah Kami wasiatkan kepada Ibrahim, Musa dan Isa Yaitu: Tegakkanlah agama<sup>157</sup> dan janganlah kamu berpecah belah tentangnya. (QS. Al-Syuura/42:13)<sup>158</sup>

Akan tetapi dikemudian hari, pengertian syariat dipahami secara terbatas dalam arti fikih dan identik dengan hukum Islam. Hal ini setidaknya dikemukakan oleh Ahmad Hasan. 159 Bahkan Mahmud Syaltut menulis buku yang secara tegas memisahkan akidah dan syariat, sebagaimana terkesan dari judulnya: al-Islam 'aqidah wa syari'ah. 160 Hal ini dimaksudkannya untuk menunjukkan bahwa syariat telah diberi arti sempit menyangkut hukum, di luar akidah. Dengan demikian istilah syariat tidak lagi dipahami oleh kebanyakan orang dalam arti luas bahkan sudah

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>Yang dimaksud: agama di sini ialah meng-Esakan Allah s.w.t., beriman kepada-Nya, kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya dan hari akhirat serta mentaati segala perintah dan larangan-Nya.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup>Lihat Departemen Agama R.I., Al-Qur'an dan Terjemahannya, op.cit

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup>Ahmad Hasan, *The Early Development of Islamic Jurisprudence*, op. cit., h. 6-7

<sup>160</sup>Mahmud Syaltut, Al-Islam: 'Aqidah wa Syari'ah (T.tp : Dar al-Qalam, tt)

menjadi istilah yang identik dengan fikih atau hukum Islam yang sifatnya berbeda dari akhidah Islam. 161 Meskipun demikian, kedua aspek tersebut, akidah dan syariat, tidak dapat dipisahkan antara satu dengan lainnya. Keterkaitannya tidak hanya dalam bentuk pengamalan, tetapi juga dalam dasar-dasar pemikiran yang berkembang mengenai dua aspek tersebut.

Dari segi pengamalan, sejak zaman Nabi Muhammad saw kedua aspek tadi menyatu sepenuhnya. Syariat yang diajarkan oleh beliau tidak lain dari pengamalan akidah yang sudah ditanamkan sebelumnya. Karena itu, para sahabat ketika itu belum cenderung memisahkan antara akidah dan syariat sebagai obyek pemahaman yang berdiri sendiri.

Seperti telah diketahui, pada zaman Nabi, pemikiran tentang akidah dan syariat belum muncul ke pemukaan, oleh karena hampir setiap masalah ditanyakan langsung kepada Nabi sendiri. Namun, sahabat-sahabat yang berdiam di luar Madinah telah mencoba menggunakan ijtihad, terutama dalam soal-soal hukum. Kasus pengangkatan Mu'adz ibn Jabal oleh Nabi sebagai hakim Yaman yang diawali dengan dialog tentang cara Mu'adz memutuskan hukum, adalah dijadikan dasar oleh kebanyakan ulama bagi pemakaian ijtihad di bidang hukum. 162 Jadi dengan

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>Lihat pula dalam H.L. dan N.J.G. Kaptein (redaktur) dalam Pandangan Barat terhadap Literatur, Hukum, Filosofi, Teologi, dan Mistik Tradisi Islam, edisi dwi bahasa (Indonesia dan Inggris) (Jakarta: Indonesian-Netherlands Cooperation in Islamic Studies, 1988) h. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Lihat hadis tentang ini dalam Abu Daud, Sunan Abi Dawud bi Syarh 'Awan al-Ma'bud, Juz IX (Beirut: Dar al-Fikr, 1979) h. 509.

demikian dipahami bahwa ijtihad di zaman Nabi sudah menjadi sumber hukum ketiga sesudah Al-Qur'an dan al-Sunnah.

Meskipun syariat dapat diartikan secara sempit dengan hukum, sebenarnya syariat tidaklah sepenuhnya identify dengan pengertian hukum itu. Jika di ataqs dikatakan bahwa hukum itu dapat bersumber dari ijtihad, maka syariat tak dapat sama sekali bersumber dari ijtihad. Syariat sepenuhnya berasal dari Allah swt, selaku pencipta syariat (Al-Syari'). Disinilah terasa perbedaan pengertian antara syariat dan hukum.

Perkataan hukum dari segi bahasa bersaral dari akar kata رحكم) yang berarti "mencegah atau menolak". Mencegah ketidak adilan, kezaliman dan penganiyayaan di sebut hukm (الحكم). Sehubungan dengan itu, maka para ulama ushul memandang segenap firman Allah yang berkenaan perbuatan manusia (orang-orang mukallaf), baik dalam bentuk tuntutan, atau berupa pilihan, maupun dalam bentuk hubungan antara satu perbuatan dengan perbuatan lain, semuanya disebut hukum. 164

Dalam kaitan ini,satu hal perlu diperhatikan bahwa hukum dalam pandangan ulama ushul berbeda dengan hukum menurut pandangan ulam fiqih. Ulama ushul menitik beratkan perhatiannya pada proses penggalian hukum dari sumbernya yakni al-Qur'an dan Sunnah, maka dengan sendirinya hukum menurut mereka ialah nash-nash yang mengandung ketentuan-ketentuan seperti yang telah di nashkan. Sementara itu, ulam fiqih

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Lihat dalam Abu al-Husayn Ahmad bin Faris bin Zakariah, Maqayis al-Lughah, Juz II, h. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Lihat Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh (Mishr: Dar al-Fikr al-'Arabiy, tt) h. 26.

menoleh pada sifat perbuatan yang diintrodusir oleh nash-nash, sehingga dengan mengenal sifat-sifat perbuatan itu para mukallaf mempunyai pegangan untuk melakukan atau tidak melakukan sesuatu yang menjadi objek hukum. Dengan kata lain, jika ulama ushul melihat dari sisi sumber ketentuan, yakni nash-nash itu sendir sehingga cara berpikirnya lebih bersifat metodologis, maka ulam fiqih lebih cenderung melihat dari sisi hasil yang diperoleh berupa ketentuan operasional (wajib, sunat, haram, makruh dan mubah) setelah memahami nash-nash yang membicarakannya. Maka tidak salah jika dikatakan bahwa fiqih itu sebenarnya tidak lain produk dari ushul fiqih.

Seperti tergambar diatas, hukum dapat dipahami sebagai ketentuan-ketentuan yang bersumber dari nash al-Qur'an dan al-Sunnah. Dengan demikian, hukum itu adalah bagian dari syariat, tetapi sekali lagi, tidak dapat dipersamakan antara syariat dan hukum. Perbedaan antara keduanya adalah jelas disebabkan karena syairah itu berasal dari Allah dan rasul-Nya sebagai pembangun, sedang hukum — yang tidak lain dari kandungan syariat itu sendiri — diketahui oleh para mujtahid setelah sedikit-banyak menggunakan nalar pikirannya. Dengan demikian, jika orang mencari sumber syariat tentu saja tidak menemukan selain dari Allah dan rasul-Nya, sedangkan menyangkut hukum, nalar dan ijtihad sudah merupakan salah satu sumbernya, meskipun menurut sebahagian orang hanya dalam kapasitas metode atau manhaj.

Pengertian fiqih

Dari segi bahasa, perkataan fiqih bersal dari akar في dan والقه (قة) yang berarti paham atau pengetahuan tentang sesuatu. Dari sini dapat ditegaskan bahwa perkataan fiqih itu menunjuk pada pengetahuan tentang hukum-hukum agama, hukum-hukum syariat. Perkataan fiqih juga dijumpai dalam Al-Qur'an, dengan kata jadian nafqah, tafqahun, yafqahun, yatafaqahu, yang disebut dala tidak kurang dari dua puluh ayat. Akan tetapi kata yang lansung mengaitkannya dengan pengetahuan agama terdapat dalam ayat yang berbunyi:

Artinya: ... mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama... (QS. Al-Taubah/ 9:122)

Pengertian fiqih dari segi istilah tidak jauh dari pengertian di atas, hanya saja mempunyai cakupan yang lebih sempit, sebab fiqih tidak mencakup segenap ilmu-ilmu agama. Oleh ulama fiqih sendiri, perkataan fiqih dipakai dengan pengertian ilmu tentang hukum-hukum syariat yang bersifat amaliyah, yang diambil dari dalil-dalilnya yang terperinci. 166 Dengan demikian obyek fiqih pada dasarnya ada dua, yakni pertama: hukum-hukum amaliyah (perbuatan jasmaniyah) dan kedua: dalil-dalil tentang hukum perbuatan itu. Pengertian fiqih yang demikian, kembali memperteguh pandangan yang membedakan antara hukum amaliyah (jasmani) dan hukum i'tiqodiyah (hati dan rohani) atau

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Lihat Abi al-Husayn Ahmad ibn Faris Zakaria, Maqayis al-Lughah, Juz IV, h. 442.

<sup>166</sup>Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh, h. 7.

dalam istilah Ibn Khaldun disebut *al-takalif al-badniyyah* dan *al-takalif al-qalbiyyah*. Hal ini menunjukkan bahwa hukum-hukum tentang aqidah tidak termasuk dalam wilayah kajian fiqih.

Lebih dari pengertian di atas, secara esensial, fiqih dalam arti pemahaman adalah upaya yang sungguh-sungguh dilakukan oleh para mujtahid. Disini kita dapat memahami bahwa fikih merupakan produk nalar dari mujtahid ketika mereka berusaha menggali hukum-hukum amaliyah dari nash-nash syariat. Dengan kata lain, lewat instrument fikih itulah hukum-hukum syariat yang besifat amaliyah dapat dipahami dan dilaksanakan oleh manusia. Jadi meskipun sumber fikih adalah nash-nash syariat (al-Qur'an dan hadis), namun substansi fikih itu sendiri adalah ijtihad ulama, sehingga merupakan produk nalar atau fikiran.

Dalam menggunakan nalarnya untuk mengetahui hukum, para mujtahid menghadapi dua kemungkinan, yakni mungkin mereka dapat langsung mengetahui hukum setelah menelaah sejumlah nash-nash yang dapat member pengertian induktif tentang hukum yang digali; yang kemudian disebut fikih tekstual (al-fiqh al-manshush). Mungkin juga mujtahid dapat mengetahui hukum tentang suatu pebuatan setelah menggunakan lebih banyak nalar karena obyek hukum yang dimaksudkan tidak disebut secara tegas dalam nash-nash syariat; yang demikian disebut fiqih kontekstual berdasarkan ijtihad (al-fiqh al-ijtihady).

Baik fikih tekstual (*manshush*) maupun fikih ijtihad (*ijtihady*), dua-duanya merupakan hasil pemahaman mujtahid. Oleh karena itu tidak heran jika dalam memahamisuatu objek hukum, hasil pemahaman (*fiqh*) yang dihasilkan oleh seorang mujtahid berbeda atau bertentangan dengan pemahaman (*fiqh*)

yang diperoleh mujtahid lain. Disini terasa jelas betapa berbeda esensi fikih dengan syariat. Syariat dalam arti nash-nash yang mengandung hukum adalah berasal dari Allah, sedangkan fikih sebagai upaya memahami hukum syariat berasal dari mujtahid. Jika syariat bersifat mutlak dan universal, berlaku untuk segala zaman dan tempat, maka fiqih sebagai pemahaman dan penafsiran dari syariat tentunya tidak mesti universal, tetapi dapat saja lahir dari ijtihad ulama sesuai dengan konteks dan kondisi zamannya.

## SYARI'AH, AL-QUR'AN DAN HADIS

Allah sebagai pencipta atau sumber syariat menurunkan syariat-Nya kepada manusia dalam bentuk wahyu kepada Nabi Muhammad saw. Wahyu yang diterima Nabi dalam bahasa Arab itu kemudian ditulis dan dibukukan serta disusun dalam bentuknya yang sekarang yaitu al-Qur'an. Pokok-pokok syariat Islam telah tertuang lengkap dalam al-Qur'an. Tetapi, biasanya kandungan ayat-ayat yang memuat pokok-pokok syariat itu adalah bersifat global (*mujmal*), dan hanya sedikit memperoleh keterangan dari ayat-ayat lain. Al-Qur'an dengan demikian berkedudukan sebagai pedoman dasar bagi kehidupan manusia (*hudaan li al-nas*)<sup>167</sup>, atau pedoman bagi orang-orang yang bertaqwa (hudan li al-*muttaqin*). <sup>168</sup> Sebagai pedoman dasar, tidak semua ayatnya harus memerinci segala hal yang menjadi ajaran syariat. Memang diantara ayat-ayatnya terdapat rincian tentang suatu masalah hukum, tetapi sebahagian kecil saja.

<sup>167</sup> QS. Al-Bagarah / 2: 185

<sup>168</sup> QS. Al-Bagarah /2: 2

Al-Qur'an merupakan penjelasan Allah tentang syariat, sehingga ia pun disebut juga sebagai *al-Bayan* (penjelas). <sup>169</sup> Dalam memberikan penjelaan, secara garis besamya Tuhan menempuh empat cara, sebagai berikut:

Pertama, Allah memberikan penjelasan dalam bentuk nash (tektual) tentang hukum sesuatu, misalnya wajib shalat, zakat, puasa dan haji. Begitupun haramnya khamar, bangkai, darah dan daging babi, serta tata cara berwudhu. Hal-hal seperti ini dijelaskan hukumnya dalam al-Qur'an. Kedua, Allah memberikan penjelasan hukumnya dalam al-Qur'an, tetapi cara pelaksanaanya dijeaskan lewat hadis-hadis Rasul-Nya, misalnya jumlah rakaat dan waktu shalat, tata cara menunaikan zakat. Ketiga, Allah memberikan kewenangan kepada rasul-Nya untuk menjelaskan sesuatu yang tidak pernah sama sekali disebut secara tekstual dalam al-Qur'an, misalnya hukum dan tata cara pelaksanaan aqiqah. Keempat, Allah menganjurkan kepada manusia untuk memikirkan sendiri, guna menguji ketaatan mereka lewat ijtihad.<sup>170</sup>

Dari uraian di atas tergambar betapa besarnya peranan nabi selaku pembawa syari'at. Beliau bukan saja sekedar penerima pembawa syari'at, tetapi sekaligus juga memberi penjelasan tentang hal-hal yang belum jelas dalam al-qur'an dan diberi kewenangan untuk menetapkan hukum bagi sesuatu yang tak pernah disinggung secara tekstual dalam al-Qur'an. Karena itu, meskipun secara hakiki sumber syariat hanya satu yakni Allah swt

<sup>169</sup> QS, Ali Imron /3: 138.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Keempat hal tersebut disebut oleh Al-Syafi'iy dalam Al-Risalah, Ed, Ahmad Muhammad Syakir (T.tp.: Dar al-Fikr, tt) h 21-22.

selaku penciptanya, kedudukan Nabi mempunyai arti penting sehingga beliau dalam pemikiran hukum dirempatkan sebagai bahagian dari sumber syariah.

Sebagai pembawa syariat, maka tak seorang pun yang lebih mengetahui kandungan al-Qur'an selain dari Nabi sendiri. Untuk itu maka patutlah jika Nabi mempunyai fungsi sebagai mubayyin (pemberi penjelasan) tentang syariat. Untuk menyampaikan syariat dan menjelaskannya kepada umat, Nabi melakukan tiga macam penjelasan, yakni pertama, menjelaskan kandungan al-Qur'an dengan ucapan-ucapan sendiri yang biasa disebut sunnah qawliyyah, beliau menjeaskan kandungan al-Qur'an dengan praktek perbuatan secara langsung, yang disebut sebagai sunnah fi'liyyah, dan ketiga, menjelaskan kandungan al-Qur'an denga keizinan, yakni membiarkan sahabat-sahabatnya melakukan sesuatu tanpa ditegurnya, meskipun beliau tidak melakukannya. Cara yang terakhir ini disebut sunnah taqririyyah.

## B. Jihad Menurut Majelis Mujahidin Indonesia

Sebagaimana telah dijelaskan diatas, jihad adalah salah satu metode perjuangan Majelis Mujahidin Indonesia dalam mencapai misinya, selain dakwah. Sebagai gerakan yang "dicap radikal dan fundamental", penggunaan istilah jihad sebagai salah satu metode perjuangannya, memunculkan "ketakutan" pada beberapa kalangan, yang kebanyakan disebabkan oleh ketidaktahuan dan kekurangpahaman akan konsep jihad yang dimaknai oleh MMI.

Untuk lebih jauh mengetahui tentang jihad menurut pemikiran Majelis Mujahidin Indonesia, peneliti akan menguraikan

dan menjelaskan lebih lanjut pemaknaan dan aktualisasi jihad oleh MMI.

## 1. Pemaknaan Jihad menurut Majelis Mujahidin Indonesia

Kata jihad sering kali dirangkai dengan lafal *fi sabililah* (dijalan Allah), misalnya dalam Q.S. At-Taubah/9: 41. Hal itu mengisyaratkan, bahwa tiada jihad yang diridhai Allah SWT kecuali jihad pada jalan-Nya.<sup>171</sup>

Artinya: Berangkatlah kamu baik dalam Keadaan merasa ringan maupun berat, dan berjihadlah kamu dengan harta dan dirimu di jalan Allah. yang demikian itu adalah lebih baik bagimu, jika kamu mengetahui. (QS. Al-Taubah/ 9:41)

Majelis Mujahidin Indonesia memberikan definisi *jihad fi* sabilillah dengan berjuang dengan semangat tinggi dan kesediaan untuk mengorbankan harta dan jiwa guna menghadapi bentuk tantangan fisik dalam rangka melindungi dakwah dan mengawal tegaknya Syari'ah Islam.<sup>172</sup>

Jihad dalam menegakkan Syari'ah Islam menurut Majelis Mujahidin Indonesia adalah suatu keniscayaan bagi seorang

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>Muhammad Chirzin, *Jihad Dalam Al-Qur'an (Telaah Normatif, Historis, dan Prospektif)*, Mitra Pustaka, Yogyakarta, 1997, hlm. 13.

<sup>172</sup> *Ibid.*, hlm. 53

muslim atau pun umat Islam.<sup>173</sup> Karena sebenarnya keperluan yang paling asasi dan prinsipil dalam kehidupan seorang muslim menurut Majelis Mujahidin Indonesia adalah kesadaran untuk berjihad dan berjuang serta menegakkan kalimat Allah SWT.<sup>174</sup>

Dengan demikian jihad menurut Majelis Mujahidin Indonesia mempunyai arti perjuangan sebagai usaha untuk mencapai segala sesuatu dalam menyampaikan dakwah kepada segenap lapisan masyarakat, dalam rangka menegakkan kalimat Allah SWT dan tegaknya Syari'ah Islam, yaitu dengan cara menyingkirkan yang bathil untuk digantikan ideologi yang baik atau haq, mengganti metode curang dengan metode jujur, merubah atau membasmi politik yang munafik dengan politik yang dijiwai oleh aqidah Islamiyah.

Dalam masalah jihad Majelis Mujahidin Indonesia mempunyai konsep pemikiran dan sasaran yang luas bersifat menyeluruh, yaitu memahami jihad sebagai kerja keras, sepi dari kesenangan, mengorbankan jiwa, harta, dan nafsu jasmani. Segala bentuk pengorbanan dengan kerja keras untuk mencapai suatu niat bersama, menurut Majelis Mujahidin Indonesia juga dapat dikatakan sebagai jihad.

Adapun niat yang dimaksudkan adalah niat untuk merubah segala bentuk yang menyimpang dari ajaran Islam sebagai pola kehidupan yang layak bagi seluruh umat dengan sistem yang Islami. Seperti penegakkan Syari'ah Islam dengan

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Mahmud Al-Anshari, Penegakan Syari'at Islam (Dilema Keumatan di Indonesia), Inisiasi Press, Jakarta, 2005, hlm, 1

<sup>174</sup> Seri Publikasi 2, Mengenal Majelis Mujahidin Indonesia, *op.,cit*, hlm. 11

harapan tercipta kehidupan umat Islam yang baldatun thayyibatun wa Rabbun ghofuur.

Dengan demikian jihad Majelis Mujahidin Indonesia adalah sebagaimana yang dianjurkan oleh Islam, yaitu hukumnya wajib dilakukan oleh setiap kaum muslimin untuk melawan kebathilan, baik itu melakukan jihad kecil (ashghar) maupun jihad besar (akbar).

# 2. Aktualisasi Jihad menurut Majelis Mujahidin Indoensia

Majelis Mujahidin Indonesia dalam penegakan Syari'ah Islam disegala bidang kehidupan secara *kaffah*, tersirat mempunyai makna filosofi yang mana dalam menegakkan Syari'ah Islam setiap muslim diwajibkan untuk berjihad, baik itu jihad melawan hawa nafsu dan syetan, jihad melawan musuh dengan jiwa untuk meninggikan agama Allah SWT serta membela negara dan tanah air, jihad dengan harta dijalan agama, umat, dan kemaslahatan umum, maupun jihad melawan kebathilan serta meninggalkannya dan membela kebenaran.

Penjabaran jihad tersebut menggambarkan, betapa jihad mengandung unsur-unsur positif yang mesti diperjuangkan, demi menegakkan keadilan dan kebenaran. Dengan demikian jihad menurut Majelis Mujahidin Indonesia dalam aktualisasi dengan realita sekarang, dimana jihad dalam realita sekarang secara garis besar meliputi sosialisasi dan internalisasi kebajikan dan pencegahan, melawan dan menghapus segala bentuk kemungkaran (amar ma'ruf nahi mungkar).

Amar ma'ruf merupakan suatu bentuk kesetiakawanan sosial, untuk menerapkan kebenaran dan kebaikan dalam kehidupan manusia, dan mempersatukan seluruh potensi dan merealisasikan hal tersebut. Sebab hal itu merupakan cara untuk menegakkan bangunan sosial atas landasan yang kokoh. Kalau sekiranya individu dalam masyarakat dibiarkan mengerjakan atau meninggalkan apa saja yang mereka inginkan, berarti masyarakat ditundukkan kepada keinginan-keinginan individu yang akan meruntuhkan masyarakat, karena tiadanya unsur yang bisa memelihara persatuan dan merealisasikan kekuatan masyarakat.

Amar ma'ruf merupakan salah satu kewajiban paling berat nilainya dalam Syari'ah Islam, sebagai upaya menegakkan keadilan dikalangan penguasa dan rakyat jelata, memeratakan stabilitas, memberlakukan sistem dan ikatan kewajiban-kewajiban keagamaan yang konstitusional, baik individu maupun sosial, dan pemeliharaan martabat dan kehormatan diri. Disamping kewajiban-kewajiban lain dalam bidang sosial, politik, ekonomi, kebudayaan, pendidikan, agama dan militer.

Maka jelaslah aktualisasi jihad menurut Majelis Mujahidin Indonesia yang menekankan kepada penegakkan Syari'ah Islam dalam setiap kehidupan, baik dalam kehidupan pribadi, kehidupan keluarga, kehidupan masyarakat dan kehidupan berbangsa dan bernegara.

# 3. Analisis Pemaknaan dan Aktualisasi Jihad Menurut Majelis Mujahidin Indonesia

Pemahaman MMI tentang jihad secara terminologi bersifat lebih luas dan menyeluruh, yaitu memahami jihad sebagai kerja keras, sepi dari kesenangan, mengorbankan jiwa, harta, dan nafsu jasmani, serta merubah segala bentuk yang menyimpang dari ajaran Islam sebagai pola kehidupan yang layak bagi seluruh umat dengan sistem yang Islami. Seperti penegakkan Syari'ah Islam dengan harapan tercipta kehidupan umat Islam yang baldatun thayyibatun wa Rabbun ghofuur.

Dalam hal ini, terminologi jihad tersebut telah sesuai dengan terminologi yang dipahami oleh M. Quraish Shihab yang menyatakan bahwa jihad adalah berusaha menindaklanjuti berbagai permasalahan umat, baik yang berkaitan dengan kesejahteraan individu dan masyarakat ataupun berkaitan dengan kuantitas individu dan masyarakat.

Meskipun begitu Jihad menurut MMI juga sesuai dengan pendapat T. M Hasbi Ash-shiddieqy yang menyatakan bahwa jihad adalah memerangi musuh-musuh yang berperang di jalan syaitan dan merusak masyarakat serta mengeluarkan harta jiwa untuk menegakkan neraca keadilan dan meninggikan kalimat Allah. Sebuah keadilan dalam masyarakat tidak akan dapat terwujud selama masih terjadinya ketimpangan dalam masyarakat. Kezaliman yang terjadi, yang terus dibiarkan akan mengakibatkan neraca keadilan yang berdasarkan kalimat Allah akan turun dari tingkat standar bagi sebuah masyarakat.

Berdasarkan hai tersebut, konsep jihad MMI tidak menyimpang dari tujuan inti jihad, sebagaimana yang dipahami oleh beberapa tokoh. Hanya saja, MMI cenderung mengaktualisasikan jihad dalam bentuk-bentuk tindakan fisik terhadap beberapa hal yang tidak sesuai dengan syari'ah Islam, untuk dapat membentuk sebuah negara yang sesuai dengan syari'ah Islam.

MMI mengaktualisasikan jihad dengan melihat kondisi dan situasi suatu daerah dan terkait dengan bentuk-bentuk Jihad, secara rinci dapat dijelaskan, bentuk-bentuk jihad ditentukan oleh musuh-musuh yang dihadapi. Jihad hawa nafsu dengan mempertahankan hawa nafsu, sedangkan melawan lawan yang membahayakan umat Islam di luar batas perikemanusiaan dilawan dengan kekerasan, dilawan dengan kekuatan yang teralisasikan dalam bentuk kekerasan pula.

Bentuk aktualisasi iihad MMI sesuai dengan konsep jihad yang dipahami dalam figh siyasah menurut beberapa tokoh. Bagi M. Quraish Shihab jihad diaktualisasikan dengan memberantas kebodohan, kemiskinan dan penyakit, memanfaatkan ilmu, bekerja dengan baik dan berbagai tindakan positif-kontributif lainnya terhadap keadilan dan kemajuan sebuah individu dan negara, selain mengangkat senjata melawan musuh-musuh Islam. Bagi T. M. Hasbi Ash-shiddiegy jihad diaktualisasikan dengan memerangi musuh-musuh yang berperang di jalan syaitan dan merusak masyarakat dan mengeluarkan harta jiwa untuk menegakkan neraca keadilan dan meninggikan kalimat Allah. Menurut Ibnu Rusyd diaktualisasikan dengan memerangi orangorang kafir dengan pedang sehingga mereka memeluk Islam atau mereka membayar jizyah (pajak). Menurut al-Mawdudi diaktualisasikan dengan melawan nafsu dan terhadap musuhmusuh Islam untuk menyucikan hati setiap individu Muslim da tatanan sosial agar sejalan dengan syari'ah.

Dari beberapa pandangan fiqh siyasah terkait aktualisasi jihad tersebut tampak bahwa aktualisasi yang dilakukan oleh MMI tergolong bentuk aktualisasi yang dibenarkan dalam fiqh siyasah, yaitu dengan melakukan perlawanan secara terang-terangan

terhadap berbagai hal-hal dan tindakan yang tidak sesuai dengan syari'ah Islam, khususnya yang dapat merusak keadilan dan kesejahteraan sebuah negara.<sup>175</sup>

Tindakan tersebut dilakukan guna menegakkan kalimat Allah dalam segala aspek di dunia, menyeru orang berbuat baik dan melarang berbuat mungkar merupakan jihad yang berlaku sepanjang zaman, untuk mencapai keridhaan Allah, untuk menyampaikan dakwah Islam, untuk memperkuat kedudukan Islam dan umat Islam di bumi dan menegakkan hukum Allah di dalamnya, dan sebagai ujian dari Allah untuk menguji kaum mukminin.

Hampir semua kelompok Islam radikal memiliki visi yang sama yaitu menampilkan Islam sebagai agama rahmat yang damai. Akan tetapi, ketika ada ideologi yang bertentangan dengan Islam, maka tidak ada rahmat dan damai, kecuali harus dilawan dengan jihad dan kekuatan. Sikap MMI sama dengan pemikiran partai Hizbut Tahrir dan Al-ikhwan Al-Muslimun yang keras terhadap ideologi yang bertentangan dengan Islam, walaupun MMI bersikap lebih lunak dan membaur.

Pandangan politik MMI, bila dilihat pada aspek ideologi, secara teoretis hampir sama dengan pemikiran ulama klasik abad pertengahan, seperti Al – Mawardi yang berujung pada sitem kekhalifaan, guna mendorong penerapan syariat Islam secara kaffah. Pandangan ini, secara halus, bertolak belakang dengan kelompok substansialis seperti partai-partai Islam dan ormasormas besar Islam di Indonesia yang tidak tertarik dengan

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>Lihat Abdul Muin Salim, *Fiqh Siyasah: Konsepsi Kekuasaan Politik Dalam Al-Qur'an* (Jakarta: Rajawali Pers, 1994) hal. 288-289

formalistik dan legalistik agama negara, tetapi menekankan pada substansi Islam dan tidak ingin mendirikan negara Islam. Meskipun tidak ada kaitan politik yang formal dan legal antara Islam dan negara, kelompok substansialis sepenuhnya percaya bahwa bentuk negara-bangsa Indonesia dewasa ini dengan pancasila sebagai dasar ideologinya cukup memadai untuk mengakomodasi penerapan ajaran-ajaran sesuai dengan politik Islam. Dengan kata lain, negara setidaknya secara teoretis memberi kesempatan dan peluang bagi penerapan idealisme sosial- politik Islam.

Pendekatan yang lunak dari MMI dapat dilihat dari caracara yang dilakukan, yaitu dengan membangun opini publik dan mempengaruhi masyarakat serta ormas-ormas Islam di Indonesia untuk mendukung penerapan syariat Islam di Indonesia secara bertahap.

### C. Jihad menurut Hizbut Tahrir Indonesia

Hizbut Tahrir bukan merupakan institusi keagamaan, tetapi lebih cenderung merupakan partai yang menjadikan Islam sebagai landasan ideologinya dan politik sebagai aktivitasnya. Tujuan Hizbut Tahrir adalah untuk mendirikan kembali khalifah Islamiyah yang pernah ada, untuk selanjutnya menerapkan hukum Islam di seluruh negara Islam sehingga mampu mengimbangi kedigdayaan negara-negara barat. Hizbut Tahrir menolak metode-metode kontemporer dalam mendirikan negara Islam seperti gradualisme, kudeta, fatalisme, dan individualisme. Menurut Hizbut Tahrir, negara Islam adalah satu, dimana hukum Islam di terapkan di seluruh bidang kehidupan, dan tidak ada kompromi dengan dengan bentuk pemerintahan selain khalifah. Artinya Saudi Arabia dan Iran, yang notabene keduaya adalah negara Islam, dianggap

tidak masuk dalam kriteria negara khilafah menurut Hizbut Tahrir <sup>176</sup>

Hizbut Tahrir menyatakan menolak kekerasan sebagai bentuk perjuangan politik, sehingga kebanyakan aktifitasnya dilakukan dengan damai. Secara teori, kelompok ini menolak terorisme, dengan alasan bahwa membunuh orang yang tidak berdosa adalah bertentangan dengan hukum Islam. Meskipun begitu, di balik retorika ini, terdapat literatur yang secara ideologi membenarkan dilakukannya kekerasan, dan juga partisipasi pengikutnya pada beberapa usaha penggulingan kekuasaan yang gagal di Timur Tengah. Akan tetapi terlepas dari tudingan beberapa negara, tidak ada bukti keterlibatan Hizbut Tahrir pada aktivitas terorisme.<sup>177</sup>

Artinya, hingga saat ini aktivitas Hizbut Tahrir khususnya di Indonesia lebih didominasi dengan kegiatan yang jauh dari nuansa kekerasan, yaitu propaganda, infiltasi dan demontrasi. Propaganda dilakukan melalui kajian-kajian, muktamar, selebaran, buletin, majalah, buku, situs web, akun di beberapa jejaring sosial dan media lainnya yang memungkinkan untuk

<sup>176</sup> International Criss Group., Radical Islam In Central Asia: Responding To Hizbut Tahrir, (ICG Asia Report Osh/Brussels: 2003), h. i. Arab Saudi dianggap tidak representatif sebagai negara Islam karena menerapkan hukum Islam secara parsial, sedangkan Iran dianggap menyalahi prinsip pengangkatan khalifah/ imamah dengan cara penunjukkan bukan pemilihan.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup>Penjelasan tentang tuduhan-tuduhan tindakan kekerasan yang dilakukan Hizbut Tahrir yang masih dipertanyakan kevalidannya lihat Ainur Rafiq al-Amin, *Membongkar proyek Khilafah ala Hizbut Tahrir Indonesia*. (Yogyakarta: LkiS, 2012), hal. 58-59

menyebarkan ide dan propaganda. Infiltasi dilakukan pada komunitas berbasis institusi seperti masjid dan sekolah, dan arena berbasis komunitas seperti komunitas takmir, dosen, mahasiswa, majelis taklim, posyandu, buruh, terakhir komunitas berbasis lembaga pemerintah. Aktivitas lainnya adalah demonstrasi yang materinya berkaitan dengan buruknya sistem pemerintahan demokrasi di berbagai bidang seperti ekonomi, pendidikan, hukum dan lainnya. Demonstrasi juga dilakukan dengan tujuan mewacanakan dan memperkenalkan konsep khilafah Islamiyah dan urgensi penegakan syariah Islam secara total.

Dari seluruh kegiatan dan aktifitas Hizbut Tahrir, baik yang benar-benar telah dilakukan maupun yang masih berada di atas kertas, baik yang benar-benar dilakukan oleh Hizbut Tahrir maupun yang berupa tuduhan, bagian mana yang dikategorikan jihad oleh Hizbut Tahrir? Atau pertanyaan lebih mendasar yaitu bagaimana Hizbut Tahrir memaknai jihad? Dan bagaimana pula HiZbut Tahrir mengaktualisasikannya? Pertanyaan-pertanyaan ini berusaha dijawab oleh peneliti dalam pembahasan di bab ini.

<sup>178</sup> Infiltrasi adalah istilah yang digunakan oleh Zulfadli dalam menggambarkan bagaimana organisasi ini menyebar di banyak komunitas dengan berbagai macam metode termasuk menyelenggarakan pendidikan. Fakta ini sekaligus membantah tuduhan dari beberapa kalangan bahwa anggota HT tidak boleh mendirikan institusi pendidikan. Penjelasan lebih mendalam dan detil lihat Zulfadli. "Infiltrasi Gerakan Hizbut Tahrir di Yogyakarta". (Tesis tidak di terbitkan, Program Pasca Sarjana UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2010), h. 88-120

## PUBLIKASI PEMAHAMAN JIHAD HIZBUT TAHRIR INDONESIA

Publikasi pemahaman Hizbut Tahrir Indonesia tentang jihad dan yang berkaitan dengannya diuraikan panjang lebar dan tersebar pada beberapa dokumen resmi yang mereka keluarkan di majalah al-Wa'ie dan Buletin al-Islam.

- Majalah al-Wa'ie.Judul Cover Dialog antar Agama. No. 05 tahun I, tanggal 1-31 Januari 2001.
- Persoalan-persoalan yang layak untuk dijadikan dasar untuk 1) menggalang persatuan umat adalah dengan menjelaskan berbagai kemaslahatan umat itu sendiri. Oleh karena itu, ada beberapa agenda yang mendesak untuk segera direalisasikan: (a) Menjelaskan ketundukan negara-negara Islam terhadap hegemoni bangsa-bangsa kafir, menjelaskan haramnua tunduk pada mereka, dan memilih hukum-hukum syariat sebagai solusinya; (b) Menggalang kemarahan dan kebencian kaum Muslim dalam upaya menetang Amerika; (c) Terus menerus melakukan konfrontasi terhadap ide-ide demokrasi dengan mengangggapnya sebagai ide Barat yang paling berbahaya; (d) Mempersempit ruang gerak perusahanperusahaan (korporasi) asing di negeri-negeri kaum Muslim; (e) Memaksa umat Islam untuk menanggalkan ikatan-ikatan nasionalisme, patriotisme, primordialisme, sektarianisme, dan regionalisme. Dan menempatkan kembali Islamiyah; (f) Menggalang opini umum ummat dengan syariat atas peristiwa yang terjadi di negara-negara Muslim seperti

- Palestina, Kosovo, Irak, Sudan, Aljazair, Afghanistan, Malaysia, Indonesia dan negeri Arab lainnya. 179
- 2) Aktivitas politik Islam yang benar adalah pemilahan antara ideologi Islam dengan ideologi-ideologi lain yang sesat. Dengan demikian, akan mampu membentuk kesadaran umum yang mampu mendorong dilakukannya kebaikan serta pencegahan dan pemusnahan ideologi-ideologi lain yang rusak serta segenap kemungkarannya dalam kehidupan saat ini dalam wadah negara Khilafah. Maka dari itu, "Kita semua harus melaksanakan dasar-dasar, pilar-pilar, dan semua hukum yang berkaitan dengan negara Khilafah.Tindakan mengekor kepada negara-negara kafir, dan menjadikannya sebagai panduan dalam politik seperti terlibat dalam propaganda-propaganda kebebasan, demokrasi, keadilan sosial, HAM, perjuangan buruh, hak-hak perempuan (gender), globalisasi, pluralisme, sekularisme, program penyebarluasan pelayanan sosial-maka seluruh aktivitas politik mereka itu adalah rusak dan harus dimusnahkan". 180
- 3) Resensi Buku Negara Islam. Buku yang dikarang oleh Syekh Taqiyuddin an Nabhani, pendiri Partai Politik Islam Hizbut Tahrir ini menjelaskan bahwa Daulah Islam bukanlah sebuah utopia. Inti dari negara Islam bukanlah untuk mendirikan banyak negara, tetapi membangun Daulah di seluruh dunia Islam. "Sistem Islam adalah Khilafah Islamiyah atau Daulah Islamiyah yang berwujud kekaisaran, yakni satu negara kesatuan yang menerapkan syariat Islam, dan sistem

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup>Majalah Al-Wa'i. No.05 Tahun 1, Kolom Fokus, Dialog Antar Agama, Hal 7-11, 1-31 Januari 2001.

<sup>180/</sup>bid. kolom Telaah Politik, hal 31-35

- keamanannya berada di tangan kaum Muslim—bukan sebagai boneka atau koloni negara-negara besar". Dalam buku ini, Taqiyuddin mampu meyakinkan wajibnya mendirikan Daulah Islamiyah. Oleh karena itu, negara Islam bukan sekedar romantisme historis.<sup>181</sup>
- b. Majalah al-Wa'ie. Judul Cover "Islam Moderat" vs "Islam Ekstrem". No. 07 tahun I, tanggal 1-31 Maret 2001.
- Tidak ada kepedihan yang menyayat hati kaum Muslim selain diruntuhkannya Khalifah Islam. Kehancuran Khilafah Islam menjadi "lokomotif" keruntuhan seluruh sendi kehidupan masyarakat Islam. Tidak ada seorang pemimpin pun yang mau menjaga pelaksanaan hukum Islam, dan tidak ada yang memiliki balatentara untuk membantu kaum Muslim yang tertindas. Runtuhnya Khilafah juga membawa tragedi dalam sejarah dunia Islam, seperti tegaknya negara Yahudi Israel di Palestina, dikuasainya Baitul Maqdis serta lahirnya pemimpin yang alergi terhadap ajaran Islam dan malah memilih menjadi pengkhidmat negara adidaya Amerika dan Eropa. 182
- 2) Kaum Muslim—yang kini tengah berjuang mengembalikan khilafah dan menjadi sasaran langsung dari langkah politik yang disebut "melawan terorisme"—berkewajiban untuk membentuk opini umum Dunia Islam dan dunia Internasional. Caranya adalah dengan membongkar hakikat apa yang dinamakan Undang-undang Terorisme dan hakikat politik Amerika yang digunakan untuk menciptakan

<sup>181</sup> Ibid, kolom Resensi Buku, hal 45-48

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover *"Islam Moderat" vs "Islam Ekstrem"*. No. 07 tahun I, tanggal 1-31 Maret 2001. Kolom Dari Redaksi. 77 Tahun Runtuhnya Khilafah Islamiyah. Hal 5-6.

- hegemoni dunia melalui undang-undang itu. "Kaum Muslim wajib membeberkan bahwa Amerika-lah sebenarnya yang berada di balik aksi-aksi terorisme yang banyak terjadi di dunia, meskipun tuduhannya dilemparkan kepada orang-orang Islam". <sup>183</sup>
- 3) Para ulama dan para penulis mengarang buku-buku dan memberikan berbagai ceramah yang intinya menyeru kaum Muslim agar menjauhi sikap ekstrem dan menyerukan sikap moderat. "Mereka menggambarkan berbagai gerakan Islam yang menutut kembalinya sistem Islam sebagai ekstremis dan teroris. Mereka yang berpikiran Islam moderat bertolak dari satu perspektif vang telah dirumuskan oleh Barat". Semua itu dimaksudkan untuk memberikan kepada deskripsi vang positif tentang Islam (tetapi dengan gambaran yang keliru), yakni bahwa Islam sesungguhnya sesuai dengan waktu dan realita. Lebih dari itu, mereka berpendapat tentang perlunya meninggalkan nash-nash svariat. Misalnva. mengeluarkan takwil bahwa seorang murtad tidak perlu dibunuh meskipun Rasulullah telah bersabda, "Siapa saja yang mengganti agamanya, bunuhlah (HR Bukhari dan Muslim), 184
- 4) Predikat Fundamentalisme yang diberikan Amerika dan Eropa kepada gerakan-gerakan Islam tidak lain adalah untuk memerangi kembalinya Islam dalam kehidupan. Ini memang masalah yang strategis dan sangat vital bagi Barat. Karena itu,

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> *Ibid*, Kolom Fokus, Terorisme: Stempel AS bagi Musuhmusuhnya. hal 7-9.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> *Ibid*, kolom Analisis, Islam "Moderat" vs Islam "Ekstreem"Oleh: Ahmad Mahmud hal. 10-17.

- "Mereka (Barat) sangat berambisi untuk mempertahankan Dunia Ketiga, khususnya dunia Islam. Tujuannya untuk menghalang-halangi kembalinya negara Khilafah yang akan melawan dan menghancurkan ketamakan mereka." <sup>185</sup>
- Istilah jalan tengah (sikap moderat) tidak pernah muncul di 5) tengah-tengah kaum Muslim, kecuali masa modern kini. Jalan tengah adalah istilah asing yang bersumber dari Barat dengan ideologi kapitalisme. Ideologi inilah yang membangun akidahnya di atas dasar jalan tengah: Jalan mengakui eksistensi agama untuk mengatur interaksi manusia dengan Tuhan, tetapi agama (Tuhan) tidak diberi hak untuk turut dalam kehidupan; pengaturan kehidupan sepenuhnya diserahkan kepada manusia. Alih-alih mengkritik serta membongkar kekeliruan atau kepalsuan ide jalan tengah, sebagian intelektual Muslim malah mengambilnya dan menverukan bahwa ide tersebut juga ada dalam Islam. Islam, menurut mereka, berdiri di atas prinsip jalan tengah. Bahkan. Islam itu terletak antara spiritualisme dan materialisme, di antara individualisme dan kolektivisme, di antara sikap "realistis" dan "idealis" serta di antara kemapanan dan perubahan. "Ide jalan tengah disusupkan ke dalam ajaran Islam oleh orang-orang Barat dan agendari kalangan agennya kaum Muslim Mereka keadilan dan toleransi. memasarkannya atas nama Tujuannya adalah untuk menyimpangkan kaum Muslim dari

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup>*Ibid*, kolom Kritik, Fundamentalisme: Ditujukan Bagi Siapa?hal. 18-21.

- berbagai ketentuan dan hukum Islam yang telah jelas batasbatasnya."<sup>186</sup>
- 6) Sejak Angkatan Darat AS menyembelih 300 orang Lakota pada 1890, AS telah melakukan operasi militernya lebih dari 100 kali (data ada pada jurnal). Hal ini menunjukkan ambisi AS untuk menguasai dunia dalam rangka menjaga eksistensinya dan kepentingan-kepentingannya, sekaligus menggambarkan imperialisme AS yang amat vulgar dengan mengatasnamakan perdamaian dan keamanan Internasional. Salah satu citra yang dihembuskan oleh AS untuk menjatuhkan musuh-musuhnya adalah cap teroris. Cap ini ditujukan bagi siapa saja yang menghalang-halangi strageinya yang amat jahat. "Sesungguhnya yang merupakan teroris adalah AS sendiri". 187
- 7) Dalam pandangan Syariat, pengaturan urusan rakyat, secara praktis dan langsung, merupakan kewenangan penguasa (Khalifah). Rakyat ataupun individu Muslim tidak boleh melaksanakan aktivitas penguasa, kecuali jika mendapat pelimpahan yang mendapatkan legitimasi Syariat. Jika seseorang yang bukan khalifah—atau orang yang bukan diangkat oleh khalifah—melakukan pengaturan urusan rakyat, maka "ia dipandang melakukan tindakan yang bertentangan dengan syariat. Tindakannya dipandang bathil dan haram. Sebab, hal ini adalah aktivitas penguasa

25.

<sup>186</sup> Ibid, kolom Soal Jawab, "Jalan Tengah" = Jalan Islam?hal. 22-

<sup>187</sup> Ibid, kolom Tarikh. AMERIKA: "Teroris Berwajah Manis". hal. 26-

- (Khalifah). Selain Khalifah, siapapun tidak boleh melakukan pengurusan rakyat. '188
- c. Majalah al-Wa'ie. Judul Cover *Indonesia diambang Kebangkrutan*. No. 10 tahun I, tanggal 1-30Juni 2001.
- Orang-orang yang tidak suka dan dengki terhadap Islam dan kaum Muslim selalu berusaha menampilkan potret Islam menurut bingkai yang mereka buat. Amerika Serikat, misalnya, selalu menampilkan citra Islam dan gerakannya dengan stereotip negatif. Cap fundamentalis, ekstremis, teroris, dan sejenisnya dilontarkan terhadap orang-orang yang memperjuangkan dinul Islam. Namun demikian, ambivalensi AS terlihat nyata ketika mereka membangun jaringan pusat studi Islam yang melahirkan intelektual Muslim "anak didikan orientalis". Mereka adalah pioner yang mengusung ide-ide dan slogan toleransi, dialog antaragama, pluralisme, sinkretisme, feminisme, dan pengebirian agama dalam peran politik. 189
- 2) Fikh al-Waqi' yang dimaksudkan adalah para muhamifun (orang-orang yang salah menginterpretasi). Mereka mempermainkan nash-nash syariat, melakukan interpretasi yang salah terhadapnya, dan merekonstruksi agar sesuai dengan pemikiran dan selera Barat yang merajalela di dunia saat ini. Mereka yang berpikiran seperti ini, secara politik sangat bergantung pada Barat. "Secara pemikiran, mereka

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> *Ibid*, kolom Telaah Politik. Politik: Kembali ke Akar Islam. hal, 31-34.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover *Indonesia diambang Kebangkrutan*. No. 10 tahun I, tanggal 1-31 Juni 2001. Kolom Dari Redaksi. Potret Buram Wajah Kaum Muslim. Hal 5-6.

- bergantung pada akidah sekularisme serta berbagai pemikiran kufur seperti: demokrasi, kebebasan, HAM, dll. 1890
- 3) Sumber-sumber pemasukan Daulah Islamiyah yang dikumpulkan dalam sebuah institusi yang disebut baitul Mal yang terdiri dari: (1) Sumber-sumber pemasukan tetap seperti, harta fai, jizyah, kharaj, seperlima harta rikaz, dan zakat. (2) Jenis harta yang dapat dimasukkan ke Baitul Mal seperti: cukai di pos-pos perbatasan Daulah Islamiyah; harta yang sesungguhnya milik masyarakat tetapi pengelolaannya diserahkan kepada Daulah Islamiyah seperti: hutan, gunung, sungai, laut, danau, pantai, hingga barang-barang mineral dan pertambangan, dan harta waris yang tidak memiliki ahli waris 191
- 4) Dalam negara Khilafah, pemenuhan kebutuhan keamanan, pendidikan, dan kesehatan dipenuhi oleh negara secara langsung pada setiap individu. negaralah yang bertanggungjawab atas ketiganya agar dinikmati oleh seluruh rakyat, baik Muslim maupun non Muslm. "Seluruh biaya yang diperlukan untuk memenuhi kebutuhan tersebut ditanggung oleh Baitul Mal". 192
- d. Majalah al-Wa'ie, Judul Cover Penerapan Syariat Islam di negara Sekular: Absah atau Bermasalah?. No. 11 tahun I, tanggal 1-30 Juli 2001.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Ibid, kolom Kritik. Fikh al-Waqi' dan Fiqh al-Muwazanat:. hal. 20-25.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> *Ibid*, kolom Soal Jawab. Bagaimana Daulah Islamiyah Menyusun Anggaran Keuangan?hal, 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> *Ibid*, Kolom Telaah Ekonomi. Kehidupan Ekonomi dalam Daulah Khilafah. Hal 38-42.

- Menerapkan Syariat Islam sebagai sebuah sistem hukum, sistem ekonomi, sistem politik, dan sistem pemerintahan, dianggap sebuah mimpi, berkhayal, bahkan utopia. Orangorang yang memperjuangkannya dianggap sebagai orang yang tidak waras, alias gila, aneh bahkan sebagiannya dicap ekstrem. "Hal semacam ini serupa dengan keadaan Rasulullah saw. saat pertama kali menjalankan dakwahnya di tengah-tengah masyarakat jahiliah saat itu". 193
- 2) Keberadaan IMF di negeri kita selama puluhan tahun hanya mengakibatkan kesengsaraan dan kemiskinan. Umat harus menyadari bahwa kesengsaraan dan kezaliman yang dialami saat ini adalah akibat dari tidak diterapkannya hukum Islam. Dengan demikian, satu-satunya langkah yang benar adalah berjuang untuk mengembalikan penerapan sistem hukum Islam secara total di bawah negara Khilafah Islamiyah. Hanya Daulah Islamiyah yang mampu mengatur dan memelihara urusan kaum Muslim. Daulah Islamiyah pula yang mampu melepaskan diri dari cengkraman negara-negara kufur, menjungkirbalikkan kesombongan dan kesewenangwenangan mereka atas negeri Muslim, dan menerapkan kembali sistem hukum Islam secara total. 194
- Penerapan hukum Islam di negara sekular sesungguhnya hanya akan menjadi preseden buruk dan dapat berakibat fatal bagi eksistensi Islam dan kaum Muslim sendiri. Di antara

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Penerapan Syariat Islam di negara Sekular: Absah atau Bermasalah?. No. 11 tahun 1, tanggal 1-30 Juli 2001. Kolom Pengantar. Hal 3.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> *Ibid*, kolom Dari redaksi. Berkhidmat kepada IMF, Berkhidmat kepada Rakyat. Hal 4-5

bahaya tersebut adalah: (a) Praktik penerapan hukum Islam semacam ini hanya bakal menjadi sebuah amal yang tidak mendapatkan keridhaan Allah, sia-sia, dan bahkan mengandung dosa; (b) Dapat mengabaikan tujuan mulia dari penerapan syariat Islam, yaitu untuk menjaga masyarakat. (c) Dalam kondisi tertentu, jika sudah berhasil, penerapan sebagian hukum Islam dapat meredam keinginan masyarakat untuk menerapkan Islam secara kaffah sesuai dengan aturan Allah dan Rasul-Nva. 195

- 4) Klaim sepihak dari para penguasa Islam—semacam Arab Saudi, Pakistan, Iran, Sudan, dan lain-lain—tentang kebasahan pemberlakuan hukum-hukum pidana Islam di negeri-negeri mereka adalah tidak sah dengan beberapa alasan: (a) Penguasa di negeri-negeri tersebut tidak bisa dianggap sebagai imam atau khalifah. Mereka tidak lebih hanya merupakan para penguasa yang berjalan di dalam koridor sistem pemerintah kufur, semisal sistem pemerintahan republik dan kerajaan; (b) Para penguasa di negeri-negeri Islam tidak diangkat dengan akad baiat syar'iyyah dari seluruh kaum Muslimin. Mereka diangkat dengan cara-cara yang tunduk pada sistem demokrasi yang kufur atau yang sangat jauh dari prosesi baiat syar'iyyah.<sup>196</sup>
- 5) Akal para pengelola kekhalifahan (khalifah dan para pembantunya) jauh lebih tinggi ketimbang akal orang yang mengatakan bahwa khalifah tidak sanggup menghadapi

 $<sup>^{195}\</sup>mathit{Ibid}$ , kolom Fokus. Dilema Penerapan Syariat Islam di negara Sekular. Hal 6-13

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup>*Ibid*, kolom Analisis. Penegakan Syariat Islam di negara Sekular: Absah atau Bermasalah? Hal 14-19.

lawan-lawannya. Garis-garis besar yang harus dilakukan Khalifah sebagai berikut: (a) Membangkitkan dan membakar semangat serta menciptakan keteguhan yang tinggi dan tekad vang kuat di dalam dada umat dalam melawan orang-orang kafir vang berencana melakukan agresi militer; (b) Ketika kelak Amerika dan para sekutu dan antek-anteknya sudah masuk untuk menghancurkan khilafah, maka upaya untuk mempertahankan eksistensi khilafah tidak hanya dengan mengerahkan pasukan militer daulah Khilafah, akan tetapi umat bersama-sama militer harus bahu membahu melawan musuh Islam: (c) Mata dunia Islam akan tertuju pada daulah Khilafah, Maka Khalifah harus jeli memanfaatkan aspek emosional Islam di kalangan kaum Muslimin Internasional vang menggelora itu: (d) Harus waspada terhadap individu, ulama atau kelompok umat Islam yang bersikap netral atau yang secara terang-terangan mendukung Amerika atau para anteknya dan Barat pada umumnya; (e) "Manakala Amerika dan para sekutunya telah melihat bagaimana umat Islam seluruhnya berdiri di belakang seorang laki-laki, yakni khalifah, dan siap mati untuk membela agama dan daulah mereka, maka Amerika pasti akan mundur secara militer dan memilih jalur ekonomi atau semacamnya". 197

- e. Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Kemerdekaan Nasional: Awal Imperialisme Baru. No. 12 tahun I, tanggal 1-30 Agustus 2001.
- "Ideologi sosialisme/komunisme maupun kapitalisme, semuanya adalah ideologi kufur; ideologi yang bathil.

 $<sup>^{197}\</sup>emph{Ibid}$ , kolom Soal Jawab. Tantangan negara Khilafah di Masa depan. Hal 24-27

menyesatkan, dan jelas-jelas munkar." Yang dibutuhkan umat saat ini adalah perubahan mendasar, dari ideologi kufur menjadi Islam, dari perasaan-perasaan yang kufur menjadi berperasaan Islami. Menyadarkan mereka tentang bahaya ideologi kufur dan negara-negara kufur yang menghendaki lenyapnya Dinul Islam dan kaum Muslim, serta memimpin umat menuju kebangkitannya yang sahih. Semua ditujukan dalam rangka mewujudkan (kembali) masyarakat Islam di bawah naungan negara Khilafah Islamiyah, yang menepati manhaj Nabi saw. 198

2) Kemerdekaan Nasional: Tipudava Kafir Imperialis. Munculnya negara-negara baru pada abad XX tidak lepas dari gengggaman negara adidaya Amerika. Apalagi setelah runtuhnya Uni Soviet, negara-negara Islam dikuasai oleh negara-negara Barat pimpinan Amerika. Barat memang tidak menjajah lagi secara fisik tetapi melalui jalur lunak (neo imperialisme). Tangan-tangan mereka mencengkeram negara-negara Muslim. "Merujuk pada strategi yang dicanangkan oleh AS, tampak jelas bahwa bentuk neoimperialisme ini ada 2 macam, yaitu: (1) Penjajahan pemikiran, yang sekaligus slogan, seperti demokrasi, pluralisme, HAM, dan politik pasar bebas; (2) Penjajahan secara praktis yakni: (a) bidang ekonomi (Penanaman Modal Asing / PMA, utang luar negeri, menjadikan dolar sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover **Kemerdekaan Nasional: Awal Imperialisme Baru**. No. 12 tahun 1, tanggal 1-30 Agustus 2001.Dari redaksi. Menuju Perubahan Hakiki. Hal 6.

- standar mata uang, dan WTO), (b) bidang politik, (c) bidang militer, dan (d) budaya. 1899
- 3) Meskipun saat ini kaum imperialis—yang dipimpin oleh AS memodifikasi imperialisme dengan berbagai bentuknya yang baru, namun secara subtantif tetap saja mencerminkan slogan glory, gold, and gospel. Keinginan AS dan sekutunya adalah tampil sebagai negara adidaya, globo-co, pemimpin negaranegara maju, paling canggih dalam kemajuan sains dan teknologi. "Akan tetapi pada faktanya, AS dan sekutunya juga merupakan para provokator yang turut mendorong banyak krisis politik, ekonomi, perdagangan, dan militer." Ini merupakan realitas yang tidak terbantahkan dari slogan tersebut. Propaganda AS tentang kapitalisme, globalisasi. demokrasi, emansipasi, HAM, dan sejenisnya ke seluruh penjuru dunia juga merupakan metamorfosis dari slogan gospel. Begitu juga cengkeraman AS dan sekutunya dalam aspek perdagangan, keuangan, dan moneter melalui lembaga-lembaga keuangan dan ekonomi internasional seperti—IMF, Bank Dunia, WTO, dan sejenisnya merupakan strategi AS untuk menjaga eksistensi serta berbagai kepentingan ekonomi dan politiknya di seluruh dunia.200
- 4) Separatisme adalah bagian yang tak terpisahkan dari ide globalisasi ekonomi. Bahkan separatisme yang terjadi di berbagai belahan dunia dimaksudkan sebagai upaya untuk membuat kekacauan nasional, pertentangan antarsuku, dan

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> *Ibid*, kolom Fokus. Kemerdekaan Nasional: Awal Imperialisme BaruOleh: MR Kurnia. Hal 7-13

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Ibid, kolom Analisis. Revitalisasi Ideologi Islam. Hal 14-17.

kelumpuhan kawasan, yang semuanya bisa dijadikan alasan kuat untuk menerima globalisasi Amerika sebagai sebuah kekuatan yang dapat ditolak lagi. "Hal ini tampak jelas ketika Amerika berupaya menyelesaikan masalah-masalah separatisme dan melakukan campur tangan untuk bisa memecah belah sebuah negara."<sup>201</sup>

- f. Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Menggagas Negara Baru.
   No. 13 tahun II, tanggal 1-30 September 2001.
- 1) "Musuh utama kaum Muslim saat ini adalah negara-negara kafir imperialis seperti AS, Inggris, Perancis, Rusia, Cina, dan sekutu-sekutu mereka." Kaum Muslim harus menjadikan mereka musuh, bukan sahabat apalagi tempat untuk meminta pertolongan dan bantuan dalam upaya memecahkan berbagai krisis yang melanda negeri-negeri Islam. Kaum Muslim juga harus mewaspadai tawaran-tawaran dan mulut manis mereka. Pasalnya, sejarah dan kenyataan saat ini membuktikan, bahwa merekalah hakikatnya yang berada di balik seluruh krisis yang sengaja diciptakan di negeri-negeri Islam.<sup>202</sup>
- 2) "Untuk merefleksikan kasus Indonesia, dengan mengideologiskan landasan bernegara, tentu dengan ideologi Islam (yang harus dipahami secara utuh oleh komponen publik)." Insya Allah ancaman disintegrasi serta berbagai masalah multidimensional yang sudah menjadi persoalan yang sangat krusial akan mampu untuk direduksi dengan

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Ibid, kolom Kritik, Menyoal Separatisme. Hal 18-20.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Menggagas Negara Baru. No. 13 tahun II, tanggal 1-30 September 2001.Kolom Dari Redaksi. AS: Musuh Utama Kaum Muslim. Hal 3-4

- berdirinya semacam model negara baru, yakni negara yang berbasiskan ideologi Islam. Masalahnya, tinggal bagaimana umat sendiri berupaya melakukan perubahan secara total untuk mewujudkan negara baru tersebut.<sup>203</sup>
- 3) Aktivitas perubahan terhadap negara—mengubah sistem kufur menjadi sistem Islam—merupakan aktivitas yang bersifat kolektif ('amal al jama'i), bukan aktivitas individu ('amal al-fardhi), karena aktivitas tersebut memang berada di atas kemampuan individu. Tanpa adanya jamaah semacam ini kewajiban tersebut memang tidak akan terlaksana.<sup>204</sup>
- 4) Meletakkan Islam dengan Liberalisme jelas sama sekali tidak menjunjung Islam, malah sebaliknya. Islam sama sekali bukan pengekor, sebab ia berasal dari Allah, Sang pencipta langit dan bumi. Islam seharusnya hanya tercermin melalui Allah dan Rasul Muhammad saw. saja, "bukan melalui pemikiran liberal Fatima Mernisi, Arkoun, Charles Kurzman, Abdurrahman Wahid, atau Nurcholis Madjid. Hendaknya setiap Muslim berhati-hati terhadap gagasan Islam Liberal serta praktik-praktik interpretasi dan permainan terminologi". Hal ini merupakan cara yang paling buruk, berbahaya, dan bisa menggelincirkan seorang Muslim dari agamanya, tanpa sadar atau di luar keinginannya. Alih-alih memajukan umat, justru hal ini akan mengokohkan dan mempertahankan

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> *Ibid*, kolom Fokus. Menggagas negara Baru. Oleh: Denny Kodrat. Hal 7-12

 $<sup>^{204}\</sup>textit{Ibid},$  kolom Analisis. Paradigma Baru Reformasi: Dari Islah ke Tagyir, Hal 13-19.

- imperialisme Barat atas umat, baik secara pemikiran, ideologi, politik, maupun ekonomi.<sup>205</sup>
- g. Majalah al-Wa'ie. Judul Cover **Menyambut Benturan Peradaban**. No. 15 tahun II, tanggal 1-30 Nopember 2001.
- 1) Sambutlah wahai kaum Muslim, seruan dan ajakan Allah Swt. yang akan menghidupkan dan membangkitkan kembali kaum Muslim. Kita tidak memiliki pilihan lain saat ini selain kembali kepada sistem dan konsepsi Islam. Kita tidak mengandalkan para cendekiawan yang diasuh oleh peradaban Barat. Kita pun tidak dapat bersandar pada para penguasa Muslim yang telah menghamba kepada AS dan peradaban kapitalis. Lebih dari itu, "kita tidak mungkin bangkit melawan berbagai kesewenang-wenangan yang dibuat oleh AS sekaligus membebaskan seluruh umat manusia dari cengkeraman ideologi kapitalis yang menjijikkan, selain dengan membangun kembali negara Khilafah Islamiyah.<sup>206</sup>
- 2) "Umat Islam harus mengerahkan seluruh kekuatannya untuk menenggelamkan peradaban Barat yang bercokol di negerinegeri Islam, yang sudah menjajah sejak lama serta menjerumuskan kaum Muslim ke dalam kehinaan, penderitaan, dan rasa malu berkepanjangan." Konflik adalah konsekuensi logis yang harus terjadi. Akan tetapi, apakah ada satu peradaban besar di dunia ini yang pemah lahir tanpa melalui konflik. Benturan peradaban Islam-Barat adalah suatu kepastian. Oleh karena itu, perlawanan ideologis adalah

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> *Ibid*, kolom Wacana. "Islam Liberal" Memasung Islam. Hal 37-40.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Menyambut Benturan Peradaban. No. 15 tahun II, tanggal 1-30 Nopember 2001. Kolom Dari Redaksi. Memutuskan Ketergantungan, Membangun Kemandirian. Hal 3-4

satu-satunya jalan. Apakah Anda masih mempunyai waktu untuk berdialog dengan perampok yang tengah mengayunkan goloknya ke arah leher anda? Ataukah Anda berpikir baru melawan ketika golok itu sudah betul-betul menggorok leher Anda? Terlambat!<sup>207</sup>

- Yang kita butuhkan sekarang ini adalah negara Khilafah yang 3) dicirikan oleh 3 (tiga) kekuatan utama, vaitu: kekuatan ideologi, kekuatan militer, dan kekuatan ekonomi. Ketiga kekuatan ini terjalin berkelindan dan tak bisa dipisahkan. Meski demikian, basis yang paling utama dari tiga kekuatan itu adalah kekuatan ideologi, yang bertumpu pada 2 (dua) unsur kunci, yaitu: (1) pemahaman yang sahih terhadap Islam; (2) penerapan Islam yang baik, baik untuk urusan dalam negeri maupun luar negeri. "Jika negara Khilafah seperti itu telah terwujud di muka bumi, benturan peradaban Islam melawan Barat tidak hanya akan berjalan seimbang, tetapi juga, insya Allah, akan mampu menghancurkan peradaban Barat; sebuah peradaban yang gagal, yang telah menveret umat manusia di seluruh dunia terperosok ke dalam jurang penderitaan dan kesengsaraan yang sangat dalam. 2008
- 4) Kaum Muslim sudah seharusnya tidak terkecoh oleh rekayasa dan intrik AS, termasuk dalam masalah Afghanistan. Solidaritas Muslim yang terbangun sudah seharusnya bersifat ideologis, yakni berlandaskan fikrah dan thariqah, bukan solidaritas senasibyang bersifat temporal. Oleh karena itu,

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Ibid, kolom Fokus. Benturan Peradaban: Keniscayaan SejarahOleh: Ahmad Sadjid. Hal 7-12

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> *Ibid*, kolom Analisis. Benturan Peradaban dan Revitalisasi negara Islam. Oleh: Muhammad Shiddiq Al Jawi. Hal 13-19.

- "hanya dengan membangun masyarakat Islam dan negara Islam yang berlandaskan ideologi Islamlah, kaum Muslim akan mampu membendung segala macam gempuran, serangan, dan operasi militer AS, termasuk operasi militer pengabdian Barat tanpa batas demi kapitalisme."
- 5) Adakah saat ini yang mampu menolong dan melindungi negeri-negeri Islam dan kaum Muslim dari arogansi dan agresi Amerika Serikat dan sekutunya? Umat memerlukan seorang Khalifah yang akan menyatukan seluruh negeri-negeri Islam di bawah naungan Khilafah Islamiyah yang akan melawan, mengusir, dan menaklukkan negara-negara imperialis kafir seperti Amerika Serikat, Inggris, Australia, Perancis, Kanada, Jerman, dan sekutunya.<sup>210</sup>
- Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Mengakhiri Hukum Positif.
   No. 16 tahun II, tanggal 1-30 Desember 2001.
- 1) Berbagai kerusakan sosial budaya Amerika menunjukkan bahwa hukum positif Barat tidak berhasil mewujudkan ketenangan, ketertiban, dan keteraturan. Tingginya angka kriminalitas di AS semakin membuktikan kegagalan hukum positif Barat. Pada tahun 1991, hampir 30 persen warga Amerika Serikat mengatakan bahwa mereka pernah menjadi korban dalam kurun waktu satu tahun, dan lebih dari separuh penduduk AS mengaku bahwa mereka adalah korban kejahatan dalam kurun waktu lima tahun sampai tahun 1991. Ini disebabkan karena Kristen dan sekularisasi memang telah

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>*lbid*, kolom Wacana. Motiv lain di Balik Agresi AS. Oleh: Ahmed Shaheed dan Farhan Muhammad. Hal 28-31.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>*lbid*, kolom Teladan. Menyambut Seruan Jihad Khalifah Abu Bakar r.a. hal 48.

- gagal memanusiakan manusia. Sebaliknya, Islam telah teruji secara historis sebagai sebuah sistem yang mampu memelihara ketertiban, kesejahteraan, dan kemuliaan manusia. Oleh karena itu, Islam perlu diwujudkan kembali dalam realitas kehidupan.<sup>211</sup>
- Wahai kaum Muslim, "alasan apa lagi yang hendak kita lontarkan untuk menghalang-halangi jihad fi sabilillah, sementara pada saat yang sama, musuh-musuh Islam dari bangsa-bangsa kafir imperialis tengah mencekik leher kaum Muslim, kaki-kaki mereka telah menginjak-injak tanah suci kaum Muslim, dan keserakahan mereka telah menguras harta kekayaan negeri-negeri Islam tanpa tersisa."
- Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Meng-"Afghanistan"-kan Negeri-negeri Islam (Ambisi AS Berikutnya). No. 18 tahun II, tanggal 1-28 Februari 2002.
- 1) Dengan kehancuran gedung WTC, pada 11 September 2001, AS menjadikannya sebagai dalih untuk melakukan agresi militer ke seluruh pelosok dunia, khususnya negara-negara Muslim. Dalih memerangi terorisme, yang dipropagandakan AS, merupakan manufer politik yang sangat licik, yang diarahkan terhadap Islam dan kaum Muslim yang berkeinginan untuk mendirikan sistem hukum Islam di muka bumi. Untuk itu, sudah sepatutnya pembela Khilafah Islamiyah mengajak "seluruh kaum Muslim untuk

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Mengakhiri Hukum Positif. No. 16 tahun II, tanggal 1-30 Desember 2001. Kolom Fokus. Mengakhiri Hukum Positif. Hal 7-12

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Ibid, kolom Teladan. Jihad fi Sabilillah. Hal 48.

- menghancurkan dominasi negara-negara kafir atas negerinegeri kaum Muslim <sup>1813</sup>
- 2) Pembantu rektor III UNPI Cianiur menyatakan bahwa istilah merupakan bagian propaganda AS terorisme menyerang siapa saja yang menghalangi kepentingan AS, terutama dari kalangan kaum Muslim. Danial berpendapat bahwa sesungguhnya otak di balik pengeboman WTC adalah konspirasi Yahudi dan gerakan perlawanan rakyat Amerika yang tidak puas dengan kebijakan pemerintahan AS, yang kemudian peristiwa ini dijadikan dalih untuk menggolkan UU Antiterorisme Internasional, Menurut penulis, "tindakan yang harus dilakukan adalah membongkar UU Antiterorisme tersebut dan membeberkan bahwa AS-lah yang yang patut dicurigai sebagai dalang di balik aksi-aksi terorisme di berbagai belahan dunia. Satu hal yang wajib diperjuangkan oleh kaum Muslim adalah Daulah khilafah Islamiyah dan sekaligus menghancurkan hegemoni kekuatan AS dan sekutunya melalui dakwah dan jihad".214
- j. Majalah al-Wa'ie. Judul Cover **Kapitalisme Global Ambruk!** No. 25 tahun III, tanggal 1-30September 2002.
- Setelah runtuhnya WTC, AS sangat diuntungkan serta memperoleh dukungan politik dunia internasional untuk melakukan intervensi ke negara-negara Muslim dengan dalih memerangi terorisme. Oleh karena itu, "sebagai umat Islam

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Meng-"Afghanistan"-kan Negerinegeri Islam (Ambisi AS Berikutnya). No. 18 tahun II, tanggal 1-28 Februari 2002. Kolom Pengantar. Hal 2.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> *Ibid*, kolom Opini Pembaca. UU-Anti Terorisme: Senjata Pamungkas AS, Oleh: R.D. Muhammad Danial, S. Sos. Hal 6.

- kita harus selalu waspada terhadap keculasan langkahlangkah AS, menjauhkan diri dari mereka, memutuskan hubungan dengan mereka (AS) di segala bidang, dan memperlakukan mereka sebagai negara muharribun (negara yang saat ini sedang memerangi kaum Muslim)".<sup>215</sup>
- Alasan Amerika melakukan intervensi militer atas negaranegara Muslim adalah hasrat untuk menguasai kekayaan dunia dan ketakutan akan kebangkitan Islam. Melihat sikap permusuhan Amerika yang demikian nyata terhadap kaum Muslim, dengan menempatkan berbagai pangkalan militer di negara-negara Muslim, maka "mereka (kaum Muslim) wajib berperang di jalan Allah untuk melawan negara-negara Barat kufur yang nyata-nyata memerangi negara-negara Muslim".
- Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Membangun Adidaya Baru.No. 27 tahun III, tanggal 1-30November 2002.
- AS merupakan satu-satunya negara adikuasa yang memiliki peran politik dan militer paling besar di dunia. Buktinya, AS sangat berperan dalam menentukan pemerintahan di suatu negara di dunia. AS menentukan juga mana kegiatan yang tergolong pelanggaran HAM dan mana yang bukan. AS menentukan juga kapan PBB berguna, kapan tidak. AS menentukan persenjataan yang boleh atau yang tidak boleh dimiliki oleh suatu negara. Setiap ada krisis, baik itu krisis

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover **Kapitalisme Global Ambruk!**. No. 25 tahun III, tanggal 1-30 September 2002. Dari Redaksi. Mewaspadai Keculasan AS. Hal 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> *Ibid*, kolom Siyasah dan Dakwah. Amerika dan Penjajahan Militer Baru. Hal 41-46.

- ekonomi, militer, pemerintah maupun sosial, di sebuah negara di dunia, hampir dapat dipastikan di sana ada peran AS. Maka dari itu, pelabelan *Trouble Maker* untuk AS merupakan suatu yang benar adanya. Karena itu, satusatunya solusi untuk melawan *Trouble Maker* AS adalah, "memusnahkannya hingga ke akar-akarnya".<sup>217</sup>
- 2) Artikel ini menjelaskan tentang pentingnya membangun negara Khalifah. Menurut penulis "ketiadaan Daulah Khilafah Islamiyah yang berdasarkan ideologi Islam membuat kaum Muslim mundur dalam peran internasional, bahkan tidak mampu untuk melawan Barat". Maka dari itu, tujuan mendirikan Khilafah Islamiyah adalah untuk menghimpun potensi kaum Muslim dan menyatukan kaum Muslim untuk melawan penindasan negara-negara kapitalis. Menurut penulis artikel ini, jihad melawan negara-negara Barat kapitalis akan dapat dilakukan jika "kaum Muslim bersatu di bawah naungan Daulah Khilafah Islamiyah".<sup>218</sup>
- Majalah al-Wa'ie. Judul Cover "Mengintip" Dunia Intelejen. No. 28 tahun III, tanggal 1-30 Desember 2002. Jihad adalah "memerangi orang-orang kafir dalam rangka meninggikan kalimat Allah". Jihad terbagi dua, jihad fardi (individual) dan jihad jama'i (kolektif). Jihad fardi dapat dilakukan jika kaum Muslim diserang dalam rangka untuk mempertahankan diri. Sementara itu jihad jam'i adalah jihad

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover Membangun Adidaya Baru. No. 27 tahun III, tanggal 1-30 November 2002. Kolom Dari Redaksi. AS: Sang "Trouble Maker"!. Hal 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup>/bid, kolom Fokus. Membangun Adidaya Baru (Menyatukan Kekuatan Dunia Islam). Oleh: Farid Wadjdi, S. IP. Hal 7-12.

- yang dilakukan dengan terlebih dahulu ada perintah dari pemimpin kaum Muslim. Jihad adalah jalan kemuliaan. Karena itu, "seruan jihad harus terus dikumandangkan walaupun orang-orang kafir dan orang-orang munafik membencinya".<sup>219</sup>
- m. Majalah al-Wa'ie. No. 33 tahun III, tanggal 1-28Februari 2003. Yang dimaksudkan jihad oleh Redaksi Al-Wa'ie adalah perang untuk maksud-maksud defensif (difa'i) dalam rangka mempertahankan eksistensi, kehormatan, darah, harta benda, dan negeri-negeri Islam dari serangan orang-orang kafir. Redaksi menyatakan bahwa "Upaya kaum Muslim untuk mempertahankan harta benda, kehormatan, dari serbuan tentara AS ke wilayah Irak adalah termasuk jihad fi sabilillah". Maka dari itu, dalam pandangan redaksi Al-Wa'ie "kaum Muslim wajib memperlakukan AS beserta sekutunya seperti Inggris, Australia, Perancis, dan lain-lain sebagai musuh (kafir harbi fi'lan), yaitu kaum kafir yang secara de facto—harusdiperangi".220
- Majalah al-Wa'ie. Menghancurkan Penjajahan AS. No. 33 tahun II, tanggal 1-31Mei 2003.
- Ada dua motif utama yang dilancarkan AS dan sekutunya ke lrak: pertama, motif politik, yakni klaim ingin menyelamatkan dunia dari senjata pemusnah massal yang dimiliki oleh

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover "Mengintip" Dunia Intelejen. No. 28 tahun III, tanggal 1-30 Desemeber 2002. Kolom Wacana. Jihad bukan Kejahatan. Oleh: Sigit Purnawan Jati. Hal 34-36

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup>Majalah al-Wa'ie. Judul Cover "Mengintip" Dunia Intelejen. No. 28 tahun III, tanggal 1-30 Desemeber 2002. Kolom Dari Redaksi, Jihad Adalah Hukum Syariat. Hal 3.

Sadam Husein. Padahal sesungguhnya Amerika juga mengembangkan senjata pemusnah massal. Kedua, motif ekonomi, karena Amerika sangat bergantung pada minyak, minyak maka negara-negara kava meniadi target imperialisme baru bagi Amerika. Upaya yang hendaknya dilakukan oleh kaum Muslim adalah melakukan jihad di jalan Allah. "Sesungguhnya ideologi iihadlah yang bisa mengalahkan Amerika dan sekutunya.Sebab, iihad tidak mengenal wilayah teritorial, nasionalisme, maupun sekat negara"221

- 2) Dengan terjadinya agresi AS dan sekutunya ke Irak telah banyak korban berjatuhan di pihak kaum Muslim. Salah satu upaya untuk mengusir negara-negara adidaya tersebut dari wilayah Muslim ialah dengan Jihad. Islam telah menetapkan Jihad sebagai satu-satunya metode untuk mengusir invasi tersebut. "Karena serangan Amerika, Inggris, dan sekutunya itu merupakan bentuk penyerangan fisik, maka serangan itu harus dilawan dengan kekuatan fisik".<sup>222</sup>
- 3) Banyak negara-negara Muslim melakukan persekongkolan dengan negara-negara Muslim untuk menghancurkan sesama kaum Muslim. Salah satu bentuk persekongkolan penguasa kaum Muslim dengan penguasa kafir adalah upaya-upaya untuk meredam dan mengalihkan solusi jihad ke arah solusi lain yang bersifat himbauan, seruan, hujatan, dan retorika

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>Majalah al-Wa'ie. Menghancurkan Penjajahan AS. No. 33 tahun II, tanggal 1-31 Mei 2003. Kolom Fokus. Agresi Amerika dan Nasib Umat Islam, Oleh: Muhammad Maghfur Wachid. Hal 7-12

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> *Ibid*, Kolom Analisis. Menimbang Sikap Umat atas Agresi Amerika di Irak. Oleh: A. Fakri. Hal 13-18

- yang menjauhi makna jihad. Kaum Muslim harus mengambil sikap terhadap mereka yang bekerjasama dengan musuh-musuh Islam. "Saat ini merupakan saat yang tepat menggerakkan kaum Muslim untuk melengserkan seluruh penguasa yang 'mengabdikan dirinya' pada AS dan negaranegara kafir lainnya."<sup>223</sup>
- 4) Dalam Islam ada beberapa dasar hukum agar umat Muslim melakukan Jihad terhadap mereka yang mengancam keberadaan umat Muslim. Diantaranya surat al-Baqarah: 190-191; surat al-Hajj: 39; at-Taubah:5 dan masih banyak ayat dan hadis yang menganjurkannya. Atas penyengsaraan negara Muslim oleh AS dan sekutu-sekutunya, yakni Irak, yang merupakan ibukota Khilafah Islamiyah selama berabadabad harus disikapi sama, yakni jihad fi sabilillah. "Siapa saja yang menyerang kaum Muslim wajib dilawan dengan jihad." 1924
- o. Majalah al-Wa'ie. AS Membidik Islam! Di Balik Jargon Demokratisasi dan Perang Melawan Terorisme. No. 53 tahun V, tanggal 1-31 Januari 2007. Menurut Wadjdi, dalam rangka menghadapi negara Barat dengan kekuatan negaranya yang dibangun atas dasar ideologi Kapitalisme yang mengglobal, harus dilawan dengan kekuatan negara yang dibangun atas ideologi yang mengglobal pula. Negara tersebut Daulah Khilafah Islam. "Daulah Khilafah Islam akan menghimpun potensi kaum Muslim dan menyatukan Dunia

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Ibid, Kolom Siyasah Dakwah. Persekongkolan Para Penguasa Muslim. Oleh: A. Humam Abdurrahman. Hal 32-35

 $<sup>^{224} \</sup>emph{Ibid}$ , Kolom Tafsir. Jihad Adalah Perang, Oleh: Muhammad Al-Khaththath. Hal42-47

- Islam untuk kemudian berjihad melawan penindasan negaranegara Barat Kapitalis".<sup>225</sup>
- p. Majalah al-Wa'ie. Saatnya Khilafah Memimpin Dunia. No. 67 tahun VI, Edisi Khusus Maret 2006. Pada artikel ini penulis menekankan tentang pentingnya jihad dalam kehidupan masyarakat Muslim. Jihad hukumnya wajib bagi kaum Muslim. "Jika umat Islam ingin membebaskan diri dari kungkungan kaum kapitalis Barat yang imperialis, maka mereka harus kembali pada agama Islam secara kaffah dengan mendirikan Khilafah Islamiyah. Khilafah Islamiyah inilah yang akan menegakkan seluruh hukum syariah secara praktis—bukan sekedar wacana—dan memobilisasi umat untuk berjihad mengusir dominasi AS dan sekutu-sekutu imperialisnya dari dunia Islam".
- q. Buletin Al-Islam. Lagi, Israel Menyerang Palestina (Solusinya Jihad dan Khilafah, bukan Dialog). Edisi: 499/Th.XVII/1431 H. Tindakan keji Israel di bumi palestian sudah ratusan kali berulang, masih saja sebagian kalangan umat Islam menunjukkan sikap keliru dalam merespon masalah Palestina. Apalagi serangan brutal Israel baik secara langsung maupun tidak langsung didukung oleh AS dan negara sekutunya. Solusi dari pembebasan Palestina ialah

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>Majalah al-Wa'ie. AS Membidik Islam!Di Balik Jargon Demokratisasi dan Perang Melawan Terorisme. No. 53 tahun V, tanggal 1-31 Januari 2007. Kolom Fokus. AS Penjajah Nyata Umat Islam. Oleh: Farid Wadjdi. Hal 8-13.

Majalah al-Wa'ie. Saatnya Khilafah Memimpin Dunia. No. 67 tahun VI, Edisi Khusus Maret 2006. Kolom Muahsabah. Jihad dalam Perspektif Dakwah dan Peradaban. Oleh: KH. M. al-Khattath. Hal 6-9

- dengan berjihad melawan para agresor dilakukan oleh seluruh umat muslim di dunia yang dikomandoi oleh khilafah. Guna melindungi seluruh wilayah dan tanah kaum muslimin.
- Buletin Al-Islam. Al-Khilafah, Satu-Satunya Sistem r. Pemerintahan yang Difardhukan oleh Allah, Rabb Semesta Alam. Dan Seruan Negara Demokrasi Sipil Merupakan Kesalahan Besar Khususnya Jika Hal itu Keluar dari Bihir Kaum Muslim! Edisi: 613/Th.XIX/1433 Demokrasi sipil adalah buatan sekulerisme yang H. diproduksi oleh negara Barat. Dengan negara sipil demokrasi, agama dipisahkan dari negara dan di dalam negara itu masyarakat menyerahkan keputusan hukum kepada manusia. Hizbut Tahrir menyeru agar umat muslim berjuang bersama untuk melanjutkan kembali kehidupan Islami di muka bumi dengan menegakkan al-Khilafah ar-Rasyidah kedua yang mengikuti manhaj kenabian dan membaiat seorang khalifah untuk beraktivitas dengan apa yang diturunkan oleh Allah SWT, umat muslim dijadikan sebagai pelindung dan berperang dibelakangnya.
- s. Buletin Al-Islam. Selamatkan Indonesia dengan Syariah Menuju Indonesia Lebih Baik (Refleksi Akhir Tahun 2010 Hizbut Tahrir Indonesia). Edisi: 537/Th.XVIII/1432 H. Terkait sejumlah peristiwa sepanjang tahun 2010, Hizbut Tahrir mencatat beberapa hal:
- Demokrasi Indonesia adalah sistem cacat dan menindas Rakyat. Perang melawan terorisme adalah salah satu bentuk noda dalam Demokrasi dalam menindas rakyat.
- 2) Anggota DPR memiliki fasilitas yang 'Wah', tetapi memiliki kinerja yang rendah.

- 3) Korupsi negara melalui kebijakan dan peraturan.
- Kebijakan ekonomi Liberal dengan privatisasi BUMN salah satu contohnya.
- 5) Intrvensi asing dalam penyusunan UU migas, SDA, Penanaman Modal, Minerba, dan Kelistrikan.
- Isu Terorisme dan Kebrutalan Densus 88 yang tanpa kontrol dan kendali.
- Konflik umat dan Aliran sesat dibungkus dengan propaganda 'tirani minoritas' yang merugikan penduduk mayoritas.
- 8) Musibah dan bencana yang terus menimpa negara Indonesia Hizbut Tahrir menyatakan sikap bahwa sistem yang dianut negara Indonesia bobrok dari semua sisi. Oleh karenanya perlu dilakukan penyelamatan negara dengan menegakkan syariah untuk Indonesia yang lebih baik.

### JIHAD OFENSIF DAN JIHAD DEFENSIF

Pemaknaan jihad oleh Hizbut Tahrir sekilas nampak membingungkan. Interpretasi al-Nabhāni tentang jihad cenderung membatasinya sebagai tanggung jawab khalifah. Hizbut Tahrir berargumen bahwa jihad bukan merupakan bagian dari metode untuk menghidupkan kembali khalifah. Di kalangan internal Hizbut Tahrir sendiri terdapat beberapa anggotanya di Uzbekistan yang membagi jihad menjadi dua tipe yaitu jihad fisik yang akan terjadi setelah khilafah didirikan dan jihad spiritual yang sedang berlangsung saat ini.

Yang pasti dari pandangan HT tentang jihad ialah bahwa jihad yang utama bukanlah jihad melawan hawa nafsu. Salah satu anggota dari Hizbut Tahrir berkomentar: "...when the Western nations seek to change the whole concept of jihad, to mean nothing but struggling against one's own inner desires, this will invariability give them a distinct advantage as it will render the Muslims defenceless" 227

#### la menambahkan:

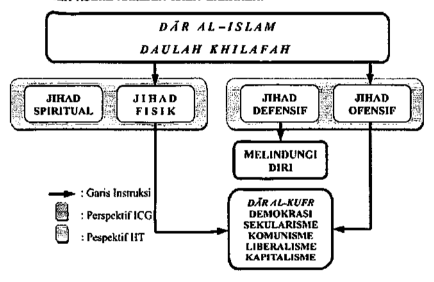
"it is a consensus from the scholar of Islam that jihad is fighting the kuffar to remove the obstacles in the ways of making Allah's word the higest 1228

Jadi, meskipun jihad yang utama tidak akan dilakukan hingga khilafah terbentuk, hal ini tidak berarti bahwa orang-orang muslim tidak boleh berperang untuk melindungi diri. Dengan demikian, orang-orang muslim, termasuk anggota Hizbut Tahrir diperintahkan untuk berperang melawan penyerang bila diserang. Fakta bahwa Hizbut Tahrir tidak menggunakan kekuatan fisik dan senjata untuk mempertahankan diri atau memerangi penguasa tidak ada relevansinya dengan subjek jihad, karena jihad akan terus berlangsung hingga hari akhir. Jadi kapanpun orang-orang kafir yang memusuhi negara Islam menyerang, maka menjadi wajib hukumnya bagi orang masyarakat muslim untuk mengusir mereka.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup>Siddiq Aucbur, *The True Meaning of jihad*, Khilafah Megazine, May 2003, dalam International Criss group, *Radical Islam In Central Asia: Responding To Hizbut Tahrir*, (ICG Asia report Osh/Brussels. 2003), hlm. 8. Siddiq Aucbur adalah simpatisan HT yang menolak interpretasi Jihad hanya sebatas jihad defensive, sebagaimana jihad yang dipahami oleh Islam moderat, ia juga menolak menginterpetasikan jihad yang utama ialah jihad melawan hawa nafsu.

<sup>228</sup> Ibid., International Criss group

Bila ditelaah lebih lanjut maka akan ditemukan banyak retorika yang longgar tentang jihad tersebar di leaflet-leaflet yang mereka keluarkan, yang mana tidak selalu menekankan perbedaan antara sikap tidak melawan pemerintah maupun jihad defensif melawan invasi kaum kafir. Maka muncul potensi untuk menginterpretasikan jihad defensif dalam bentuk yang beraneka ragam. Akan tetapi inti pemikiran yang baku dari Hizbut Tahrir hingga saat ini ialah bahwa jihad yang utama (offensif) akan dilakukan ketika khilafah telah didirikan.<sup>229</sup>



Aktualisasi jihad menurut Hizbut Tahrir secara lebih singkat dikelompokkan menjadi dua yaitu:

a) Jihad Defensif. Perintah jihad defensif ditujukan kepada orang-orang yang memerangi umat Islam, sedangkan orang yang tidak memerangi umat Islam tidak boleh diperangi.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup>/bid. h. 9.

Peperangan fase ini hanya sebagai langkah pertahanan diri, menghalang-halangi, dan mengantipasi segala kemungkinan serangan dari musuh, atau kemungkinan-kemungkinan yang tidak diinginkan lainnya. Contoh jihad defensif ialah apa yang dilakukan oleh kaum muslimin di belahan dunia ini misalnya Palestina, Ambon, Afganistan, Irak dan di beberapa negara Islam lainnya. Anggota Hizbut Tahrir yang ada di daerah di tempat tersebut, dimana kaum muslimin terdzalimi terancam jiwanya, wajib terlibat dalam aktivitas berperang sebagai aktualisasi jihad defensif.

b) Jihad Ofensif. Jihad Ofensif yaitu memerangi orang kafir dan melakukan penyerangan terhadap mereka. Jihad tersebut dilakukan ketika negara kaum kufur tersebut menghalangi dakwah Islam di negara tersebut. Meskipun begitu jihad ini hanya bisa dilakukan atas perintah khalifah, yang berarti jihad ini belum bisa dilaksanakan bila khilafah belum berdiri. Selain itu jihad ofensif tidak serta merta dilakukan karena alasan suka atau tidak suka, tetapi dilakukan setelah melalui tahapan-tahapan yang mendahuluinya. Akan tetapi ketika khalifah telah memerintakan dilakukannnya jihad terhadap negara kafir harbi, maka dalam perkara ini, umat Islam dalam kondisi apapun wajib untuk menaatinya.<sup>230</sup>

Tahapan yang dilakukan sebelum melakukan jihad offensif terdiri dari 3 langkah yaitu: 1). ialah Kaum Muslim tidak boleh memulai permusuhan dengan peperangan hingga mereka menawarkan Islam pada musuh Hukum syara' dalam jihad memberi aturan bahwa jika kita mengepung musuh dari kalangan

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Manifesto Hizbut Tahrir untuk Indonesia, op. cit., h. 10.

orang kafir, maka kita terlebih dahulu mengajak mereka kepada Islam. Jika mereka masuk Islam, maka mereka menjadi bagian dari umat Islam dan haram diperangi. 2). Jika menolak, maka dilakukan langkah selanjutnya yaitu mereka dituntut membayar jizvah. Jika mereka membayarnya, maka darah dan harta mereka terpelihara dan jadilah negeri mereka bagian dari Daulah Islam yang berhukum dengan Islam. Mereka juga memperoleh hak sebagaimana yang didapat kaum Muslim, seperti keadilan, kesepadanan, perlindungan, pemeliharaan, penjagaan, dan pemenuhan semua kebutuhan mereka seperti halnya mengurus kaum Muslim dengan menjamin seluruh urusan yang harus mereka jalani dalam kehidupannya. Mereka juga mempunyai kewajiban sebagaimana kewajiban kaum Muslim, memberikan loyalitas kepada negara dan aturan, 3). Akan tetapi, jika kaum kafir menolak Islam dan menolak membayar jizyah, maka dilakukan langkah terakhir yaitu seketika itu juga mereka halal diperangi.231

Karena itu, peperangan tidak dihalalkan kecuali setelah menawarkan dakwah Islam ke penduduk suatu negeri. Fuqaha telah menetapkan bahwa kita tidak dihalalkan memerangi orang yang belum menerima dakwah Islam. Karena itu, sebelum melakukan perang harus didahului upaya mewujudkan opini umum tentang Islam, memberikan pikiran yang benar tentang

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Syamsul Arifin, *Ideologi dan Praksis Gerakan Sosial Kaum Fundamentalis: Pengalaman Hizb al-Tahrir Indonesia*, cetakan ke-2, (Malang: UMM Press, 2010), h. 174. Bandingkan dengan Taqiyuddin Al-Nabhani, *Al-Daulah al-Iskimiyyah (Daulah Islam)*, terj. Umar Faruq, edisi Mu'tamadah, Cetakan ke-6, (Jakarta: Hizbut Tahrir Indonesia, 2012), h. 208-211

dakwah Islam, dan berupaya untuk menyampaikan hukumhukum Islam kepada seluruh manusia; sehingga mereka punya kesempatan untuk memperoleh pemahaman yang di dalamnya ada jaminan hukum yang dapat menyelamatkan mereka, walaupun dalam bentuk global.

Daulah Islam wajib menjalankan tugas-tugas politik yang di antaranya berkaitan dengan pemberian informasi yang jelas tentang Islam, menyebarkan pikiran-pikiran Islam dan berdakwah serta mempropagandakan Islam. Di antaranya adalah yang berkaitan dengan menampakkan kekuatan dan kemampuan Daulah Islam serta keberanian dan keperkasaan kaum Muslim.

Jihad, walaupun merupakan metode yang tetap dan tidak akan berubah dalam penyebaran Islam, namun aktivitas politik dan gerakan terencana harus terlebih dulu dilakukan sebelum memulai perang. Ini adalah persoalan mendasar dalam mengokohkan hubungan antara Daulah Islam dengan negaranegara, bangsa-bangsa, dan umat-umat lainnya dengan bentuk yang khusus, yaitu bertetangga baik, hubungan ekonomi, dan sebagainya yang akan memudahkan aktivitas penyebaran Islam. Dengan demikian, konsep politik yang mendasari hubungan Daulah Islam dengan negara-negara, bangsa-bangsa, dan umat-umat lainnya adalah penyebaran Islam di tengah-tengah mereka dan pengembangan dakwah kepada mereka dengan metode jihad.

Hanya saja, HT sendiri mengakui bahwa harus ada strategi dan uslub-uslub yang ditetapkan oleh negara sekaligus menetapkan sarana-sarana dan peralatan untuk pelaksanaannya, seperti membuat perjanjian bertetangga baik sampai batas waktu tertentu dengan sebagian negara musuh, sambil memerangi yang lainnya.

Harus diakui banyak pihak yang khawatir dengan jihad offensif yang menjadi salah satu keyakinan HT ini, tidak terkecuali kalangan muslim sendiri. Mereka menganggap tindakan ini tidak menggambarkan kerahmatan agama Islam di muka bumi. Walaupun sebenarnya bila ditelaah lebih lanjut konsep daulah khilafah HT memiliki struktur pemerintahan yang memungkinkan pengambilan keputusan jihad offensif oleh khalifah didiskusikan bersama-sama majelis ummah. Dalam arti, keputusan jihad offensif oleh khalifah tetap mempertimbangkan masukan dari majelis ummat yang merupakan representatif masyarakat di daulah Islam tersebut.

Bila merujuk cara berpikir HT, maka rasionalisasi jihad ofensif HT adalah "Bila negara Amerika (NATO) dan Uni Soviet bisa melancarkan perang terhadap negara-negara yang dianggap "tidak demokratis" (Libia, Irak, Afghanistan, Syria, Palestina dan sebagainya) tanpa ada tindakan riil sedikitpun dari umat Islam untuk menghentikannya (selain dengan bicara dan mengutuk tanpa hasil apapun), maka mengapa konsep jihad offensif daulah Islam "ala HT" yang bahkan belum terealisasi hingga saat ini,

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup>Yusuf Qardhawi adalah salah satu ulama yang mengkritik konsep jihad offensif HT yang dianggap ahistoris. Landasan Jihad Offensif HT yang bertujuan memerangi kekufuran, dengan mengambil contoh bahwa Rasulullah saw. adalah pihak yang pertama kali memerangi kafilah dagang Quraish yang melalui Madinah, dianggap keliru oleh Yusuf Qardhawi, karena menurutnya Rasulullah saw. memerangi Quraish karena suku Quraish adalah pihak yang sejak dahulu menindas umat Muslim ketika masih berada di Mekkah. Lihat Figih Jihad.

malah dikecam dan dianggap bertentangan dengan ajaran syariah.<sup>233</sup> Terlebih lagi jihad memiliki landasan normatif yang sangat jelas dalam Al-Qur'an, Hadis dan Ijma', dan pengambilan keputusannya oleh khalifah pun masih harus didiskusikan oleh pihak-pihak yang berkompeten dalam daulah khilafah Islamiyyah.

Meskipun begitu penulis mengkitisi pandangan HT berkaitan dengan hukum asal hubungan internasional yang cenderung pada peperangan, khususnya memerangi kaum kufur. Peneliti cenderung pada pendapat bahwa hukum asal hubungan internasional adalah damai. Hal ini bukan berarti penulis menafikan dalil naqli tentang qitāl, akan tetapi perang tetap akan dan harus dilaksanakan bila ada sebabnya, seperti menolak kezaliman, menghilangkan fitnah, dan dalam rangka mempertahankan diri.

Menurut peneliti, *qasam* atau janji<sup>234</sup> yang harus diucapkan oleh seseorang kader HT agar setia kepada HT sudah memiliki muatan jihad, karena konten *qasam* yang secara jelas menuntut

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup>Rasionalisasi ini dimaksudkan agar kaum muslim tidak hanya kritis dalam menilai konsep jihad offensif yang hingga saat ini belum terealisasi. Umat muslim hendaknya juga kritis dan proaktif terhadap sikap agresif negara-negara Barat yang secara riil melakukan agresi ke negara-negara yang tidak "sepaham" dengan mereka. Lagi pula bila ditinjau dari sudut pandang ilmu sosial setiap aksi akan menimbulkan reaksi baik itu reaksi positif dan reaksi negatif. Aksi agresif negara-negara Barat khususnya Amerika terhadap negara-negara Islam, sepanjang sejarah, selalu menimbulkan reaksi negatif. Hal inilah yang selalu luput dari pandangan pengritik gerakan Islam fundamental.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup>Qasam adalah janji bukan bai'at, bagi HT bai'at khusus ditujukan kepada khalifah. Lihat Ainur Rafiq al-Amin, *op. cit.*, h. 48

pengikutnya untuk setia dan bersungguh-sungguh. Adapun konten *qasam* hizbiyyun adalah:

أقسم بالله أن أكون حارسا أمينا للإسلام، متبنيا أراء حزب التحرير هذا وأفكاره ودستوره قولا وعملا، واثقا بقيادته، منفذا قرارته وإن خالفت رأيي، باذلا جهدي في سبيل تحقيق غايته، مادمت عضوا فيه

Saya bersumpah atas nama Allah untuk menjadi penjaga dan pengaman Islam, selalu mengadopsi pendapat Hizbut Tahrir, pemikirannya maupun undang-undangnya secara lisan dan perbuatan, selalu loyal terhadap kepemimpinannya, selalu melaksanakan keputusan-keputusannya walaupun bertentangan dengan pendapat saya, mengerahkan segenap daya upaya dalam usaha mencapai tujuannya, selama saya menjadi anggotanya. 236

Qasam ini, disamping buku-buku yang menjadi rujukan wajib anggota HT, terbukti efektif menjadikan kader HT memiliki militansi yang tinggi, teguh dalam mempertahankan dan memperjuangkan pemikiran HT, serta loyal.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup>HT hanya melakukan adopsi terhadap pemikiran dan sistem pemerintahan yang menjadi rujukan wajib para anggotanya, namun tidak mengadopsi dalam masalah akidah, ibadah, mu'amalat dan ugubat.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup>Tidak ada kitab-kitab yang dikeluarkan oleh HT menjelaskan tetang qasam ini, peneliti memperolehnya dari sumber sekunder yang redaksinya ditulis berdasarkan ingatan penulisnya. Penjelasan lebih lanjut lihat Ainur Rafiq al-Amin, *loc. cit.* 

# D. Majelis Mujahidin Indonesia; Upaya Penegakkan Syariat Islam

Dalam sikap dan gerakannya, Majelis Mujahidin mempunyai tujuan untuk melakukan agenda besar yaitu tathbiq al-Syariah —yang berarti mendirikan sebuah Negara Islam-, mendirikan Negara Islam mempunyai arti melakukan formalisasi syariat pada Negara yang menjadi sebuah keharusan dalam gerakan ini. Yang dipahami bahwa hal tersebut tidak saja menjadi kewajiban asasi setiap muslim, namun menjadi sebuah solusi untuk mendapatkan keadilan dalam kehidupan bermasyarakat.

Dalam pemahaman tathbiq al-Syariah (Penegakan syariah) yang mereka inginkan mencakup lingkungan pribadi, keluarga, masyarakat dan Negara secara keseluruhan. Negara Islam yang mereka cita-citakan mampu mewujudkan Negeri yang aman, sejahtera dan selalu dalam jalur yang diridhoi oleh Allah SWT. Untuk mewujudkan cita-cita itu maka dilaksanakan secara simultan dan terpadu dalam lingkup yang meliputi:

- Penegakan syariat Islam dalam bidang politik, ekonomi, sosial, budaya dan pertahanan-keamanan negara yang didukung oleh pemantapan tauhid akidah Islam yang benar dikalangan Islam.
- 2. Sosialisasi syariat Islam secara menyeluruh (*kaffah*) pada semua komponen bangsa secara efektif dan efisien.
- Pengembangan dan peningkatan kemampuan umat dalam upaya menegakkan syariat Islam.

Majelis mujahidin menyadari bahwa perjuangan untuk menegakkan syariat mempunyai tantangan, hambatan bahkan rintangan yang sangat berat sekali. Maka dari itu, diperlukan kader-kader yang siap mental, untuk itu dalam proses pengkaderannya mengembangkan dua misi, diantaranya:

- Dakwah atau nashruddin yaitu usaha untuk menyebar luaskan agama Islam (dakwah), termasuk ajaran tentang keseluruhan agama Islam dan hikmahnya.
- Jihad, dalam arti perang untuk tamkin al-din (pemantapan agama). Dalam hal ini, MM telah memiliki laskar mujahidin yang langsung terlibat dalam masalah jihad (perang) tersebut.

Untuk menciptakan kader da'i sekaligus mujahid, sebagai tujuan dari pola pengkaderan ini, MM merumuskan paling tidak dua sistem pengelolaan pengajaran, yaitu sistem tandzim jam'i (Organisasi masyarakat) dan sistem pondok pesantren. Sistem tandzim jam'i dimaksudkan sebagai sarana untuk mengoordinir dan mengatur strategi perjuangan umat Islam, sehingga perjuangan umat Islam tidak sporadis, sedangkan sistem pondok pesantren digunakan sebagai wadah untuk mengembangkan dan mendalami ajaran-ajaran Islam.

# E. Hizbut Tahir Indonesia ; Menegakkan Syari'ah dalam Bingkai Khilafah

Bagi Hizbut Tahrir, tidak terkecuali HT Indonesia, salah satu tujuan utama tegaknya daulah khilafah adalah penerapan syariah Islam secara total. Sejak awal gerakan Islam militan seperti Hizbut Tahrir mempunyai agenda pokok untuk menerapkan syariah Islam. Formalisasi syariat Islam merupakan ketegasan dan kepastian hukum. Bagi HT, penolakan terhadap formalisasi syariat Islam, membuat Islam menjadi mandul, Islam hanya menjadi agama ritual seperti Buddha dan Kristen. Pernyataan politik aktifis Hizbut Tahrir tersebut dapat diinterpretasikan Islam tidak

berkembang bila syariat Islam tidak diformalkan, sehingga secara politik, Islam adalah bagian dari negara yang tidak terpisahkan.

Di Indonesia sendiri, sejak reformasi muncul, desakan untuk menerapkan syariat Islam bukan menjadi wacana, tetapi sudah mengarah realitas politik Islam yang mengubah tatanan sosial kehidupan di Indonesia. Tuntutan yang begitu kuat tersebut disinvalir sebagai bukti bahwa sistem hukum Indonesia dianggap masih belum mampu menata kehidupan sosial yang lebih baik. Tuntutan tersebut secara perlahan dapat dibuktikan adanya perda svariat Islam yang ada di beberapa daerah di Indonesia, meskipun masih dalam tarap lokal. Munculnya perda syariat Islam tersebut menjadi pintu masuk untuk menuju syariat secara nasional jika tuntutan dari kelompok Islam fundamental berhasil meyakinkan lembaga legislatif, bahwa syariat Islam mampu mengatur kehidupan sosial dalam negara. Tentu saja HT menjadi bagian dari kelompok ini, hanya saja jika di bandingkan dengan aktifitas di Yordania, keberadaan Hizbut Tahrir Indonesia masih kalah progresif tingkat oposisinva di banding aktifis Hizbut Tahrir Yordania dalam hal desakan menuju khilafah dan penerapan svari'ah.

Al-Nabhāni bukan satu-satunya tokoh Islam yang menyerukan pentingnya khilafah dan syariah. Sebelumya telah ada konsep Pan-Islamisme yang digagas Jamaluddin Al-afghani, Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha. Hanya saja masing-masing tiga tokoh pembaharu Islam tersebut juga berbeda pendapat tentang Pan-Islamisme. Perbedaan mendasar antara konsep khilafah Hizbut Tahrir dengan konsep Pan-Islamisme al-Afghani terletak pada tujuan dan terminologisnya. Khilafah perspektif Hizbut Tahrir, adalah terletak pada makna dan orientasinya

sebagai *Central state*, sedangkan konsep Pan-Islamisme Al-Afghani makna dan orientasinya terletak pada pengembalian umat Islam dan pembentukan suatu ikatan politik yang mempersatukan seluruh umat Islam.<sup>237</sup>

Hizbut Tahrir mendirikan daulah khalifah merujuk pada mekanisme sistem pemerintahan Nabi saw. dan sistem kekhalifahan setelah periode kenabian. Sedangkan Pan-Islamisme hanya sebatas asosiasi politik yang melibatkan umat Islam seluruh dunia. Gagasan asosiasi politik Islam Internasional tersebut sampai sekarang sudah tidak ada kelanjutannya, sehingga gagasan politik Islam Al-Afghani dapat dikatakan belum berhasil dan tidak mempengaruhi perkembangan politik Islam di negara-negara muslim. Al-Afghani merupakan tokoh yang keras dalam aksi perubahan melalui ialan revolusi melalui konsep Pan-Islamismenua. Menurut al-Afghani asosiasi Islam politik didasarkan atas akidah Islam vang bertujuan membina kesetiakawanan dan persatuan umat Islam dalam perjuangan, 1). Menentang tiap sistem pemerintahan (di negara sendiri) yang dispotik atau yang sewenag-wenang, dan menggantikan dengan sistem pemerintahan yang berdasarkan musyawarah seperti yang diajarkan Islam, hal dimana juga berarti menentang sistem pemerintahan Usmaniyyah yang absolute itu. 2). Menentang kolonialisme dan dominasi Barat. 238

Pandangan Muhammad Abduh agak lunak dibandingkan al-Afghani, Abduh berpendapat bahwa pemerintahan Usmaniyyah itu memang bobrok dan terus merosotnya wibawa

<sup>237</sup> Ibid., Munawir Islam. hlm.125

<sup>238</sup> Ibid., Munawir Islam. hlm.126

para Sultan di Istanbul. Sedangkan Rasyid Ridha berpendapat Pan-Islamisme justru harus menjadi lembaga Usmaniyyah resmi. dibawah pimpinan Sultan Abdul Hamid II, yang mempersatukan seluruh umat Islam. Pengertian yang diberikan Ridha ini mencerminkan pendiriannya tentang perlunya dipertahankan lembaga khilafah, dan kepercayaanya yang penuh kepada pemerintah Usmaniyyah. Di samping itu Ridha menentang gerakan nasionalisme Arab atau Pan-Arabisme, karena dia khawatir gerakan itu bisa memperlemah kekuasaan khilafah Usmaniyyah, dimana suku Turki dan Arab, merupakan unsur kekuatan utamanya.<sup>239</sup> Disamping itu pandangan Ridha hampir sama dengan pandangan Hizbut Tahrir tentang memaknai arti Ulil Amri, hanya saja Ridha memaknainya sebagai lembaga legislatif, sedangkan istilah legislatif tidak dikenal dalam Hizbut Tahrir, tetapi Hizbut Tahrir mengenal lembaga majelis umat. Kesamaannya adalah keduanya tidak mengakui bahwa lembaga tersebut sebagai pembuat undang-undang (musyarri'in), tetapi sebagai badan penjelas hukum dan undang-undang (jama'ah mubayyinin li ahkam). Hal ini karena manusia tidak diperbolehkan membuat undang-undang selain Tuhan.240

Dari uraian tersebut tampak jelas perbedaan konsep khilafah Hizbut Tahrir dengan konsep *Pan-Islamisme*. Dalam hal *Pan-Islamisme*, al-Afghani menekankan cara yang terbaik dan paling efektif untuk mencapai tujuan melalui revolusi yang didasarkan atas kekuatan rakyat. Dan lebih radikal lagi al-Afghani menyerukan kepada rakyat untuk merebut kebebasan dan

<sup>239</sup> Ibid., hlm.127

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Lihat dalam Zainal Abidin Ahmad, *Membangun negara Islam*. hlm.276

kemerdekaannya melalui revolusi, yang berarti pemberontakan, kalau perlu pertumpahan darah. Abduh menentang cara revolusi al-Afghani tersebut, Abduh lebih memilih cara revolusi, dengan usaha-usaha perubahan secara bertahap melalui peningkatan kualitas pendidikan. Bahkan Abduh dalam pembaharuannya dengan tegas mengatakan bahwa tidak ada salahnya umat Islam meniru barat.

Pandangan Abduh yang tergolong sekuler tersebut seperti pandangannya tentang kekuasaan keagamaan yaitu Islam tidak mengenal adanya kekuasaan agama dengan arti i). Islam tidak memberikan kekuasaan kepada seseorang atau kelompok orang untuk menindak orang lain atas nama agama atau berdasarkan mandat dari agama atau Tuhan, ii) Islam tidak membenarkan campur tangan seseorang, penguasa sekalipun dalam kehidupan dan urusan keagamaan orang lain. iii) Islam tidak mengakui seseorang untuk memaksakan pengertian, pendapat dan penafsirannya tentang agama dan orang lain. Dan yang paling radikal adalah Abduh menyatakan prinsip dari ajaran Islam adalah mengikis habis kekuasaan keagamaan. Disamping itu Abduh menuding kemunduran Islam diakibatkan oleh umat pemerintahan Turki.241

Pandangan Abduh yang sekuler tersebut bertolak belakang dengan konsep khilafah dan integrasi agama negara yang dikembangkan Hizbut Tahrir. Bagi Hizbut Tahrir peran khalifah adalah tidak hanya mengurusi persoalan keagamaan, dimana khalifah memiliki peran ganda sebagaimana yang pernah

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> *Ibid.*, Munawir, hlm.130-132. Lihat juga dalam Harun Nastion, Pembaharuan, hlm.78

dilakukan Nabi saw. sahabat dan khalifah setelahnya. Dari ketiga pembaharu Islam tersebut pandangan yang hampir sama tentang kelembagaan khalifah dan peran khalifah hanya Rasyid Ridha yang sama dengan pandangan Hizbut Tahrir. Al-Afghani dan Abduh tidak begitu setuju dengan kelanggengan sistem khilafah, karena dianggap otoriter dan memiliki kekuasaan absolut cenderung menindas rakyat. *Pan-Islamisme* menurutnya sebatas wihdah al-ummah, bukan kelembagaan kekhalifahan sebagaimana yang dipahami Hizbut Tahrir. Akan tetapi *Pan-Islamisme* yang digagas tokoh pembaharu tersebut dinilai gagal.<sup>242</sup>

Pemahaman tentang khilafah bagi Hizbut Tahrir adalah bagaimana sistem khilafah ditegakkan untuk menerapkan syariat Islam, meskipun dalam sejarah negara khilafah banyak mengandung persoalan dan terjadi pasang surut sistem khilafah tersebut. Hizbut Tahrir tidak melihat pada masa kritis saat kehancuran khilafah sebagai sesuatu kemunduran negara khilafah. Akan tetapi, Hizbut Tahrir menuding bahwa kemunduran negara khilafah yang pada akhirnya runtuh diakibatkan oleh campur tangan asing dan penjajah negara Barat yang sekuler dengan sengaja menghancurkan khilafah melalui demokrasi dan sekularisasi di tubuh lembaga kekhalifahan. Berangkat dari kecurigaan ini Hizbut Tahrir melancarkan aksi anti Barat atau negara-negara sekuler dan ingin merebut kembali sistem khilafah seperti pada masa kejayaannya.

<sup>242</sup> Ibid., Pembaharuan, Hlm.56.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Lihat secara lengkap sejarah kekhalifahan di Turki. *Ibid.*, Pembaharuan. Mulai halaman 90.

Guna memahami lebih lanjut tentang konsep khilafah HT (yang kemudian akan berimplikasi pada penerapan syariah secara total), penulis memaparkan telaah terhadap beberapa aspek diantarnya ialah filosofis, normatif dan historis.

### TELAAH FILOSOFI

HT tidak menjelaskan secara eksplisit tentang landasan rasional atau filosofis pemikiran khilafah-nya. Akan tetapi jika ditelusuri lebih jauh terdapat landasan rasional filosofis terkait dengan khilafah, yaitu berupa implikasi logis dari kesempurnaan Islam. Islam memiliki aturan yang kamil dan *shamil* bagi seluruh kehidupan manusia, sehingga wajib untuk menerapkan dan melaksanakannya secara sempurna. Oleh karena itu, Islam berfungsi untuk memberi petunjuk kepada umat manusia, baik dalam urusan dunia maupun akhirat. Ayat-ayat yang sering mereka kutip untuk menunjukkan kesempurnaan Islam adalah:

"...pada hari ini telah Kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah Ku-cukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam itu Jadi agama bagimu..." (QS. 5:3)<sup>244</sup>

"dan Kami tidak mengutus kamu, melainkan kepada umat manusia seluruhnya sebagai pembawa berita gembira dan sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Departemen Agama R.I., op. cit., h. 142

pemberi peringatan, tetapi kebanyakan manusia tiada mengetahui." (QS. 34:28)<sup>245</sup>

"Hai orang-orang yang beriman, masuklah kamu ke dalam Islam keseluruhan, dan janganlah kamu turut langkah-langkah syaitan. Sesungguhnya syaitan itu musuh yang nyata bagimu." (QS. 2:208)<sup>246</sup>

Ayat-ayat di atas menurut HT mengimplikasikan perlunya totalitas dalam berIslam. Dengan Islam kaffah, umat Islam akan menjalani kehidupan yang damai dan sejahtera dalam naungan ridha Allah. Untuk mewujudkan cita-cita tersebut, diperlukan sebuah institusi yang mampu menerapkan Islam kaffah, yaitu khilafah. Konstruksi nalar tersebut biasanya dikaitkan dengn salah satu prinsip dalam epistemologi hukum Islam, yang oleh HT disebut sebagai kaidah syar'iyyah yang aplikasinya bersifat kulliyyah, yaitu kaidah

"Suatu kewajiban yang tidak dapat ditunaikan dengan sempurnanya kecuali dengan adanya sesuatu hal, maka sesuatu hal itu menjadi wajib"

Dalam konteks khilafah, kaidah ini digunakan untuk menjelaskan tentang penegakan hukum pidana Islam, yang saat

<sup>245</sup> Ibid., h. 611

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> *Ibid.*, h. 40

ini hanya menjadi teori diberbagai negara yang mengaku berasaskan Islam, seperti hukum mengenai pembagian zakat, pengangkatan hakim, pembagian ghanimah dan lain sebagainya.<sup>247</sup>

Bangunan nalar khilafah di atas diperkuat oleh suatu konstruksi Islam sebagai sebuah ideologi. Ideologi menurut HT adalah suatu keyakinan atau akidah yang didasarkan pada rasionalitas untuk menghasilkan aturan-aturan bagi manusia. Makna akidah yang didasarkan pada rasionalitas adalah pemikiran yang komprehensif tentang fenomena alam, manusia, kehidupan, dan kaitannya dengan sebelum kehidupan dunia dan setelahnya, serta hubungannya antara sebelum kamatian dan sesudahnya. Sedangkan aturan yang berasal dari akidah adalah berupa solusi untuk memecahkan problem hidup manusia, cara penyelesaian, dan penjagaan akidah serta pengembangan atau penyebaran ideologi.

Kalau dicermati secara mendalam, konstruksi filosifis HT memiliki kesamaan-kesamaan dengan konsep para pemikir politik muslim klasik dan abad Pertengahan, seperti Ibn Abi Rabi, al-Farabi, al-Mawardi, Al-Ghazali, Ibn Taimiyyah, dan Ibn Khaldun. Misalnya pemikiran Zallum tentang terwujudnya hukum hanya melalui penegakan khilafah, ternyata diungkapkan pula oleh al-

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Pembahasan berkaitan dengan harta dikelompokkan dalam siyasah maliyyah. Di Indonesia sendiri persoalan zakat dan lain sebagainya hanya bersifat himbauan moral tanpa payung hukum, sehingga menimbulkan ketidak-pastian, adapun pajak memiliki payung hukum tetapi miskin himbauan moral, sehingga sering menimbulkan kezaliman. Lihat Djazuli, Fiqih Siyasah: Implementasi Kemaslahatan Ummat dalam Ramburambu Syariah, Edisi Revisi (Bogor: Kencana, 2003), h. 277-278.

Ghazali dengan bahasa yang berbeda yaitu keberadaan sulthan merupakan keharusan untuk menciptakan ketertiban dunia sebagai perintah agama dan dengan demikian, pengangkatan pemimpin merupakan keharusan atau kewajiban agama. Ibn Taimiyyah juga meyakini bahwa amar ma'ruf nahi munkar tidak akan terlaksana tanpa kekuatan atau pemerintah. Lebih jauh, ibn Taimiyyah mengindentifikasi *sulthan* sebagai *shadow of God on earth.*<sup>248</sup>

Penulis | memahami alasan golongan vang tidak mewajibkan adanya khalifah dan akibatnya membawa pada kesimpulan tidak wajibnya khilafah.249 Alasan bahwa kewajiban umat muslim yaitu melaksanakan hukum-hukum syara' oleh karena itu apabila umat muslim telah melaksanakan keadilan dan hukum-hukum Allah tidak perlu kehadiran seorang kepala negara dan tidak perlu mengangkatnya, peneliti menilai alasan ini prematur karena seolah-olah menafikan relitas bahwa banyak hukum-hukum Allah yang tidak bisa dijalankan dengan kaffah kecuali dibawah naungan negara yang mengaplikasikan syariah Islam secara kāffah pula. Contohnya aplikasi hukum hudūd, baitul māl, zakat, jual beli dan lain sebagainya.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Zallum, *Nizham al-Hukm fi al-Islam* (1996), h. 11 dan 54 dalam Ainur Rafiq al-Amin, *op. cit.*, h. 118

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup>Yang termasuk dalam golongan ini diantaranya ialah Abu Bakar al-Sham, Hisyam ibnu Aus al-Fauthy dari golongan mu'tazilah sebagian dari golongan khawarij, golongan Najdah pengikut Athiyah ibn Amir, dan banyak cendekiawan muslim Indonesia kontemporer, seperti Nurkhalis Madjid. Lihat Djazuli, *op. cit.*, h. 134

### TELAAH NORMATIF

Yang dimaksud landasan normatif adalah dalil tentang seluk beluk khilafah. Bagi HT landasan normatif yang benar-benar bisa disebut sebagai dalil syar'iyyah hanya dalil yang bersumber dari Al-Qur'an, hadis, ijma' dan qiyas yang menggunakan illat syar'iyyat. Akan tetapi qiyas dalam hal ini tidak dijadikan acuan karena dalam masalah khilafah, tidak ada sumber hukum qiyas untuk memperkuat landasan khilafah.

Allah swt berfirman:

"...pada hari ini telah Kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah Ku-cukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam itu jadi agama bagimu.... "(QS. Al-Maidah/ 5:3)<sup>250</sup>

HT meyakini bahwa Allah swt telah menurunkan kepada manusia agama yang sempuma, yang mana tidak ada satupun masalah manusia yang tidak ada hukumnya dalam syariat Islam. Karena itu, hukum syara' adalah satu-satunya pedoman bagi kaum mukmin dalam seluruh perbuatannya, termasuk dalam hal penegakkan khilafah.

Allah berfirman dalam surat al-Hashr ayat 7 yang berbunyi:

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Departemen Agama R.I. op. cit., h. 142-143

"...apa yang diberikan Rasul kepadamu, Maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu, Maka tinggalkanlah. dan bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Amat keras hukumannya."<sup>251</sup>

Merujuk pada ayat ini maka HT menyimpulkan bahwa hukum syara' dapat diambil dari al-Qur'an dan sunnah, dan sumber lain yang ditunjukkan oleh keduanya yaitu Ijma' sahabat dan Qiyas. Hal ini juga menjadi landasan bagi HT untuk menolak mengadopsi hukum dan perundang-undangan yang tidak bersumber dari keempat sumber itu dalam menjalankan urusan kehidupan manusia.

## a. Al-Qur'an

Hizbut Tahrir sangat yakin bahwa masalah khilafah dapat dirujuk pada al-Qur'an. Dunia Islam boleh jadi sangat tidak setuju dengan metode bersenjata gerakan jihad HT, namum soal legalitas khilafah di di dalam al-Qur'an tetap tidak terbantahkan. Ayat-ayat al-Qur'an yang menjadi landasannya diantaranya:

وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّفًا لِلَا يَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِنْ لِيَبُلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا لِيَبُلُوكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ فَيْنَبِنْكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Ibid., h. 797

"dan Kami telah turunkan kepadamu Al Quran dengan membawa kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, Yaitu Kitab-Kitab (yang diturunkan sebelumnya) dan batu ujian<sup>252</sup> terhadap Kitab-Kitab yang lain itu; Maka putuskanlah perkara mereka menurut apa yang Allah turunkan dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka dengan meninggalkan kebenaran yang telah datang kepadamu. untuk tiap-tiap umat diantara kamu<sup>253</sup>, Kami berikan aturan dan jalan yang terang. Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-Nya satu umat (saja), tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap pemberian-Nya kepadamu, Maka berlomba-lombalah berbuat kebajikan. hanya kepada Allahlah kembali kamu semuanya, lalu diberitahukan-Nya kepadamu apa yang telah kamu perselisihkan itu.(QS, Al-Maidah /5:48)<sup>254</sup>

وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَّبِعُ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُصِيبُهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ

"dan hendaklah kamu memutuskan perkara di antara mereka menurut apa yang diturunkan Allah, dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka. dan berhati-hatilah kamu terhadap mereka, supaya mereka tidak memalingkan kamu dari sebahagian apa yang telah diturunkan Allah kepadamu. jika mereka berpaling (dari hukum yang telah diturunkan Allah), Maka ketahuilah bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Maksudnya: Al Quran adalah ukuran untuk menentukan benar tidaknya ayat-ayat yang diturunkan dalam Kitab-Kitab sebelumnya

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Maksudnya: umat Nabi Muhammad s.a.w. dan umat-umat yang sebelumnya.

<sup>254</sup> Ibid., h. 154

Sesungguhnya Allah menghendaki akan menimpakan mushibah kepada mereka disebabkan sebahagian dosa-dosa mereka. dan Sesungguhnya kebanyakan manusia adalah orang-orang yang fasik..(QS. Al-Maidah /5:48)<sup>255</sup>

Berdasarkan ayat di atas, HT menyatakan bahwa seruan kepada nabi saw untuk memutuskan perkara umat dengan apa yang diturunkan oleh Allah swt mempunyai implikasi tentang keniscayaan eksistensi hakim setelah nabi yang akan meregulasi umat Islam dengan hukum-hukum dan apa yang diturunkan Allah swt. Ayat di atas juga mengandung perintah yang sifatnya mandatori. Terlebih lagi, pelaksanaan *hudud* dan seluruh hukum itu wajib yang mana semuanya tidak akan terealisasi kecuali dengan adanya hakim. Sebagaimana firman Allah dalam QS. An-Nisa 4: 59, yang berbunyi:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُوبِلا

"Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di antara kamu. kemudian jika kamu berlainan Pendapat tentang sesuatu, Maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya."

<sup>255</sup> Ibid., h. 154-155

<sup>256</sup> Ibid., h. 114

Menurut HT, karena Allah tidak mungkin mewajibkan kita untuk menaati sesuatu yang tidak ada, maka ayat di atas mengindikasikan bahwa eksistensi penguasa adalah wajib. Ketika Allah swt mewajibkan sikat taat terhadap penguasa, berarti Allah mewajibkan kita untuk mengangkat penguasa yang kelak akan ditaati. Implikasi syariat Islam sangat bergantung pada eksistensi penguasa. Dengan demikian, keberadaan penguasa tersebut merupakan kewajiban, karena tanpa penguasa tidak akan ada penerapan syariat yang paripurna. Jelasnya, menurut HT, hakim yang dimaksud pada ayat di atas adalah khalifah, sedangkan sistem hukum atau pemerintahan yang digunakan adalah sistem khilafah.

Dr. Ainur Rafiq al-Amin, mantan anggota HT yang memutuskan keluar dan kembali ke NU, serta menerbitkan buku "Membongkar Proyek Khilafah ala Hizbut Tahrir di Indonesia" yang tidak lain merupakan tugas akhir yang disusun untuk meraih gelar Doktor di IAIN Sunan Ampel Surabaya, secara jelas mengkritisi konsep khilafah dan menganggap perpindahan makna hakim menjadi khilafah adalah metode jumping to conclusio. Guna mempertahankan pendapatnya tentang tidak adanya landasan normatif tentang khilafah, beliau mengutip beberapa pendapat dari "pemikir Islam" diantaranya Qamaruddin Khan (dalam buku *The Political Thought of Ibn Taymiyah* dan buku Tentang Teori Politik Islam), Khalid Ibrahim Jindan (dengan buku Teori Politik Islam), dan 'Ali 'Abd al-Raziq (dalam buku *Al-Islām wa Ushūl al-Hukm*).

HT, melalui KH. M. Shiddiq Al-Jawi, S.Si, MSI sebagai DPP Hizbut Tahrir Indonesia, kemudian secara terbuka melakukan bedah buku dengan judul Kegagalan Disertasi "Upaya Membongkar Proyek Khilafah ala HT di Indonesia" yang disampaikan dalam Bedah Buku BEM Fakultas Adab UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Sabtu 14 April 2012. Shiddiq menemukan bahwa sumber kutipan yang dimaksud di atas dinilai gegabah<sup>257</sup>, bukanlah orang yang kredibel<sup>258</sup> dan keluar dari mainstream Islam.<sup>259</sup>

#### b. Hadis

Beberapa hadis yang dijadikan acuan sebagai kewajiban menegakkan khilafah, diantaranya:

<sup>259</sup>Qamaruddin Khan bukan seorang netral tapi penganut paham liberal sebagaimana pendapat Prof Hasan Ko Nakata yang menilai Qamaruddin Khan seorang liberal, karena memotret ide Ibnu Taimiyah dengan kerangka demokrasi liberal. (Hasan Ko Nakata, An-Nazhariyah Siyasiyah Inda Ibn Taimiyah, h.12)

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup>Khalid Ibrahim Jindan dinilai terlalu gegabah dalam menafsirkan pendapat ibnu Taimiyah, padahal Ibnu Taimiyah telah menegaskan akan wajibnya imarah Islamiyah bedasarkan al-hadis (lihat As-Siyasah asy-Syar'iyyah hlm. 33)

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup>Khususnya buku Al-Islam wa Ushul al-Hukm karya 'Ali 'Abd al-Raziq, telah mendapat kritik dari banyak ulama. Diantara yang mengkritik buku ini adalah *naqdhu 'ilmiy li kitab al Islam wa ushul al-hukmi* karya al 'allamah asy syaikh Muhammad ath thahir ibn 'aasyur dan *kitab an nazhriyyat as siyasiyah al Islamiyah* karya syaikh Dhiyau ad Diin ar Raiis beliau adalah Profesor dan ketua Jurusan Sejarah Islam di Fakultas Darul 'Uluum Universitas Kairo, dan masih terdapat beberapa ulama yang mengkritisi buku karya Ali Abd al-Raziq ini. 'Ali 'Abd ar-Raziq sendiri karena buku yang ditulisnya telah dikeluarkan dari Univ. al Azhar Kairo Mesir, semua gelar akademiknya dicabut. keputusan ini diputuskan oleh semua panitia yang terdiri dari 24 ulama Besar al Azhar pada hari Rabu, 15 Muhamam 1344 H bertepatan Agustus 5 Agustus 1925.

حَدَّنَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ مُعَاذٍ الْعَنْبَرِيُّ حَدَّثَنَا أَبِي حَدَّثَنَا عَاصِمٌ وَهُوَ ابْنُ مُحَمَّدٍ بْنِ رَبْدٍ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ نَافِعٍ قَالَ جَاءَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُطِيعٍ حِينَ كَانَ مِنْ أَمْرِ الْحَرَّةِ مَا كَانَ زَمَنَ يَزِيدَ بْنِ مُعَاوِيةَ فَقَالَ اللَّهِ بْنِ مُطِيعٍ حِينَ كَانَ مِنْ أَمْرِ الْحَرَّةِ مَا كَانَ زَمَنَ يَزِيدَ بْنِ مُعَاوِيةَ فَقَالَ اللَّهِ بْنِ مُطِيعٍ حِينَ كَانَ مِنْ أَمْرِ الْحَرَّةِ مَا كَانَ زَمَنَ يَزِيدَ بْنِ مُعَاوِيةَ فَقَالَ اللَّهِ بْنِ مُطِيعٍ حِينَ كَانَ مِنْ أَمْرِ الْحَرَّةِ مَا كَانَ زَمَنَ يَزِيدَ بْنِ مُعَاوِيةَ فَقَالَ النِّهِ بُنِهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ مَنْ خَلَعَ يَدًا مِنْ يَقُولُهُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ مَنْ خَلَعَ يَدًا مِنْ طَاعَةٍ لَقِيَ اللَّهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا حُجَّةَ لَهُ وَمَنْ مَاتَ وَلَيْسَ فِي عُنُقِهِ بَيْعَةٌ مَاتَ وَلَيْسَ فِي عُنُقِهِ بَيْعَةٌ مَاتَ وَلَيْسَ فِي عُنُقِهِ بَيْعَةٌ مَاتَ مِينَةً جَاهِلِيَّةً

و حَدَّثَنَا ابْنُ نُمَيْرٍ حَدَّثَنَا يَحْبَى بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بُكَيْرٍ حَدَّثَنَا لَيْثٌ عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ الْأَشَجِ عَنْ نَافِعٍ عَنْ ابْنِ عُمَرَ أَنَّهُ أَتَى ابْنَ مُطِيعٍ فَذَكَرَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَحْوَهُ عُمْرَ أَنَّهُ أَتَى ابْنَ مُطِيعٍ فَذَكَرَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَحْوَهُ حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ عَمْرُو بْنِ عَمْرُو بْنِ عَمْرُو بْنُ عَمْرُو بْنِ عَمْرُو بْنِ عَمْرُو بْنِ عَمْرُو بْنِ عَمْرُو بْنِ جَبَلَةً حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ عُمْرَ قَالًا جَمِيعًا حَدَّثَنَا هِشَامُ بْنُ سَعْدٍ عَنْ زَيْدِ بَنِ أَسْلَمَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ ابْنِ عُمْرَ عَنْ النَّبِيِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِمَعْنَى حَدِيثِ نَافِعٍ عَنْ ابْنِ عُمْرَ عَنْ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِمَعْنَى حَدِيثِ نَافِعٍ عَنْ ابْنِ عُمْرَ

Telah menceritakan kepada kami Ubaidullah bin Mu'adz Al 'Anbari telah menceritakan kepada kami ayahku telah menceritakan kepada kami 'Ashim -yaitu Ibnu Muhammad bin Zaid- dari Zaid bin Muhammad dari Nafi' dia berkata, "Abdullah bin Umar pernah datang kepada Abdullah bin Muthi' ketika ia menjabat sebagai penguasa negeri Harrah di zaman kekhalifahan Yazid bin Mu'awiyah. Abdullah bin Muthi' berkata, "Berilah Abu Abdurrahman bantal." Maka Abu Abdurrahman berkata, "Saya

datang kepadamu tidak untuk duduk, saya datang kepadamu untuk menceritakan kepadamu suatu hadits yang pemah saya dengar dari Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam. Sava mendengar Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Barangsiapa melepas tangannya dari ketaatan, maka ia akan menemui Allah di hari Kiamat dalam keadaan tidak memiliki hujjah, dan barang siapa mati dalam keadaan tidak berbajat, maka ia mati seperti mati jahiliyyah." Dan telah menceritakan kepada kami Ibnu Numair telah menceritakan kepada kami Yahya bin Abdullah bin Bukair telah menceritakan kepada kami Laits dari Rasulullah 'Ubaidullah bin Abu Ja'far dari Bukair bin Abdullah bin Al Asvaj dari Nafi' dari Ibnu Umar, bahwa dia mendatangi Ibnu Muthi' lalu menyebutkan dari Nabi shallallahu 'alaihi wasallam seperti hadits di atas." Dan telah menceritakan kepada kami 'Amru bin Ali telah menceritakan kepada kami Ibnu Mahdi. (dalam jalur lain disebutkan) Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin 'Amru bin Jabalah telah menceritakan kepada kami Bisur bin Umar semuanya berkata; telah menceritakan kepada kami Hisyam bin Sa'd dari Zaid bin Aslam dari ayahnya dari Ibnu Umar dari Nabi shallallahu 'alaihi wasallam semakna dengan hadits Nafi' dari lbnu Umar." 260

HT menafsirkan hadis di atas sebagai kewajiban melakukan baiat bagi umat Islam, serta mengategorikan mereka yang tidak melakukan baiat seperti mati dalam keadan jahiliyyah. Nalar yang dipakai adalah bai'at tidak digunakan dan tidak diucapkan kepada seseorang, kecuali kepada khilafah. Dengan

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup>Shahih Muslim, *op. cit.*, no. 3441, bandingkan pula dengan Musnad Ahmad no. 5130, 5292, 5460, 5775 dan 6135 dalam *Ensiklopedia Hadis kitab 9 Imam Online.* 

demikian hadis ini mewajibkan adanya bai'at di pundak setiap muslim kepada khalifah.

Terdapat kritik terhadap makna baiat yang diartikan oleh HT, dengan menutip pendapat Murtadha al 'Askari yang menyatakan bahwa bai'at ada beberapa bentuk dan tidak hanya terbatas pada bai'at pengangkatan khalifah. Akan tetapi, menurut HT, kritik ini sendiri menyalahi pendapat pendapat ahlu sunnah dalam hal hukum bai'at. Karena para fuqaha ahlu sunnah telah berijma bahwa bai'at adalah akad antara umat dengan khalifah (hakim). <sup>261</sup>

Melalui hadis yang panjang Rasulullah saw telah menyampaikan akan eksistensi khilafah bagi orang-orang mukmin. Hadis yang disusun dalam Musnad Ahmad Jilid 4 hal 273 tersebut berbunyi:

حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ دَاوُدَ الطَّيَالِسِيُّ حَدَّثَنِي دَاوُدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْوَاسِطِيُّ حَدَّثَنِي دَاوُدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْوَاسِطِيُّ حَدَّثَنِي حَبِيبُ بْنُ سَالِمٍ عَنِ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ قَالَ: كُنَّا قُعُودًا فِي الْسُجِدِ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَانَ بَشِيرٌ رَجُلًا يَكُفُّ حَدِيثَهُ فَجَاءَ أَبُو ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيُّ فَقَالَ يَا بَشِيرُ بْنَ سَعْدٍ أَتَحْفَظُ حَدِيثَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْأُمْرَاءِ فَقَالَ حُذَيْفَةُ أَنَا أَحْفَظُ خُطْبَتَهُ فَجَلَسَ مَنَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَكُونُ أَبُو نَعْلَبَةً فَقَالَ حُذَيْفَةُ أَنَا أَخْفَظُ خُطْبَتَهُ وَسَلَّمَ تَكُونُ أَبُو نَعْلَبَةً فَقَالَ حُذَيْفَةً أَنَا أَخْفَظُ خُطْبَتَهُ وَسَلَّمَ تَكُونُ أَبُو ثَعْلَبَةً فَقَالَ حُذَيْفَةً أَنَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَكُونُ

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Syaikh Dr. Ahmad Fuad 'Abdul Jawad dengan mengutip pendapat Ibnu Khaldun menyatakan: "Dari sini terdapat ijma fuqaha ahlu sunnah bahwa bai'at adalah akad antara ummat dengan khalifah (al haakim) dan dinamakan akad khilafah (alhukm)". Al Bai'at 'inda mufakkiri ahli sunnah wal 'aqdu al ijtima'l fil fikri as siyasiy al hadiist, hlm. 17

النُّبُوَّةُ فِيكُمْ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرُفَعُهَا ثُمَّ يَرُفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَرُفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَرُفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَرْفَعَهَا ثُمَّ تَكُونُ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا جَبُرِيَّةً فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَرُفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا ثُمَّ تَكُونُ مُلْكًا جَبُرِيَّةً فَتَكُونُ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَرُفَعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرْفَعَهَا ثُمَّ تَكُونُ خِلَافَةً عَلَى مِنْهَا لِللَّهُ أَنْ تَكُونَ خُلَافَةً عَلَى مِنْهَا لِللَّهُ أَنْ تَكُونَ خُلَافَةً عَلَى مِنْهَا لِللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَكُونَ ثُمَّ يَكُونَ خُلَافَةً عَلَى مِنْهَا اللَّهُ أَنْ تَكُونَ خُلَافَةً عَلَى مِنْهَا لِللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَكُونَ خُلَافَةً عَلَى مِنْهَا لِللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمَّ يَكُونَ أَمْ يَكُونُ عَمَلُ بُنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ وَكَانَ يَزِيدُ بُنُ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ أَمْ مَلَ اللَّهُ أَنْ يَكُونَ أَمْ يَكُونَ أَمِيلُ الْمُؤْمِنِينَ يَعْنِي عُمَرَ بَعْدَ الْمُلْكِ الْعَاضِ وَالْحَبِيثِ فَأَدْ خِلَ كِتَابِي عَلَى عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ فَسُرَّ بِهِ وَأَعْجَبَهُ وَالْحَبَيْ وَالْمَا فَامَ عَمْرَانِ يَعْنِي غُمَرَ بَعْ عُمَرَ بَعْدَ الْمُلْكِ الْعَاضِ وَالْحَبْرِيَّةِ فَأَدُ خِلَ كِتَابِي عَلَى عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ فَسُرَّ بِهِ وَأَعْجَبَهُ وَالْحَبَامُ عَلَى عُمْرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ فَسُرَّ بِهِ وَأَعْجَبَهُ

Telah menceritakan kepada kami Sulaiman bin Dawud Ath Thiyalisi telah menceritakan kepadaku Dawud bin Ibrahim Al Wasithi telah menceritakan kepadaku Habib bin Salim dari An Nu'man bin Basyir ia berkata, "Kami pemah duduk-duduk di dalam Masjid bersama Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam, kemudian Basyir menahan pembacaan haditsnya. Kemudian datanglah Abu Tsa'labah Al Khusyani dan berkata, "Wahai Basyir bin Sa'd, apakah kamu hafal hadits Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam berkenaan dengan Umara' (para pemimpin)?" kemudian Hudzaifah berkata, "Aku hafal Khutbah beliau." Maka Abu Tsa'labah pun duduk, kemudian Hudzaifah berkata. "Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: 'Akan berlangsung nubuwwah (kenabian) di tengah-tengah kalian selama kurun waktu tertentu yang Allah kehendaki lalu Dia (berakhir) mengangkatnya bila Dia menghendaki untuk mengakhirinya. Kemudian berlangsung kekhilafahan menurut sistim kenabian selama kurun waktu tertentu yang Allah kehendaki

mengangkatnya bila Dia menghendaki untuk lalu Dia mengakhirinya Kemudian berlangsung kerajaan yang bengis selama kurun waktu tertentu yang Allah kehendaki lalu Dia mengangkatnya bila Dia menghendaki untuk mengakhirinya Kemudian berlangsung pemerintahan yang menindas (diktator) selama kurun waktu tertentu yang Allah kehendaki lalu Dia mengangkatnya bila Dia menghendaki untuk mengakhirinya Kemudian akan berlangsung kembali kekahalifahan menurut sistim kenabian. Kemudian beliau berhenti". Habib berkata: "Ketika 'Umar bin 'Abdul 'Aziz menjadi khalifah dimana Yazid bin an-Nu'man bin Basvir mendampinginya, aku menulis hadits ini untuknya dan aku mengisahkan hadits ini kepadanya dan aku katakan: "Aku berharap dia, maksudnya 'Umar bin 'Abdul 'Aziz menjadi amirul mu'minin setelah kekuasaan kerajaan yang bengis dan pemerintahan dictator" Lalu suratku itu diberikan kepada 'Umar bin 'Abdul 'Aziz, maka dia senang dan mengaguminya". (HR Ahmad).262

Menurut HT hadis ini menjelaskan bahwa Rasulullah saw telah mempredisksi tentang akan kembalinya sistem khilafah setelah sempat musnah dan hancur. Saat ini, menurut HT, umat muslim dapat menyaksikan pemerintahan yang lalim sebagaimana sabda di atas. Di sisi lain hal ini merupakan pertanda bahwa negara khilafah yang berjalan diatas manhaj kenabian sebagaimana yang beliau prediksi sudah kian dekat.

Masih dalam Musnad Ahmad, ia meriwayatkan dari Ma'qil bin Yasar yang mengatakan bahwa Rasulullah saw berkata:

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Musnad Ahmad hadis no. 17680 dalam *Ensiklopedia Hadis kitab* 9 Imam Online.

Telah menceritakan kepada kami Abu Ahmad, telah menceritakan kepada kami Khalid dari Nafi' dari Ma'qil bin Yasar, dia berkata; Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Tidak akan ada kezhaliman sepeninggalku melainkan hanya sedikit, hingga ia muncul kembali. Setiap kali kezhaliman muncul, sirnalah keadilan semisalnya, hingga dalam kezhaliman itu lahirlah orang yang tidak kenal dengan selainnya (keadilan). Kemudian Allah Tabaraka wa Ta'ala mendatangkan keadilan. Lalu, setiap kali datang keadilan, sirnalah kezhaliman semisalnya, hingga dalam keadilan itu lahirlah orang yang tidak kenal dengan selainnya (kezhaliman)."

Dalam beberapa literatur yang diklaim oleh HT, Rasulullah saw mengabarkan bahwa kekuasaan Islam akan kembali dan tempat kembali itu adalah al-Quds, yang menjadi pusat kedudukan Khalifah. Hal ini diperkuat oleh beberapa hadis Rasulullah saw. yang memberikan isyarat bahwa Kekhilafahan

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup>Musnad Ahmad hadis no. 19421 dalam *Ensiklopedia Hadis kitab* 9 Imam Online.

akan singgah di Palestina, bahkan Palestina akan menjadi ibukota Khilafah yang kedua ini.

حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِي حَدَّثَنَا مُعَاوِيَةُ عَنْ ضَمْرَةَ بْنِ حَبِيبٍ أَنَّ ابْنَ رُغْبِ الْإِيَادِيُّ حَدِّنَهُ قَالَ: نَزَلَ عَلَيَّ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ حَوَالَةَ الْأَزْدِيُ فَقَالَ لِي وَإِنَّهُ لَنَازِلٌ عَلَيْ فِي بَيْتِي بَعَثَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَوْلَ الْمُدِينَةِ عَلَى أَقْدَامِنَا لِنَعْنَمَ فَرَجَعْنَا وَلَمْ نَعْنَمُ شَيْئًا وَعَرَفَ الْجَهْدَ فِي الْمُدِينَةِ عَلَى أَقْدَامِنَا لِنَعْنَمَ فَرَجَعْنَا وَلَمْ نَعْنَمُ شَيْئًا وَعَرَفَ الْجَهْدَ فِي الْمُدِينَةِ عَلَى أَقْدَامِنَا لِنَعْنَمَ فَرَجَعْنَا وَلَمْ نَعْنَمُ شَيْئًا وَعَرَفَ الْجَهْدَ فِي الْمُعْمِ الْمُ وَلَا تَكِلْهُمْ إِلَى النَّاسِ فَيَسْتَأْثِرُوا عَلَيْمُ نُمَّ قَالَ: وَجُوهِنَا فَقَامَ فِينَا فَقَالَ اللَّهُمَّ لَا تَكِلْهُمْ إِلَى النَّاسِ فَيَسْتَأْثِرُوا عَلَيْمُ نُمَّ قَالَ: وَكُذُهُمْ إِلَى النَّاسِ فَيَسْتَأْثِرُوا عَلَيْمُ نُمَّ قَالَ: لَيُفْسِهِمْ فَيَعْجِرُوا عَنْهَا وَلَا تَكِلْهُمْ إِلَى النَّاسِ فَيَسْتَأْثِرُوا عَلَيْمُ نُمَّ قَالَ: لَيُعْمَعُ فَلَى النَّاسِ فَيَسْتَأْثِرُوا عَلَيْمُ نُمَّ قَالَ: لَكُمْ الشَّامُ وَالرُّومُ وَفَارِسُ أَوْ الرُّومُ وَفَارِسُ حَتَّى يَكُونَ لِأَخْدِيكُمْ لِي الْمُؤْرُولُ الْمُؤْرُولُ الْمُعْرَدُ الْمَقِي فَقَالَ يَا ابْنَ مِنْ الْقِيلِ كَذَا وَكَذَا وَمِنْ الْفَقَدِمِ حَتَّى يُعْطَى أَحَدُهُمْ وَالسَّاعَةُ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ إِلَى النَّاسِ مِنْ يَدَى الْقَلْمُ وَالسَّاعَةُ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ إِلَى النَّاسِ مِنْ يَدَى عَلَى وَأُسِكَ وَالسَّاعَةُ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ إِلَى النَّاسِ مِنْ يَدَيَّ هَذِهِ وَالسَّاعَةُ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ إِلَى النَّاسِ مِنْ يَدَيَّ هَذِهِ وَلَاسًا عَلَى وَأُسِكَ وَالسَّاعَةُ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ إِلَى النَّاسِ مِنْ يَدَى عَلَى وَلُولُ عَلَى وَالْمَلَامُ وَالْمَالِكُ وَلُولُ الْمُؤْرُولُ الْعَلَى وَلَاسَاعَهُ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ إِلَى النَّاسِ مِنْ يَدَى الْمَالِلَالَةُ الْمُؤْرُ الْعَظَامُ وَالسَّاعَةُ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ إِلَى النَّاسِ مِنْ يَدَى الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُعْرَاقِ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْ

Telah menceritakan kepada kami 'Abdur Rahman bin Mahdi telah menceritakan kepada kami Mu'awiyah dari Dhomroh bin Habib bahwa Ibnu Zughbi Al Iyadi menceritakan kepadanya, ia berkata; 'Abdullah bin Hawalah Al Azdi singgah ditempatku, ia berkata padaku; Rasulullah Shallallahu'alaihi Wasallam mengutus kami ke seputar Madinah berjalan kaki untuk mencari harta rampasan perang. Kami kembali tanpa mendapatkan apa pun. Beliau melihat keletihan di wajah-wajah kami. Beliau berdiri menghampiri kami lalu bersabda; "Ya Allah! Janganlah Kau serahkan mereka padaku hingga aku lemah, janganlah mereka

Engkau telantarkan hingga mereka lemah, jangan serahkan mereka pada orang-orang hingga mereka lebih mementingkan diri mereka sendiri." Selanjutnya Rasulullah Shallallahu'alaihi Wasallam bersabda; "Sesungguhnya Syam, Romawi dan Persia atau Romawi dan Persia- akan ditaklukkan untuk kalian hingga salah seorang dari kalian memiliki unta sekian dan sekian, sapi sekian dan sekian dan kambing sekian dan sekian hingga salah satu diantara mereka diberi seratus dinar lalu ia memarahinya." Beliau meletakkan tangan beliau diatas kepalaku lalu bersabda; "Hai Ibnu Hawalah! Bila kau melihat khilafah turun ditanah suci maka telah dekatlah gempa bumi-gempa bumi, bencana, dan halhal besar, dan kiamat saat itu lebih dekat pada manusia melebihi tanganku ini dari kepalamu." (HR Ahmad)<sup>264</sup>

Berdasarkan hadis ini, Khilafah yang akan singgah di Baitul Maqdis itu bukanlah Khilafah pada masa Umar (yang telah menaklukkannya). Sebab, peritiwa besar dan guncangan yang diceritakan di dalam hadis belum terjadi. Peristiwa tersebut baru akan terjadi setelah Khilafah yang kedua, yaitu Khilafah yang saat ini sedang diperjuangkan dan dinantikan oleh kaum Muslim.

Banyak kritikus konsep negara khilafah beranggapan bahwa khilafah tidak memiliki landasan normatif yang relevan, dengan menyatakan bahwa di dalam al-Qur'an tidak terdapat satu ayat pun yang secara terang-benderang menjelaskan tentang harusnya umat muslim mendirikan khilafah. Hal ini diakui, bahkan oleh kalangan HT sendiri, akan tetapi disertai dengan sindiran bahwa kaum liberal sering mengkritik kalangan yang mereka

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup>Musnad Ahmad hadis no. 21449 dalam *Ensiklopedia Hadis kitab* 9 Imam Online.

istilahkan sebagai kelompok fundamentalis sebagai penganut mazdhab literalis-tektualis. Tetapi saat mereka menafsirkan ayat-ayat al-Quran tentang wajibnya imamah mereka lebih-lebih sangat literalis-tekstual. Lebih lanjut HT mengakui bahwa memang benar tidak ada ayat yang secara tekstual menyebutkan "aqimuu al khilafah" atau ayat "kutiba 'alaikum al khilafah", akan tetapi banyak ayat yang memerintahkan untuk menerapkan hukumhukum hudud, jihad, larangan riba, zina dan sebagainya. Hukumhukum ini tidak akan terlaksana tanpa institusi pelaksananya. Masih menurut HT, hadis nabilah yang kemudian menjelaskan bahwa nama sistem pelaksana (sistem pemerintahan) yang digariskan Islam adalah khilafah. Jadi clear, bahwa al-Quran mewajibkan adanya sistem pemerintahan yang menerapkan hukum-hukum Aliah kemudian hadis menjelaskan bahwa sistem itu adalah khilafah.

## c. Ijma

HT juga menekankan kewajiban adanya khilafah pada dalil Ijma' sahabat. Sahabat telah sepakat tentang wajibnya khilafah, dengan dibuktikan dengan bai'at mereka terhadap Abu bakar, Umar dan Utsman. HT menunjukkan bukti suatu peristiwa setelah Nabi wafat. Saat itu, para sahabat tidak segera menguburkan nabi, tetapi mendahulukan kepentingan suksesi politik, yaitu mencari pengganti Nabi sebagai Khalifah.

HT men*tabanni* bahwa sahabat telah berijma tentang wajibnya mengangkat pengganti Nabi dalam perkara

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup>HT dikategorikan sebagai gerakan Islam fundamental. Golongan ini sering diidentikkan sebagai penganut madzhab literalis-tekstualis, yaitu golongan yang kaku dalam memahami nash.

kepemimpinan politik. Sebagaimana yang diungkapkan Imam Ibnu Hajar al Haitsami:

اعلم أيضًا أن الصحابة رضوان الله عليهم أجمعوا على أن نصب الإمام بعد انقراض زمن النبوة واجب ، بل جعلوه أهم الواجبات حيث اشتغلوا به عن دفن رسول الله

"Ketahuilah juga bahwa para sahabat telah berijma" bahwa mengangkat Imam setelah berakhirnya zaman kenabian adalah wajib, bahkan mereka menjadikannya kewajiban paling penting karena mereka menyibukkan diri dengannya dengan menunda penguburan Rasulullah."

Beberapa pengeritik mempersoalkan gelar khalifatu rasulillah bagi Abu Bakar. Menurutnya gelar tersebut tidak ada hubungannya dengan persoalan politik atau kepemimpinan. Tetapi hanya terkait tentang keutamanaan Abu Bakar sebagai khalifah Rasul 'ala shalat.

Untuk menjawab kritikan ini HT menjelaskan bahwa istilah khalifah rasulillah juga dipakai dalam konteks kepemimpinan. HT mengutip Tarikh Khulafa' bahwa setelah terbai'atnya Abu Bakar, dia kemudian naik ke atas mimbar untuk berkhutbah, namun ia tidak melihat Zubair. Maka beliau memerintahkan untuk memanggilnya. Setelah Zubair datang Abu Bakar berkata: "Engkau adalah anak bibi Rasulullah dan seorang hawari Rasulullah apakah engkau ingin mengoyak-ngoyak kesatuan kaum muslimin?". Zubair menjawab:

لا تثريب يا خليفة رسول الله فقام فبايعه

"Tidak wahai khalifah rasulillah, ia lalu berdiri dan membai'at Abu Bakar". Saat Abu Bakar tidak melihat Ali maka ia mengutus orang untuk memanggilnya dan menanyakan hal sama seperti pada Zubair. Ali lalu menjawab:

"Tidak wahai khalifah rasulillah, ia lalu berdiri dan membai'at Abu Bakar"

Beberapa peneliti menganggap bahwa HT hanya mengutip dalil naqli dan aqli yang memperkuat kepentingan mereka, padahal sebenamya HT tidak memiliki landasan normatif yang cukup kuat untuk mendirikan khilafah. 266 Disini peneliti ingin mengingatkan bahwa HT memiliki kesamaan pandangan dengan ulama-ulama terdahulu karena memang berangkat dari landasan yang sama, yaitu dalil-dalil svariat. Jika pengeritik mengakui kesamaan pandangan HT dengan ulama klasik semisal Imam al-Mawardi maka tidak seharusnya mereka demikian sembrono mengambil kesimpulan bahwa ide khilafah tidak memiliki landasan normatif atau landasan normatifnya tidak relevan. Bahkan lebih lancang lagi pengeritik menyatakan khilafah adalah proyek politik dengan tameng agama, karena itu berarti mereka juga sedang menuduh semua ulama yang menyatakan wajibnya khilafah/imamah sedang mengada-ada dan memiliki motif politik dengan tameng agama.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup>Pernyataan ini khususnya untuk menjawab keraguan banyak kalangan yang mempertanyakan landasan normatif pendirian khilafah, termasuk mengkritisi disertasi Ainur Rafiq al-Amin. Lihat Ainur Rafiq al-Amin, *op cit.*, h. 118

#### TELAAH HISTORIS

HT beranggapan bahwa khilafah bukan sekedar ide atau angan-angan saja, melainkan pernah ada di dunia. HT mengklaim bahwa sejak masa Nabi hingga Turki Ottoman merupakan periode khilafah, sedangkan khilafah adalah teori negara yang sesuai dengan Islam. Sementara itu penerapan Islam secara sempurna, telah dimulai sejak Nabi hingga 1918 sebelum penjajah menguasai negeri-negeri muslim.

HT menyadari bahwa sejarah khilafah tidak selamanya berjalan indah akan tetapi itu bukan menjadi halangan untuk tidak membentuk khilafah. HTI membedakan tataran konsepsi khilafah dan tataran implementasi khilafah. Secara konsepsi, khilafah menurut HT adalah sebagaimana yang dijelaskan dalam al-Qur'an, sunnah, dan ijma'. Konsepsi tersebut termanifestasi secara ideal pada masa khulafa ar-Rasyidun<sup>270</sup>. Pasca kepemimpinan empat khalifah tersebut, selanjutnya khilafah masuk dalam tataran implementasi. Dalam tahapan implementasi, HTI mengakui bahwa dalam sejarahnya terdapat penyimpangan-penyimpangan dari konsepsi yang ideal, misalnya kasus pemaksaan Mu'awiyyah terhadap umat Islam untuk membaiat anaknya Yazid, dan lain sebagainya.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Taqiyuddin an-Nabhani, *Kepribadian Islam*, jilid 1, h. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Idem, Al-Daulah al-Islamiyyah, h. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Idem, Nizham al-Islam, h. 44-45

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup>Terdapat perdebatan tentang konsepsi ideal suksesi khilafah dari Rasullullah ke Abu bakar ra. yang menurut beberapa literatur diwarnai perselisihan antara Umar bin Khattab, Sa'ad bin Ubadah dan Ali bin Abi Thalib. Lihat O. Hashem, *Saqifah Perselisihan Umat* (Depok: Yapi, 1989), hal 178-183

HT menegaskan bahwa sejarah bukan merupakan landasan hukum kecuali sirah nabi saw dan sahabat ra. sehingga adanya sejarah bani Abbasiyyah yang meraih kekuasaan dengan khalifah memerangi bani Umavvah bukan dalil vang memperbolehkan dilakukannya pengambilan kekuasaan dengan jalan kekerasan. Begitu pula sejarah dualisme kepemimpinan dalam Islam pada masa Daulah Abbasiyyah dan Daulah Umayyah II, bukan merupakan dalil dibolehkannya umat Islam memiliki lebih dari satu negara. Sekali lagi hal tersebut merupakan penyimpangan dari sistem khilafah oleh oknum penguasa pada masa tertentu.

Peneliti mencoba mengambil perbandingan masa kelam demokrasi yang juga menurut sejarah tidak mulus diterima oleh suatu bangsa, contohnya ialah Aristoteles dan Plato menyatakan aristokrasi lebih baik dari demokrasi. Agus Caesar bahkan memilih sistem kekaisaran, karena kapok dengan demokrasi yang menjadikan para politisi Roma saling sikut dan rakyat Romawi terbelah. Socrates mengecam demokrasi karena hanya mengandalkan jumlah dan kurang menghargai pemikiran. Seringnya pembunuhan terjadi pada saat kampanye di India dan Bangladesh juga realitas demokrasi. Namun demikian, mereka tetap mempertahankan demokrasi.

Peneliti menyadari banyaknya versi tentang khilafah yang akhirnya menjadi membingungkan banyak orang muslim. Sebenarnya hal ini bukan masalah besar, karena berdasarkan sejarah penegakan konsep demokrasi di negara-negara Barat pun dilatari banyak pendapat. Mereka memiliki banyak ilmuan yang pendapatnya malah sering bertentangan. Tengok saja john Locke, JJ Roseau, Montesqueui, Voltaire, Thomas Jefferson dan banyak

pakar lainnya bukan satu pendapat. Pendapat Voltaire yang beraliran rasional bahkan bertentangan dengan Rosseau yang beraliran sosial romantik. Namun demikian, mereka tetap gencar menyerukan konsep mereka. Banyaknya pendapat tidak menjadi alasan tapi justru menjadi referensi sehingga mereka pilih konsep yang danggap paling tepat. Bagi umat Islam, tentu ini layak jadi pelajaran. Mengapa banyaknya konsep justru jadi alasan? Bukankah dengan banyaknya referensi belajar justru lebih mudah, karena bisa melakukan studi perbandingan.

Peneliti juga menemukan beberapa kalangan yang menganggap bahwa Khilafah Islamiyah adalah sebuah fiksi atau utopis. Tentang hal ini peneliti merujuk ke negara adikuasa, AS sekarang, ternyata 3 abad silam hanyalah sebuah ide. Lihat saja Uni Soviet yang berjaya abad XX juga hanya ide. Inggris, adikuasa abad XIX hanya negara kecil dengan penduduk jarang yang dipenuhi rumput liar pada zaman perang salib. Khilafah Islamiyah pada masa umar bin Abdul Aziz adikuasa tahun 1001 H, Tahun 1 H baru sebagai negara kota di Madinah, saat Rasulullah SAW hijrah.

Peneliti mengapresiasi usaha HT untuk membuka wacana khilafah (setelah sekian lama seolah hilang dari peradaban modern dunia) dan upayanya dalam memahami sejarah dari sudut pandang yang lebih luas, bukan hanya menilai dari sudut kelam daulah khilafah. Harus diakui, memang ada beberapa sisi kelam masa khilafah, terutama zaman Umayah dan Abbasiyah, namun hal tersebut adalah penyimpangan. Terlepas dari sisi kelam kekhalifahan, sejarah juga mencatat kemajuan di berbagai bidang diperoleh ketika umat Islam berada dalam naungan khilafah Islamiyah. Karya-karya fenomenal di bidang kedokteran.

perbintangan, ekonomi, aljabar, tafsir, hadis, logika dan lain sebagainya yang pernah dihasilkan pada masa kekhalifahan tidak pernah bisa dibandingkan dengan pencapaian umat muslim saat ini yang kontra produktif.

Bila merujuk pada cara berpikir ilmiah, ketika terjadi ketidaksesuaian antara das sein (praktik) dan das sollen (teori), maka yang harus dilakukan ialah bukan dengan cara menafikan das sollen, akan tetapi dengan cara mengarahkan das sein. Terlepas dari penyimpangan yang pernah terjadi, bukankah ada realitas yang benar, yaitu Khilafah zaman Rasulullah SAW dan para khulafaur Rasyidin. Mengapa kita tidak merujuk pada mereka?

Peneliti menyadari banyaknya pertanyaan-pertanyaan dari para penentang sistem khilafah yang belum terjawab dengan tuntas, tetapi peneliti juga menangkap munculnya pertanyaanpertanyaan dari pendukung sistem khilafah, khusunya HT, yang juga belum dijawab dengan tuntas oleh para penantang khilafah. Mengapa sebagian umat Islam mati-matian mempertahankan demokrasi yang tidak memiliki landasan normatif, tetapi matimatian pula menghalangi ide khilafah Islamiyah yang menurut sejarah pemah tercatat dan eksis? Mengapa ketika negara-negara di Eropa dan Afrika berusaha sekuat tenaga menyatukan barisan membentuk Uni Eropa dan Uni Afrika, umat Islam malah disibukkan dengan peperangan antar negara, bukan persatuan antar negara? Mengapa umat muslim bisa menerima kemunculan partai politik dengan asas Islam maupun non Islam tanpa program dan metode yang jelas, akan tetapi menentang kemunculan partai politik dengan asas Islam dengan tujuan, program dan metode vang transparan? Apakah umat Islam meragukan kesempurnaan agama Islam dalam mengatur kehidupan individu, kelompok dan bernegara, sehingga perlu mengadopsi sistem dari luar yang berusaha memisahkan agama dengan negara?

## BAB VI PENUTUP

Hizbut Tahrir dan Majelis Mujahidin ketika dilihat sekilas tampak sama dalam perjuangannya, yaitu menjadikan Negara berbasis Islam dan menerapkan syariah Islam. Akan tetapi, mengutip pendapat Umi Sumbulah ada beberapa perbedaan dan persamaan dalam konsep maupun praktiknya, yang dirangkum dalam tabel berikut;<sup>271</sup>

| No | Penanda        | Hizbut Tahrir           | Majelis Mujahidin      |
|----|----------------|-------------------------|------------------------|
| 1  | Kepemimpin     | Tunggal                 | Tunggal                |
|    | an             |                         |                        |
| 2  | Ideology       | Tertutup                | Tertutup               |
| 3  | Manajemen      | Kontrol ketat           | Kontrol longgar        |
| 4  | Sifat          | Partai Politik bergerak | Aliansi, (personal dan |
|    | Organisasi     | diluar Parlemen         | organisasi)            |
| 5  | Lingkup        | Internasional           | Nasional dan mulai     |
|    | organisasi     |                         | ada upaya              |
|    |                |                         | menginternasional      |
| 6  | Pola gerakan   | Menjaga jarak dengan    | Dekat dengan           |
|    |                | kekerasan               | kekerasan              |
| 7  | Generasi       | Muda, kelompok          | Dominasi orang tua     |
|    |                | menengah baru,          |                        |
|    |                | perkotaan               |                        |
| 8  | Target politik | Khilafah Islamiyah      | NII-syariat Islam      |

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup>Disampaikan dalam perkuliahan mata Kuliah Perkembangan Pemikiran Modern Islam, oleh Dr. Hj. Umi Sumbullah

| 9  | Cakupan isu              | Politik, ideologis yang<br>jelas                                                                                | Agama, ideologi<br>dengan konstruksi<br>kurang jelas                                                             |
|----|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10 | Peradaban<br>barat       | Menolak <i>hadharah</i> , dan<br>menerima madaniyah                                                             | Menolak tasyabuh (baik performa maupun ideology barat)                                                           |
| 11 | Pluralisme<br>Barat      | Menolak dengan<br>konstruksi yang<br>cenderung politis                                                          | Menolak dengan<br>konstruksi yang<br>cenderung teologis                                                          |
| 12 | Kristen                  | Musuh teologis dan politis                                                                                      | Musuh teologis dan<br>kurang jelas<br>memposisikan musuh                                                         |
| 13 | Yahudi                   | Hadharah, agama, dan ideology global                                                                            | Agama, ideology,<br>musuh                                                                                        |
| 14 | Kekerasan<br>agama       | Tidak selalu dilakukan<br>oleh Kristen dan<br>yahudi, tetapi oleh<br>kekuatan internasional<br>dan makar global | Selalu dikaitkan<br>sebagai upaya teologi<br>Kristen dan yahudi                                                  |
| 15 | Liberalisme<br>pemikiran | Segmentasi ideologi<br>kapitalisme                                                                              | Dikonstruksi oleh elit<br>yahudi dan Kristen                                                                     |
| 16 | Demokrasi<br>dan HAM     | Menolak, merupakan<br>anak dari kapitalisme                                                                     | Menolak karena dari<br>barat                                                                                     |
| 17 | Dialog<br>teologis       | - Menunjukkan<br>keunggulan Islam<br>Meyakinkan non<br>muslim bahwa khilafah<br>mampu menjamin<br>kesejahteraan | Menunjukkan<br>keunggulan Islam<br>Meyakinkan non<br>muslim bahwa<br>khilafah mampu<br>menjamin<br>kesejahteraan |

Demikianlah perbandingan antara dua kelompok gerakan kebangkitan Islam ini (untuk tidak menyebut fundamentalis) di Indonesia. Terlepas dari kelebihan dan kekurangan dari kedua kelompok Islami ini, bagaimanapun di Negara yang menjunjnung tinggi kebebasan berserikat dan berbicara, maka kedua kelompok ini adalah bagian dari Indonesia, dan rakyat pulalah yang akan menentukan kelangsungan hidup kedua kelompok ini. Wallahu a'lam.

## DAFTAR PUSTAKA

- Abdullah, Muhammad Husein. Khilafah al-Fikr al-Islami. Amman: al-Maktabah al-Wa aniyah, 1990.
- Abdullah Ibn Umar Ibn Sulaiman. al-Imamah al-Uzmah. Riyad: Dār °ayyibah, tt.
- Abi Husain Ahmad bin Faris bin Zakariyah. Mu'jam Maqayis al-Lughat. jilid I. Beirut: dar al-fikr, 1979.
- Ahmadi, Wahid. Prinsip-Prinsip Gerak Al-Ikhwan Al-Muslimun. Solo: Intermedia, 2002.
- Ainur Rafiq al-Amin, Membongkar Proyek Khilafah ala Hizbut Tahrir Indonesia. Yogyakarta: LkiS, 2012.
- Ali, Abdullah Yusuf. Qur'an Terjemahan dan Tafsirnya. Terj, Ali Audah. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1992.
- Ali, Atabik. Kamus Inggris Indonesia Arab. Yogyakarta: Pondok Pesantren Krapyak, 2003.
- Al-Qur'an dan Terjemahnya. Jakarta: Suara Agung, 2008.
- Anis, Ibrahim.et. al., Mu'jam Al-Wasit. Juz I. Kairo: Hasan Ali Athiyyah, 1972.
- Anonim, Mengenal Hizbut Tahrir dan Strategi Dakwah Hizbut Tahrir. Penerjemah Abu Afif dan Nur Khalish. Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 2009.
- dan Penyatuan Kembali Dunia Islam. Jakarta: Hizbut Tahrir Indonesia, 2009.
- Arifin, Syamsul. Islam Indonesia. Surakarta: UMM Press, 2003.
- Al-Asfahaniy, Al-Ragib. Mu'jam Muftadat Alfaz Al-Quran. Bairut: Dar al-Fikr, t.th.
- ------ Al-Mufradat Fi Garib Al-Quran. Beirut: Dar al-Ma'rifat, t.th.
- Azra, Azyumardi. "The Transmission of Islamic Reformism to Indonesia: Networks of Middle Eastern and Malay-

Indonesia Ulama in the Seventeenth and Eighteenth Centuries", PhD diss. Columbia University: 1992. ------Pergolakan Politik Islam Dari Fundamentalisme, Modernisme hingga Postmodernisme, Cet. I. Jakarta: Paramadina, 1996. -----.Pergolakan Politik Islam. Jakarta: PT. Temprint, 1996. Azzam, Salim, Editor Beberapa Pandagan Tentang Pemerintahan Islam, Terjemah Maikul Awwal, Bandung: Mizan, 1893. Bahantsi, Ahmad Fathi, Al-Siyasah al-Jinaiyah fi al-Syari'at al-Islamiyah, T.tp: Dar al-'Arubah, t.t Al-Banna, Jamal, Al-Jihad. Cairo: Dar al-Fikr al-Islami, 2002. ----- Hal Yumkin Tatbiq al-Syari'ah, Kairo : Dar al-Fikr al-Islami, 2005. ---- al-Islam Din Wa Ummah Wa Laisa Din Wa Daulah, Kairo: Dar al-Fikr al-Islami, 2003. Basyir, Ahmad Azhar Negara dan Pemerintahan dalam Islam. Yogyakarta: UII Press, 2000. Bayyumi, Zakariyyah Sulaiman, al-Ikhwan al-Musliman, Kairo: 1978. Brown, L. Carl. Wajah Islam Politik Pergulatan Agama & Negara Sepanjang Sejarah Umat, Terjemah Abdullah Ali, Jakarta: Serambi, 2003. Al-Bustaniy, Butrus. Munjid al-Tullab. Bairut: Dar al-Masyiriq, t.th. Corence, L.A. Histoire de Wahhabis, Paris: 1810. Dhurorudin Mashad dkk, Islam dan Radikalisme di Indonesia. Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI), Jakarta, 2005, hlm. 248 Djazuli, Figh Siyasah: Implementasi Kemaslahatan Ummat dalam Rambu Syariah Bandung: Kencana – Prenada Media, 2003. Eickelman, Dale F. Ekspresi Politik Muslim, Teriemah Rafik Suhud, Mizan: Bandung, 1998 Esposito, John L. Ensiklopedia Oxford Dunia Islam Modern, jilid 3. Bandung: Mizan 1999. ------. Demokrasi di Negara-negara Muslim Problem

dan Prospek, teri, Rahmani Astuti, Bandung: Mizan, 1999.

- al-Farmawi, Abdul Hadi. Wacana Islam Kontemporer.Kairo: PCMI, 2005.
- Farouki, Taji. A Fundamental Quest: Hizb al-Tahrir and the Search of the Islamic Caliphate. London, 1996.
- Glasse, Cyril. The Concise Encyclopedia of Islam. London: Stacey International, 1989.
- Haekal, Muhammad Husain. Sejarah Hidup Muhammad. Terjemah Ali Audah. Jakarta: Pustaka Jaya, 1980.
- Al-Hafni, Abdul Mun'in, Ensiklopedia (Golongan, Kelompok, Aliran, Partai dan Gerakan Islam), Terj. Muhtarom, Lc, Dpl, Grafindo Khazanah Ilmu, Jakarta, 2006. hlm. 758
- Hashem, O., Saqifah Perselisihan Umat. Depok: Yapi, 1989.
- Hawari, Muhammada. Politik Partai: Meretas Jalan Baru Perjuangan Partai Politik Islam. Bogor: Idea Pustaka, 2003.
- Herbert Blumer, Social Movement dalam Principal of Sociology, ed. Alfred Mclung Lee. New York: Barnes&Noble, Inc. 1966.
- Heywood, Andrew. Political Ideologies: An Introduction. London: Macmillan Education Ltd., 1992.
- al-Hilali, Sheikh Salim Ibn Ied. Al-Jama'ah al-Islamiyyah fi Zau'l al-Kitab Wa al-Sunnah Bi Fahmi Salaf al-Ummah. Terj. Abu Ihsan. Solo: Pustaka Imam Bukhari, 2004.
- Hilmy, Masdar. Islam sebagai Realitas Terkonstruksi. Yogyakarta: Karnisius, 2009
- Hisjmy, A. Dimana Letaknya Negara Islam. Surabaya: PT Bina Ilmu, 1984.
- Hiskett, M. The Sword of Truth: The Life and Times of The Shebu Usuman and Fodio. New York: 1973.
- Hunter, Shirean T., (ed). The Politics of Islamic Revivalism.

  Bloomington and Indianapolish, Indiana University Press,
  1998
- Hunter, Charles L., Exploring Social Change. New Jersey: Prentice Hall, t.t
- Husaini, Adian dan Hidayat, Nu'im. Islam Liberal Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan dan Jawabannya. Jakarta: Gema Insani Press, 2002.

- Ibn Manzur, Lisān al-'Arab al-Muhā, jilid I. Beirut: Dar al-Lisan al-'Arab, t.t.
- Ibn Zakariya, Abu al-Husain Ahmad ibn Faris. Mu'jam Maqais al-Lughah, Juz I. Beirut: Dar al-Fikr, 1994.
- Ida, Laode. Gerakan Sosial Kelompok Nahdatul Ulama (NU) Progresif, Disertasi Universitas Indonesia, Jakarta, 2001
- Imam, Kamal al-Din. Usul al-Fiqh al-Islami. Iskandariyah: Dar Almatbuat, tt.
- Immarah, Muhammad.Ihly' al-Islamiyyah, Haqiqah Am Khayal. Kairo: Maktabah al-Syuruq, 2005.
- International Criss Group.Radical Islam In Central Asia: Responding to Hizbut Tahrir. ICG Asia report Osh/Brussels. 2003.
- al-Jabiri.Bunyah al-Aql al ar-Arabi. Beirut: al-Markaz al-Saqafi al-Arabi, 1993.
- Jamhari & Jajang Jahroni (Penyunting). Gerakan Salafi Radikal di Indonesia, Jakarta: Raja Grafindo Persada 2004)
- al-Jauziyah, Ibnu Qayyim. I'lam al-Muwaqqi'in 'an Rabbil 'alamin. Beirut: Dar al-Jayl, t.t
- Jurdi, Syarifuddin. Pemikiran Politik Islam Indonesia: Pertauan Negara, Khilafah, Masyarakat Madani dan Demokrasi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008.
- Jurgensmeyer, Mark. Menantang Negara Sekuler: Kebangkitan Global Nasionalisme Religius (Bandung: Mizan, 1998
- Kaba, Lansine. The Wahhabiya: Islamic Reform and Politics in French West Africa. Evanston Illeonis: 1974.
- Kamal al-Din, Imam Muhammad. Usul Al-fiqh Al-Islami. Iskandariyah: Dar Al- Matbuat, t.t
- Karim, M. Rusli. Perjalanan Partai Politik di Indonesia Sebuah Potret Pasang-Surut. Jakarta: Rajawali Press, 1983.
- Khallaf, Abdull Wahhab.llmu Usul al-Fikh. Kairo: Dar: al-Qalam, 1978.
- Khan, Muin Ud-Din Ahmad. History of The Fara'idi Movement in Bengal 1818-1906. Karachi: 1996.
- Al-Khudri, Ibrahim Bin Abdurrahim.Hukmul Jihad Wa Bayanu Fadhlihi Wa Fadslisy Syahadah War Ribath. Terjemahan Abu Ihsan Al-Medani.Hukum Jihad. Solo: At-Tibyan, 2000

- Lane, Edward William. Arabic-English Lexicon. Part II. Bairut: Librarie du Liban, 1968.
- Larrain, Jorge. Konsep Ideologi. Yogyakarta: LKPSM, 1986.
- Macionis, John J., Sociology. New Jersey: Prentice Hall, 1991.
- Mahendra, Yusril Ihza. Fundamentalisme dan Modernisme Politik Islam. Jakarta: Paramadina, 1999.
- Madjid, Nurcholish. Kaki Langit Peradaban Islam. Jakarta: Paramadina, 1997.
- Mahfud, Louis. al-Munjid fi al-Lughah. Cet. XVII, Beirut: Dar al-Maghrib, 1984.
- Manzur, Ibn. Lisan Al-'Arab Al-Muhit. Jilid I. Beirut: Dar al-Lisan al-Arab, t.th.
- Martin, B.G. Muslim Brotherhood in Nineteenth Century Africa. Cambridge: 1976.
- al-Maududi, Abul A'la. Sistem Politik Islam. terjemah Abdullah Ali. Bandung: Mizan, 1990.
- Al-Mawardi. Al-Ahkam al-Sulthaniyyah. Beirut:Dar al-Fikr, t.t.
- Al-Mubarakfuri, Shafiyar Rahman. Sirah Nabawiyah. Terjemah Khatur Suhardi, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2000.
- Mughniyah, Muhammad Jawad. Fiqh Imam Jafar Shadiq 'Ardh Wa Istidlal. Terjemahan Syamsuri Rifa'i. Jakarta: Lentera, 2009.
- Mustafah, Halah. al-Islam al-Siyasi Fi Miss. Kairo: al-Hai'ah al-Misriyyah, 2005.
- Naisbitt, John., Nana Naisbitt, dan Douglas Philip. High Tech, High Touch: Pencarian Makna di Tengah Perkembangan Pesat Teknologi. Bandung: Mizan, 2001.
- Nashir, Haedar. Gerakan Islam. Syariat Reproduksi Salafiyyah Ideologis di Indonesia. Jakarta: Psap, 2007.
- Noer, Deliar. Gerakan Modern Islam di Indonesia 1990-1942. Jakarta: LP3ES, 1988.
- Oesman, Oetojo dan Alfian. Pancasila Sebagai Ideologi dalam Berbagai Bidang kehidupan Bermasyarakat, Berbangsa, dan Bernegara. Surabaya: Karya Anda, 1993
- PBNU. Nahdlatul Ulama Kembali Ke Khittah 1926. Bandung: Risalah, 1985.

- Prodjodikoro, Wirjono. Asas-asas Ilmu Negara dan Politik. Bandung: PT. Eresco, 1971
- Qardawi, Yusuf. Fiqh Jihad. Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2010.
- Quthb, Sayyid.Fi Zhilail-Qur'an. Beirut: Darusy-Syuruq, 1992.
- Riberu dkk., Menguak Mitos-mitos Pembangunan: Telaah Etis dan Kritis. Jakarta: Gramedia, 1986.
- Ridha, Muhammad Rasyid. Tafsir al-Manar. Kairo: Dar al-Manar 1950.
- Romli, Moh. Guntur dan Zjadzili, A. Fawaidz. Dari Jihad Menuju Ijtihad. Jakarta: LSIP Jakarta, 2004.
- Roy, Olivier. Genealogi Islam Radikal, terj. Ali Noer Zaman. Yogyakarta: Genta Press, 2005.
- Said, Subhi Abduh. Al-hakim Wa usul al-Hukm Fi al-Nizam al-Islami. Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1985.
- Salim, Abdul Muin. Fiqh Siyasah: Konsepsi Kekuasaan Politik Dalam Al-Qur'an. Jakarta: Rajawali Pers, 1994.
- Samārah, Ihsan. Mash-h al-'Adālah al-Ijtimā'iyyah sī al-siqri al-Islāmi min al-Ma'āsir. Beirut: Dār al-Nahḍah al-Islāmiyyah, 1991.
- Sargent, Lyman Tower. Ideologi-ideologi Politik Kontemporer: Sebuah Analisis Komparatif. Jakarta: Erlangga, 1987.
- Sjadzali, Munawir. Islam dan Tata Negara Ajaran, Sejarah dan Pemikiran. Jakarta: UIP, 1993.
- Spencer, Robert. Islam Unveiled. Edisi Terjemah. Jakarta: Paramadina, 2003.
- Subhan, SD. Ulama-Ulama Oposan. Jakarta: Pustaka Hidayah, 2000.
- Sukarja, Ahmad. Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945 Kajian Perbandingan Tentang Dasar Hidup Bersama Dalam Masyarakat Yang Majemuk. Jakarta: UIP, 1995.
- Sulaiman, Ibrahim. A Revolution in History; The Jihad of Ushman and Fodio. London: 1986.
- Sunanto, Kumanto. Pengantar Sosiologi. Jakarta: Lembaga Penerbit Fakultas Ekonomi Universitas Indonesia, 1993.
- Syabab Hizbut Tahrir Inggris. Bagaimana Membangun Negara Khalifah, Penj. M. Ramadhan Adi. Bogor: Pustaka Thariqul Izzah, 2004.

- al-Syafi'i, Muhammad. Sultabad-Dualah Bain al-Fikr ad-Dusturi Wa al-Fikr al-Islami Wa Fikr al-Jama'at al-Islamiyah. Kairo: Maktabah al-Mahrusah, 1999.
- Syalabi, Ahmad. Sejarah Kebudayaan Islam, terj, Muhtar Yahya, Jilid I. Jakarta: Pustaka Al-husna, 1990.
- Syari'ati, Ali. Imamah dan Umamah, terj. Afif Muhammad. Bandung: Mizan, 1989.
- al-Tabatabaiy, Husain. Al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an. Juz XII. Iran: Ismailiyah, 1972.
- Taimiyah, Ibnu. Public Duties In Islam, The Institution Of The Hisba. London: The Islamic Foundation, 1985. terjemahkan oleh Arif Maftuhin Dzofir. Tugas Negara Menurut Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.
- al-Talibi, Abu Abdirrahman. Dakwah Salafiyyah Dakwah Bijak:
  Meluruskan Sikap Keras Dai Salafi. Jakarta: Hujjah Press,
  2006.
- Thomson, John B., Analisis Ideologi: Kritik Wacana Idelogi-ideologi Dunia. Yogyakarta: Ircisod, 2003.
- Tibliyyah, Al-qutub Muhammad Al-qutub. Al-Islam wa al-Daulah. T.t.p: Dar al-Ittihāt, 1982.
- Toha, Miftah. Birokrasi Politik di Indonesia. Jakarta: Rajawali, 2003. Trimingham, J.S.. Islam in the Sudan. New York: 1995.
- Al-'Ukbariy, Abu Al-Baqa' 'Abd Allah Ibn Al-Husein. Al-Tibyan Fi l'rab Al-Our'an. Juz II. Bairut: Dar al-Jil, 1987.
- Urbaningrum, Anas. Islam-Demokrasi Pemkiran Nuscholis Madjid-Jakarta: Republika, 2004.
- Subhi Abduh Said, al-Hākim Wa Usut-al-Hākm Fi al-Nizām al-Islami al-Siyasi Wa al-Iqtisāti Wa al-Ijtima>Wa al-Fikri. Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1985
- Salenda, Kasjim. Terorisme dan Jihad Dalam Perspektif Hukum Islam. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Departemen Agama RI, 2009.
- Wajdiy, Muhammad Farid Dairat Ma'arif al-Qarn al-Rabi' Asyara.
  Jilid III. Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1971.
- Wamy. Al-Mausu'ah al-Muyassarah Fi al-Adyan Wa al-Mazahib al-Mu'asirah terj, A. Najiyullah. Jakarta : al-I'tisam cahaya Umat, 2003.

- Zada, Khamami dan Arafah, Arif R. Diskursus Politik Islam. Jakarta: LSIP, 2004.
- Zada, Khamami.Islam Radikal. Jakarta: Teraju, 2002.
- Zainuddin. "Pengambilalihan Kekuasaan dalam Perspektif Pemikiran Politik Hizbut Tahrir". Disertasi tidak dipublikasikan, Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2013.
- Zanden, James W. Vander. Sociology the Core. New York: McGraw-Hill Publishing Company, 1990.
- Al-Zawiy, Al Tahir Ahmad. Tartib al-Qamus al-Muhit. Juz I. Bairut: Dar al-Fikr, 1909.
- Zeyno Baran, Hizbut Tahrir: Islamic Political Insurgency. Washington: The Nixon Center, 2004.
- Zulfadli. 'Infiltrasi Gerakan Hizbut Tahrir di Yogyakarta". Tesis tidak di terbitkan, Program Pasca Sarjana UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 2010.

Panjimas. No. 06/1 25 Desember 2002.

Harian kedaulatan Rakyat. 4 September 2006

Harian Kedaulatan Rakyat. 1 Agustus 2006

Ensiklopedia Hadist Kitab 9 Imam Online, http://id.lidwa.com/app

Kamus Umum bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1986

Seri Publikasi 2, Mengenal Majelis Mujahidin Indonesia (Untuk Penegakan Syari'ah Islam), Markas Pusat Majelis Mujahidin Indonesia, Yogyakarta, hlm. 15

