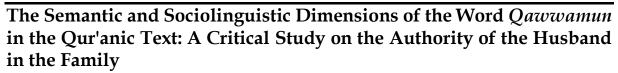
# LANGKAVVI

# **Journal of The Association for Arabic and English** Volume 11 No. 1, 2025

P-ISSN: 2460-2280, E-ISSN: 2549-9017

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



البعد الدلالي والسوسيولغوي لكلمة "قَوَّامُونَ" في النص القر آني :دراسة نقدية عن سلطة الزوج في الأسرة

#### Baso Pallawagau<sup>1\*</sup>, Zakirah Jahantab<sup>2</sup>, Sherif Muhammad Alsadiq<sup>3</sup>

<sup>1</sup>Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia. E-mail: <a href="mailto:baso.pallawagau@uin-alauddin.ac.id">baso.pallawagau@uin-alauddin.ac.id</a>
<sup>2</sup>International Islamic University of Islamabad, Pakistan.E-mail: <a href="mailto:zakira.jahantab@iiu.edu.pk">zakira.jahantab@iiu.edu.pk</a>
<sup>3</sup>Al-Azhar University, Cairo, Egypt. E-mail: <a href="mailto:sherifgomaa1401@gmail.com">sherifgomaa1401@gmail.com</a>
\*Corresponding Author

#### **ARTICLE INFO**

#### Cite this article in APA style as:

Pallawagau, B., Jahantab Z., Alsadiq, S.M. The Semantic and Sosiolinguistic Dimensions of the Word *Qawwamun* in the Qur'anic Text: A Critical Study on the Authority of the Husband in the Family. *Langkawi Journal of The Association for Arabic and English*, 11(1), 34.-48.

#### DOI:

http://dx.doi.org/10.31332/lkw.v0i0. 11022

#### History:

Submitted: 2025/02/10 Revised: 2025/06/01 Accepted: 2025/06/10 Published online: 2025/06/17

Copyright Holder: The Authors.

#### Published by:

UPT Pengembangan Bahasa IAIN Kendari.

#### **ABSTRACT**

This research focuses on the semantic and sociolinguistic dimensions of the word qawwamun in verse 34 of Surah An-Nisa, to examine various interpretations throughout history. The primary objective of this research is to analyze the semantic and sociolinguistic meaning of qawwamun in the Quranic text and to determine its meaning in linguistics and social contexts, to *emphasize the concept of a husband's authority within the family.* The research explores the linguistics analysis of this term based on its lexical meaning and to compare it with the sociolinguistics the context that influences its interpretation in Muslim societies. Additionally, it discusses various interpretations ranging from traditional understandings, which consider gawwamah as the absolute authority of men, to modern interpretations that emphasize shared responsibilities and equality in the roles of husbands and wives within the family. This research employs inductive, analytical, historical, and critical methods, to compare classical exegetical traditions with contemporary approaches that seek to reinterpret this concept in light of social and cultural changes. The findings indicate that the meaning of gawwamun does not solely refer to male superiority but also encompasses responsibility and leadership based on justice and balance between husband and wife. Therefore, this research recommends reevaluating the common understanding of a husband's authority in Muslim families.

**Keywords**: Family; Qawwamun; Qur'anic text; Semantic; Socio-linguistic

#### ١. المقدمة

القرآن الكريم هو المصدر الأساسي للتشريع الإسلامي وأحد أعظم النصوص التي تحمل دلالات لغوية واجتماعية وثقافية عميقة. تتجلى أهميته في صياغة القيم الإنسانية وتوجيه السلوك الاجتماعي، مما يجعله مرجعًا دائمًا للباحثين في فهم العلاقة بين النصوص المقدسة والمجتمع. ومن بين المفاهيم البارزة

التي أثارت نقاشات متعمقة في الأوساط العلمية والفقهية مفهوم "القوامة "المستمد من كلمة "قَوَّامُونَ" الله أثارت نقاشات متعمقة في الأوساط العلمية والفقهية مفهوم "القوامة المستمد من كلمة "قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ الله بعضه مُ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالْهِمْ (النساء: ٣٤).

تُعتبر هذه الآية إحدى النصوص التي تطرح تساؤلات مستمرة حول مفهوم العلاقة بين الجنسين في الإسلام ودور الرجل كزوج في المجتمع الإسلامي. ويُعد هذا المفهوم من أكثر المواضيع التي حظيت باهتمام واسع في الدراسات الشرعية والاجتماعية، حيث يمثل نقطة محورية لفهم العلاقة بين الرجل والمرأة داخل الأسرة والمسؤوليات المترتبة على كل طرف. وفي السياق التقليدي، فُسرت القوامة بمعنى تفوق الرجل وسلطته على المرأة، وهو تفسير ارتبط غالبًا بالبنى الثقافية والاجتماعية التي سادت في المجتمعات المسلمة، مما أدى إلى تشكيل صورة نمطية حول أدوار الجنسين (Ilmi & Im, 2024).

وأما مفهوم العلاقة بين الجنسين في الإسلام فيعكس رؤى تتسم بالعدل والاحترام المتبادل، حيث يؤكد النص القرآني على القوامة بمعناها الإيجابي الذي يركز على مسؤولية الرجل في رعاية الأسرة وتقديم الدعم الاقتصادي، مع احترام حقوق المرأة واحترام مكانتها كزوجة وشريكة في الحياة. ومع ذلك، في السياق التقليدي، فُسرت القوامة بمعنى تفوق الرجل وسلطته على المرأة، مما أدى إلى تصورات خاطئة حول دور الرجل في الأسرة والمجتمع (Sofwan et al., 2024).

تاريخيًا، أُسست العديد من التفسيرات التقليدية على الموروث الثقافي والاجتماعي الذي يربط بين القوامة وبين الهيمنة الذكورية، مما أدى إلى تقييد دور المرأة في العديد من جوانب الحياة الأسرية والاجتماعية. هذا الفهم القاصر ساهم في ترسيخ مفاهيم العدل غير المتوازن بين الجنسين، مما أثار جدلًا واسعًا بين العلماء والمصلحين الذين سعوا إلى تصحيح هذه التفسيرات وإبراز الأبعاد الإيجابية للقوامة كمفهوم مسؤولية ورعاية متبادلة (M. Waritsul Firdaus. F & M. Shofwan Taufiq, 2024).

ظهور الفكر الإسلامي الحديث، أصبح من الضروري إعادة قراءة هذا المفهوم بعيون تنظر إلى السياقات المتغيرة والمستجدات الاجتماعية، حيث يُنظر إلى القوامة من منظور أكثر شمولية يعزز التكامل بين الأدوار المختلفة للزوج والزوجة، بما يعكس القيم الإسلامية الأصيلة التي تعزز المساواة والعدل في العلاقات الأسرية والاجتماعية. ومع التطور الفكري في العصر الحديث وظهور العلوم الاجتماعية واللغوية كأدوات لتحليل النصوص، أصبح من الضروري إعادة النظر في هذه المفاهيم لفهم أبعادها الدلالية والسوسيولغوية. فالنص القرآني يتميز بمرونته وقدرته على التفاعل مع مختلف الأزمنة والبيئات،

وهو ما يتطلب قراءة تتجاوز الحدود الحرفية إلى استكشاف العمق الدلالي والسياقي للمفردات Siregar) (Hasiah, 2024 &.

التفسير الحرفي للنصوص القرآنية قد لا يكون دائمًا كافيًا لفهم معانيها العميقة في سياقها التاريخي والمعاصر. فاللغة القرآنية تتضمن عناصر تعبيرية متعددة تدمج بين الأبعاد اللغوية والفكرية، مما يجعل النصوص قابلة للتأويل وفقًا للسياق الاجتماعي والثقافي الذي تُفهم فيه. فالعلوم الاجتماعية مثل علم الاجتماع وعلم النفس وعلم السياسة، بالإضافة إلى العلوم اللغوية مثل السيميائية والدراسات السوسيولغوية، تقدم أدوات تحليلية تمكن الباحث من النظر إلى النصوص القرآنية من زوايا متعددة. فهذه الأدوات تساهم في الكشف عن العلاقات المعقدة بين الألفاظ والمعاني من جهة، وبين الأدوار (Al Fajri et al., 2023).

ولقد تناولت العديد من الدراسات اللغوية السابقة في مفهوم "القوامة" من منظور تقليدي، اكتفت بإعادة إنتاج الخطاب التراثي في علم البلاغة كمقالة في البلاغة القرآنية ودورها في رد الشبهات وتطوير النظرية "الرجال قوامون على النساء" (زقزوق, ٢٠٢١)، وبحث آخر يتناول هذا الموضوع من ناحية علم التأويل اللغوي الحديث (هرمينوطيقا) (Mudin et al., 2021)، وبحث آخر يدرس هذا الموضوع من جانب معرفة اللغة العربية في فهم التحيز الجنسي في ترجمة القرآن الكريم. (Wahyuni, 2016)

ومن هنا، تبرز أهمية هذه الدراسة التي تسعى إلى قراءة مرنة ومقاصدية لكلمة "قوامون" في القرآن الكريم مستفيدة من علم الدلالة الحديث، ويهدف إلى فهم معناها المعاصر، ويساهم في ترسيخ قيم العدالة والمساواة داخل الأسرة والمجتمع. وإضافة إلى ذلك، فإن التحليل السوسيولغوي يسمح بفهم كيف تأثرت التفسيرات القرآنية بسياقاتها التاريخية والثقافية، وكيف ساهمت في تشكيل البنية الاجتماعية للأسر والمجتمعات. ومن هنا تأتي أهمية هذه الدراسة، التي تسعى إلى تقديم قراءة نقدية لمفهوم "القوامة"، تستند إلى التحليل اللغوي والدلالي للنص القرآني، بالإضافة إلى استكشاف الأبعاد السوسيولغوية المرتبطة بهذا المفهوم.

يُعد مفهوم "القوامة" أحد المواضيع التي أثارت جدلاً واسعًا في الدراسات الإسلامية والاجتماعية، حيث يرتبط هذا المفهوم بفهم العلاقات بين الجنسين ودور الرجل كزوج داخل الأسرة المسلمة. في السياقات التقليدية، فُسرت القوامة بمعنى تفوق الرجل وسلطته على المرأة، وهو تفسير غالبًا ماكان مستندًا إلى الأعراف الثقافية والاجتماعية التي سادت في حقب تاريخية مختلفة.

ومع ذلك، تبرز الحاجة إلى إعادة قراءة النصوص القرآنية بأسلوب أكثر مرونة يعتمد على المناهج الحديثة، خاصة في ظل التحديات الاجتماعية والفكرية التي تواجه المجتمعات المسلمة اليوم. تقدم العلوم اللغوية والاجتماعية أدوات جديدة لفهم النصوص، تتيح استكشاف أبعادها الدلالية والسياقية، وتساعد على تقديم رؤى أكثر شمولية وإنصافًا للعلاقة بين الرجل والمرأة كما أشار إليها القرآن الكريم. ومن هنا تبرز الإشكالية الأساسية لهذا البحث: ما الأبعاد الدلالية والسوسيولغوية لكلمة "قَوَّامُونَ" كما وردت في النص القرآني؟ وكيف أسهمت العوامل والاجتماعية في توجيه فهم هذه الكلمة؟ وما مدى إمكانية تقديم قراءة نقدية ومعاصرة لهذا المفهوم تتجاوز الفهم السلطوي التقليدي؟ ومن خلال هذه الإشكالية، تظهر أهداف البحث وهي: تحليل البنية الدلالية لكلمة "قَوَّامُونَ" كما وردت في النص القرآني، في ضوء نظرية الحقل الدلالي والنظرية الإشارية، واستكشاف الأبعاد السوسيولغوية المرتبطة باستخدام المصطلح وتأثيرها في تشكيل التفسير الاجتماعي، ونقد القراءات الأسوسيولغوية المرتبطة باستخدام المصطلح وتأثيرها في تشكيل التفسير الاجتماعي، ونقد القراءات الأسوسيولغوية المرتبطة باستخدام المصطلح وتأثيرها في تشكيل التفسيرة الاجتماعي، ونقد القراءات الأسوسيولغوية المرتبطة باستخدام المصطلح وتأثيرها في تشكيل التفسيرة الاجتماعي، ونقد القراءات الأسوسيولغوية المرتبطة باستخدام المطلح وتأثيرها في تشكيل التفسيرة التقليدية التي تكرّس السلطة الذكورية في العلاقات الأسوسيولية التقليدية التي تكرّس السلطة الذكورية في العلاقات الأسوسيولية التقليدية التي تكرّس السلطة الذكورية في العلاقات الأسوسيولية التقليدية التي تكرّس السلطة الذكورية في العلاقات الأسهرية التهربة التهربة في العلاقات الأسهرية التهربة الت

#### ٢. منهجية البحث

يعتمد هذا البحث على المنهج الاستقرائي والتحليلي وهو مجموعة الأساليب والطرق العلمية والعقلية التي يستخدمها الباحث في الانتقال من عدد محدود من الحالات الخاصة إلى قانون أو قضية عامة يمكن التحقق من صدقها بتطبيقها على عدد لا حصر له من الحالات الخاصة الأخرى التي تشترك مع الأولى في خواصها أو صفاتها النوعية (البيومي, ٢٠١٩)، حيث يتم جمع المصادر اللغوية والتفسيرية والاجتماعية المتعلقة بكلمة "قَوَّامُونَ" من الكتب والمقالات العلمية والمصادر الأولية والثانوية. سيتم تحليل النص القرآني والتفسيري لفهم المعاني المختلفة للكلمة، كما سيتم دراسة الأبعاد السوسيولغوية من خلال مراجعة الأدبيات الحديثة التي تناولت الموضوع في ضوء التغيرات الاجتماعية.

إضافةً إلى ذلك، سيتم استخدام المنهج التاريخي لفهم كيفية تطور مفهوم القوامة عبر الفترات الزمنية المختلفة، ومدى تأثره بالسياقات الثقافية والاقتصادية لكل عصر (رسلان, ٢٠١١). كما سيتم تحليل الخطاب الديني والفقهي المتعلق بالقوامة من منظور المقاصد الشرعية، بمدف الوصول إلى فهم أكثر توازناً بين التفسير التقليدي والمتطلبات الاجتماعية الحديثة.

وعلى ذلك، سيتم الاستفادة من الدراسات المقارنة بين التفسيرات المختلفة، سواء الكلاسيكية أو المعاصرة، بمدف تحديد الفروقات الجوهرية في فهم القوامة وعلاقتها بدور الرجل والمرأة في الأسرة.

وسيتم توظيف المنهج النقدي في تحليل النصوص التفسيرية واللغوية(عنبر, ٢٠١٠)، لاختبار مدى توافقها مع المبادئ الإسلامية العامة التي تدعو إلى العدل والمساواة.

### ٣. البحث والمناقشة

يُعَدُّ مفهوم "قَوَّامُونَ" في النص القرآني موضوعًا هامًا في الدراسات اللغوية والاجتماعية، حيث يتقاطع بين التفسير اللغوي والبعد السوسيولغوي. وقد تناول العديد من الباحثين دلالة هذه الكلمة من زوايا مختلفة، تتراوح بين التحليل اللغوي الدقيق والسياقات الاجتماعية التي تؤثر على فهمها وتطبيقها. البعد اللدلالي لكلمة "قَوَّامُونَ"

علم الدلالة: عرفه اللغويون بأنه "دراسة المعنى"، أو "العلم الذي يدرس المعنى" أو "ذلك الفرع الذي يدرس الشروط الواجب توافرها في الرمز حتى يكون قادرًا على حمل المعنى"(عمر, ١٩٩٨). وتشير الدراسات اللغوية إلى أن دلالة معجمية لكلمة "قُوَّامُونَ" مشتقة من الجذر الثلاثي "ق و م"، والذي يدل على القيام والاستقامة والمسؤولية. وفقًا لابن منظور في "لسان العرب"، فإن "القوامة" تعني الإشراف والرعاية وإدارة الأمور، مما يشير إلى دور تنظيمي وإشرافي قال ابن منظرر: يَقُوم بأمرها وَمَا تَحْتَاجُ إِلَيْهِ. وَقَامَ الرجلُ عَلَى المرأة: ماخمًا. وَإِنَّهُ لَقَوّام عَلَيْهَا: مائنٌ لَهَا. وَفِي التَّنْزِيلِ الْعَزِيزِ: الرِّجالُ وَقَامَ الرجلُ عَلَى المرأة: ماخمًا، وَإِنَّهُ لَقَوّام عَلَيْهَا: مائنٌ لَهَا. وَفِي التَّنْوسُ وَضِدُ القُعود، إِنَّا وَقَامُ الرجلُ عَلَى المرأة أعلم، القِيام الَّذِي هُوَ المُثُولُ والتَّنَصُّب وَضِدُ القُعود، إِنَّا هُوَ مِنْ قَوْلِمِمْ قُمْتُ بأَمرك، فَكَأَنَّهُ، وَاللَّهُ أَعلم، الرِّجَالُ مُتكفّلون بأُمور النساء مَعْنِيُّون بشؤونمن(الأفريقي, هُوَ مِنْ قَوْلِمِمْ قُمْتُ بأَمرك، فَكَأَنَّهُ، وَاللَّهُ أَعلم، الرِّجَالُ مُتكفّلون بأُمور النساء مَعْنِيُّون بشؤونمن(الأفريقي, السلط أو النواء والزجاج فيوضحان أن القوامة تعني المسؤولية التي تستلزم الرعاية وليس التسلط أو الاستبداد. (الزجاج, ۱۹۸۸).

و تُعدّ نظرية الحقول الدلالية من أبرز النظريات الحديثة في علم الدلالة، حيث تقوم على دراسة العلاقات الدلالية بين الكلمات ضمن حقلٍ مفهومي مشترك. (Fazlyeva, 2015) وتطبيقًا لهذه النظرية على كلمة "قَوَّامُونَ"، يمكن النظر إليها ضمن حقل دلالي يضم مفاهيم مثل: الرعاية، الإدارة، المسؤولية، الإنفاق، الحماية، والسلطة. ومن خلال تحليل السياق القرآني في قوله تعالى: "الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ..."، نجد أن الكلمة ترتبط بمجموعة من المعاني التي تدل على تحمل مسؤولية الأسرة، وليس فقط الهيمنة أو التحكم كما شاعت في بعض التأويلات الفقهية.

ومن منظور نظرية الإشارية (أو الإحالية) في المعنى، وهي احدى أبرز النظريات الحديثة في علم الدلالة، حيث تركّز على العلاقة بين الكلمة ومرجعها في الواقع أو في الذهن-Issa Safaa Issa AI)

(Khalidi, 2020). وقد تطورت نظرية الإشارية بعد دي سوسر إلى المثلث الدلالي. وكان أول من سار في هذا لضرب وطور ما يمكن أن يسمى بالنظرية الإشارية مؤلفي كتاب "معنى المعنى" (he meaning) وهما أوجدن Ogden (١٩٧٩ م.) وريتشاردز Richards (١٩٧٩ م.) الذان أوضحا وجهة نظرهما في أركان الدلالة بالإشارة إلى ما يعرف بالمثلث الدلالي (حامد, ٢٠١٥).

وقد اختلف المهتمون بعلم الدلالة في تسمية زوايا المثلث أو أركانه، (أ، ب، ج) اختلافًا بيّنًا، فجاردنر ((Gardiner وأولمان (Ullmann) يسميان (أ) الاسم name و(ب) المعنى sense و(ج) الشيء المقصود thing-meant، وتشارلز موريس Charles Morris يسمى (أ) الرمز المون و(ب) المحلول symbol، و(ج) المحال إليه denotatum. ويرى أولمان بعد إبعاده عنصر (الشيء أو المدلول significatum، و(ج) في المثلث. إن كل ما يستطيع أن يعمله اللغوي هو أن يركز اهتمامه المرجع) وهو الذي يأخذ الرمز (ج) في المثلث، أي على الخط الذي يربط الرمز بالفكرة. ويشير إلى أن العلامة بين على الجانب الأيسر من المثلث، أي على الخط الذي يربط الرمز بالفكرة. ويشير إلى أن العلامة بين (أ) و(ب) علاقة متبادلة وهي علاقة تمكن كل واحد منهما من استدعاء الآخر (على, ۲۰۰۷).

وعند تطبيق هذه النظرية على كلمة "قَوَّامُونَ" كما وردت في قوله تعالى: "الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ..."، فإن المرجع الظاهر للكلمة هو موقع الرجال داخل الأسرة من حيث المسؤولية والرعاية والتدبير. غير أن هذا المرجع لا ينبغي أن يُفهم على أنه تفوّق أو سلطة مطلقة، بل كدور وظيفي مشروط بجملة من الصفات والسياقات، كما تدل عليه تتمة الآية: "بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا..."، مما يعني أن القوامة ليست وصفًا ذاتيًا، بل حالة مرتبطة بالتكليف والالتزام.

## ٣.١. البعد السوسيولغوي وتأثيره على مفهوم القوامة

علم اللغة الاجتماعي أو السوسيولغوي فرع من فروع علم اللغة التطبيقي، عرفه أحمد شفيق الخطيب بأنه دراسة اللغة من ناحية صلتها بالعوامل الاجتماعية (الخطيب, ٢٠١٦). وعرفه محمد عفيف الدين دمياطي بأنه دراسة اللغة في علاقتها بالمجتمع (دمياطي, ٢٠١٧). وفي دراسة البُعد السوسيولغوي، يتم تحليل المفاهيم الاجتماعية والدينية بناءً على السياق الثقافي والاجتماعي الذي ينشأ فيه اللغة. (Rahimi & Hematiyan, 2012) في هذا السياق، مفهوم "القوامة" لا يُفهم فقط من خلال النصوص الدينية، بل أيضاً عبر تأثير السياقات الاجتماعية المتغيرة. ومن منظور السوسيولغويات الغربية، يُنظر إلى اللغة كأداة تعكس العلاقات الاجتماعية والقوة بين الأفراد والمجتمعات. وقد أشار علماء مثل "بيير بورديو" و "ميشيل فوكو" إلى أن السلطة والهيمنة تتشكل وتُعاد

تشكيلها عبر اللغة والممارسات الاجتماعية (Gregory & Carroll, 2018). بناءً على هذا المنظور، يُعتبر معنى "القوامة" في بعض السياقات الحديثة نتيجة لتأثيرات تاريخية وثقافية معقدة. في الغرب، حيث تعتبر المساواة بين الجنسين محورًا رئيسيًا في الحركة الاجتماعية، قد يتم تفسير القوامة على أنها مفهوم قديم أو يحتاج إلى إعادة تعريف ليتناسب مع مفاهيم العدالة والمساواة المعاصرة.

ومن منظور السوسيولغوية في السياق الإندونيسي، يتم دمج مفاهيم دينية وثقافية محلية مع الفهم السوسيولغوي (Ch, 2012). الإندونيسيا، التي تعتبر واحدة من أكبر الدول الإسلامية في العالم، تتأثر بتفسيرات دينية متنوعة، وقد تختلف الرؤى المتعلقة بالقوامة بين الأفراد والمجتمعات بناءً على السياق الاجتماعي والسياسي. على الرغم من أن بعض التفسيرات قد تشدد على السلطة الأبوية، فإن التغيرات الاجتماعية والسياسية الحديثة في إندونيسيا قد دفعت إلى إعادة التفكير في القوامة بحيث لا تُفهم على أنها تسلط، بل قيادة متوازنة ومسؤولة تُراعي حقوق النساء وكرامتهن. وبهذا الشكل، يمكن القول أن تحليل "القوامة" من منظور سوسيولغوي يظهر كيف تتأثر المفاهيم الدينية والاجتماعية بالتغيرات الثقافية، وكيف يمكن أن يتطور معناها عبر الزمن والمجتمعات.

وفي الدراسات الحديثة، تناول بعض الباحثين مفهوم "القوامة" في ضوء التغيرات الاجتماعية والثقافية. ومن بين هؤلاء، الدكتورة آمنة ودود التي دعت إلى إعادة قراءة للنص المقدس من وجهة نظر نسوية"، حيث دعت إلى تفسير القوامة على أنها قيادة قائمة على التشاور والعدل، وليس التسلط أو الاستبداد (Rusydiana & Azami, 2021). وقد ناقشت ودود في كتاباتها دور المرأة في المجتمع والعلاقة بينها وبين الرجل، مشددة على أهمية المساواة والعدالة في تفسير النصوص الدينية (Fuente, 2014).

أما الشيخ يوسف القرضاوي، فقد أكد في كتاباته على أن القوامة لا تعني استبداد الرجل بالمرأة أو انتقاص حقوقها، بل هي مسؤولية تكليفية تتطلب من الرجل رعاية الأسرة والقيام بواجباته تجاهها. وأشار إلى أن القوامة تستند إلى قدرات الرجل في تحمل المسؤوليات المالية والأسرية، مع التأكيد على ضرورة التشاور والتعاون بين الزوجين في إدارة شؤون الأسرة. (القرضاوي, ٢٠١٠) ويجدر بالذكر أن هذه التفسيرات تعكس اجتهادات معاصرة تسعى إلى فهم النصوص الدينية في سياقها التاريخي والاجتماعي، مع مراعاة التطورات والتغيرات التي طرأت على المجتمعات الحديثة.

# ٣.٢. التفسير القرآيي لكلمة "قَوَّامُونَ"

لقد تطرق المفسرون إلى كلمة "قَوَّامُونَ" في سياقها القرآني، خصوصًا في قوله تعالى : ﴿الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالْهِمْ ﴾ )النساء: ٣٤). يرى الطبري أن القوامة هنا تعني القيام على شؤون المرأة من خلال الرعاية والنفقة، حيث قال: الرجال أهل قيام على نسائهم، في تأديبهن والأخذ على أيديهن فيما يجب عليهن لله ولأنفسهم "بما فضّل الله بعضهم على بعض"، يعني: بما فضّل الله به الرجال على أزواجهم: من سَوْقهم إليهن مهورهن، وإنفاقهم عليهن أموالهم، وكفايتهم إياهن مُؤَهن وذلك تفضيل الله تبارك وتعالى إياهم عليهن ولذلك صارُوا عليهن نافذي الأمر عليهن فيما جعل الله إليهم من أمورهن (الطبري, ٢٠٠٠) بينما يرى القرطبي أن الرجال يَقُومُونَ بِالنَّفَقَةِ عَلَيْهِنَ وَالذَّبِّ عَنْهُنَّ، وَأَيْضًا فَإِنَّ فِيهِمُ الْحُكَّامَ وَالْأُمْرَاءَ وَمَنْ يَغُرُو، وَلَيْسَ وَلَيْسَاءِ. وفي رأي ابن كثير أن الرجل قيم على المرأة، أي هو رئيسها وكبيرها والحاكم عليها ومؤديها إذا اعوجت (القرطي, ٢٠٠٢)

أما في التفسيرات المعاصرة، فقد ناقش الباحثون المسلمون المعاصرون القوامة من منظور أكثر مرونة. يرى محمد الطاهر بن عاشور أن القوامة تكليف شرعي يتناسب مع مسؤوليات الزوج في إدارة شؤون الأسرة ويستند إلى المسؤولية المالية والاجتماعية، وليس سلطة مطلقة. (عاشور, ١٩٩٧) ويقول الشيخ الشعراوي (الشعراوي, ١٩٩٧) إن الكثير من الناس يفهم كملة "قوّامُونَ" على أنه تميز وتعظيم الشيخ الشعراوي (الشعراوي, ١٩٩٧) إن الكثير من الناس يفهم كملة "قوّامُونَ" على أنه تميز اوتابع فضيلة القدر الرجل عن المرأة، وهذا عكس المراد من تفسير الآية (2021) هذا أن الآية الكريمة تؤكد على الرجال الشيخ أن معنى كلمة "القوامة" أى القائم بجميع الأعمال، ويعنى هذا أن الآية الكريمة تؤكد على الرجال تعزيز وتكريم المرأة وتلبية جميع طلباتها قائلاً: "يعنى مش سى السيد لا يعنى الرجال خادم لزوجته". وأوضح إمام الدعاة أن المرأة مكرمة في الإسلام بتأكيد من القرآن الكريم والسئنة النبوية المطهرة، ولذا وجب على الجميع تصحيح المفاهيم المغلوطة عن حق المرأة في الإسلام، وكذلك في المعاملة بين الرجل والمرأة. (الشريف, ٢٠٢٠) ويقول محمد سيد طنطاوي قوله قوّامُونَ جمع قوام على وزن فعال للمبالغة من القيام على الشيء وحفظه. يقال: قام فلان على الشيء وهو قائم عليه وقوام عليه، إذا كان يرعاه شئونها. أي: الرجال يقومون على شئون النساء بالحفظ والرعاية والنفقة والتأديب وغير ذلك مما تقتضيه مصلحتهن. والمراد بالتفضيل في قوله بما فصًا اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلى بَعْضٍ تفضيل الجنس على الجنس لا تقضيل الآحاد على الآحاد. فقد يوجد من النساء من هي أقوى عقلا وأكثر معرفة من بعض تفضيل الآحاد على الآحد، فقد يوجد من النساء من هي أقوى عقلا وأكثر معرفة من بعض

الرجال. (طنطاوي, 1998) أما عبد الحليم أبو شقة، فيرى أن القوامة لا تعني التفضيل المطلق، بل تتعلق بأدوار تكاملية بين الزوجين تعتمد على الظروف الاقتصادية والاجتماعية للأسرة. (أبوشقة, ١٤٢٠)

وفي السياق الإندونيسي، قدم نصر الدين عمر قراءة نقدية لمفهوم القوامة، حيث يرى أن التفسير المقاصدي التفسير التقليدي قد أدى إلى بعض أشكال الظلم الاجتماعي تجاه المرأة، في حين أن التفسير المقاصدي يركز على العدل والشراكة بين الزوجين؛ حيث قال: الرّجالُ هُمْ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ، أي إنهم يتمتّعون بفضيلةٍ تتعلّق بمسؤوليتهم كرؤساءٍ للأسرة، ولذلك فإنَّ قوامةَ الرجلِ في هذه الآيةِ تقتصرُ على الجالِ الأسريِّ (المنزل)، لا على الجالِ العام. وبالتّالي، لا يمكنُ الاستدلالُ بهذه الآيةِ على أنَّ السلطةَ العليا في الأسرة هي من اختصاصِ الرجلِ (أي الزوج) على وجهِ الإطلاق (Umar, 2010). كما يشير قريش شهاب في تفسيره"المصباح" إلى أن القوامة تتطلب فهماً دقيقًا لسياقاتها، معتبراً أن النفقة ليست العامل الوحيد في تحديدها، بل تشمل كذلك الكفاءة في إدارة الأسرة والتشاور بين الزوجين، حيث قال: الآية تذكر بوضوح أن الرجال قوامون على النساء. ومع ذلك، لا ينبغي أن يُفهم من هذه الآية أن المرأة أدني من الرجل، بل إن هذه القوامة لا يجوز أن تؤدي إلى الاستبداد والظلم. لأن القرآن الكريم من جهة يأمر بالتعاون بين الرجال والنساء، ومن جهة أخرى يوصي بالتشاور والتحاور في شؤونهم. إن مهمة القوامة تبدو ظاهريًا كميزة و "درجة عالية" مقارنة بالمرأة، ولكن هذه الدرجة ليست سوى تعبير عن سعة صدر الزوج تجاه زوجته، وذلك لتخفيف بعض الواجبات الملقاة على عاتقها (Shihab, 2002) .

# ٣.٣. القوامة وسلطة الزوج في الأسرة

تشير بعض الدراسات الفقهية إلى أن القوامة لا تعني الاستبداد أو التحكم المطلق، بل ترتبط بمبدأ الشراكة والمسؤولية المتبادلة بين الزوجين. وقد تطرقت بعض البحوث النسوية الإسلامية إلى إعادة تفسير مفهوم القوامة في سياق العصر الحديث، مما أدى إلى طرح تساؤلات حول مدى توافق القوامة التقليدية مع المفاهيم الحديثة للعدالة والمساواة بين الجنسين (Mahyaddin, 2017). قامت بعض الدراسات بمقارنة الفهم التقليدي والحديث للقوامة، مثل دراسة عبد الله سعيد الذي يرى أن القوامة ليست تسلطًا، بل هي مسؤولية تحكمها مبادئ الشورى والرحمة. كما تشير دراسات معاصرة إلى أهمية إعادة النظر في مفهوم القوامة بما يتماشى مع التطورات الاجتماعية والاقتصادية التي أثرت على دور المرأة في المجتمع (Shomad, 2022).

بناءً على تحليل المصادر اللغوية والتفسيرية والاجتماعية، تبين أن مفهوم "قَوَّامُونَ" ليس مفهومًا جامدًا، بل هو مفهوم متحرك يتغير وفقًا للسياقات الزمنية والاجتماعية. من خلال الاستقراء اللغوي، وُجد أن القوامة تُشير إلى المسؤولية والقيادة المبنية على التكليف، وليس التفوق المطلق. وهذا ما أكده العديد من المفسرين الذين يرون أن القوامة تتعلق بمسؤوليات الرجل الاقتصادية والاجتماعية داخل الأسرة.

أما من الناحية السوسيولغوية، فإن تغيرات العصر الحديث فرضت مراجعات جديدة على مفهوم القوامة، حيث أصبح يُنظر إليه كمبدأ شراكة أكثر من كونه سلطة أحادية. وبالاعتماد على الدراسات الحديثة، ظهر أن هناك فهمين رئيسيين للقوامة: الأول تقليدي يستند إلى المسؤولية الذكورية المطلقة، والثاني معاصر يربط القوامة بمبدأ العدالة والتكامل بين الزوجين.

كما أظهرت النتائج أن بعض المجتمعات لا تزال تفسر القوامة على أنها هيمنة الرجل على المرأة، مما يتناقض مع الفهم المقاصدي للنصوص القرآنية التي تدعو إلى العدل والمساواة في الحقوق والواجبات. بالإضافة إلى ذلك، تبرز الحاجة إلى فهم مرن ومتجدد للقوامة يعكس التحولات الاقتصادية والاجتماعية، مثل مشاركة المرأة في سوق العمل وتأثير ذلك على توزيع الأدوار الأسرية.

# ٣.٤. نقد سلطة الزوج على الزوجة

يتطلب مفهوم القوامة في العصر الحديث مراجعة نقدية خاصة فيما يتعلق بسلطة الزوج على الزوجة. في بعض التفسيرات الكلاسيكية كتفسير الطبري، وابن كثير، والقرطبي ينظر إلى القوامة على أنها تفويض للرجل لممارسة السلطة الحاكمة داخل الأسرة، مما قد يؤدي إلى أشكال من التمييز ضد المرأة. ومع ذلك، فإن هذه الرؤية تتناقض مع المبادئ الإسلامية التي تؤكد على العدل والرحمة والتشاور بين الزوجين. فقد وردت عدة بحوث علمية تبين هذا الموضوع كالبحث الذي كتبه عبد الصمد بعنوان "سلطة الرجل والمرأة: دراسة سياقية لعبد الله سعيد في سورة النساء" (Shomad, 2022) وهو يبين بأن كلمتي الرجال والمرأة: دراسة مياقيا للاللة البيولوجية فقط (الذكر والأنثى). فهذه الآية تُبرز الفكرة المثالية الأخلاقية في القرآن الكريم باعتبارها علاقة قائمة على المساواة بين الرجل والمرأة في الأسرة. وفي مذهب محمد شحرور أن المرأة أجدر بتولى القوامة، وهو يرى أن القوامة يمكن أن يتولاها الزوج أو الزوجة، ما داما يملكان الاستقرار في الجانب الاقتصادي ويتصفان بصفات القوامة، وهي: الصالحات، الغوافات؛ ولأن هذه الصفات قد غرسها الله عز وجل في النساء بقوة، فإن المرأة هي المائة هي المائة هي المرأة هي الأنه هي القوائمة، والمهائلة عن وجل في النساء بقوة، فإن المرأة هي المراؤة هي المرأة هي المرأة هي المائلة عن وجل في النساء بقوة، فإن المرأة هي القانتات، والحافظات؛ ولأن هذه الصفات قد غرسها الله عز وجل في النساء بقوة، فإن المرأة هي

الأجدر بتولي القِوامة (Nelli et al., 2024). وكذلك البحث الذي كتبته وردة نورعينية بعنوان "مفهوم القوامة وظاهرة النساء كراعية الأسرة" (Nuroniyah, 2022) ويشير هذا البحث إلى أن كثيرا من النساء أصبحن راعيات ومديرات في الأسرة.

وأما البحث اللغوي الذي كتبه أحمد جمال ناجي محمد زقزوق بعنوان "البلاغة القرآنية ودورها في رد الشبهات وتطوير النظرية "الرجال قوامون على النساء-نموذجا" (زقزوق, ٢٠٢١) فيشير أهم نتائجه إلى أن الرجل لا يَعْني الذكر أو مَن يستطيع الزواج، بل مَنْ يحمل من الكاملات أعلاها ومن الأخلاق أعظمها؛ فهو ظهير مَنْ لا ظهير له، وسند مَن لا سند له، وعضد مَن لا عضد له؛ إذ به تقوم وعليه تعتمد ومنه وفيه تشعر بجميل الأثر.

ومن خلال العديد من الدراسات السابقة، نرى أن الباحثين السابقين لم يتناولوا بعدُ مسألة مكانة القوّام في ضوء الدلالة الحديثة وعلم اللغة الاجتماعي، ومن أجل ذلك، حضرت هذه الدراسة لتأكيد وتعزيز ذلك النقد. ومن خلال المقارنة بين مفردات الحقل الدلالي في كلمة "قَوَّامُونَ"، تمكن ملاحظة أنها تكتسب معناها من تفاعلها مع ألفاظ أخرى في الآية مثل "فَضَّلَ" و"أَنفَقُوا"، مما يُبرز بعدها الوظيفي والتكليفي لا الامتيازي أو السلطوي. فبالتالي، فإن القوامة ليست مصطلحًا معزولًا، بل تتمي إلى شبكة مفاهيمية تتغير دلالاتها بتغير السياقات الثقافية والاجتماعية. هذا الفهم يتيح قراءة أكثر اتزانًا للمفهوم في ضوء المستجدات المعاصرة، ويُسهم في تجاوز الفهم الحرفي الذي يجعل من القوامة أداة للتفوق الذكوري، ويقترح بدلًا من ذلك فهماً قائماً على الشراكة والتكامل داخل الأسرة.

وفي منظور النظرية الإشارية تكشف أن دلالة "قَوَّامُونَ" ليست ثابتة أو مطلقة، بل تتغير بتغير السياقين اللغوي والاجتماعي. فمرجعية الكلمة في زمن نزول الآية كانت تعكس بنية أسرية تقليدية تفرض على الرجل أدوارًا اقتصادية وإدارية، لكن هذه المرجعية قد تخضع للتجديد في ضوء المتغيرات الاجتماعية الحديثة، مثل مشاركة المرأة في الإنفاق والعمل واتخاذ القرار. ومن هنا، فإن التحليل المرجعي يُسهم في تحرير المفهوم من التفسيرات السلطوية الجامدة، ويُعيد ربطه بالمقاصد العامة للشريعة من عدل ورحمة ومشاركة أسرية متوازنة.

إضافة على ذلك، فإن التغيرات الاجتماعية والاقتصادية جعلت من الضروري إعادة النظر في مفهوم القوامة ليكون أكثر توافقًا مع مبادئ حقوق الإنسان والعدالة الاجتماعية. إذ إن مشاركة المرأة في مجالات التعليم والعمل غيرت من الأدوار التقليدية داخل الأسرة، مما يستوجب نموذجًا أكثر توازنًا يعتمد على التكامل بدلاً من السيطرة. وبالتالي، فإن النقد الموجه لسلطة الزوج داخل الأسرة يدعو إلى

ضرورة تأطير القوامة ضمن مسؤوليات متبادلة وليس كأداة للهيمنة، بحيث تكون العلاقة الزوجية قائمة على الاحترام المتبادل والتفاهم، وهو ما يعكس الجوهر الحقيقي للتوجيهات الإسلامية في الحياة الأسرية.

#### ٤. الخلاصة

يبيّن هذا البحث أن معنى "قَوَّامُونَ" في النص القرآني لا يقتصر على الهيمنة أو السلطة المطلقة للزوج على الزوجة، بل يشمل معاني المسؤولية، الحماية، والتوازن في العلاقة الأسرية. وقد كشف التحليل الدلالي في نظرية الحقلي الدلالي والتحليل الإشاري والسوسيولغوي أن فهم هذا المصطلح تأثر بالسياقات الاجتماعية والثقافية عبر العصور، مما أدى إلى اختلاف التأويلات بين التفسير التقليدي والمعاصر.

فالمنظور التقليدي يرى أن "القوامة" تعني حق القيادة للرجل في الأسرة بناءً على التفوق البيولوجي والدور المالي، بينما تبرز التفسيرات الحديثة بُعدًا أوسع لهذا المفهوم، حيث تربطه بمبادئ العدل، التعاون، والمسؤولية المشتركة بين الزوجين. وعليه، تؤكد هذه الدراسة أن معنى "قَوَّامُونَ" ينبغي أن يُفهم في سياق أكثر شمولية، لا يقتصر على البعد الجندري فقط، بل يأخذ في الاعتبار القيم الأخلاقية والاجتماعية للمسؤولية. لذا، من الضروري إعادة النظر في مفهوم القيادة الأسرية بما ينسجم مع مبادئ العدل وتحقيق المصلحة المشتركة بين الزوجين.

#### References

- Afiyah, N., & Zuhriyah, L. (2022). MENELISIK MAKNA HAQQUL QIWAMAH (Studi Penafsiran QS. An-Nisa': 34 Dalam Pandangan Islam Moderat). *Prosiding Konferensi Gender Dan Gerakan Sosial*, 286–307.
- Al Fajri, M. A., Napiah, M. A., Yasir, M., & Munirah, M. (2023). Women Leaders in International Interests (Comparative Study of the Story of Queen Balqish in Tafsir Al Mishbah and Tarjuman Al Mustafid). *The International Conference on Quranic Studies*, 184–202.
- Amrullah, N., Sj, F., & Syaifuddin, H. (2021). Laki-Laki adalah Pemimpin bagi Perempuan (Kajian Tafsir Tematik Perspektif Mutawalli Al-Sya'rawi dalam Tafsir Al-Sya'rawi). *Al-Taddabur: Jurnal Ilmu Al-Qur'an Dan Tafsir*, 6(1), 17–34. https://doi.org/10.30868/at.v6i01.1336
- Ch, M. (2012). Rekonstruksi Kesetaraan Dan Keadilan Gender Dalam Konteks Sosial Budaya Dan Agama. *Egalita*, 1(1). https://doi.org/10.18860/egalita.v0i0.1910
- Fazlyeva, Z. (2015). The Semantic Field Theory as Applied to Phraseology. *Mediterranean Journal of Social Sciences*, 6(3), 408-413. https://doi.org/10.5901/mjss.2015.v6n3s2p408
- Fuente, V. R. de la. (2014). Amina Wadud, Q'uran and Woman Re- Reading the sacred text from a woman's perspective (El Corán y la Mujer: Re-leyendo el texto sagrado desde una perspectiva femenina). *Oxford University Press, VIII*, 1–203.

- Gregory, M., & Carroll, S. (2018). Language and Situation: Language Varieties and their Social Contexts (1st ed.). Routledge.
- Ilmi, V. W., & Im, N. S. (2024). DEKONSTRUKSI MAKNA KEPEMIMPINAN PEREMPUAN PADA SURAT AN-NISA: 34 DAN I TIMOTIUS 2:12 (ANALISIS KOMPARATIF). *International Journal on Islamic Civilization and Humanities*, 206–216. http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484\_SISTEM\_PEMBETUNGAN\_TERPUSAT\_STRATEGI\_MELESTARI
- Issa Safaa Issa Al-Khalidi. (2020). Theory and Evidence in Semantics. *International Journal of Development in Social Sciences and Humanities*, 10(July 2020).
- M. Waritsul Firdaus. F, & M. Shofwan Taufiq. (2024). Leadership in the Family from the Perspective of Modern Family Jurisprudence. *Widya Pranata Hukum: Jurnal Kajian Dan Penelitian Hukum, 6*(1), 81–89. https://doi.org/10.37631/widyapranata.v6i1.1137
- Mahyaddin, N. A. (2017). Pendekatan Gender Dalam Studi Islam. *SANGAJI: Jurnal Pemikiran Syariah Dan Hukum*, 1(2), 159–177. https://doi.org/10.52266/sangaji.v1i2.201
- Mudin, M. I., Fikri, M. D., Shobirin, M. M., & Mukharom, R. A. (2021). Hermeneutika Hans-Georg Gadamer: Studi Analisis Kritis Penafsiran Amina Wadud tentang Ayat Kepemimpinan. *Intizar*, 27(2), 113–126. https://doi.org/10.19109/intizar.v27i2.10104
- Nelli, J., Harmanto, A., Hardani, S., & Syu'aib, K. (2024). Qiwamah's Reconception of Muhammad Shahrur's Thoughts and Their Implications for the Feminist Movement in the World. *Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam*, 9(1), 309–334. https://doi.org/10.29240/jhi.v9i1.9797
- Nuroniyah, W. (2022). Konsep Qiwamah dan Fenomena Perempuan Kepala Keluarga. *Equalita*, 4(1), 113–135.
- Rahimi, A., & Hematiyan, N. (2012). Language and Religion; Linguistic Religion or Religious Language. *Conference on Language Learning & Teaching: An Interdisciplinary Approach*.
- Rusydiana, N. R. U., & Azami, H. T. (2021). Interpretation QS. an-Nisa': 34 Perspectives of Amina Wadud Muhsin and The Implication of Her Thinking In Indonesia. *Jurnal Ushuluddin*, 29(1), 87. https://doi.org/10.24014/jush.v29i1.11931
- Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Quran. Lentera Hati.
- Shomad, A. (2022). Otoritas Laki-Laki Dan Perempuan: Studi Penafsiran Kontekstual Abdullah Saeed terhadap Qs. an-Nisa 4: 34. *Jurnal AlifLam: Journal of Islamic Studies and Humanities*, 3(1), 1–21. https://doi.org/10.51700/aliflam.v3i1.432
- Siregar, S., & Hasiah. (2024). FENOMENA MEME QS. AL-NISA AYAT 34 TENTANG OTORITAS KEPEMIMPINAN DALAM KELUARGA DI MEDIA SOSIAL. *Amsal Al-Qur'an: Jurnal Al-Qur'an Dan Hadis*, 1(1), 37–48.

Sofwan, R., Ismail, M., & Rahmi, R. S. (2024). Kaidah Ma'rifat p ada Lafadz" Ar-Rijalu Qawwamuna' Ala an - Nisa" dalam Al Qur'an Surat An-Nisa Ayat 34. *JIIP Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan*, 7(1), 409–415.

Umar, N. (2010). Argumen Kesetaraan Gender Perspektif Al-Qur'an. Dian Rakyat.

Wahyuni, I. (2016). Pengetahuan Bahasa Arab Dalam Memahami Bias Gender Pada Terjemahan Al-Quran Versi Kementerian Agama. *Jurnal AL-MAIYYAH*, 9(1), 87–103. https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/almaiyah/article/view/336

أبوشقة, ع. ا. (١٤٢٠). تحرير المرأة في عصر الرسالة، دار القلم للنشر والتوزيع.

الأفريقي, ا. م. (٢٠٠٣). لسان العرب. دار الحديث.

البيومي, م. م. (٢٠١٩). المنهج الاستقرائي وأهميته في البحث العلمي. مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية بدمياط الجديدة, ٧.

الخطيب, أ. ش. (٢٠١٦). قراءات في علم اللغة. دار النشر للجامعة.

الزجاج, إ. ب. ا. (١٩٨٨). معاني القرآن وإعرابه) ع. ا. ع. شلبي عالم الكتب.

الشريف, أ. إ. (٢٠٢٠). الرجال قوامون على النساء.. كيف فهمها ٥ من المفسرين. اليوم السابع. الشريف, أ. إ. (٢٠٢٠). الرجال قوامون على المنابع. المنابع المن

الشعراوي, م. م. (١٩٩٧). تفسير الشعراوي. مطابع أخبار اليوم.

الطبري, م. ب. ج. ب. ي. ب. ك. ب. غ. (٢٠٠٠). جامع البيان في تأويل القرآن) أ. م. شاكر (ed.)).

القرضاوي, ي. (٢٠١٠). مركز المرأة في الحياة الإسلامية. مكتبة وهبة للطباعة والنشر السلسلة.

& القرطبي, م. ب. أ. ب. أ. ب. ف. ا. (٢٠٠٢). الجامع & حكام القرآن) م. إ. الحفناوي م. م. ح. عثمان (eds.) دار الحديث.

حامد, ع. ع. ا. (٢٠١٥). النظرية الإشارية في المعنى. معرفة جامعة القاهرة مركز جامعة القاهرة . https://search.emarefa.net/ar/detail/BIM-12 ,(2),

-703470النظرية-الإشارية-في-المعني

دمياطي, م. ع. ا. (٢٠١٧). مدخل إلى علم اللغة الاجتماعي. مكتبة لسان عربي.

رسلان, ع. ا. ع. ا. (٢٠١١). منهج البحث التاريخي. مجلة كلية الآداب, 26.

زقزوق, أ. ج. ن. م. (٢٠٢١). البلاغة القرآنية ودورها في رد الشبهات وتطوير النظرية الرجال قوامون على النساء - نموذجا. مجلة الدراسات الإنسانية والأدبية,

. https://doi.org/10.21608/shak.2021.272677852-830,(1)25

طنطاوي, م. س. (١٩٩٨). التفسير الوسيط للقرآن الكريم .دار نحضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع.

عاشور, م. ا. ب. (١٩٩٧). التحرير والتنوير. دار سحنون للنشر والتوزيع.

على, م. م. ي. (٢٠٠٧). المعنى وظلال المعنى. دار المدار الإسلامي.

عمر, أ. م. (١٩٩٨). علم الدلالة (الخامسة). عالم الكتب.

عنبر, ع. ا. (٢٠١٠). المناهج النقدية والنظريات النصية. دراسات العلوم الإنسانية والاجتماعية, ٣٧)