# PONDOK PESANTREN DARUL HIKMAH SONCOLELA (STUDI HISTORIS TENTANG PERANANNYA DALAM MASYARAKAT DI KOTA BIMA)



## Skirpsi

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Meraih Gelar Sarjana Humaniora (S.Hum) Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar

Oleh:

**INDRA** 

NIM: 40200115017

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA UIN ALAUDDIN MAKASSAR 2025

#### PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Indra

NIM : 40200115017

Tempat/Tgl. Lahir : Bima, 31 Desember 1996

Jurusan : Sejarah dan Kebudayaan Islam

Fakultas : Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar

Alamat : Samata

Judul : Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Dalam

(Studi Historis Tentang Peranannya dalam Masyarakat

Di Kota Bima)

Dengan penuh kesadaran, penulis yang bertanda tangan di bawah ini menyatakan bahwa skripsi ini benar adalah hasil karya penulis sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka skripsi dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Samata, 08 Januari 2025

Penulis

<u>INDRA</u> NIM. 40200115017

# PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi berjudul "Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela (Studi Historis Tentang Peranannya Dalam Masyarakat Di Kota Bima" yang disusun oleh saudara (i) Indra NIM: 40200115017, mahasiswa Program Studi Sejarah Peradaban Islam Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar, telah diuji dan dipertahankan dalam sidang Ujian Skripsi (Munaqasyah) yang diselenggarakan pada hari Jumat, 9 Oktober 2020 M. Bertepatan dengan tanggal 7 Rabiul Akhir 1446 H, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana dalam Ilmu adab dan humaniora pada Jurusan Sejarah Peradaban Islam dengan beberapa perbaikan.

Gowa, 09 Januari 2025

#### **DEWAN PENGUJI:**

Ketua Sidang : Prof. Dr. Hasyim Haddade, S.Ag., M.Ag.

Sekretaris Sidang: Dr. Syamhari, S.Pd., M.Pd

**DEWAN PENGUJI:** 

1. Prof. Dr. Hj. Andi Miswar, S.Ag., M.Ag.

2. Dr. Nasaruddin Ibrahim, M.A.

3. Dr. Rahmad, M.Pd.I

4. Dr. Syamhari, S.Pd., M.Pd.

Diketahui oleh:

Dekan Fakultas Adab dan Humaniora

NA auddin Wakassar 1

9691012 199603 1 003

#### KATA PENGANTAR



Puji dan syukur penulis hanturkan kepada Allah Swt. atas segala nikmatNya, baik nikmat kesehatan maupun kesempatan sehingga dapat menyelesaikan skripsi yang berjudul "Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela (Studi Historis Tentang Peranannya Dalam Masyarakat Di Kota Bima" yang merupakan persyaratan untuk meraih gelar Sarjana Humaniora (S.Hum) di Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar. Shalawat serta salam senantiasa dilimpahkan kepada Nabi Muhammad saw. Nabi yang telah membawa kita dari zaman kegelapan menuju zaman yang terang benderang, sehingga kita bisa merasakan Islam yang *rahmatan lil 'alamin*.

Membuat skripsi bukanlah suatu hal yang mudah dan ringan seperti membalikan telapak tangan, tetapi membutuhkan banyak pengorbanan baik tenaga, biaya dan waktu. Penulisan skripsi ini bukanlah merupakan hasil pribadi dari penulis, melainkan juga ada sumbangsi dari pemikiran kawan-kawan baik langsung maupun tidak langsung, serta dosen pembimbing yang selalu membimbing penulis sampai selesai. Saya ucapkan terimah kasih kepada kedua orang tua tercinta yang senantiasa saya hormati, ibunda Zaenab dan ayahanda Ilyas yang telah mencurahkan segenap do'a, restu, kasih sayang serta segala bentuk pengorbanannya yang tidak dapat dibayar dengan apapun. Apa yang penulis berikan saat ini hanyalah segelintir ucapan terimah kasih dan sesungguhnya penulis tidak akan pernah mampu untuk membalas jasa serta kasih sayang yang telah ayah dan ibu berikan.

Serta kepada kakanda saya Ahmad Maulana Jalaluddin al-Bimawy, serta saudara saya Tofiqrahman, Maulana Ariwijaya, dan Muhammad Mar'in kalian semua yang selalu menjadi motivasi dan penyemangat dalam menyusun skripsi ini.

Dengan penuh kasih sayang, serta ketulusan hati tanpa pamrih memberikan bantuan moril dan materil serta do'a yang tulus demi kesuksesan saya selama pelaksanaan proses kuliah dan penyelesaian skripsi ini. Keberhasilan penulisan skripsi ini tidak lepas dari bimbingan, pengarahan dan bantuan dari berbagai pihak baik berupa pikiran, motivasi, tenaga, maupun do'a. Karena itu penulis mengucapkan terima kasih kepada:

- Bapak Prof. Drs. Hamdan Juhannis, M.A., Ph.D Selaku Rektor Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, para wakil rektor, dan seluruh staff UIN Alauddin Makassar yang telah memberikan pelayanan yang maksimal.
- 2. Bapak **Dr. Hasyim Hadadde, S.Ag., M.Ag**. Selaku Dekan Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar.
- Bapak Dr. Abu Haif, S.hum., M.hum selaku ketua jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam, Fakultas Adab dan Humaniora.
- 4. Bapak **Dr. Rahmat, M.Pd., I** sebagai pembimbing I yang telah memberikan pengarahan, waktu dan dukungannya, dan membimbing penulis dalam menyelesaikan skripsi ini di sela-sela kesibukannya.
- 5. Bapak **Dr. Syamhari, S.Pd., M.Pd.** serta selaku pembimbing II penulis yang telah memberikan pengarahan, waktu dan dukungannya, dan membimbing penulis dalam menyelesaikan skripsi ini di sela-sela kesibukannya.
- Segenap dosen Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar beserta staff pegawai yang telah membantu dalam kelancaran akademik penulis.

- Kepala perpustakaan UIN Alauddin Makassar beserta stafnya yang telah melayani dan menyediakan referensi yang dibutuhkan penulis selama dalam penulisan skripsi ini.
- 8. Teman-teman SKI Angkatan 2015, dan khususnya SKI AK 1-2 atas kebersamaannya selama ini, karena kalian penulis mendapatkan pengalaman yang sangat berarti dan berharga selama penulis menempuh studi di Fakultas Adab dan Humaniora Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar.
- Seluruh teman-teman KKN Angkatan 60 Desa Bontomanai, Kecamatan.
   Rilau Ale, Kabupaten Bulukumba. Ilyas, Wahab, Rosnaeni,
   Muthmayani, Agi, Jumawati, Anita, Mar'ah, Ayu yang pernah mengisi
   hari-hari penulis selama 40 hari dan sebagai motivasi tersendiri bagi penulis.
- 10. Terkhusus lagi Teman-teman seperjuangan di Organda (Organisasi Daerah) KMKB (Kesatuan Mahasiswa Kota Bima), KKL (Kerukunan Keluarga Langgudu), PMMB (Persatuan Mahasiswa Monta Bima), HMBD (Himpunan Mahasiswa Bima Dompu) UIN serta organisasi ekstra HMI, HIMASKI yang senantiasa memberikan saran baik lansung maupun tidak langsung dalam penulisan skripsi ini.
- 11. Dan seluruh pihak yang telah membantu penulis hingga terselesaikannya skripsi ini, yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu.

Semoga Allah Swt. senantiasa membalas pengorbanan tulus yang telah diberikan dengan segala limpahan rahmat dan hidayah dari-Nya.

Penulis menyadari bahwa skripsi ini jauh dari kesempurnaan, oleh karena itu penulis sangat mengharapkan saran atau kritikan dari pembaca untuk lebih menyempurnakan skripsi ini.

Akhir kata penulis persembahkan karya ini dan semoga dapat bermanfaat bagi kita semua. Amin.

Samata, 08 Januari 2025

Penulis

<u>Indra</u>

NIM: 40200115017

## **DAFTAR ISI**

| JUDUL                                         | i     |
|-----------------------------------------------|-------|
| PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI                   | ii    |
| PENGESAHAN                                    | iii   |
| KATA PENGANTAR                                | iv    |
| DASTAR ISI                                    | viii  |
| PEDOMAN TRANSLITERASI                         | X     |
| ABSTRAK                                       | xviii |
| BAB I PENDAHULUAN                             | 1-10  |
| A. Latar Belakang Masalah                     | 1     |
| B. RumusanMasalah                             | 5     |
| C. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus       | 5     |
| D. Tinjauan Pustaka                           | 6     |
| E. Tujuan Dan Kegunaan                        | 9     |
| BAB II TINJAUAN TEORITIS                      | 11-31 |
| A. Pengertian dan Tujuan Pesantren            | 11    |
| B. Jenis-Jenis dan Sistem Pesantren           | 14    |
| C. Unsur-Unsur dan Pola-Pola Pesantren        | 19    |
| D. Peran Pesantren dalam Kehidupan Masyarakat | 28    |
| BAB III METODOLOGI PENELITIAN                 | 32-34 |
| A. Jenis dan Lokasi Penelitian                | 32    |
| B. Pendekatan Penelitian                      | 33    |
| C. Langkah-Langkah Penelitian                 | 34    |
|                                               |       |
| BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN        | 35-63 |

| A. Eksistensi Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Kota Bim | a     |
|----------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                | 35    |
| B. Usaha-Usaha Pembinaan dan Pengembangan yang Oleh            |       |
| Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Pada Masyarakat        |       |
| Kota Bima                                                      | 42    |
| C. Pengaruh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Pada       | a     |
| Masyarakat Kota Bima                                           | 47    |
| BAB IV PENUTUP                                                 | 59-60 |
| A. Kesimpulan                                                  | 59    |
| B. ImplikasiPenelitian                                         | 60    |
| DAFTAR PUSTAKA                                                 | 61    |
| DAFTAR RIWAYAT HIDUP                                           |       |

## PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

## A. Transliterasi Arab-Latin

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat pada tabel berikut:

## 1. Konsonan

| Huruf Arab | Nama         | Huruf Latin        | Nama                       |
|------------|--------------|--------------------|----------------------------|
| alif       | tidak        |                    |                            |
|            | dilambangkan | tidak dilambangkan |                            |
| ب          | ba           | b                  | be                         |
| ت          | ta           | t                  | te                         |
| ث          | s̀а          | ġ                  | es (dengan titik di atas)  |
| ح          | jim          | j                  | je                         |
| ح          | ḥа           | þ                  | ha (dengan titik di bawah) |
| خ          | kha          | kh                 | ka dan ha                  |
| د          | dal          | d                  | de                         |
| ذ          | żal          | Ż                  | zet (dengan titik di atas) |
| ر          | ra           | r                  | er                         |
| ز          | zai          | z                  | zet                        |
| س          | sin          | s                  | es                         |
| ش          | syin         | sy                 | es dan ye                  |
| ص          | ṣad          | Ş                  | es (dengan titik di bawah) |
| ض          | ḍad          | d                  | de (dengan titik di bawah) |
| ط          | ţa           | ţ                  | te (dengan titik di bawah) |
| 1.         | za           | Ż                  | zet (dengan titik di       |
| ظ          |              |                    | bawah)                     |
| ع          | ʻain         | ٤                  | apostrof terbalik          |

| غ | gain   | g | ge       |
|---|--------|---|----------|
| ف | fa     | f | ef       |
| ق | qaf    | q | qi       |
| خ | kaf    | k | ka       |
| J | lam    | 1 | el       |
| م | mim    | m | em       |
| ن | nun    | n | en       |
| 9 | wau    | W | we       |
| ھ | ha     | h | ha       |
| ۶ | hamzah | , | apostrof |
| ی | ya     | у | ye       |

Hamzah (\*) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (\*).

### 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tuggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama   | Huruf Latin | Nama |
|-------|--------|-------------|------|
| ĺ     | fatḥah | a           | a    |
| 1     | kasrah | i           | i    |
| Î     | ḍammah | u           | u    |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda | Nama           | Huruf Latin | Nama    |
|-------|----------------|-------------|---------|
| ئى    | fatḥah dan yā' | ai          | a dan i |
| ۇ     | fatḥah dan wau | au          | a dan u |

#### Contoh:

نيْن: kaifa

haula:هَوْلَ

## 3. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakatdan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan | Nama                        | Huruf dan Tanda | Nama                |
|-------------|-----------------------------|-----------------|---------------------|
| Huruf       |                             |                 |                     |
| 1           | fatḥah dan alif<br>atau yā' | ā               | a dan garis di atas |
| ي           | kasrah dan yā'              | ī               | i dan garis di atas |
| ۇ           | dammah dan<br>wau           | ū               | u dan garis di atas |

## Contoh:

māta: ساتَ

ramā :رَمَى

qīla :قِيْلَ

yamūtu : يَمُوْتُ

# 4. Tā' marbūṭah

Transliterasi untuk *tā' marbūṭah*ada dua, yaitu: *tā' marbūṭah*yang hidup atau mendapat harakat *fatḥah, kasrah*,dan *ḍammah*, transliterasinya adalah [t].

Sedangkan tā' marbūṭahyang mati atau mendapat harakat sukun,transliterasinya

adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan tā' marbūṭahdiikuti oleh kata yang

menggunakan kata sandang al- serta bacaankedua kata itu terpisah, maka tā'

marbūṭahituditransliterasikan dengan ha (h).

Contoh:

رَوْضَةُ الأطْفَالِ

: rauḍah al-aṭfāl

: al-madīnah al-fāḍilah نَفَاضِلَة الْفَاضِلَة

al-ḥikmah : الحَكْمَة

5. Syaddah (Tasydīd)

Syaddah atau tasydīd yang dalam sistem tulisan Arabdilambangkan dengan

sebuahtanda *tasydīd* (\* ), dalamtransliterasi ini dilambangkan dengan perulangan

huruf (konsonanganda) yang diberi tanda syaddah.

Contoh:

رَبّنا: rabbanā

najjainā : نَجَيّنا

al-ḥaqq : الحَقّ

i: nu"ima:نعُّمَ

عَدُةِ: 'aduwwun

Jika huruf & ber-tasydid diakhir sebuah kata dan didahuluioleh huruf kasrah

(ت) maka ia ditransliterasi seperti huruf*maddah* menjadi ī.

#### Contoh:

```
غلي : 'Alī (bukan 'Aliyy atau 'Aly)
عَرَىٰ : 'Arabī (bukan 'Arabiyy atau 'Arabv)
```

## 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkandengan huruf J (alif lam ma 'arifah). Dalam pedoman transliterasiini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika iadiikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf qamariyah. Katasandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya.Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dandihubungkan dengan garis mendatar (-).

#### Contoh:

```
اَلَتَمْسُ: al-syamsu (bukan asy-syamsu)
اَلْرَارُلَة: al-zalzalah (bukan az-zalzalah)
قالْسَفَة: al-falsafah
اللّا: al-bilādu
```

#### 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf *hamzah* menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi *hamzah*yang terletak di tengah dan akhir kata.Namun, bila *hamzah* terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan,karena dalam tulisan Arab ia berupa *alif*.

#### Contoh:

```
ta'murūna : تأمُرُوْنَ : ta'murūna النَّوْعُ : al-nau' :شَيْءٌ : syai'un :أمُورُثُ
```

8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalahkata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasaIndonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadibagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering ditulisdalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam duniaakademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi diatas. Misalnya, kata al-Qur'an (dari al-Qur'ān), alhamdulillah, danmunaqasyah. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian darisatu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasi secara utuh.

Contoh:

Fī Zilāl al-Qur'ān

Al-Sunnah qabl al-tadwīn

9. Lafz al-Jalālah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf *jarr* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *muḍāf* ilaih (frasanominal), ditransliterasi tanpa huruf *hamzah*.

Contoh:

billāh باللهِ dīnullāh دِينُ اللهِ

Adapun *tā' marbūṭah*di akhir kata yang disandarkankepada *Lafẓ al-Jalālah*, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

hum fī raḥmatillāhهُمْ فِيْ رَحْمَةِ اللهِ

10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (*All Caps*), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenaiketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan pedomanejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat,

bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama dirididahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan hurufkapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal katasandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari katasandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang

sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yangdidahului oleh kata sandang *al*-, baik ketika ia ditulis dalam teksmaupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR). Contoh:

Wa mā Muḥammadun illā rasūl

Inna awwala baitin wudi'a linnāsi lallażī bi Bakkatamubārakan

Syahru Ramaḍān al-lażī unzila fīh al-Qur'ān

Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī

Abū Nasr al-Farābī

Al-Gazālī

Al-Munqiż min al-Dalāl

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan  $Ab\bar{u}$  (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, makakedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhirdalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contoh:

Abū al-Walīd Muḥammad ibn Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad Ibnu)

Naṣr Ḥāmid Abū Zaīd, ditulis menjadi: Abū Zaīd, Naṣr Ḥāmid (bukan: Zaīd, Naṣr ḤāmidAbū)

#### B. Daftar Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

swt. =  $subh\bar{a}nah\bar{u}$  wa taʻ $\bar{a}l\bar{a}$ 

saw. = şallallāhu 'alaihi wa sallam

a.s. = 'alaihi al-sal $\bar{a}$ m

H = Hijrah

M = Masehi

SM = Sebelum Masehi

1. Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat tahun

QS .../...: 4 = QS al-Baqarah/2: 4 atau QS Āli 'Imrān/3: 4

HR = Hadis Riwayat

#### **ABSTRAK**

Nama : Indra

Nim : 40200115017

Judul Skripsi : Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela (Studi

Historis tentang Peranannya dalam Masyarakat Di

Kota Bima)

Pokok masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana Peranan Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela dalam Masyarakat Di Kota Bima? Pokok masalah tersebut selanjutnya dirinci dalam beberapa sub masalah, yaitu 1) Bagaimanakah eksistensi Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Kota Bima? 2) Bagaimanakah Usaha-usaha pembinaan dan pengembangan yang dilakukan oleh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela pada Masyarakat Kota Bima? 3) Bagaimanakah pengaruh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela pada Masyarakat Islam di Kota Bima?

Dalam mejawab permasalahan tersebut, penulis menggunakan pendekatan hidtoris. Pendekatan Historis merupakan metode yang berusaha mencari fakta-fakta yang pernah terjadi pada masa lampau terutama mengenai peranan Pondok Pesantren Darul Hikmah terhadap perkembangan Islam di Kota Bima. Penelitian ini tergolong kualitatif, data dikumpulkan dari hasil observasi, diskusi atau pengamatan, dan wawancara. Dalam mengelola data yang sudah terkumpul, penulis memakai metode, yaitu: 1) Deduktif, 2) Induktif, dan 3) Komparatif.

Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa, 1) Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela didirikan oleh TGH Abdurrahman Idris pada bulan Juni tahun 1979 yang berlokasi di Dusun Soncolela Kelurahan Jatibaru Kecamatan Asakota Kota Bima dan merupakan Pondok Pesantren pertama dan tertua di Bima. Keberadaan Pondok Pesantren Darul Hikmah berawal dari pengajian yang dilakukan secara terpisah dibeberapa tempat yang diselenggarakan dan dipimpin langsung oleh (Alm) T.G.H. Abdurrahman Idris dari kegiatan tersebut tercetuslah ide untuk mendirikan sebuah Pondok Pesantren yang beralokasi di Dusun Soncolela Kelurahan Jatibaru Kecamatan Asakota Kota Bima sebagai sentral dan pusat kegiatan keagamaan dan pendidikan. 2) Usaha-usaha pembinaan yang dilakukan di Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela ada dua, yaitu usaha internal yang meliputi pendidikan formal, pendidikan nonformal, dan pelatihan. Kedua adalah usaha ekternal yang meliputi dakwah dan sosial kemasyarakatan. 3) Pengaruh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela terhadap masyarakat Kota Bima meliputi tiga poin penting, yaitu: pemahaman ajaran islam, pengalaman ajaran islam, dan sosial kemasyarakatan. Pemahaman ajaran Islam Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela menggunakan paham ahlu Sunnah wal jama'ah. Pengalaman ajaran Islam Pondok Pesantren Darul Hikmah lebih condong kepada

pendapat Imam Syafi'i. Sedangkan dari segi sosial kemasyarakatan lebih cenderung menggunakan metode dakwah Muhammadiyah.

Impilikasi dari penelitian ini adalah bahwa Peran serta kontribusi Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela dalam pengembang Islam di Bima harus disikapi dan didukung berbagai program yang ada. Pondok Pesantren Darul Hikmah merupakan lembaga pendidikan sebagai penerus misi dakwa keislaman, maka dari perlu untuk dikembangkan secara terus menerus baik dari segi sarana prasarana pendukung serta penambahan tenaga pengajar dan kegiatan-kegiatan keislaman.

Kata Kunci: Pondok Pesantren

#### BAB 1

#### **PENDAHULUAN**

#### A. Latar Belakang Masalah

Pesantren adalah salah satu lembaga pendidikan yang tidak dapat dipisahkan dari kehidupan umat Islam. Sejarah pesantren merupakan bagian yang tidak bisa dipisahkan dari sejarah pertumbuhan masyarakat Islam Indonesia. Pada awal penyebaran Islam, para tokoh Islam menggunakan pesantren tidak hanya sebagai sarana untuk mengenal ajaran-ajaran Islam, tetapi juga sebagai wadah penyebaran agama Islam kepada masyarakat.<sup>1</sup>

Perkembangan pondok pesantren di Indonesia tidak hanya sebagai tempat pengkajian Islam, tetapi juga berperan sebagai faham pengenalan melalui kecerdasan untuk selalu berusaha mengemukakan suatu ide dengan wawasan dan pemikiran yang logis berdasarkan ilmu pengetahuan di masyarakat.<sup>2</sup>

Pondok pesantren dibangun sebagai pusat pengembangan spiritual, tetapi para pendirinya tidak hanya semata-mata memberi kegiatan kepada santri dengan pengajian Islam,<sup>3</sup> akan tetapi banyak santri pesantren mencoba melaksanakan gaya hidup yang memadukan program-program pendidikan dan membina lingkungan masyarakat berdasarkan struktur budaya sosial, oleh karena itu, pesantren mampu menyesuaikan diri dengan bentuk masyarakat yang berbeda-beda ataupun dengan kegiatan-kegiatan individu yang beraneka ragam.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Marwan Sardijo, dkk, *Sejarah Pondok Pesantren Di Indonesia* (Cet. I; Yogyakarta: CV Dharma Bakti, 1979), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Windy Novia, *Kamus Ilmiah* (Cet. I; Wipress, 2009), h. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Manfred Ziemek, *Pensantren dan Perubahan Sosial, Terj. B Soendjojo* (Cet. I; Jakarta: P3M, 1996), h. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Sindu Galba, *Pesantren Sebagai Wadah Komunikasi* (Cet. I; Jakarta:Rineka Cipta, 1995), h.1.

Pesantren menjadi tumpuan atau harapan utama oleh tokoh Islam yang dianggap sebagai media strategis dalam menyampaikan dakwah Islam di tengahtangah masyarakat Indonesia yang semula belum mengenal Islam. Indonesia dan pesantren dalam nampak tilas perjuangannya satu sama lain tidak bisa dipisahkan, bahkan jika hendak melihat sejarah tumbuh berkembangnya pondok pesantren.<sup>5</sup> Pesantren sebagai sebuah lembaga pendidikan, juga memiliki peran sebagai sebuah lembaga pemberdayaan Masyarakat.<sup>6</sup>

Studi tentang sejarah akhir-akhir ini telah menduduki tempat yang sangat penting dalam perhatian setiap bangsa. Kini penulisan sejarah tidak lagi merupakan satu pekerjaan akademis yang hanya diminati dan urus oleh sejarahwan semata, tetapi pemerintah juga ikut aktif mengambil bagian secara terbuka dalam menentukan corak dan arah penulisan sejarah.

Karl Jaspers, mengatakan bahwa sejarah bagi suatu bangsa adalah satu catatan kenangan, namun bukan hanya untuk di ketahui, tetapi disitulah bangsa itu mengingatkan diri kepadanya, jika mereka tidak menghendaki menjadi sirna, tetapi menginginkan untuk mendapatkan tempat dalam humanitas.<sup>7</sup>

Selain itu sejarah adalah cerminan masa lalu guna menjadi pedoman masa kini dan masa mendatang. Untuk mencapai tujuan tersebut, maka syarat yang mutlak harus dipenuhi sejarah harus ditulis secara akurat dan benar, interpretasinya harus benar dan tidak ada maksud lain kecuali mencari kebenaran sejarah. Manusia sebagai obyek studi sejarah, bagaimana pun juga keterbatasan pengetahuannya tentang masa lalu dan dirinya. Hal ini mungkin sebagai akibat dari sifatnya yang selalu beranggapan bahwa yang sudah terjadi itu adalah masa lalu.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Manfred Ziemek, *Pensantren dan Perubahan Sosial*, h. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>M. Dawam Rahardjo, *Pesantren dan Perubahan Sosial* (Cet. I; Jakarta: LP3ES, 1988), h. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Karl Jaspers, *The Origin And Goan of History* (Cet. I; New Haen and London: Yale University Press, 1969), h. 232.

Alquran telah mengingatkan kepada kita agar manusia memperhatikan apa yang telah perbuat untuk hari esok. Pesan tersebut mengingatkan manusia untuk memperhatinkan sesuatu yang manifest dan yang laten dari kekutan dan faktorfaktor yang menimbulkan adanya gerak sejarah di alam raya ini. Gerak sejarah manusia di masa lalu dan masa kini mempunyai pengaruh besar terhadap masa mendatang.

Kedatangan Islam di Bima yang terjadi pada abad ke 17 M membawa perubahan dan perkembangan dalam hidup masyarakat dari segi social budaya, politik dan agama. Penyebaran Islam di desa-desa pada periode awal adalah andil para pedagang dan *mubalik* yang berasal dari Sulawesi Selatan dan Sumatra. Sebagai wujud nyata dari penyebaran Islam tersebut berdirinya Kesultanan Bima pada abad ke 17 M pada puncaknya, karena adanya dukungan dan partisipasi dari sultan/pemerintah. Seiring dengan perkembangan Islam pada masa kesultanan maka lembaga pendidikan Islam berkembang pula.<sup>8</sup>

Sejak Islam masuk, maka pada waktu itu pula dimulainya pendidikan Islam. Seperti adanya madrasah pada setiap desa sebagai lembaga pendidika Islam, contohnya Pondok Pesantren Darul Hikmah. Pondok Pesantren Darul Hikmah merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam berada di bawah naungan Kementrian Agama Republik Indonesia, Islam yang mengajarkan kurikulum pendidikan Islam.

Para sejarahwan berbeda pendapat tentang awal munculnya pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam. Asal usul pesantren dikaitkan dengan tradisi Islam, ajaran Islam tentang *talab al-'Ilmi* dan tradisi pembelajaran Islam yang sudah berlangsung sejak awal perkembangan Islam, merupakan faktor yang

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>M. Fachrir Rahman, *Islam Di Bima: Kajian Histori Tentang Proses Islamisasi dan Perkembangannya Sampai Masa Kesultanan* (Cet. I; Yogyakarta: Genta Press, 2009), h. 12.

mendorong proses kelembagaan pondok pesantren. Apalagi yang diketahui bahwa tradisi pembelajaran dalam Islam yang mengambil bentuk *halagah* sudah ditemukan pada masa Samudra Pasai dan Malaka, dua buah kerajaan Islam penting dan berpengaruh pada abad ke-13.9

Melihat dari perkembangannya, pondok pesantren sangat menekankan pentingnya mempelajari ilmu keislaman dari pada ilmu-ilmu umum. Karena pesantren bertujuan meninggikan moral, melatih dan mempetinggi semangat, menghargai nilai-nilai spiritual dan kemanusian, mengajarkan sikap dan tingkah laku yang jujur dan bermoral, dan menyiapkan para murid untuk hidup sederhana dan bersih hati.

Dari keterangan tersebut dapat disimpulkan bahwa aspek perilaku dan spritualitas mendapat tekanan penting sementara ilmu-ilmu pengetahuan umum yang lebih bersifat duniawi tidak disebutkan sama sekali. Secara lebih luas, pondok pesantren memiliki peranan sebagai tempat reprodusi ulama, tempat penyebaran dan pembelajaran ilmu-ilmu ke-Islaman, dan penjaga pemelihara tradisi Islam. Berdasarkan hal di atas, maka peneliti melakukan penelitian dengan judul "Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela (Studi Historis Tentang Peranannya dalam Masyarakat di Kota Bima)".

#### B. Rumusan Masalah

Sebagai pokok masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana peranan Pondok Pesantren Darul Hikmah dalam Masyarakat di Kota Bima?

Untuk menjawab pokok permasalahan di atas, maka peneliti dapat mengemukakan sub masalah sebagai berikut:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Azyumardi Azra, *Surau, Pendidikan Islam Tradisional Dalam Transisi dan Modernisasi* (Cet. I; Jakarta: Logos Wanana Ilmu, 2003), h. 156.

- Bagaimanakah eksistensi Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Kota Bima?
- 2. Bagaimanakah Usaha-usaha pembinaan dan pengembangan yang dilakukan oleh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela pada Masyarakat Kota Bima?
- 3. Bagaimanakah pengaruh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela pada Masyarakat Islam di Kota Bima?

## C. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

#### 1. Fokus Penelitian

Fokus penelitian ini adalah usaha Pondok Pesantren Darul Hikmah dalam mengembangkan agama Islam di Kota Bima, baik di bidang pendidikan, dakwah, ekonomi, maupun sosial pondok pesantren terhadap masyrakat Islam di Kota Bima. Sebelum pembahasan fokus tersebut, terlebih dahulu dibahas eksistensi pesantren Darul Hikmah, baik menyangkut latar belakang berdirinya, maupun perkembangannya. Disamping itu, juga dibahas usaha yang dilakukan pesantren dalam pengembangan Islam di Bima, baik usaha internal maupun eksternal.

## 2. Deskripsi Fokus

Pondok Pesantren Darul Hikmah adalah salah satu pesantren yang berada di Provinsi Nusa Tenggara Barat yang berlokasi di Kota Bima Soncolela. Pesantren Darul Hikmah tumbuh dan berkembang di tengah-tengah masyarakat yang masih awam tentang ajaran Islam sehingga di daerah tersebut dulu banyak terjadi kegiatan-kegiatan yang bertentangan dengan ajaran Islam. Sejalan dengan waktu, Pesantren Darul Hikmah telah banyak melahirkan kader-kader muda dalam bidang dakwah yang diharapkan dapat menyebarkan ajaran Islam ketika kembali ke kampung halamannya.

Untuk lebih memudahkan pembahasan dan menghindari kesimpangsiuran dalam memberikan pemaknaan, maka perlu didefinisikan kata-kata yang dianggap penting terkait dengan permasalahan yang dibahas sebagai berikut:

Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela sebagai wadah atau tempat untuk menuntut ilmu tentang agama Islam dan menaati segala aturan yang ada, menegakkan dan menjunjung tinggi ajaran Islam berdasarkan Alquran dan Al-Hadist.

Ruang lingkup penelitian ini meliputi sejarah perkembangan dan pertumbuhan Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela, sistem pembinaan di Darul Hikmah Soncolela Kota Bima terkait dalam pengembangan Islam di Bima, serta peranannya terhadap Masyarakat Kota Bima.

#### D. Tinjauan Pustaka

Demi membantu kelancaran penelitian, atau hasil penelitian terdahulu dijadikan sebagai acuan utama beberapa sumber buku dan hasil penelitian:

Buku pertama, yang ditulis oleh V. Wiratna Sujarweni yang berjudul metodologi penelitian. Dalam buku tersebut membahas tentang tata cara menulis karya ilmiah baik itu berupa wawancara maupun pengumpulan data dari berupa buku-buku.

Buku kedua, yang ditulis oleh Firdaus Muhammad, yang berjudul sejarah perkembangan pondok pesantren An-Nahdlah Makassar. Dalam buku ini di bahas tentang bagaimana sejarah perkembangan pondok pesantren An-Nahdlah Makassar, baik itu dalam sejarah pertama didirikannya, pengembangan pembangunan pesantren An-Nahdlah selain itu buku ini juga dibahas tentang sistem pendidikan, sistem pengkajian kitab kuning, sistem pengajaran madrasah, jejak-jejak pengabdian dan membahas juga bagaimana alumni pondok pesantren An-Nahdlah di tengah masyarakat, pesantren An-Nahdlah dari quba kenurul ihsan

layan, Pesantren An-Nahdlah sudiang hikmah di balik peristiwa, tragedy sudiang penyerobotan lokasi pesantren An-Nahdlah sudiang pasca pembatalan wakaf, kampus III Pesantren An-Nahdlah menyemai spiritualitas dan intelektualitas menuju masa depan, dinamika perkembangan pondok pesantren An-Nahdlah Makassar, sistem pendidikan dan pengajaran pondok pesantren An-Nahdlah, pondok pesantren An-Nahdlah merawat tradisi lontara, IAPAN dan potret kiprah alumni pesantren An-Nahdlah Makassar dan biografi singkat gurutta Drs. KH. Muhammad harisah AS pimpinan pondok pesantren An-Nahdlah Makassar.

Skripsi yang ketiga ditulis oleh M. Rasyidi Syahid, yang berjudul pesantren gaya baru Al-Falah (tinjauan tentang peranan Pesantren dalam pengembangan Islam di Bima). Skripsi ini adalah suatu study sejarah tentang Peranan Pesantren Gaya Baru Al-Falah Terhadap Pertumbuhan dan perkembangan Islam di Bima dan sekitarnya yang Masyarakatnya menganut agama Islam tapi kurang memahami ajaran Islam sehinggah timbulah berbagai penyimpangan dalam pengertian dan pengalaman ajaran Islam tersebut yang dimanifestasikan dalam upacara ritual yang bersifat sekretisme yaitu perpaduan antara ajaran agama Islam dengan ajaran pattirioloang. Hal tersebuat menimbulkan keterperhatinan pengajaran agama Islam di daerah tersebut. Dan juga membahas beberapa hal seperti tinjauan umum Kota Bima, Pesantren Al-Falah Dalam Tinjauan Historis, Pesantren Al-Falah dan Peranannya.

Skripsi keempat ditulis oleh Nurtsaniah yang berjudul Pesantren Istiqamah Yasmin Salu Makarra Kecematan Bupon Kabupaten Luwu (suatu tinjauan historis) skripsi ini membahas tentang bagaimana peranan pesantren Istiqamah Yaminas Salu Makarra dalam pengembangan Islam di Kabupaten Luwu.

Penulis, Amin Headari, 2004, Masa Depan Pesantren, Dalam buku ini membahas tentang masa depan Pesantren sebagai agen pemberdayaan Masyarakat

bermoral dan beretika, Pesantren juga diharapkan mampu meningkatkan peran kelembagaannya sebagai generasi muda Islam dalam menimba ilmu pengetahuan dan teknologi sebagai bekal dalam menghadapi era globalisasi.

Penulis, Zamakhsyari Dhofier, 2011 (revisi), Tradisi Pesantren (Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia), buku ini membahas antara lain tentang akar dan sejarah awal Pesantren, ciri-ciri umum Pesantren.

Penulis, Wahjoetomo, 1997, Perguruan Tinggi Pesantren: Pendidikan Alternatif Masa Depan, buku ini membahas antara lain tentang lembaga-lembaga pendidikan, kondisi perguruan tinggi di Indonesia, kehidupan Pesantren dan konsep perguruan tinggi Pesantren.

Skripsi: Mawardi Pewangi, 1987, "Pesantren Hidayatullah Balikpapan" (suatu studi tentang peranannya dalam pembinaan ummat). Dalam skripsi ini peneliti membahas mengenai studi tentang peranan Pesantren Hidayatullah dalam pembinaan ummat di Balikpapan serta menjadikan pesantren tersebut sebagai lembaga pembinaan Islam.

Penulis, Hasbi Indra, 2003, Pesantren dan Transformasi Sosial, buku ini membahas tentang peranan seorang kyai di pesantren sebagai tokoh yang berperan penting di Pesantren. Bahwa kyai sebagai salah satu elemen pokok dalam tradisi Pesantren dan merupakan cikal-bakal yang mempunyai pengaruh kuat terhadap para santri dan Masyarakat sekitarnya.

Penulis, Nurcholish Madjid, 1997, Bilik-Bilik Pesantren: Sebuah Potret Perjalanan, buku ini menggambarkan realitas pesantren di Indonesia dalam berbagai dimensi. Secara detail Nurcholish Madjid menguraikan tentang pondok pesantren beserta segala kearifan pendidikan di dalam'nya.

Dari beberapa literatur di atas peneliti belum menemukan tulisan ataupun hasil penelitian yang membahas secara khusus mengenai Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela (Studi Historis tentang Peranannya dalam Masyarkat di Kota Bima) sehingga peneliti menarik untuk dikaji.

## E. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

## 1. Tujuan Penelitian

- a. Untuk mendiskripsikan dan menganalisis eksistensi Pondok Pesantren
   Darul Hikmah Soncolela dalam Masyarakat Kota Bima
- b. Untuk mendiskripsikan dan menganalisis usaha-usaha pembinaan di Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela
- c. Untuk mendiskripsikan dan menganalisis pengaruh Pondok Pesantren

  Darul Hikmah Soncolela dalam masyarakat Islam di Kota Bima

#### 2. Manfaat Penelitian

Adapun manfaat dari penelitian ini adalah sebagai berikut:

- a. Manfaat ilmiah, yaitu menambah khazanah pengetahuan penulis pada khususnya dan pembaca pada umumnya.
- b. Meningkatkan pengetahuan agar penulis serta para khalayak banyak melakukan kajian mendalam tentang Pondok Pesantren dan peranannya dalam perkembangan Islam.
- c. Kegunaan praktis, dengan selesainya penelitian ini, maka akan dituangkan ke dalam bentuk karya tulis ilmiah yang diharapkan dapat menjadi sumbangsih moril kepada para pembaca.

#### **BAB II**

#### **TINJAUAN TEORETIS**

## A. Pengertian dan Tujuan Pesantren

#### 1. Pengertian Pesantren

Pesantren berasal dari kata *santri* yang berarti terpelajar, juga sering dikaitkan istilah "sastri" dan "sattiri" yang berarti guru mengaji. <sup>10</sup> Di samping itu, kata pondok berasal dari bahasa Arab "*Funduk*" yang artinya hotel atau asrama. <sup>11</sup> Dari ketua istilah tersebut mengandung pengertian lembaga pendidikan Islam yang di dalamnya terdapat unsur kiyai, santri, masjid, serta kitab-kitab yang menjadi bahan pembelajaran.

Sedangkan pengertian pesantren menurut para ahli, yaitu:

- a) Haji Muhammad Arifin Mengatakan pondok pesantren adalah suatu lembaga pendidikan yang tumbuh serta diakui oleh masyarakat sekitar, dengan model asrama dimana santri-saantri menerima pendidikan agama melalui sistem pengajaran atau madrasah sepenuhnya berada dibawah kedaulatan dari pemimpin seorang atau beberapa Kiyai dengan ciri-ciri kha yang bersifat karismatik serta independen dalam segala hal.<sup>12</sup>
- b) Abdurrahman Wahid mendefinisikan pesantren sebagai tempat dimana santri hidup.<sup>13</sup>
- c) Nurchalish Majid yang ditulis oleh Amir Haedari mengatakan pesantren adalah artefak peradaban Indonesia yang dibagun sebagai institusi pendidikan

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Zyamakhsyari Dhofier, *Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai*,(Cet.8;Jakarta: Pustaka LP3ES, 2011) h. 18

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>H. Abuddin Nata, *Sejarah Pertumbuhan Lembaga-Lembaga Pendidikan Islam* (Cet. I; Jakarta: Gradsindo, 2001), h. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>H.M. Arifin *Kapita Selekta Pendidikan Islam* (Cet. I; Jakarta: Bumi Aksara, 2003), h. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Babun suharto, *Dari Pesantren Untuk Umat* (Cet. I; Surabaya: Imtiyaz, 2011), h. 9-10.

keagamaan yang becorak tradisional, unik dan indigenous.<sup>14</sup> Namun Mastuhu memberikan pengertian dari segi terminologi, pesantren adalah sebuah lembaga pendidikan Islam tradisional yang mempelajari, memahami, menghayati, serta mengamalkan ajaran agama Islam dengan menekankan moral keagamaan sebagai pedoman berprilaku sehari-hari.<sup>15</sup>

Dari uraian di atas dapat diambil kesimpulan bahwa pengertian pondok pesantren adalah lembaga pendidikan dan keagamaan yang berusaha melestarikan, mengajar serta menyebarkan agama Islam serta melatih para santri untuk siap dan mampu mandiri.

## 2. Tujuan Pondok Pesantren

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan. Bangsa Indonesia dewasa ini sedang berusaha keras dalam mengembangkan masa depannya yang lebih cerah dengan mentrformasikan dirirnya menjadi masyarakat belajar. Hal ini juga menjadi tujuan dalam pembangunan nasional dalam bidang pendidikan. Pesantren telah memberikan tanggapan yang positif terhadap pembangunan nasional dengan didirikannya sekolah umum maupun madrasah-madrasah di lingkungan pesantren.<sup>16</sup>

Berdasarkan SKB dua menteri (Menteri Agama dan Menteri Pendidikan Nasional) No. 1/U/KB/2000 dan No. MA/86/2000, tertanggal 30 Maret 2000. SKB ini memberikan kesempatan kepada Pondok Pesantren Salafiyah untuk ikut menyelenggarakan pendidikan dasar sebagai upaya mempercepat pelaksanaan program wajib belajar, dengan persyaratan penambahan mata pelajaran bahasa

<sup>15</sup>Hasby Indra, *Pesantren dan Transformasi Dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompleksitas Global* (Cet. I; Jakarta: IRP Press, 2004), h. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Amir Haedari, dkk, *Masa Depan Pesantren Dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompelksitas Global* (Cet. I; Jakarta: IRP Press, 2004), h. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Hanun Asrohah, Sejarah Pendidikan Islam (Cet. I; Jakarta: Loggos, 1999), h. 190.

Indonesia, matematika dan IPA dalam kurikulumnya. SKB ini memiliki implikasi yang sangat besar, karena dengan demikian eksistensi pendidikan pesantren tetap terjaga dan bahkan dapat memenuhi ketentuan sebagai pelaksanaan wajib belajar pendidikan dasar.<sup>17</sup>

Pondok Pesantren juga sebagai sentral pembinaan akhlak masyarakat. Keberadaan pondok pesantren tidak dapat dilepaskan dengan keberadaan masyarakat dank arena itu pondok pesantren harus merespon terhadap tuntutan masyarakat. Masyarakat bias menjadi potensi positif dalam pengembangan pondok pesantren, namun juga dapat menjadi penghambat dalam pengembangan pondok pesnatren tersebut. Oleh karena itu, Pondok pesantren harus benar-benar dapat memanfaatkan potensi masyarakat secara positif, agar dapat memberikan kontribusi yang positif pula bagi pengembangan pondok pesantren.

Masyarakat akan menjadi pendukung yang positif bagi pengembangan pondok pesantren apabila pondok pesantren tersebut tanggap terhadap aspirasi masyarakat. Namun sebaliknya, masyarakat akan menjadi penghambat bagi proses pelaksanaan program pesantren manakala pihak pondok pesantren kurang tanggap terhadap aspirasi masyarakat. Oleh karena itu, sifat tanggap pondok pesantren dengan memanfaatkan pendekatan sosial dan memanfaatkan beberapa teknik hubungan masyarakat perlu terus dikembangkan. Masyarakat harus dijadikan sebagai mitra yang baik bagi proses pengembangan dan pencapain program pondok pesantren karena untuk masyarakatlah pondok pesantren itu berdiri.

#### B. Jenis dan Sistem Pesantren

\_

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>H.M. Sulthon & Moh. *Manajemen Pondok Pesantren Dalam Perspektif Global* (Cet. I; Yogyakarta: LkasBang Pressindo, 2000), h.10.

## 1. Jenis-jenis Pesantren

#### a. Pesantren Tradisional

Pesantren ini masih mempertahankan bentuk aslinya dengan mempelajari dan mengajarkan kitab-kitab klasik yang ditulis ulama abad ke-15 dengan menggunakan bahasa Arab. Metode pengajarannya dengan menerapkan sistem halaqah atau mengaji tudang yang dilaksanakan di masjid. Hakikat dari sistem pengajaran ini adalah untuk lebih menonjolkan system hafalan. Dari segi metodologi cenderung kepada tercitptanya santri yang menerima dan memiliki ilmu. Rartinya ilmu tidak berkembang arah paripurnanya ilmu itu, melainkan hanya terbatas pada apa yang diberikan oleh kiyai. Kurikulum sepenuhnya ditentukan oleh kiyai.

#### b. Pesantren Modern

Pondok pesantren ini merupakan pengembangan jenis pesantren pertama, karena orientasinya cenderung mengadopsi seluruh sistem belajar klasikal dan meninggalkan sistem belajar tradisioanal. Penerapan sistem pendidikan modern ini terutama pada penggunaan belajar baik dalam bentuk madrasah maupun sekolah. Kurikulum yang dipakai adalah Kurikulum nasioanal. Kedududkan Kiyai sebagai kordinator pelaksana proses pembelajaran dan sebagai pengajar di kelas.

## c. Pesantren Komprehensif

Jenis pesantren ini merupakan sistem pendidikan dan pengajaran pengajaran pengajaran pengabungan antara tradisional dan modern.<sup>20</sup> Pendidikan diterapkan dengan pengajaran kitab kuning dengan metode sorongan, bandongan dan wetonan yang

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Mastuhu, Dinamika Sistm Pendidikan Pesantren (Jakarta: INIS, 1994), h. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>M. Bahri Ghazali, *Pendidikan Berwawasan Lingkungan: Kasus Pondok Pesantren An-Nuqayah Guluk-Guluk Sumenep, Madura* (Cet. 1; Jakarta: Pedoman Ilmu, 2001), h. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>M. Bahri Ghazali, *Pendidikan Berwawasan Lingkungan: Kasus Pondok Pesantren An-Nuqayah Guluk-Guluk Sumenep, Madura*, h. 15.

biasanya diajarkan pada malam hari sesudah sholat magrib dan sesudah sholat subuh. Proses pembelajaran sistem klasikal dilaksanakan pada pagi sampai siang hari seperti di madrasah/sekolah pada umumnya.

Ketiga jenis pesantren tersebut memberikan gambaran bahwa pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang berjalan dan berkembang sesuai dengan tuntutan zaman. Dimensi kegiatan sistem pendidikan dilaksanakan oleh pesantren bermuara pada sasaran utama yaitu perubahan baik secara individual maupun kolektif. Perubahan itu berwujud pada peningkatan persepsi terhadap agama, ilmu pengetahuan dan teknologi. Santri juga dibekali dengan pengalaman dan keterampilan dalam rangka meningkatkan sumber daya manusia.

#### 2. Sistem Pesantren

Menurut Campbel sistem merupakan suatu himpunan komponen atau bagian yang saling berkaitan yang bersama-sama berfungsi untuk mencapai suatu tujuan.<sup>21</sup> Sistem pendidikan adalah satu keseluruhan terpadu dari semua satuan dan kegiatan pendidikan yang berkaitan dengan yang lainnya, untuk mengusahakan tercapainya tujuan pendidikan.<sup>22</sup>

Dalam perkembangan selanjutnya penyelenggaraan sistem pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren dewasa ini dapat digolongkan menjadi tiga bentuk .

## 1. Sorogan

Kata sorogan berasal dari bahasa Jawa *sodoran* atau yang disodorkan artinya suatu sistem belajar secara individu dimana seorang santri berhadapan

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Supiana, *Sistem Pendidikan Madrasah Unggulan* (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Departemen Agama RI, 2008), h. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>H. M. Arifin, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2003), h. 72.

dengan seorang guru, terjadi interaksi saling mengenal diantara keduanya. <sup>23</sup> Sistem sorogan ini menggambarkan bahwa kyai dalam memberikan pengajarannya senantiasa berorientasi pada tujuan, selalu berusaha agar santri yang bersangkutan dapat membaca, mengerti dan mendalami isi kitab. Dengan adanya suatu sistem pengajaran dengan sorogan ini seorang kyai mampu mengevaluasi langsung kemampuan santri, dan hubungan antara santri dan kyai lebih dekat.

#### 2. Wetonan

Istilah wetonan berasal dari bahasa Jawa yang artinya berkala dan berwaktu. Wetonan ini merupakan suatu bentuk rutin harian, akan tetapi dilaksanakan pada saat-saat tertentu. Misalnya dilaksanakan pada setiap hari Jum'at, sholat subuh dan sebagainya. Kyai membaca kitab dalam waktu tertentu dan santri dengan membawa kitab yang sama mendengar dan menyimak bacaan kyai itu. Tidak ada ketentuan absensi, sehingga santri bisa datang atau tidak. Dalam hal ini dapat dikatakan bahwa sistem pengajaran dipondok itu bebas, bebas untuk belajar dan tidak belajar.<sup>24</sup> Dalam sistem pengajaran ini apa yang dibaca kyai tidak dapat dipastikan karena kadang kitab tidak ditentukan dan terkadang pula ditentukan. Sedangkan dalam penyampaiannya kepada santri bermacam-macam, ada yang dengan diberi makna dan ada juga yang diartikan bebas.

## 3. Bandongan

Dalam sistem bandongan ini bisa juga disebut *halaqoh* yang dalam pengajarannya, kitab yang dibacakan kyai dan yang dibawa oleh santri adalah sama, kemudian santri mendengarkan dan menyimak bacaan sang guru.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia: Lintasan Perkembangan dan Pertumbuhan, h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Mukti Ali, *Beberapa Persoalan Agama Dewasa Ini* (Jakarta: Rajawali Press, 1987), h. 19.

Ketiga pola pengajaran tersebut diatas ini dapat berlangsung tergantung pada otoritas seorang kyai baik yang berkaitan dengan waktu, tempat, materi pelajaran dalam proses belajar mengajar. Dalam perkembangan selanjutnya, untuk mempermudah proses pembelajaran maka diterapkan suatu sistem madrasah dan klasikal sebagai bentuk pengembangan dan pembaharuan dari ketiga metode tersebut diatas. Perkembangan ini dapat dijumpai hampir diseluruh pesantren sekarang, selain sistem madrasah, klasikal, diniyah, dengan perjenjangan dan evaluasi yang jelas dan terstruktur.

Pondok pesantren mempunyai peranan dan fungsi yang telah dimilikinya sejak awal perkembanganya, harus diarahkan kepada satu pendirian bahwa pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam untuk mengajarkan ilmu agama Islam guna mencetak ulama, dan sekaligus juga sebagai lembaga pembinaan untuk mempersiapkan kader-kader pembinaan umat yang berguna bagi pembangunan masyarakat lingkunganya.

### C. Unsur-Unsur dan Pola-Pola Pesantren

#### 1. Unsur-Unsur Pesantren

Gambaran umum tentang pondok pesantren terfokus pada dua persoalan pokok, yaitu unsur- unsur fisik yang membentuk pesantren dan ciri-ciri pendidikannya. Menurut Prof. Dr. A. Mukti. Ali, unsur-unsur fisik pesantren terdiri dari kyai yang mengajar dan mendidik, Santri yang belajar dari kyai, Masjid, tempat untuk menyelenggarakan pendidikan, shalat berjamaah dan sebagainya, dan pondok, tempat untuk para santri.<sup>25</sup>

## 1. Kyai

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>A. Mukti Ali, Beberapa Persoalan Agama Dewasa Ini, h. 16.

Posisi paling sentral dan esensial dari suatu pondok pesantren di pegang kyai. Oleh karena itu, kyai memiliki kewengan dan tanggung jawab penuh atas pertumbuhan dan perkembangan pondok pesantrennya. Mengingat peranannya yang begitu besar ini maka dapat dikatakan bahwa maju atau mundurnya pondok pesantren tergantung pada kepribadian kyainya.

Peranan ustadz atau kyai terhadap santrinya sering berupa peranan seorang ayah. Selain sebagai guru, kyai juga bertindak sebagai pemimpin rohaniyah keagamaan serta bertanggung jawab atas perkembangan kepribadian maupun kesehatan jasmaniah santri-santrinya. Pemilik dan guru yang utama, kerja sangat berpengaruh di pesantren tapi juga berpengaruh terhadap lingkungan masyrakat bahkan tredengar keseluruhan penjuru nusantara.<sup>26</sup>

#### 2. Santri

Santri merupakan pengejawantahan yang haus akan ilmu pengetahuan yang memiliki oleh seseorang yang memimpin sebuah pesantren.<sup>27</sup> Pesantren yang lebih besar, akibat struktur santri yang antar regional, memiliki suatu arti. Sedangkan pesantren yang lebih kecil biasanya pengaruhnya bersifat regional karena santri-santrinya datang dari lingkungan yang lebih dekat.

Dengan memasuki suatu pesantren, seorang santri muda menghadapi suatu tatanan sosial yang pengaturan lebih longgar, tergantung kepada kemauan masing-masing untuk turut serta dalam kehidupan keagamaan dan

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>M. Bahri Ghazali, MA. *Pendidikan Pesantren Lingkungan Pedoman Ilmu Data* (Jakarta: IRP Press, 2001), h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>M. Bahri Ghazali, MA. *Pendidikan Pesantren Lingkungan Pedoman Ilmu Data*, h. 12.

pelajaran-pelajaran di pesantren secara intensif. Sedangkan berdasarkan tempat kediaman mereka, santri dibedakan menjadi dua kelompok yaitu:

- a) Santri Mukim, yaitu murid-murid yang berasal dari daerah yang jauh dan menetapkan di dalam kompleks pesantren.
- b) Santri kalong, yaitu murid-murid yang berasal dari desa-desa di sekitar pesantren dan biasanya tidak menetap di dalam kompleks pesantren.<sup>28</sup>

Pada awal perkembangan pondok pesantren, tipe ideal dari kegiatan menurut ilmu tercermin dalam "santri kelana" yang berpindah-pindah dari satu pesantren kepesantren lainnya guna memperdalam ilmu keagamaan pada kyai-kyai terkemuka. Dengan masuknya sitem madrasah kedalam pondok pesantren dan ketergantungan santri pada ijazah formal, nampaknya belakangan ini tradisi santri semakin memudar.

#### 3. Masjid

Masjid berasal dari bahasa arab *sajada-yasjudu-sujuudan*. Dari kata ini kemudian dimasdarkan menjadi kata *masjidan* yang berarti tempat sujud atau setiap ruangan yang digunakan untuk beribadah. Di dalam tradisi Islam, masjid tidak dapat dipisahkan dari proses pendidikan, sejak masa Nabi Muhammad Saw menyebarkan Agama Islam hingga sekarang masjid tetap menjadi tempat diselenggarakannya pendidikan keagamaan.

Lembaga-lembaga pesantren, khususnya di pulau Jawa, memegang teguh tradisi ini. Ini dapat di lihat dari penyelenggaraan pendidikan di pondok pesantren dimana kyai mengajar santri-santrinya di masjid dan menjadikannya pusat pendidikan bagi pondok pesantren.

Seorang kyai yang ingin membangun sebuah pesantren langkah pertama yang dilakukannya biasanya adalah membangun masjid didekat

-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Zamakhsyari Dhofier, *Tradisi Pesantren* (Jakarta: LP3ES, 1994), h. 51-52.

tempat tinggalnya. Di dalam masjid inilah kyai tersebut menanamkan disiplin para santri dalam melaksanakan shalat lima waktu, memperoleh pengetahuan Agama dan kewajiban Agama lainnya.

# 4. Pondok

Pondok adalah tempat tinggal bersama atau (asrama) para santri yang merupakan ciri khas pondok pesantren yang membedakan dari model pendidikan lainnya. Fungsi pondok pada dasarnya adalah untuk menampung santri-santri yang datang dari daerah yang jauh. Kecuali santri-santri yang bersal dari desa-desa disekitar pondok pesantren, para santri tidak di perkenankan bertempat tinggal di luar kompleks pesantren, dengan pengaturan demikian, kemungkinan kyai untuk mengawasi para santri secara intensif, tradisi dan transmisi keilmuan dilingkungan pesantren membentuk tiga pola sebagai fungsi pokok pesantren. Sebagaimana telah disebutkan diatas, tugas dan peran kyai bukan hanya sebagai guru, melainkan juga sebagai pengganti ayah bagi para santrinya dan bertanggung jawab penuh dalam membina mereka.

Besar kecilnya pondok tergantung dari jumlah santri yang datang dari daerah-daerah yang jauh, dan keadaan pondok pada umumnya mencerminkan kemerdekan dan persamaan derajat. Para santri biasanya tidur di atas lantai tanpa kasur dengan papan-papan yang terpasang di atas dinding sebagai tempat penyimpanan barang-barang. Tanpa membedakan status sosial ekonomi santri, mereka harus menerima dan puas dengan keadaan tersebut.

# 5. Pengajaran kitab-kitab Islam klasik

Untuk masa yang cukup lama, pengajaran kitab-kitab Islam klasik menandai pendidikan pesantren pada umumnya. Kitab-kitab yang diajarkan terutama karangan-karangan ulama yang menganut faham syafi'i nurcholis masjid mengemukakan kitab-kitab klasik yang menjadi konsentrasi keilmuwan di pesantren meliputi cabang ilmu-ilmu, yaitu:

- a) Fiqih misalnya safinah al-najah,fath al-gorib sulam al-taufiq, fathul alwahab
- b) Ilmu tauhid misalnya aqqidah al-awam, bada'ulu amal dan sanusiah
- c) Ilmu tasawuf misalnya al-irsyadu, al-ibad, tanbih al-ghafilin, alhikam
- d) Ilmu nahu sharaf misal al-imriti, awamil, al-maqsud.<sup>29</sup>

Dari keempat kelompok kitab-kitab tersebut di atas dikelompokkan lagi menjadi tiga tingkatan, yaitu:

- 1) Kitab-kitab dasar
- 2) Kitab-kitab tingkat menengah
- 3) Kitab-kitab besar.<sup>30</sup>

Seperti yang telah diuraikan di atas sejak dibukanya terusan suez yang melancarkan hubungan Islam dengan pusat Islam-Mekah dan Madinah, perkembangan baru yang melanda kaum muda muslim, khususnya di Jawa, banyak di antara mereka yang menuntut ilmu dan bermukim di sana dalam waktu yang cukup lama. Sekembalinya mereka di tanah air, pada umumya mereka membawa kitab-kitab Islam. Hal ini yang mendorong terjadinya heterogenitas kitab-kitab yang diajarkan dikalangan pesantren hingga sekarang.

Sekarang meskipun sebagian besar pesantren telah memasukkan pelajaranpelajaran umum ke dalam kurikulum pengajarannya dan bahkan memiliki ciri "modern", namun pengarang kitab-kitab Islam klasikal masih tetap dipertahankan.

Berdasarkan gambaran lahiriyah pesantren sebagaimana di atas, nampak bahwa kehidupan di dunia pesantren memiliki berbagai keunikan dibandingkan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Jasma di, *Modernisasi Pesantren* (Jakarta: Ciputat Pres, 2002), h. 70

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>M. Bahri Ghazali, *Pendidikan Pesantren Lingkungan Pedoman Ilmu Data*, h. 50-51.

dengan lembaga-lembaga pendidikan lainya bahkan dengan kehidupan rutin masyarakat sekitarnya. Selain itu, gambaran unik pendidikan pesantren terlihat pula dalam metode pemberian materi pelajaran dan aplikasi materi dalam metode pemberian santri sehari-hari.

Pemberian materi pelajaran pada umumnya menggunakan dua metode yaitu: metode weton/bondongan, sorogan, halagoh, dan hafalad. Weton berasal dari bahasa jawa yang berarti waktu,sebab pengajian itu diberikan pada waktu-waktu tertentu yaitu sebelum/sesudah shalat fardhu, Sorogan berasal dari kata sorong (bahasa jawa) yang berarti menyodorkan, Halagoh berarti lingkaran murid, dan metode hafalan diterapkan untuk menghafal kitab-kitab tertentu.<sup>31</sup>

Dalam tahap perkembangannya, sejak tahun 1970-an bentuk-bentuk pendidikan yang diselenggarakan di pesantren sudah sangat bervariasi, bentuk itu dapat diklasifikasikan menjadi empat tipe, yaitu:

- 1) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan formal yang menerapkan kurikulum nasional, baik yang memiliki sekolah keagamaan (mi,mts,ma dan pt agama Islam) maupun sekolah umum (SD,SMP,SMU, dan PT umum)
- Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan keagamaan dalam bentuk madrasah dan mengajarkan ilmu-ilmu umum meski tidak menerapkan kurikulum nasional
- Pesantren yang mengajarkan ilmu-ilmu agama dalam bentuk madrasah diniyah (md)
- 4) Pesantren yang sekedar hanya menjadi tempat pengajian<sup>32</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Derektoral Jendral Pendidikan dan Pondok Pesantren, *Pembakuan Sarana Pendidikan* (Jakarta: Departemen Agama RI, 2005), h.

 $<sup>^{\</sup>rm 32}$  Direktoral Jendral Pendidikan dan Pondok Pesantren,  $Pembakuan\ Sarana\ Pendidikan$ , h. 5.

Gambaran umum ciri-ciri pendidikan pondok pesantren dalam terap perkembangannya (modern) adalah sebagai berikut:

- 1) Adanya hubungan akrab antara santri dengan kyainya
- 2) Kepatuhan terhadap kyai
- 3) Hidup sehat dan sderhana
- 4) Kemandirian
- 5) Mempunyai jiwa tolong menolong dan suasana persaudaraan (ukhuwah Islamiyah)
- 6) Disiplin
- 7) Keperhatian untuk mencapai hidup mulia
- 8) Pemberian ijazah<sup>33</sup>

# 2. Pola-Pola Pesantren

a. Pondok Pesantren Berdasarkan Bangunan Fisik

Pola Pondok pesantren berdasarkan bangunan fisik atau sarana pendidikan yang dimiliki dibedakan menjadi lima jenis, yaitu:

**Tabel 1**Jenis Pesantren Berdasarkan Bangunan Fisik.<sup>34</sup>

| POLA | Bentuk         | Keterangan                              |  |  |
|------|----------------|-----------------------------------------|--|--|
| 1    | 1. Masjid      | Pesantren ini masih bersifat sederhana, |  |  |
|      | 2. Rumah Kiyai | dimana kiyai menggunakan masjid atau    |  |  |
|      |                | rumahnya sendiri sebagai sarana untuk   |  |  |
|      |                | mengajar agama Islam. Metode            |  |  |
|      |                | Pengajaran: wetonan dan sorongan        |  |  |

 $<sup>^{33}\</sup>mathrm{M}.$  Sulthan Masyhud, Moh. Husnurdilo, *Manelemen Pondok Pesantren* (Cet. 2; Jakarta: Diva Pustaka, 2005), h. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Haidar Putra Daulay, *Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam Di Indonesia* (Cet. II; Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2007), h. 66.

| 2 | 1. Masjid            | Jenis pesantren ini sudah memiliki      |  |  |
|---|----------------------|-----------------------------------------|--|--|
|   | 2. Rumah Kiyai       | pondok atau asrama yang disediakan      |  |  |
|   | 3. Pondok/Arama      | untuk santri. Metode pengajaran:        |  |  |
|   |                      | wetonan dan sorongan.                   |  |  |
| 3 | 1. Masjid            | Pesantren ini sudah memakai sisstem     |  |  |
|   | 2. Kiyai             | klasikal. Di samping sistem klasikal    |  |  |
|   | 3. Pondok/Asrama     | kiyai memberikan pengajian dengan       |  |  |
|   | 4. Madrasah          | sistem wetonan.                         |  |  |
| 4 | 1. Masjid            | Pesantren jenis ini di samping memiliki |  |  |
|   | 2. Rumah kiyai       | madrasah, juga memiliki tempat-tempat   |  |  |
|   | 3. Pondok/Asrama     | keterampilan. Misalnya: peternakan,     |  |  |
|   | 4. Madrasah          | pertanian, koperasi, dan sebagainya.    |  |  |
|   | 5. Tempat            |                                         |  |  |
|   | a. Keterampilan      |                                         |  |  |
| 5 | 1. Masjid            | Jenis pesantren ini sudah berkembang    |  |  |
|   | 2. Rumah Kiyai       | digolongkan sebagai pesantren madani.   |  |  |
|   | 3. Pondok/Asrama     | Pesantren jenis ini sudah memiliki      |  |  |
|   | 4. Madrasah          | perpustakaan, dapur umum, ruang         |  |  |
|   | 5. Tempat            | makan, rumah penginapan tamu.           |  |  |
|   | Keterampilan         |                                         |  |  |
|   | 6. Perguruan Tinggi  |                                         |  |  |
|   | 7. Gedung Peretemuan |                                         |  |  |
|   | 8. Tempat Olahraga   |                                         |  |  |
|   | 9. Sekolah Umum      |                                         |  |  |

# b. Pondok Pesantren Berdasarkan Kurikulum

Pondok Pesantren berdasarkan sistem pendidikan atau kurikulum mempunyai lima pola, yaitu:

#### 1) Pola I

Materi pelajaran yang dikemukakan di pesantren ini ialah mata pelajaran agama yang bersumber dari kitab-kitab klasik. Metode penyampaian adalah weteonnan dan sorongan, tidak memakai sistem klasikal. Santri dinilai dan diukur berdsarkan kitb yang mereka baca. Mata pelajaran umum tidak diajarkan, tidak mementingkan ijazah sebagai alat untuk mencari kerja. Yang paling dipentingkan adalah pendalaman ilmu-ilmu agama semata-mata melalui kitab-kitab klasik.

#### 2) Pola II

Pola ini hampir sama dengan Pola I di atas, hanya saja pada Pola II proses belajar mengajar dilaksanakan secara klasikal dan nonklasikal, juga didikan keterampilan dan pendidikan berorganisasi. Pada tingkat tertentu diberikan sedikit pengetahuan umum. Santri dibagi jenjang pendidikan mulai dati tingkat ibtidaiyah, tsanawiyah, aliyah. Metode: *wetonan, sorongan*, hafalan, dan musyawarah.

#### 3) Pola III

Pada pola ini, materi pelajaran telah dilengkapi dengan mata pelajaran umum, dan ditambah pula dengan memberikan aneka macam pendidikan lainnya, seperti keterampilan, kepramukaan, olahraga, kesenian dan pendidikan berorganisasi, dan sebagian telah melaksanakan program pengembangan masyarakat.

#### 4) Pola IV

Pola ini menitikberatkan pelajaran keterampilan di samping pelajaran agama. Keterampilan ditujukan untuk bekal kehidupan bagi seorang santri setelah tamat dari pesantren.

#### 5) Pola V

Pada pola ini materi diajarkan di pesantren adalah sebagai berkut:

- a) Pengajaran kitab-kitab klasik
- b) Madrasah, di pesantren ini diadakan pendidikan model madrasah, selain mengajarkan mata pelajaran agama, juga mengajarkan mata pelajaran umum. Kurikulum madrasah pondok dapat dibagi kepada dua bagian, pertama, kurikulum yang dibuat oleh pondok sendiridan kedua, kurikulumpemerintah dengan memodifikasi materi pelajaran agama.
- c) Keterampilan juga diajarkan berbagai bentuk kegiatan keterampilan.
- d) Sekolah umum, di pesantren ini dilengkapi dengan sekolah umum. Sekolah umum seluruhnya berpedoman kepada kurikulum Departemen Pendidikan Nasional. Sedangkan materi pelajaran agama disusun oleh pondok sendiri. Di luar kurikulum pendidikan agama yang diajarkan di sekolah, pada waktu-waktu yang sudah terjadwal santri menerima pendidikan agama lewat membaca kitab-kitab klasik.
- e) Perguruan tinggi, pada beberapa pesantren yang tergolong pesantren besar telah membuka universitas atau perguruan tinggi.<sup>35</sup>

# D. Peran Pesantren dalam Kehidupan Masyarakat

# 1. Sebagai Pengembangan Masyarakat

\_

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Haidar Putra Daulay, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaruan Pendidikan Islam Di Indonesia, h. 67-68.

Pengembangan masyarakat merupakan upaya memperluas horizon pilihan bagi masyarakat. Ini berarti masyarakat di berdayakan untuk melihat dan memilih sesuatu yang bermanfaat bagi dirinya, dapat dikatakan bahwa masyarakat yang beradaya adalah yang dapat memiliah dan mempunyai kesempatan untuk mengadakan pilihan-pilihan. Pengembangan masyarakat Islam terkait dengan pemecahan masalah ummah dalam bidang social, ekonomi, dan lingkungan dalam perspektif Islam.

Dengan demikian, pengembangan masyarakat merupakan pengembangan perilaku individual dan kolektif dalam dimensi amal saleh (karya terbaik), dengan titik tekan pada pemecahan masalah yang dihadapi masyarakat. Sasaran individual yaitu setiap invidu muslim dengan oreantasi sumber daya manusia. Sasaran komunal adalah kelompok atau komunitas muslim dengan oreantasi pengembangan sostem masyarakat.

Menurut Syahrir Harahap dalam bukunya Islam konsep implementasi pemberdayaan, beliau mengemukakan bahwa yang ingin dikerjakan dengan pengembangan msayarakat melalui dakwah Islam adalah menggerakkan masyarakat yang tradisonal atau transisi menjadi masyarakat yang modern, masyarakat yang beroreantasi ke masa depan, dari masyarakat yang pasrah kepada takdir menjadi masyarakat yang stagman menjadi masyarakat yang dinamis, dan dari masyarakat yang tanpa perencanaan menjadi masyarakat yang memiliki perencanaan dalam hidupnya. Mika hal ini dapat terlaksana, maka masyarakat akan memberikan partisipasinya yang maksimal terhadap usaha memerangi kemiskinan yang dilakukan. Dengan demikian, masyarakat kita akan memiliki kekuatan untuk mengembangkan diri sendiri untuk bangkit.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Syahrir Harahap, *Islam Konsep Iplementasi Pemberdayaan* (Cet. 1; Yogyakarta: PT Wahana Yogya, 1999), h. 132.

Islam mengarahkan manusia agar merencanakan kehidupan dengan berorientasi masa depan. Sebagaimana firman Allah Swt dalam Q.S Al-Insyirah 7-8.

Terjemahannya:

Maka apabila kamu telah selesai (dari suatu urusan), kerjakanlah dengan sungguh-sungguh (urusan) yang lain, dan hanya kepada tuhan mu lah hendaknya kamu berharap.<sup>37</sup>

Masyarakat ini, mesti terbentuk dari beraneka ragam kaum umum dan tradisi-tradisi yang sama. Dapat dikatakan bahwa pengembangan masyarakat Islam adalah mengembangkan potensi masyarakat secara Islami agar mampu menghadapi situasi sekarang dan situasi yang akan datang.

# 2. Kontribusi pesantren dalam pengembangan pendidikan Islam

Pertumbuhan dan perkembangan pondok pesantren yang sangat pesat membuat lembaga pendidikan agama non-formal ini mengalami kenaikan jumlah yang signifikan dari masa ke masa, dengan kapasitasnya yang menyuguhkan spesialisasi kajian baik tradisioanal ataupun modern, maka pondok pesantren membawa dampak positif bagi perkembangan ilmu pengetahuan di Negara ini. Jadi kehadiran pondok pesantren secara jelas dan nyata telah membantu pemerintah dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa.

Pondok pesantren menyimpan kekuatan yang sangat luar biasa untuk menciptakan keseluruhan aspek lingkungan hidup dan dapat memberi informasi yang berharga dan urgen dalam mempersiapkan kebutuhan yang inti untuk mencapai masa depan, kenyataan ini bahwa pondok pesantren hingga kini masih berperan penting dalam tiga hal, yaitu :

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Tim Crimea dan SMI, *Al-Qur'an dan Terjemah An-Nafi'* (Cet. 1; Crimmea Qur'an: Yogyakarta, 2016), h. 596.

a. pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan pengkaderan ulama, fungsi ini tetap melekat pada pondok pesantren, karna ia adalah satu-satu lembaga pendidikan yang melahirkan ulama. Namun walau demikian tuntutan modernisasi dan globalisasi mengharuskan ulama memiliki kemampuan lebih, kapasitas intelektual yang memadai, wawasan, akses pengetahuan dan informasi yang cukup serta responsive terhadap perkembangan dan perubahan.

b. pondok pesantren sebagai lembaga pengembangan ilmu dan pengetahuan khususnya agama Islam, dan tataran ini pondok pesantren memiliki peranan yang sangat besar dalam menyebar luaskan ilmu pengetahuan agama yang dalam pendidikan formal sering terabaikan.

c. pondok pesantren sebagai transformator, motivator dan innovator. Kehadiran pondok pesantren dewasa ini telah memainkan perannya sebagai fungsi itu, meskipun dalam tataran tertentu masih perlu di kembangakan lebih lanjut, sebagai salah satu subsistem social pondok pesantren darul memiliki kekuatan dan daya tawar untuk melakukan perubahan-perubahan yang berarti.

Sebagai kajian analisis peranan pondok pesantren dalam membangun dunia pendidikan, bahwa pondok pesantren memiliki kontribusi besar dalam membangun ilmu pengetahuan agama, karakter dan kepribadian santrisantrinya sebagai anak-anak bangsa, kemudian peranan ini berdampak positif terhadap pertumbuhan dan perkembangan pondok pesantren di Indonesia yang nota bene didirikan oleh santri-santri cerdas selepas mereka menyelesaikan pendidikannya di pondok pesantren, seiring dengan pertumbuhan dan perkembangan itu, jumlah madrasah juga ikut meningkat lantaran pondok pesantren yang didirikan biasanya memiliki sebagai

alternative pendidikan formal, oleh karena itu, perkembangan pondok pesantren selama ini yakni sebagai salah satu factor penting dalam membantu pertumbuhan madrasah di tanah air.

#### **BAB III**

#### METODOLOGI PENELITIAN

# A. Jenis dan Lokasi Penelitian

#### 1. Jenis Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian sejarah. Penelitian sejarah merupakan suatu disiplin ilmu yang secara sederhana mempelajari tentang asal usul dan perkembangan peristiwa yang terjadi beserta sebab dan akibatnya. Dalam penulisan karya ilmiah ini penulis mengunakan data kualitatif, yaitu data yang diperoleh melalui studi lapangan atau pengamatan dan wawancara. Data kualitatif dapat diperoleh melalui suatu proses menggunakan teknik analisa mendalam dan tidak bisa diperoleh secara langsung.

Fokus penelitian ini memusatkan penelitiannya di Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Kota Bima. Peneliti mengambil lokasi penelitian tersebut di karenakan lokasinya yang dianggap trategis dan menghemat biaya.

# 2. Lokasi Penelitian

Fokus lokasi tempat penelitian ini dilaksanakan di Pesantren Darul Hikmah Soncolela Kota Bima. Pesantren Darul Hikmah dijadikan peneliti sebagai objek penelitiannya karna pesantren di Kota Bima banyak mengalami perkembangan, sehingga penulis berinisiatif untuk melakukan kajian mendalam untuk mengupas lebih dalam lagi tentang kontribusi pesantren Darul Hikmah dalam pengembangan Islam di Kota Bima.

#### B. Pendekatan Penelitian

Dalam penyusunan tulisan ini, penulis menggunakan beberapa pendekatan, yang berisi alasan tentang pendekatan yang di pergunakan dalam tahap tahap-tahap penelitian yang meliputi: pendekatan, pengumpulan data, dan penyusunan data.

#### 1. Pendekatan Historis

Pendekatan Historis merupakan metode yang berusaha mencari fakta-fakta yang pernah terjadi pada masa lampau terutama mengenai peranan Pondok Pesantren Darul Hikmah terhadap perkembangan Islam di Kota Bima, pendekatan ini merupakan rangkain periastiwa-peristiwa yang di lalui manusia sebagi obyek kajian, tentu tidak dapat di lewatkan dalam usaha meneliti latar belakang keberadaan dan perkembangan peranan Pondok Pesantren Darul Hikmah terhadap perkembangan Islam di Kota Bima. Melalui pendekatan sejarah ini seseorang di ajak untuk memasuki keadaan yang sebenarnya berkenaan dengan penerapan suatu peristiwa.

# 2. Pendekatan Sosiologis,

Pendekatan Sosiologi merupakan pendekatan dengan melihat fakta yang terjadi terhadap perkembangan Islam pada Masyarakat Bima. Metode pendekatan ini berupaya mengetahui peranan Pondok Pesantren Darul Hikmah terhadap memerintahkan agar tiap-tiap desa didirikan masjid, pada setiap ibu kota kabupaten didirikan masjid raya (Masjid Agung), dan pada tiap-tiap ibu kota distrik sebuah masjid kawedanan. Demikian pula pada tiap-tiap desa. Dengan demikian, perhatian sultan agung dalam bidang pendidikan agama Islam cukup besar, sehingga pada massa kerajaan mataram yaitu pada masa pemerintahan Sultan Agung merupakan zaman keemasan bagi kemajuan pendidikan dan pengajaran agama Islam, terutama pondok pesantren.

# C. Langkah-Langkah Penelitian

Prosedur pengumpulan dan pengelolaan data yang akan digunakan dalam penelitian ini adala sebagai berikuat

#### a. Heuristik

Heuristik yakni kegiatan mencari dan mengumpulkan sumber sejarah sebanyak mungkin yang berhubungan dengan skripsi ini tanmpa memberikan penilaian sumber asli atau bukan

#### b. Kritik

Kritik adalah suatu teknik yang di tempuh dengan menilai dan yang telah dikumpulkan. Dalam kritik ini di tempuh oleh dua tahap yakni, kritik ekstern dan kritik intern

- 1. Kritik ekstern yaitu pengujian terhadap asli atau tidaknya sumber dari segi fisik atau penampilan luarnya.
- 2. Kritik intern yaitu isi yang terjadi dalam sumber data yang ada adalah valid atau menentukan kebenaran suatu sumber.

#### c. Interpretasi

Tahap ketiga dalam metode sejarah ialah interpretasi. Sebelum sampai tahap historiografi terlebih dahlu fakta sejarah tersebut di gabungkan dan dijeslakn atau di beri penafsiran terhadap sumber yang sudah melalui kritik dimana penulis berupaya membandingkan data yang ada menentukan data yang berhubungan dengan fakta yang diperoleh, kemudian mengambil kesimpulan.

# d. Historiografi

Historiografi merupakan tahapan paling akhir dari seluruh rangkaian penulisan karya ilmiah tersebut, pada tahap ini penulis berusaha menyusun fakta-fakta ilmiah dari berbagai sumber yang telah diselksi sehingga menghasilkan suatu bentuk penulisan sejarah yang sistematis.

Untuk hal mengolah data, dalam hal ini penulis memakai tiga macam metode. Sebab data yang digunakan dalam pembahasan ini bersifat kualitatif, karena untuk mencapai apa yang di inginkan, maka penulis mengolah data yang selanjutnya diinterpretasikan dalam bentuk konsep yang dapat mendukung obyek pembahasan dalam skripsi ini.

#### **BAB IV**

# HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

#### A. Eksistensi Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Kota Bima

# 1. Latar Belakang Berdirinya

Pondok Pesantren Darul Hikmahadalah salah satu Pondok Pesantren yang berada di Kota Bima bagian utara, yang diberikan oleh (Alm) TGH Abdurrahman Idris pada bulan Juni tahun 1979 yang berlokasi di Dusun Soncolela Kelurahan Jatibaru Kecamatan Asakota Kota Bima dan merupakan Pondok Pesantren pertama dan tertua di Bima. Keberadaan Pondok Pesantren Darul Hikmah berawal dari pengajian yang dilakukan secara terpisah dibeberapa tempat yang diselenggarakan dan dipimpin langsung oleh (Alm) THG Abdurrahman Idris dari kegiatan tersebut tercetuslah ide untuk mendirikan sebuah Pondok Pesantren yang beralokasi di Dusun Soncolela Kelurahan Jatibaru Kecamatan Asakota Kota Bima sebagai sentral dan pusat kegiatan keagamaan dan pendidikan.<sup>38</sup>



\_

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Buku saku pondok

Beliau adalah Alm TGH Abdurrahman Idris (Tuan Imam) Dikalangan ummat Islam, Alm dikenal sebagai seorang ulama yang teguh dalam pendirian dan Prinsip. Kalau persoalan sudah menyangkut prinsip maka ia berdiri atasnya. Teguh dan kokoh atas yang diyakininya.Perlu masa yang panjang untuk dapat melahirkan ulama seperti TGH Abdurrahman Idris (Tuan Imam).Kepergiannya untuk menghadap Ilahi Rabbi 14 tahun yang telah lalu tepatnya 14 Juli 1991 menerbitkan rasa haru mendalam.

Ulama besar yang lahir 1 Agustus 1910 dari keluarga petani yang ta'at menjalankan ajaran Islam.Sepanjang hidupnya dihabiskan untuk berkhidmat di tengah ummat. Sampai Allah memanggilnya, Tuan Imam masih memegang peranan penting di dunia pendidikan yang dirintisnya.

Perjalanan panjang ulama besar yang juga tokoh pendiri lembaga pendidikan Darul Hikmah sekaligus sebagai pendidik para kader ulama ini, bukan saja di daerah kelahiranya di Bima akan tetapi ia juga sebagai tenaga mengajar di Masjidil Haram Makkah. Selama berada di tanah Arab Makkah Al Mukarramah, Tuan Imam diberikan tugas untuk mengajar ratusan murid. Salah satu muridnya oleh kerajaan Arab Saudi di tugaskan sebagai Duta Besar di Indonesia **Syekh Muhammad Said Abeherawi.** Ketika H. Munawir Sadjali menjadi Meteri Agama Pada tahun 1938-1941 Tuan Imam dipercayakan oleh pemerintah Arab Saudi sebagai pengajar di Masjidil Haram di Mekkah dengan sarat penugasan yang ditanda tangani oleh **Raisul Qudha Syekh Abdullah bin Hasan**. Surat penugasan No. 65 tgl, 29 Sya'ban 1357 H.<sup>39</sup>

Pada kesempatan yang sama TGH. Abdurrahman Idris juga di tugaskan sebagai pengajar pada Darul Ulum Addiniyah Makkah Al Mukarramah tahun 1938-1941 dengan surat penungasan oleh Directur Darul Ulum Addiniyah tahun 1960 H

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Buku saku pondok

bertempatan dengan 12 Januari 1938. Setelah sekian lama di Mekkah, Alm TGH.Abdurrahman Idris (Tuan Imam) kembali ketanah leluhurnya di Bima Kembalinya seorang Ulama besar Bima ini atas permintaan Raja Bima Waktu itu Sri Sultan Muhammad Salahuddin. Oleh Raja Bima, Alm diberi tugas sebagai pengajar Darul Ulum Bima tahun 1942 dengan *Bisluit* (SK, sekarang) Sri Sultan Bima nomor : 2/7/1944. Pada saat yang bersamaan Alm.TGH. Abdurrahman Idris ditugaskan pula Sri Sultan Bima sebagai Imam Kerajaan Bima sekaligus merangkap sebagai Ketua Badan Hukum Syara' Kerajaan Bima pada tahun 1945 – 1952 dengan Bisluit Sri Sultan Bima nomor : 12/1946 tgl, 14 Februari 1946.

Disamping itu Alm juga oleh Raja Bima ditugaskan sebagai Dewan Pemerintah sebagai penasehat hukum agama Islam dengan Bisluit kerajaan Bima Dompu nomor: 13/1947 tgl, 18 Februari 1957. Pada tahun 1946, ketika gejolak perang, Alm. Dipercayakan oleh Sri Sultan Bima Muhammad Salahuddin untuk memimpin do'a keselamatan bagi Republik Indonesia pada upacara pernyataan berdiri dibelakang Republik Indonesia yang dilaksanakan di lapangan Pahlawan raba dengan dipelopori oleh Dokter Sujimun Kemudian pada tahun 1950 – 1954 dipercayakan sebagai anggota Dewan Perwakilan Rakyat Sawpraja Bima nomor 27/1950 tanggal 3 April 1950.

Almarhum juga pernah menjadi Anggota Dewan Pertimbangan Majelis Ulama Islam TK I NTB dengan SK ketua MUI/TK/I/NTB nomor : 18/MU/NTB/1983 tanggal 26 April 1983. Juga menjadi ketua Umum Majelis Ulama Daerah Bima tahun 1983.Disamping itu Almarhum juga dipercayakan sebagai Directur Pendidikan Kader Ulama 1985.Sejak tahun 1967 Alm TGH Abdurrahman Idris menjadi Ketua Yayasan Pesantren Darul Hikmah Bima sebagai menjadi mimpinan Pondok Pesantren Darul Hikmah Bima sampai sekarang.Beberapa Madrasah Darul Hikmah yang didirikan Almarhum sampai saat

ini masih aktif dan tersebar di beberapa Kacamatan di Kota Bima dan Kabupaten Bima.<sup>40</sup>

Semasa hidupnya Alm tidak pilih-pilih medan yang dimasukinya. Ia hanya memilih hidup sebagai seorang *rijal khairu ummat* (ulama pemimpin ummat) yang lahir dari pesantren. Rentetan kegiatan Alm. Tuan Imam hanya sepenggal saja dari sekian banyak kegiatannya semasa hidup, Kini Alm telah istrahat di hariban Ilahi. Tentu saja, Anugerah yang diberikan pemerintah terhadap Alm Tuan Imam ini disambut baik masyarakat Bima umumnya.

Di satu sisi, tahun ke tahun keberadaan Pondok Pesantren "Darul Hikmah" semakin dirasakan manfaatnya oleh masyarakat Bima, Dompu, Sumbawa dan bahkan dari Flores Nusa Tenggara Timur.disisi lain Pondok Pesantren "Darul Hikmah" belum bisa memberikan pelayanan terbaik kepada Santri dan Santriwati, karena masih banyak kekurangan yang perlu dibenahi baik sarana dan prasarana maupun kesejahteraan sumber daya manusia didalamnya. Pondok Pesantren "Darul Hikmah" dari awal berdiri sampai sekarang sudah menamatkan santri dan santriwati lebih dari seribu orang yang tersebar di seluruh tanah air dan luar negeri.

# 2. Perkembangan Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Kota Bima

# a. Kelembagaan

Pondok PesantrenDarul Hikmah berdiri pada tanggal 02 Nopember 1974 M. Didirikan di Dusun Soncolela Kelurahan Matakando Kecamatan Mpunda Kota Bima Provinsi Nusa Tenggara Barat.

Pondok Pesantren Darul Hikmah tidak berafiliasi dengan salah satu organisasi masa atau organisasi keagamaan yang di Indonesia ataupun luar negeri.Akan tetapi Pondok Pesantren ini dihajatkan untuk berdiri di tengah-tengah ummat, untuk mengayomi ummat Islam secara keseluruhan sebagai bentuk

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Buku saku pondok

pengejawatahan dari Islam adalah agama "rahmatan lil 'alamiin". Selajutnya, pada awal berdirinya, Pondok Pesantren Darul Hikmah hanya mengembangkan program "Tahfizhul Qur'an" dan pengajian kitab kuning.

Kemudian pada tahun berikutnya, sesuai tuntutan zaman dan keinginan masyarakat, Pondok Pesantren Darul Hikmah kemudian mendirikan lembagalembaga pendidikan formal dan non-formal.

# b. Visi, Misi dan Tujuan;

#### 1) Visi:

Menciptakan kader Da'i/Da'iyah yang beriman, berilmu, beramal sholeh dan terampil.

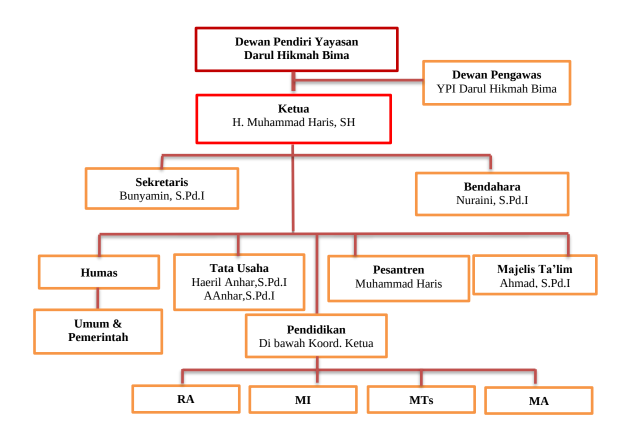
- 2) Misi:
- a) Melaksanakan kegiatan pembelajaran dan bimbingan secara efektif sehingga santri dapat berkembang sesuai dengan potensi yang dimiliki.
- b) Menumbuhkan semangat dan disiplin secara efektif kepada warga pesantren.
- c) Mengupayakan sarana dan prasarana yang memadai.
- d) Menerapkan manajemen partisipatif.

# c. Tujuan

Mencetak ulama yang beriman, bertaqwa, berilmu, beramal, berakhlakul karimah, berhati ikhlas dan penghafal al-Qur'an.

d. Struktur Organisasi Yayasan Pesantren Darul Hikmah Bima Tahun Periode
 2016-2019

e.



f. Susunan Pengurus Pondok Pesantren Darul HikmahKota BimaTahun Periode 2019-2020

1. Pimpinan pondok :H. Muhammad Haris, SH.

2. Wakil pimpinan : Ahmad, S.Pd.I

3. Sekretaris : Haeril Anhar. S.Pd.I

Bendahara umum : Widi Astuti, S.Pd

5. Kepala-kepala lembagaPonpes Darul Hikmah Kota Bima

a. Kepala Madrasah Aliyah : Ahmad , S.Pd.I

b. Kepala Madrasah Tsanawiyah : Ahmad Adi, S.Ag

c. Kepala Madrasah Ibtidaiyah : Mahmud, S.Ag.

d. Kepala Raodatul Athfah : Nur Arfah, S.Pd.I

e. Kepala Asrama Putra : Sumarjon, S.Pd.I

f. kepala Asrama Putri : Suriati, S.Pd.I

g. Kepala lksa [Panti] Putra : Hambali, S.Pd.I

Kepala lksa [Panti] Putri : Julkifli, S.Sos

6. Kepala divisi-divisi Ponpes Darul Hikmah Kota Bima:

a. Divisi Kurikulum :Ahmad Adi, S.Ag

b. Divisi Kesantrian : Ahmad, S.Pdi

c. Divisi Ta'limul Qur'an :H. Abdul Haris, Lc

1) Tahsin Putra : Agussalim, S.Pd.I

Mejiburrahman

2) Tahsin Putri : Hj. Nuraini, MA

Rikarti

3) Tahfiz Putra : Mejiburrahman

4) Tahfiz Putri : Ulfa Silfana

5) Tafsir : H. A.haris, Lc

7. Divisi ibadah dan da'wah putra : Suparman

8. Divisi Ibadah dan Da'wah Putri : Saodah, S.Pd

9. Divisi Pembinaan B. Arab Putra :Bunyamin, S.Pd.I

Suparman

10. Divisi Pembinaan B. Arab Putri : Rikarti

11. Divisi Pendidikan B. Inggris :Iromansyah, S.Pd.

12. Divisi Humas :Gunawan, S.Ag

13. Divisi Keamanan Putra :M. Rifaid, S.Pd.I

14. Divisi keamanan putrid : Suriati, S.Pd.I

15. Divisi Kebersihan&Kesehatan Putra:Khairul Ramadhan, S.Pd.I

16. Divisi Kebersihan&Kesehatan Putri : Saodah, S.Pd

17. Divisi Sarana dan Prasarana : Agussalim, S.Pd.I

18. Divisi Seni dan Olahraga :Khairul Ramadhan, S.Pd.I

Usman, S.Pd

#### : Maman

# B. Usaha-usaha Pembinaan dan Pengembangan yang dilakukan Oleh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Pada Masyarakat Kota Bima

#### 1. Usaha Internal

#### a. Pendidikan Non Formal

Disamping memiliki lembaga pendidikan formal (baca; kurikulum pemerintah), Pondok Pesantren Darul Hikmah juga memiliki pendidikan nonformal yang memakai kurikulum murni Pondok Pesantren. Lembaga pendidikan ini dihajatkan untuk memberikan pembelajaran hafalan al-qur'an bahasa arab ataupun pemahaman/kajian Agama yang lebih mendalam dan bersumber ataupun literatur-literatur yang berbahasa Arab. Oleh karena itu hampir 80% pembelajaran pada lembaga ini adalah pembelajaran Bahasa Arab dan ilmu ke-bahasa-an lainnya (Nahwu, shorof, faraid al-arabiayah) serta ilmu-ilmu keislaman seperti fiqih, usul fiqih, tafsir, hadist, ilmu hadist tarikh, ulumul qur'an dan tafsir, aqidah, akhlaq dan lain sebagainya. Adapun 20% lainnya adalah pembelajaran untuk mata pelajaran umum seperti; Bahasa Inggris, Bahasa Indonesia, IPA dan Matematika. Yang mana hal ini merupakan persyaratan untuk dapat mengikuti program penyetaraan pemerintah melalui program "Pondok Pesantren Salafiyah (SPP)". Lembaga Pendidikan Non-Formal (Kurikulum Pondok Pesantren) meliputi

- Pembelajaran Nahwu-shorof, Fara'id, Al-Arabiyyatu Limasyi'ain, Tarikhul Islam, Hadits.
- 2) Lembaga Ekonomi seperti Koperasi Pondok Pesantren Darul Hikmah
- 3) Lembaga Dakwah meliputi Majeli-majelis ta'lim yang diasuh langsung Pimpinan Pondok Pesantren Darul Hikmah baik di dalam maupun di luar komplek Pondok Pesantren, Majelis-majelis ta'lim

yang di asuh oleh para asatidz dan alumni Pondok Pesantren Darul Hikmah.

#### b. Pendidikan Formal



Lembaga Pendidikan Formal (Kurikulum Pemerintah dan Pondok Pesantren)

- 1) Raudatul Athfal (RA) Darul Hikmah, status TERDAFTAR
- 2) Madrasah Ibtadaiyah (MI) Darul Hikmah (TERAKREDITASI B)
- 3) Madrasah Tsanawiyah (Mts) Darul Hikmah (TERAKREDITASI B)
- 4) Madrasah Aliyah (MA) Darul Hikmah (TERAKREDITASI B)

Sistem pendidikan yang diterapkan di Pondok Pesantren selalu dikembangkan untuk membentuk para santri lulusan menjadi lebih berkualitas dan mampu berkompetensi dengan pesantren-pesantren atau madrasah-madrasah lainnya.

- c. Pelatihan
- 1) Program pembelajaran "hafalan al-Qur'an" (Tahfizhul Qur'an)

Tahfizd al-Qur'an ini merupakan program pertama dan utama di pondok pesantren Darul Hikmah, pertama karena memang program ini menjadi embrio lahirnya Pondok Pesantren Darul Hikmah serta menjadi program utama karena memang Tahfizh Al-Qur'an menjadi program "Wajib dan Unggulan" Pondok Pesantren Darul Hikmah yang mana seluruh santri wajib mengikuti program tersebut.

Sebagai program unggulan, tahfizh al-Qur'an dikelola secara terpisah sebagaimana lembaga formal yang ada di Pondok Pesantren Darul Hikmah.Hal ini dilakukan untuk membagun tata kelola yang efektif sehingga dapat mewujudkan hasil yang baik.Secara strutural program tahfizh di pimpin oleh seorang kepala divisi pendidikan al-Qur'an selaku penganggung jawab yang selanjutnya dibantu oleh beberapa pembina yang bertugas melakukan koordinasi yang intensif dengan pimpinan Pondok' terkait penyelenggaraan program tahfizh.Di samping itu, kepala pembina tahfizh juga dibantu oleh dewan pengawas yang bertugas mengawasi jalanya program kegiatan serta memberikan rekomendasi untuk meningkatkan kualitas penyelenggaraan program tahfizh.

Kegiatan tahfizh al-Qur'an di Pondok Pesantren Darul Hikmah dilaksanakan menggunakan sistem halaqah (non klasikal) dimana setiap santri duduk melingkar *mustmi* 'dan setiap halaqah terdiri dari 20-50 santri yang langsung dibimbing oleh dua orang mustami; dengan formasi seperti ini dapat dikatakan bahwa setiap halaqah sudah cukup ideal karena jumlah santri dan mustami'1 berbanding 17 atau 1 berbanding 20 orang.

- 2) Program pembelajaran bahasa arab
- 3) Program pembelajaran kitab kuning
- 4) Program pembelajaran seni kaligrafis tulisan al-Qur'an

#### 2. Usaha Eksternal

#### a. Dakwah

Untuk dapat tercapainya visi dan misi pesantren Darul hikmah, maka dibuatlah lembaga dakwah yang berperan di luar pesantren, seperti mendirikan majelis-majelis ta'lim.

# b. Sosial Kemasyarakatan

Kegiatan sosial kemasyarakatan merupakan kegiatan yang diadakan oleh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela untuk mengasah kemampuan para santri dan santriwati. Adapun kegiatan yang sering diadakan, yaitu:

- 1. Arabiah club dan speaking club, setiap santri harus memakai bahasa arab dan inggris sebagai alat komunikasi keseharian.
- 2. Latihan seni kaligrafi (tulisan Al-Qur'an)
- 3. Pelatihan muhadarah (ceramah tiga bahasa).
- 4. Pembinaan hafalan Al-Qur'an dan hafalan Hadits shohih.
- 5. Pelatihan Hafal Al-Qur'an dan Terjemahan.
- 6. Pengajian umum / tahsin.
- 7. Latihan seni lagu bacaan Al-Qur'an.
- 8. Pembinaan Ibadah, Tarbiyah dakwah /safari dakwah.
- 9. Kepramukaan.
- 10. Olah raga.
- 11. Latihan kepemimpinan RG/UG (OSIS).
- 12. Pembinaan kebersihan dan kesehatan lingkungan.
- 13. Latihan Beladiri.
- 14. Kursus dan pelatihan computer.
- 15. Pelatihan dan Seminar kewirausahaan.

# C. Pengaruh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela Pada Masyarakat Kota Bima

# 1. Pemahaman Ajaran Islam

Pondok pesantren Darul Hikmah yang dirintis oleh TGB Abdurrahman Idris merupakan Pondok Pesantren yang berpaham *ahlu Sunnah wal jama'ah*. Paham *ahlu Sunnah wal jama'ah* adalah rumusan para ulama yang senantiasa berpegang teguh pada ajaran yang dibawah oleh Nabi Muhammad saw. Paham ini merupakan paham yang banyak di anut oleh mayoritas umat islam Indonesia.

Keberadaan pondok pesantren dan masyarakat merupakan dua sisi yang tidak dapat dipisahkan karena keduanya saling rnempengaruhi.Sebagian besar pesantren berkembang karena dukungan masyarakat.Munculnya atau berdirinya pondok pesantren merupakan inisiatif masyarakat baik secara individual maupun kolektif, demikian pula perubahan sosial dalam masyarakat merupakan dinamika kegiatan pondok pesantren tersebut dalam kegiatan pendidikan pengajaran dan kemasyarakatan.

Berdasarkan kondisi pesantren, maka pesantren menjadi cerminan pemikiran masyarakat dalam mendidik dan melakukan perubahan sosial terhadap masyarakat.Dampak yang jelas adalah terjadinya perubahan orientasi kegiatan pesantren sesuai dengan perkembangan masyarakat.Pondok pesantren darul hikmah sebagai lembaga pendidikan Islam yang mengalami perkembangan bentuk sesuai dengan perubahan zaman, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Tetapi perubahan tersebut bukan berarti pondok pesantren yang hilang kekhasannya. Secara faktual ada beberapa tipe pondok pesantren yang berkembang dalam masyarakat yaitu pondok pesantren tradisional, pondok pesantren modern dan pondok pesantren komprehensif.

Kegiatan sistem pondok pesantren yang dilakukan oleh pondok pesantren darul hikmah bermuara pada suatu sasaran utama yaitu perubahan baik individual maupun kolektif.Oleh karena itu pondok pesantren dapat dikatakan sebagai agen

perubaban artinya pesantren sebagai lembaga pendidikan agama mampu melakukan perubahan terhadap masyarakat. Perubahan tersebut berupa pemahaman agama, ilmu serta teknologi serta membekali masyarakat kearah kemampuan masyarakat siap pakai. Pondok pesantren darul hikmah yang tumbuh dan berkembang sebagai lembaga pendidikan Islam mempunyai peranan turut memajukan dan mencerdaskan masyarakat dalam masa pembangunan. Untuk itu harus bersifat terbuka terhadap pembaharuan demi untuk perbaikan mutu pondok pesantren yang dipimpinnya. Hal ini terlihat dari tindakan yang dilakukan, antara lain membina hubungan dengan lembaga-lembaga lain, dengan teman sejawat, dengan masyarakat untuk menerima saran dan kritik.

Dari kegiatan ceramah/dakwah/fatwa oleh para kyai/ulama masyarakat menjadi sadar akan pentingnya beragama, semangat bekerja, memperbaiki kehidupan, bersatu bergotong royong agar mendapat berkah dan ridho dari Allah SWT, serta banyak masyarakat memasukan anak-anaknya di pondok pesantren darul hikma soncolela. Ini terbukti dengan banyaknya para siswa yang mendaftar di pondok pesantren darul hikmah soncolela.

Data Jumlah Santri dan Santri wati Pondok Pesantren Darul Hikmah
Tahun Pelajaran 2019-2020

| No | Nama Lembaga        | Jumlah |    | Jumlah |
|----|---------------------|--------|----|--------|
|    |                     | Lk     | Pr |        |
| 1  | Raodatul Athfal(RA) | 9      | 17 | 13     |

| 2 | Madrsah Ibtidaiyah (MI)   | 52 | 54 | 106 |
|---|---------------------------|----|----|-----|
| 3 | Madrasah Tsanawiyah (MTs) | 72 | 98 | 170 |
| 4 | Madrasah Aliyah (MA)      | 44 | 64 | 108 |
|   | 397                       |    |    |     |

# 2. Pengalaman Ajaran Islam

TGB Abdurrahman Idris pernah berguru kepada banyak ulama yang ada di Mekah, seperti Al-'Aalim al-'Allaamah Fathanii al-Makii, Al-'Aalim al-Nudaakik Syeikh Ali bin Husain al-Malikii al Maki, Al-'Aalim 'Allamah Syeikh Husein Qamrin (berasal dari pelemban, Sumatera Selatan). TGH Abdurrahman Idris juga pernah mengajar di Madrasah Haramayn, Mekah.Beliau dipercaya oleh Pemerintah Arab Saudi untuk mengajar di Masjid al-Haram Mekah al-Mukarramah hingga tahun 1941.Beliau pun pernah mengabdi sebagai guru Daar al-'Ulum, tempatnya bersekolah, juga atas penugasan dari Pemerintah Arab Saudi. Salah satu muridnya asal Lombok adalah TGH Nazamuddin, kini pimpinan Pondok Pesantren Darul Muhajirin, Praya.<sup>41</sup>

Kekuatan pribadi dan ilmunya kemudian menggoda Sultan Muhammad Salahuddin (Sultan terakhir Bima), yang memintanya pulang untuk mengabdi di Bima. Di Bima Tuan Imam menemukan medan baru untuk mengabdi. Mulanya beliau mendirikan masjid di Tenten. Tiga tahun setelahnya beliau dipercaya oleh Sultan untuk memimpin Madrasah PIB. Dengan kewenangannya, Tuan Imam merintis pembangunan masjid dan madrasah di setiap kecamatan yang ada di Bima. Tuan Imam juga ikut membidani reformasi Mahkamah Syar'iyah menjadi Badan Hukum Syarah Kesultanan Bima. Beliau sekaligus dimandat sebagai Imam Kerajaan Bima.

<sup>41</sup>Muslimin Hamzah, *Al-Bimawy Kampiun al-Jawi Mekah dan 12 Ulama Bima* (Cet. I; TABLOIT KILAS, t.t., 2014), h. 57.

-

Tuan Imam mampu mendorong Islam bergerak maju dari kondisi sebelumnya yang biasa-biasa saja. Saat itulah Islam mencapai puncak kejayaannya di Tanah Bima. Salah langka yang dilakukan oleh Tuan Imam adalah memantapkan tradisi masjid sebagai pusat kegiatan ilmu, di samping untuk kepentingan ibadah. Dengan demikian Islam Bima menampilkan peradaban Islam yang sesungguhnya dengan cirri keilmuan yang menonjol.

Tuan Imam juga mempunyai koleksi-koleksi kitab yang di bawahnya dari Mekah. Kitab-kitab itulah sumber rujukannya dalam mengajar dan memimpin lembaga hukum syarah' dan Pondok Pesantren Darul Hikmah yang dibagunnya. Kitab-kitab tersebut, yaitu Al-Haawii li al-Fatawaa (tentang fikih, tafsir dan hadis) yang ditulis oleh Jalaluddin Abdurrahman bin Abi Bakar As-Sayuuty, Haasyiah al-'Allamah yang disusun oleh Syeikh Sulaiman al Bujairimii, Syarah dari Minhaj al Thulaab, dan kitab al-Fiqh'ala al-Madzaahib al-'Arba'ah yang ditulis oleh Abdurrahman aj-Jazurii.

Pengalaman ajaran Islam Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela tidak lepas dari pengalaman atau sejarah pendirinya. Jika melihat sejarah TGB Abdurrahman Idris, maka pengalaman ajaran Islam yang dipakai di Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela adalah pemahaman salafussaleh. Pemahaman salafussaleh merupakan pemahaman yang mengikuti pendapat empat imam madzhab, yaitu Imam Abu Hanifa, Imam Malik, Imam Asy-Syafi'i, dan Imam Ahmad bin Hambal. Namun Pesantren Darul Hikmah Soncolela lebih cenderung kepada pemahaman atau pendapatnya Imam Asy-Syafi'i. Sebagaimana yang diungkapkan oleh Ustadz H. Haris pimpinan Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela.

Pondok Pesantren Darul Hikmah mengikuti pemahaman para salafussaleh,yaitu mengikuti empat imam madzhab. Namun yang dominan kami pakai di Pondok Pesantren Darul Hikmah ini adalah lebih dominan kepada pendapatnya Iman Asy-Syafi'i.

# 3. Sosial Kemasyarakatan

Pondok Pesantren Darul HikmahSoncolela dalam aktifitas sosial yang dilakukan di tengah-tengah masyarakat untuk membentuk kehidupan manusia kepada jalan yang diridhoioleh Allah SWT.Yakni kehidupan yang bahagia baik di Dunia maupun di Akhirat.Dakwahmerupakancara untuk menyampaikanmaksud materi yang diajarkansecara efektif.Menurut pimpinan Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela bahwa metode dakwah yang digunakan adalah menggunaka metode dakwa Muhammadiyah.<sup>43</sup>Di dalam al-Qur'an terdapat tuntutanyang menyangkut metode mengajar. Dengan demikian peranan Pondok Pesantren Darul



Hikmah Soncolela dalam pembinaan umat yang dilakukan di Bima meliputi:

<sup>43</sup> Hasil wawancara

\_

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Hasil wawancara

#### a. Pembinaan Akidah

Pembinaan akidah ini meliputi masalah tauhid dan iman yang menjadi landasan dalam kehidupanbermasyarakat. Melalui akidah ini akan terlahir hati yang bersih dan terhindar dari syirikdan bid'ah. Akidah yang kuat akan menumbuhkan kemantapan serta kematangan dalamkehidupan bermasyarakat, melenyapkan kehidupan yang mengambang, menciptakankonsisten dalam perjuangan, teguh pendirian dalam menghadapi tantangan demitantangan.

Peran Pondok Pesantren Darul Hikmah dalam pembinaan akidah masyarakattercermin dari visi dan misi yang di perjuangkan Pondok Pesantren Darul Hikmah serta seperti apa yang diwariskan oleh pendiri Pondok Pesantren, Bahwa akidah merupakan keimanan yang murni sesuai dengan landasan al-Qur'andan al-hadits. Salah satubentuk kegiatan yang dilakukan oleh Pondok Pesantren Darul Hikmahialahpembinaan akidah yakni pemantapan iman kepada Allah SWT, sehinggaseorang akan selalu menggantungkan hidupnya dan segala aktifitasnya bahkanmatipun semata-mata diperuntukan hanya untuk Allah.

Dari latar belakang pembinaan umat oleh Pondok Pesantren Darul Hikmah, makaterfokus bahwa masyarakat Bima yang dipengaruhi oleh kepercayaan-kepercayaanyang sifatnya Animisme dan Dinamisme. Oleh karena itu, dengan adanya pembinaandan pengembangan pendidikan Islam, maka hal pertama kali yang dilakukan ialah melakukan pembinaan tentang ketauhidan sebagai pondasi dalam pembinaan umat.

Pembinaan tauhid tidak terlepas dari akhlakul karimah, karna akhlakulkarimah adalah substansi dari pendidikan Islam dan dakwah itu sendiri. Karena Rasulullah saw. diutus ke muka bumi ini sebagai penyempurna akhlak manusia. Sebagaimana yang dijelaskan di dalam Al-Qur'an Surah Al-Ahzab/33:

# كَثِيرًا ٱللَّهَ وَذَكَرَ ٱلْأَخِرَوَ ٱلۡيَوۡمَ ٱللَّهَ يَرۡجُو ٱكَانَلِّمَن حَسَنَةُ أُسۡوَةُ ٱللَّهِ رَسُولِ فِي لَكُمۡ كَانَ لَّقَدۡ

Terjemahnya:

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan Dia banyak menyebut Allah.<sup>44</sup>

Sehingga dalam mengembangkan ajaran Islam terus diterapkan kedua aspekitu khususnya kepada masyarakat senantiasa memiliki akhlakul karimah.Sistem yang digunakan dalam membina akhlak keteladanan yang tercermindalam semua kehidupan.Keteladanan ini diupayakan melalui pembinaan santri danpengajar untuk menjaga akhlakul karimah dalam kehidupan masyarakat sekaligusmendakwahkannya dalam setiap kegiatan keagamaan. Membina akhlakul karimahbukanlah pekerjaan yang mudah karena menghadapi manusia yang memiliki berbagaimacam sifat dan karakter.Namun Pondok Pesantren Darul Hikmahmenjadikanketeladanan itulah yang paling penting sebagaimana keteladanan Rasulullah saw.

#### b. Mengajak Orang Lain untuk Berbuat Baik

Dalam pembinaan umat dan pengembangan pendidikan Islam seorang muslimtidak cukup mempersiapkan diri saja sebagai orang yang baik, tapi ia juga harusmengajak orang lain berbuat kebaikan. Hal ini sesuai dengan peran Pondok Pesantren Darul Hikmahdalam membina umat yaitu untuk menjadi orang yang selalu menjalankanperintah Allah dan Rasulnya sehingga akan tercermin dalam pribadi seorang muslim,terutama sifat kebaikan dan mengajak orang lain untuk melakukan kebaikan-kebaikan.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Tim Crimea dan SMI, Al-Qur'an dan Terjemah An-Nafi', h.420.

Peran pondok Pesantren Darul Hikmahdalam konteks mengajak orang lain untukberbuat baik terlihat pada berbagai kegiatan dakwah yang dilakukan. Banyak santripondok Pesantren Darul Hikmahyang kemudian menjadi da'i.

# c. Mencegah Kemungkaran

Mencegah kemungkaran menjadi peran dan tugas pokok dalam pendidikan dan membina umat.Salah satu keistimewaan ajaran Islam ialah bukan saja harusaktif dalam menyemaikan bibit-bibit kebaikan, tapi harus pula berlaku aktifjuga dalammencegah kerusakan serta memberantas kemungkaran.Olehnya itu, mencegahkemungkaran merupakan tugas semua manusia, terutama para ulama, pendidik dan paramuballig.

Pondok Pesantren Darul Hikmah dalam pembinaan umat berusaha menjaga agartidak munculnya kemungkaran untuk melahirkan pribadi muslim yang memilikipribadi yang mulia. Hal ini tercermin dari ketegasan dalam menegakan peraturanpondok bagi santri maupun santriwati.Pondok Pesantren Darul Hikmah menjalankanaturan dan pemberian hukuman bagi santri dan santriwati yang melanggar aturanyang telah ditetapkan. Pada sisi lain adanya keterikatan dalam mengatur jadwal liburbagi para santri. Hal ini dimaksudkan untuk menjaga pengaruh dari luar yang tidakbaik bagi perekembangan akhlak para santri.Dengan akhlak yang mulia manusiamenyadari kedudukannya sebagai hamba Allah swt.yang harus menyembahkepadaNya, mengikuti segala perintah dan menjauhi segala laranganNya danbertanggung jawab atas tegaknya amar makruf dan nahi mungkar.

Dampakpondok pesantren tidak hanya sebagai simbol lembaga keagamaan, tetapi dampaknya lebih besar daripada itu. Pondok pesantren sangat berpengaruh terhadap pergerakan pendidikan, dakwah, politik dan sosial kemasyarakatan. Di sampingitu pondok pesantren melahirkan ulama-ulama baru yang dahulunya adalah santri.Peran ulama dan santri juga hadir di tengah-tengah masyarakat sebagai juru

dakwahyang mampu menyelesaikan persoalan umat sehingga menjadi agen pergerakan.Dampak Pembinaan Pondok pesantren Darul Hikmahterhadap masyarakat Bima, yaitu:

1) Tersedianya Layanan Pendidikan IslamPondok Pesantren Darul Hikmah adalah lembaga pendidikan yang konsistenmelaksanakan fungsinya untuk mengembangkan pendidikan Islam kepadamasyarakat Bima dengan berpatokan kepada al-Qur'an dan Hadits Nabi Muhammadsaw. sebagai landasan dalam segala aktifitas.

pembelajaran, Pondok Dalam kegiatan Pesantren Darul Hikmahsebagai lembagapendidikan agama Islam, sangat memperhatikan psikologis peserta didik sesuaidengan kaidah-kaidah pengajaran modern, dengan tujuan agar pelajaran dapatdipahami dan diingat secara kritis oleh siswa. Selanjutnya sangat menekankan tentangpentingnya penanaman akhlak dalam pembelajaran, karena moralitas adalahbagian yang sangat penting dari sistem ajaran Islam.Penekananan Pondok Pesantren Darul Hikmahyang demikian itumemperlihatkan bahwa konsep yang dirumuskan dan disosialisasikannya itu benar-benar menyeluruh. Sehinggaseorang peserta didik mampu mengaplikasikan ilmu yangdipelajarinya di Pesantren kepada masyarakat.

Pondok Pesantren Darul Hikmahmengarahkan peran pembinaan dalam menjelaskannyakepada peserta santrinya tentang manfaat atau faedah dari masing-masing ibadahyang diajarkan kepadanya.Dalam hal ini ibadah merupakan sebuah kebutuhan bagi umat manusia.Dengancara demikian, maka santri dapat melaksanakan ibadah dengan penuh kesungguhanhati.

Kurikulum pendidikan yang islami pada Pondok Pesantren Darul Hikmah sejalan dengan dasar, fungsi, dan metode pendidikan yang ada, makakonsep tauhid menjadi nomor satu dalam hubungannya dengan pengembangan ilmupengetahuan. Dengan prinsip ini, maka berbagai pengetahuan seperti pengetahuanagama, pengetahuan sosial, pengetahuan alam (sains), danpengetahuan khusus yang langsung diperoleh manusia dari Tuhan melalui prosespenyucian diri, pada dasarnya adalah bersumber dari Sang Pencipta.

# 2) Pengembangan Masyarakat

Pondok Pesantren Darul Hikmahmenjalankan dakwah sebagai perwujudanfungsi pengabdian kepada masyarakat, khusunya masyarakat Kota Bima. Peranan PondokPesantren Darul Hikmahdalam pembinaan umat yang dilakukan di Kota Bima meliputi:pembinaan akidah, mengajak orang lain untuk berbuat baik, dan mencegahkemungkaran.

Pembinaan akidah meliputi masalah tauhid dan iman yang menjadi landasandalam kehidupan masyarakat. Melalui akidah ini akan terlahir hati yang bersih danterhindar dari syirik dan bid'ah. Hal ini mengurangi sumbersumber kepercayaan masyarakat Bima yang dipengaruhi oleh kepercayaan-kepercayaan yang sifatnya *Animisme* dan *Dinamisme*.

Pembinaan Pondok Pesantren Darul Hikmahdalam konteks mengajak orang lainuntuk berbuat baik terlihat dalam peranPondok Pesantren Darul Hikmah dalam membina umatyaitu mengajak orang lain untuk melakukan kebaikan kebaikan, sebagaimana AllahSwt berfiman. Q.S, al-Baqarah/2: 195

Terjemahnya:

Dan berbuat baiklah, karena sesungguhnya Allah menyukai orangorang yangberbuat baik.<sup>45</sup>

Salah satu tujuan yang terpenting dari syari'at Islam ialah menyemaikanbibit-bibit kebaikan. Tujuan utama dari pola ini ialah untuk membangun kehidupanmanusia di atas jalan kebaikan-kebaikan dan membersihkannya dari hal-halyang berbau kejahatan. Dakwah mengajak manusia kepada Allah Swt, sedangkan mendidik ialah membina dan mengajarkan manusia. Sehingga dakwah dan mendidik tidak dapat dipisahkan, di dalam dakwah ada nilai pendidikan sedangkan di dalam mendidik ada nilai dakwah.

Dakwah dan mendidik merupakan tugas semua Nabi dan Rasul yang pernahdiutus oleh Allah Swt di permukaan bumi ini.Dari Nabi Adam as.sampai kepada Nabi Muhammad saw.sebagai penutup para Nabi. Karena ituuntuk menyampaikan dan mendakwakan kepada setiap orang yang mengaku sebagaipengikut Nabi Muhammad saw. Hal ini sebagaimana disebutkan dalam Q.S.Saba/34: 28.

Terjemahnya:

Dan Kami tidak mengutus kamu, melainkan kepada umat manusia seluruhnyasebagai pembawa berita gembira dan sebagai pemberi peringatan, tetapikebanyakan manusia tiada mengetahui.<sup>46</sup>

Pondok Pesantren Darul Hikmahdalam pembinaan umat berusaha menjaga agartidak munculnya kemungkaran.Hal ini tercermin dari

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Tim Crimea dan SMI, *Al-Qur'an dan Terjemah An-Nafi'*, h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Tim Crimea dan SMI, *Al-Qur'an dan Terjemah An-Nafi'*, h. 431.

ketegasan dalam menegakanperaturan pondok bagi santri maupun santriwati.Pondok Pesantren Darul Hikmahmenjalankan aturan dan pemberian hukuman bagi santri dan santriwati yangmelanggar aturan yang telah ditetapkan.

Dalam kaitannya dengan dunia modern dewasa ini yang sedang mengalamikrisis moral, peranan para ulama sangat perlu ditingkatkan untuk menyelamatkanmanusia dari kehancuran moral, sehingga mengangkat harkat dan martabat umat manusia menujuterciptanya manusia yang berakhlak mulia. Uraian tersebut di atas dapat disimpulkanbahwa peran Pondok Pesantren Darul Hikmah dalam pembinaan umat bertujuan untukmendidik dan membina umat manusia, berakhlak mulia demi mencapai kebahagiandunia maupundiakhirat kelak.

#### **BAB V**

#### **PENUTUP**

# A. Kesimpulan

- 1. Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela didirikan oleh TGH Abdurrahman Idris pada bulan Juni tahun 1979 yang berlokasi di Dusun Soncolela Kelurahan Jatibaru Kecamatan Asakota Kota Bima dan merupakan Pondok Pesantren pertama dan tertua di Bima. Keberadaan Pondok Pesantren Darul Hikmah berawal dari pengajian yang dilakukan secara terpisah dibeberapa tempat yang diselenggarakan dan dipimpin langsung oleh (Alm) T.G.H. Abdurrahman Idris dari kegiatan tersebut tercetuslah ide untuk mendirikan sebuah Pondok Pesantren yang beralokasi di Dusun Soncolela Kelurahan Jatibaru Kecamatan Asakota Kota Bima sebagai sentral dan pusat kegiatan keagamaan dan pendidikan.
- 2. Usaha-usaha pembinaan yang dilakukan di Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela ada dua, yaitu usaha internal yang meliputi pendidikan formal, pendidikan non formal, dan pelatihan. Kedua adalah usaha ekternal yang meliputi dakwah dan sosial kemasyarakatan.
- 3. Pengaruh Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela terhadap masyarakat Kota Bima meliputi tiga poin penting, yaitu: pemahaman ajaran islam, pengalaman ajaran islam, dan sosial kemasyarakatan. Pemahaman ajaran Islam Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela menggunakan paham ahlu Sunnah wal jama'ah. Pengalaman ajaran Islam Pondok Pesantren Darul Hikmah lebih condong kepada pendapat Imam Syafi'i. Sedangkan dari segi sosial kemasyarakatan lebih cenderung menggunakan metode dakwah Muhammadiyah.

# B. Implikasi Penelitian

Peran serta kontribusi Pondok Pesantren Darul Hikmah Soncolela dalam pengembang Islam di Bima harus disikapi dan didukung berbagai program yang ada. Pondok Pesantren Darul Hikmah merupakan lembaga pendidikan sebagai penerus misi dakwa keislaman, maka dari perlu untuk dikembangkan secara terus menerus baik dari segi sarana prasarana pendukung serta penambahan tenaga pengajar dan kegiatan-kegiatan keislaman.

#### DAFTAR PUSTAKA

- ......, Pendidikan Berwawasan Lingkungan: Kasus Pondok Pesantren An-Nuqayah Guluk-Guluk Sumenep, Madura, Cet. 1; Jakarta: Pedoman Ilmu, 2001.
- Ali, A. Mukti, Beberapa Persoalan Agama DewasaIni, Jakarta: Rajawali, 1987.
- Arifin, H.M. Kapita Selekta Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara, 2003.
- Azra, Azyumardi, Surau, Pendidikan Islam Tradisional Dalam Transisi Dan Modernisasi, Cet. 1; Jakarta: Logos Wanana Ilmu, 2003.
- Daulay, Haidar Putra, Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaruan Pendidikan Islam Di Indonesia, Cet. 2; Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2007.
- Derektoral Jendral Pendidikan Dan Pondok Pesantren, *Pembakuan Sarana Pendidikan*, Jakarta: Departemen Agama RI, 2005.
- Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 1994.
- Galba, Sindu, Pesantren Sebagai Wadah Komunikasi, Jakarta: Rineka Cipta, 1995.
- Ghazali, M. Bahri, MA. *Pendidikan Pesantren Lingkungan Pedoman Ilmu Data*, Jakarta: IRP Press, 2001.
- Haedari, Amir, dkk, Masa Depan Pesantren Dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompelksitas Global, Jakarta: IRP Press, 2004.
- Haidarputra, Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta: Kencana, 2009.
- Hamzah, Muslimin, *Al-Bimawy Kampiun al-Jawi Mekah dan 12 Ulama Bima*, Cet. 1; TABLOIT KILAS, t.t., 2014.
- Harahap, Syahrir, *Islam Konsep Iplementasi Pemberdayaan*, Cet. 1; Yogyakarta: PT Wahana Yogya, 1999.
- Indra, Hasby, Pesantren dan Transformasi Dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompleksitas Global, Jakarta: IRP Press, 2004.
- Jasma di, Modernisasi Pesantren, Jakarta: Ciputat Pres, 2002.
- Jaspers, Karl, *The Origin And Goan Of History*, New Haen and London: Yale University Press, 1969.
- Mastuhu, Dinamika Sistm Pendidikan Pesantren, Jakarta: INIS, 1994.
- Moh, Husnurdilo, M. Sulthan Masyhud, *Manelemen Pondok Pesantren*, Cet. 2; Jakarta: Diva Pustaka, 2005.
- Nata, H. Abuddin, Sejarah Pertumbuhan Lembaga-Lembaga Pendidikan Islam, Jakarta: Gradsindo, 2001.
- Novia, Windy, Kamus Ilmiah, Wipress, 2009.
- Rahardjo, M. Dawam, Pesantren Dan Perubahan Social, Jakarta: LP3ES, 1988.
- Rahman, M. Fachrir, *Islam Di Bima: Kajian Histori Tentang Proses Islamisasi Dan Perkembangannya Sampai Masa Kesultanan*, Cet. 1; Yogyakarta: Genta Press, 2009.
- Sardijo, Marwan, dkk, *Sejarah Pondok Pesantren Di Indonesia*, Yogyakarta: CV Dharma Bakti, 1979.

- Sirodj, Said Aqiel, *Pesantren Masa Depan Wacana Pemberdayaan Dan Tranformasi Pesantren*, Bandung: Pustaka Hidayah.
- Suharto, Babun, Dari Pesantren Untuk Umat, Surabaya: Imtiyaz, 2011.
- Ziemek, Manfred, *Pensantren Dan Perubahan Sosial, Terj. B Soendjojo*, Jakarta: P3M, 1996.

# DAFTAR RIWAYAT HIDUP

Indra, lahir di Bima Nusa Tenggara Barat, pada tanggal 31 Desember 1996, anak ketiga dari tiga bersaudara pasangan **ILYAS** dan **ZAENAB**. Penulis mulai jenjang pendidikan di SDN 65 Kota Bima (2008), kemudian melanjutkan pendidikan di SMPN 7 Kota Bima (2013), setelah itu penulis melanjutkan pendidikan di MAN 1 Kota Bima (2015), saat penulis duduk di bangku MAN organisasi yang pernah diikuti adalah OSIS. Kemudian melanjutkan pendidikan di Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar dan lulus di Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam (2015-2020).

Beberapa organisasi yang sempat penulis ikuti saat penulis duduk di bangku kuliah yaitu Himpunan Mahasiswa Islam (HMI).