# KONSEP WASHATIYAH PADA PENGAMALAN BERAGAMA MASYARAKAT KELURAHAN BENTENG SOMBA OPU



# **Tesis**

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh
Gelar Magister dalam Bidang Hukum Islam
Pascasarjana UIN Alauddin Makassar
Oleh:

# **Muhammad Rahman Al Munawir**

NIM: 80100223067

MAKASSAE

PASCASARJANA
UIN ALAUDDIN MAKASSAR
2025

# PENGESAHAN TESIS

Tesis dengan judul "Konsep Washatiyah Pada Pengamalan Beragama Masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu", yang disusun oleh Saudara Muhammad Rahman Almunawir, NIM: 80100223067, Program studi Dirasah Islamiyah Konsentrasi Syariah/Hukum Islam, telah diujikan dan dipertahankan dalam Sidang Ujian Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Kamis, 12 Juni 2025 Masehi, bertepatan dengan tanggal 16 Dzulhijjah 1446 Hijriah, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister dalam bidang Hukum Islam pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

#### PROMOTOR:

i. Prof. Dr. Muhammad Shuhufi, M.Ag.

#### KOPROMOTOR:

1. Dr. Zaenal Abidin, M.H.I.

#### PENGUJI:

- 1. Prof. Dr. Ahmad Musyahid, M.Ag.
- 2. Dr. Hj. Musyfikah Ilyas, S.H.I., M.H.I.
- 3. Prof. Dr. Muhammad Shuhufi, M.Ag.
- 4. Dr. Zaenal Abidin, M.H.I.

Makassar, 23 Juni 2025

MP: 19861130 199303 1 003

Abustani Ilyas, M.Ag.

Dikejahui oleh: Direkuir Pascasarjana UN Adauddin Makassar,

#### PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Muhammad Rahman Almunawir

NIM : 80100223067

Tempat/ tangal lahir : Makassar 19 Januari 2000

Prodi/ Konsentrasi : Hukum Islam

Fakultas/ Program : Dirasah Islamiyah

Alamat : Kelurahan Benteng Somba Opu

Judul : Konsep washatiyah pada pengamalan beragama

masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu

Menyatakan dengan sesungguhnya dengan penuh kesadaran bahwa tesis ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika dikemudian hari terbutki bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka tesis dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Gowa 18 Maret 2025

Peneliti

Muhammad Rahman Almunawir

#### KATA PENGANTAR



اَلْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي هَدَانَا لِهِٰذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلَا أَنْ هَدَانَا اللهُ ، اَشْهَدُ اَنْ لَا اِللهُ اللهُ وَاحْدَهُ لَاشَهُ لَا اللهُ وَاحْدَهُ لَا شَهِدُ اَنْ مُحَمَّدً عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ، لَا نَبِيَّ بَعْدَهُ

Syukur Alhamdulillah, segala puji kepada Allah Yang Maha Terpuji atas limpahan nikmat kasih dan sayang-Nya, penyusun telah menyelesaikan penyusunan tesis ini yang berjudul "konsep washatiyah dalam pengamalam beragama masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu". Salawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan baginda Rasulullah Muhammad saw. yang diutus oleh Allah swt. ke permukaan bumi sebagai suri tauladan yang patut dicontoh dan menjadi rahmat bagi seluruh alam.

Keberhasilan penyusun dalam perkuliahan dan juga menyelesaikan tesis ini adalah berkat ketekunan dan juga bimbingan serta dukungan berbagai pihak. Dalam penyelesaian tesis ini penyusun banyak menghadapi hambatan, tetapi dengan pertolongan Allah swt. dukungan dari berbagai pihak, penyusun dapat menyelesaikan karya tulis ini. Olehnya itu, penyusun menyampaikan penghargaan dan ucapan terima kasih terutama kepada:

 Prof. H. Hamdan Juhanis, M.A., Ph.D., Rektor UIN Alauddin Makassar beserta Prof. Dr. Kamaluddin Abunawas, M.Ag., Wakil Rektor Bidang Akademik dan pengembangan Lembaga, Prof. Dr. H. Andi Aderus, Lc. MA, Wakil Rektor Bidang Administrasi Umum dan Perencanaan Keuangan, Prof. Dr. Khalifa Mustami, M. Pd., Wakil Rektor Bidang Kemahasiswaan

- dan Prof. Dr. Muhammad Amry, Lc. M. Ag. Wakil Rektor Bidang Kerjasama dan Pengembangan Lembaga, yang telah menyediakan fasilitas belajar sehingga penyusun dapat mengikuti kuliah dengan baik.
- 2. Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag., Selaku direktur Pascasarjana UIN Alauddin Makassar beserta Prof. Dr. Hasyim Haddade, M. Ag. Sebagai wakil direktur yang telah menyediakan fasilitas dalam penyelesaian tesis ini.
- 3. Dr. H. Andi Abdul Hamzah, Lc. M. Ag., selaku ketua prodi dirasah Islamiyah Program Magister, dan Dr. H. Nasrullah Safa, Lc., M.EI. Sebagai sekretaris prodi dirasah Islamiyah Program Magister yang telah menyediakan berbagai referensi penunjang kesempurnaan tesis ini.
- 4. Prof. Dr. Muhammad Shuhufi, M. Ag. sebagai promotor dan Dr. Zaenal Abidin, M. H.I., sebagai Ko-promotor yang telah meluangkan waktu, tenaga, dan pikiran untuk memberikan bimbingan serta senantiasa motivasi agar tesis ini dapat diselesaikan dengan baik dan tepat waktu.
- 5. Prof. Dr. Ahmad Musyahid, M. Ag. selaku penguji I dan Dr. Musyfikah Ilyas, S. H.I, M. H.I, selaku penguji II yang telah meluangkan waktu, tenaga dan pikiran untuk memberikan bimbingan serta senantiasa motivasi agar tesis ini dapat diselesaikan dengan baik dan tepat waktu.
- 6. Bapak dan Ibu Dosen yang telah memberikan bimbingan dan wawasan ilmu pengetahuan selama penyusun menempuh pendidikan di Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

ν

7. Kepala perpustakaan Pascasarjana UIN Alauddin Makassar Syamsir,

S.Sos, M.Ag. beserta stafnya yang telah memberikan pelayanan dalam

memperoleh literatur selama masa perkuliahan dengan baik sehingga

selesainya penyusunan tesis ini.

8. Terkhusus terima kasih yang sebesar-besarnya kepada kedua orang tua

tercinta, Ayahanda dan ibu yang telah membesarkan, mendidik,

mencurahkan kasih sayangnya, mendoakan dan memberikan dukungan

moril maupun materil hingga saat ini kepada penyusun sehingga dapat

menyelesaikan studi magister ini.

Akhirnya hanya kepada Allah swt. penyusun serahkan segalanya.

Semoga semua pihak yang telah banyak membantu penyusun dalam

membuat tesis ini mendapat rida dan rahmat-Nya. Semoga tesis ini dapat

bermanfaat bagi semua pihak yang membacanya terkhusus bagi penyusun.

Penyusun menyadari bahwa tanpa bantuan dari semua pihak maka

penulisan tesis ini tidak akan terselesaikan dengan baik. Penyusun juga

menyadari sepenuhnya bahwa tesis ini masih jauh dari kata kesempurnaan,

kritik dan saran sangat penyusun harapkan untuk kesempurnaan tesis ini.

Gowa 18 Maret 2025

Peneliti

Muhammad Rahman Almunawir

# **DAFTAR ISI**

| PENGESAHAN T                                                         | ESIS                                                                                                                                                   | i                          |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| PERNYATAAN K                                                         | KEASLIAN TESIS                                                                                                                                         | ii                         |
| KATA PENGANT                                                         | TAR                                                                                                                                                    | iii                        |
| DAFTAR ISI                                                           |                                                                                                                                                        | vi                         |
| PEDOMAN TRAI                                                         | NSLITERASI                                                                                                                                             | viii                       |
| ABSTRAK                                                              |                                                                                                                                                        | xi                         |
| BAB I PENDAHU                                                        | JLUAN                                                                                                                                                  |                            |
| B. Fokus<br>C. Rumu<br>D. Kajiai                                     | Belakang Masalahs<br>S Penelitian dan D <mark>eskripsi Fo</mark> kussan Masalahsan Masalahs<br>n Pustakas<br>In dan Kegunaan <mark>Pen</mark> elitian. |                            |
| BAB II TINJAUA                                                       | N TEORETIS                                                                                                                                             |                            |
|                                                                      | uan Umum Tentang <i>Washatiyah</i><br>uan Umum Tentang Pengamalan Beragama                                                                             |                            |
| C. Kerang                                                            | gka Konseptual                                                                                                                                         | 50                         |
| BAB III METODO                                                       | OLOGI PENELITIAN                                                                                                                                       |                            |
| B. Jenis<br>C. Pendo<br>D. Sumb<br>E. Metoo<br>F. Instru<br>G. Tekni | Penelitiandan Lokasi Penelitianekatan Penelitian                                                                                                       | 53<br>54<br>55<br>56<br>59 |
| BAB IV HASIL PI                                                      | ENELITIAN                                                                                                                                              |                            |
| dan K<br>B. Imple<br>Berag                                           | amalan Beragama Kelompok Lokal<br>Kelompok Pendatangementasi Konsep <i>Washatiyah</i> pada Pengamalan<br>gama Kelompok Lokal dan Kelompok Pendatang    |                            |
| BAB V PENUTUI                                                        | P                                                                                                                                                      |                            |

| A.       | Kesimpulan           | 127 |
|----------|----------------------|-----|
|          | Implikasi Penelitian |     |
| 2.       | P                    |     |
| DAFTAR P | PIISTAKA             | 129 |



# PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat pada tabel berikut:

# 1. Konsonan

| Huruf Arab    | Nama   | <b>Huruf Latin</b> | Nama                        |  |
|---------------|--------|--------------------|-----------------------------|--|
| 1             | Alif   | Tidak dilambangkan | Tidak dilambangkan          |  |
| ب             | Ва     | В                  | Be                          |  |
| ت             | Та     | T                  | Те                          |  |
| ث             | Tsa    | Ġ                  | es (dengan titik di atas)   |  |
| <b>E</b>      | Jim    | U. J.              | Je                          |  |
| ۲             | На     | Н                  | ha (dengan titik di bawah)  |  |
| Ċ             | Kha    | Kh                 | ka dan ha                   |  |
| 7             | Dal    | D                  | De                          |  |
| ż             | Zal    | Ż                  | zet (dengan titik di atas)  |  |
| J             | Ra     | R                  | Er                          |  |
| j             | Za     | Z                  | Zet                         |  |
| <del>س</del>  | Sin    | S                  | Es                          |  |
| ش             | Syin   | Sy                 | es dan ye                   |  |
| ص             | Shad   | Ş                  | es (dengan titik di bawah)  |  |
| ض             | Dhad   | Ď                  | de (dengan titik di bawah)  |  |
| ط             | Tha    | Ţ                  | te (dengan titik di bawah)  |  |
| ظ             | Dza    | Ż                  | zet (dengan titik di bawah) |  |
| <u>ع</u><br>غ | ʻain   | LOCKED STREET, ST. | apostrof terbaik            |  |
| غ             | Gain   | G                  | eg                          |  |
| ف             | Fa     | F                  | Ef                          |  |
| ق             | Qaf    | Q                  | Qi                          |  |
| ك             | Kaf    | K                  | Ка                          |  |
| ل             | Lam    | L                  | Ei                          |  |
| م             | Mim    | M                  | Em                          |  |
| ن             | Nun    | N                  | En                          |  |
| و             | Wawu   | W                  | We                          |  |
| ٥             | На     | Н                  | На                          |  |
| ۶             | Hamzah | ,                  | Apostrof                    |  |
| ي             | Ya     | Y                  | Ye                          |  |

Hamzah ( ) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apapun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda ( ' ).

# 1. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda    | Nama   | Huruf Latin | Nama |
|----------|--------|-------------|------|
| <u>-</u> | fathah | A           | A    |
| 7        | Kasrah | I           | Ι    |
| , s<br>- | ḍammah | U           | U    |

# 2. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat atau huruf, transliterasinya berupa huruf atau tanda, yaitu:

| Harakat dan Huruf | Nama             | Huruf dan Tanda | Nama           |
|-------------------|------------------|-----------------|----------------|
| 73                | Fathah dan alif  | A               | a dan garis di |
| 06.0040           | atau ya          |                 | atas           |
| - A               | Kasrah dan ya    | SSIR            | i dan garis di |
| 1.19              | Kasi ali dali ya |                 | atas           |
|                   | Dammah dan       | U               | u dan garis di |
|                   | wawu             |                 | atas           |

# 3. Ta'Marbutah

Transliterasi untuk *ta marbutah* ada dua, yaitu: *ta marbutah* yang hidup atau mendapat harakat *fathah, kasrah* dan *dammah*, yang transliterasinya

adalah [t]. Sedangkan *ta marbutah* yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h].

# 2. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam system tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydid, dalam transliterasinya ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah. Jika huruf (ع), maka ia ditransliterasikan seperti huruf maddah (i).

# 3. Kata Sandang

Kata sandang dalam system tulisan Arab dilambangkan dengan huruf (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasikan seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiah maupun huruf qamariyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar.

#### 4. Hamzah

Aturan transliterasi huruf *hamzah* menjadi apostrop hanya berlaku bagi *hamzah* yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila *hamzah* terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

# 5. Penulisan Kata Arab yang Lazim digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia atau sudah sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya kata Alguran

(dari Alquran), sunnah, khusus dan umum. Namun bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka mereka harus ditransliterasi secara utuh.

# 6. Lafz al-Jalalah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf *jarr* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *mudaf ilaih* (frase nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah. Adapun *ta marbutah* di akhir kata yang disandarkan kepada lafz al-Jalalah, ditransliterassi dengan huruf [t].

# 7. Huruf Kapital

Walau system tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (*All caps*). Dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya digunakan untuk menuliskan huruf awal nama dari (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya.

#### ABSTRAK

Nama :Muhammad Rahman Almunawir

NIM :80100223067

Judul :Konsep *Washatiyah* pada pengamalan beragama

masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu

Pokok masalah dalam penelitian ini adalah bagaimana konsep washatiyah pada pengamalam beragama masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu? Maka dijabarkanlah ke dalam sub masalah sebagai berikut: 1) Bagaimana pengamalan beragama kelompok lokal dan kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu?. 2) Bagaimana implementasi konsep washatiyah pada pengamalan beragama kelompok lokal dan kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu?.

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan normatif syar'i, dan pendekatan sosiologi. Sumber data pada penelitian ini adalah data primer dan data sekunder. Teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara dan dokumentasi.

Hasil penelitian ini menemukan 1) Pengamalan beragama kelompok lokal bersifat tradisional sedangkan pengamalan beragama kelompok pendatang mengedapankan beragama secara rasional 2) Implementasi konsep washatiyah kelompok lokal telah terimplementasi dalam pengamalan beragama di Kelurahan Benteng Somba Opu khususnya dalam *Urf* budaya lokal tidak bertentangan dengan kaidah *Urf*. Sedangkan dalam kelompok pendatang konsep washatiyah belum terimplementasi dengan baik dalam pengamalan beragama di Kelurahan Benteng Somba Opu.

Implikasi dari penelitian ini 1) Implementasi nilai-nilai washatiyah diharapkan dapat diaplikasikan dalam kehidupan beragama pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu 2) Nilai-nilai washatiyah diharapkan dapat memperkokoh ukhwa Islamiyah masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.

#### ABSTRACT

Nama :Muhammad Rahman Almunawir

Student ID :80100223067

Title : The Concept of Washatiyah in the Religious Practices of

the Community in Benteng Somba Opu Urban Village

This study primarily examined how the notion of *Washatiyah* is manifested in the religious activities of the community in Benteng Somba Opu Urban Village. This was further detailed into the following subquestions: 1) What were the religious practices of the indigenous group and the migrant group in Benteng Somba Opu Urban Village? 2) What was the execution of the *Washatiyah* concept in the religious practices of both local and migrant populations in the village?

This research utilized a qualitative methodology incorporating a normative-shar'i framework alongside a sociological perspective. The data sources comprised both primary and secondary data. Data were gathered via observation, interviews, and documentation.

The study's findings indicated that: 1) The local group's religious practice adhered to conventional methods, but the migrant group's practice approached religion in a rational manner. 2) The local group has actualized the concept of *wasathiyah* in their religious activities in Benteng Somba Opu Subdistrict, namely through local cultural '*urf* that aligns with the fundamentals of '*urf*. Simultaneously, within the migrant community, the concept of *wasathiyah* had not been effectively integrated into their religious activities in the Benteng Somba Opu Subdistrict.

The study's implications were: 1) The broader application of *Washatiyah* values in the religious life of the Benteng Somba Opu Urban Village community was anticipated; and 2) These *Washatiyah* values were expected to enhance Islamic brotherhood (*ukhuwwahislāmiyyah*) among the village residents.

**Keywords:** *Washatiyah*, Religious Practices, Local and Migrant Communities, Islamic Brotherhood, Moderation.

#### **BABI**

#### **PENDAHULUAN**

# A. Latar Belakang Masalah

Negara Indonesia adalah negara majemuk yang terdiri dari berbagai suku, ras, bahasa, agama dan budaya yang berbeda.¹ Keragaman Indonesia merupakan sebuah tantangan dari Allah swt. kepada masyarakat Indonesia untuk senantiasa hidup berdampingan dalam setiap perbedaan yang ada. Masyarakat Indonesia berasal dari berbagai daerah yang kemudian menetap dalam satu wilayah. Atas dasar itulah Indonesia dijuluki surga kecil keragaman dan keberagaman dunia.

Kemajemukan negara Indonesia adalah ciri khas yang melekat pada negara Indonesia. Tidak semua negara di dunia dapat mempertahankan eksistensinya dengan kemajemukan yang ada. Bahkan seringkali negara hancur karena tidak dapat mempertahankan kemajemukan masyarakat yang ada. Indonesia sepanjang kemerderkaan sampai pada hari ini tidak pernah terancam eksistensinya oleh kemajemukan masyarakat. Kemajemukan yang ada hendaknya menjadi pemersatu di antara anak bangsa. Perbedaan adalah sebuah keniscayaan dan melalui perbedaan tersebut, manusia dapat menemukan persamaannya yang paling fundamental.

Kemajemukan ibarat pisau bermata dua, bisa membawa berkah dan bisa membawa bencana. Manakala manusia memandang perbedaan adalah

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Fitri Lintang Sari, Fatma Ulfatun Najicha, Nilai-Nilai Persatuan Indonesia dalam Keberagaman Kebudayaan Indonesia, *Jurnal Global Citizen*, Vol. XI, No. 2 (2022), h. 80.

sesuatu yang posititf, maka pandangan itu akan memberikan kontribusi pada kemajemukan yang dapat membawa kepada *rahmat*. Sebaliknya jika manusia memandang perbedaan adalah sesuatu yang negatif maka pandangan itu akan menyulut konflik.<sup>2</sup>

Keberagaman Indonesia sejatinya tidak selalu menciptakan sebuah kemaslahatan, namun kerap kali keberagaman tersebut menjadi jalan terwujudnya disintegrasi antar anak bangsa. Ancaman disintegrasi konflik antar kelompok bukanlah berasal dari adanya keberagaman tersebut. Tetapi sesungguhnya berakar dari kegagal pahaman seseorang dalam memaknai setiap keberagaman yang ada sehingga menimbulkan kemafsadatan di tengah-tengah masyarakat.

Indonesia menjadi negara yang memiliki ragam budaya yang berasal dari berbagai macam ras, suku, agama, bahasa, kulit, dan sebagainya. Keberagaman di masyarakat tersebut dapat disebut dengan multikultural. Multikultural memberikan pengaruh besar di berbagai aspek dalam aktivitas kehidupan di Indonesia.<sup>3</sup> Adapun pengaruh negatifnya adalah timbulnya sikap primordialisme, artinya sebuah sikap yang teguh dalam membawa halhal yang telah ada sejak lahir baik sebuah kepercayaan, tradisi, atau lainnya sehingga dapat memicu terjadinya konflik.

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Nurrohman, 'Islam Dan Kemajemukan Di Indonesia', *Jurnal Asy-Syariah*, vol. 17, no.3 (2015), h. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Aretza Zana Ayunda, Santi Mahmuda Urbaningkrum, Afaf Wafiqoh Nusaibah, 'Tantangan Multikulturalisme Di Indonesia: Menyoal Relasi Agama Dan Ruang Publik', *Jurnal Keislaman Dan Ilmu Pendidikan*, vol. 2, no. 1 (2022), h. 3.

Keragaman budaya, agama, suku dan ras adalah sebuah keniscayaan. Perbedaan yang adalah bukanlah sebuah penghalang terwujudnya persatuan dan kesatuan anak bangsa. Perbedaan tidak bisa dihindarkan dan melalui perbedaan tersebut manusia dapat menemukan *kalimatun sawa* yaitu titik temu diantara perbedaan tersebut. Hal inilah yang tidak semua manusia dapat melakukannya.

Penelitian yang dilakukan oleh Agus Akhmadi menjelaskan bahwa dalam masyarakat multikultural ketegangan dan konflik seringkali terjadi.<sup>4</sup> Terjadinya konflik keagamaan karena perbedaan dalam pengamalan praktek keagamaan dalam kehidupan masyarakat. Sehingga perbedaan pengamalam beragama dalam sebuah masyarakat berimplikasi pada dimensi persatuan dan kesatuan masyarakat. Dengan demikian timbullah sikap fanatisme agama yang sangat berlebihan dan meregankan hubungan sosial masyarakat. *Klaim* pembenaran dari sebuah praktek keagamaan tertentu haruslah dihindari, karena sejatinya semua penerapan ajaran agama adalah benar.

Salah satu wilayah yang ada pada daerah Sulawesi-Selatan Kabupaten Gowa yaitu Kelurahan Somba Opu memiliki masyarakat yang cukup agamais. Dalam menjalankan praktek-pratek keagamaan, masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu sangat aktif mulai dari kalangan pemuda, bahkan level orang tua. Pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu, terdapat

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Agus Akhmadi, Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia Religious Moderation In Indonesia's Diversity, *Jurnal Diklat Keagamaan*, vol. 13, no. 2 (2019), h. 45.

beragam mazhab yang dianut oleh masyarakat setempat sehingga terjadi perbedaan dalam menjalankan ritual keagamaan.

Terdapat dua kelompok keagamaan dalam masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu yang mempunyai pandangan tersendiri dalam melaksanakan ritual keagamaan. Kelompok tersebut adalah kelompok lokal yang tetap memakai praktik-praktik keagamaan yang bersifat tradisional sebagai warisan dari nenek moyang mereka. Sedangkan kelompok yang kedua adalah kelompok pendatang sebagai kelompok yang tergolong baru dalam Kelurahan Benteng Somba Opu. Kelompok pendatang ini cenderung memakai paham yang diyakini kebenarannya oleh kelompoknya tersendiri kemudian menyebarkan di lingkungan Kelurahan Benteng Somba Opu.

Terjadinya perbedaan pengamalan beragama sangat terasa pada kalangan masyarakat kelurahan Benteng Somba Opu. Perbedaan menyebabkan saling *klaim* kebenaran di antara kelompok. Perbedaan-perbedaan dalam pengalaman beragama dalam merespon berbagai permasalahan baik dalam konteks hukum Islam maupun dimensi kehidupan yang lainnya adalah sebuah kewajaran. Namun setelah penulis melakukan observasi pada kelurahan Benteng Somba Opu, perbedaan-perbedaan tidak lagi menjadikan agama sebagai medan suci yang menuntun kehidupan masyarakat, melainkan mengarah kepada perpecahan akibat fanatisme beragama yang berlebihan.

Untuk menghindari perpecahan akibat fanatisme agama yang berlebihan, ajaran Islam memperkenalkan konsep Islam washatiyah. Islam washatiyah merupakan ajaran Islam yang moderat dan inklusif yang berarti jalan tengah atau berada di antara dua sisi. Islam washatiyah juga disebut sebagai moderasi Islam. Islam washatiyah mengajarkan manusia untuk berlaku adil dan menghindari sikap ekstrimisme. Salah satunya menjaga perbedaan pandangan dalam ajaran agama.

Menurut Quraish Shihab dari segi kebahasaan washatiyah dapat dimaknai sebagai pertengahan dan adil. Tetapi belum sepenuhnya memberikan penjelasan substansi makna washathiyah. Sedangkan ekstremisme adalah tindakan yang dilakukan oleh seseorang atau kelompok yang telah melampaui batas, sesuatu yang bertentangan ataupun tidak. Dari pandangan tersebut, secara eksplisit konsep washatiyah dapat diaplikasikan dalam perbedaan praktek keagamaan.

Terjadinya perbedaan praktek keagamaan disebabkan oleh perbedaan pendapat di kalangan ulama, perbedaan pendapat inilah yang kemudian melahirkan mazhab-mazhab Islam yang masih menjadi pegangan umat Islam sampai sekarang. Pangkal perbedaan ulama adalah tingkat berbeda antara pemahaman manusia dalam menangkap pesan dan makna, mengambil kesimpulan hukum, menangkap rahasia syariat dan memahami *illat* hukum.

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Muhammad Syawal Rosyid Darman, Konsep Washatiyah Islam Perspektif Quraish Shihab (Telaah Kritik Nalar Islam Mohammed Arkoun), *Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir*, Vol. 2, No. 2 (2022), h. 147.

Semua ini tidak bertentangan dengan kesatuan sumber syariat. Karena syariat Islam tidak saling bertentangan satu sama lainnya.<sup>6</sup>

Fakta dan data keragaman agama-agama di Indonesia menunjukkan bahwa keragaman agama ini merupakan khazanah yang memperkaya kehidupan keagamaan di Indonesia, namun di sisi lain keragaman agama juga mengandung potensi ancaman bagi persatuan Negara Republik Indonesia. Oleh karenanya, diperlukan keterlibatan seluruh warga masyarakat dalam mewujudkan kedamaian. Melalui konsep washatiyah dapat tercipta equliubrium dalam merespon keberagaman yang multikulturalistik.

Berdasarkan uraian tersebut, konsep *washatiyah* dalam merespon perbedaan perbedaan pada pengamalan beragama pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu bukan hanya merupakan sebuah harapan, tetapi adalah sebuah keharusan. Konsep *washatiyah* merupakan sebuah jalan yang solutif untuk meredam keangkuhan *klaim* kebenaran beragama yang menuntun terciptanya ruang dialog yang progresif dan bermartabat.

Berdasarkan latar belakang permasalahan tersebut, salah satu urgensi penulis dalam melakukan penelitian ini adalah pengamalan beragama pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu yang terdiri dari dua kelompok yaitu kelompok pendatang dan kelompok lokal sering kali terjadi *klaim* kebenaran yang berimplikasi pada retaknya hubungan sosial dalam

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Noor Halimah, Leli Lailiyah Mahmuda, 'Mazhab Fiqih Di Indonesia: Perbedaan Pendapat Konstruksi Hukum Islam', *Jurnal Islamic Education*, vol. 1, no. 1 (2023), h. 95.

bermasyarakat. Sehingga dengan demikian konsep *washatiyah* merupakan solusi yang dapat meredam fanatisme agama yang berlebihan. Lebih lanjut, penulis akan menggali dan mengelaborasi sejauh mungkin pengamalan beragama pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu .

# B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

- 1. Adapun penelitian ini berfokus pada;
- a. Konsep Washatiyah
- b. Pengamalan Beragama
- 2. Deskripsi fokus dikemukakan untuk memperjelas arah dari permasalahan pada penelitian ini. Adapun deskripsi fokus pada penelitian ini adalah sebagai berikut:

# a. Konsep Washatiyah

Konsep *washatiyah* merupakan sesuatu yang berada di tengah yaitu keseimbangan di antara dua jalan yang saling berhadapan atau bertentangan. Konsep *washatiyah* menjadi solusi di tengah perbedaan pengamalan beragama antara kelompok lokal dan kelompok pendatang pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.

# b. Pengamalan Beragama

Pengamalan beragama merupakan perasaan, persepsi, dan sensasi yang dialami seseorang setelah menjalankan ajaran agama. Dalam hal ini, pengamalan beragama pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu yang

mempunyai ragam praktik keagamaan baik dari unsur lokalitas maupun pemahaman yang baru.

#### B. Rumusan Masalah

Konsep washatiyah adalah sebuah hal yang menarik untuk diteliti lebih jauh dalam praktik keagamaan. Maka pokok permasalahan dalam penelitian ini adalah bagaimana konsep washatiyah pada pengamalan beragama masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu?. Berdasarkan pokok masalah tersebut, maka sub masalah dalam penelitian ini sebagai berikut:

- 1. Bagaimana pengamalan beragama kelompok lokal dan kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu?
- 2. Bagaimana implementasi konsep washatiyah pada pengamalan beragama kelompok lokal dan kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu?

# C. Kajian Pustaka

1. Buku Yusefri dengan judul Fikih *Washatiyah* dalam Beragama. Buku ini menjelaskan konsep dari *washatiyah* sebagai bagian dari Islam yang moderat. Selain itu, buku ini juga menjelaskan tentang kemunculan dan perkembangan wasana *washatiyah* di wilayah Indonesia. Adapun persamaan dengan penelitian yang dilakukan peneliti adalah, sama-sama mengkaji aspek *washatiyah* sebagai bagian dari Islam yang moderat dan seimbang. Sedangkan pada aspek perbedaannya, peneliti lebih banyak mengkaji

perbedaan dua kelompok keagamaan yang dikaji melalui pendekatan washatiyah.

- 2. Buku Azyumardi Azra dengan judul *Washatiyah* Islam Memahami Anatomi, Narasi dan Kontestasi Gerakan Islam. Buku tersebut menjelaskan tentang konsep Islam yang sering disalah pahami dengan jalan kekerasan. Sehingga Islam jalan tengah sebagai solusi dalam masalah tersebut. Adapun persamaan dengan penelitian yang dilakukan peneliti adalah, sama-sama mengkaji aspek *washatiyah* dalam merspon fenomena keagamaan yang cenderung kaku dalam memahami agama. Sedangkan pada aspek perbedaannya, peneliti lebih banyak mengkaji perbedaan dua kelompok keagamaan yang dikaji melalui pendekatan *washatiyah*.
- 3. Buku yang ditulis oleh Ali Muhammad Ash-Shallabi dengan judul Washatiyah dalam Al-Qur'an. Buku tersebut menjelaskan tiga hal penting dalam Islam yakni landasan hidup seorang muslim, yaitu aqidah, syariat dan akhlak. Ketiga hal pokok tersebut dikaji dalam timbangan washatiyah. Adapun persamaan dengan penelitian yang dilakukan peneliti adalah, samasama mengkaji aspek washatiyah dalam merespon fenomena keagamaan di tengah masyarakat. Sedangkan pada aspek perbedaannya, peneliti lebih banyak mengkaji perbedaan dua kelompok keagamaan yang dikaji melalui pendekatan washatiyah.
- 4. Disertasi Saimun dengan judul Moderasi Beragama Pada Tradisi Nimbung Dalam Membangun Hubungan Sosial Masyarakat Plural di Desa Majene Barat Kecamatan Lembar. Disertasi tersebut menjelaskan tentang

aspek moderasi beragama dalam kalangan adat yang mana peran moderasi beragama sangat vital khususnya pada masyarakat plural. Persamaan dengan penelitian yang dilakukan peneliti adalah sama-sama mengkaji Islam jalan tengah sebagai referesentasi *Islam Rahmatan Lil Alamin*. Sedangkan pada aspek perbedaannya, peneliti lebih banyak mengkaji perbedaan dua kelompok keagamaan yang dikaji melalui pendekatan *washatiyah*.

- 5. Jurnal Raha Bistara dan Farkhan Fuadi dengan judul Islam *Washatiyah* dalam gagasan Politik Islam: Menguat Pemikiran Islam *Washatiyah* Abdurrahman Wahid. Jurnal ini menjelaskan pemikiran-pemikiran Islam moderat dari seorang Abdurrahman Wahid. Persamaan dengan penelitian yang dilakukan peneliti adalah sama-sama mengkaji Islam jalan tengah sebagai referesentasi dalam merespon fenomena fanatisme keagamaan yang berlebihan. Sedangkan pada aspek perbedaannya, peneliti lebih banyak mengkaji perbedaan dua kelompok keagamaan yang dikaji melalui pendekatan *washatiyah*.
- 6. Jurnal Dafid dan Arif Rahman Ramli dengan judul Implementasi Islam Washatiyah dalam Praktik Keagamaan Wahdah Islamiyah Kota Makassar. Jurnal tersebut mengkaji washatiyah dalam praktik keagamaan wahdah. Persamaan dengan penelitian yang dilakukan peneliti adalah sama-sama mengkaji Islam jalan tengah sebagai referesentasi Islam Rahmatan Lil Alamin. Sedangkan pada aspek perbedaannya, peneliti lebih banyak mengkaji perbedaan dua kelompok keagamaan yang dikaji melalui pendekatan washatiyah.

# D. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

# 1. Tujuan

- a. Untuk mengkaji pengamalan beragama kelompok lokal dan kelompok pendatang pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.
- b. Untuk menggali implementasi konsep *washatiyah* pada pengamalan beragama kelompok lokal dan kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu.

# 2. Kegunaan

# a. Kegunaan Akademis

- 1. Hasil penelitian ini diharapkan dapat dijadikan rujukan bagi pengembangan ilmu pengetahuan khususnya yang berkaitan dengan Islam washatiyah.
- 2. Hasil penelitian ini diharapkan menjadi bahan bacaan pada masyarakat yang ingin mengetahui tentang konsep Islam yang washativah.

# b. Kegunaan Praktis

1. Hasil penelitian ini diharapkan menumbuhkan sikap toleransi masyarakat baik kelompok lokal maupun kelompok pendatang.

2. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan sumbangsih pemikiran dalam masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.



#### **BAB II**

### **TINJAUAN TEORETIS**

# A. Tinjauan Umum Tentang Islam Washatiyah

# 1. Konsep Washatiyah

Al-Asfahaniy mendefenisikan *wasathan* dengan *sawa'un* yaitu tengahtengah di antara dua batas, atau dengan keadilan, yang tengah-tengan atau yang standar atau yang biasa- biasa saja, *wasathan* juga bermakna menjaga dari bersikap *ifrath* dan *tafrith*. Konsep Islam jalan tengah merupakan salah satu konsep yang dapat merespon kekeringan pemahaman esensi dari Islam yang tidak pernah mengajarkan tentang Islam yang radikal.

Ibnu Asyur mendefinisikan kata *wasath* dengan dua makna. Pertama, definisi menurut etimologi, kata *wasath* berarti sesuatu yang ada di tengah, atau sesuatu yang memiliki dua belah ujung yang ukurannya sebanding. Kedua, definisi menurut terminologi bahasa, makna *wasath* adalah nilai-nilai Islam yang dibangun atas dasar pola pikir yang lurus dan pertengahan, tidak berlebihan dalam hal tertentu. <sup>2</sup>

Adapun makna *ummatan wasathan* adalah umat yang adil dan terpilih.

Maksudnya, umat Islam ini adalah umat yang paling sempurna agamanya,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Afrizal Nur dan Mukhlis Lubis, Konsep Washatiyah dalam al-Qur'an (Studi Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasi, *Jurnal An-Nur*, Vol. 4, No. 2 (2015), h. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Afrizal Nur dan Mukhlis Lubis, Konsep Washatiyah dalam al-Qur'an (Studi Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasi, *Jurnal An-Nur*, h. 208.

paling baik akhlaknya, paling utama amalnya. Allah swt telah menganugerahi ilmu, kelembutan budi pekerti, keadilan, dan kebaikan yang tidak diberikan kepada umat lain. Oleh sebab itu, mereka menjadi *ummatan wasathan*, umat yang sempurna dan adil yang menjadi saksi bagi seluruh manusia di hari kiamat nanti.

Jalan tengah merupakan sebuah referesentasi dari Islam yang damai dan moderat. Jalan tengah menjadi sebuah jalan yang ditempuh dalam memaknai setiap perbedaan yang ada dalam negara yang majemuk. Sikap ekstrem yang ditunjukkan oleh seseorang bahkan kelompok adalah bentuk ketidak pahaman akan Islam yang damai, Islam yang merahmati segenap manusia dan alam semesta.

Washatiyah (pemahaman moderat) adalah salah satu karakteristik Islam yang tidak dimiliki oleh agama-agama lain. Pemahaman moderat menyeru kepada dakwah Islam yang toleran, menentang segala bentuk pemikiran yang liberal dan radikal. Liberal dalam arti memahami Islam dengan standar hawa nafsu dan murni logika yang cenderung mencari pembenaran yang tidak ilmiah. Islam sebaga agama rahmah mempunyai konsep ajaran yang mengedepankan nilai-nilai toleransi dalam setiap perbedaan yang ada.

Jika merujuk pada makna *wasathiyah* dari segi kebahasan yakni pertengahan atau merujuk ke takwil atau penafsiran maksud kebahasan tersebut mengarah kepada perilaku keadilan atau yang terbaik sebagaimana

yang telah disebutkan di atas. Dua kata tersebut menurut Quraish Shihab lebih dekat dalam memberikan pemahaman tentang makna subtansi dari washatiyah.<sup>3</sup>

Kata *al-adl* (persamaan atau keseimbangan) dua hal yang sama namun belum tentu berada pada posisi yang sama terlepas dari faktor-faktor yang menyertainya. Adil tidak selalu diartikan sama, dalam konteks *wasathiyah* adil diartikan sebagai seimbang dalam artian walaupun tidak sama dalam hal pemenuhan kebutuhan, namun kebutuhan dari masingmasing pihak telah terpenuhi.

Quraish Shihab juga mengemukakan terkait tiga kunci seseorang bisa menerapkan wasathiyah atau moderasi beragama. Pertama, pengetahuan. Pengetahuan yang dimaksud adalah mengetahui tentang ajaran agama dan kondisi masyarakatnya. Tanpa mengetahui itu, tidak akan bisa (menerapkan moderasi). Semua (perbedaan) bisa ditampung oleh wasathiyah.

Kedua, mengganti emosi keagamaan dengan cinta agama. Ia menyatakan, emosi keagamaan bisa menjadikan seseorang melanggar agamanya. Ia mencontohkan, seseorang rajin shalat tahajud dan yang lainnya tidak. Menurutnya, jika orang yang gemar tahajud ini tidak bisa mengubah emosi keagamaan menjadi cinta keagamaan, maka akan mudah menyalahkan orang yang tidak rajin sahalat tahajud.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M.Quraish Shihab. *Wasathiyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama* (Tangerang: Lentera Hati. 2019), h. 24-25

Ketiga, selalu berhati-hati. Ia mengatakan, tidak ada satu kegiatan positif yang setan tidak datang kepada seseoeang, kecuali meminta seseorang tersebut untuk melebihkan atau menguranginya. Ia memberi contoh. Saat seseorang hendak memberikan uang 50 ribu ke pengemis, setan datang dengan membisiki. Bisikan itu berupa permintaan untuk melebihi atau mengurangi nilainya.<sup>4</sup>

Tiga indikator sederhana tentang washatiyah yang dikemukakan oleh Qurais Shihab adalah bagian dari pengetahuan yang mengedepankan nilainilai kehati-hatian dalam kehidupan beragama. Agama adalah sebuah hal yang suci, maka tidak sepantasnya agama yang suci itu dinodai oleh pemahaman-pemahaman yang ekstrem yang dapat merusak kehidupan beragama.

Agama dan moderasi adalah dua hal yang tidak bisa dipisahkan, karena dengan moderasi dapat menjaga keseimbangan seseorang dalam menjalaini ajaran agama, dengan demikian tidak terjadi sikap ekstrem. Moderasi beragama dapat menumbuhkan cara pandang dan sikap dalam praktik beragama dalam mengejawantahkan esensi ajaran agama yang melindungi martabat kemanusiaan dan membangun kemaslahatan umum beralaskan prinsip keadilan, keseimbangan atau equliubrium, dan budaya Indonesia sebagai bagian yang tak terpisahkan dalam sebuah bangsa.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Muhammad Syawal Rosyid Darman, Konsep Washatiyah Islam Perspektif Quraisy Shihab, *Jurnal al-Qur'an dan Tafsir*, Vol. 2, No. 2 (2022), h. 153.

Implementasi nilai *washatiyah* dalam Islam dinilai mampu meminimalisir penyebaran paham radikalisme beragama, yang lebih sering dipicu oleh pemaknaan teks-teks mengenai jihad dalam al-Qur'an. Padahal jihad jika dimaknai secara mendalam akan mengarah kepada seseorang muslim yang seharusnya memaksimalkan peran dan posisinya di dunia.<sup>5</sup> Pada konteks sekarang jihad kerap kali mengalami sebuah *distorsi* sehingga pemaknaannya melenceng dari nilai-nilai Islam yang sesungguhnya.

Dalam masyarakat multikultural keragaman dan keberagaman merupakan iradat Allah yaitu sebuah kehendak dari sang pencipta perbedaan. Jika Allah menginginkan hamba-hambanya satu jenis, maka tidak satupun makhluk dapat menghentikannya. Itulah rekayasa Allah sang maha bijaksana yang menghendaki kehidupan umat manusia menjadi lebih berwarna, lebih dinamis dan saling mengenal dengan berbagai ragam kepercayaan yang ada.

Washatiyah dalam pemikiran Islam adalah mengedepankan sikap toleran dalam perbedaan. Keterbukaan menerima keberagamaan (inklusivisme). Baik beragam dalam mazhab maupun beragam dalam beragama. Perbedaan tidak menghalangi untuk menjalin kerja sama, dengan asas kemanusiaan. Perbedaan yang ada merupakan tanda kebesaran Allah dimana manusia sebaga makhluk ciptaannya dituntut untuk menjaga amanah perbedaan tersebut.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Achmad Musyahid Idrus, *Moderasi Bermazhab dalam Tinjauan Normatif, Sosiologis, dan Filososfis* (Alauddin University Press, 2020), h. 339.

Washatiyah merupakan antitesis dari pemahaman yang ekstrem, radikal, berlebihan dalam beragama. Hampir seluruh ulama dan para pemikir Islam meyakini dan mempercayai bahwa sikap paling baik dalam memaknai dan mengimplementasikan praktek keagamaan adalah dengan sikap washatiyah atau moderat Pemikiran moderasi beragama adalah pemikiran yang sangat relevan dalam bingkai ke Indonesiaan yang sedang diterpa virus ekstrimis beragama dan liberasi beragama. Negara sebagai pemegang otoritas wajib hukumnya dalam memahami potensi-potensi yang dapat mengancam eksistensi negara bahkan eksistensi agama dan masyarakat.

Konsep washatiyah dalam wilayah keagamaan merupakan sebuah hal yang menarik untuk diperbincangkan dalam beberapa dekade terakhir. Hal tersebut dikarenakan rawannya beragama di Indonesia yang ditandai dengan munculnya berbagai polemik dan sikap beragama yang arogan. Diskursus tentang washatiyah adalah respon terhadap fenomena tersebut.

Dalam Islam, konsep *washatiyah* dikenal dengan istilah Islam jalan tengah. Agama Islam telah mengenal konsep dan sikap moderat ini sejak Islam diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw, berdasarkan Firman Allah dalam QS. al-Bagarah: 2/143:

وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَّسَطًا لِّتَكُوْنُوْا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ عَلَيك عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا \*\*

# Terjemahnya:

Demikian pula kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertegahan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan kamu). <sup>6</sup>

Penggalan ayat di atas menjelaskan agar umat Islam menjadi saksi atas perbuatan manusia diartikan bahwa kaum muslimin akan menjadi saksi di masa yang akan datang. Itu mereka pahami dari penggunaan kata kerja di masa datang. Penggalan ayat ini menganut penafsiran mengisyaratkan pergulatan pandangan. Namun pada akhirnya *umatan washatan* inilah yang kemudian dijadikan saksi dari kebenaran dan kekeliruan pandangan manusia.<sup>7</sup>

Menurut K.H. Ahmad Dahlan orang beragama ialah orang yang jiwanya menghadap Allah dan berpaling dari lainnya, bersih tidak dipengaruhi oleh lain-lainnya, oleh karena itu hakekatnya agama berada dalam hati manusia. Bukti atau tanda orang yang beragama dapat dilihat pada lahirnya faham yang demikian sesuai dengan agama fitrah.<sup>8</sup> Demikian halnya dengan konsep Islam *washatiyah* sebagai bagian dari konsep faham beragama yang seimbang dalam setiap perbedaan yang ada.

# 2. Prinsip Islam Washatiyah

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Kementerian Agama Republik Indonesia, *al-Qur'an dan Terjemahnya* (Edisi Pnyempurnaan, 2019), h. 28.

 $<sup>^7\,\</sup>mathrm{Adnan}\,$  Bayhaqi, Ummatan Wasathan Dalam Tafsir al-Misbah, Jurnal Ilmu Ushuluddin, Vol. 1, No. 1, h. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Baharuddin Rohim, 'Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan Dalam Moderasi Beragama Di Kauman Tahun 1912-1923 M', *Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam*, Vol. 11.No. 1 (2022), h. 5

Konsep dasar gerakan dan pemahaman wasathiyyah Islam atau moderasi Islam dalam dewasa ini banyak sekali umat Islam yang salah kaprah dan kerancauan berpikir dalam memahami pengertian konsep dasar wasathiyyah Islam, serta tumbuhnya aliran-aliran atau pemahaman-pemahaman mengenai agama Islam yang terlalu keras dalam gerakan dan pemikiran Islam atau sering disebut Islam garis keras dan lahirnya aliran-aliran atau pemahaman-pemahaman mengenai agama Islam yang terlalu terbuka dalam gerakan dan pemikiran Islam atau sering disebut dengan Islam liberal. Kekerasan atas nama agama terjadi di berbagai negara di dunia, tak terkecuali di Indonesia.

Wasathiyah Islam merupakan paham keagamaan Islam yang sangat sesuai dalam konteks keberagaman dalam segala aspek baik pemikiran, agama, tradisi-budaya, suku dan bangsa itu sendiri, termasuk pada wilayah Indonesia. Wasathiyyah Islam merupakan keseimbangan yang mempunyai prinsip tidak berlebih dan tidak berkurang yang berasal dari bermacammacam, namun pada saat yang sama ia bukan sikap lari dari tanggung jawab atau situasi yang sukar, sebab agama mengajarkan kita untuk secara aktif dan penuh hikmah berpihak pada kebenaran.

Setiap agama senantiasa mengajarkan *washatiyah* karena merupakan sebuah nilai *kema'rufan* yang menjanjikan keseimbangan hidup bagi pemeluknya dan harmoni bagi orang-orang di sekitarnya. Setiap agama menjunjung tinggi nilai kesetaraan, keadilan dan kasih sayang dan sebaliknya

tidak satupun agama yang menganjurkan penganutnya untuk bersikap aniaya dan berlebih-lebihan. Meskipun kefanatikan seseorang dalam menjalankan agama dibenarkan, namun kefanatikan tersebut tidak boleh dipaksakan.

Konsep washatiyah Islam adalah sebuah istilah yang familiar di telinga orang Indonesia, khususnya bagi umat Islam. Hal tersebut tidak terlepas dari peran pemerintah dalam menggalakkan moderasi beragama dalam merespon berbagai sikap-sikap esktrimisme yang berlebihan dan menyimpang. Faktorfaktor terciptanya sikap esktremisme dalam beragama berakar pada dangkalnya pemahaman dalam memaknai setiap teks-teks keagamaan.

Washatiyah Islam adalah nilai-nilai Islam yang dibangun dalam pola pikir yang lurus dan pertengahan dan tidak berlebihan dalam segalah sesuatu. Dengan kata lain washatiyah adalah cara beragama umat Islam yang tidak terlalu miring ke kanan, dan tidak condong pulah ke kiri, namum selalu berada ditengah-tengah. Menurut Keputusan Dirjen Pendidikan Islam Nomor 7272 tahun 2019 ada 9 prinsip washatiyah<sup>9</sup>:

# a. Tawashut

Tawasuth artinya sikap tengah-tengah, tidak ekstrem kanan dan tidak ekstrem kiri, tidak terlalu keras (fundamentalis) dan tidak terlalu bebas (liberalisme). Dengan sikap inilah Islam bisa diterima di segala kalangan

<sup>9</sup>Direktur Jendral Pendidikan Islam, *Pedoman Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam* (2019), h. 23.

masyarakat. Sikap *tawasuth* yang pada pedoman hidup pmenjaga agar tetap adil dan lurus di tengah-tengah kehidupan masing-masing, untuk bertindak lurus dan konsisten membangun dan menjauhkan diri dari segala bentuk pendekatan yang bersifat *tathorruf* (ekstrim).<sup>10</sup>

Penerapan sikap tawasuth (dengan berbagai aspeknya) tidak bersifat menyeluruh (berkompromi) dengan memadukan semua komponen (sinkretisme). Juga tidak menjauhkan dan menolak untuk memenuhi komponen yang berbeda. Karakter At-Tawasuth dalam Islam adalah titik tengah diantara dua titik akhir, dan alangkah baiknya Allah telah menempatkan selama ini. Pedoman dan karakter tawasuth yang telah berubah karakter menjadi kepribadian Islam harus diterapkan di semua bidang, sehingga agama Islam dan cara pandang serta perilaku umat Islam tetap menjadi saksi dan kebenaran untuk semua mentalitas dan perilaku manusia secara keseluruhan.

Penerapan sikap *tawasuth* bukan berarti bersifat serba boleh (*kompromistik*) dengan mencampur adukan semua unsur. Juga bukan mengucilkan diri dan menolak pertemuan dengan unsur lainya. Karakter *attawasuth* dalam Islam adalah titik tengah di antara dua ujung, dan hal itu merupakan kebaikan yang sejak semula telah diletakkan Allah. Prinsip dan karakter *tawasuth* yang sudah menjadi karakter Islam itu harus diterapkan dalam segala bidang aspek kehidupan, supaya agama Islam dengan sikap-

 $<sup>^{10}\</sup>rm Nur$  Cholis, Ahlussunnah Wal Jama'ah Dan Nahdlatul Ulama (Tulungagung: PCNU KAB.Tulungagung, 2011), h. 96.

sikap *tawasuth-nya* selalu menjadi saksi dan pengukur kebenaran bagi semua sikap dan tungkah laku manusia pada umumnya.

Washatiyah menghendaki sebuah cara beragama yang selalu berada di tengah. Bukan di kanan ataupun kiri. Bukan menghadapi ekstrem kanan saja, sehingga diidentikkan dengan liberal atau kiri. Hal ini salah, tetapi selalu mengajak pada kelompok kanan dan kiri untuk berbuat adil dan penuh keseimbangan.

Untuk menerapkan sikap *tawasuth*, maka perlu adanya akhlak yang nantinya akan menjadi fondasi dari perilaku seseorang. Akhlak, secara etimologi berasal dari kata *khalaqa*, yang kata asalnya *khuluqun*, yang berarti perangai, tabiat, adat atau *khalqun* yang berarti kejadian,buatan ciptaan. Akhlak secara kebahasaan biasa baik atau buruk tergantung kepada tata nilai yang dipakai sebagai landasanya, meskipun secara sosiologis di Indonesia kata akhlak adalah mengandung konotasi baik, jadi orang yang berakhlak berarti orang yang berakhlak baik.<sup>11</sup>

Seiring perkembangannya, kini Islam *Wasathiyah* kerap ditujukan pada perilaku sosial keagamaan umat Islam yang mampu berkompromi dalam membangun kehidupan bersama terutama dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Hal tersebut tak lepas dari era globalisasi dimana umat Islam dituntut untuk bersikap moderat (*wasathiyah*). Sebagai umat

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Muhammad Miftah, Interpretasi Amaliah Tawasuth dalam Konsep Dasar PemahamanPendidikan Islam Wasathiyyah dan Relevansinya di Masa Kini, *Jurnal Ilmiah Multidisiplin*, Vol. 3, No. 1 (2023), h. 502.

yang moderat, umat Islam mesti mampu mengintegrasikan dua dimensi yang berbeda, yaitu dimensi *teosentris* (*hablun min Allah*) dan *antroposentirs* (*hablun min an-nas*). Sejatinya, tuntutan tersebut bukanlah tuntutan zaman, akan tetapi merupakan tuntutan al-Qur'an yang wajib dilaksanakan.<sup>12</sup>

#### b. Tawazun

Tawazun secara etimologi, dalam bahasa Arab berasal dari kata tawazana, yatawazanu, tawazunan memiliki arti seimbang atau bermakna memberikan sesuatu atas haknya tanpa ada penambahan maupun pengurangan. Tawazun mencapai berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam praktik keagamaan, hubungan sosial, dan perilaku sehari-hari. Tawazun dalam keagamaan dilakukan praktik dapat dengan mengimplementasikan keseimbangan dalam beribadah, seperti melaksanakan salat lima waktu dan berpuasa sebagai bentuk pelaksanaan kewajiban. 13

Tujuan implementasi tersebut, sebagai bentuk memenuhi kebutuhan ukhrawi. Begitu pula, *tawazun* dalam bahasa Indonesia berarti keseimbangan dalam hidup. Sedangkan, *tawazun* secara terminologi memiliki pengertian berbeda di antara beberapa tokoh intelektual muslim, tetapi keseluruhan

<sup>13</sup>Erviana Iradah Ulya, Tawazun Sebagai Prinsip Moderasi Beragama Perspektif Mufasir Moderat, *Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Tafsir*, Vol. 4, No.2 (2024), h. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Muhammad Miftah, Interpretasi Amaliah Tawasuth dalam Konsep Dasar PemahamanPendidikan Islam Wasathiyyah dan Relevansinya di Masa Kini, *Jurnal Ilmiah Multidisiplin*, h. 503.

pengertian tersebut merujuk pada makna di tengah-tengah, tidak berat sebelah atau seimbang.

Tawazun menurut Syekh Hamza Yusuf, yaitu menyeimbangkan tatanan kehidupan dengan menghindari ekstremisme dan radikalisme. Sedangkan tawazun menurut Nasaruddin Umar, yaitu keseimbangan. Tawazun mencakup kemampuan seseorang untuk mencapai keseimbangan dalam hidup demi tercapainya keadaan yang lebih baik, stabil, aman, dan nyaman. Tawazun mengajarkan untuk tidak hanya terpaku pada urusan duniawi, tetapi juga harus memperhatikan dan melaksanakan urusan ukhrawi sebagai bentuk keseimbangan. 14

Kebahagiaan dunia dan akhirat sejatinya tidak dapat dibandingkan, tetapi urusan duniawi dan akhirat ini perlu dilaksanakan sebagai sarana untuk memperoleh kebahagiaan di dunia maupun mencapai kebahagiaan di akhirat kelak. Oleh sebab itu, tawazun atau keseimbangan juga merupakan gambaran cara pandang, perilaku maupun komitmen untuk selalu berbuat persamaan dalam suatu hal baik pada urusan duniawi maupun ukhrawi. Bersikap seimbang bukan berarti menunjukkan tidak punya prinsip atau pendapat. Namun, bersikap seimbang, yaitu tegas, tetapi tidak keras dan tetap berlaku adil serta ketegasannya tidak merampas hak milik orang lain.

#### c. Tasamuh

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Erviana Iradah Ulya, Tawazun Sebagai Prinsip Moderasi Beragama Perspektif Mufasir Moderat, *Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Tafsir*, h. 293.

Secara etimologi, kata *tasamuh* berasal dari bahasa Arab *samaha* yang artinya berlapang dada, toleransi. Dalam Lisan al-Arab istilah yang lazim dipergunakan sebagai padanan kata tasamuh ialah *al-jud* yang berarti kemuliaan. Sementara dalam Kamus al-Munawwir *tasamuh* berarti *al-samhu wa al-samhatu wa al-samahatu* yang artinya kemurahan hati, toleran.

Sedangkan secara terminologi *tasamuh* merupakan sikap menyadari akan adanya perbedaan dan menghormati, baik itu dari keagamaan, suku, ras, golongan, serta berbagai aspek kehidupan lainnya atau sebuah sikap untuk memberi ruang bagi orang lain dalam menjalankan keyakinan agamanya, mengekspresikan keyakinannya, dan menyampaikan pendapatnya, meskipun hal tersebut berbeda dengan apa yang diyakininya. Singkatnya, *tasamuh* ialah menoleransi atau menerima perbedaan dengan ringan.<sup>15</sup>

Tasamuh merupakan sikap suka mendengar dan menghargai pendapat serta pendirian orang lain. Lawan katanya ialah ashabiyah (orang yang menolong kaumnya dengan kedzoliman), fanatisme (tidak mau menghargai pendapat atau pendirian orang atau golongan yang lain), atau chauvinisme (kesetiaan yang ekstrim). Secara umum tasamuh atau toleransi diartikan sebagai pemberian kebebasan kepada sesama manusia atau sesama warga masyarakat untuk menjalankan keyakinannya atau mengatur

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Nur Azizah, Muh. Fatoni Hasyim, Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah (Studi Analisis Penafsiran Surah al-An'am Ayat 108), *Jurnal I Ilmu Al-Qur'an, Tafsir dan Pemikiran Islam*, Vol. 4, No. 1 (2023), h. 70.

kehidupannya serta menentukan sikapnya itu tidak melanggar dan tidak bertentangan dengan syarat-syarat atas terciptanya ketertiban dan perdamaian dalam masyarakat.

Dalam konteks agama, *tasamuh* tidak dibenarkan pada ranah keimanan dan ketuhanan. Sebab, tata cara ibadah harus sesuai dengan ritual dan tempatnya masing-masing. Moderasi memandang bahwa setiap agama benar menurut kepercayaan bagi para penganutnya masing-masing serta tidak dibenarkan menganggap bahwa semua agama itu benar dan sama. Toleransi hanya boleh dilakukan pada ranah sosial dan kemanusiaan untuk menjaga kerukunan dan persatuan.<sup>16</sup>

Tasamuh pada dasarnya menimbulkan sikap saling menghormati antar sesama. Terwujudnya kerukunan dan terhindar dari perpecahan antar golongan. Menghilangkan fitnah, kebencian, dan dendam antar golongan. Menciptakan rasa aman, tenang, tentram, dan damai di kehidupan bermasyarakat. Dalam hal praktek keagamaan, sikap tasamuh dapat terwujud melalui sikap saling menghormati di antara berbagai macam keyakinan dalam menjalankan agama.

#### d. I'tidal

Kata *i'tidal* secara umum berarti lurus dan tegas dalam menentukan, memposisikan sesuatu pada posisinya, menentukan pada ketentuannya.

-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Nur Azizah, Muh. Fatoni Hasyim, Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah (Studi Analisis Penafsiran Surah al-An'am Ayat 108), *Jurnal I Ilmu Al-Qur'an, Tafsir dan Pemikiran* Islam, h. 71.

*l'tidal* juga identik dengan keadilan. Untuk mewujudkan sebuah keadilan dalam berbagai aspek kehidupan diperlukan konsep yang kuat, komitmen yang tinggi dan di dukung dengan keyakinan akan kebenaran dan kewajiban yang dianut. Pada sisi yang lain, keadilan yang diperjuangkan dan dilaksanakan itu dapat diafirmasi, direkognisi dan memiliki dampak positif bagi orang lain atau masyarakat. <sup>17</sup>

Dalam aspek ibadah, Islam mewajibkan penganutnya untuk melakukan ibadah dalam bentuk dan jumlah yang sangat terbatas, misalnya shalat fardhu lima kali dalam sehari, puasa Ramadhan sebulan dalam setahun, dan haji sekali dalam seumur hidup selebihnya ajaran Islam membuka peluang dan kesempatan bagi umatnya untuk melahirkan berbagai kreativitas dan karya serta bekerja untuk mencari rezeki Allah di muka bumi. Selanjutnya pada aspek akhlak, ajaran Islam hadir untuk memberi keseimbangan kebutuhan yang harus terpenuhi pada jasad dan ruh manusia.

# e. Musyawarah

Prinsip *syura* atau musyawarah, juga bagian yang tidak bisa dipisahkan dari ajaran Islam. Karena Islam sangat mengedepankan musyarawah, sebagaimana telah diperaktekkan oleh Rasulullah dan para sahabatnya. Prinsip *syura* dalam Islam itu mengisyaratkan bahwa semua persoalan dalam kehidupan harus dimusyawarahkan, tidak boleh ingin

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Munir, Konsep Al-Quran Tentang Islam Moderat Dan Implementasinya Dalam Praktik Pendidikan Islam, *Jurnal Pendidikan Agama Islam*, Vol. 2, No. 1 (2022), h. 24.

menang sendiri. Demikian halnya ketika terjadi problematika dalam tatanan kehidupan sosial dan negara, harus diselesaikan dengan cara musyawah dan mufakat. Dan ini telah dipraktekkan oleh *founding father* bangsa ini, tatkala terjadi polemik tujuh kata dalaam pancasila pada awal-awal kemerdekaan Indonesia.<sup>18</sup>

Musyawarah adalah hal yang dianjurkan dan diperintahkan dalam banyak ayat al-Qur'an. Dalam Islam, musyawarah dianggap sebagai hal yang terpuji dalam kehidupan individu, keluarga, masyarakat, dan negara. Dalam proses musyawarah, orang-orang yang terlibat berbagi pandangan untuk mencapai kesepakatan. Prinsip ini sangat berguna dalam memecahkan masalah karena membantu mendengarkan berbagai pendapat dan memastikan keputusan yang diambil mencerminkan kebutuhan semua pihak.

Musyawarah juga membantu dalam menganalisis informasi secara bersama-sama. Dengan berbagai pendapat, para anggota bisa mengidentifikasi pola, dan akar penyebab masalah. Ini sangat penting untuk menemukan solusi yang tepat dan efektif. Jika solusi telah ditetapkan, musyawarah tetap diperlukan untuk membahas cara pelaksanaannya. Dalam hal praktek keagamaan, prinsip musyawarah dapat dijadikan solusi ketika terjadi perbedaan interpretasi.

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Irwansyah, M. Sidiq, Paradigma Islam Washatiyah Sebagai Strategi Menjaga Keharmonisan Kehidupan Berbangsa dan Bernegara, *Jurnal Cerdas Hukum*, Vol. 1, No. 1 (2022),h. 57.

## f. Aulawiyah

Al-awlawiyyah adalah bentuk jamak dari al-aulaa, artinya penting atau utama. Awlawiyah juga dapat diartikan bahwa kepentingan yang lebih utama diutamakan. Menurut konsep Awlawiyah, yang terpenting dalam pelaksanaan (implementation) tentang suatu hal adalah mendahulukan hal-hal yang seharusnya mendahulukan hal-hal lain yang kurang penting, tergantung waktu dan lamanya pelaksanaan.

Awlawiyah yang menyangkut moderasi kehidupan berbangsa, harus dapat mengutamakan kepentingan umum yang bermanfaat bagi kehidupan bangsa. Dengan kata lain, Awlawiyah berarti berwawasan luas untuk menganalisis dan mengidentifikasi masalah untuk menemukan masalah utama yang ada di masyarakat dan mampu menggunakan pemikiran teoritis sebagai solusi untuk memecahkan masalah sosial untuk mempromosikan masalah-masalah yang ada.<sup>19</sup>

# g. Tathawur wa Ibtikar

Tathawur wa Ibtikar bersifat dinamis dan inovatif, yang berarti gerak dan pembaharuan, serta selalu terbuka untuk berpartisipasi aktif dalam pelaksanaan pembaharuan yang tepat waktu untuk kemajuan dan kemaslahatan umat. Jika dilihat dari aspek historis, salah satu penyebab kemunduran umat Islam adalah kemunduran pemikiran Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Muhammad Wahid Nur Tualeka, kehidupan Berbangsa dengan Prinsip Moderasi, *Jurnal Studi Agama-Agama*, Vol. 9, No. 1 (2023), h. 69.

Ajaran sekte kalam Jabariyah, yang dieksploitasi oleh penjajah yang berusaha menghancurkan Islam, membuat umat Islam percaya bahwa apa yang terjadi pada umat Islam ditentukan oleh kehendak tuhan dan orang-orang dipandang tidak berdaya, nasib mereka sendiri yang menentukan. Dari doktrin inilah muncul gagasan bahwa pintu ijtihad berpikir untuk mencari solusi atas masalah yang tertutup, membuat umat Islam menjadi usang, buta terhadap ketaklidan dan mempersulit tercapainya pembaruan dan pencerahan.<sup>20</sup>

h. Islah

Secara istilah, *Islah* adalah upaya yang dilakukan untuk menghilangkan terjadinya kerusakan, dan perpecahan antara manusia dan melakukan perbaikan dalam kehidupan manusia sehingga tercipta kondisi yang aman, damai, dan sejahtera dalam kehidupan masyarakat. Karena itu, dalam terminologi Islam secara global, *Islah* dapat diartikan sebagai suatu kegiatan yang ingin membawa perubahan dari keadaan yang buruk menjadi keadaan sebaliknya.

Islah juga didefinisikan suatu akad atau perjanjian antara dua orang atau lebih yang tujuannya untuk menyelesaikan perselisihan di antara mereka yang berselisih atau yang bersengketa.Para ahli juga banyak memaparkan makna islah seperti al-Zamakhsyari dalam tafsirnya

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Muhammad Wahid Nur Tualeka, kehidupan Berbangsa dengan Prinsip Moderasi, *Jurnal Studi Agama-Agama* , h. 70.

berpendapat, bahwa kata *Islah* mempunyai arti mengkondisikan sesuatu pada keadaan yang lurus dan mengembalikan fungsinya untuk dimanfaatkan. M. Quraish Shihab juga ikut mendefinisikan bahwa Islah jangan dipahami dalam arti mendamaikan antara dua orang (atau lebih) yang berselisih. Menurutnya ada dua bentuk yang digunakan al-Qur'an, pertama *Ishlah* merupakan satu bentuk kata yang selalu membutuhkan obyek, dan kedua *shalah*, yang digunakan dalam bentuk kata sifat.<sup>21</sup>

## B. Tinjauan Umum Tentang Pengamalan Beragama

## 1. Pola Beragama Tradisional dan Rasional

Kata Agama berasal dari bahasa sanskerta "A" berarti tidak, "GAMA" berarti kacau. Sehingga Agama berarti tidak kacau. Maka dapat diartikan bahwa agama sebagai suatu peraturan yang bertujuan untuk mencapai kehidupan manusia ke arah dan tujuan tertentu. Untuk dapat mencapai tujuan yang akan membawa manusia kepada tuhan yang dimaninya, maka kehadiran agama merupakan suatu hal yang harus di ketahui terutama fungsi yang terkandung di dalamnya maka orang harus memiliki keyakinan, sehingga dengan demikian, kuat atau rapuhnya agama bergantung sejauh mana keyakinan itu tertanam dalam jiwa dari pribadi tersebut. Kehadiran

-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Zainuddin, Islah dalam Pemahaman Qur'an Hadis, *Jurnal Ilmiah Al-Mua'shirah*, Vol. 19, No. 2 (2022), h. 164.

Agama dalam masyarakat merupakan salah satu usaha untuk mendekatkan diri pada kekuatan supranatural.<sup>22</sup>

Agama menuntun jalan umat manusia untuk sampai kepada sang pencipta. Melalui agama, umat manusia dapat menjalankan perintah-perintah Allah dan menjauhi segala larang-larangannya. Kehadiran agama di tengah-tengah kehidupan umat manusia akan menuntunnya pada ranah kebaikan. Selain itu, dalam konteks sosial bermasyarakat, agama menjadi alat kontrol sosial dan menumbuhkan rasa solidaritas antar sesama.

Agama dengan masyarakat memiliki hubungan yang terbilang penting. Di sini perlu diketahui bahwa ini tidak berarti menyimpulkan pengertian agama menciptakan masyarakat. Tetapi hal ini mendeskripsikan bahwa agama adalah merupakan akibat dari perkembangan masyarakat.<sup>23</sup> Tampa peran agama, masyarakat akan kehilangan arah dalam tujuan hidupnya.

Agama dan keberagamaan adalah dua kata yang maknanya berbeda satu dengan lainnya. Secara morfologis, masing-masing ungkapan tentu punya artinya sendiri. Sesuai dengan kaidah kebahasaan, perubahan bentuk dari kata dasar agama menjadi keberagamaan semestinya sudah cukup untuk mengingatkan bahwa keduanya harus dipakai dan diberi makna yang berbeda. Adalah kekeliruan yang mesti dihindari bila kedua kata ini diberi

<sup>23</sup> Teresia Noimang Derung Dkk, Fungsi Agama terhadap Perilaku Sosial Masyarakat, Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi I, h. 378.

-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Teresia Noimang Derung Dkk, Fungsi Agama terhadap Perilaku Sosial Masyarakat, *Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi*, Vol. 2, No. 11 (2022), h. 376.

arti atau makna yang sama. Pemakaian kata ini dalam arti yang sama jelas bertentangan dengan kaidah-kaidah kebahasaan yang semestinya. Agama merupakan kata benda dan keberagamaan adalah kata sifat atau keadaan.<sup>24</sup>

Secara eksplisit agama adalah ajaran, petunjuk, perintah, larangan, hukum, dan peraturan, yang diyakini oleh penganutnya berasal dari dzat gaib Yang Maha Kuasa, yang dipakai manusia sebagai pedoman tindakan dan tingkah laku dalam menjalani hidup sehari-hari. Intisari dari sebuah agama ialah ajaran yang dipakai manusia sebagai pedoman hidup. Agama adalah ajaran dan berbagai aturan yang menjadi pedoman hidup yang terdiri atas pedoman dalam berfikir, pedoman dalam memandang dan menilai sesuatu, dan pedoman dalam bertindak sehari-hari.

Agama bukan suatu wujud yang berdiri sendiri, melainkan sesuatu yang melekat dan menyatu pada wujud lain, yaitu pada diri manusia yang beragama. Dalam hal beragama terdapat dua unsur yang selalu beriringan yakni beragama secara tradisional dan beragama secara rasional. Pola beragama tradisional adalah cara beragama yang tumbuh dan berkembang secara alami dalam masyarakat. Pola ini biasanya berakar pada kebudayaan lokal dan diwariskan secara turun-temurun melalui lisan, bukan melalui kitab suci tertulis. Ajarannya tidak dikodifikasi secara ketat, melainkan melekat dalam tradisi, adat, dan kebiasaan sehari-hari.

 $<sup>^{24} \</sup>rm Munawir$  Haris, Agama dan Kebenaran: Sebuah Klarifikasi Untuk Empati, Jurnal Studi Islam Vol. 9, No. 2 (2017), h. 526 .

Pola beragama rasional adalah cara menjalankan agama yang menekankan penggunaan akal dan logika dalam memahami ajaran-ajaran keagamaan. Dalam pola ini, seseorang tidak hanya menerima ajaran secara dogmatis atau karena tradisi semata, tetapi mencoba memahami makna, tujuan, dan kebenaran ajaran tersebut melalui pemikiran kritis dan penalaran. Berbeda dengan pola tradisional yang lebih menekankan warisan budaya, mitos, dan kepercayaan leluhur, pola beragama rasional muncul dari kesadaran pribadi yang lebih aktif.

Pola beragama rasional biasanya tumbuh di lingkungan yang terbuka terhadap ilmu pengetahuan dan pendidikan. Dalam pola ini, agama dan akal bukan dianggap bertentangan, melainkan saling melengkapi. Ajaran-ajaran agama yang bersifat simbolik atau metaforis akan diinterpretasi secara kontekstual dan logis. Misalnya, kisah-kisah dalam kitab suci tidak selalu dipahami secara harfiah, tapi sebagai pelajaran moral dan spiritual.

Agama dengan agama yang lainnya memiliki perbedaan salah satunya sistim keimanan, khususnya, berkenaan dengan konsepsi tentang tuhan. Masing-masing agama mempercayai adanya kekuatan gaib yang dipandang sebagai Tuhan. Masing-masing agama punya konsep atau gambaran yang berbeda tentang wujud dan berbagai atribut Tuhan itu. Sesuatu yang dianggap Tuhan oleh suatu agama berbeda dengan apa yang dipandang Tuhan oleh agama lain. Di samping itu, masih banyak persoalan keimanan yang perlu dan dapat diperbandingkan antara satu.

Terdapat beberapa ruang lingkup dalam sebuah agama dan menjadi pedoman pokok bagi agama tersebut antara lain adalah:

- a. Keyakinan (*credial*), yaitu keyakinan akan adanya sesuatu kekuatan supranatural yang diyakini mengatur dan mencipta alam.
- b. Peribadatan (ritual), yaitu tingkah laku manusia dalam berhubungan dengan kekuatan supranatural tersebut sebagai konsekuensi atau pengakuan dan ketundukannya.
- c. Sistem nilai yang meng<mark>atur hub</mark>ungan manusia dengan manusia lainnya atau alam semesta yang dikaitkan dengan keyakinan nya tersebut.

Dalam sebuah agama terdapat beberapa unsur dan itu menjadi pedoman pokok bagi agama tersebut antara lain adalah:

- a. Adanya keyakinan pada yang gaib
- b. Adanya kitab suci sebagai pedoman
- c. Adanya Rasul pembawanya
- d. Adanya ajaran yang bisa dipatuhi
- e. Adanya upacara ibadah yang standar<sup>25</sup>

Adapun fungsi agama sebagai berikut:

## 1. Sebagai Pembimbing Dalam Hidup

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Ahmad Asir,Agama dan Fungsinya Dalam Kehidupan Manusia, *Jurnal Penelitian dan Pemikiran Islam*, Vol. 1, No. 1 (2014), h. 53.

Pengendali utama kehidupan manusia adalah kepribadiannya yang mencakup segala unsure pengalaman pendidikan dan keyakinan yang didapatnya sejak kecil. Apabila dalam pertumbuhan seseorang terbentuk suatu kepribadian yang harmonis, di mana segala unsur pokoknya terdiri dari pengalaman yang menentramkan jiwa maka dalam menghadapi dorongan.

# 2. Penolong Dalam Kesukaran

Orang yang kurang yakin akan agamanya (lemah imannya) akan menghadapi cobaan/kesulitan dalam hidup dengan pesimis, bahkan cenderung menyesali hidup dengan berlebihan dan menyalahkan semua orang. Beda halnya dengan orang yang beragama dan teguh imannya, orang yang seperti ini akan menerima setiap cobaan dengan lapang dada. Dengan keyakinan bahwa setiap cobaan yang menimpa dirinya merupakan ujian dari tuhan (Allah) yang harus dihadapi dengan kesabaran karena Allah memberikan cobaan kepada hambanya sesuai dengan kemampuannya.

#### 3. Penentram Batin

Jika orang yang tidak percaya akan kebesaran tuhan tak peduli orang itu kaya apalagi miskin pasti akan selalu merasa gelisah. Orang yang kaya takut akan kehilangan harta kekayaannya yang akan habis atau dicuri oleh

orang lain, orang yang miskin apalagi, selalu merasa kurang bahkan cenderung tidak mensyukuri hidup.<sup>26</sup>

Dari sekian beberapa fungsi agama tersebut, nampaknya posisi agama sangat krusial dan kehidupan umat manusia, khususnya umat Islam. Mulai dari hal-hal yang menyangkut duniawi sampai kepada hal-hal ukhrawi tidak ada satupun yang tidak berhubungan dengan agama. Namun salah satu permasalahan yang fundamental terkait dengan agama adalah *klaim* kebenaran agama yang bisa menjadi jurang pemisah masyarakat yang mempunyai ajaran agama yang berbeda dengan yang lainnya. Pada posisi ini, umat manusia dituntut untuk dapat menghargai di antara banyaknya praktek-praktek keagamaan baik lokal maupun yang baru.

# 2. Pengamalan Beragama

Pengalaman beragama terkadang, hampir disamakan artinya bagi sebagian orang dengan pengamalan beragama. Pengalaman merupakan aspek terdalam dari apa yang dikatakan beragama. Sementara itu pengamalan adalah perbuatan atau tingkah laku orang yang menjalankan agamanya, seperti shalat, zakat, puasa, enkaristi, melagukan tembang-tembang religi dan lain sebagainya. Apa yang dialami dan dirasakan

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Ahmad Asir,Agama dan Fungsinya Dalam Kehidupan Manusia, *Jurnal Penelitian dan Pemikiran Islam*, h. 56.

seseorang dalam berhubungan dengan yang sacred ketika melaksanakan semua perilaku ritual keagamaan disebut dengan pengalaman beragama.<sup>27</sup>

Aspek terdalam dari perbuatan keagamaan itu merupakan bagian terpenting dari agama itu. Karena hal merupakan aspek terdalam, maka perbuatan keagamaan itu semestinya dapat dilaksanakan secara baik oleh umat manusia. Dimensi perbuatan dalam keagamaan ini menyangkut masalah batiniah dan aktualisasi beragama dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya akidah, syariah dan muamalah.

Agama Islam memiliki konsep keyakinan, aturan, norma dan prinsip yang harus selalu diyakini dan diterapkan oleh pengikutnya, Islam merupakan agama yang universal bukan hanya karena pengajarannya meliputi seluruh aspek kehidupan, juga memiliki norma dan aturan yang membimbing, mengendalikan, memberi imbalan dan menghukum.<sup>28</sup>

Konsep utama ajaran Islam ialah Aqidah, Ibadah dan Akhlaq ketiga konsep utama ini merupakan kunci pembuka dalam mengamalkan ajaran Islam. Islam di bangun atas dasar aqidah yang baik dan benar, kemudian ibadah menjadi isi ajaran dan akhlaq merupakan penampilan atau aksi dari ajaran Islam. Iman merupakan potensi rohani yang harus dibuktikan dalam

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Sulthan Ahmad, *Dimensi Pengalaman Beragama Sebuah Tela'ah Fenomenologis dan Antropologis*, Dosen jurusan Perbandingan Agama Fakultas Ushuluddin IAIN Imam Bonjol Padang, h. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Awan Gunawan, Pengamalan Keagamaan dalam Kehidupan Masyarakat Ds Cikadu,Kecamatan Sindangkerta Bandung Barat, *Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Bidang Pendidikan, Sosial, dan Kemasyarakatan,* Vol. 2, No. 1 (2023), h. 40

bentuk amal saleh sehingga menghasilkan potensi rohani (iman) yang disebut taqwa.<sup>29</sup>

Amal saleh itu menyangkut keserasian dan keselarasan hubungan sesama manusia dengan Allah dan hubungan manusia dengan dirinya yang membentuk kesalehan pribadi, hubungan manusia dengan sesama manusia yang membentuk kesalehan sosial (solidaritas sosial). Perpaduan antara kesalehan personal dengan kesalehan sosial adalah sebuah unsur yan tidak dapat dipisahkan satu sama lain.

Ajaran agama Islam difungsikan sebagai sistem acuan sikap dan dasar pijakan para pemeluknya dalam interaksi sosial yang toleran, rasa solidaritas, menjaga kerukunan di dalam masyarakat. Isyarat ini dapat dilihat dalam berbagai aspek ajaran agama Islam. Begitu pula pada agama-agama lain. Pesan-pesan cinta dan kasih, menebar kedamaian terhadap sesama manusia serta kerukunan antar masyarakat. Dilihat dari konteks inilah sesungguhnya peran penyuluh agama menempati tempat strategis dalam masyarakat umat beragama.

Kehidupan keagamaan yang nyata di tengah masyarakat seringkali menampilkan fenomena pemahaman dan penafsiran mengenai ajaran agama yang cenderung tidak seragam, meskipun sumber pemahaman tersebut berasal dari kitab suci yang sama. Lebih dari itu, kehidupan keagamaan

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Amiruddin Z Nur, Nuriati, Pengamalaan Ajaran Islam dalam Kehidupan Bermasyarakat, *Jurnal Al Mauizah*, Vol. 1, No. 1 (2018), h. 4

sering kali menimbulkan konflik antar sesama masyarakat karena perbedaan dalam menafsirkan agama yang berimplikasi pada pengamalan beragama masyarakat.

Dapat dipahami bahwa ajaran agama seperti dalam teks-teks sumbernya yang dipandang suci, sangatlah mungkin diterima dan ditafsirkan berbeda-beda oleh umat pemeluknya karena penyampaian yang berlainlainan oleh para penyiar agama yang sangat beragam. Pemahaman atau penafsiran ajaran agama harus diartikan bahwa para penyiar agama memiliki kesempatan untuk mempengaruhi para pendengarnya sesuai dengan pemahaman atau penafsiran para penyiar itu sendiri.<sup>30</sup>

Pengamalan Agama Islam adalah proses (perbuatan) melaksanakan atau menunaikan kewajiban yang berupa pengamalan ajaran Agama Islam yang dibawa Nabi Muhammad sebagai Rasul, seperti perintah shalat lima waktu, puasa pada bulan Ramadhan, danIbadah Haji ke tanah suci Makkah bagi yang mampu. Amalan bila ditinjau dari pembagiannya terbagi menjadi tiga yaitu Ibadah, Mu'amalah, dan Aqidah. Hakikatnya manusia di ciptakan hanya untuk menyembah tuhannya. 31

Tujuan pengamalan agama merupakan tujuan nyata dan perlu di wujudkan dalam kehidupan. Pada masa datangnya budaya Islam ,turunnya

<sup>31</sup>Siswanto, Wulan Intalia, Yopi Merlina, Pengamalan-Pengamalan Ajaran Islam dalam Membentuk Akhlak Remaja Masjid Tawakkal Air Meres Bawah, *Jurnal Ta'dib*, Vol. 3, No. 2 (2021), h. 172.

-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Amiruddin Z Nur, Nuriati, Pengamalaan Ajaran Islam dalam Kehidupan Bermasyarakat, *Jurnal Al Mauizah*, h. 5.

kitab-kitab suci dan ditusnya para Rasul yang menggantarkan manusia menuju jalan kesempurnaan. Hal ini sangatlah jelas, bahwa agama adalah petunjuk tuhan yang penyayang dan pemberi hidayat kepada manusia hingga menyampaikan manusia kepada kesempurnaan yang diinginkan. Tujuan agama adalah memberi petunjuk pada manusia, sehingga dengan kekuatan petunjuk agama akan menyampaikan ke haribaan illahi.

Urgensifitas pengamalan beragama yang toleran sebagai solusi, agar dapat menjadi kunci penting untuk menciptakan kehidupan keagamaan yang rukun, harmoni, damai, serta menekankan keseimbangan, baik dalam kehidupan pribadi, keluarga, masyarakat, maupun kehidupan secara keseluruhan. Islam sebagai agama universal sangat menekankan umatnya untuk senantiasa menerima perbedaan yang telah ditetapkan oleh Allah di muka bumi ini.

Dalam konteks kehidupan beragama, khususnya Islam yang dianut oleh sekitar 86% penduduk Indonesia, sikap washatiyah juga memiliki peran yang sangat penting. Sebab washatiyah adalah titik tengah antara sisi ekstrim kiri dan sisi ekstrim kanan. Sisi ekstrim kiri cenderung memahami Islam secara tekstual radikal, sedangkan sisi kanan memiliki konteks yang lebih lentur. Bagi sisi kiri, orang-orang memandang Islam sebagai sesuatu yang eksklusif sehingga jika ada orang yang tidak sama dengan mereka, maka dianggap bukan Islam.

Spirit nilai-nilai washatiyah hendaknya dapat mengjangkau level-level ibadah. Semangat nilai washatiyah yang perlu ditanamkan saat pelaksanaan ibadah atau praktek keagamaan adalah saling menghormati, menghargai dan memuliakan antar sesama. Sikap ini saling menguatkan satu sama lain dalam rangka peningkatan penghayatan dan pengamalan ajaran agama adalah manifestasi cara beragama yang baik.

# 3. Pola Beragama dalam Masyarakat

Secara umum pengertian masyarakat adalah sekumpulan individuindividu atau orang yang hidup bersama, masyarakat disebut dengan
"society" artinya adalah interaksi sosial, perubahan sosial, dan rasa
kebersamaan, berasal dari kata latin socius yang berarti (kawan). Istilah
masyarakat berasal dari kata bahaa Arab syaraka yang berarti (ikut serta
dan berpartisipasi). Dengan kata lain pengertian masyarakat adalah suatu
struktur yang mengalami ketegangan organisasi maupun perkembangan.<sup>32</sup>

Dalam kehidupan masyarakat terdapat sebuah dimensi spritualitas yang diyakini sebagai cara dan jalan untuk mengabdi kepada tuhan melalui pengabdian yang paripurna. Peningkatan dimensi spritual ibadah dalam masyarakat di dasari dengan kesadaran bahwa sejatinya manusia adalah hamba yang diciptakan oleh tuhan untuk menyembah dan mengabdi kepadanya.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Donny Prasetyo Irwansyah, 'Memahami Masyarakat Dan Persepsinya', *Jurnal Manajemen Pendidikan Dan Ilmu Sosial*, Vol. 1.No. 1 (2020), h. 164.

Dalam upaya pembentukan syariat, konsep washatiyah diperlukan agar manusia tidak memaksakan kehendak atas syariat pada seseorang. Syariat Islam ditetapkan untuk memberi kemudahan kepada pemeluknya tidak mempersulit dalam pelaksanaanya, selama tidak mendatangkan mudarat dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Syariah terbagi kepada dua macam, yaitu syariah dalam makna yang luas dan syariah dalam makna yang sempit. Syariah dalam makna yang luas, mencakup aspek akidah, akhlak dan amaliah, yaitu mencakup keseluruhan norma agama Islam, yang meliputi seluruh aspek doktrinal dan aspek praktis. Adapun syariah dalam makna yang sempit merujuk kepada aspek praktis dari ajaran Islam.

Tujuan dari syariah tidak lain dan tidak bukan adalah agar umat manusia tidak tersesat dalam hidup, baik di dunia atau di akhirat. Karena Allah telah memberitahukan jalan mana yang harus dilalui. Sementara menurut para ulama, definisi syariah mencakup hukum dasar yang ditetapkan Allah yang mengatur hubungan manusia dengan penciptanya, dengan sesama manusia, dan juga kepada alam.<sup>33</sup>

Islam adalah agama yang universal dan tidak mengikat umatnya untuk berkembang. Namun sejatinya Islam tetap membimbing umatnya untuk berkembang. Dalam konteks moderasi beragama Islam tidak pernah

33 Maulana Saifuddin Shofa 'Pengertian Svari'ah Fi

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Maulana Saifuddin Shofa, 'Pengertian Syari'ah, Fiqih, Dan Undang-Undang Kebutuhan Manusia Kepada Syari'ah Dan Hukum Perbedaan Antar Syari'ah Samawi', *Jurnal Fihros*, Vol. 7, No. 1 (2023), h. 2023.

memaksakan keyakinan kepada orang lain. Islam mengajarkan untuk menghormati keyakinan umat yang berbeda, dan senatiasa menghargai setiap perbedaan yang ada.

Washatiyah merupakan sebuah kunci terciptanya keseimbangan dan keharmonisan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Konsep washatiyah beragama bukan hanya pada level nasional saja, namun nilai-nilai ini hendaknya dapat teraplikasikan pada level-level lokal bahkan pada kampun-kampung. Karena kemajemukan dan pluralistik yang ada, menjadi kekuatan sekaligus menjadi potensi terpecahnya anak bangsa.

Mengedepankan konsep toleransi dalam kehidupan bermasyarakat dalam merespon berbagai perbedaan yang khususnya pada persoalan perbedaan dalam melaksanakan ibadah, adalah salah satu jalan menuju kedamaian yang hakiki dalam ranah bermasyarakat. Dengan saling menghargai dan menghormati setiap perbedaan yang ada, hidup akan damai dan harmoni dari tindakan-tindakan yang menghakimi.

Konsep washatiyah hendaknya dapat tumbuh dan berkembang dalam setiap segmen masyarakat untuk menjaga keseimbangan yang paripurna. Karena sejatinya setiap perbedaan yang ada baik agama, budaya, suku dan ras begitupun dengan politik adalah perbedaan-perbedaan yang tidak ada satupun manusia yang dapat menghindarinya. Oleh karena itu sebagai manusia ciptaan Allah, hendaknya dapat menjaga amanah dari Allah dengan menjadikan perbedaan adalah rahmat.

Sebagaimana dijelaskan dalam QS. Yunus/10:99:

# Terjemahnya:

Dan jika tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang di muka bumi seluruhnya. Maka apakah kamu hendak memaksa manusia supaya menjadi orang-orang beriman semuanya.?<sup>34</sup>

Islam telah dipelajari secara *kaffah* dan menyeluruh yang senantiasa menampilkan konsep jalan tengah, oleh karenanya seyogyanya masyarakat dapat hidup berdampingan secara damai tampa memaksakan kehendak dari apa yang diyakini kebenarannya. Karena pada dasarnya Allah lah sabagai sang pengcipta perbedaan yang menghadirkan perbedaan tersebut agar manusia menemukan sebuah *kalimatun sawa* yaitu titik temu diantara perbedaan tersebut.

Terjadinya perbedaan dalam pengamalan beragama tidak bisa dipisahkan oleh faktor manusia yang gagal memaknai esensi dari perbedaan. Hadirnya berbagai agama di dunia adalah hal yang tidak bisa dihindari oleh manusia. Oleh karenanya setiap manusia tidak bisa memaksakan kehendak untuk mempercayai sebuah keyakinan tertentu, karena perbedaan adalah ciptaan tuhan dan tidak ada manusia yang dapat menghindarinya.

Dalam upaya mewujudkan sikap moderat dan anti kekerasan unsur utama yang mesti ditanamkan dalam diri manusia adalah pikiran. Pikiran

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Kementerian Agama Republik Indonesia, *al-Qur'an dan Terjemahnya* (Edisi Pnyempurnaan, 2019), h.270.

adalah hal yang pertama dikendalikan sebelum terjadinya sikap kekerasan. Pikiran tersebut dapat menimbulkan perkataan ataupun tindakan yang dapat melukai hati orang lain. Pengendalian pikiran dalam kehidupan beragama sangat berkontribusi dalam menjaga keharmonisan pemeluk antar agama.

Salah satu jalan untuk merespon perbedaan praktik keagama pada masyarakat adalah toleransi. Toleransi merupakan sikap atau sifat menghargai, membiarkan, membolehkan pendirian seseorang baik itu pendapat, pandangan, kepercayaan, kebiasaan, dan sebagainya yang berbeda atau yang bertentangan dengan pendiriannya. 35 Toleransi antar umat beragama merupakan hal yang fundamental untuk dimiliki setiap orang saat ini. Jika setiap orang memiliki nilai toleransi yang tertanam dalam hati, maka akan meminimalisir terjadinya konflik antar umat beragama.

Toleransi dalam kehidupan beragama adalah dasar bagi terjalinnya dialog dan kerjasama antar agama. Melalui sikap moderat, manusia akan lebih terbuka untuk berdiskusi dan saling belajar dengan pemeluk agama lain tanpa membencinya. Melalui dialog yang konstruktif, maka akan tercipta sikap toleransi dan harmonisasi antar pemeluk agama.

Peran toleransi dalam kehidupan beragama sangat vital dan merupakan salah satu cara dan upaya untuk menghadapi radikalisme agama yang dapat mengancam eksistensi agama di Indonesia. Islam *washatiyah* 

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Syukur Aman Harefa, 'Penanaman Nilai Toleransi Agama Di Kalangan Siswa SMKN 1 Gunungsitoli Utara', *Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran*, Vol. 4.No. 2 (2021), h. 421.

memiliki peran penting dalam membangun persatuan bangsa, karena sejatinya moderasi beragama merupakan dasar terwujudnya kerukunan antar sesama.

Timbulnya mazhab-mazhab sangat berkaitan dengan praktik keagamaan dalam sebuah daerah. Dalam pelaksanaan ijtihad untuk menemukan hukum terhadap masalah khusus yang secara khusus belum ditentukan dalam masalah *nas*, maka perbedaan pendapat (*khilafiyah*) di antara mujtahid adalah hal yang sangat mungkin terjadi. Melihat kenyataan sejarah, memang terjadi perbedaan pendapat yang menimbulkan berbagai mazhab. Adapun yang menyebabkan munculnya perbedaan pendapat tersebut, antara lain:

- 1. Legitimasi kebolehan berijtihad, yaitu adanya legitimasi dari Allah dan rasulullah terhadap kegiatan ijtihad. Hal ini memberikan rangsangan kepada para mujtahid untuk mencari kebenaran hakiki tentang hukum masalah yang belum ditemukan hukumnya.
- 2. Perbedaan dalam memahami ayat-ayat *zanniyyat*, ayat-ayat *zanniyyat* adalah ayat-ayat yang memungkinkan setiap mujtahid memahami dan mengambil kesimpulan hukum yang berbeda dari ayat tersebut.
- 3. Perbedaan dalam menilai hadis, perbedaan dalam menggali nilai-nilai yang terkandung dalam hadis juga merupakan salah satu unsur terjadinya perbedaan-perbedaan mazhab.

- 4. Perbedaan dalam menilai posisi Muhammad, para mujtahid kadang-kadang berbeda dalam melihat nilai yang keluar (perkataan, perbuatan, dan penetapan) dari Nabi Muhammad. Apakah nabi ketika berucap, bertindak atau menetapkan posisinya sebagai manusia biasa atau rasulullah.
- 5. Perbedaan dalam menerapkan *qa'idah usuliyyah*, para ulama terkadang berbeda dalam menerapkan *qa'idah usuliyyah*, yaitu tata aturan yang berlaku dan dianut serta dijadikan dasar oleh para mujtahid dalam menetapkan hukum.
- 6. Faktor diri mujtahid dan lingkungannya, perbedaan pendapat bisa muncul karena perbedaan kondisi diri mujtahid, baik yang menyangkut latar belakang pendidikan, latar belakang kehidupan, watak, pengalaman dan kepandaiannya.<sup>36</sup>

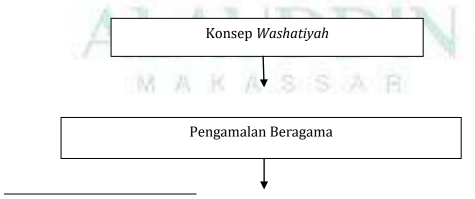
Dalam banyak permasalahan konflik yang terjadi sekarang disebabkan karena perbedaan cara pandang masalah keagamaan yang dapat menggangu suasana kerukunan dan kedamaian. Islam sebagai penerang jalan hidup para pemeluknya mengatur urusan hidup manusia, baik dari segi masalah ibadah, ritual bahkan permasalahan keduniaan. Agar umatnya memiliki kualitas unggul dan positif dalam keberlangsungan hidupnya. Dalam kehidupan bersosial masyarakat perlu pandangan yang lurus, sehingga pemahaman nilai persaudaraan dan ajaran Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Noor Halimah Yuli Lailiyah Mahmudah, 'Mazhab Fiqih Di Indonesia: Perbedaan Pendapat Konstruksi Hukum Islam', *Jurnal Islamic Education*, Vol. 1, No. 1 (2023), h. 97.

Wasatiyyah dapat di terapkan sebagai jalan dalam terbentuknya moderasi beragama. Untuk Terciptanya kerukunan dan perdamaian global perlu diawali dengan sikap moderasi individu. Moderasi sebagai upaya dalam menolak tindakan-tindakan yang tidak manusiawi, karena moderat mengedepankan prinsip kedamaian. Melalui cara ini maka manusia satu dengan lainnya dapat memperlakukan sesamanya secara terhormat, menerima segala jenis perbedaan yang ada, serta dapat mampu menciptakan harmoni (keselarasan) damai dalam keberagaman yang ada.<sup>37</sup>

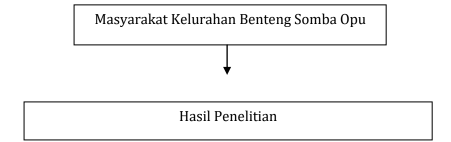
Penerapan nilai Islam *wasathiyah* dapat menjadikan umat Islam mampu menggabungkan aspek rohani dan jasmani, spiritual dalam segala sikap dan aktivitas, sehingga dengan sikap wasathiyah umat Islam dapat berdialog dan terbuka dengan semua pihak. Posisi *Wasatiyyah* (Islam pertengahan) dapat menjadikan umat Islam sebagai teladan bagi semua pihak.<sup>38</sup>

# C. Kerangka Konseptual



<sup>37</sup> Mawar Rahmadita dan Firda Sonia, Relasi Harmonis Wasatiyyah dalam Moderasi Beragama, *Jurnal The Ushuluddin International Student Conference*, Vol. 1, No. 1 (2023), h.313.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Mawar Rahmadita dan Firda Sonia, Relasi Harmonis Wasatiyyah dalam Moderasi Beragama, *Jurnal The Ushuluddin International Student Conference*, h. 315.



Konsep *washatiyah* merupakan sesuatu yang berada di tengah yaitu keseimbangan di antara dua jalan yang saling berhadapan atau bertentangan. Konsep *washatiyah* menjadi sebuah konsep yang dipakai oleh penulis sebagai solusi dalam permasalahan perbedaan pengamalan beragama.

Konsep *washatiyah* diaplikasikan pada pengamalan beragama pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu. Pengamalan beragama masyarakat berbeda-beda. Secara kelompok, pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu diklasifikasikan menjadi dua kelompok, yaitu kelompok lokal dan kelompok pendatang.

Kelompok lokal adalah kelompok yang senantiasa menerapkan agama sesuai dengan nilai-nilai lokal yang ada pada masyarakat tampa melenceng dari sumber hukum tertinggi yaitu al-Qur'an dan hadis. Sementara kelompok yang kedua adalah kelompok pendatang yang menerapkan ajaran agama yang tergolong baru pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.

Sehingga dengan demikian konsep *washatiyah* merupakan sebuah solusi yang dapat memecah perbedaan pengamalan beragama yang

berimplikasi pada retaknya hubungan sosial di antara masyarakat. Inilah yang kemudian akan dijabarkan penulis sebagai hasil penelitian.



#### **BAB III**

### **METODOLOGI PENELITIAN**

#### A. Etika Penelitian

Etika adalah ilmu tentang apa yang baik dan buruk dan tentang hak dan kewajiban. istilah etika bila ditiniau dari aspek etimologis memiliki makna kebiasaan dan peraturan perilaku yang berlaku dalam masyarakat. Etika sama dengan kata moral, keduanya berarti adat kebiasaan. Etika dalam penelitian ilmiah merupakan suatu konsep harus ditanamkan oleh para peneliti dalam menyelesaikan dasar yang penelitian, baik sebagai tugas akhir sarjana dan pascasarjana, sehingga dapat memberikan warna baru dalam karya-karya yang dihasilakan.<sup>1</sup>

Ada beberapa etika penelitian sebagai berikut:

# 1. Kejujuran

Kejujuran yaitu jujur dalam pengumpulan referensi, pengumpulan data, pelaksanaan metode dan prosedur penelitian, publikasi hasil, dan sebagainya, jujur pada kekurangan atau kegagalan metode yang dilakukan. mengkomunikasikan Dalam penelitian ilmiah hendaklah jujur melaporkan boleh data. hasil. metode dan prosedur, Tidak membuat, memalsukan atau merubah data.

<sup>1</sup>Saidin danM. Syahran Jailani, Memahami Etika dalam Penelitian Ilmiah, *Jurnal Pendidikan Sosial dan Humaniora*, Vol. 1, No. 1 (2023), h. 24-25.

## 2. Objektivitas

**Objektivitas** untuk minimalisasi kesalahan/bias yaitu upaya dalam melakukan analisis penelitian, penelitian harus memiliki objektivitas baik dalam karakteristik maupun prosedurnya. objektivitas dicapai melalui keterbukaan, terhindar dari bias dan subjektivitas, dalam prosedurnya, penelitian menggunakan teknik pengumpulan dan analisis data.

# 3. Integritas

Integritas yaitu suatu upaya untuk selalu menjaga konsistensi pikiran dan perbuatan dalam proses peneliti. Menepati janji dan kesepakatan, bertindak dengan tulus, berjuang untuk konsistensi pemikiran dan tindakan. Indikator integritas dalam penelitian adalah metode yang jujur dan dapat diverifikasi.

# B. Jenis dan Lokasi Penelitian

## 1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian pada penelitian ini adalah penelitian kualitatif dalam bentuk *feald research* (penelitian lapangan). Penelitian kualitatif adalah penelitian yang dilakukan secara alami, apa adanya, dalam situasi normal dan

tidak dapat dimanipulasi keadaan dan kondisinya dan menekankan pada deskripsi secara alami.<sup>2</sup>

#### 2. Lokasi Penelitian

Peneliti mengambil lokasi penelitian pada Kabupaten Gowa khususnya pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu karena peneliti menganggap bahwa wilayah tersebut terdapat dua kelompok keagamaan baik kelompok lokal maupun kelompok pendatang yang sama-sama memiliki pandangan masing-masing tentang agama. Pada tatanan pelaksanaannya cenderung mengalami perbedaan sehingga menarik untuk kemudian diteliti.

#### C. Pendekatan Penelitian

## 1. Pendekatan Normatif Syar'i

Pendekatan normatif syar'imerupakan salah satu pendekatan yang sangat relevan dengan penelitian yang dilakukan peneliti pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu karena berkaitan dengan konsep washatiyah. Untuk mengkaji hal tersebut, pendekatan hukum Islam mencoba untuk memotret permasalahan tersebut dari segi al-Qur'an dan hadis serta sumbersumber hukum Islam yang lainnya.

### 2. Pendekatan Sosiologi

Sosiologi dalam pandangan Soerjono Soekanto mengartikan sebagai suatu ilmu pengetahuan yang membatasi diri terhadap penilaian. Sosiologi

<sup>2</sup>Suharsimi Arikunto, *Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik, Edisi Revisi* (Cet. XIII: Jakarta: Rineka Cipta), h. 12.

tidak menetapkan kearah mana sesuatu seharusnya berkembang dalam arti membuat petunjuk yang menyangkut kebijaksanaan kemasyarakatan dari proses kehidupan bersama tersebut. Dalam penelitian ini juga membahas tentang proses-proses sosial yang menyangkut kelompok lokal dan kelompok pendatang.

#### D. Sumber Data Penelitian

# 1. Data primer

Sumber data penelitian kualitatif adalah data primer yang teknik pengumpulannya lebih banyak pada observasi berperan serta (*participan observation*), wawancara secara mendalam (*in depth interview*).<sup>3</sup> Data primer diperoleh langsung dari hasil wawancara peneliti dengan masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu Kabupaten Gowa.

Sumber data primer adalah para infrorman. Informan adalah orang yang dipilih oleh peneliti yang dianggap menguasai dan memahami data-data objek yang sedang diteliti. Informan dalam penelitian ini adalah orang yang dipilih yang mengetahui banyak hal sekaligus terlibat dalam objek penelitian. Adapun yang menjadiinforman dalam penelitian ini adalah tokohtokoh masyarakat, masyarakat, akademisi, Lembaga Swadaya masyarakat, dan tokoh agama pada kelurahan Benteng Somba Opu Kabupaten Gowa.

### 1. Data Sekunder

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif (Cet. IV: Bandung: Alfabeta, 2008), h. 63.

#### a. Dokumen

Dokumen dalam penelitian ini adalah dokumen yang dapat memberikan keterangan secara jelas dan detail mengenai kondisi penelitian secara geografis, administratif dan sosio-kultural masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu Kabupaten Gowa..

#### b. Foto

Foto sudah banyak dipakai sebagai alat untuk keperluan penelitian kualitatif, karena dapat dipakai dalam berbagai keperluan. Foto menghasilkan data deskriftif yang cukup berharga dan sering digunakan untuk menelaah segi-segi subjektif dan sering hasilnya sering dinalisis secara induktif.

#### a. Buku

Buku atau tulisan yang di dalamnya terdapat penjelasan-penjelasan tentang moderasi beragama sebagai bagian yang dapat menciptakan kerukunan diantara perbedaan yang ada termasuk perbedaan bermazhab dalam menjalankan ritual ibadah pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu Kabupaten Gowa.

#### E. Metode Pengumpulan Data

Berikut beberapa proses pengumpulan data dalam penelitian ini:

#### 1. Observasi (pengamatan)

Observasi berkaitan dengan pengamatan terhadap suatu objek yang diteliti secara langsung maupun tidak lansung, untuk memperoleh data yang harus dikumpulkan dalam penelitian. Observasi adalah metode pengumpulan data yang digunakan untuk menghimpung data penelitian melalui pengamatan dan pengindraan.<sup>4</sup> Adapun tujuan observasi ini adalah untuk mendeskripsikan kegiatan yang terjadi.

#### 2. Wawancara

Wawancara merupakan suatu bentuk komunikasi verbal atau semacam percakapan yang bertujuan untuk memperoleh informasi. 5 Wawancara sering juga diistilahkan *interview*, wawancara identik dengan perbincangan, seni bertanya dan mendengar. Percakapan tersebut dilakukan dengan dua pihak dengan melibatkan yang diwawancara, dimana pewawancara memberikan pertanyaan kepada yang diwawancara untuk mendapatkan sebuah jawaban atas pertanyaan yang diberikan.Dalam hal ini, peneliti akan mengadakan dialog atau tanya jawab dengan para tokoh masyarakat dan tokoh agama, kelompok pendatang, kelompok lokal dan remaja-remaja mesjid pada wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu.

Adapun kerangka wawancara dalam penelitian ini sebagai berikut:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Beni Ahmad Saebani, *Pedoman Aflikatif Metode Penelitian dalam Penyusunan Karya Ilmiah, Skripsi, Tesis, dan Disertasi* (Cet. I: Bandung: Pustaka Setia, 2017), h. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Nasution, *Metode Reserch* (Cet. X: Jakarta: Bumi Aksara, 2008), h. 13.

| No | Daftar Pertanyaan                             | Informan  |
|----|-----------------------------------------------|-----------|
|    | . Bagaimanakah pemahaman anda terkait         |           |
| 1  | dengan Islam <i>washatiyah</i>                |           |
|    | . Apakah penting adanya konsep                |           |
|    | washatiyah                                    |           |
|    | . Kenapa terjadi perbedaan kelompok           |           |
|    | dalam beribadah pada wilayah ini              |           |
|    | . Bagaimana tanggapan anda tentang            |           |
| 2  | perbedaan mazhab                              |           |
|    | . Apakah sering terjadi konflik akibat        |           |
|    | perbedaan mazhab                              |           |
|    | . Bagaimana imlementasi konsep                |           |
|    | washatiyah pada praktik beragama              |           |
|    | . Adakah hambatan dalam pelaksanaan           |           |
| 3  | ibadah                                        |           |
|    | . Bagaimana latar belakang terjadinya         |           |
|    | perbedaan kelompok pada wilayah ini           | B         |
|    | . Bagaimana konsep <i>washatiyah</i> merespon | D-114-411 |
|    | kedua kelompok ini                            |           |
|    | . Bagaimana cara beragama kelompok            |           |
|    | pendatang                                     |           |

Bagaimana cara beragama kelompok

lokal

 Bagaimana perbandingan cara beragama

di antara kedua kelompok tersebut

#### 3. Dokumentasi

Dokumentasi dilakukan untuk mengumpulkan dokumen yang mendukung hasil temuan penelitian. Dokumen yang dapat digunakan sebagai sumber data tambahan adalah foto, hasil rapat, gambar, rekaman, dan vidio. Dokumentasi dalam penelitian ini adalah setiap kegiatan penelitian yang dilakukan peneliti untuk mengumpulkan sebuah hasil penelitian.

#### F. Instrumen Penelitian

Insrumen dalam sebuah penelitian sangat berpengaruh terhadap kualitas dari hasil penelitian. Dalam penelitian kualitatif, instrumen penelitian yang utama adalah peneliti itu sendiri. Peneliti sebagai instrumen harus mempersiapkan diri untuk terjun ke lapangan atau daerah yang akan diteliti.

Peneliti harus mempunyai pemahaman terhadap metode yang digunakan, penguasaan bidang yang akan diteliti dalam hal ini pengamalan beragama dan konsep washatiyah mempunyai bekal dan wawasan yang luas, sehingga mampu bertanya, menganalisis, memotret dan mengkostruksi situasi sosial yang diteliti. Peneliti dapat mengkaji kelompok beragama yang terdiri atas

kelompok pendatang dan kelompok lokal yang masing-masing mempunyai ajaran yang berbeda.

#### F. Teknik Pengolahan dan Analisis Data

Teknik pengolahan dan analisis data pada sebuah penelitian merupakan tahapan yang penting untuk menyelesaikan penelitian tersebut. Suatu penelitian yang efektif dan efisien bila semua data yang dikumpulkan dapat dianalisis dengan teknik dan analisis tertentu.<sup>6</sup>

#### 1. Reduksi data

Reduksi data merupakan proses pemilihan, pemusatan perhatian pada penyederhanaan, pengabstrakan dan transformasi data kasar yang muncul dari catatan tertulis yang diperoleh dari lapangan. Data tersebut kemudian direduksi dengan cara melakukan abstraksi yang berisi rangkuman inti, proses serta pertanyaan-pertanyaan yang perlu dijaga agar tetap berada dalam konteksnya dan mempunyai suatu pengetian yang jelas.

#### 2. Penyajian Data

Penyajian data merupakan penyajian sekumpulan data dari informan yang tersusun dan kemunkinan adanya penarikan kesimpulan dan pengambilan tindakan.<sup>7</sup> Penyajian data dilakukan dengan cara deskriftif

<sup>6</sup>Muh. Kasiram, *Metodologi Penelitian Refleksi Pengembangan Pemahaman dan Penguasaan Metodologi Penelitian* (UIN: Maliki Press, 2010), h. 119.

<sup>7</sup>Imam Suprayogo dan Tobroni, *Metode Penelitian Sosial Agama* (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001), h. 194.

yang di dasarkan pada aspek yang akan diteliti, dan di dalam tahap ini merupakan sebuah penyatuan antara teori yang sudah ada dan hasil yang di dapatkan di lapangan.

#### 3. Penarikan Kesimpulan

Langkah terakhir yang dilakukan setelah dua data tersebut yaitu reduksi dan penyajian data, maka selanjutnya adalah penarikan kesimpulan dari data yang ditemukan di lapangan. Penarikan kesimpulan dilakukan setelah membandingkan antara teori dan fakta yang ditemukan di lapangan. Kesimpulan dalam sebuah penelitian dapat melalui metode induktif yaitu bertolak dari data yang khsusus kemudian diambil kesimpulan secara umum kemudian disimpulkan secara khusus. Penarikan kesimpulan dapat menyimpulkan tentang konsep washatiyah pada pengalaman beragama masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.

#### G. Pengujian Keabsahan Data

Untuk menguji keabsahan data dalam penelitian ini dilakukan dengan trianggulasi. Trianggulasi adalah teknik pengumpulan data yang bersifat menggabungkan dari berbagai teknik pengumpulan data dan sumber data yang ada. Trianggulasi merupakan pendekatan multimetode yang dilakukan peneliti saaat melakukan penelitian, mengumpulkan dan menganalisis data.

Ide dasarnya adalah bahwa fenomena yang diteliti dapat difahami dengan baik.<sup>8</sup>



<sup>8</sup>Kasiyan, "Kesalahan Implementasi Teknik Triangulasi Pada Uji Validitas Skripsi Mahasiswa Jurusan Pendidikan Seni Rupa FBS UNY", *Jurnal Imaji*, vol. 13, no. 1 (Februari, 2015), h. 3.

-

#### **BAB IV**

#### **HASIL PENELITIAN**

- A. Pengamalan Beragama Kelompok Lokal dan Kelompok Pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu
  - 1. Pengamalan Beragama Kelompok Lokal
    - a. Realitas Kelompok Beragama di Kelurahan Benteng Somba
      Opu

Sebagai bangsa yang religius, Indonesia menempatkan agama sebagai landasan moral, spiritual dan etika dalam pembangunan. Oleh karena itu, maka umat beragama atau jamaah pengajian pada tingkat apapun dan dalam wilayah manapun diharapkan senantiasa berupaya agar nilai-nilai agama dan semangat agamis tetap mampu berperan sebagai motivator dan dinamisator pembangunan.

Wilayah Indonesia merupakan sebuah anugrah dari tuhan kepada masyarakat Indonesia yang di dalamnya terdapat berbagai kelompok keagamaan, khususnya pada wilayah Benteng Somba Opu Kabupaten Gowa. Pada wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu, ada dua kelompok keagamaan yang terdiri atas kelompok lokal dan kelompok pendatang. Masing-masing kedua kelompok memiliki pengamalan ajaran agama yang berbeda.

Realitas kelompok keagamaan di wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu itu sudah beragam. Dan masing-masing kelompok mempunyai ajaran tersendiri yang berbeda dengan kelompok lain.<sup>9</sup>

Sejalan dengan itu Imam sekaligus tokoh kelompok lokal Benteng Somba Opu Bapak Abdul Rauf Daeng Nompo mengemukakan bahwa:

Kita disini rata-rata Nahdliyyin, tetapi ada juga kelompok-kelompok yang tidak sejalan dengan kita (Nahdliyyin). Salah satu indikator saya mengatakan Nahdliyyin karena sebagian masyarakat masih melaksanakan barazanji.<sup>10</sup>

Secara historis, kelompok keagamaan pada wilayah Benteng Somba Opu pada mulanya belum terpecah belah. Kelompok kegamaan yang masuk dalam kelompok lokal merupakan sekelompok orang yang memiliki kepercayaan dan praktik keagamaan yang masih mempertahankan nilai-nilai warisan dari leluhur yang dianggap sejalan dengan nilai-nilai syariat Islam. Kelompok lokal di dominasi oleh warga Nahdliyyin yang ada di wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu.

Kita disini kelompok lokal 90% Nahdliyyin. Apabila ada hajatan rumah baru, nikahan maka kita datang barazanji. Karena menurut kami barazanji itu adalah sesuatu hal baik, meskipun tidak pernah diperintahkan secara tegas dalam al-Qur'an.<sup>11</sup>

Lain halnya dengan kelompok pendatang yang datang membawa ajaran baru di wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu. Ajaran yang dibawa adalah ajaran yang di dapatkan ketika mencari ilmu di luar dari pada wilayah

<sup>10</sup>Abdul Rauf Daeng Nompo (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Takbir (30 Tahun), Sekjen Forum Kerukunan Umat Beragama, 12 Februari 2025.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Abdul Rauf Daeng Nompo (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

Kelurahan Benteng Somba Opu. Ilmu yang di dapatkan tersebut kemudian diaplikasikan pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu yang kemudian kerap kali berbeda dengan praktik-praktik keagamaan kelompok lokal.

Sebenarnya di wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu ini yang menjadi bagian dari kelompok pendatang itu adalah orang atau warga lokal sendiri. Namun dia keluar mencari ilmu kemudian pulang membawa masuk ajarannya. Itulah kemudian yang terkadang mendatangkan sebuah perbedaan-perbedaan pada pengamalan beragama masyarakat.<sup>12</sup>

Kelompok pendatang di dominasi oleh orang-orang yang telah menempa ilmu pengetahuan keagamaan kemudian mengajarkannya kepada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu. Ilmu keagamaan yang di dapatkan melalui sekolah-sekolah keagamaan, kajian-kajian keagamaan yang berhubungan dengan pengamalan ajaran agama dalam kehidupan seharihari.

Dengan demikian dapat dikakatakan bahwa realitas perbedaan pengamalan beragama pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu sangat dipengaruhi oleh masyarakat lokal yang keluar menimba ilmu pengetahuan di bidang agama kemudian kembali ke wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu dengan ajaran baru yang mereka bawa. Ajaran-ajaran tersebut kerap kali berbeda sangat jauh dengan ajaran-ajaran kelompok agama yang menetap di wilayah Benteng Somba Opu yang di kenal dengan kelompok lokal. Jurang pemisah ajaran keduanya terletak pada perbedaan

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Takbir, (30 Tahun), Sekjen Forum Kerukunan Umat Beragama, 12 Februari 2025.

dalam wilayah keagamaan sehingga satu sama lain saling mengklaim kebenaran.

Perbedaan yang ada dalam hal keagamaan pada sebuah masyarakat tidak mungkin bisa dihilangkan karena memang tidak mungkin. Satu hal yang penting adalah perbedaan tidak menjadi penyebab tergerusnya persatuan dan retaknya kedamaian, serta kerukunan selalu terjaga dalam perbedaan. Namun hal tersebut terkadang berbanding terbalik dengan realitas yang ada dalam sebuah kehidupan bermasyarakat.

Perbedaan pengamalan beragama pada kehidupan masyarakat kerap kali menjadi bagian yang bisa menyebabkan terjadinya perpecahan dalam kehidupan bermasyarakat. Agama juga beradaptasi dengan perubahan masyarakat dan memperkuat norma sosial dalam kehidupan bermasyarakat. Akan tetapi apabila agama menjadi bagian yang memperlebar jurang perpecahan, maka agama itu tidak berfungsi memperkuat norma sosial. Oleh karena itu penting bagi setiap masyarakat untuk menyikapi dengan bijak perbedaan-perbedaan yang ada untuk menciptakan kerukunan di antar masyarakat.

Secara umum, kelompok keagamaan itu sebenarnya banyak. Ada NU, Muhammadiyah, Wahdah, Jamaah Tabligh dan lain-lainnya. Selama saya lihat pasti ada perbedaan yang muncul dari kultural masyarakat. Perbedaan itu kemudian perlu disikapi dengan bijak agar tidak menimbulkan disintegrasi di antara umat Islam.<sup>13</sup>

<sup>13</sup>Takbir, (30 Tahun), Sekjen Forum Kerukunan Umat Beragama, 12 Februari 2025.

Kehidupan beragama di suatu masyarakat tentu terkait dengan bagian kehidupan lainnya. Salah satunya kultural sebuah masyarakat. Kultural adalah salah satu aspek dominan dalam kehidupan yang mempengaruhi kehidupan beragama. Fenomena demikian dapat diamati secara kasat mata di banyak tempat, terlebih di pedesaan, di mana hubungan tersebut terlihat sangat intim. Bahasa yang digunakan dalam peribadatan pun sebenarnya adalah sarat dengan muatan kultur masyarakat. Sehingga dalam pengamalan beragama perbedaan tersebut terkadang dipengaruhi juga oleh kultur masyarakat setempat.

Perbedaan pengamalan beragama pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu juga merembes kepada pembangunan sarana ibadah yaitu masjid. Banyaknya masjid yang ada di wilayah Benteng Somba Opu salah satunya disebabkan oleh adanya berbagai kelompok yang hendak mendirikan sebuah sarana ibadah tersendiri. Sehingga dalam satu masjid akan dominan kelompok-kelompok tertentu. Adanya pemandangan seperti demikian tentunya adalah sebuah hal yang tidak sesuai dengan nilai-nilai washatiyah dalam Islam.

Disini ada banyak masjid yang didirikan. Dan masing-masing masjid merepresentasikan kelompoknya masing-masing. Bahkan ada orang rela pergi shalat jauh hanya karena berbeda kelompok keagamaan. Sehingga perbedaan itu sangat terasa. Setiap saya keliling dakwah pasti saya perhatikan.<sup>14</sup>

<sup>14</sup>Takbir, (30 Tahun), Sekjen Forum Kerukunan Umat Beragama, 12 Februari 2025.

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa realitas kelompok agama di Kelurahan Benteng Somba Opu telah mengalami pergeseran orientasi nilainilai washatiyah Islam dimana kelompok saling mengklaim kebenaran ajaran agama sehingga kerukunan di antara kedua kelompok tersebut mulai retak. Oleh karena itu nilai-nilai washatiyah sangat urgen untuk mengatasi situasi tersebut.

#### 2. Pelaksanaan Ajaran Agama Pada Kelompok Lokal

Ajaran agama adalah pedoman hidup yang berisi nilai-nilai kebaikan dan kebenaran yang harus diyakini dan diamalkan oleh umat beragama. Ajaran agama dapat berasal dari tuhan atau hasil renungan manusia yang diwariskan secara turun-temurun. Tujuan ajaran agama memberikan pedoman moral dan etika, memberikan arah spiritual pada kehidupan manusia, membantu manusia dalam mencari arti hidup yang lebih dalam dan bermakna, membantu manusia mencapai kebahagiaan di dunia dan di akhirat.

Islam diyakini sebagai agama yang sempurna, bukan saja karena tuntunannya yang serba mencakup seluruh segmen kehidupan manusia, tetapi juga memiliki aturan yang berfungsi mengontrol dan mengawasi bahkan memberi penghargaan dan sanksi. Oleh karena itu, selayaknya umat Islam mengamalkan ajaran agamanya dengan saksama dan konsisten demi mencapai kualitas hidup yang sejahtera di dunia dan di akhirat.

Dalam pelaksanaan ajaran agama pada masyarakat sangat dipengaruhi oleh kehidupan bermasyarakat. Khususnya unsur-unsur lokalitas yang ada pada sebuah masyarakat. Wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu mempunyai beragam pengamalan beragama sehingga memerlukan sebuah sikap atau cara pandang yang dapat menerima perbedaan yang ada tanpa saling membenci satu sama lain.

Saya masih ikut perayaan keagamaan yang berbasis lokal. Karena pada dasarnya apa yang telah diwariskan oleh orang tua terdahulu itu bersumber dari ajaran Islam. Namun seiring perkembangan waktu ada kelompok-kelompok yang tidak suka dengan apa yang telah diwariskan oleh leluhur kita. Padahal sumbernya juga adalah agama Islam.<sup>15</sup>

Pelaksanaan ajaran agama pada kelompok lokal di wilayah Kelurahan benteng Somba Opu menurut bapak Abdul Rauf Daeng Nompo sebagai imam atau tokoh agama:

Kami sebagai warga lokal yang ada di wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu masih melaksanakan tradisi-tradisi keagamaan yang menjadi warisan turun temurun dari orang tua kami. Misalnya melaksanakan barazanji untuk memperingati hari kelahiran Nabi Muhammad. <sup>16</sup>

Namun demikian, terdapat perbedaan di kalangan umat Islam itu sendiri tentang tradisi-tradisi dalam masyarakat khususnya barazanji. Perbedaan pendapat terkait barzanji meliputi perbedaan pendapat tentang posisi berdiri saat membaca barzanji dan perbedaan pendapat tentang kebenaran aqidah di dalamnya. Maulid dan barzanji bagi sebagian masyarakat muslim

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Taufiq Daeng Mattawang (30 Tahun), *Warga Lokal Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

 $<sup>^{16}\</sup>mathrm{Abdul}$  Rauf Daeng Nompo (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

Indonesia bagai dua sisi dari satu mata uang. Keduanya tidak terpisahkan, terutama pada masyarakat muslim tradisional. Maulid tidak meriah tanpa barzanji dan barzanji adalah bagian dari peringatan maulid itu.

Pro kontra peringatan maulid dan barazanji yang mentradisi di kalangan kaum muslim tidak pernah dilaksanakan, baik di masa nabi, masa khulafa al-Rasyidin, ataupun masa tabiin. Maulid nabi diperingati pertama kalinya pada Dinasti Ayyubiyah pada abad V H/XI M, di bawah pemerintahan Khalifah Salahuddin al-Ayyubi. Dari sini, dapat dipahami jika sebagian ulama ada yang tidak setuju melaksanakannya. Mereka berpandangan bahwa peringatan maulid adalah termasuk bid'ah yang dilarang agama. Pendapat semacam ini dikemukakan oleh ulama Saudi al-Syekh Abd al-Aziz bin Abdullah bin Baz dalam bukunya *Fatawa Muhimmat li Umum al-Ummah*.

Dalam kehidupan masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu, pelaksanaan barazanji pada kelompok-kelompok lokal keagamaan kerap kali dilaksanakan misalnya pada acara nikahan, acara pindah rumah dan acara-acara lainnya yang berbasis keislaman. Namun pelaksanaan tradisi ini mendapat penolakan dari kelompok pendatang yang ada di wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu.

Orang pendatang itu kadang mau mempersoalkan barazanji. Padahal dalam barazanji itu tidak ada satu pun kata yang berarti tidak baik. Semuanya berarti baik, bahkan memuliakan Nabi Muhammad sebagai nabi terakhir.<sup>17</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Abdul Rauf Daeng Nompo, (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

Barzanzi menjadi bagian dari adat atau tradisi masyarakat lokal Kelurahan Benteng Somba Opu baik dalam upacara keagamaan maupun budaya. Mempertahankan eksistensinya merupakan tradisi yang baik, karena pengamalannya bermanfaat bagi kehidupan mereka. Selain itu, pengamalan tradisi ini merupakan ungkapan rasa syukur, landasan berkah, dan sarana penyebaran agama Islam. Banyak orang dapat berkumpul untuk kesempatan ini untuk belajar dan membangunkan komunitas.

Pembacaan barzanzi sendiri dimaksudkan sebagai acuan atau ketaatan kepada tokoh agung yang dibicarakan dalam barzanzi. Masyarakat menganggap barzanji baik karena mereka sering berdoa dengan menyebut nama nabi. Selain itu, mereka dapat belajar sejarah melalui barzanzi yang dibaca. Mengetahui sejarah nabi dan masyarakat adalah bagian dari hal yang baik. Barzanzi juga bertindak sebagai perantara untuk mengajarkan teladan nabi.

Bagi kami kalangan Nahdliyyin, tradisi barzanji merupakan sesuatu yang bersifat turun temurun. Jauh sebelum kami lahir, orang tua dahulu sudah mempratekkannya sehingga sudah menjadi warisan budaya turun temurun. Oleh karenanya menurut kami tidak ada yang salah pada pelaksanaan tradisi-tradisi dalam praktek keagaamaan.<sup>18</sup>

Selain itu, pelaksanaan zikir sesudah shalat kerap kali juga menjadi bahan perdebatan oleh masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu. Hal itu dapat terlihat ketika selesai melaksanakan ibadah shalat, masyarakat yang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Abdul Rauf Daeng Nompo, (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*,12 Februari 2025.

berasal dari kelompok lokal dengan konsisten melakukan zikir sesudah melaksanakan ibadah shalat.

Mereka itu tidak mau menerima praktik-praktik keagamaan yang biasa kita lakukan. Kita selesai shalat kita berzikir dulu, dia itu tidak mau. Bahkan pernah mengusulkan pergantian imam. <sup>19</sup>

Berbeda dengan salah satu pendapat warga pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu mengatakan:

Zikir itu sesuadah shalat kadang memberatkan. Selama saya kenal Hijrah saya kadang menemukan sesuatu yang tidak berdalil.<sup>20</sup>

Kelompok lokal dalam masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu sejatinya masih mempertahankan eksistensi ajaran-ajaran leluhur yang tidak keluar dari lalu lintas ajaran Islam. Seperti halnya membayar zakat ke rumah Imam masjid sembari membawa lilin. Tradisi seperti demikian merupakan salah satu warisan historis dari orang tua masyarakat Benteng Somba Opu yang sampai sekarang masih dilaksanakan oleh masyarakat lokal Kelurahan Benteng Somba Opu.

Tradisi membawa zakat ke rumah imam kemudian dibarengi dengan lilin itu masih dilaksanakan. Tradisi demikian menjadi bukti bahwa Islam dan budaya lokal khususnya di Benteng Somba Opu masih kental di kehidupan masyarakat lokal.<sup>21</sup>

Pada dasarnya pelaksanaan ajaran agama pada kelompok lokal pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu masih tetap mempertahankan tradisi-tradisi dari para orang tua masyarakat Benteng Somba Opu. Namun

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Abdul Rauf Daeng Nompo, (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Mansyur, (28 Tahun), *Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Takbir, (30 Tahun), Sekjen Forum Kerukunan Umat Beragama, 12 Februari 2025.

demikian tradisi tersebut bukan sesuatu yang dapat divonis sebagai hal yang salah, karena pada setiap praktik keagamaan kelompok lokal senantiasa berorientasi pada ajaran-ajaran sumber hukum tertinggi umat Islam yaitu al-Qur'an dan sunnah.

## 3. Pengamalan beragama Kelompok Lokal dalam Kehidupan Masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu

Agama merupakan salah satu sistem kepercayaan yang berisi nilainilai dan norma yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama manusia, dan alam semesta. Menurut Emile Durkheim, agama adalah sistem terpadu dari kepercayaan dan praktik yang berhubungan dengan hal-hal sakral. Pengamalan agama mencakup pelaksanaan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari, baik yang bersifat ritualistik seperti ibadah, maupun yang bersifat sosial seperti tolong-menolong dan toleransi. Bentuk pengamalan ini bisa berbeda-beda antara satu kelompok masyarakat dengan kelompok lainnya, tergantung pada latar belakang sosial dan budaya masing-masing.<sup>22</sup>

Pengamalan beragama bukan hanya persoalan keyakinan (iman), tetapi juga mencakup berbagai ekspresi dan tindakan nyata yang dijalankan oleh individu atau kelompok dalam kehidupan sehari-hari. Dalam kajian sosiologi dan psikologi agama, pengamalan agama dibagi ke dalam beberapa dimensi. Salah satu teori yang banyak digunakan adalah teori Glock dan Stark

-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Emile Durkheim, *The Elementary Forms of Religios Life* (Oxford University Press1912), h. 47.

yang mengidentifikasi lima dimensi pengamalan keagamaan sebagai berikut<sup>23</sup>:

#### 1. Dimensi keyakinan

Dimensi ini merujuk pada sejauh mana seseorang meyakini ajaran pokok agama yang dianutnya. Keyakinan ini mencakup kepercayaan terhadap Tuhan, kitab suci, nabi atau rasul, kehidupan setelah mati, dan unsur-unsur metafisik lainnya. Dimensi ini bersifat internal, tetapi menjadi dasar bagi dimensi pengamalan yang lain.

Kelompok lokal merupakan kelompok masyarakat yang menjalankan tata kehidupan sehari-hari berdasarkan kebiasaan yang sudah diterima sebagai nilai-nilai yang berlaku secara universal dalam kehidupan bermasyarakat. Dalam praktik keagamaan, kelompok lokal cenderung mempertahankan nilai-nilai budaya dari leluhur yang dianggap sesuai dengan ajaran syariat Islam.

pencipta dengan segala ciptaannya. Secara garis besar aqidah Islam mencakup semua rukun iman, yaitu iman kepada Allah, malaikat, kitab, rasul, hari kiamat dan iman kepada qada dan qadar. Pada hakekatnya, pengertian

Aqidah merupakan pondasi pertama untuk meyakini eksistensi sang

karena itu, berpegang pada aqidah yang benar merupakan kewajiban bagi

aqidah adalah suatu keyakinan tertentu tanpa ada keraguan sedikit pun. Oleh

\_

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Charles Glock, Rodney Stark, *Religion and Society in Tension* (Chicago: Rand Mcnally,1965), h. 24.

umat Islam. Islam selalu menempatkan nilai-nilai ajarannya selalu di tengah, tidak condong ke kanan maupun ke kiri.

Terkait masalah aqidah, kita di sini orang NU Aqidah Nahdlatul Ulama (NU) adalah Islam berfaham *Ahlussunnah wal Jama'ah* (Aswaja). Oleh karena itu kita menjunjung tinggi toleransi, moderat, seimbang dan tidak ekstrem kanan dan ekstrem kiri.<sup>24</sup>

Aqidah kelompok lokal memiliki prinsip untuk senantiasa bersikap washatiyah adanya keseimbangan dalam beragama. Saling menghormati, meskipun berasal dari agama yang berbeda, berperilaku manusiawi dan menghindari sikap berlebih-lebihan, menghargai perbedaan dalam pengamalan nilai-nilai agama dan menghormati keyakinan dan cara beribadah umat yang berbeda agama.

Kita sebenarnya sangat menghargai kelompok-kelompok keagamaan yang ada di sini, Namun kadang mereka yang tidak mau menghargai kita. Satu hal yang paling penting adalah kalau mau masuk di Benteng Somba Opu maka hargai kami.<sup>25</sup>

Dari penjelasan tokoh lokal tersebut, dapat dikatakan bahwa dalam hal aqidah khususnya pada aspek *washatiyah*, kelompok lokal sangat terbuka dengan kelompok-kelompok kegamaan yang menyebarkan ajaran-ajaran agama di wilayah Benteng Somba Opu. Namun satu hal yang mereka tekankan untuk tidak menganggu kelompok lokal yang secara historis lebih

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Abdul Raud Daeng Nompo (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

 $<sup>^{25}\</sup>mbox{Abdul}$  Raud Daeng Nompo  $\,$  (50 Tahun), Imam Masjid Benteng Somba Opu, 12 Februari 2025.

dulu ada dan menyebarkan ajaran agama yang bernuansa lokal di Kelurahan Benteng Somba Opu.

Dalam banyak masyarakat lokal, termasuk di Kelurahan Benteng Somba Opu di Kabupaten Gowa, kepercayaan kepada Tuhan merupakan bagian yang sangat kuat dan mendasar dari sistem keyakinan mereka. Kelompok lokal umumnya sangat percaya bahwa kehidupan mereka tidak terlepas dari campur tangan kekuatan Ilahi. Kepercayaan kepada Tuhan ini sering terwujud melalui perpaduan antara ajaran agama formal (seperti Islam) dan tradisi adat yang telah diwariskan secara turun-temurun.

Masyarakat di Benteng Somba Opu, misalnya, sebagian besar memeluk agama Islam, dan keyakinan terhadap Tuhan diwujudkan dalam bentuk ibadah harian, pelaksanaan syariat, serta keterlibatan dalam kegiatan keagamaan komunitas. Namun, kepercayaan ini juga muncul dalam bentuk budaya lokal seperti tradisi membawa lilin ketika hendak membayar zakat, tradisi naik rumah baru yang disertai dengan adat dan barazanji. Meskipun beberapa tradisi lokal kadang dipandang kontroversial dari sudut pandang kelompok pendatang, masyarakat tetap melakukannya sebagai bentuk rasa hormat terhadap warisan budaya dan sebagai wujud keyakinan mereka kepada Tuhan dalam cara yang khas dan bermakna secara kultural.

#### 2. Dimensi ibadah

Dimensi ini berkaitan dengan pelaksanaan aktivitas keagamaan secara formal, seperti shalat, puasa, pergi ke tempat ibadah, membaca kitab suci, atau mengikuti perayaan keagamaan. Praktik ritual ini sering kali menjadi indikator utama dalam mengukur tingkat religiositas seseorang atau kelompok.

Ibadah adalah pengabdian, ketundukan, dan kepatuhan kepada Allah. Ibadah dapat berupa perkataan atau perbuatan, baik yang tampak maupun tersembunyi. Dalam Islam, ibadah merupakan bentuk ketaatan terhadap perintah dan larangan Allah. Tujuan beribadah adalah untuk meraih ketakwaan dan memperoleh ridha Allah. Pelaksanaan ibadah pada sebuah masyarakat dilakukan dengan berbagai cara, namun tetap satu tujuan yaitu memperoleh ridha Allah.

Kelompok lokal merupakan salah satu kelompok keagamaan yang selalu berusaha untuk menyikapi dengan bijak perbedaan-perbedaan dalam pengamalan beragama. Seperti halnya dikatakan oleh bapak bapak Muh. Syafri:

Kelompok lokal merupakan kelompok yang terbuka dalam hal apa pun. Satu hal yang penting bahwa kita sama-sama melaksanakan perintah Allah tanpa saling menjelekkan satu sama lain. Karena persoalan ibadah hanya Allah yang tahu diterima atau tidaknya.<sup>26</sup>

Sejalan dengan itu pendapat yang sama dikemukakan oleh Abdul Rauf Daeng Nompo:

<sup>26</sup>Muh. Syafri (25 Tahun), *Warga Lokal Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

\_

Ibadah itu kalau masalah sah tidaknya bisa diketahui. Tetapi apabila masuk pada perkara diterima atau tidaknya, itu adalah hak prerogatif Allah.  $^{27}$ 

Sikap terbuka dan saling memahami kelompok lokal merupakan salah satu bukti bahwa kelompok lokal senantiasa menanamkan nilai-nilai washatiyah pada setiap dimensi aktifitas keagamaan. Dengan banyaknya kritikan yang dilontarkan kepada kelompok lokal, maka semakin terbuka lebar ruang-ruang untuk berdiskusi masalah keagamaan, khususnya yang menyangkut aspek ibadah.

#### 3. Dimensi pengalaman keagamaan

Merujuk pada pengalaman subjektif seseorang dalam merasakan kehadiran ilahi, rasa dekat dengan Tuhan, atau pengalaman spiritual lainnya. Pengalaman ini biasanya sulit diukur secara kuantitatif, tetapi sangat penting dalam menjelaskan intensitas religiusitas secara personal. Pengalaman beragama dalam sebuah masyarakat itu ditentukan sejauh mana masyarakat memahami esensi dari ajaran agama yang dianutnya.

Pengalaman keagamaan kelompok lokal, khususnya di Kelurahan Benteng Somba Opu, Kabupaten Gowa, merupakan sebuah perpaduan yang kuat antara ajaran agama formal dalam hal ini Islam sebagai agama mayoritas dengan nilai-nilai adat dan tradisi leluhur. Pengalaman keagamaan mereka tidak hanya sebatas pada pelaksanaan ibadah seperti salat, puasa,

-

 $<sup>^{27}\</sup>mathrm{Abdul}$  Rauf Daeng Nompo (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*,12 Februari 2025.

atau kegiatan keagamaan lainnya, tetapi juga mencakup keterlibatan dalam ritual adat yang diyakini mengandung unsur spiritual dan pengabdian kepada Tuhan. Masyarakat di wilayah ini menjalani kehidupan beragama dengan kesadaran yang tinggi terhadap pentingnya keberkahan, perlindungan, dan keselamatan yang bersumber dari kekuatan Ilahi.

Pengalaman keagamaan masyarakat di Benteng Somba Opu juga menyatu dalam kehidupan sosial. Mereka membangun harmoni antar umat beragama dengan nilai-nilai toleransi, gotong royong, dan musyawarah. Hal ini menunjukkan bahwa agama bagi mereka tidak hanya soal ibadah individual, tetapi juga tentang membangun relasi sosial yang baik sebagai bagian dari ajaran moral dan etika keagamaan.

Dengan demikian, pengalaman keagamaan kelompok lokal di Benteng Somba Opu bersifat menyeluruh menyentuh aspek ritual, sosial, dan spiritual. Agama bukan hanya ajaran formal, melainkan dijalani sebagai laku hidup yang menyatu dengan budaya, tradisi, dan nilai-nilai leluhur yang tetap hidup dan dihormati hingga kini.

### 4. Dimensi pengetahuan keagamaan

Dimensi ini menyangkut sejauh mana individu memahami ajaran agamanya. Ini meliputi pengetahuan tentang sejarah agama, hukum-hukum agama, tokoh-tokoh penting, serta nilai-nilai moral dan etika yang diajarkan. Pengetahuan agama bisa diperoleh dari pendidikan formal maupun informal.

Dimensi pengetahuan agama dalam kelompok lokal merujuk pada pemahaman, kesadaran, dan wawasan masyarakat terhadap ajaran-ajaran keagamaan yang dianut. Di Kelurahan Benteng Somba Opu, Gowa, dimensi ini berkembang dalam dua bentuk utama yskni pengetahuan formal dari ajaran agama (Islam sebagai agama mayoritas), dan pengetahuan tradisional yang diwariskan dari generasi ke generasi melalui adat dan budaya.

Masyarakat lokal Benteng Somba Opu umumnya memiliki pengetahuan agama Islam yang diperoleh dari pendidikan formal maupun dari lembaga keagamaan seperti masjid, TPA, dan pengajian. Mereka mengetahui dasar-dasar akidah, ibadah, hukum Islam, serta nilai-nilai moral yang diajarkan dalam al-Qur'an dan hadis. Pengetahuan ini diwujudkan dalam praktik sehari-hari seperti melaksanakan salat lima waktu, berpuasa di bulan ramadan, membaca al-Qur'an, hingga menghadiri pengajian atau perayaan hari besar Islam.

Namun, pengetahuan agama di sini tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga kontekstual dan kultural. Masyarakat memadukan ajaran Islam dengan pemahaman lokal. Dimensi pengetahuan agama di kelompok lokal seperti ini bersifat dinamis. Ada kesadaran akan pentingnya menjaga ajaran agama secara murni, namun juga ada penerimaan terhadap tradisi selama tidak bertentangan secara langsung dengan prinsip-prinsip dasar keimanan. Bahkan dalam beberapa kasus, tokoh agama setempat sering kali berperan sebagai jembatan antara norma agama dengan nilai adat, memberikan

pemahaman yang menenangkan masyarakat tanpa memaksakan pemutusan total dari budaya lokal mereka.

#### 5. Dimensi konsekuensi

Kelompok lokal seperti di Kelurahan Benteng Somba Opu, dimensi konsekuensi terlihat jelas dalam berbagai aspek kehidupan sehari-hari. Keyakinan dan praktik keagamaan mereka bukan hanya menjadi ritual semata, tetapi menghasilkan konsekuensi nyata, baik secara individual maupun sosial. Misalnya, kepercayaan terhadap Tuhan dan tradisi adat mendorong masyarakat untuk menjaga harmonisasi dalam keluarga dan komunitas, sehingga tercipta rasa saling menghormati dan solidaritas yang kuat.

Konsekuensi lainnya adalah pembentukan norma-norma moral dan etika yang membimbing perilaku masyarakat. Karena mereka meyakini adanya ganjaran dan hukuman dari Tuhan, baik di dunia maupun akhirat, maka banyak dari mereka berusaha menjalankan ibadah dengan tekun, menghindari perbuatan yang dianggap dosa, dan berbuat baik kepada sesama. Hal ini berdampak positif dalam menciptakan ketertiban sosial, mengurangi konflik, dan memperkuat nilai-nilai toleransi antarumat beragama.

Selain itu, konsekuensi keagamaan juga tampak dalam pelestarian tradisi dan budaya. Ritual-ritual adat yang dijalankan sebagai bagian dari

keyakinan bukan hanya menjadi bentuk pengabdian spiritual, tetapi juga memperkokoh identitas budaya lokal dan rasa kebersamaan. Namun, konsekuensi ini kadang menimbulkan tantangan, terutama ketika ada perbedaan pandangan antara ajaran agama formal dengan praktik adat, sehingga masyarakat harus menyeimbangkan antara keduanya agar tidak terjadi konflik.

Pada dasarnya kelompok lokal merupakan kelompok masyarakat yang menjalankan tata kehidupan sehari-hari berdasarkan kebiasaan yang sudah diterima sebagai nilai-nilai yang berlaku secara universal dalam kehidupan bermasyarakat. Dalam praktik keagamaan, kelompok lokal cenderung mempertahankan nilai-nilai budaya dari leluhur yang dianggap sesuai dengan ajaran syariat Islam.

Eksistensi kelompok lokal keagamaan sangat dipengaruhi oleh peran tokoh dari kelompok tersebut. Seperti halnya dikatakan oleh Ust. Takbir:

Peran tokoh masing-masing kelompok di wilayah Benteng Somba Opu sangat penting. Karena kebanyakan masyarakat ikut dalam sebuah kelompok itu karena melihat siapa tokohnya.<sup>28</sup>

Tokoh pada sebuah kelompok agama memiliki peran penting dalam masyarakat, di antaranya sebagai pemimpin, pendidik, dan teladan. Tokoh agama juga berperan dalam menjaga kerukunan umat beragama, meningkatkan solidaritas, dan membina masyarakat. Sebagai sosok pribadi

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Takbir (30 Tahun), Sekjen Forum Kerukunan Umat Beragama, 12 Februari 2025.

yang diakui dan dipercayai masyarakat, tokoh agama mengemban tugas dan tanggung jawab, yaitu menyampaikan *amar ma'ruf nahi munkar* kepada masyarakat setempat. Tugas dan tanggung jawab tersebut mengarah pada pembentukan dan peningkatan masyarakat dalam beragama.

Demikian halnya pada Kelurahan Benteng Somba Opu peran tokoh dalam sebuah kelompok agama sangat vital. Tokoh inilah yang memberikan pengaruhnya kepada masyarakat sehingga dapat mengikuti ajarannya. Ajaran yang bersumber dari syariat Islam dan senantiasa menekankan kebaikan kepada seluruh lapisan masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.

Pada kelompok lokal praktik-praktik keagamaan masih kental. Misalnya mengaji kematian, takziah, itu adalah bagian dari pada NU. Sampai sekarang itu masih sering dilakukan.<sup>29</sup>

Tradisi itu bertahan salam ada ketokohan. Ada sebuah kaderisasi yang mesti diperkuat. Tampa adanya kaderisasi maka sulit mempertahankan sebuah ajaran agama.<sup>30</sup>

Perbedaan pandangan dalam beragama adalah perbedaan penafsiran terhadap ajaran agama. Perbedaan ini merupakan hal yang wajar dan dapat menjadi rahmat bagi umat. Penyebab perbedaan pandangan perbedaan penafsiran al-Quran, perbedaan pemahaman terhadap ajaran agama, perbedaan pemahaman terhadap teks dan tidak sampai pada wilayah kontekstualisasi.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Takbir (30 Tahun), Sekjen Forum Kerukunan Umat Beragama, 12 Februari 2025.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Takbir (30 Tahun), Sekjen Forum Kerukunan Umat Beragama, 12 Februari 2025.

Untuk mewujudkan nilai-nilai agama sehari-hari, kelompok masyarakat lokal senantiasa berpegang teguh pada al-Qur'an dah hadis serta mempertahankan tradisi-tradisi lokal pada lingkungan masyarakat Somba Opu. Pengaruh implikasi ajaran agama kelompok lokal mempengaruhi kehidupan sosial keagamaan masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu. Misalnya dalam pelaksanaan praktik-praktik keagamaan yang masih bernuansa lokal, tetapi tidak keluar dari ajaran Islam.

Pengaruh kelompok lokal cukup signifikan di wilayah kelurahan Somba Opu. Ajaran-ajaran mereka mudah kita beradaptasi karena masih sesuai dengan tradisi-tradisi kita terdahulu. Meskipun sebetulnya ajaran mereka sering dipandang negatif oleh orang lain.<sup>31</sup>

Pengaruh kelompok lokal membawa perubahan dalam aspek kehidupan bermasyarakat termasuk sosial, budaya dan agama. Pada bidang sosial tradisi-tradisi yang dilaksanakan oleh kelompok lokal keagamaan Benteng Somba Opu dapat memperkuat hubungan sosial di antara para masyarakat. Maulid dapat memperkuat ikatan sosial, peringatan maulid nabi dapat mempererat hubungan antar sesama umat Islam. Menanamkan nilainilai sosial, peringatan maulid nabi dapat menanamkan nilai-nilai sosial seperti empati, toleransi, dan persatuan. Membentuk identitas budaya Islam yaitu peringatan maulid nabi dapat menggabungkan unsur keagamaan dan budaya lokal, sehingga menciptakan identitas budaya Islam yang unik.

-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Muh. Syafri (25 Tahun), *Warga Lokal Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

Kita sebagai warga lokal disini masih rutin melaksanakan maulid. Meskipun maulid bukan kewajiban, tetapi maulid sesungguhnya dapat memberikan manfaat yang luar biasa dalam kehidupan.<sup>32</sup>

Pada bidang budaya maulid mendidik generasi muda yaitu peringatan maulid nabi dapat menjadi momentum untuk mendidik generasi muda. Melestarikan tradisi budaya, peringatan maulid nabi dapat melestarikan tradisi budaya yang beragam. Menjadi gerakan sosial yaitu peringatan maulid nabi dapat menjadi gerakan sosial untuk memperbaiki diri dan meningkatkan kualitas hidup dan menjadi pendorong perubahan yakni dapat menjadi pendorong perubahan ke arah yang lebih bertanggung jawab.

Sedangkan pada bidang agama, maulid dapat menjadi sarana mengenang sejarah perjuangan Nabi Muhammad Saw, meneladani akhlak mulia Nabi Muhammad Saw, dan memperkuat iman dan keimanan kepada Allah Swt. Sehingga dengan demikian pengaruh ajaran kelompok lokal yang masih mempertahankan tradisi keagamaan dapat berpengaruh positif dalam kehidupan masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.

#### 2. Pengamalan Beragama Kelompok Pendatang

a. Eksistensi Kelompok Pendatang Pada Kelurahan Benteng Somba Opu

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Abdul Rauf Daeng Nompo, (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*,12 Februari 2025.

Kelompok pendatang merupakan kelompok masyarakat yang masuk pada Kelurahan Benteng Somba Opu mengajarkan ajaran agama yang mereka anggap benar. Kelompok pendatang umumnya berasal dari warga Kelurahan Benteng Somba Opu yang keluar daerah menuntut ilmu kemudian kembali ke daerahnya untuk menyebarkan ilmu agama yang telah di dapatkan.

Saya kenal organisasi keagamaan di luar dari Kelurahan Benteng Somba Opu. Setelah saya mengenal organisasi ini saya kemudian hijrah dan terbuka pemikiran saya tentang agama. Kemudian saya kembali ke Benteng Somba Opu ini.<sup>33</sup>

Eksistensi kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu kehadirannya lebih belakang dibanding dengan kelompok lokal. Kelompok ini mengajarkan ilmu agama dan menolak tradisi-tradisi lokal yang ada pada wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu. Bagi kelompok pendatang, masyarakat hendaknya membuka pemikiran baru agar tidak konservatif dalam memahami agama. Agama yang ada sekarang berbeda dengan agama yang dahulu. Berbagai pemikiran-pemikiran lahir merupakan bukti bahwa agama mesti dinamis.

Kita seharusnya terbuka dari segi pemikiran, kita jangan berfokus kepada hal-hal yang telah terjadi di masa lalu. Kalau kita berfokus di sana tidak ada hal-hal yang baru lahir.  $^{34}$ 

<sup>34</sup>Mansyur (28 Tahun), *Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Mansyur (28 Tahun), *Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

Kelompok keagamaan yang berasal dari kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu memiliki prinsip bahwa Islam sebagai agama universal mengharapkan umatnya untuk senantiasa berkembang dan tidak berhenti pada satu pemikiran. Bagi kelompok pendatang, ajaran-ajaran leluhur tidak relevan lagi untuk dilaksanakan di zaman sekarang karena terkadang memberatkan bagi masyarakat.

Kebiasaan lokal disini kadang memberatkan masyarakat. Misalnya maulid yang dari segi pelaksanaan biaya dan lain-lain memberatkan bagi kami.<sup>35</sup>

Kelompok pendatang telah menjadi pendorong utama keaneka ragaman ajaran agama di Kelurahan Benteng Somba Opu. Setiap ajaran agama yang hadir dalam sebuah daerah disambut secara harmonis. Namun ketika perbedaan dari segi ajaran agama masuk pada wilayah pembenaran sepihak dan saling menyalahkan satu sama lain, maka menjadi pondasi awal dalam terjadinya disintegrasi di antara masyarakat.

Kelurahan Benteng Somba Opu. Berdirinya masjid sebagai tempat ibadah menjadi sarana penyebaran agama yang berbasis modern. Meskipun terdapat perbedaan orientasi keagamaan antara kelompok lokal dan kelompok pendatang, tetapi keadaan tersebut telah memberikan cerminan perbedaan-perbedaan yang di nusantara ini. Perbedaan-perbedaan tersebut

\_

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Mansyur (28 Tahun), *Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

adalah buah dari pemikiran-pemikiran umat manusia yang memiliki naluri untuk berkembang, khususnya pada aspek keagamaan.

Interaksi sosial antara kelompok lokal dan kelompok pendatang memiliki ruang jarak yang cukup lebar. Hal tersebut ditandai dengan ajaran-ajaran yang mereka bawa mewakili kelompoknya masing-masing yang berbeda secara teknis tetapi tetap sama secara subtansi yaitu bersumber dari ajaran tertinggi hukum Islam yaitu al-Qur'an dan hadis.

Pernah saya dapat selisih paham dengan suatu kelompok keagamaan. Dia keras dan tidak membuka diri. Disinilah sebenarnya peran sentral Forum Kerukunan Umat Beragama FKUB yang menjadi penengah di antara jurang pemisah ajaran keagamaan tersebut.<sup>36</sup>

Berbeda-beda sejatinya termasuk dalam berpikir dan berpendapat. Dalam wilayah keagamaan, kelompok lokal mencoba membawa ajaran agama yang mereka anggap sebagai pembaruan dalam masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu. Kelompok lokal mencoba memberikan warna tersendiri bagi masyarakat Benteng Somba Opu yang menekankan keterbukaan pemikiraan dari segi pelaksanaan ajaran agama. Kelompok lokal tidak menghendaki masyarakat Benteng Somba Opu terjebak pada wilayah-wilayah yang tidak berkembang dari segi ajaran agama. Oleh karenanya ajaran yang dibawa menolak ajaran-ajaran lokal yang menjadikan tradisi bagian dari pengamalan beragama.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Takbir (30 Tahun), Sekjen Forum Kerukunan Umat Beragama, 12 Februari 2025.

## b. Pengamalan Beragama Kelompok Pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu

Pengamalan beragama merupakan sesuatu yang penting dalam kehidupan umat manusia. Agama merupakan sistem yang mengatur keyakinan serta ibadah manusia kepada tuhannya serta tata aturan yang didalamnya secara universal. Agama juga dapat dikatakan sebagai pedoman hidup manusia. Pengamalan keagamaan pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu pada dasarnya berjalan cukup baik, akan tetapi terdapat perbedaan yang cukup mendasar karena adanya dua kelompok keagamaan sehingga klaim kebenaran sering kali terjadi.

Pengamalan beragama dapat dibagi ke dalam beberapa dimensi yang mencakup aspek-aspek berbeda dari kehidupan seorang individu dalam menjalankan ajaran agama. Secara umum, dimensi-dimensi pengamalan beragama ini bisa dibagi menjadi dimensi-dimensi berikut:

#### 1. Dimensi keyakinan

Keyakinan kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu Gowa dari segi pengamalan beragama berkaitan erat dengan cara mereka menyesuaikan praktik keagamaan mereka dengan lingkungan sosial yang ada. Kelompok pendatang ini, bisa jadi datang dengan latar belakang agama dan tradisi yang berbeda, dan ketika mereka berintegrasi ke dalam masyarakat setempat, mereka tidak hanya mempertahankan keyakinan

mereka, tetapi juga menghadapi berbagai tantangan dalam pengamalan agama.

Salah satu hal yang cukup menarik adalah bagaimana kelompok pendatang ini berusaha mempertahankan agama mereka, meski mungkin berbeda dengan mayoritas agama yang dianut oleh penduduk setempat. Mereka mungkin saja membawa cara-cara baru dalam beribadah, seperti cara merayakan hari besar agama atau ritual tertentu, yang bisa jadi memperkaya keragaman dalam masyarakat. Namun, di sisi lain, ini juga bisa menimbulkan tantangan, terutama jika praktik agama mereka dianggap berbeda atau tidak sejalan dengan adat-istiadat setempat.

Adaptasi budaya agama juga jadi hal yang penting. Sebagian kelompok pendatang mungkin merasa penting untuk menjaga tradisi agama mereka secara ketat, sementara sebagian lainnya mungkin lebih fleksibel dalam menyesuaikan diri dengan kebiasaan dan tradisi masyarakat lokal. Ada kemungkinan juga beberapa pendatang akan terlibat dalam kegiatan keagamaan bersama, misalnya bergabung dalam kegiatan masjid yang tentu saja mencerminkan tingkat keterbukaan mereka terhadap ajaran yang lain.

#### 2. Dimensi ibadah

Pada Kelurahan Benteng Somba Opu, keberagaman agama di kalangan kelompok pendatang terlihat cukup jelas dalam cara mereka mengamalkan ibadah mereka sehari-hari. Sebagai kelompok yang baru datang, mereka mungkin merasa penting untuk mempertahankan cara beribadah sesuai dengan keyakinan mereka, meskipun mereka berada di lingkungan yang bisa jadi memiliki kebiasaan keagamaan yang berbeda. Ini berarti mereka mungkin akan membangun atau menggunakan tempat ibadah yang mereka anggap sesuai. Di satu sisi, mereka mungkin berusaha untuk tetap melaksanakan ibadah sesuai dengan ajaran agama mereka di tempat-tempat yang sudah ada, tapi di sisi lain, mereka juga bisa merasa penting untuk menjaga tradisi agama mereka dengan membangun ruang ibadah yang lebih nyaman bagi mereka.

Pada komunitas seperti ini, meskipun mereka berasal dari daerah yang berbeda, umumnya kelompok pendatang tetap menjaga ibadah sesuai dengan ajaran Islam yang mereka yakini. Misalnya, mereka akan tetap melaksanakan salat lima waktu, berpuasa di bulan Ramadan, dan mengikuti kewajiban zakat. Tapi, yang menarik adalah bagaimana mereka beradaptasi dalam hal tradisi lokal, karena meskipun agama Islam adalah agama yang sama, setiap daerah atau kelompok bisa memiliki cara-cara berbeda dalam mengamalkan ajaran tersebut.

# 3. Dimensi pengalaman keagamaan

Dimensi pengamalan keagamaan di kalangan kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu, khususnya yang beragama Islam, bisa dilihat dari berbagai aspek, yang mencakup baik ibadah individu maupun sosial. Pengamalan keagamaan ini tidak hanya tentang pelaksanaan ritual atau kewajiban agama, tetapi juga mencakup bagaimana mereka menyesuaikan diri dengan lingkungan sekitar, serta bagaimana agama berfungsi dalam kehidupan sehari-hari mereka.

Pengamalan keagamaan secara individu bagi umat Islam, baik pendatang maupun masyarakat setempat, sangat dipengaruhi oleh pemahaman dan kesadaran diri dalam menjalankan kewajiban agama. Pada level ini, kelompok pendatang yang datang dengan keyakinan Islam biasanya tetap menjalankan kewajiban dasar mereka seperti salat lima waktu, membaca Al-Qur'an, puasa di bulan Ramadan, dan membayar zakat.

Bagi mereka, ibadah individu ini adalah cara untuk menjaga kedekatan dengan Allah, memperkuat iman, serta menjaga keseimbangan hidup dalam menghadapi tantangan hidup di lingkungan yang baru. Salat, misalnya, menjadi tiang agama yang sangat vital. Dalam keseharian mereka, meskipun mungkin dalam suasana yang berbeda dengan lingkungan sebelumnya, mereka tetap melaksanakan salat dengan sepenuh hati dan menjaga waktu-waktu ibadah yang tepat.

Pengamalan agama akan dipengaruhi oleh lingkugan masyarakat yang nantinya mampu mempengaruhi perkembangan keagamaan yang akan masuk ke dalam tatanan kehidupan sosial masyarakat maupun jiwa keagamaan masyarakat. Lingkungan masyarakat yang memiliki jiwa toleransi, maka pengamalan agama tersebut akan dapat terlaksana dengan

baik. Sebalikya jika lingkungan masyarakat mengalami perpecahan, maka akan sulit terwujud pengamalan nilai-nilai agama dalam kehidupan bermasyarakat.

Pengamalan agama kelompok pendatang dapat terlihat pada pelaksanaan kegiatan-kegiatan seperti sholat berjamaah lima waktu di masjid, kajian Islam secara rutin, dan terbentuknya organisasi keislaman di dalam kehidupan sosial keagamaan masyarakat muslim Kelurahan Benteng Somba Opu. Semua hal ini terkait dengan pengamalan nilai-nilai keagamaan dalam masyarakat muslim Kelurahan Benteng Somba Opu.

Namun dalam realitasnya kelompok pendatang mempunyai pengamalan beragama yang berbeda dengan pengamalan beragama kelompok lokal pada masyarakat Benteng Somba Opu. Seperti halnya yang dikemukakan oleh Abdul Raud Daeng Nompo:

Orang-orang pendatang itu kadang mau mempersoalkan barazanji. Padahal tidak ada yang salah dengan barazanji. Barazanji itu bagus bagian dari tradisi masyarakat bukan hanya Benteng Somba Opu tetapi seluruh masyarakat di Sulawesi-Selatan pada umumnya.<sup>37</sup>

Berbeda dengan pendapat di atas, salah satu warga pendatang mengemukakan pendapatnya:

\_

 $<sup>^{37}\</sup>mathrm{Abdul}$  Rauf Daeng Nompo (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*,12 Februari 2025.

Saya lihat orang-orang lokal di Benteng Somba Opu ini lebih mengutamakan adat. Sehingga banyak diwarnai oleh budaya-budaya yang menurut saya tidak patut lagi untuk dilaksanakan.<sup>38</sup>

Dari pandangan tersebut nampak bahwa kelompok pendatang sangat kental dengan ilmu yang telah di dapatkan diluar dari pada Kelurahan Benteng Somba Opu. Sehingga kelompok pendatang tidak secara spesifik menolak semua ajaran kelompok lokal, akan tetapi telah membuka pemikiran baru di kalangan masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.

Bagi warga pendatang, masyarakat lokal hendaknya terbuka diri terhadap berbagai pemikiran-pemikiran baru dalam bidang keagamaan. Agama mestinya dikedepankan dari pada budaya. Karena agamalah yang menuntun budaya itu. Apabila ada budaya atau tradisi yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam, maka budaya tersebut tidak patut dipertahankan. Demikian halnya dalam pengamalan beragama, kelompok pendatang lebih cenderung pada ajaran agama yang dinamis dan tidak berhenti pada suatu pemikiran tertentu.

Orang-orang Benteng itu masih berfokus pada warisan leluhurnya. Dia masih belum bisa menerima pemikiran-pemikiran baru tentang keagamaan.  $^{39}$ 

<sup>38</sup>Mansyur, (28 Tahun), *Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

<sup>39</sup>Mansyur, (28 Tahun), *Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

-

Menurut hemat penulis, tidak ada yang salah apabila pemikiranpemikiran keagamaan itu terbuka dan dinamis, akan tetapi perlu diingat
bahwa dalam sebuah masyarakat budaya adalah sebuah hal tumbuh seirama
dengan perkembangan masyarakat setempat. Sehingga agama, budaya,
tradisi tidak bisa terpisahkan. Mereka saling berkaitan satu sama lain. Tidak
ada yang mendahului satu sama lain. Namun yang paling penting adalah
selama budaya atau tradisi tersebut sejalan dengan nilai-nilai Islam yang
diakui sebagai agama terakhir yang turun di muka bumi.

Islam mempunyai konsep keseimbangan dalam segala hal. Ia tidak melupakan dunia untuk meraih akherat dan tidak melupakan akherat untuk meraih dunia. Islam memandang kehidupan manusia sebagai unit integral yang mencakup berbagai hal. Islam adalah syari'at individu, keluarga, masyarakat, negara dan dunia. Begitupun dengan budaya lokal, Islam senantiasa dapat beradaptasi dengan budaya lokal nusantara.

Konsep pengamalan ajaran ajaran agama Islam merupakan proses keislaman ke dalam diri pribadi manusia mengingat pada hakekatnya bertujuan untuk membentuk pribadi yang beriman dan bertakwa dalam kehidupan lahiriah dan batiniah manusia. Proses pendidikan dalam pengamalan nilai ajaran agama Islam adalah menanamkan atau mempribadikan ajaran keislaman yang mengacu kepada keimanan dan ketaqwaan yang berdaya dorong motivasi proses kegiatan prilaku yang

nampak, yang mewujud di dalam akhlaq di satu sisi, dalam amaliah atau dalam muamalah dalam berbagai bidang kehidupan.

Ajaran agama Islam difungsikan sebagai sistem acuan sikap dan dasar pijakan para pemeluknya dalam interaksi sosial yang toleran, rasa solidaritas, menjaga kerukunan di dalam masyarakat. Isyarat ini dapat dilihat dalam berbagai aspek ajaran agama Islam. Begitu pula pada agama-agama lain. Pesan-pesan cinta dan kasih, menebar kedamaian terhadap sesama manusia serta kerukunan antar masyarakat. Dilihat dari konteks inilah sesungguhnya kelompok keagamaan dalam sebuah masyarakat hendaknya mewujudkan kerukunan antar masyarakat, bukan justru mencederai nilainilai kerukunan di antar masyarakat.

Sikap saya dahulukan adab daripada ilmu. Karena saya rasa tidak bermamfaat ilmu jika tidak ada adab. Saya pernah beberapa kali menawarkan untuk membuat kajian khsusus untuk membentengi masyarakat dari prilaku-prilaku yang menyimpang.<sup>40</sup>

Dari pendapat di atas, nampaknya kelompok pendatang memiliki harapan agar masyarakat Benteng Somba Opu dapat menghindari praktik-praktik kegamaan yang menyimpan. Namun yang menjadi permasalahan ketika ukuran perbuatan menyimpang tersebut di ukur dengan takaran perspektif satu kelompok, bukan di takar melalui diskusi bersama dengan para ulama dan pemikir agama.

\_

 $<sup>^{40}\</sup>mathrm{Mansyur}$  (28 Tahun), Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu, 12 Februari 2025.

Kehidupan keagamaan yang nyata di tengah masyarakat seringkali menampilkan fenomena pemahaman mengenai ajaran agama yang cenderung tidak seragam, meskipun sumber pemahaman tersebut berasal dari kitab suci yang sama dan berasal dari seorang rasul utusan tuhan. Salah satu persoalan penting menyangkut keragaman pemahaman dan penafsiran ajaran agama oleh umat pemeluknya yaitu perbedaan dalam pengamalan ajaran agama yang membawa implikasi pada retaknya hubungan sosial di antara masyarakat.

Ajaran agama seperti dalam teks-teks sumbernya yang dipandang suci, sangatlah mungkin diterima dan ditafsirkan berbeda-beda oleh umat pemeluknya karena penyampaian yang berlain-lainan oleh para penyiar agama yang sangat beragam kepada masyarakat setempat. Bagi kelompok pendatang penyampaian ajaran agama dilakukan dengan pendekatan-pendekatan agama yang disampaikan melalui ceramah-ceramah di masjid. Selain itu, kelompok pendatang menolak ajaran-ajaran yang bersifat tradisi dan mengaggap hal tersebut tidak relevan lagi untuk dilaksanakan. Sehinnga disinilah terkadang terjadi benturan pemikiran antara kelompok lokal yang sudah lama melaksanakan ajaran agama dengan pendekatan budaya atau tradisi dengan kelompok pendatang yang datang menginterupsi ajaran agama kelompok lokal.

# 4. Dimensi pengetahuan keagamaan

Dimensi pengetahuan agama yang mereka peroleh saat menuntut ilmu memiliki karakteristik yang berbeda, terutama karena mereka berada di lingkungan yang baru dan harus beradaptasi. Ketika kelompok pendatang menuntut ilmu, pengetahuan agama yang mereka peroleh tidak hanya berasal dari sumber-sumber formal seperti pendidikan agama di sekolah atau pesantren, tetapi juga dipengaruhi oleh proses interaksi sosial dan akulturasi budaya dengan masyarakat setempat. Dalam konteks ini, dimensi pengetahuan agama yang mereka dapatkan menjadi lebih dinamis.

Para pendatang sering kali membawa pemahaman agama yang mereka bawa dari daerah asal, namun dalam proses menuntut ilmu di lingkungan baru, mereka terpapar pada corak keberagamaan yang berbeda. Ini bisa membuka ruang untuk perluasan cara pandang terhadap ajaran agama, baik dari segi praktik ibadah, pemahaman teks-teks keagamaan, hingga cara berinteraksi antarumat. Dimensi pengetahuan agama mereka berkembang karena adanya perjumpaan dengan ragam pemikiran dan tradisi Islam misalnya antara Islam yang skriptural dengan yang sufistik, atau antara yang konservatif dan moderat.

Selain itu, kelompok pendatang juga mengalami pembelajaran agama secara kontekstual. Mereka belajar bagaimana ajaran agama diterapkan dalam kondisi sosial ekonomi yang berbeda, belajar menyesuaikan nilai-nilai agama dengan tantangan kehidupan di lingkungan baru, dan sering kali

mendapatkan pemahaman yang lebih inklusif, toleran, atau bahkan kritis terhadap ajaran yang sebelumnya mereka yakini secara kaku.

# 5. Dimensi konsekuensi

Dimensi konsekuensi dari pengetahuan agama yang diperoleh kelompok pendatang saat menuntut ilmu mencerminkan bagaimana pemahaman mereka terhadap agama kemudian diwujudkan dalam tindakan nyata dalam kehidupan sehari-hari. Ketika seseorang atau sekelompok orang berpindah ke lingkungan baru dan menuntut ilmu, terutama ilmu agama, proses belajar tersebut tidak hanya mengubah cara mereka berpikir, tetapi juga membawa dampak pada sikap, kebiasaan, dan hubungan sosial mereka.

Bagi kelompok pendatang, pengetahuan agama yang mereka peroleh sering kali menjadi pegangan untuk menyesuaikan diri dalam lingkungan yang mungkin berbeda dari tempat asal mereka. Mereka mulai menunjukkan perubahan dalam perilaku beragama, seperti menjadi lebih konsisten menjalankan ibadah, lebih hati-hati dalam bertindak, serta lebih sadar akan tanggung jawab moral dan sosial sebagai bagian dari umat beragama. Dalam proses ini, mereka tidak hanya menghayati agama sebagai ajaran, tetapi juga sebagai pedoman hidup yang mengarahkan cara mereka bersikap terhadap sesama, terhadap budaya baru yang mereka temui, bahkan terhadap tantangan hidup sebagai pendatang.

- B. Implementasi Konsep Washatiyah Pada Pengamalan Beragama Kelompok Lokal dan Kelompok Pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu
  - Implementasi konsep washatiyah pada pengamalan beragama kelompok lokal

Pemaknaan konsep wasathiyah dapat dipadukan bahwa keseimbangan antara keyakinan yang kokoh dengan toleransi yang di dalamnya terdapat nilai-nilai Islam yang dibangun atas dasar pola pikir yang lurus dan pertengahan serta tidak berlebihan dalam hal tertentu. Keseimbangan bisa terlihat dengan kemampuan mensinergikan antara dimensi spiritualitas, material, individualitas dengan kolektivitas, tekstual dengan kontekstual.

Keseimbangan dalam dunia beragama merupakan sebuah hal yang fundamental demi mencegah sikap berlebihan atau fanatisme dalam dunia agama. Fanatisme merupakan suatu pandangan dan keyakinan tentang sesuatu yang tidak memiliki landasan teori atau pijakan yang kuat, tetapi dianut secara mendalam oleh seseorang atau sekelompok orang. Pandangan dan keyakinan yang sulit diluruskan atau diubah jika sudah tertanam pada diri seseorang, meskipun dengan argumentasi-argumentasi yang rasional.

Untuk mengetahui konsep *washatiyah* pada pengamalan beragama kelompok lokal, ada beberapa prinsip *washatiyah* sebagai berikut:

a.Tawashut

Sikap *tawashut* atau moderat dalam pengamalan beragama sangat penting karena mencerminkan keseimbangan dalam memahami, mengamalkan, dan menyikapi ajaran agama. Sikap *tawashut* menjaga seseorang agar tidak terjerumus ke dalam dua kutub ekstrem. Dalam konteks kelompok lokal pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu, indikator sikap *tawashut* terbagi atas:

# 1. Berpendapat

Sikap tawashut dalam berpendapat sangat penting dalam kehidupan beragama. Sikap ini tercermin dengan tidak langsung menolak atau mengkritik pendapat yang berbeda, melainkan dengan seksama mencoba menglaborasi dan mengkaji lebih dalam pendapat tersebut. Kelompok lokal telah menerapkan sikap tawashut ini dalam segi berpendapat. Hal itu terbukti salah satu tokoh agama di Kelurahan Benteng Somba Opu mengatakan:

Kelompok lokal tidak pernah menolak secara tegas kelompok pendatang, kelompok lokal selalu terbuka dengan kelompok pendatang. Namun sering kali kelompok lokal itu mendapat kritikan yang cukup tegas dari kelompok pendatang, tapi dari esensi ajaran itu bersumber juga dari ajaran Islam.<sup>41</sup>

Kelompok lokal tidak mudah menyalahkan atau memaksakan pendapatnya kepada kelompok pendatang. Kelompok lokal menyampaikan pendapat dengan landasan ilmu yang jelas, berdasarkan al-Qur'an, hadis, dan pandangan para ulama yang terpercaya meskipun juga dari tradisi

\_

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Abdul Rauf Daeng Nompo (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*,12 Februari 2025.

masyarakat setempat. Ia juga akan menyampaikan pendapatnya dengan cara yang santun, tidak emosional, dan tidak provokatif.

Sikap *tawashut* kelompok lokal juga tercermin dalam kemampuannya menghargai perbedaan. Selama pendapat tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip pokok agama, maka ia akan menghormatinya dan tidak mudah melabeli orang lain sebagai sesat atau kafir hanya karena perbedaan pandangan. Dalam situasi yang menimbulkan perpecahan, orang yang bersikap *tawashut* akan berusaha menjadi penengah, menjembatani perbedaan, dan mencari solusi yang bisa diterima oleh semua pihak.

#### 2. Bertindak

Sikap tawashut atau moderat kelompok lokal dalam pengamalan beragama dari segi bertindak tercermin dalam keseimbangan antara menjalankan ajaran agama secara teguh tanpa bersikap ekstrem atau fanatik. Seseorang yang bertindak dengan tawashut dalam beragama akan menjaga agar ibadah dan perilakunya tidak berlebihan, namun tetap sesuai dengan tuntunan agama. Ia tidak mudah menghakimi orang lain yang berbeda pandangan selama masih dalam koridor syariat, serta menghargai keragaman pendapat dalam masalah-masalah furu' atau cabang agama. Kelompok lokal sebagai kelompok keagamaan tidak pernah menyalahkan kelompok pendatang, tetapi selama tidak mengganggu eksistensi kelompok lokal di Kelurahan Benteng Somba Opu.

# 3. Beragama

Kelompok lokal memahami bahwa dalam Islam terdapat perbedaan pandangan dalam hal-hal cabang (furu'), seperti perbedaan bacaan doa, cara salat, atau fiqih tertentu. Ia tidak menganggap mazhab lain salah selama masih dalam koridor syariat, dan bersikap salin menghormati. Berbeda dengan kelompok pendatang yang menolak secara tegas amalan-amalam ketika selesai ibadah shalat lima waktu. Kelompok lokal dengan konsisten melakukan zikir setelah ibadah shalat. Namu bagi kelompok pendatang itu adalah sesuatu yang memberatkan seperti kata salah satu kelompok pendatang:

Zikir sesudah shalat bagi kami itu adalah sesuatu yang memberatkan.<sup>42</sup>

Seorang yang moderat menyadari bahwa zikir setelah shalat adalah amalan yang dianjurkan dalam Islam, dan bentuk serta jumlahnya bisa berbeda-beda sesuai dengan hadis dan kebiasaan para ulama. Ada yang melakukannya dengan suara pelan, ada juga yang dengan suara agak keras; ada yang berjamaah, ada pula yang melakukannya sendiri-sendiri, bahkan ada yang menolaknya. Sikap moderat ditunjukkan dengan tidak mudah menyalahkan atau memvonis bid'ah kepada orang lain hanya karena perbedaan bentuk zikir.

#### b. Tawazun

\_

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Mansyur (28 Tahun), *Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu*, 12 Februari 2025.

Sikap *tawazun* dalam pengamalan beragama kelompok terlihat dari kemampuannya untuk menjaga keseimbangan antara berbagai aspek ajaran agama tanpa bersikap ekstrem atau berlebihan. Orang yang menerapkan *tawazun* tidak hanya fokus pada ibadah ritual saja, tetapi juga memperhatikan hubungan sosial, etika, dan tanggung jawab kemanusiaan. Ia menjalani kehidupan beragama dengan mempertimbangkan dimensi spiritual dan duniawi secara seimbang.

Dalam hal berinteraksi sosial, sikap *tawazun* pada kelompok lokal mendorong untuk bersikap adil dan tidak berat sebelah. Ia tidak bersikap keras hanya karena berbeda pandangan agama atau mazhab, melainkan menghargai perbedaan dan tetap menjaga ukhuwah (persaudaraan) di antara kelompok lokal. Ia memahami bahwa dakwah tidak dilakukan dengan cara yang memaksa atau mencela, tapi dengan kelembutan, hikmah, dan kasih sayang, sebagaimana diajarkan oleh Rasulullah Saw.

Kelompok lokal sebenarnya selalu berusaha menghargai kelompok pendatang. Namun dia itu kadang bersikap sangat keras kepada kelompok lokal.<sup>43</sup>

Islam sendiri mengajarkan kelembutan, kasih sayang, dan keseimbangan dalam menjalankan ajarannya. Bersikap terlalu keras bisa membuat orang lain menjauh dari agama, dan bahkan bisa membuat diri sendiri merasa terbebani, lalu pada akhirnya justru meninggalkan sebagian ajaran karena merasa berat. Sikap keras, seperti memaksakan pendapat,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Abdul Rauf Daeng Nompo (50 Tahun), *Imam Masjid Benteng Somba Opu*,12 Februari 2025.

mudah menghakimi orang lain, atau merasa paling benar, justru bertentangan dengan semangat rahmat yang dibawa oleh Islam. Agama bukan untuk memberatkan, melainkan untuk membimbing manusia menuju kebaikan dengan cara yang penuh kasih.

#### c. Tasamuh

Sikap tasamuh atau toleransi dalam beragama padaa kelompok lokal tampak dalam kehidupan sehari-hari ketika ketika kelompok lokal mampu hidup berdampingan secara damai. Kelompok lokal tidak pernah mempermasalhkan keberadaan kelompok pendatang, namun kelompok lokal selalu menekankan agar kelompok pendatang jangan mengganggu kelompok lokal dalam hal pengamalan beragama.

Secara keseluruhan, sikap *tasamuh* bukan hanya tentang tidak mengganggu orang lain dalam beribadah, tetapi juga mencakup sikap aktif untuk menjaga harmoni, menghormati perbedaan, dan menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan. Ini adalah kunci untuk menciptakan masyarakat yang damai, adil, dan sejahtera di tengah keberagaman. Kelompok lokal mencoba menjaga harmonisasi dengan kelompok pendatang, meskipun sering kali terjadi perbedaan yang cukup signifikan. Misalnya pada peringatan maulid atau amalan zikir setelah shalat lima waktu.

#### d. I'tidal

Beragama dengan akal sehat dan hikmah, memahami ajaran agama secara kontekstual dan tidak semata-mata tekstual. Beragama dengan akal sehat dan hikmah berarti menjalani ajaran agama dengan menggunakan kemampuan berpikir yang sehat, jernih, serta penuh kebijaksanaan. Dalam konteks ini, seorang yang beragama tidak hanya terpaku pada teks-teks keagamaan secara harfiah, tetapi juga memahami konteks di balik teks tersebut baik konteks sejarah, budaya, maupun kondisi sosial saat ajaran itu diturunkan.

Memahami ajaran agama secara kontekstual juga penting karena tidak semua teks keagamaan bisa diterapkan secara literal dalam semua situasi. Misalnya, perintah atau larangan tertentu dalam al-Qur'an atau hadis bisa jadi diturunkan untuk menjawab peristiwa atau kebiasaan khusus pada zaman tertentu. Oleh karena itu, para ulama menggunakan ilmu tafsir, ushul fiqh, dan kaidah-kaidah lainnya untuk memahami bagaimana ajaran itu relevan dengan zaman dan tempat yang berbeda.

Kelompok lokal dalam pengamalan ajaran agama banyak diwarnai dengan adat istiadat masyarakat setempat. Misalnya tradisi membawa lilin ketika membayar zakat fitrah. Secara eksplisit, membawa lilin tersebut bukanlah perintah dalam Islam, tetapi hal itu bermakna simbolik. Beberapa daerah, khususnya di sebagian masyarakat muslim di Asia Tenggara (seperti di Indonesia), ada kebiasaan membawa lilin bersama zakat fitrah saat diserahkan ke rumah imam atau tokoh agama. Tradisi ini biasanya dilakukan

pada malam-malam terakhir ramadan atau menjelang Hari Raya Idulfitri. Lilin sebagai simbol penerangan yakni membawa lilin dimaknai sebagai simbol menerangi hati atau sebagai doa agar hati bersih dan terang setelah menunaikan ibadah puasa selama sebulan.

# e. Musyawarah

Sikap musyawarah dalam pengamalan agama tercermin dalam kebiasaan berdiskusi dan bertukar pikiran untuk mencapai kesepakatan bersama dalam menjalankan ajaran agama dengan cara yang damai, saling menghargai, dan penuh toleransi. Dalam kehidupan sehari-hari, hal ini tampak ketika anggota masyarakat berkumpul untuk menentukan waktu pelaksanaan kegiatan keagamaan, seperti menentukan waktu sholat berjamaah, menyusun jadwal pengajian, atau merancang peringatan hari besar agama.

Musyawarah juga muncul dalam upaya menyelesaikan perbedaan pandangan dalam praktik keagamaan, di mana setiap orang diberi kesempatan menyampaikan pendapatnya tanpa saling menyalahkan. Pada Kelurahan Benteng Somba Opu, sikap musyawarah ini pada kedua kelompok keagamaan belum terlaksana sebagaimana mestinya. Baik dari kelompok pendatang maupun kelompok lokal. Sikap musyawarah salah satu solusi untuk mempertemukan kedua kelompok ini untuk berdiskusi mencari jalan tengah di antara perbedaan tersebut.

#### f. Aulawiyah

Sikap *aulawiyah* dalam pengamalan beragama merujuk pada kemampuan untuk memilah dan mendahulukan hal-hal yang lebih utama atau prioritas dalam menjalankan ajaran agama. Ini adalah prinsip yang sangat penting dalam Islam, karena tidak semua kewajiban atau aktivitas keagamaan memiliki bobot yang sama. Dengan memahami sikap *aulawiyah*, seseorang tidak hanya menjalankan agama secara tekstual, tetapi juga dengan mempertimbangkan konteks, dampak, dan urgensi.

Kelompok lokal senantiasa mendahulukan ibadah-ibadah yang bersifat wajib tanpa melupakan ibadah sunnah. Disinilah peran washatiyah pada kelompok lokal untuk mendorong untuk tidak berlebihan dalam beragama. Sikap tidak berlebihan dalam beragama mencerminkan pemahaman bahwa Islam diturunkan sebagai agama yang membawa kemudahan, bukan kesulitan.

Seseorang yang memahami *aulawiyah* akan mampu membedakan mana ibadah yang wajib, sunnah, dan mana yang bisa ditunda atau diganti dalam keadaan tertentu. Misalnya, seseorang tidak memaksakan diri melakukan ibadah sunnah hingga mengabaikan kewajiban sosial atau kesehatan dirinya. Atau, tidak menyalahkan orang lain yang melakukan suatu amalan dengan cara yang berbeda selama masih dalam koridor yang dibenarkan oleh syariat.

# g. Tathawur wa Ibtikar

Sikap *tathawur wa ibtikar*, yang berarti sikap terbuka terhadap perubahan dan berinovasi, merupakan bagian penting dalam menjalani kehidupan beragama, terutama di tengah dinamika zaman yang terus berkembang. Dalam konteks pengamalan beragama, sikap ini tidak dimaksudkan untuk mengubah prinsip dasar ajaran agama, melainkan untuk menjadikan nilai-nilai agama tetap relevan, aplikatif, dan mampu menjawab tantangan kehidupan modern.

Pada wilayah *tathawur wa ibtikar* ini kelompok lokal masih cenderung menerapkan ajaran agama yang bersifat tradisi. Ajaran agama kelompok lokal seringkali dipraktikkan secara tradisional, bahkan bercampur dengan budaya setempat. Ini terjadi karena agama tidak hadir dalam ruang hampa, melainkan masuk dan tumbuh dalam konteks sosial dan budaya tertentu. Tradisi keagamaan di tingkat lokal biasanya diwariskan secara turuntemurun dan menjadi bagian dari identitas komunitas tersebut.

Penerapan ajaran agama yang bersifat tradisional di kelompok lokal biasanya tampak dalam bentuk ritual, perayaan hari besar keagamaan, tata cara beribadah, hingga simbol-simbol keagamaan yang digunakan. Salah satunya simbol lilin yang dibawa ketika menjelang hari raya idul fitri ketika membayar zakat. Simbol tersebut menandakan bahwa kelompok lokal masih memegang teguh ajaran agama yang bersumber dari tradisi.

#### h. Islah

Konsep *islah* sejalan dengan prinsip *washatiyah* karena keduanya mengedepankan sikap seimbang, toleran, dan menghindari ekstremisme dalam beragama. Islah mengajarkan umat untuk bersikap terbuka terhadap perbedaan, tidak mudah menghakimi, serta senantiasa mencari jalan tengah dalam menyelesaikan konflik atau perselisihan, baik dalam ranah pribadi maupun komunal. Dalam praktiknya, islah menjadi jembatan antara prinsip keadilan dan kasih sayang, sehingga mampu menciptakan ruang dialog yang sehat di tengah perbedaan pandangan.

Tidak adanya upaya *islah* antara kelompok agama lokal dan pendatang mencerminkan ketiadaan semangat *washatiyah* dalam kehidupan beragama. Ketika dua kelompok tidak menjalin komunikasi atau upaya perbaikan hubungan, maka potensi konflik, prasangka, dan keterasingan antar komunitas akan terus berlanjut. Hal ini tidak hanya menghambat integrasi sosial, tetapi juga mengikis nilai-nilai dasar Islam yang mengajarkan rahmat, toleransi, dan keadilan.

Dalam konteks ini, ketidak hadiran *islah* pada kelompok lokal dan pendatang memperlihatkan kurangnya kesadaran kolektif untuk mencari titik temu atau ruang dialog. Padahal, agama terutama Islam menganjurkan adanya musyawarah, saling memahami, dan memperbaiki keretakan sosial demi kemaslahatan bersama. Tanpa *islah*, perbedaan agama dan budaya akan terus menjadi sekat pemisah yang melemahkan solidaritas dan memperkuat eksklusivisme.

Konflik yang tidak diselesaikan dengan pendekatan *islah* berisiko menjadi warisan sosial yang turun-temurun menciptakan siklus ketidak percayaan yang panjang. Maka penting bagi kelompok keagamaan baik lokal maupun pendatang untuk menyadari bahwa perbedaan bukanlah ancaman, tetapi peluang untuk membangun kehidupan bersama yang saling menguatkan.

# i. *Urf*

Dalam konteks fikih Islam, istilah urf merujuk pada kebiasaan, tradisi, atau adat yang berlaku di suatu masyarakat, yang tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat Islam. *Urf* memiliki peranan penting dalam hukum Islam karena Islam sebagai sistem hukum yang fleksibel dan realistis memperhitungkan kondisi sosial, budaya, dan kehidupan masyarakat dalam penerapan hukumnya.

Urf menjadi salah satu sumber hukum sekunder dalam Islam, bersama dengan istihsan, maslahah mursalah, dan sadd adz-dzari'ah. Ulama mengakui bahwa hukum yang bersumber dari urf dapat dijadikan dasar pengambilan keputusan hukum selama urf itu tidak bertentangan dengan al-Qur'an dan Hadis. Misalnya, dalam masalah muamalah seperti jual beli, sewa-menyewa, atau perjanjian, kebiasaan yang telah menjadi praktik umum dapat menjadi acuan hukum jika tidak ada ketentuan syariat yang secara jelas melarangnya.

Budaya kelompok lokal di Kelurahan Benteng Somba Opu, seperti tradisi membawa lilin saat membayar zakat, dapat dipahami sebagai bentuk ekspresi kultural yang tidak bertentangan dengan kaidah *urf* dalam Islam. Dalam fikih Islam, *urf* atau kebiasaan masyarakat memiliki kedudukan penting selama kebiasaan tersebut tidak melanggar prinsip-prinsip syariat. *Urf* berfungsi sebagai salah satu pertimbangan dalam menetapkan hukum ketika tidak ada dalil syar'i yang secara tegas mengatur suatu persoalan.

Tradisi membawa lilin saat membayar zakat di daerah tersebut bisa dipandang sebagai simbol penghormatan atau bentuk seremoni yang memperkuat nilai-nilai sosial dan keagamaan dalam masyarakat setempat. Lilin dalam hal ini tidak memiliki makna ibadah tersendiri yang menyamai atau menggantikan unsur ritual dalam Islam, melainkan hanya sebagai bagian dari adat atau tradisi. Oleh karena itu, selama makna simbolik lilin itu tidak mengandung unsur syirik, tidak diyakini memiliki kekuatan gaib, atau tidak dimaksudkan untuk menggantikan syariat Islam yang pokok, maka tradisi tersebut termasuk dalam kategori *urf shahih* yaitu kebiasaan yang sah dan dapat diterima oleh syariat.

Pada dasarnya wasathiyah hadir mengajak umat Islam untuk memahami dan menerapkan ajaran agama secara harmonis, menghormati perbedaan dan menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan. Mengutamakan prinsip moderasi, wasathiyah menjadi landasan penafsiran dan penerapan ajaran Islam, mendorong umat untuk menjalin hubungan baik dengan orang

lain dan berkontribusi positif terhadap masyarakat majemuk. Melalui pemahaman mendalam terhadap *wasathiyah*, diharapkan umat Islam dapat hidup lebih damai dan stabil, menciptakan lingkungan saling menghormati dan toleransi.

Konsep *Wasathiyah* mendorong umat Islam untuk menjalankan ibadahnya secara moderat. Artinya menghindari ekstremisme, baik dari segi keyakinan maupun ketidaktahuan terhadap ajaran agama. Masyarakat diminta mengedepankan penghayatan spiritual yang mendalam, tanpa terjebak pada ritual yang berlebihan atau menolak nilai-nilai syariah. Penerapan *wasathiyah* juga menekankan pentingnya sikap toleran terhadap perbedaan antar umat beragama dan antar kelompok dalam Islam itu sendiri. Menghargai sudut pandang yang berbeda dan membangun dialog yang konstruktif merupakan langkah penting dalam membangun perdamaian dalam kehidupan beragama.

Wasathiyah dalam konteks sosial dapat mendorong keadilan dan keseimbangan dalam interaksi sosial. Umat Islam diajarkan untuk berperilaku adil dalam berurusan dengan orang lain, termasuk aspek ekonomi dan politik untuk meningkatkan kesejahteraan bersama, termasuk keadilan dan keseimbangan di antara berbagai kelompok beragama. Keseimbangan yang dimaksud adalah sikap saling menghormati, berprilaku manusiawi, dan menghindari klaim kebenaran atas nama ajaran agama.

Tujuan beragama secara subtantif bukan hanya membangun hubungan vertikal manusia dengan sang pencipta, akan tetapi juga membangun hubungan yang harmonis antara manusia dan alam semesta. Seperti halnya dalam al-Qur'an QS. al-Anbiya/ 107:

Terjemahnya:

Dan tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi semesta alam.<sup>44</sup>

Menurut hemat penulis, pengetahuan agama yang mapan dapat menjadi benteng seseorang dari sikap tidak menghargai satu sama lain khususnya dalam perbedaan pengamalan ajaran agama. Dengan pengetahuan yang mapan tentang agama, seseorang akan tersadar bahwa perbedaan sejatinya tidak bisa ditolak karena perbedaan adalah datangnya dari Allah dan menjadi tantangan tersendiri bagi manusia untuk menemukan titik temu di antara perbedaan tersebut. Titik temu tersebut dapat ditemukan melalui pengetahuan.

# 2. Implementasi konsep *washatiyah* pada pengamalan beragama kelompok pendatang

Pengamalan beragama kelompok pendatang yang dimaksud di sini adalah orang-orang asli suatu daerah yang pergi merantau atau menimba ilmu, terutama ilmu agama, ke daerah lain, lalu kembali ke kampung

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Kementerian Agama Republik Indonesia, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 330.

halamannya dengan membawa pemahaman dan praktik keagamaan yang mungkin berbeda atau lebih mendalam dibanding masyarakat asalnya. Ketika mereka kembali, pengamalan beragama mereka biasanya menjadi lebih kaya karena telah melalui proses pembelajaran yang intensif, baik secara formal di lembaga pendidikan maupun secara kultural melalui interaksi dengan komunitas baru.

Kelompok lokal tidak hanya membawa ilmu baru, tetapi juga cara-cara beribadah, pola pikir, dan nilai-nilai religius yang kadang berbeda dari tradisi masyarakat lokal. Disatu sisi, hal ini bisa menjadi angin segar bagi masyarakat asal. Mereka bisa menjadi agen perubahan dalam hal peningkatan pemahaman keagamaan, memperkuat nilai-nilai moral, dan menghidupkan kembali tradisi keagamaan yang sempat memudar. Di sisi lain, perbedaan dalam cara beragama yang mereka bawa bisa menimbulkan resistensi, terutama jika dianggap bertentangan dengan praktik yang sudah mengakar di masyarakat setempat.

Mereka sering kali berada di posisi yang menantang di satu pihak ingin menyebarkan pemahaman agama yang menurut mereka lebih benar atau sesuai sumber aslinya, tetapi di pihak lain harus tetap menghargai kearifan lokal dan praktik keagamaan masyarakat yang telah berjalan secara turuntemurun. Proses ini menciptakan dialektika antara pembaruan dan pelestarian, antara ortodoksi dan budaya lokal. Secara keseluruhan, pengamalan beragama kelompok seperti ini mencerminkan dinamika

transformasi sosial religius di tingkat lokal. Mereka membawa semangat pembaruan, tetapi juga harus bijak dalam menyesuaikan diri dengan realitas sosial tempat mereka berasal.

Adapun beberapa prinsip *washatiyah* dalam pengamalan beragama kelompok pendatang:

#### a. Tawashut

Sikap *tawashut* kelompok pendatang dapat dijelaskan sebagai sikap moderat atau berada di tengah dalam menghadapi berbagai perbedaan, baik budaya, agama, maupun sosial di lingkungan baru mereka. Ketika kelompok pendatang masuk ke suatu daerah yang sudah memiliki budaya dan kebiasaan tertentu, mereka cenderung tidak memaksakan kebiasaan mereka sendiri secara ekstrem, tetapi juga tidak meninggalkan identitas mereka sepenuhnya. Mereka berusaha menyesuaikan diri dengan lingkungan sekitar tanpa kehilangan jati diri.

Dalam konteks ini, *tawashut* pada kelompok pendatang tercermin dalam cara mereka membangun hubungan sosial yang harmonis dengan penduduk asli, menghormati adat dan norma setempat, serta terbuka untuk berdialog dan bekerja sama. Mereka biasanya menghindari sikap fanatik atau eksklusif yang bisa memicu konflik. Sebaliknya, mereka menjadi jembatan antara dua budaya budaya asal dan budaya tempat tinggal baru dengan mengedepankan sikap saling memahami dan menghargai.

Namun demikian hal tersebut berbeda dengan kelompok pendatang di Benteng Somba Opu. Kelompok pendatang belum mengimplementasikan prinsip washatiyah yang pertama ini karena sikap yang cenderung mengklaim ajaran merekalah yang benar sehingga menkritik secara tegas kelompok lokal. Hal tersebut tercermin ketika kelompok pendatang pernah mengusulkan pergantian imam karena pengamalan ajaran agama mereka berbeda dari kelompok lokal.

#### b. Tawazun

Kelompok pendatang yang mengamalkan sikap *tawazun* tidak mudah terprovokasi untuk bersikap ekstrem mereka tidak menolak mentah-mentah budaya lokal, tapi juga tidak melebur secara total hingga kehilangan identitas. Mereka menjaga keseimbangan antara hak dan kewajiban sebagai warga baru, misalnya dengan tetap menjaga keutuhan komunitas mereka sendiri, namun juga aktif dalam kegiatan sosial dan pembangunan di lingkungan yang mereka tempati.

Sikap ini tercermin pula dalam cara mereka menyikapi perbedaan, misalnya dalam bidang keagamaan atau sosial. Mereka tidak cepat menghakimi, melainkan mencoba memahami dan mencari titik temu. Dengan demikian, mereka bisa hidup berdampingan secara damai, menciptakan hubungan yang harmonis dengan warga sekitar, dan ikut berkontribusi pada stabilitas sosial di wilayah baru tersebut.

Kelompok pendatang pada wilayah Kelurahn Benteng Somba Opu nampaknya menolak ajaran kelompok lokal dan budaya leluhur setempat. Meskipun pada dasarnya ilmu yang diajarkan kepada masyarakat Benteng Somba Opu adalah bersumber dari al-Qur'an, namun sejatinya penolakan terhadap keras budaya setempat juga tidak dibenarkan dalam Islam, karena Islam menjunjung tinggi keseimbangan dalam beragama.

Ketika kelompok pendatang cepat menghakimi budaya lokal, hal ini bisa menimbulkan berbagai akibat negatif yang merusak keharmonisan sosial di masyarakat. Penghakiman terhadap budaya lokal sering kali dianggap sebagai bentuk arogansi budaya. Hal ini dapat memicu konflik, baik dalam bentuk ketegangan sosial, diskriminasi, hingga pertentangan terbuka antara kelompok pendatang dan warga asli. Kepercayaan dan kerja sama antara kedua kelompok pun menjadi sulit terbangun. Penduduk lokal bisa merasa terancam atau tersisih, lalu merespons dengan penolakan atau bahkan perlakuan diskriminatif terhadap kelompok pendatang.

# c. Tasamuh

Kelompok pendatang yang mengamalkan *tasamh* biasanya memahami bahwa keberagaman adalah sesuatu yang tidak bisa dihindari, terutama di tempat baru yang multikultural. Karena itu, mereka memilih untuk bersikap bijak, tidak mudah menyalahkan, dan tidak merasa paling benar dalam urusan agama. Mereka tetap menjalankan keyakinan mereka dengan taat, namun dengan cara yang damai dan tidak konfrontatif.

Kelompok pendatang seharusnya bersikap *tasamuh* dengan kelompok lokal. Sikap ini membuat mereka lebih mudah diterima oleh masyarakat sekitar, karena mereka menunjukkan penghormatan terhadap keberagaman yang ada. Ketika kelompok pendatang tidak menunjukkan sikap *tasamuh* atau toleransi, terutama dalam pengamalan beragama, dampaknya bisa cukup serius terhadap hubungan sosial dan kerukunan di lingkungan baru. Akibatnya, muncul jarak sosial dan emosional antara kelompok pendatang dan masyarakat sekitar.

# d.I'tidal

Dalam konteks kehidupan bermasyarakat, sikap *i'tidal* ini juga tercermin dari cara mereka memperlakukan orang lain baik sesama pendatang, masyarakat lokal, maupun yang berbeda agama. Mereka tidak semena-mena atau merasa lebih tinggi secara moral, tapi memperlakukan semua orang dengan adil dan penuh rasa hormat. Mereka tidak mudah menghakimi atau menyebarkan kebencian atas dasar perbedaan agama atau mazhab.

Apa yang telah dilakukan oleh kelompok pendatang sebagai kritik kepada kelompok lokal adalah buah dari pemikiran-pemikiran keagamaan yang selalu dinamis. Namun salah satu hal yang menjadi problematika adalah sikap toleransi di tengah kepungan ajaran-ajaran agama yang belum tentu benar di sisi kelompok pendatang. Misalnya saja penolakan kelompok pendatang zikir sesudah shalat. Zikir esensinya adalah mengingat Allah. Begitupun dengan maulid, zakat yang mana ke semua hal tersebut adalah

pengamalan ajaran agama yang memiliki nilai-nilai kemaslahatan. Namun kelompok pendatang belum bisa bertoleransi dengan perbedaan tersebut.

# e. Musyawarah

Jika kelompok pendatang dan kelompok lokal tidak menerapkan musyawarah dalam pengamalan beragama, maka akan muncul berbagai permasalahan sosial dan keagamaan yang berpotensi menimbulkan konflik. Musyawarah adalah prinsip penting dalam kehidupan bermasyarakat di Indonesia, termasuk dalam konteks beragama. Tanpa musyawarah, tidak ada ruang untuk saling memahami perbedaan tradisi, kebiasaan, atau tata cara ibadah yang bisa saja berbeda antara kelompok pendatang dan kelompok lokal.

Ketika musyawarah diabaikan, masing-masing kelompok cenderung mempertahankan pandangan dan praktik keagamaannya sendiri secara kaku tanpa membuka diri terhadap pandangan lain. Ini bisa menimbulkan prasangka, salah paham, dan bahkan pertentangan terbuka. Misalnya, pendatang bisa dianggap tidak menghormati adat atau kebiasaan lokal, sementara masyarakat lokal bisa dipandang tidak ramah atau menutup diri. Keadaan seperti ini dapat memperlemah kerukunan umat beragama dan menciptakan jarak sosial antara kelompok-kelompok dalam masyarakat.

Inilah yang terjadi pada wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu yang merenggankan hubungan sosial kelompok lokal dan kelompok pendatang. Bahkan berimplikasi pada pembangunan tempat ibadah yang sangat banyak karena masing-masing merefresentasikan kelompok mereka sendiri. Penting bagi semua pihak untuk membuka ruang dialog, menjunjung tinggi sikap saling menghormati, serta membangun kesepahaman bersama melalui musyawarah. Ini bukan hanya untuk menjaga harmoni sosial, tetapi juga untuk memastikan bahwa praktik keagamaan dapat berlangsung secara damai dan selaras dengan nilai-nilai masyarakat setempat.

# f. Aulawiyah

Sikap *aulawiyah* kelompok pendatang dalam pengamalan beragama merujuk pada cara mereka memprioritaskan nilai-nilai agama secara bijak dan kontekstual, terutama ketika berada di lingkungan baru yang memiliki budaya atau tradisi berbeda. *Aulawiyah* sendiri berasal dari kata "*awla*" yang berarti lebih utama atau lebih prioritas dan dalam konteks agama Islam, sikap ini berarti mendahulukan hal-hal yang lebih penting sesuai dengan kondisi dan situasi.

Kelompok pendatang biasanya bersikap tegas dalam hal-hal prinsip agama seperti akidah dan ibadah pokok, namun lebih fleksibel dalam hal-hal cabang atau adat yang tidak bertentangan langsung dengan ajaran agama. Sepanjang keberadaan kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba opu, kelompok pendatang tidak memaksakan cara berpakain tertentu, namun dalam hal akidah kelompok pendatang lebih tegas.

# g. Tathawur wa Ibtikar

Sikap tathawur wa ibtikar dalam kelompok pendatang tercermin ketika upaya mencari ilmu pengetahuan agama yang tidak pernah putus. Mereka juga tidak berhenti pada pola-pola lama dalam menjalankan agama, tetapi terus mencari cara baru yang lebih efektif sesuai perkembangan zaman, misalnya dengan memanfaatkan teknologi untuk kegiatan keagamaan, menyampaikan ceramah lewat media sosial, atau membuat program-program keagamaan yang menyentuh kebutuhan masyarakat lokal. Mereka tidak melihat perubahan sebagai ancaman, melainkan sebagai peluang untuk menghadirkan Islam secara lebih hidup dan membumi.

Pengetahuan agama sangat penting dalam menerapkan ajaran wasathiyah karena dapat memberikan landasan pemahaman yang mendalam tentang ajaran Islam secara keseluruhan, termasuk prinsip-prinsip Islam wasathiyah. Pemahaman yang kuat tentang agama memungkinkan seseorang untuk mengimplementasikan ajaran wasathiyah dalam kehidupan sehari-hari dengan benar, menghindari ekstremisme dan intoleransi.

Pendidikan Islam memegang peranan penting dalam membentuk pemahaman yang benar tentang ajaran Islam dan nilai-nilai yang terkandung didalamnya secara menyeluruh. Pemahaman yang benar akan membentuk manusia berakhlak mulia, mandiri, serta bertanggung jawab. Pemahaman yang sempit dan salah tentang Islam dapat menjadi pemicu bahkan penyebab

terjadinya perpecahan di dalam masyarakat sehingga menodai nilai-nilai kerukunan di dalam masyarakat.

Selain itu pemahaman agama yang benar dapat mecegah fanatisme agama yang berlebihan. Fanatisme agama adalah faktor penghambat bagi pengembangan toleransi beragama, bahkan sebaliknya dapat menumbuhkan sikap beragama yang intoleran sehingga kerukunan umat beragama sulit dicapai. Fanatisme agama akan mengantarkan seseorang pada sikap ekslusifisme. Sikap ekslusifisme dengan sendirinya akan membentuk polarisasi dalam dunia agama. Salah satu upaya untuk mencegah terjadinya polarisasi agama adalah dengan sikap washatiyah.

Pengetahuan agama kelompok pendatang di dapatkan di luar dari pada Kelurahan Benteng Somba Opu. Pengetahuan agama kelompok pendatang sangat menekankan terbukanya pemikiran masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu untuk meninggalkan ajaran-ajaran agama yang masih diwarnai dengan budaya-budaya sebagai warisan leluhur masyarakat Benteng Somba Opu.

Kelompok pendatang mengharapkan terbukanya kajian-kajian keagamaan yang dapat membuka pemikiran baru masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu. Namun demikian satu hal yang tidak pernah terwujudkan adalah terjadinya diskusi keagamaan antara kelompok lokal dan kelompok pendatang sehingga satu sama lain hanya mengklaim kebenaran ajaran yang mereka bawa masing-masing.

#### h. Islah

Tidak adanya sikap *islah* dari kelompok pendatang dalam pengamalan beragama dapat menimbulkan sejumlah persoalan sosial dan keagamaan dalam masyarakat. *Islah*, yang berarti perdamaian atau rekonsiliasi, merupakan sikap penting dalam kehidupan beragama yang menjunjung tinggi toleransi, musyawarah, dan saling menghormati antar sesama umat. Ketika kelompok pendatang tidak mengedepankan sikap ini, maka mereka cenderung membawa dan memaksakan pola pengamalan agama yang mereka anut di tempat asalnya tanpa memperhatikan nilai-nilai dan tradisi keagamaan yang telah lebih dulu hidup dan berkembang di masyarakat setempat.

Ketiadaan sikap *islah* ini bisa memicu ketegangan karena masyarakat lokal merasa bahwa keyakinan dan praktik keagamaan mereka tidak dihargai atau bahkan dianggap salah. Ketidakseimbangan ini sering kali menimbulkan konflik laten, bahkan bisa berkembang menjadi konflik terbuka jika tidak segera diatasi. Dalam konteks keberagaman Indonesia, yang terdiri dari berbagai suku, budaya, dan aliran dalam satu agama pun, sikap toleran dan terbuka menjadi kunci utama dalam menjaga keharmonisan. Jika sikap *islah* ini diabaikan, maka kelompok pendatang bukan hanya menjadi pihak luar yang sulit berbaur, tetapi juga menjadi ancaman bagi kohesi sosial dan keagamaan masyarakat.

Pengamalan agama yang eksklusif dan cenderung menyalahkan pihak lain menunjukkan tidak adanya upaya untuk membangun dialog antar kelompok. Ini sangat bertentangan dengan prinsip dasar ajaran agama manapun, yang umumnya mendorong perdamaian, kasih sayang, dan saling memahami. Oleh karena itu, tidak adanya sikap *islah* dari kelompok pendatang dalam pengamalan beragama menjadi salah satu penyebab utama terganggunya harmoni sosial-keagamaan di masyarakat yang majemuk.

# i. *Urf*

Penolakan terhadap budaya lokal oleh kelompok pendatang di Kelurahan Benteng Somba Opu dapat menjadi persoalan yang kompleks dalam konteks *urf* dalam Islam, terutama jika penolakan itu mengarah pada ketegangan sosial atau memunculkan sikap intoleransi terhadap kebiasaan yang sebenarnya tidak bertentangan dengan syariat. Dalam fikih Islam, *urf* merupakan salah satu pertimbangan hukum yang bersifat dinamis dan kontekstual. Ia diakui selama kebiasaan tersebut memenuhi syarat sebagai *urf shahih* yakni, kebiasaan yang tidak bertentangan dengan dalil syar'i, dan diterima secara luas oleh masyarakat.

Jika budaya lokal seperti membawa lilin saat membayar zakat atau praktik seremonial lain yang bersifat simbolik ditolak mentah-mentah oleh kelompok pendatang tanpa alasan syar'i yang kuat, maka penolakan itu justru bisa bertentangan dengan semangat *urf*. Hal ini karena *urf* bukan hanya sekadar kebiasaan, tetapi merupakan bagian dari tata hidup

masyarakat yang telah terbentuk secara turun-temurun dan menjadi landasan harmoni sosial. Islam memandang bahwa keberagaman budaya adalah bagian dari fitrah manusia, sebagaimana ditegaskan dalam al-Qur'an bahwa Allah menciptakan manusia berbangsa-bangsa dan bersuku-suku untuk saling mengenal, bukan untuk menolak atau memaksakan keseragaman.



#### **BAB V**

#### **PENUTUP**

# A. Kesimpulan

- 1. Pengamalan beragama merupakan pemikiran, perasaan dan tindakan yang berhubungan dengan kepercayaan atau praktik agama yang dianut. Pengamalan beragama pada Kelurahan Benteng Somba Opu dipengaruhi oleh dua kelompok agama yakni kelompok lokal dan kelompok pendatang. Kelompok lokal di Kelurahan Benteng Somba Opu dilakukan dengan mengimplementasikan ajaran-ajaran Islam ke dalam kehidupan sehari-hari. Pengamalan beragama kelompok lokal dipengaruhi oleh budaya lokal masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu. Agama dan budaya menjadi sebuah unsur yang tidak bisa terpisahkan. Hal tersebut terbukti pada setiap pelaksanaan praktek keagamaan sering kali ada unsur-unsur lokal yang mengiringinya. Lain halnya dengan kelompok pendatang, kelompok pendatang dalam pengamalan beragama lebih cenderung pada praktek-praktek keagamaan yang menolak perpaduan antara agama dan budaya. Sehingga dalam pengamalan beragama, kelompok pendatang lebih fokus kepada ajaran dakwah untuk memagari masyarakat dari prilakuprilaku yang bersifat menyimpang dari ajaran Islam.
- 2. Konsep *washatiyah* adalah sebuah hal yang sangat penting dalam mewujudkan sikap toleransi beragama dan saling menghargai perbedaan di antara kelompok beragama. Implementasi *washatiyah*

pada kelompok lokal telah terimplementasi dalam pengamalan beragama. Khususnya dalam konteks *Urf* dimana budaya yang dijalankan oleh masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu tidak bertentangan dengan salah satu bagian terpenting dari konsep *washatiyah* yakni *Urf*. Sedangkan pada kelompok pendatang, implementasi konsep *washatiyah* pada pengamalan beragama belum terimplementasi secara baik. Salah satu hal yang penting diantara dua kelompok ini adalah upaya *islah* dan musyawarah. Musyawarah dan *islah* ini perlu dilaksanakan untuk mempertemukan kedua kelompok ini demi mencegah keretakan dalam beragama di Kelurahan Benteng Somba Opu.

## B. Implikasi Penelitian

- 1. Implementasi nilai-nilai *washatiyah* dalam pengamalan beragama pada masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu khususnya pada kelompok lokal dan kelompok pendatang diharapkan dapat diaplikasikan dalam kehidupan beragama.
- 2. Nilai-nilai *washatiyah* diharapkan dapat memperkokoh ukhwah masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu dan meminimalisir terjadinya perpecahan dalam kehidupan beragama.

#### **Daftar Pustaka**

- Akhmadi, Agus, Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia Religious Moderation In Indonesia's Diversity, *Jurnal Diklat Keagamaan*, vol. 13, no. 2 (2019)
- Azizah, Nur Muh. Fatoni Hasyim, Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah (Studi Analisis Penafsiran Surah al-An'am Ayat 108), *Jurnal l Ilmu Al-Qur'an, Tafsir dan Pemikiran Islam*, Vol. 4, No. 1 (2023)
- Azizah, Nur Muh. Fatoni Hasyim, Konsep Tasamuh Di Indonesia Perspektif M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah (Studi Analisis Penafsiran Surah al-An'am Ayat 108), *Jurnal l Ilmu Al-Qur'an, Tafsir dan Pemikiran* Islam
- Asir, Ahmad, Agama dan Fungsinya Dalam Kehidupan Manusia, *Jurnal Penelitian dan Pemikiran Islam*
- Aman, Harefa Syukur, 'Penanaman Nilai Toleransi Agama Di Kalangan Siswa SMKN 1 Gunungsitoli Utara', Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran, Vol. 4.No. 2 (2021)
- Arikunto Suharsimi, *Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik, Edisi Revisi* (Cet. XIII: Jakarta: Rineka Cipta)
- Amiruddin, Z Nur, Nuriati, Pengamalaan Ajaran Islam dalam Kehidupan Bermasyarakat, *Jurnal Al Mauizah*, Vol. 1, No. 1 (2018)
- Ahmad, Saebani Beni, *Pedoman Aflikatif Metode Penelitian dalam Penyusunan Karya Ilmiah, Skripsi, Tesis, dan Disertasi* (Cet. I: Bandung: Pustaka Setia, 2017)
- Bayhaqi, Adnan, Ummatan Wasathan Dalam Tafsir al-Misbah, *Jurnal Ilmu Ushuluddin*, Vol. 1, No. 1
- Cholis, Nur, *Ahlussunnah Wal Jama'ah Dan Nahdlatul Ulama* (Tulungagung: PCNUKAB.Tulungagung, 2011)
- Gunawan, Awan, Pengamalan Keagamaan dalam Kehidupan Masyarakat Ds Cikadu, Kecamatan Sindangkerta Bandung Barat, Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat Bidang Pendidikan, Sosial, dan Kemasyarakatan, Vol. 2, No. 1 (2023)
- Halimah, Noor Yuli Lailiyah Mahmudah, 'Mazhab Fiqih Di Indonesia: Perbedaan Pendapat Konstruksi Hukum Islam', *Jurnal Islamic Education*, Vol. 1, No. 1 (2023)
- Halimah, Noor, Leli Lailiyah Mahmuda, 'Mazhab Fiqih Di Indonesia: Perbedaan Pendapat Konstruksi Hukum Islam', *Jurnal Islamic Education*, vol. 1, no. 1 (2023)

- Haris, Munawir, Agama dan Kebenaran: Sebuah Klarifikasi Untuk Empati, Jurnal Studi Islam Vol. 9, No. 2 (2017)
- Iradah, Ulya Erviana, Tawazun Sebagai Prinsip Moderasi Beragama Perspektif Mufasir Moderat , *Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Tafsir*, Vol. 4, No.2 (2024)
- Iradah, Ulya Erviana, Tawazun Sebagai Prinsip Moderasi Beragama Perspektif Mufasir Moderat , *Jurnal Ilmu al-Qur'an dan Tafsir*
- Irwansyah, M. Sidiq, Paradigma Islam Washatiyah Sebagai Strategi Menjaga Keharmonisan Kehidupan Berbangsa dan Bernegara, *Jurnal Cerdas Hukum*, Vol. 1, No. 1 (2022)
- Kementerian Agama Republik Indonesia, *al-Qur'an dan Terjemahnya* (Edisi Pnyempurnaan, 2019).
- Kasiram, Muh., *Metodologi Penelitian Refleksi Pengembangan Pemahaman dan Penguasaan Metodologi Penelitian* (UIN: Maliki Press, 2010)
- Kasiyan, "Kesalahan Implementasi Teknik Triangulasi Pada Uji Validitas Skripsi Mahasiswa Jurusan Pendidikan Seni Rupa FBS UNY", *Jurnal Imaji*, vol. 13, no. 1 (Februari, 2015)
- Kementerian Agama Republik Indonesia, al-Qur'an dan Terjemahnya (Edisi Pnyempurnaan, 2019).
- Lintang, Sari Fitri, Fatma Ulfatun Najicha, Nilai-Nilai Persatuan Indonesia dalam Keberagaman Kebudayaan Indonesia, *Jurnal Global Citizen*, Vol. XI, No. 2 (2022)
- Musyahid, Idrus Achmad, *Moderasi Bermazhab dalam Tinjauan Normatif,* Sosiologis, dan Filososfis (Alauddin University Press, 2020)
- Miftah, Muhammad, Interpretasi Amaliah Tawasuth dalam Konsep Dasar PemahamanPendidikan Islam Wasathiyyah dan Relevansinya di Masa Kini, *Jurnal Ilmiah Multidisiplin*, Vol. 3, No. 1 (2023)
- Miftah, Muhammad, Interpretasi Amaliah Tawasuth dalam Konsep Dasar PemahamanPendidikan Islam Wasathiyyah dan Relevansinya di Masa Kini, *Jurnal Ilmiah Multidisiplin*
- Munir, Konsep Al-Quran Tentang Islam Moderat Dan Implementasinya Dalam Praktik Pendidikan Islam, *Jurnal Pendidikan Agama Islam*, Vol. 2, No. 1 (2022)
- Nasution, Metode Reserch (Cet. X: Jakarta: Bumi Aksara, 2008)
- Nur, Afrizal dan Mukhlis Lubis, Konsep Washatiyah dalam al-Qur'an (Studi Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasi, *Jurnal An-Nur*, Vol. 4, No. 2 (2015)

- Nur, Afrizal dan Mukhlis Lubis, Konsep Washatiyah dalam al-Qur'an (Studi Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasi, *Jurnal An-Nur*
- Nurrohman, 'Islam Dan Kemajemukan Di Indonesia', *Jurnal Asy-Syariah*, vol. 17, no.3 (2015)
- Noimang, Derung Teresia Dkk, Fungsi Agama terhadap Perilaku Sosial Masyarakat, *Jurnal Pendidikan Agama dan Teologi*, Vol. 2, No. 11 (2022)
- Quraish, M. Shihab. *Wasathiyah: Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama* (Tangerang: Lentera Hati. 2019)
- Rohim, Baharuddin, 'Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan Dalam Moderasi Beragama Di Kauman Tahun 1912-1923 M', *Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam*, Vol. 11.No. 1 (2022)
- Suprayogo, Imam dan Tobroni, *Metode Penelitian Sosial Agama* (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001)
- Sugiyono, *Memahami Penelitian Kualitatif* (Cet. IV: Bandung: Alfabeta, 2008)
- Saifuddin, Shofa Maulana, 'Pengertian Syari'ah, Fiqih, Dan Undang-Undang Kebutuhan Manusia Kepada Syari'ah Dan Hukum Perbedaan Antar Syari'ah Samawi', *Jurnal Fihros*, Vol. 7, No. 1 (2023)
- Syawal, Muhammad Rosyid Darman, Konsep Washatiyah Islam Perspektif Quraisy Shihab, *Jurnal al-Qur'an dan Tafsir*, Vol. 2, No. 2 (2022)
- Syawal, Rosyid Darman Muhammad, Konsep Washatiyah Islam Perspektif Quraish Shihab (Telaah Kritik Nalar Islam Mohammed Arkoun), *Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir*, Vol. 2, No. 2 (2022)
- Saidin, dan M. Syahran Jailani, Memahami Etika dalam Penelitian Ilmiah, Jurnal Pendidikan Sosial dan Humaniora, Vol. 1, No. 1 (2023)
- Sulthan, Ahmad, *Dimensi Pengalaman Beragama Sebuah Tela'ah Fenomenologis dan Antropologis*, Dosen jurusan Perbandingan Agama
  Fakultas Ushuluddin IAIN Imam Bonjol Padang
- Siswanto, Wulan Intalia, Yopi Merlina, Pengamalan-Pengamalan Ajaran Islam dalam Membentuk Akhlak Remaja Masjid Tawakkal Air Meres Bawah, *Jurnal Ta'dib*, Vol. 3, No. 2 (2021)
- Wahid, Nur Tualeka Muhammad, kehidupan Berbangsa dengan Prinsip Moderasi, *Jurnal Studi Agama-Agama*, Vol. 9, No. 1 (2023)
- Wahid, Nur Tualeka Muhammad, kehidupan Berbangsa dengan Prinsip Moderasi, *Jurnal Studi Agama-Agama*
- Zana, Ayunda Aretza, Santi Mahmuda Urbaningkrum, Afaf Wafiqoh Nusaibah, 'Tantangan Multikulturalisme Di Indonesia: Menyoal Relasi Agama

Dan Ruang Publik', Jurnal Keislaman Dan Ilmu Pendidikan, vol. 2, no. 1 (2022)







Gambar 1.1 Abdul Rauf Daeng Nompo Imam Benteng Somba Opu



Gambar 1.2 Ust. Takbir Sekjen FKUB



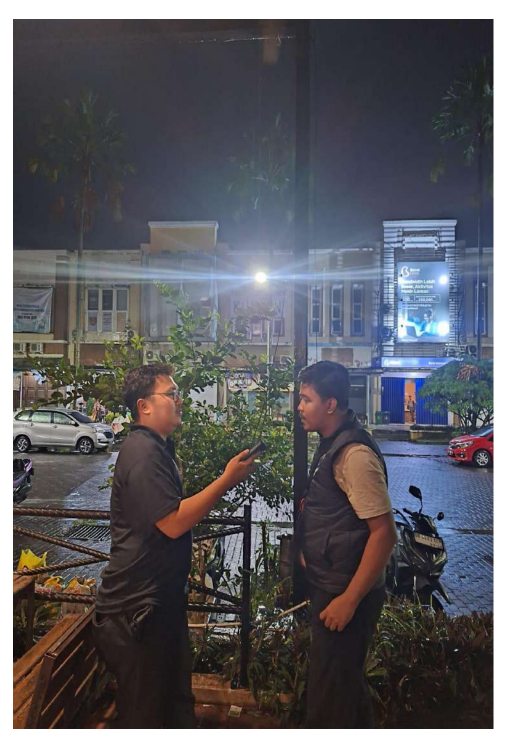
Gambar 1.3 Mansyur Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu



Gambar 1.4

Taufik Daeng Mattawang

Warga Pendatang Kelurahan Benteng Somba Opu



Gambar 1.5 Muh. Syafri Warga Lokal Kelurahan Benteng Somba Opu



Gambar 1.6 Sapri Warga Lokal Kelurahan Benteng Somba Opu



### KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR LEMBAGA PENELITIAN DAN PENGABDIAN KEPADA MASYARAKAT

Jl. H.M. Yasin Limpo No. 36, Romang Polong-Gowa (0411) 841879 email: p2m@uin-alauddin.ac.id website p2m.uin-alauddin.ac.id

B- 06288/Un.06/LP2M/PP.00.9/01/2025

Nomor Sifat Biasa

: 1 (satu) Rangkap Proposal : Rekomendasi Izin Penelitian Lamp. Hal

Gubernur Provinsi Sulawesi Selatan C.q. Kepala UPT P2T BKPMD Provinsi Sulawesi Selatan

di Tempat

Assalamu Alaikum Wr. Wb.

Dengan hormat disampaikan bahwa mahasiswa(i) Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar dengan identitas di bawah ini:

Muhammad Rahman Almunawir

NIM 80100223067

III (Tiga)/T.A. 2024-2025 Fakultas Syariah dan Hukum S2 Dirasah Islamiyah Semester/T.A. Fakultas Jurusan/Prodi

Sapiria, Kelurahan Benteng Somba Opu, Kec. Barombong **Alamat** 

: Sapina, Neiura. : 082178095275 No. HP.

bermaksud melakukan penelitian dalam rangka penyusunan Tesis sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister (S2). Dengan judul Tesis: Konsep Washatiyah dalam Pengamalan Beragama Masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu.

Untuk maksud tersebut, kami mengharapkan kiranya kepada mahasiswa(i) tersebut dapat diberi izin untuk melakukan penelitian di Kelurahan Benteng Somba Opu, Kecamatan Barombong, Kabupaten Gowa dari tanggal 10 Februari 20205 sampai 30 April 2025.

Demikian rekomendasi ini dibuat, atas perhatian dan kerjasamanya diucapkan terima kasih

Rosmitt, S. Ag., M. Th. I.

- mahasiswa yang bersangkutan

- pertinggal





## PEMERINTAH KABUPATEN GOWA KECAMATAN BAROMBONG

## **KELURAHAN BENTENG SOMBA OPU**

Jl. Poros Benteng Somba Opu, Bontolaja

# SURAT KETERANGAN PENELITIAN Nomor: Of /KBSO/II/2025

Berdasarkan Surat Dinas Penanaman Modal dan Pelayanan Terpadu Satu Pintu Nomor : 503/197/DPM-PTSP/PENELITIAN/II/2025 Tanggal 12 Februari 2025 tentang Surat Keterangan Penelitian, maka dengan ini kami sampaikan bahwa yang tersebut di bawah ini :

MUHAMMAD RAHMAN ALMUNAWIR

Tempat,Tgl.Lahir

Makassar, 19 Januari 2000

Jenis Kelamin

Laki-Laki

Nomor Pokok

80100223067

Program Studi

Dirasah Islamiyah

Alamat

Sapiria

Akan mengadakan Penelitian/Pengumpulan Data dalam rangka penyelesaian Skripsi/Tesis/Disertasi/Lembaga di wilayah Kelurahan Benteng Somba Opu dengan judul:

"Konsep Washatiyah dalam Pengamalan Beragama Masyarakat Kelurahan Benteng Somba Opu"

Dari Tanggal 11 Februari s/d 30 April 2025

Demikian Surat Keterangan ini kami buat untuk dipergunakan sebagaimana mestinya.

Bontolaja, 12 Februari 2025

Quity 10861103 198903 1 005



CS Dipindai dengan CamScanner

#### **RIWAYAT HIDUP**



Nama lengkap Muhammad Rahman Almunawir lahir di Makassar pada tanggal 19 januari 2000. Alamat Kelurahan Benteng Somba Opu Kecamatan Barombong Kabupaten Gowa. Lahir dari pasangan suami istri Bapak Marzuki Mappigau Dg. Sila dan Ibu Yuniar

Nurdin Dg. Kebo merupakan anak pertama dari tiga bersaudara. Penulis menyelesaikan pendidikan dasar di SD Inpres Maccini Sombala I masuk tahun 2006 dan lulus 2012. Setelah itu melanjutkan ke SMPN 27 Makassar dari tahun 2012 dan lulus 2015. Kemudian penulis melanjutkan ke jenjang SMAN 14 Makassar tahun 2015 dan lulus tahun 2018. Setelah lulus SMA penulis sempat bekerja sebagai driver ojek online, akan tetapi karena faktor semangat belajar dan tidak ingin tertinggal, penulis melanjutkan ke pendidikan ke jenjang lebih tinggi yaitu STIBA Makassar pada tahun 2018dan lulus 2022.

Penulis menyelesaikan S1 dengan judul penelitian sanksi bagi penista agama dalam perspektif hukum Islam dan hukum positif (Studi kasus channel youtube Muhammad Kece). Setelah lulus dari STIBA Makassar penulis mengabdikan diri di Kota Pangkal Pinang kota yang memiliki julukan kota beribu senyuman. Pengabdian itu sampai pada tahun 2023 dan setelah itu penulis kembali ke Kabupaten Gowa dan mengabdikan diri sebagai guru swasta hingga sekar