# TRADISI *MASSAGALA* PADA ETNIK *TO BALO* DI DESA BULO-BULO KECAMATAN PUJANANTING KABUPATEN BARRU



Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Magister dalam Bidang Sejarah dan Peradaban Islam Prodi Dirasah Islamiyah Pascasarjana UIN Alauddin Makassar

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 



KHAERUL ASY'ARY ULAMA'I NIM: 80100221107

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR 2024

#### PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Khaerul Asy'ary Ulama'i

NIM : 80100221107

Tempat/Tanggal Lahir : Ajakkang/20 Mei 1997

Prodi : Dirasah Islamiyah

: Sejarah Peradaban Islam Konsentrasi

Fakultas/Pascasarjana : UIN Alauddin Makassar

Alamat : Jl. Mustafa Dg. Bunga No 36a.

**Judul** "Tradisi *Massagala* pada Etnik *To Balo* di

Desa Bulo-Bulo Kecamatan Pujananting

Kabupaten Barru"

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa tesis ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka tesis dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

> Gowa, 17 September 2024 MAKAS SAR Penyusun,

Khaerul Asy'ary Ulama'i 80100221107

#### **PENGESAHAN TESIS**

Tesis dengan judul "Tradisi Massagala pada Etnik To Balo di Desa Bulo-Bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru", yang disusun oleh Saudara Khaerul Asy'ary Ulama'i, NIM: 80100221107, Program studi Dirasah Islamiyah Konsentrasi Sejarah dan Peradaban Islam, telah diujikan dan dipertahankan dalam Sidang Ujian Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Kamis, 07 November 2024 Masehi, bertepatan dengan tanggal 5 Jumadil Awai 1446 Hijriah, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister dalam bidang Sejarah Peradaban Islam pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

# **PROMOTOR:**

1. {Prof. Dr. Hj. Syamsudduha Saleh, M.Ag.}

# **KOPROMOTOR:**

1. {Dr. Indo Santalia, M.Ag.}

# **PENGUII:**

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 

- 1. {Dr. Susmihara, M.Pd.}
- 2. {Dr. Umar Sulaiman, M.Pd.} K
- 3. {Prof. Dr. Hj. Syamsudduha Saleh, M.Ag.}

4. {Dr. Indo Santalia, M.Ag.}

Gowa, 7 Desember 2024

Diketahui oleh:

Direktur Pascasarjana

UIN Alauddin Makassas

Prof. Dr/H/Abustani Ilyas, MAg. NIP. 19661130 199303 1 003

# PERSETUJUAN UJIAN TUTUP TESIS

Tesis dengan judul "**Tradisi** *Massagala* **pada Etnik** *To Balo* **di Desa Bulo-Bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru**", yang disusun oleh Saudara **Khaerul Asy'ary Ulama'i**, NIM: **80100221107**, Program studi **Dirasah Islamiyah** Konsentrasi **Sejarah dan Peradaban Islam**, telah diseminarkan dalam Seminar Hasil Penelitian Tesis yang diselenggarakan pada hari **Selasa**, **08 Oktober 2024** Masehi, bertepatan dengan tanggal **5 Rabiul Akhir 1446** Hijriah, memandang bahwa tesis tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah dan dapat disetujui untuk menempuh *Ujian Akhir Tesis*.

#### PROMOTOR:

2. {Prof. Dr. Hj. Syamsudduha Saleh, M.Ag.}

# **KOPROMOTOR:**

2. {Dr. Indo Santalia, M.Ag.}

# PENGUJI:

- 5. {Dr. Susmihara, M.Pd.}
- 6. {Dr. Umar Sulaiman, M.P. CERSITAS ISLAM NEGER
- 7. {Prof. Dr. Hj. Syamsudduha Saleh, M.Ag.}
- 8. {Dr. Indo Santalia, M.Ag.}A K A S S

Gowa, 17 Oktober 2024

Diketahui oleh:

Direktur Pascasarjana
UIN Alauddin Makassa

NIP. 19661130 199303 1 003

# PERSETUJUAN UJIAN KUALIFIKASI HASIL TESIS

Dewan promotor penulisan tesis Saudara **Khaerul Asy'ary Ulama'i**, NIM: **80100221107**, mahasiswa Program Studi Magister **Dirasah Islamiyah**, Konsentrasi **Sejarah Peradaban Islam** pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, setelah dengan seksama meneliti dan mengoreksi naskah tesis yang bersangkutan dengan judul: "**Tradisi** *Massagala* **pada Etnik** *To Balo* **di Desa Bulo-Bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru"**, memandang bahwa naskah tesis tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah dan dapat disetujui untuk diajukan dalam sidang **Ujian Kualifikasi Hasil Tesis.** 

Demikian persetujuan ini diberikan untuk proses selanjutnya.

# PROMOTOR:

1. {Prof. Dr. Hj. Syamsuduhha Saleh, M.Ag.}

**KOPROMOTOR:** 

1. {Dr. Indo Santalia, M.Ag.}

Makassar, 10 September 2024

Diketahui oleh:

Direktur Pascasarjana

UIN Alauddin Makassar,

For Dr/H/Abustani Ilyas, MAg.

NIP. 19661130 199303 1 003

#### **KATA PENGANTAR**

# بِسْمِ اللَّلهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

Segala puji bagi Allah swt. atas nikmat akal dan pikiran yang diberikan serta limpahan ilmu yang tiada hentinya sehingga penyusun/penulis dapat menyelesaikan penelitian dan penulisan tesis tepat pada waktunya. Shalawat dan salam juga tak lupa kita haturkan kepada Nabi besar junjungan kita Nabi Muhammad saw. Keluarga dan para sahabat serta orang-orang yang telah turut dalam memperjuangkan Islam.

Tesis dengan judul "Tradisi *Massagala* Pada Etnik *To Balo* di Desa Bulobulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru", ini disusun sebagai salah satu syarat untuk mencapai gelar magister Humaniora pada Konsentrasi Sejarah Peradaban Islam pada Program Studi Dirasah Islamiyah Pascasarjana UIN Alauddin Makassar. Selama penulisan tesis ini, tidak terhitung bantuan yang diterima dari berbagai pihak. Untuk itu, terima kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya kepada: ISLAM NEGERI

 Rektor UIN Alauddin Makassar Prof. H. Hamdan Juhannis, M.A., Ph.D., Wakil Rektor bidang akademik, Prof. Dr. H. Kamaluddin Abunawas, M.Ag., Wakil Rektor II, Dr. Andi Aderus. Lc, M.Ag., Wakil Rektor Bidang Administrasi, Prof. Dr. Muhammad Khalifah Mustami, M.Pd., dan Wakil Rektor Bidang Kemahasiswaan, Prof. Dr. H. Muhammad Amri, Lc., M.Ag., yang telah membina dan memimpin UIN Alauddin Makassar yang menjadi tempat bagi penulis untuk memperoleh ilmu baik dari segi akademik maupun ekstrakurikuler.

- Pimpinan Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, Direktur Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag., Dan Wakil Direktur Prof. Dr. Hasyim Haddade, M.Ag.
- 3. Dr. H. Andi Abdul Hamzah, Lc., M.Ag., selaku Ketua Program Studi Dirasah Islamiyah, dan Dr. Umar Sulaiman, M.Pd., selaku Sekretaris Prodi Dirasah Islamiyah, serta para Staf yang telah menerima untuk menempuh studi dan memberikan pelayan akademik di Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.
- 4. Prof. Dr. Hj. Syamsuduhha Saleh, M.Ag., dan Dr. Indo Santalia, M.Ag., selaku Promotor dan Kopromotor telah meluangkan waktu membimbing dan memberi wejangan selama masa proses akdemik berlangsung. Memberikan arahan dan kontribusi penting dalam penulisan sampai penyelesaian tesis ini.
- 5. Dr. Susmihara, M. Pd., dan Dr. Umar Sulaiman, M.Pd., selaku penguji dalam penyusunan Tesis ini sampai dengan selesai. Telah universitas islam negeri memberikan banyak masukan dan pengajaran kepada penulis untuk menjadikan tesis ini layak dan bermanfaat.
- 6. Segenap dosen Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang telah memberi kontribusi ilmiah sehingga membuka cakrawala berpikir. Semoga ilmu yang telah diberikan dapat berharga dan bernilai *amal jariyah*.
- 7. Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Kab. Barru, Dinas Pariwisata Kab. Barru dan para narasumber yakni Tokoh Masyarakat yang telah memberikan saya pengetahuan dan informasi dalam bentuk literasi tertulis maupun dalam bentuk lisan yang sangat membantu dalam proses penulisan tesis ini.

- 8. Kepala Perpustakaan Pusat UIN Alauddin Makassar, Kepala Perpustakaan Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar, Kepala Perpustakaan Pps UIN Alauddin Makassar. Yang telah banyak membantu dalam bentuk literasi pengetahuan dan berbagai rujukan pustaka dalam penulisan tesis ini sampai dengan penyelesaian studi pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.
- 9. Teman-teman, yang tidak dapat saya sebutkan satu-persatu. Senantiasa memberikan dorongan dan semangat penuh kepada saya untuk tetap bertahan pada apa yang saya jalani sampai sekarang ini. Terima kasih atas dukungan penuh cinta kepada saya.
- 10. Keluarga saya yang selalu penuh memberi dukungan selama saya menempuh pendidikan di UIN Alauddin Makassar. Berkat kasih dan sayang dari orang tua sampai detik ini membuat saya dapat berdiri dan tetap bertahan menempuh pendidikan. Serta Saudara/i yang memberikan banyak cinta kepada saya.
- 11. Kepada diri sendiri, terima kasih sudah mampu bertahan dalam banyak lika dan liku kehidupan, tumpang dan tindih keadaan yang berganti dalam setiap harinya. Apa yang kamu tanam akan kamu tuai dikeadaan yang baik dan telah pantas kamu gapai di waktu yang Tuhan izinkan.

Dalam penyusunan tesis ini penulis menyadari ini masih jauh dari kata sempurna. Oleh karena itu, penulis berharap akan saran dan kritik demi kesempurnaan tesis ini. Sekali lagi penulis mengucapkan terima kasih sebanyakbanyaknya untuk semua pihak yang telah membantu. Penulis

berharap sungguh dengan rahmat dan izin-nya Tesis ini dapat bermanfaat bagi penulis khususnya dan bagi pembaca pada umumnya Amiin.

Gowa, 17 September 2024

Penulis

Khaerul Asy'ary Ulama'i



# **DAFTAR ISI**

| SAMPUL                                       | i  |
|----------------------------------------------|----|
| PERNYATAAN KEASLIAN TESIS                    | ii |
| PERSETUJUAN UJIAN TUTUP TESIS                |    |
| PERSETUJUAN UJIAN KUALIFIKASI HASIL TESIS    |    |
| KATA PENGANTAR                               |    |
| DAFTAR ISI                                   |    |
| DAFTAR TABEL/ILUSTRASI                       |    |
| PEDOMAN TRANSLITERASI                        |    |
| ABSTRAK                                      |    |
| BAB I PENDAHULUAN                            |    |
| A. Latar Belakang Masalah                    |    |
| B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus      | 10 |
| C. Rumusan Masalah                           | 12 |
| D. Kajian Pustaka                            |    |
| E. Tujuan dan Kegunaan Penelitian            |    |
| BAB II TINJAUAN TEORETIS                     | 23 |
| A. Kebudayaan dan Tradisi                    | 23 |
| B. Karakteristik Masyarakat Tradisional-Gara |    |
| C. Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam         | 39 |
| D. Kerangka Konseptual                       | 51 |
| BAB III METODE PENELITIAN                    | 52 |
| A. Jenis dan Lokasi Penelitian               | 52 |
| B. Pendekatan Penelitian                     | 54 |
| C. Data dan Sumber Data                      | 56 |
| D. Metode Pengumpulan Data                   | 58 |
| E. Instrumen Penelitian                      | 60 |
| F. Teknik Pengolahan dan Analisis Data       | 61 |
| G. Pengujian Keabsahan Data                  |    |

| BAB IV F   | PEMBAHASAN                                                                         | 64                 |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| A.         | Gambaran Umum Lokasi Penelitian                                                    | 64                 |
| B.         | Sejarah Keberadaan Etnik <i>To Balo</i> di Desa Bulo-bulo Kec                      | amatan             |
|            | Pujananting Kabupaten Barru                                                        | 76                 |
|            | 1. Sejarah Etnik <i>To Balo</i> di Desa Bulo-bulo Kabupaten F                      | 3arru79            |
|            | 2. Karakteristik Pola Kehidupan Etnik <i>To Balo</i> di Desa I                     | 3ulo-bulo          |
|            | Kabupaten Barru                                                                    | 83                 |
|            | 3. Hubungan Sosial Etnik <i>To Balo</i> dengan Masyarakat y                        | ang                |
|            | Ada disekitarnya                                                                   | 86                 |
|            | 4. Perubahan Sosial Etnik <i>To Balo</i>                                           | 88                 |
| C.         | Tradisi <i>Massagala</i> Pada Et <mark>nik <i>To Balo</i> di Desa Bulo-bulo</mark> | 91                 |
|            | 1. Tahap Awal (Persiapan) Tradisi Massagala                                        | 92                 |
|            | 2. Tahapan Pelaksanaan Tradisi Massagala                                           | 95                 |
|            | 3. Nilai-nilai Budaya                                                              | 101                |
| D.         | Nilai-nilai ajaran Islam dalam Tradisi <i>Massagala</i> pada Etr                   | nik <i>To Balo</i> |
|            | di Desa Bulo-buloUNIVERSITAS ISLAM NEGERI                                          |                    |
|            | UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  1. Nilai Religi                                          | 105                |
|            | 2. Nilai Sosial                                                                    | 110                |
|            | 3. Nilai Estetika MAKASSAR                                                         | 113                |
| D 4 D 44 D |                                                                                    |                    |
|            | ENUTUP                                                                             |                    |
| A.         | Kesimpulan                                                                         | 116                |
| B.         | Implikasi                                                                          | 118                |
| DAFTAR     | R PUSTAKA                                                                          | 119                |
|            | AN                                                                                 |                    |
| DAFTAR     | RIWAYAT HIDUP                                                                      | 134                |

# **DAFTAR TABEL**

| Tabel 1.1 Fokus dan Deskripsi Fokus penelitian11                   |
|--------------------------------------------------------------------|
| Tabel 4.1 Luas Wilayah Menurut Penggunaanya68                      |
| Tabel 4.2 Laporan Kependudukan Desa Bulo-Bulo68                    |
| DAFTAR ILUSTRASI                                                   |
| Gambar 2. 1 Kerangka Konseptual50                                  |
| Gambar 4.1 Peta Desa Bulo-Bulo67                                   |
| Gambar 4.2 Tradisi Suku <i>To Bentong</i>                          |
| Gambar 4.3 Bapak Nuru dan Kedua anaknya83                          |
| Gambar 4.4 Hidangan dalam Tradis <mark>i <i>Massagala</i>98</mark> |



# PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

# A. Transliterasi Arab-Latin

Daftar huruf Bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf latin, sesuai SKB Menag dan Mendikbud Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543b/U/1987, dapat dilihat pada tabel berikut:

# 1. Konsonan

| Huruf Arab            | Nama   | Huruf Latin            | Nama                        |
|-----------------------|--------|------------------------|-----------------------------|
| 1                     | Alif   | tidak dilambangkan     | tidak dilambangkan          |
| ب                     | Ва     | b                      | be                          |
| ت                     | Та     | ( t                    | te                          |
| ث                     | Şa     | Ş                      | es (dengan titik di atas)   |
| ج                     | Jim    | jana                   | Je                          |
| ح                     | ḥa —   | i h                    | Ha (dengan titik dibawah)   |
| خ                     | Kha    | kh                     | ka dan ha                   |
| ٥                     | Dal    | d                      | de                          |
| Š                     | Żal    | Ż                      | zet (dengan titik di atas)  |
| J                     | Ra     | $\mathbf{r}_{\wedge}$  | er                          |
| j                     | Zai    | Z                      | zet                         |
| س                     | Sin    | S                      | es                          |
| س<br>ش<br>ص<br>ض<br>ط | Syin   | sy                     | es dan ye                   |
| ص                     | Şad    | LIMIVEDSITAS ISLAM NEG | es (dengan titik dibawah)   |
| ض                     | Dad    | d d                    | de (dengan titik di bawah)  |
|                       | Ţa 🔼   | / A t                  | te (dengan titik dibawah)   |
| ظ                     | Żа     | Ż                      | zet (dengan titik di bawah) |
| ع                     | ʻain   | MAKASSA                | apostrof terbalik           |
| غ                     | gain   | g                      | ge                          |
| ف                     | fa     | f                      | ef                          |
| ق<br>ك                | qaf    | q                      | qi                          |
| ٤                     | kaf    | k                      | ka                          |
| J                     | lam    | l                      | el                          |
| م                     | mim    | m                      | em                          |
| ن                     | nun    | n                      | en                          |
| و                     | wau    | W                      | we                          |
| ۵                     | ha     | h                      | ha                          |
| ۶                     | hamzah | •                      | apostrof                    |
| ي                     | ya     | y                      | ye                          |

Hamzah (\*) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apapun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda apostrof (').

# 2. Vokal

Vokal Bahasa Arab, seperti vocal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama   | Huruf Latin | Nama |
|-------|--------|-------------|------|
| ĺ     | fatḥah | a           | a    |
| Ţ     | kasrah | i           | i    |
| Î     | ḍammah | u           | u    |

bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya sebagai berikut:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

| Tanda | Nama           | Huruf Latin | Nama    |
|-------|----------------|-------------|---------|
| يْ    | fatḥah dan yā' | SSAIR       | a dan i |
| ۇ.    | fatḥah dan wau | au          | u dan u |

# Contoh:

ا کیف ا kaifa

haula: هو لا

# 3. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan<br>Huruf | Nama | Huruf dan Tanda | Nama |
|----------------------|------|-----------------|------|
|----------------------|------|-----------------|------|

| اىا    | fatḥah dan alif atau<br>yā' | ā | a dan garis di<br>atas |
|--------|-----------------------------|---|------------------------|
| — ِ —ى | kasrah dan yā'              | ī | i dan garis di<br>atas |
| و      | ḍammah dan wau              | ū | u dan garis di<br>atas |

# Contoh:

: māta

ramā: رَمَى

gīla: قِيْلَ

yamūtu: يَمُوْثُ

# 4. Tā' marbūṭah

Transliterasi untuk tā' marbūṭah ada dua yaitu: tā' marbūṭah yang hidup atau mendapat harakat fathah, kasrah, dan dammah, literasinya adalah [t]. sedangkan tā' marbūṭah yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h] NIVERSITAS ISLAM NEGERI

Kalau pada kata yang berakhir dengan tā' marbūṭah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka tā' marbūṭah itu ditransliterasikan dengan ha (h).

# Contoh:

raudah al-atfāl : رَوْضَنَةُ ٱلْأَطْفَالِ

: al-hikmah

# 5. Syaddah (Tasydīd)

Syaddah atau tasydīd yang dalam system tulisan arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydīd, dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

# Contoh:

rabbanā: رَبَّنَا

najjaīna: نَجِّيْنَا

al-haqq : ٱلْحَقُّ

nu"ima : نُعِمّ

aduwwun: عَدُقٌ

# 1965

# 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf U (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsyah maupun huruf qamariyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpish dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

# Contoh:

: al-asy-syamsu (bukan asy-syamsu)

: al-zalzalah (bukan az-zalzalah)

: al-falsafah : أَلْفُلْسَفُة

: al-bilādu

#### 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kat, ia tidak dilambangkan, karena dalam Tulisan Arab ia berupa alif.

# Contoh:

ta'murūna : تَأْمُرُ وْنَ

: al-naw'u اَلنُّوْ عُ

: syai'un

umirtu : اُمِرْتُ

# 8. Penulisan kata Arab yang Lazim digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasikan adalah kata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi tersebut di atas. Misalnya, kata al-Quran (dari al-Qur'an), alhamdulilah, dan munaqasyah. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasikan secara utuh.

Contoh:

Fī Zilāl al-Qur'an

Al-Sunnah qabl al-tadwin

# 9. Lafz al-Jalālah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf *jar* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *mudḍāf ilaih* (frasa nomina), ditransliterasi tanpa huruf hamzah.

Contoh:

billāh بِالله dīnullāh دِ بْنُ ا

Adapaun  $t\bar{a}'$  marbūṭah di akhir kata yang disandarkan kepada lafz aljalālah, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

# 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (*All Caps*), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan Pedoman Umum Ejaan Bahasa Indonesia (PUEBI) yang berlaku. Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (*al-*), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan. Contoh:

Wa mā Muḥammadun illā rasūl

Inna awwala baitin wudi'a linnāsi lallażī bi Bakkata mubārakan

Syahru Ramaḍān al-lazī unzila fīhi al-Qur'ān

Nașīr al-Dīn al-Tūsī

Abū Naṣr al-Farābī

Al-Gazālī

Al-Mungiż min al-Dalāl

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abu (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar Pustaka atau daftar referensi. Contoh:

Abū al-Walīd Muḥammad ibnu Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad Ibnu)

Naṣr Ḥāmid Abū Zaīd, ditulis menjadi: Abū Zaīd, Naṣr Ḥāmid (bukan: Zaīd, Naṣr Ḥamīd Abū)

B. Daftar Singkatan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

swt. = subhanahuwata'alaA S S A R

saw. = sallallāhu 'alaihi wa sallam

a.s = 'alaihi al-salām

H = Hijrah

M = Masehi

SM = Sebelum Masehi

I. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat tahun

QS .../ ...:4 = QS al-Baqarah/2: 4 atau QS Āli 'Imrān/3: 4

HR = Hadis Riwayat

#### **ABSTRAK**

Nama: Khaerul Asy'ary Ulama'i

NIM: 80100221107

Judul: Tradisi Massagala pada Etnik To Balo di Desa Bulo-bulo

**Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru** 

Pokok masalah penelitian ini adalah bagaimana Tradisi *Massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru? Pokok masalah tersebut selanjutnya difokuskan ke dalam beberapa submasalah penelitian, yaitu: 1) Sejarah keberadaan Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru, 2) Prosesi tradisi *Massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru, 3) Nilai-nilai ajaran Islam yang terkandung dalam tradisi *Massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru.

Jenis Penelitian Ini tergolong penelitian kualitatif dengan pendekatan yang digunakan adalah: sejarah, antropologi, sosiologi, dan religius. Adapun sumber data penelitian ini adalah Dinas Pendidkan dan Kebudayaan dan Parawisata, Budayawan, Kepala Desa Bulo-bulo, Tokoh Masyarakat, dan Tokoh Agama. Adapun metode pengumpulan data yang digunakan adalah observasi, wawancara, dan dokumentasi. Lalu, teknik pengolahan dan analisi data dilakukan melalui empat tahapan, yaitu: reduksi data, penyajian data, analisis data dan penarikan kesimpulan.

Hasil penelitian menunjukan bahwa pertama, sejarah keberadaan Etnik To Balo menurut keyakinan masyarakat setempat disebabkan adanya pantangan yang dilanggar sehingga mendapatkan kelainan kulit berupa kulit belang, dari segi medis kulit belang yang terdapat pada To Balo disebabkan oleh kelainan proses pigmentasi. Interaksi sosial To Balo sekarang sudah terbuka, membuat mereka diterima oleh masyarakat sekitar. Stigma sebagai kelompok termarjinalkan telah hilang berkat sikap saling menghargai dan rasa hormat yang mereka junjung tinggi, sehingga To Balo diterima baik di dalam maupun di luar desa. Kedua, Tradisi Massagala merupakan ritual yang bertujuan mengobati penyakit kulit seperti Kasiwiang, Puru atau Sarampa. Tradisi ini dilaksanakan setiap tiga tahun sekali, berlangsung selama satu minggu hingga satu bulan, dan terdiri dari tiga tahapan: Appamasi, Apaggalang, dan Aparibba. Ketiga, Nilai-nilai Islam yang terkandung dalam Tradisi Massagala yaitu, nilai religi: nilai sosial kemasyarakatan seperti musyawarah, Gotong royong, silaturahmi dan nilai estetika.

Implikasi dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 1) Pemahaman sejarah Etnik *To Balo* memperkaya pengetahuan tentang warisan budaya lokal di Sulawesi Selatan, khususnya identitas dan tradisi yang masih dilestarikan di Desa Bulo-bulo. 2) Prosesi Tradisi *Massagala* berkontribusi pada pelestarian budaya lokal, dengan potensi memperkenalkan tradisi ini ke tingkat nasional dan internasional sebagai bagian dari warisan budaya desa Bulo-Bulo. 3) Nilainilai Islam dalam Tradisi *Massagala* menunjukkan bahwa tradisi lokal dapat memperkaya ekspresi keagamaan, dan pelestariannya dapat dilakukan dalam kerangka Islam, menjaga relevansi budaya di era modern tanpa kehilangan esensi religiusnya.

#### **ABSTRACT**

Name : Khaerul Asy'ary Ulama'i

Student Number : 80100221107

Title : Massagala tradition of To Balo ethnic in Bulo-Bulo

**Village of Pujananting District of Barru Regency** 

The main problem of this research is how the Massagala tradition of To Balo ethnic in Bulo-Bulo Village of Pujananting District of Barru Regency. The main problem of research is derived to the several questions of research, which are: 1) History of the existence of To Balo ethnic in Bulo-Bulo Village of Pujananting District of Barru Regency, 2) The procession of Massagala tradition in To Balo ethnic in Bulo-Bulo Village of Pujananting District of Barru Regency, 3) The values of Islamic teachings contained in the Massagala tradition of To Balo ethnic in Bulo-Bulo Village of Pujananting District of Barru Regency.

This is qualitative research by historic, anthropological, sociological, and religiosity approaches. The source of this research data is the Department of Education and Culture and Tourism, cultural expert, Head of Bulo-Bulo Village, Community Leaders, and Religious Leaders. The data collection methods are observation, interviews, and documentation. Data processing and analysis techniques are carried out through four stages, which are data reduction, data presentation, data analysis, and drawing conclusions.

The results showed that: 1) Based on the beliefs of the local community, the history of the existence of To Balo ethnic due to the abstinence violated so that they get skin disorder which was striped skin. In terms of medical, striped skin in To balo ethnic was caused by abnormalities in the pigmentation process. Now, social interaction of To Balo ethnic is open so that it makes them accepted by the surrounding community. Stigma as a marginalized group has been lost because of the mutual respect that they hold, so that To Balo ethnic is accepted both inside and outside the village. 2) Massagala tradition is a ritual that aims to treat skin diseases, as the mutual people said Kasiwiang, Puru or Sarampa. This tradition is carried out every three years which held for one week until one month through. The process consists of three stages, which are appamasi, apaggalang, and aparibba. 3) Islamic values contained in the massagala tradition are religious values, social values such as discussion, mutual cooperation, friendship, and aesthetic values.

The implications of this study are: 1) Understanding the history of to Balo ethnic enrich knowledge of local cultural heritage in South Sulawesi, especially the identity and traditions that are still preserved in the village of Bulo-Bulo. 2) The procession of the Massagala tradition contributes to the preservation of local culture. It is potential to introduce to the national and international level as part of the cultural heritage of Bulo-Bulo Village. 3) Islamic values in the Massagala tradition show that local traditions can enrich their religious expressions, and their preservation can be carried out within the framework of Islam, maintaining cultural relevance in the modern era without losing the essence of its religion.

#### BAB I

# **PENDAHULUAN**

# A. Latar Belakang Masalah

Bangsa Indonesia merupakan suatu Negara kepulauan yang terdiri dari berbagai suku bangsa, ragam budaya, dan adat-istiadatnya. Setiap daerah memiliki ciri khas yang berbeda, yang tercermin pada pola dan gaya hidup masing-masing. Namun perbedaan tersebut dapat terangkum dalam satu kesatuan sesuai dengan semboyan negara yaitu Bhinneka Tunggal Ika yang artinya berbeda-beda tetapi tetap satu. Dalam pasal 32 ayat (1) Undangundang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 menjelaskan bahwa Negara memajukan kebudayaan Nasional ditengah peradaban dunia dengan menjamin kebebasan masyarakat dalam memelihara dan mengembangkan nilai-nilai budayanya. Oleh karena itu, nilai-nilai budaya bangsa yang tersebar luas dari Sabang sampai Marauke menggambarkan bangsa Indonesia menjadi modal dasar pembangunan kebudayaan tradisional secara menyeluruh. Selain kebudayaan kelompok suku bangsa, masyarakat Indonesia juga terdiri dari berbagai kebudayaan daerah bersifat kewilayahan yang merupakan pertemuan dari berbagai kebudayaan kelompok suku bangsa yang ada di daerah tersebut.1

Karakteristik masyarakat Indonesia adalah masyarakat yang majemuk. Kemajemukan suatu masyarakat dapat dilihat dari dua variabel yaitu kemajemukan budaya dan kemajemukan sosial. Kemajemukan budaya ditandai adanya kesatuan-kesatuan etnisitas berdasarkan perbedaan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Muhammad Yasin Ibnu Syahrowardi, "Keragaman Budaya dalam Perspektif Sejarah dan Agama", *Indonesia Of Interdisciplinary Journal* I, no. 2 (Maret, 2021), h. 95.

perbededaan suku bangsa, adat, agama, dan ciri-ciri kedaerahan lainnya. Kemajemukan sosial ditandai oleh perbedaan-perbedaan antara lapisan sosial seperti kelas, status, lembaga, ataupun power. Kemajemukan dan keanekaragaman bangsa Indonesia, adalah aset yang harus dijaga dan dirawat sebaik-baiknya. Kemajemukan dan keberagaman itulah yang memperkuat persatuan dan kesatuan. bangsa dalam bingkai NKRI. Sehingga kehidupan berbangsa dan bernegara dapat berjalan dengan aman dan damai menuju Indonesia maju.<sup>2</sup>

Menurut data yang telah disebutkan oleh BPS (Badan Pusat Statistik) terdapat sekitar 1300 suku bangsa di Indonesia. Terdapat sebanyak 2500 bahasa daerah yang digunakan di Indonesia, jumlah ini melebihi jumlah suku bangsa yang ada di Indonesia. Suku bangsa adalah kelompok etnis dan budaya masyarakat yang terbentuk secara turun temurun. Sebagai bagian dari sistem budaya masyarakat, identitas dan atribut keetnikan dari suatu kelompok masyarakat akan diwariskan pada generasi berikutnya. Secara kultural, identitas dan atribut suku bangsa langsung melekat pada setiap orang, sesuai dengan suku bangsa dari kedua orang tuanya.<sup>3</sup>

Setiap suku bangsa yang ada di Indonesia mempunyai ciri khas dan karakterisitik sosial budaya yang berbeda. Suku merupakan golongan manusia yang terikat oleh kesadaran dan identitas akan kesatuan kebudayaan. Sukusuku yang tersebar di Indonesia menghasilkan warisan sejarah bangsa, persebaran suku bangsa dipengaruhi oleh faktor geografis, perdagangan laut,

<sup>2</sup>Sulpi Affandy, "Penanaman Nilai-nilai Kearifan Lokal Dalam Meningkatkan Perilaku Keberagaman", *Atthulab: Islam Religion Teaching and Learning Journal* II, no. 2, (2017), h. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Badan Pusat Statistik, "Kewarganegaraan, Suku Bangsa, Agama, dan Bahasa Seharihari Penduduk Indonesia:Hasil Sensus Penduduk 2010", Jakarta, 2011, h. 5.

dan kedatangan para penjajah di Indonesia. Setiap suku yang terdapat di Indonesia kaya akan adat istiadat dan budaya yang berbeda-beda.<sup>4</sup>

Dalam Islam sendiri keberagaman sudah dijelaskan dalam QS. al-Hujurat/49:13 yang berbunyi:

# Terjemahnya:

Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang lakilaki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersukusuku supaya kamu saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal.<sup>5</sup>

Tafsir Quraish Shihab menjelaskan "Wahai manusia, sesungguhnya kami telah menciptakan kalian dalam keadaan sama, dari satu asal: Adam dan Hawa. Lalu kalian kami jadikan, dengan keturunan, berbangsa-bangsa dan bersuku-suku, supaya kalian saling mengenal dan saling menolong. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Sesungguhnya orang yang paling mulia derajatnya di sis Allah swt. Adalah orang paling bertakwa di antara kalian. Allah swt. Sungguh Maha mengetahui segala sesuatu dan Maha mengenal, yang tiada suatu rahasia pun tersembunyi bagi-Nya."6

Telah dijelaskan dalam surah al-Hujurat ayat 13 bahwa Allah swt. menciptakan manusia dengan berbangsa-bangsa dan bersuku-suku untuk saling kenal mengenal. Hal ini merupakan bentuk nyata bahwa Islam

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rezky Juniarsih Nur, dkk, "Studi Etnografi Pada Suku *To Balo* di Desa Bulo-Bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru Sulawesi Selatan", *Jurnal Pena* 3, No. 2 (2016), h. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Depertemen Agama RI, *al-Qur'an dan Tafsirnya* (Jakarta: Lembaga Percatakan Al-Qur'an Depertemen Agama, 2008), h. 515.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an* (Jakarta: Lentera Hati, 2002), h. 260.

menegaskan persamaan kedudukan manusia. Tidak ada pembeda antara manusia berdasarkan suku bangsa, etnis, keturunan, warna kulit atau berdasarkan status sosial di hadapan Allah swt.

Budaya atau kebudayaan berasal dari bahasa Sansekerta yaitu buddhayah, yang merupakan bentuk jamak dari buddhi (budi dan akal) diartikan sebagai hal-hal yang berkaitan dengan budi dan akal manusia. Budaya dimiliki oleh sebuah kelompok masyarakat dan diwariskan dari satu generasi kegenerasi selanjutnya. Budaya menjadikan system nilai yang dianut bersama dan telah menjadi identitas suatu masyarakat. Budaya erat kaitannya hasil pemikiran yang berupa tentang pengetahuan, kepercayaan, kesenian, nilai-nilai, dan moral.<sup>7</sup>

Dari sudut pandang sosiologis, kebudayaan mencakup seluruh aspek kehidupan manusia sebagai makhluk sosial. Ide dan gagasan banyak orang hidup bersama dalam masyarakat dan menjiwai masyarakat itu sendiri. Ada pula istilah lain dalam bahasa Indonesia yang cocok untuk menggambarkan wujud ideal dari kebudayaan tersebut yaitu tradisi atau adat istiadat. Adanya kebudayaan dalam masyarakat membentuk suatu sistem sosial mengenai tindakan berpola dari manusia itu sendiri. Sistem sosial itu terdiri dari aktivitas-aktivitas manusia yang berinteraksi, berhubungan dan berbaur satu sama lain.8

Globalisasi tanpa disadari telah membawa perubahan tata nilai di masyarakat. Perubahan itu nampak terjadinya pergeseran sistem nilai budaya serta sikap dan pandangan yang telah berubah terhadap nilai-nilai budaya.

<sup>8</sup>Piot Sztompka, *The Sociologi Change*. Terj. Alimandan, *Sosiologi Perubahan Sosial* (Jakarta: Prenada Media, 2005), h. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Hari Powerwanto, *Kebudayaan dan Lingkungan dalam Perspektif Antropologi* (Cet. IV; Yogyakarta: Pustaka Pelajar Offset, 2008), h. 51.

Pengaruh global tanpa disadari telah menimbulkan mobilitas sosial, yang diikuti oleh hubungan tata nilai budaya yang bergeser dalam kehidupan masyarakat. Dampak globalisasi dan kemajuan di bidang teknologi komunikasi yang masuk secara tidak disadari membawa dampak terhadap identitas budaya antar suku maupun dengan kebudayaan dari luar. Khususnya hadirnya budaya asing itu bukan saja identitasnya menjadi besar, tetapi juga penyebaran berlangsung dengan cepat dan luas jangkuannya.

Pentingnya pemberdayaan kearifan lokal yang menciptakan harmonisasi kehidupan yang tetap terjaga, serta sebagai penuntun untuk masyarakat agar selalu bersikap dan berperilaku arif. Kearifan dapat dilihat bagaimana perlakuan masyarakat terhadap benda-benda, tumbuhan, hewan-hewan dan apapun yang berada di sekitar. Perlakuan ini melibatkan penggunaan akal budi sehingga dari perlakuan-perlakuan tersebut tergambar hasil dari aktivitas budi atau kearifan lokal.

Suku bangsa yang ada di Indonesia dibangun oleh adat, norma-norma ataupun kebiasaan berupa tradisi yang telah membudaya, sebagai hasil dari proses berfikir yang kreatif secara bersama-sama membentuk sistem hidup yang berkesinambungan. Tradisi artinya sesuatu kebiasaan seperti adat, kepercayaan, kebiasaan ajaran dan sebagainya yang turun-temurun dari nenek moyang terdahulu yang telah dilestarikan sebagai cerminan hidup masyarakat yang memiliki kebudayaan. Kemampuan masyarakat menciptakan dan memelihara budaya adalah bukti bahwa manusia yang hidup dalam lingkup

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Efrem Danggur, "Kearifan Lokal di Era Global", *BernasIndo. Id, 27 Maret 2023*. https://www.bernasindo.id/2022/06/kearifan-lokal-di-era-global.html(10 November 2023).

masyarakat mampu membuktikan kemampuannya tersebut dalam mengekpos budayanya.<sup>10</sup>

Kajian tradisi semakin marak dewasa ini, baik dalam hal praktik pelaksanaannya maupun tema-tema tradisi yang diangkat. Tradisi adalah suatu hal yang sangat dekat dengan kehidupan masyarakat sosial. Tradisi lahir dan mengakar dikalangan masyarakat sosial yang berkembang menjadi budaya atau kebudayaan berdasarkan masyarakatnya.

Tradisi adalah kebiasaan, praktik, atau kepercayaan yang diturunkan dari generasi ke generasi dalam suatu masyarakat atau kelompok. Tradisi sering kali mencerminkan nilai-nilai, norma, dan sejarah suatu budaya. Tradisi dapat berupa upacara, perayaan, adat istiadat, atau bahkan cara berpakaian dan berbicara yang diwariskan dan dipertahankan sebagai bagian dari identitas kelompok tersebut. Tradisi dapat berubah seiring waktu, tetapi esensinya tetap mempertahankan hubungan dengan masa lalu dan sejarah suatu komunitas. Tradisi bagi masyarakat adalah suatu hal yang sangat sakral yang dilaksanakan oleh masyarakat terdahulu dan dilanjutkan oleh generasi penerusnya sampai sekarang ini. Banyak tradisi masyarakat yang tidak bertahan sampai sekarang. Meskipun demikian, masih banyak juga tradisi yang masih bertahan sampai sekarang, salah satunya adalah tradisi *massagala* pada etnik *To Balo*.

Etnik *To Balo* berdiam di pedalaman tepatnya di pegunungan Bulu Pao di Desa Bulo-bulo. Desa Bulo-bulo terletak di wilayah Kecamatan Pujananting

<sup>11</sup>Soraya Rasyid, "Tradisi *A'rera* pada Masyarakat Petani di Desa Datara Kecamatan Tompobulu Kabupaten Gowa (Suatu Tinjaua Sosial Budaya)", *Rihlah Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam*, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin, Makassar 2 No.1 (2015) ,h.59

-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>A. Suryaman Mustari, *Hukum Adat Dulu, Kini dan akan Datang* (Makassar: Pelita Pustaka, 2009).h.12.

Kabupaten Barru, sekitar 70 Km arah tenggara dari pusat kota Barru. Pada tahun 1995 Depertemen sosial mencatat bahwa masyarakat *To balo* sebagai salah satu masyarakat yang terasingkan dari sembilan komunitas adat terpencil yang ada di sulawesi selatan. Etnik *To Balo* merupakan bagian dari Suku *Bentong*, dimana bahasa yang digunakan adalah bahasa *Manu-manu* yang menggunakan perpaduan tiga bahasa yaitu *Bugis*, *Makassar*, *dan Konjo*.

Selain dari segi bahasa keunikan lain yang dimiliki oleh masyarakat *To Balo* ini memiliki kulit yang tak lazim seperti orang-orang normal pada umumnya. Sekujur tubuh mereka belang terutama kaki, dada dan tangan penuh dengan bercak putih. Sementara tepat di tengah dahi mereka, bercak tersebut terpampang nyaris membentuk segitiga. Menurut keyakinan masyarakat setempat kelainan kulit *To Balo* merupakan kutukan dari Dewata. Populasi *To Balo* saat ini jauh menyusut dari beberapa tahun sebelumnya, jumlah populasi ini diperkirakan akibat dari tradisi mereka sendiri bahwa jumlah anggota *To Balo* tidak dapat lebih dari 9 orang apabila hadir anggota *To Balo* ke-10 maka salah satunya akan meninggal.

Ernik *To Balo* mayoritas beragama Islam. Sebelum kedatangan Islam masyarakat *To Balo* memiliki kepercayaan dan pemujaan terhadap roh nenek moyang dan benda-benda yang dikeramatkan. Mereka percaya bahwa pemujaan *(arajang)* akan mendatangkan keselamatan dan harus dilakukan untuk menghindari kutukan. Pemujaan lainnya dilakukan terhadap *Pantansa*, yaitu rumah-rumahan kecil berwarna kuning sebagai lambang dewa.<sup>12</sup>

Etnik *To* Balo menganggap hutan Bontang merupakan tempat suci. Mereka tidak berani merusak hutan karena mempercayai akan ada akibatnya.

-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Zulyani Hidayah, *Ensiklopedia Suku Bangsa di Indonesia* (Cet. II; Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2015), h. 76.

Keberadaannya harus lestari. Sistem kepercayaan ini yang menyebabkan *To Balo* menjaga kelestarian hutan ini. Tak ada yang berani menebang pohonpohon. Jika itu dilanggar akan terjadi banyak bencana yang akan menimpa kehidupan mereka. Mulai dari pertanian yang gagal, ternak-ternak akan mati serta wabah penyakit akan muncul. Kepercayaan ini masih dipegang teguh oleh Enik *To Balo* sebagai sebuah kearifan lokal yang menjadikan pedoman masyarakat dalam keikutsetaan menjaga alam.

Sebagai bagian dari Suku *Bentong*, budaya dan tradisi *To Balo* yang dilakukan tetap mengikuti pada budaya dan tradisi Suku *Bentong* sehingga kedudukan *To Balo* dan Suku *Bentong* sama, yang membedakan hanya pada fisiknya saja.

Etnik *To Balo* memiliki tradisi leluhur yang sampai sekarang masih dilestarikan, tradisi ini disebut sebagai tradisi *Masaggala*. Dari segi bahasa *Massagala* dapat diartikan sebagai sesuatu yang jarang yang dilakukan. Tradisi ini dilakukan apabila terdapat luka memar atau gatal-gatal pada kulit anakanak atau orang dewasa dan apabila situasi alam tidak sesuai dengan keadaan normal. Bagi orang diluar Desa Bulo-bulo yang ingin menikah atau menetap di Desa Bulo-bulo tradisi *Massagala* wajib dilaksanakan.<sup>13</sup>

Tradisi *Massagala* pada *etnik To Balo* merupakan salah satu warisan budaya lokal yang sarat akan nilai-nilai sejarah, sosial, dan spiritual. Tradisi ini mencerminkan identitas dan kearifan lokal yang diwariskan secara turuntemurun. Namun, seiring dengan perkembangan zaman dan pengaruh modernisasi, keberadaan tradisi ini mulai terpinggirkan. Masyarakat modern, khususnya generasi muda, cenderung kurang memahami esensi dan nilai-nilai

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Syarif Longi, *To Bentong Barru Geliat di Kampung Budaya* (Barru: Yayasan LSM Sipurio Sul-Sel, 2018), h. 81.

yang terkandung dalam tradisi tersebut. Hal ini menimbulkan kekhawatiran akan punahnya tradisi *Massagala* di masa depan jika tidak ada upaya pelestarian yang dilakukan.

Tradisi *Massagala* tidak hanya berfungsi sebagai ritual seremonial, tetapi juga sebagai medium untuk menjaga kohesi sosial dan hubungan antaranggota masyarakat. Tradisi ini melibatkan berbagai aspek kehidupan, termasuk kepercayaan spiritual, relasi sosial, hingga pengelolaan sumber daya alam. Di tengah globalisasi yang mengikis nilai-nilai tradisional, tradisi ini seakan-akan menjadi simbol perjuangan masyarakat lokal dalam mempertahankan identitas mereka.

Tradisi *Massagala* dilakukan selama satu minggu bahkan ada yang sampai satu bulan dan memiliki tiga tahapan yaitu *Mappamassi, Mappagallang* dan *Mapparibba*. Selama berlangsung, orang yang mengikuti *Massagala* dilarang memakan-makanan tertentu, seperti hewan yang disembeli; sapi, kambing, ikan yang dipancing dari sungai, dilarang menebang pohon, serta suami istri tidak diperbolehkan berhubunga badan. Menurut kepercayaan masyarakat bahwa tubuh kita perlu istirahat dari makanan tertentu dan bagaimana memelihara hubungan baik sesama makhluk, baik hewan dan alamnya.

Namun, kurangnya dokumentasi formal serta minimnya perhatian dari pihak akademisi maupun pemerintah membuat tradisi *Massagala* berada di ambang kepunahan. Oleh karena itu, penelitian ini menjadi sangat penting untuk menggali lebih dalam mengenai makna, peran, dan tantangan yang dihadapi dalam pelestarian tradisi *Massagala*. Penelitian ini juga bertujuan untuk memberikan kontribusi nyata dalam upaya menjaga kebudayaan lokal

agar tetap hidup dan berkembang di tengah arus modernisasi, serta untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam kepada generasi muda akan pentingnya menjaga warisan leluhur mereka.

Berdasarakan permasalahan tersebut, maka peneliti sangat tertarik untuk meneliti tradisi *Massagala* pada etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting kabupaten Barru.

# B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

Pada penelitian ini dipandang perlu untuk memberikan batasanbatasan tertentu sebagai fokus dalam penelitian untuk menghindari kesalahpahaman dalam memahami judul. Oleh sebab itu dalam penelitian ini ada beberapa hal yang menjadi fokus penelitian dan deskripsi penelitian.

#### 1. Etnik To Balo

Etnik *To Balo* adalah komunitas masyarakat yang hidup di pedalaman bulu Pao tepatnya di desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru. Kata *To Balo* sendiri berasal dari bahasa Bugis yaitu *To* (manusia) dan *Balo* (belang), jadi *To Balo* berarti manusia belang. Secara fisik *To Balo* sama halnya manusia biasa, Cuma yang membedakan hanya pada kelainan kulit. Belangbelang yang ada tersebut terdapat pada beberapa bagian tubuh. Mulai di ujung kaki sampai rambut. Dalam kepercayaan masyarakat kelainan kulit itu dipengaruhi dari sebuah kutukan dari dewata.

#### 2. Tradisi *Massagala*

Tradisi *Massagala* dalam bahasa *Bentong* adalah *Ma'* dan *Sagala*. *Ma'* dalam istilah Bugis berarti melakukan dan *Sagala* yaitu jarang atau sesuatu yang jarang dilakukan. Tradisi *Massagala* merupakan ritual yang bertujuan untuk mengobati penyakit kulit seperti *Kasiwiang, Puru* atau *Sarampah*.

Tradisi ini dilaksanakan setiap tiga tahun sekali, berlangsung selama satu minggu bahkan ada yang sampai satu bulan, dan terdiri dari tiga tahapan yaitu *Appamassi, Appagallang* dan *Apparibba*. Selama berlangsung, orang yang mengikuti *Massagala* dilarang memakan-makanan tertentu, seperti hewan yang disembeli; ayam, sapi, kambing, dan ikan yang dipancing dari sungai, dilarang menebang pohon, serta suami istri tidak diperbolehkan berhubunga badan.

Tabel 1. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

| No | Fokus                                         | Deskripsi fokus                        |
|----|-----------------------------------------------|----------------------------------------|
| 1  | Sejarah keberadaan Etnik <i>To Balo</i>       | Menggali pemahaman tentang             |
|    |                                               | keberadan Etnik <i>To Balo</i> terkait |
|    |                                               | awal mula, interaksi dan               |
|    |                                               | perubahan sosial.                      |
|    | UNIVERSITAS ISL                               | AM NEGERI                              |
| 2  | Tradisi <i>Massagala</i> Pada Etnik <i>To</i> | Menjelaskan Tradisi <i>Massagala</i>   |
|    | Balo                                          | meliputi Prosesi, nilai-nilai          |
|    |                                               | budaya, norma sosial dan sistem        |
|    |                                               | pengetahuan lokal terkait sumber       |
|    |                                               | daya alam.                             |
|    |                                               |                                        |

| 3 | Nilai-nilai ajaran Islam | Menjelaskan bagaimana ajaran-      |
|---|--------------------------|------------------------------------|
|   |                          | ajaran Islam tercermin dalam       |
|   |                          | praktik-prakti tradisional, norma- |
|   |                          | norma, dan nilai-nilai budaya      |
|   |                          | pada tradisi <i>Massagala</i>      |
|   |                          |                                    |

# C. Rumusan Masalah

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, maka rumusan masalah dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

- Bagaimana Sejarah keberadaan Etnik To Balo di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru?
- 2. Bagaimana Prosesi Tradis *Massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulobulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru?
- 3. Bagaimana Nilai-nilai ajaran Islam yang terkandung dalam Tradisi Massagala pada Etnik To Balo di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru?

# D. Kajian Pustaka

Kajian pustaka merupakan salah satu aspek terpenting dalam sebuah penelitian yang bertujuan membantu penelitian dalam menentukan suatu sumber yang akan diteliti, baik berupa hasil-hasil penelitian maupun literatur yang berkaitan dengan pokok masalah yang akan diteliti, adapun kajian pustaka yang peneliti jadikan sebagai tinjau adalah:

1. Jurnal Pendidikan Sosiologi Vol. 3 No. 3/2021 dengan judul "Konstruksi Sosial Komunitas To Balo di Desa Bulo-bulo Kabupaten Barru", yang ditulis oleh Irwan Nur.<sup>14</sup> Menjelaskan tentang persepsi masyarakat terhadap pencitraan To Balo sebagai komunitas terasingkan dalam hubungan interaksi sosial dan upaya-upaya yang dilakukan komunitas *To Balo* dalam mempertahankan eksistensi keberadaan komunitasnya di Desa Bulo-bulo Kabupaten Barru. Hasil penelitian menunjukan bahwa dalam lingkaran dominasi budaya Bugis persepsi negatif yang dikonstruksi masyarakat terhadap To Balo setidaknya didorong oleh empat hal yang sangat terkait, yaitu adanya perbedaan ciri secara fisik yang ditandai oleh belang-belang disekujur tubuh *To Balo* sehingga memungkinkan kecenderungan tindakan diskriminatif, mitos tentang peyimpangan moral dalam latar sejarah asal mula To Balo, perasaan ekslusifitas akibat perhatian pemerintah daerah kepada To Balo, menyebabkan timbulnya kecemburuan sosial di kalangan masyarakat lainnya. Dan upaya mempertahankan eksistensi keberadaan komunitas To Balo dilakukan melalui jalinan relasi sosial dalam pertalian perkawinan dengan anggota masyarakat non *To Balo*, sekaligus sebagai langkah nyata komunitas tersebut dalam mempertahankan budaya dan adat istiadat secara turun temurun. Perbedaan kajian penulis dengan peneliti di atas terletak pada fokus pengkajiannya, jurnal di atas lebih fokus pada persepsi masyarakat terhadap pencitraan To Balo sebagai komunitas terasingkan dalam hubungan sosial sedangkan peneliti fokus kajiannya adalah Tradisi *Massagala* pada Etnik *To* Balo dan Nilai-nilai budaya Islam.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Irwan Nur, "Konstruksi Sosial Komunitas *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kabupaten Barru", *Jurnal Pendidikan Sosiologi* 3, no. 3 (2021).

- 2. Jurnal La Geografia Vol. 16 No. 2/2018 dengan judul "Tribe To Balo in Cultural Geography Study in Barru Regency", yang ditulis oleh Yuli Arlina<sup>15</sup> menjelaskan tentang karakteristik pola kehiduapan *To Balo* di Desa Bulo-bulu dan hubungan sosial To Balo dengan masyarakat yang ada di sekitarnya dengan menggunakan pendekatan etnografi. Hasil penelitian menunjukan pola kehidupan *To Balo* melakukan beberapa aktivitas agraria dari berkebun, bercocok tanam dan berladang hingga berternak seperti memelihara hewan seperti Sapi, Ayam ataupun sejenis ungas lainnya. Mereka juga membuat gula aren, dan sagu. Di ladang samping rumah *To Balo* menanam keperluan seharihari ada pisang, keladi dan beberap<mark>a jen</mark>is tanaman pangan lainnya. Terkait hubungan sosial *To Balo* dengan masyarakat sekitar awalnya kurang baik *To* Balo tidak mau berbaur, akibat merasa malu maka To Balo tidak keluar dari pemukiman, masyarakat setempat tidak terganggu adanya To Balo tetapi seiring perkembangannya waktu To Balo sudah terbuka dan mau berbaur, bahkan sudah sering kekota setiap pekan bersama masyarakat Bulo-Bulo dan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI berbaur juga jika ada undangan pesta atau acara selamatan. Perbedaan kajian penulis dengan peneliti di atas terletak pada fokus pengkajiannya, jurnal di atas lebih fokus pada pola kehidupan masyarakat *To Balo* sedangkan penulis fokus kajiannya adalah sejarah keberadaan Etnik To Balo.
- 3. Padaringan: Jurnal Pendidikan Sosiologi Antropologi Vol. 4 No. 2/2022 dengan judul "Nilai Sosial Budaya dalam Pembatasan Keturunan (Studi Kasus Pada Masyarakat Pedalaman Suku To Balo di Kabupaten Barru)", yang ditulis oleh Nurlina Subair dan Syahban Nur. 16 Hasil penelitian menunjukan bahwa

<sup>15</sup>Yuli Arlina, "Tribe *To Balo* in Cultural Geography Study in Barru Regency", *La Geogarafia* 16, No. 2 (Februari, 2018).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Nurlina Subair dan Syahban Nur, "Nilai Sosial Budaya dalam Pembatasan Keturunan (Studi Kasus Pada Masyarakat Pedalaman Suku *To Balo* di Kabupaten Barru)", *PADARINGAN: Jurnal Pendidikan Sosiologi Antropologi* 4, No. 2 (Mei, 2022).

faktor yang menyebabkan pembatasan keturunan *To Balo* di kabupaten Barru sendiri dipengaruhi oleh keyakinan yang melekat di masyarakat *To Balo* bahwa orang yang berkulit belang tidak akan pernah melebihi jumlah Sembilan orang dalam satu silsilah keluarga. Setiap kelahiran bayi *To Balo* yang kesepuluh maka akan tergantikan dengan kematian dari jumlah anggota *To Balo* yang telah ada sebelumnya. Nilai sosial budaya masyarakat *To Balo* mencakup pembatasan keturunan sebagai bagian dari keyakinan nenek moyang mereka, yang diwariskan secara turun-temurun dan dihargai sebagai bagian dari nilai sosial budaya *To Balo*. Selain itu, pembatasan keturunan dilakukan atas kesepakatan bersama sesuai adat istiadat yang berlaku sesuai dengan apa yang telah diwariskan oleh leluhur *To Balo*. Perbedaan kajian penulis dengan peneliti di atas pada fokus pengkajiannya, jurnal di atas fokus pada nilai sosial pembatasan keturunan masyarakat *To Balo*. sedangkan penulis fokus kajiannya adalah tradisi *massagala* yang terdapat etnik *To Balo* dan Nilai-nilai ajaran Islam yang terkandung tradisi *massagala*,

To Balo di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru", yang ditulis oleh Rezky Juniarsih Nur, dkk. 17 Jurnal ini membahas sistem kekerabatan dan sistem mata pencarian masyarakat Suku To Balo dengan menggunakan pendekatan etnografi. Hasil penelitian menjelaskan bahwa sistem keluarga To Balo adalah sistem kekeluargaan patrilineal dan bilateral,

dimana yang menjadi kepala keluarga adalah pihak laki-laki selain itu itu

keluarga To Balo termasuk keluarga bilateral karena sistem kekerabatan yang

memperhitungkan garis keturunan ayah-ibunya. Mata pencaharian dari

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Jurnal Pena Vol. 3 No. 2/2016 dengan judul "Studi Etnografi pada Suku

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Rezky Juniarsih Nur, "Studi Etnografi pada Suku *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru", *Jurnal PENA* 3, No. 2 (2016).

keluarga *To Balo* masih tradisional dengan cara bertani, buruh tani, berladang, dan memukul batu kerikil. Keluarga *To Balo* masih menggunakan sawahnya untuk menanam padi dan meruapakan sumber penghasilan, keluarga *To Balo*. Tentunya penelitian ini akan sangat berkorelasi dengan apa yang akan penulis teliti nantinya akan tetapi tentu ada perbedaan karena dalam jurnal penelitian di atas menggunakan pendekatan Etnografi dalam melakukan dan menyusun penelitian ini. Ini menjadi suatu kelebihan dalam penelitian ini karena menggunakan teori pendekatan yang berbeda agar penulis lebih melihat lagi dari sudut pandang yang berbeda sehingga dapat juga dijadikan referensi untuk penulisan penelitian ini kedepan.

5. Man In India Internasional Journal of Anthropology Vol. 96 No. 9/2016 dengan judul "Perception of Healthy and Sickness At To Bentong Ethnic In Barru", yang ditulis oleh Nurhidayat, dkk. 18 Dalam jurnal ini membahas persepsi kata sehat dan sakit pada Etnis Bentong dan cara pengobatan Tradisional dengan pendekatan Etnografi. Hasil penelitian menunjukan persepsi sehat dan sakit bagi suku Bentong adalah ketika tubuh masih dapat digerakan untuk melakukan aktivitas, sedangkan sakit dirasakan ketika tubuh lemah atau tidak berdaya sehingga tidak bisa melakukan aktivitas selain berbaring. keluhan masih dapat ditoleransi seperti batuk, flu, dan deman ringan. Suku Bentong menjadikan obat tradisional atau obat herbal sebagai pilihan utama yang dipengaruhi budaya yang diyakini turun temurun, sebelum berobat ke tempat pelayanan kesehatan karena jarak yang jauh dan akses yang sulit. Sejalan dengan apa yang akan penulis teliti nantinya, penelitian ini

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Nur Hidayat, dkk, "Perception of Healthy and Sickness At *To Bentong* Ethnic In Barru", *Man In India Internasional Journal of Anthropology* 96 No. 9 (2016).

berkesinambngan dengan menjadikan referensi karena membahas kearifan lokal dalam bentuk pemanfaatan tumbuh-tumbuhan sebagai obat tradisional.

- 6. Bioma: Jurnal Biologi Makassar vol 3 No. 1/2019 dengan judul "Aspek Genetik warna kulit kelompok komunitas To Balo di Sulawesi Selatan", yang ditulis oleh Andi Arfan Sabran, dkk. 19 Dalam junal ini membahas kelainan warna kulit pada komunitas To Balo yang memiliki hipopigmentasi. Hasil penelitian menunjukan bahwa kelainan kulit yang disebabkan oleh komunitas To Balo adalah piebaldism atau kelainan disebabkan oleh faktor genetik yang diturunkan dari generasi kegenerasi dan menepis stigma To Balo yang erat kaitannya sebagai "manusia terkutuk" kepada para penderita dan keluarganya sehingga dampak sosial berupa diskriminasi dan ketidakadilan sosial pada komunitas tersebut.
- 7. Akhlis Nur Fu'adi dalam tesisnya berjudul "Pendidikan Nilai Kearifan Lokal (Studi Kasus Masyarakat Samin Desa Baturejo Sukolilo Pati)". Hasil penelitian menunjukan bahwa diantara nilai kearifan lokal yang ada pada masyarakat Samin, adalah pakaian adat, toto ghauto, brokohan, perkawinan, kematian, tidak menyekolahkan anak-anak mereka pada pendidikan formal, hingga pandangan mereka tentang agama. Dalam mempertahankan nilai kearifan lokal, orang tua berperan sebagai pendidik dan memperkenalkan ajaran Samin sejak dini dengan menggunakan teknik peneladanan dan pembiasaan Sementara kurikulum dasar pendidikan keluarga yang digunakan berupa pendidikan moral yang termuat dalam pokok ajaran Samin berupa delapan pantangan dan prinsip hidup berupa anjuran. Prinsip belajar dengan siapa, kapan, dan dimana saja. Tujuan pendidikannya tidak berorientasi pada

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Andi Arfan Sabran, dkk, "Aspek Genetik Warna Kulit Kelompok Komunitas *To Balo* di Sulawesi Selatan", *Bioma: Jurnal Biologi Makassar* 3 No. 1 (2018).

masalah keduniawian, tapi menjadi manusia yang baik dan jujur dalam pandangan masyarakat dan negara.<sup>20</sup> Perbedaan kajian penulis dengan peneliti di atas terletak pada lokasi penelitian, ditesis di atas penelitian dilakukan pada masyarakat Samin Desa Baturejo Sukolilo Pati. Sedangkan penulis penelitian dilakukan pada Etnik *To Balo* Desa Bulo-bulo.

- 8. Syamsiah dalam tesisnya berjudul "Unsur Budaya Islam dalam Tradisi Naung Ri Ere pada Masyarakat di Kelurahan Tassilu Kecamatan Sinjai Barat". Tesis ini membahas tentang tradisi naung ri ere. Tradisi naung ri ere merupakan tradisi nenek moyang yang telah bertahan dari generasi ke generasi. Tradisi naung ri ere dilaksanakan sebelum datangnya Islam, tempat pelaksanaan tradisi di sungai dan merupakan tradisi sakral bagi masyarakat di Kelurahan Tassililu Kecamatan Sinjai Barat. Kedua proses pelaksanaan tradisi naung ri ere hanya bisa diikuti oleh keluarga penganting baru, dan menghanyutkan halasuji yang berisi sesajen yang bertujuan untuk mapassabbi kepada saudara tertua. Ketiga nilai-nilai Islam yang terkandung di dalam traisi naung ri ere meliputi: nilai religious, nilai kesadaran spritual, nilai sosial (gotong royong), nilai budaya dan hiburan dan nilai ekonomi. Penelitian di atas tidak jauh berbeda dengan penelitian yang akan penulis teliti nantinya karena menyangkut dengan nilai-nilai Islam yang terkandung dalam tradisi.
- 9. Ade Mulyana dalam Tesisnya yang berjudul *"Kearifan Lokal Nggahi Rawi Pahu dalam Menghadapi Dinamika Kehidupan Masyarakat Di Kecamatan*

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Akhlis Nur Fua'di, *"Pendidikan Nilai Kearifan Lokal (Studi Kasus Masyarakat Samin Desa Baturejo Sukolilo Pati", Tesis* (Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2017)

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Syamsiah, "Unsur-unsur Budaya Islam Dalam Tradisi Naung Ri Ere pada Masyarakat di Kelurahan Tassililu Kecamatan Sinjai Barrat, Tesis (Universitas Islam Negeri Makassar, 2022)

Hu'u Kabupaten Dompu"22. Tesis ini menjelaskan Hasil penelitian ini menunjukkan pertama, Eksistensi Nggahi Rawi Pahu dalam Kehidupan Masyarakat di Kecamatan Hu'u Kabupaten Dompu, Nggahi rawi pahu sebagai sebuah kebudayaan yang dijalankan oleh masyarakat di Kecamatan Hu'u Kabupaten Dompu merupakan sebuah kebudayaan tutur kata yang bermakna perkataan berbuatan yang selaras atau yang mempunyai wujud, diterapkan oleh masyarakat sudah sejak lama dan masih dipertahankan eksistensinya sampai saat ini. Kedua, Nggahi rawi pahu memberi makna tersendiri bagi tiaptiap individu di Kecamatan Hu'u, kesahariannya mencerminkan simbol-simbol makna yang berupa nilai kebijakksanaan terhadap kepribadian diri sendiri sehingga dalam hidup berumah berkeluarga menjadi tabiat yang mengantarkan kepada proses didikasi kepada seluruh anggota keluarga sehingga masuk di tengah masyarakat dengan cerminan ahlak, berkarakter relijius, dan memiliki jiwa kepemimpinan. Ketiga seluruh lapisan mayarakat meskipun terkontaminasi dengan arus globalisasi masih mempertahankan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI kebuadayaan ini dan membawa pengaruh besar kedalam sendi-sendi kehidupannya berupa aspek pendidikan, keagamaan, politik, dan sosial budayaan. Tesis ini memiliki kesamaan terkait isi kajian yang membahas tentang kearifan lokal pada suatu daerah. Kearifan lokal tersebut menjadi nilai dalam masyarakat setempat dalam tatanan kehidupan bermasyarakat.

10. Ahmad Zulkiram dalam tesisnya yang berjudul "Tradisi Messawe To Tamma' Di Desa Pambusuang Kecamatan Balanipa Kabupaten Polewali Mandar (Studi Budaya Islam)". Tesis ini memiliki hasil penelitian bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Ade Mulyana, "Kearifan Lokal Nggahi Rawi Pahu dalam Menghadapi Dinamika Kehidupan Masyarakat Di Kecamatan Hu'u Kabupaten Dompu, Tesis (Universitas Islam Negeri Makassar, 2022).

pertama, tradisi *messawe to tamma'* bermula pada masa raja ke IV Balanipa yaitu Tandi Bella I Kakanna Pattang yang diberi gelar Daeta Tommuwane. Kedua, Pada tradisi *messawe to tamma'* terdapat tiga tahap dalam kegiatan ini yaitu pra pelaksanaan, di mana masyarakat membentuk kepanitiaan. kemudian pelaksanaan messawe to tamma. Pelaksanaan acara diawali di masjid seperti massikir dan marratas baca pada pagi harinya, kemudian pasca pelaksanaan. Setelah selesai acara messawe to tamma', maka masyarakat Mandar yang melaksanakan maupun menyaksikan acara messawe to tamma kembali ke rumah masing-masing dan memberikan sebuah jamuan kepada tamu yang datang. Ketiga, dalam acara messawe to tamma terdapat pengamalan nilai-nilai sosial yang dimana sebelum pelaksanaanya masyarakat Desa Pambusuang bersama pengurus dan imam masjid melakukan suatu kesepakatan atau bermusyawarah, untuk membuat atau membentuk suatu kepanitiaan. Pada aspek kultur Sebagaimana dalam tradisi adat Mandar dalam melakukan prosesi *messawe to tamma* seorang anak laki-laki memakai pakaian busana orang Arab, dengan jubah panjang dan memakai tutup kepala sama halnya dengan Nabi Muhammad Saw. Pada kegiatan *messawe to tamma*' juga memiliki dampak ekonomi bagi masyarakat setempat. Adapun kesamaan tesis ini diantaranya sama-sama mengkaji terkait tradisi yang bertujuan untuk melestarikan nilai-nilai Islam dalam tradisi atau kearifan lokal, sehingga tradisi tersebut tetap eksis kedepannya.<sup>23</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Ahmad Zulkiram, "Tradisi Messawe To Tamma' Di Desa Pambusuang Kecamatan Balanipa Kabupaten Polewali Mandar (Studi Budaya Islam)", (Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, 2023).

## E. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

#### 1. Tujuan Penelitian

- a. Untuk mendeskripsikan sejarah keberadaan Etnik *To Balo* di Desa Bulobulo Kecamatan Pujanating Kabupaten Barru.
- b. Untuk mendeskripsikan prosesi tradisi *Massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru.
- c. Untuk mendeskripsikan nilai-nilai ajaran Islam yang terkandung dalam tradisi *Massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru.

## 2. Kegunaan Ilmiah dan Kegunaan Praktis

## a. Kegunaan Ilmiah

Peneliti sangat berharap, dengan adanya penelitian ini mampu menambah khazanah keilmuan terkhusus dalam bidang program ilmu pengetahuan Sejarah dan Peradaban Islam. Dengan hasil penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan manfaat serta sumbangsi terhadap kehidupan bermasyarakat. Dan penelitian ini juga diharapkan agar kita lebih menghargai budaya, tradis, serta kepercayaan yang ada di lingkungan kita, yang seiring perkembangan zaman terjadi perubahan pola pikir masyarakat.

## b. Kegunaan Praktis

Kegunaan Praktis, yaitu dengan adanya tulisan ini dapat memotivasi penulis generasi muda agar senantiasa menghasilakan karya ilmiah pada tahun-tahun yang mendatang. Dan diharapkan juga dapat menjadi masukan bagi semua pihak yang berkompeten dalam bidang pendidikan dan sosial, khususnya pemerintah dan pihak-pihak terkait seperti Lembaga Perguruan

Tinggi, Dinas Pariwisata, Dinas Sosial, dan lain sebagainya. Yang dapat dijadikan sebagai data atau informasi penting, guna melakukan upaya-upaya pengembangan budaya dalam kaitannya dengan Tradisi *Massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-Bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru.



#### **BAB II**

## **TINJAUAN TEORETIS**

# A. Kebudayaan dan Tradisi

## 1. Kebudayaan

Dalam kamus umum Bahasa Indonesia, Kebudayaan diartikan sebagai hasil kegiatan dan penciptaan batin (akal budi) manusia seperti kepercayaan, kesenian, adat istiadat; dan berarti pula kegiatan (usaha akal dan sebagainya) untuk menciptakan sesuatu yang termasuk hasil kebudayaan.<sup>1</sup>

Kata kebudayaan berasal dar<mark>i kata budh</mark> dalam bahasa Sanskerta yang berarti akal, kemudian menjadi budhi (tunggal) dan budhaya (majemuk), sehingga kebudayaan diartikan sebagai hasil pemikiran atau akal manusia. Ada pendapat yang mengatakan bahwa kebudayaan berasal dari kata budi dan daya. Budi adalah akal yang merupakan unsur rohani dalam kebudayaan, sedangkan daya berarti perbuatan atau ikhtiar sebagai unsur jasmani, sehingga kebudayaan diartikan sebagai hasil dari akal dan ikhtiar manusia.<sup>2</sup>

Konsep awal tentang kebudayaan berasal dari E.B. Tylor yang mengemukakan bahwa kebudayaan ialah keseluruhan kompleks yang meliputi pengetahuan, kepercayaan, kesenian, moral, hukum, adat istiadat dan kemampuan-kemampuan atau biasaan-kebiasaan yang diperoleh manusia sebagai anggota masyarakat.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>W.J.S Poerwadarminta, *Kamus Umum Bahasa Indonesia* (Jakarta: Balai Pustaka, 1991), h. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Supartono, *Ilmu Budaya Dasar* (Cet. V; Jakarta: Ghalia Indonesia, 2004), h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Judistira K. Garna, *Ilmu-Ilmu Sosial, Dasar, Konsep, Posisi* (Cet. I; Bandung: Pascasarjana Unpad, 2001), h. 157.

Menurut Selo Soemardjbisan dan Soelaiman Soemardi, kebudayaan adalah sarana hasil karya, rasa, dan cipta masyarakat. Selanjutnya menurut beliau karya merupakan kemampuan manusia menghasilkan teknologi dan kebudayaan kebendaan (material culture) yang diperlukan oleh masyarakat untuk menguasai alam dan sekitarnya, agar kekuatannya serta hasilnya dapat diabdikan pada keperluan masyarakat. Sedangkan rasa ialah meliputi jiwa manusia yang mewujudkan segala norma dan nilai-nilai kemasyarakatan yang perlu untuk mengatur masalah-masalah kemasyarakatan dalam arti luas didalamnya termasuk agama, ideologi, kebatinan, kesenian dan semua unsur yang merupakan hasil ekspresi dari jiwa manusia yang hidup sebagai anggota masyarakat. Cipta merupakan kemampuan mental, kemampuan berfikir dari orang-orang yang hidup bermasyarakat dan yang diantara lain menghasilkan filsafat serta ilmu-ilmu pengetahuan, baik yang berwujud teori murni, maupun yang telah disusun untuk diamalkan dalam kehidupan masyarakat.<sup>1</sup>

Kebudayaan yang hidup pada suatu masyarakat pada dasarnya merupakan gambaran dari pola pikir, tingkah laku, nilai yang dianut oleh masyarakat yang bersangkutan. Pada sisi lain, agama yang merupakan wahyu yang mana memiliki kebenaran mutlak, maka agama tidak dapat disejajarkan dengan nilai-nilai budaya setempat melainkan menjadi sumber nilai kelangsungan dari nilai-nilai budaya yang telah ada².

Kebudayaan dalam Antropologi dibuat seorang ahli bernama Ralph Linton yang memberikan definisi kebudayaan yaitu; kebudayaan adalah seluruh cara kehidupan dari masyarakat yang manapun dan tidak mengenai

<sup>1</sup>Selo Soemardjan dan Soelaan Soemardi, *Setangkai Bunga Sosiologi* (Jakarta: Yayasan Badan Penerbit Universitas Indonesia, 2013), h. 113.

<sup>2</sup>Adeng Muchtar Ghazali, *Antropologi Agama: Upaya Memahami Keragaman, Kepercayaan, Keyakinan, dan Agama* (Cet. I; Bandung: Alfabeta, 2011), h. 31-35.

-

sebagian dari cara hidup itu, yaitu bagian yang oleh masyarakat dianggap lebih tinggi atau lebih diinginkan.<sup>3</sup> Dengan demikian kebudayaan dapat berarti anggapan masyarakat tentang sebuah kebiasaan yang memiliki nilai.

Menurut Koentjaraningrat bahwa ilmu antropologi kebudayaan adalah keseluruhan sistem gagasan, tindakan dan hasil karya manusia dalam rangka kehidupan masyarakat yang dijadikan milik diri manusia dengan belajar. Dia membagi kebudayaan atas 7 unsur: sistem religi, sistem organisasi kemasyarakatan, sistem pengetahuan, sistem mata pencaharian hidup, sistem teknologi dan peralatan bahasa dan kesenian. Kesemua unsur budaya tersebut terwujud dalam bentuk sistem budaya/adat-istiadat (kompleks budaya, tema budaya, gagasan), sistem sosial (aktivitas sosial, kompleks sosial, pola sosial, tindakan), dan unsur-unsur kebudayaan fisik (benda kebudayaan).<sup>4</sup>

Menurut Clifford Geertz, kebudayaan memiliki dua elemen, yaitu kebudayaan sebagai sistem kognitif serta sistem makna dan kebudayaan sebagai sistem nilai. Upacara keagamaan yang dilakukan masyarakat merupakan sistem kognitif dan sistem makna, sedangkan sistem nilainya adalah ajaran yang diyakini kebenarannya yang menjadi dasar dalam melakukan upacara keagamaan.<sup>5</sup>

Herkovist memandang bahwa kebudayaan adalah sesuatu yang superorghanic yang diwariskan secara turun temurun dari satu generasi ke generasi berikutnya dan tetap hidup dan berlangsung secara terus menerus, meskipun orang-orang yang menjadi anggota dan pelaku kebudayaan itu

427

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Nurani Soyomukti, *Pengantar Sosiologi* (Cet. V; Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2016), h.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Koentjaraningrat, *Pengantar Ilmu Antropologi* (Cet. I; Jakarta: Rineka Cipta, 2015), h. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Moh. Sholeh, *Bertobat Sambil Berobat* (Jakarta: Mizan Publika, 2008), 47.

sendiri senantiasa silih berganti disebabkan kematian dan kelahiran.6

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa kebudayaan adalah sistem pengetahuan yang meliputi sistem ide gagasan yang terdapat di dalam pikiran manusia, sehingga dalam kehidupan sehari-hari kebudayaan bersifat abstrak. Sedangkan wujud dari kebudayaan tersebut adalah benda-benda yang diciptakan oleh manusia sebagai makhluk yang berbudaya, berupa perilaku dan benda-benda yang bersifat nyata, seperti pola perilaku, bahasa, peralatan hidup, organisasi sosial, seni dan sebagainya yang mana keseluruhan wujud kebudayaan tersebut bertujuan untuk membantu manusia dalam melangsungkan kehidupan bermasyarakat.

#### 2. Tradisi

Tradisi berasal dar kata *Traditium*, yang berarti kebiasaan atau sesuatu yang dilakukan sejak dulu dan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok masyarakat, biasanya dari suatu negara, waktu, kebudayaan atau agama yang sama, dan hal yang paling mendasar dari tradisi yaitu informasi yang diteruskan dari generasi-kegenerasi baik tertulis maupun lisan karena cepat atau lambat tradisi akan mengalami kepunahan. Dalam pengertian lain tradisi adalah adat-istiadat atau kebiasaan yang turun-temurun yang masih dijalankan oleh masyarakat.<sup>7</sup>

Kamus Besar Bahasa Indonesia menjelaskan tradisi itu merupakan adat kebiasaan yang turun temurun dari nenek moyang yang terdahulu dan masih dilakukan oleh masyarakat yang penilaiannya atau anggapan mengenai hal tersebut adalah cara yang ada dan benar serta paling baik. Tradisi adalah

<sup>7</sup>Koentjaraningrat, *Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan* (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2004), h. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Selo Soemardjan dan Soelaan Soemardi, *Setangkai Bunga Sosiologi*, h. 169.

penilaian atau anggapan bahwa cara-cara yang telah ada merupakan yang paling baik dan benar.<sup>8</sup> Tradisi dalam arti sempit ialah warisan-warisan sosial khusus yang memenuhi syarat saja yaitu yang tetap bertahan hidup di masa kini, yang masih kuat ikatannya dengan kehidupan masa kini.

Menurut Hasan Hanafi, Tradisi segala warisan masa lampau yang masuk kedalam kebudayaan yang sekarang berlaku. Dengan demikian, bagi Hanafi tradisi tidak hanya merupakan persoalan peninggalan sejarah, tetapi sekaligus persoalan konstribusi zaman kini dalam berbagai tingkatannya. Sedangkan menurut Mohammad Nur Hakim, tradisi adalah seluruh sesuatu yang melekat pada kehidupan dalam masyarakat yang dijalankan secara terus menerus, seperti: adat, budaya, kebiasaan dan kepercayaan.

Menurut Funk dan Wagnalls seperti yang dikutip oleh Muhaimin tentang istilah tradisi di maknai sebagai pengatahuan, doktrin, kebiasaan, praktek dan lain-lain yang dipahami sebagai pengetahuan yang telah diwariskan secara turun-temurun termasuk penyampain doktrin dan praktek tersebut.<sup>10</sup>

Penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa tradisi memiliki arti sebagai suatu adat kebiasaan yang sifatnya turun-temurun dan berasal dari sekelompok masyarakat, hal tersebut dilihat berdasarkan adanya nilai budaya dari masyarakat itu sendiri. Tradisi adalah serangkaian kebiasaan, praktik, nilai, dan norma yang diwariskan dari generasi ke generasi dalam suatu

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Pusat Bahasa Depertemen Pendidikan Nasional, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Jakarta; Balai Pustaka, 2005), h. 1208.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Mohammad Nur Hakim, *Islam Tradisional dan Reformasi Pragmatisme Agama dalam Pemikiran Hasan Hanafi* (Cet. I; Malang: Bayu Media Publishing, 2003), h. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Muhaimin, *Islam Dalam Bingkai Budaya Lokal* (Ciputat: PT. Logos Wacana Ilmu, 2011), h. 11.

masyarakat atau komunitas. Tradisi mencakup berbagai aspek kehidupan, termasuk adat istiadat, ritual, seni, dan cara berinteraksi dalam masyarakat. Ia berfungsi sebagai jembatan antara masa lalu dan masa kini, menjaga identitas budaya serta memperkuat ikatan sosial. Melalui tradisi, masyarakat mempertahankan kearifan lokal dan menjaga kesinambungan nilai-nilai yang dianggap penting, baik untuk menjaga harmoni sosial maupun hubungan mereka dengan alam dan lingkungan sekitar.

Tradisi juga menjadi simbol yang memperlihatkan bagaimana anggota masyarakat dalam bertingkah laku, baik dalam dunia nyata maupun terhadap hal-hal yang sifatnya gaib atau keagamaan. Selain itu, tradisi juga mengatur manusia dalam menjalin hubungan antara manusia satu dengan manusia lain atau hubungan kelompok antara manusia satu dengan kelompok manusia yang lain, juga mengatur bagaimana manusia bertindak terhadap lingkungannya, dan mengatur bagaimana perilaku manusia terhadap alam yang lain. Kehadiran tradisi menjadikan sebuah kelompok atau komunitas dapat memiliki rasa solidaritas yang tinggi dalam menjaga persatuannya.

Menurut Shils dijelaskan bahwa "manusia tidak bisa hidup tanpa tradisi meskipun merasa tidak puas dengan tradisinya". Sehingga Shils mengungkapkan bahwa sebuah tradisi memiliki fungsi bagi masyarakat, antara lain:<sup>11</sup>

a. Tradisi merupakan kebijakan turun-temurun. Tempatnya di dalam keyakinan, norma, dan nilai yang kita anut kini, serta di dalam benda yang di ciptakan dimasa lalu. Tradisi juga menyiapkan fragmen warisan historis yang kita lihat memiliki manfaat. Tradisi seperti gagasan dan material yang bisa

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Piot Sztompka, *The Sociologi Change*. Terj. Alimandan, *Sosiologi Perubahan Sosial* (Jakarta: Prenada Media, 2005), h. 74-75.

digunakan oleh seseorang dalam mengambil tindakan kini dan untuk membangun masa depan berdasarkan pengalaman.

- b. Memberikan legitimasi mengenai pandangan hidup baik itu, keyakinan, perantara dan aturan-aturan yang memang sudah ada. Semuanya ini memerlukan pengakuan agar dapat meyakinkan dan mengikat anggotanya. Salah satu sumber legitimasi terdapat dalam tradisi. Bisa dikatakan: "selalu seperti itu" dan "orang selalu mempunyai keyakinan demikian".
- c. Menyediakan simbol identitas kolektif yang dapat meyakinkan, memperkuat, loyalitas primordial terhadap bangsa, kelompok dan juga komunitas.
- d. Membantu menyediakan pelarian dari keluhan, ketidakpuasan, dan kekecewaan terhadap modern. Tradisi yang menegaskan masa lalu yang bahagia menyediakan sumber pengganti kebanggaan biasa masyarakat dalam krisis

Islam dan tradisi merupakan dua subtansi yang berbeda, tetapi dalam wujudnya dapat saling berkaitan, saling mempengaruhi, saling mengisi, dan saling mewarnai tingkah laku seseorang. Islam merupakan suatu norma yang sangat ideal, sedang tradisi merupakan suatu hasil budi daya manusia. Tradisi bisa bersumber dari ajaran nenek moyang, adat istiadat, bahkan bisa berasal dari hasil pemikiran sendiri. Islam berbicara mengenai ajaran yang ideal, sedangkan tradisi merupakan realitas dari kehidupan manusia dan lingkungan.<sup>12</sup>

Tradisi Islam sendiri merupakan hasil dari sebuah proses dinamika perkembangan agama tersebut dalam ikut sertaan mengatur pemeluknya

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Ahmad Taufiq Weldan dan M. Dimyati Huda, *Metodologi Studi Islam : Suatu Tinjauan Perkembangan Islam Menuju Islam Baru* (Malang: Bayumedia Publishing, 2004), h. 29.

dalam melakukan kehidupan sehari-hari. Tradisi Islam lebih mengarah pada peraturan yang sangat ringan terhadap pemeluknya dan tidak memaksa terhadap tindakan kemampuan pemeluknya. Dan Rasulullah saw menyuruh ummatnya mengerjakan yang *Ma'ruf*, maksud dari *urf* di atas ialah tradisi yang baik.

Dalam kajian ushul fiqh tradisi dijelaskan dengan istilah 'urf atau yang biasa disebut sebagai adat. Hasbi menyebutkan bahwa 'urf ialah adat kebiasaan yang dipandang baik oleh akal dan dapat diterima manusia. 'urf juga bisa dikatakan sebagai sumber hukum, bukan hanya adat kebiasaan Arab saja, tapi semua adat kebiasaan yang berlaku di masing-masing masyarakat atau tempat. Beda tempat berbeda pula 'urf yang berlaku, dan semua orang tahu bahwa para ulama' itu tidak hanya berdiam diri disatu tempat saja.

Menurut Abdul Wahab Khallaf, 'urf adalah apa saja yang dikenal dan dibiasakan oleh masyarakat, serta dijalankan secara kontinu, baik berupa perkataan dan perbuatan ataupun meninggalkan suatu perkara yang dilarang. Syari'at Islam mengakui 'urf sebagai sumber hukum karena sadar akan kenyataan bahwa adat kebiasaan telah berperan penting dalam mengatur hubungan dan ketertiban sosial dikalangan masyarakat. Adat kebiasaan yang tetap sudah menjadi tradisi dan menyatu dengan kehidupan masyarakat. Dalam hal ini adat itu suatu hal yang sulit untuk diubah. Bahkan, pemerintahan pun tidak akan mampu mengubah satu adat kebiasaan yang telah mendarah daging di kalangan masyarakat.

Karena itulah, hal-hal yang sifatnya tidak bertentangan dengan prinsip akidah, tauhid, dan tidak bertentangan dengan rasa keadilan dan

-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Wahbah Al-Zuhailiy, *Ushûl al-Fiqh al-Islâmiy* (Cet.XVI; Damaskus: Dar al-Fikr, 2008), h. 104.

perikemanusiaan, syari'at Islam maka hukum adat akan berlangsung terus. 'Urf merupakan hukum yang tertua yang berlaku disetiap negara. Demikian pula negara kita Indonesia yang hingga kini masih mengenal dua sistem hukum, yakni Hukum Adat, dan Hukum Barat (BW/ Hukum Pedata Eropa). Dengan demikian maka hukum yang tertua diantara hukum tersebut adalah Hukum Adat. Sebab adanya dan keberlakuannya Hukum Adat itu bersamaan dengan ada dan hidupnya kebudayaan bangsa Indonesia sendiri sebagai salah satu aspek dari kehidupan budaya kita.<sup>14</sup>

Masud Zuhdi mengemukakan bahwa *'urf* yang dijadikan dasar Hukum Islam itu haruslah tidak bertentangan dengan ketentuan *nash* baik al-Qur'an maupun Sunnah dan Tradisi yang berlaku tidak bertentangan dengan akal sehat dan tabiat yang sejahtera, serta tidak mengakibatkan kedurhakaan, kerusakan dan kemudaratan<sup>15</sup>

Dengan demikian Tradisi adalah serangkaian praktik, kebiasaan, kepercayaan, atau nilai-nilai yang diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya dalam sebuah komunitas atau budaya. Tradisi berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan masa lalu dengan masa kini, menjaga kontinuitas identitas budaya dan memberikan makna serta keteraturan dalam kehidupan sosial. Meskipun tradisi sering dianggap statis, mereka juga dapat mengalami perubahan seiring waktu akibat pengaruh internal atau eksternal, meskipun esensinya tetap dipertahankan. Tradisi memberikan landasan bagi kehidupan bersama, membentuk perilaku, upacara, dan ritual yang memperkuat rasa kebersamaan dan identitas kelompok.

<sup>14</sup>Ade Saptomo, *Hukum dan Keaifan Lokal: Revitalisasi Hukum Adat Nusantara* (Cet. I; Jakarta: PT. Grasindo, 2010), h. 24.

<sup>15</sup>Ramayulis, *Filsafat Pendidikan Islam* (Cet. IV; Jakarta: Kalam Mulia, 2015), h. 120.

Pada dasarnya tradisi juga dianggap sebagai cara untuk melakukan praktik Tolak Bala. Tolak bala adalah praktik tradisional yang banyak ditemukan di berbagai budaya dan masyarakat di Indonesia. Secara umum, tolak bala adalah upacara atau ritual yang bertujuan untuk menangkal atau menghindari malapetaka, bencana, penyakit, atau energi negatif yang diyakini akan menimpa suatu komunitas atau individu.

Tradisi upacara tolak bala yang digelar merupakan suatu bentuk prevensi, untuk mencegah segala bentuk bencana dan wabah yang datang kepada masyarakat, dan atau sebagai bentuk mitigasi dalam mengurangi dampak dari bencana dan atau wabah yang telah terlanjur datang. Dapat dipahami bahwa tolak bala merupakan suatu bentuk pengobatan massal yang dapat dilakukan oleh masyarakat dalam mencegah atau bahkan mengurangi dampak dari bencana dan atau wabah yang telah terlanjur datang tersebut. Sebagaimana yang diketahui bahwa pada tradisi tolak bala terkandung keyakinan yang mempercayai jiwa maupun roh, baik roh leluhur maupun roh halus. 16

Haviland menyatakan ritual menolak bala adalah cara yang menghubungkan manusia dengan alam gaib. Ritual bukanlah satu cara memperkuat hubungan sosial masyarakat dan mengurangkan ketegangan tetapi juga cara untuk menyelenggarakan peristiwa penting dan peristiwa yang menyebabkan krisis seperti upacara tolak bala.<sup>17</sup> Preusz dalam Koentjaraningrat mengatakan bahwa kumpulan ritual yang paling penting dalam kebanyakan agama mempunyai tema utama yang sama yaitu proses

<sup>16</sup>Dede Pramayoza, "Dramaturgi *Bakaua* dalam Masyarakat Minangkabau: Studi Atas Ritual Tola Bala dengan Perspektif Victor Turner, *Bercadik: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Seni* 5, no. 1 (2021), h. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>William A. Haviland, *Antropologi II*, terj. R.G. Soekadijo, *Antropologi Jilid 2*. (Jakarta: Erlangga. 1985), h. 145

pemisahan antara makhluk hidup dan makhluk yang mati. <sup>18</sup> Tolak bala, meskipun dipengaruhi oleh kepercayaan lokal, sering kali memiliki makna simbolis yang lebih dalam bagi masyarakat. Ritual ini bukan hanya tentang menangkal bahaya, tetapi juga menegaskan kembali hubungan antara manusia, alam, dan dunia spiritual.

Sehingga dengan demikian tolak bala merupakan cara yang digunakan sebagai penangkal bencana dibeberapa daerah khususnya di Indonesia. Tolak bala merupakan sebuah tradisi yang berakar pada kepercayaan untuk menangkal atau menghindari bahaya yang mungkin datang, baik dalam bentuk fisik seperti bencana atau penyakit, maupun dalam bentuk non-fisik seperti nasib buruk atau gangguan roh. Tolak bala juga berfungsi sebagai sarana untuk menyeimbangkan hubungan antara manusia, alam, dan kekuatan spiritual. Selain itu, tradisi ini memiliki nilai sosial yang penting, karena sering menjadi momen kebersamaan dan pengikat solidaritas dalam masyarakat.

## 3. Makna Simbolis dalam Kebudayaan EGERI

Simbol merupakan alat yang kuat untuk memperluas penglihatan manusia, merangsang daya imajinasi manusia, dan memperdalam pemahaman manusia. Bagi Whitehead, simbol mengacu kepada makna, bagi Goethe simbol menggambarkan yang universal, bagi Coleridge simbol berpartisipasi dalam realitas, bagi Toynbee simbol menyinari realitas.<sup>19</sup>

Secara etimologi, simbol berasal dari kata Yunani *'sym-baleein"* yang berarti melemparkan bersama sesuatu (benda, perbuatan) dikaitkan dengan

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, (PT Rineka Cipta 1993), h. 137

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Dillistone, *Daya Kekkuatan Simbol*, Terj. A. Widyamartaya (Yogyakarta: Kanisius, 2002), h. 15.

suatu ide. Biasanya simbol terjadi berdasarkan metonimi (*metonimy*), yakni nama untuk benda lain yang bersosiasi atau menjadi atributnya. Dalam kamus Besar Umum Bahasa Indonesia disebutkan, simbol atau lambang adalah semacam tanda, lukisan, perkataan, dan lencana, yang menyatakan sesuatu hal atau yang mengandung maksud tertentu.<sup>20</sup>

Simbol merupakan suatu objek atau peristiwa yang merujuk kepada sesuatu yang lain. penggunaan simbol ini dipergunakan untuk mewakili sesuatu atau peristiwa pada suatu arti yang lain misalnya patung, pohon, arsitektur, warna, doa, mitos, ritual dan segala hal yang dapat memberikan arti lain pada sesuatu tersebut. Simbol mempunyai peranan yang sangat penting dalam bidang kebudayaan. Simbol itu bisa berupa bahasa, gerak-isyarat, juga berupa bunyi atau sesuatu yang mempunyai arti.<sup>21</sup>

Makna merupakan maksud pembicaraan, pengertian yang diberikan kepada suatu bentuk kebahasaaan. Simbolik adalah perihal pemakaian simbol (lambang) untuk mengekspresikan ide-ide. Proses simbolik terdapat pada semua tingkat peradaban manusia dari yang paling sederhana sampai pada yang telah maju, dari kelompok masyarakat paling bawah sampai pada kelompok yang paling atas. Simbol atau lambang mempunyai makna yang dihayati dan dipahami bersama kelompok masyarakatnya.

Makna simbolis dalam kebudayaan merujuk pada arti dan nilai yang terkandung dalam berbagai elemen budaya, seperti objek, warna, gerakan, ritual, atau simbol tertentu, yang digunakan untuk mewakili konsep, kepercayaan, atau ide-ide yang lebih mendalam. Simbol-simbol ini sering kali

<sup>21</sup>Syukriadi Sambas, *Sosiologi Komunikasi* (Bandung: Pustaka Setia, 2015), h. 183

\_

h. 26

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>W.J.S Poerwadaminta, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Jakarta: Balai Pustaka, 1991),

memiliki makna yang kaya dan kompleks yang dapat dipahami dalam konteks budaya yang bersangkutan.

Semua makna budaya diciptakan dengan menggunakan simbol-simbol. Seperti yang dikatakan Clifford Geertz, bahwa pengetahuan kebudayaan lebih dari suatu kumpulan simbol, baik istilah-istilah rakyat maupun jenis-jenis simbol lain. Simbol adalah obyek atau peristiwa apa pun yang menunjukkan pada sesuatu. Manusia dan kebudayaan merupakan hal yang tidak dapat dipisahkan sehingga disebut dengan makhluk budaya. Kebudayaan sendiri terdiri dari gagasan-gagasan, simbol-simbol, dan nilai-nilai sebagai hasil karya diri tindakan manusia, sehingga terdapat ungkapan, "Begitu eratnya kebudayan manusia dengan simbol-simbol sebab manusia berpikir, berperasaan, dan bersikap dengan ungkapan-ungkapan yang simbolis."<sup>22</sup>

Cassirer dan Levi-Strauss melihat bahasa dan simbolisme sebagai karakteristik esensial budaya manusia, dan kemudian mendefinisikan spesies manusia sebagai animal symbolicium. Cassirer menyatakan bahwa representasi simbolik merupakan fungsi sentral kesadaran manusia dan menjadi dasar bagi pemahaman kita tentang seluruh kehidupan manusia: bahasa, sejarah, seni, mite, dan agama. Menurutnya simbolisme adalah "biji yang terbuka" bagi pemahaman budaya manusia.<sup>23</sup> Maka simbol yaitu sebuah tanda yang memiliki rangkaian hubungan yang kompleks, tetapi tidak ada hubungan langsung atau kesamaan antara tanda dengan obyek yang ditandai. Hubungan itu didasarkan pada konvensi dan mungkin nampak arbiter, misalnya singa adalah simbol keberanian.

<sup>22</sup>Clifford Geertz, *The Interpretation od Culturs: Selected Essays, terj.* Francisco Budi Hardiman, *Kebudayaan dan Agama* (Cet. I; Yogyakarta: kanisius, 1992), h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Cassirer, Levi-Strauss, Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esai tentang Manusia, (Jakarta: PT.Gramedia, 1987) 39.

Dengan demikian, salah satu kebutuhan pokok manusia adalah kebutuhan simbolis, atau penggunaan lambang, dimana manusia adalah animal symbolicium. Sehingga simbol mempunyai peran penting dalam suatu tradisi, simbol yang diciptakan manusia konvensional digunakan bersamasama dan teratur sesuai tempatnya.

## B. Karakteristik Masyarakat Tradisional

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, Masyarakat tradisional adalah masyarakat yang kehidupannya masih banyak dikuasai oleh adat istiadat. Adapun adat istiadat adalah suatu aturan yang sudah mencakup segala konsepsi sitem budaya yang mengatur tindakan atau perbuatan manusia dalam kehidupan sosialnya. Menurut Dannerius Sinaga, Masyarakat tradisional merupakan masyarakat yang masih terikat dengan kebiasaan atau adat-istiadat yang telah turun-temurun. Keterikatan tersebut menjadikan masyarakat mudah curiga terhadap hal baru yang menuntut sikap rasional, sehingga sikap masyarakat tradisional kurang kritis.<sup>24</sup>

Berdasarkan uraian tersebut dapat simpulkan bahwa masyarakat tradisional merupakan suatu masyarakat yang memelihara, menjaga, dan mempertahankan tradisi, adat istiadat, sistem nilai, sistem norma, dan bahkan sistem kebudayaan yang diwariskan oleh generasi pendahulunya. Oleh karena itu, masyarakat tradisional sering diidentikkan dengan masyarakat pedesaan dan masyarakatnya cenderung bersahaja yakni yang relatif terhindar dari modernisasi. Sehingga menurut Talcot Parson menggambarkan masyarakat pedesaan sebagai masyarakat tradisional karena memiliki beberapa ciri sebagai berikut:

<sup>24</sup>Dannerius Sinaga, *Sosiologi dan Antropologi* (Palembang: PT. Intan Pariwara, 1988), h. 152.

- Adanya ikatan-ikatan perasaan yang erat dalam bentuk kasih sayang, kesetiaan, dan kemesraan dalam melakukan interaksi sosial yang diwujudkan dalam bentuk saling tolong menolong tanpa pamrih-pamrih tertentu.
- 2. Adaanya orientasi yang bersifat kebersamaan (kolektifitas) sehingga jarang terdapat perbedaan pendapat.
- 3. Adanya partikularisme yakni berhubungan dengan perasaan subjektif dan perasaan kebersamaan didasarkan pada sikap senang atau tidak senang, baik atau tidak baik, pantas atau tidak pantas, diterima atau tidak diterima dan lain sebagainya.
- 4. Adanya askriptif yang berhubungan dengan suatu sifat khusus yang diperoleh secara tidak sengaja, melainkan diperoleh berdasarkan kebiasaan atau bahkan karena suatu keharusan. Itulah sebabnya masyarakat tradisional sulit berubah, cenderung bersifat tradisional dan konservatif yang disebabkan oleh adanya sikap menerima segala Sesuaru sebagaimana apa adanya. Sesuaru sebagaimana apa adanya.

Menurut Soerjono Soekanto, hal yang membedakan masyarakat tradisional dengan masyarakat modern adalah ketergantungan masyarakat terhadap lingkungan alam sekitarnya. Faktor ketergantungan masyarakat tradisional terhadap alam ditandai dengan proses penyesuaian terhadap lingkungan alam.<sup>26</sup> Oleh karena itu masyarakat tradisional mempunyai karakteristik tertentu yang menjadi ciri pembeda dari masyarakat modern. Adapun karakteristik pada masyarakat tradisional diantaranya:

-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Prihandini Novita, *Identifikasi Modal (Sosial, Alam Finansial, Fisik, dan Manusia)* Pada Dusun Wisata Sade Lombok Tengah. (Universitas Brawijaya, Malang, 2017), h. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Soerjono Soekanto, *Sosiologi: Suatu Pengantar* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006), h. 22.

- 1. Orientasi terhadap nilai kepercayaan kebiasaan dan hukum alam tercermin dalam pola berpikirnya.
- 2. Kegiatan ekonomi masyarakat bertumpu pada sektor agraris.
- 3. Fasilitas pendidikan dan tingkat pendidikan rendah.
- 4. Cenderung tergolong dalam masyarakat agraris dan pada kehidupannya tergantung pada alam sekitar.
- 5. Ikatan kekeluargaan dan solidaritas masih kuat.
- 6. Pola hubungan sosial berdasar kekeluargaan, akrab dan saling mengenal
- 7. Kepadatan penduduk rata-rata perkilo meter masih kecil.

Pemimpin cenderung ditentukan oleh kualitas pribadi individu dan faktor keturunan.

Pada umumnya masyarakat tradisional adalah masyarakat yang memiliki pandangan bahwa melaksanakan warisan nenek moyangnya yang berupa nilai-nilai hidup, norma, harapan, cita-cita, merupakan kewajiban, kebutuhan, dan kebanggaan. Melaksanakan tradisi leluhur berarti menjaga keharmonisan masyarakat, namun sebaliknya melanggar tradisi berarti dapat merusak keharmonisan masyarakat.<sup>27</sup> Masyarakat tradisional adalah kelompok masyarakat yang hidup dengan memegang teguh adat, kebiasaan, serta nilai-nilai yang diwariskan secara turun-temurun. Mereka umumnya tinggal di wilayah pedesaan atau daerah terpencil, dengan pola kehidupan yang sangat terikat pada lingkungan alam dan norma sosial yang telah terbentuk selama berabad-abad.

Sedangkan secara umum Masyarakat modern dicirikan oleh urbanisasi

-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Nurjannah, dkk, "Analisis Ciri Khas Pola Kehidupan Sosial Masyarakat Suku Donggo: Suatu Tinjauan Sejarah Sosial Budaya", *Jurnal Penelitian dan Pengkajian Ilmu Pendidikan: e-Saintika* 1, no. 1 (2017), h. 18-32.

yang tinggi, di mana sebagian besar penduduk tinggal di kota-kota besar dengan kehidupan yang dinamis dan kompleks. Teknologi memainkan peran sentral, dengan inovasi yang terus berkembang menjadi pendorong utama perubahan sosial dan ekonomi. Nilai individualisme menekankan kebebasan pribadi, dengan fokus pada pencapaian dan pengembangan diri. Pendidikan dan pengetahuan sangat dihargai, menjadi penentu status sosial dan ekonomi. Ekonomi modern didominasi oleh sektor industri dan jasa, dengan budaya konsumsi massal yang tinggi. Globalisasi menghubungkan masyarakat secara internasional, sementara sekularisme dan pandangan rasional mendominasi. Masyarakat modern juga menawarkan mobilitas sosial yang lebih besar dan dihuni oleh beragam kelompok dengan milai-nilai pluralistik dan inklusif.

# C. Kearifan lokal dalam Ajaran Islam

## 1. Pengertian Kearifan Lokal

Secara umum kearifan lokal (*local wisdow*) dapat dipahami sebagai gagasan lokal (setempat) yang memiliki karakteristik bijaksana, bernilai baik dan penuh kearifan yang tertanan dan dijalankan oleh anggota masyarakat.<sup>28</sup>

Dalam disiplin ilmu Antropologi dikenal dengan istilah *local genius. Lokal genius* menurut pandangan Haryati Soebadio disamakan sebagai identitas atau kepribadian budaya bangsa *(cultural identity)* yang menyebabkan bangsa tersebut mampu menyerap dan mengelolah kebudayaan asing sesuai watak dan kemampuan sendiri.<sup>29</sup>

 $^{28}\mbox{Abdul Hakim, "kearifan lokal dalam Ekonomi Islam", Jurnal Akademika 8, no. 1 (Juni,2014), h. 66.$ 

<sup>29</sup>Rahardiansyah dan Prayitno, *Trasformasi Nilai Kearifan Lokal dalam Pendidikan Bangsa* (Jakarta: Universitas Trisakti, 2011), h. 59.

Unsur budaya daerah dianggap sangat potensial sebagai *local genius* karena telah teruji kemampuannya untuk bertahan dengan nilai-nilai kelokalitasannya (tradisi, hukum, adat, dan budayanya). Adapun ciri-cirinya yaitu antara lain: mereka mampu bertahan terhadap budaya luar; mereka memiliki kemampuan untuk mengakomodasi unsur-unsur budaya luar; mereka mempunyai kemampuan mengintegrasikan unsur budaya luar ke dalam budaya asli; mereka mempunyai kemampuan mengendalikan; dan mereka mampu memberi arah pada perkembangan budaya

Menurut Respati Wikantiyoso kearifan (wisdom) secara etimlogi berarti kemapuan seseorang dalam menggu<mark>naka</mark>n akal pikiran untuk menyikapi suatu kejadian, objek atau situasi. Sedangkan lokal menunjukan ruang interaksi dimana peristiwa atau situasi tersebut terjadi. Kearifan lokal merupakan perilaku positif manusia dalam berhubungan dengan alam dan lingkungan sekitarnya, yang dapat bersumber dari nilai agama, adat istiadat, petuah nenek moyang atau budaya setempat, yang terbangun secara alamiah dalam suatu komunitas masyarakat untuk beradaptasi dengan lingkungan sekitarnya.30

Rahyono menjelaskan kearifan lokal yaitu kecerdasan manusia yang dimiliki oleh kelompok etnis tertentu yang diperoleh melalui pengalaman masyarakat, artinya kearifan lokal adalah hasil dari masyarakat tertentu melalui pengalaman mereka dan belum tentu dialami oleh masyarakat yang lain. Nilai-nilai tersebut akan melekat sangat kuat pada masyarakat tertentu dan nilai itu sudah melalui perjalanan waktu yang panjang, sepanjang keberadaan masyarakat tersebut.31

<sup>30</sup>Respati Wikantiyoso, Kearifan Lokal dalam Perencanaan dan Perancangan Kota untuk Mewujudkan Arsitektur Kita yang Berkemajuan (Malang: Grup Konservasi Arsitektur dan

Kota, 2015), h. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Rahyono, Kerifan Budaya Dalam Kata (Jakarta: Wedatama Widya Sastra, 2009), h. 4

Kearifan lokal biasanya tercermin dalam kebiasaan-kebiasaan hidup masyarakat yang telah berlangsung lama. Keberlangsungan kerifan lokal akan tercermin dalam nilai-nilai yang berlaku dalam kelompok masyarakat tertentu. Nilai-nilai itu menjadi pegangan kelompok masyarakat tertentu yang biasanya akan menjadi bagian hidup yang dapat diamanti melalui sikap dan perlauan mereka sehari-hari.

Berdasarkan pengertian yang telah di jabarkan dapat di pahami bahwa kearifan lokal adalah sesuatu yang memiliki kandungan nilai kehidupan yang tinggi dan layak terus digali, dikembangkan, serta dilestarikan sebagai perubahan sosial budaya dan modernisasi. Kearifan lokal produk budaya masa lalu yang runtut secara terus menerus dijadikan pegangan hidup, meskipun bernilai lokal tetapi nilai yang terkandung didalamnya dianggap sangat universal. Kearifan lokal terbentuk sebagai keunggulan budaya masyarakat setempat maupun kondisi geografis dalam arti luas, sehingga kearifan lokal harus tetap terjaga kelestarianya.

2. Wujud, Bentuk dan Fungsi Kearifan Lokal

# a. Wajud Kearifan Lokal MAKASSAR

Wujud kearifan lokal adalah berbagai bentuk pengetahuan, nilai-nilai, praktik, dan tradisi yang dikembangkan oleh masyarakat setempat melalui pengalaman panjang dan adaptasi terhadap lingkungan mereka.<sup>32</sup> Kearifan lokal mencakup cara-cara unik yang digunakan oleh suatu komunitas untuk menghadapi tantangan, menjaga keseimbangan alam, serta mempertahankan kehidupan sosial dan budaya mereka.

<sup>32</sup>Sutarto D, "Kearifan budaya lokal dalam pengutan tradisi malemang di tengah masyarakat modernisasi di Sungai Keruh Musi Banyuasin Sumatera Selatan", *Jurnal Dimensi* 5, no. 3 (Agustus, 2016), h. 26.

Wujud kearifan lokal merujuk pada manifestasi konkret dari pengetahuan, tradisi, dan praktik yang diwariskan dalam masyarakat sebagai hasil dari interaksi mereka dengan lingkungan alam dan sosial. Kearifan lokal terwujud dalam berbagai bentuk yang mencerminkan cara masyarakat setempat menjaga keharmonisan dengan alam, memelihara hubungan sosial, dan melestarikan budaya serta tradisi mereka.<sup>33</sup>

Wujud kearifan lokal dapat bervariasi tergantung pada konteks budaya dan masyarakat tertentu. Kearifan lokal mencerminkan pengetahuan, nilai, norma, dan praktik yang berkembang di tengah-tengah masyarakat dan secara turun-temurun diwariskan dari generasi ke generasi. Muchtar berpendapat mengenai wujud kearifan lokal meliputi aspek yang cukup luas, seluas kehidupan itu sendiri. Dilihat dari sisi substansi yang ditampilkan dalam kehidupan sosial, kearifan lokal dapat dibedakan ke dalam 5 aspek;

- 1) Kearifan yang berupa pandangan hidup, kepercayaan, atau ideologi yang diungkapkan dalam bentuk kata kata bijak (filsafat)
- 2) Kearifan yang berupa sikap hidup sosial, nasihat, dan iktibar yang diungkap dalam bentuk pepatah, perumpamaan, pantun, syair, atau *folklore* (cerita rakyat)
- 3) Kearifan yang berupa ritus/seremoni yang diwujudkan ke dalam bentuk upacara.
- 4) Kearifan yang berupa prinsip, norma dan tata aturan bermasyarakat yang terwujud menjadi sistem sosial.
- 5) Kearifan yang berupa kebiasaan yang terlihat dari prilaku sehari-hari

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Hermanto Suaib, *Suku Moi: nilai-nilai kearifan lokal dan modal sosial dalam pemberdayaan masyarakat* (An1Mage, 2017), h. 60.

dalam pergaulan sosial.34

Sehingga dengan demikian maka dapat disimpulkan bahwa wujud kearifan lokal merupakan bentuk pengetahuan, praktik dan tradisi yang dikembangkan atau berkembang dalam suatu komunitas lokal sebagai hasil dari adaptasi panjang terhadap lingkungan alam dan sosial mereka. Ini mencakup berbagai aspek kehidupan, seperti pertanian, adat istiadat, pengobatan tradisional, arsitektur, dan seni, yang diwariskan dari generasi ke generasi.

## b. Bentuk dan Fungsi Kearifan Lokal

Menurut Hariyanto bentuk-bentuk kearifan lokal adalah kerukunan beragama dalam wujud praktik sosial yang dilandasi suatu kearifan dari budaya. Bentuk-bentuk kearifan lokal dalam masyarakat dapat berupa budaya (nilai, norma, etika, kepercayaan, adat istiadat, hukum adat, dan aturan-aturan Khusus). Nilia-nilai leluhur terkait kearifan lokal meliputi cinta kepada tuhan, alam semester beserta isinya, tanggung jawab, disiplin, dan mandiri, jujur, hormat dan santun, kasih sayang dan peduli, percaya diri, kreatif, kerja keras, dan pantang menyerah, keadilan dan kepemimpinan, baik dan rendah hati, toleransi, cinta damai, dan persatuan.

Pada dasarnya bentuk kearifan lokal terletak pada pengetahuan dan praktik yang dikembangkan oleh masyarakat setempat sebagai respon terhadap lingkungan, budaya, serta tantangan yang mereka hadapi. Ada

-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Rusdi Muchtar, *Harmonisasi Agama dan Budaya di Indonesia* (Jakarta: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama, 2009), h. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Syamsiar S, Bentuk-bentuk kearifan lokal dalam kehidupan masyarakat indonesia sebagai sumber gagasan berkarya seni rupa. (Brikolase: Jurnal Kajian Teori, Praktik dan Wacana Seni Budaya Rupa. 2010), h. 1

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Hariyanto, *Asessmen Pendidikan* (Cet.I; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2014), h. 212.

beberapa aspek inti dari kearifan lokal yang meliputi:

- 1) Pengetahuan yang terbentuk secara kontekstual, yang berarti bahwa kearifan lokal berasa dari pengalaman dan observasi masyarakat terhadap lingkungan alam dan sosial di sekitar mereka. Pengetahuan ini berkembang dari generasi ke generasi melalui pengalaman langsung dan sering kali terkait erat dengan lingkungan alam setempat.
- 2) Keberlanjutan dan Harmoni dengan Alam, banyak bentuk kearifan lokal mengajarkan tentang bagaimana manusia harus menjaga keseimbangan dengan alam. Misalnya, praktik pertanian tradisional yang ramah lingkungan, pengelolaan hutan, atau penggunaan sumber daya alam secara bijaksana.
- 3) Nilai-nilai Sosial dan Kebersamaan, Kearifan lokal mengandung norma dan nilai yang memperkuat kebersamaan, solidaritas, dan harmoni sosial. Tradisi seperti gotong royong atau musyawarah menunjukkan bagaimana masyarakat bekerja bersama untuk mengatasi tantangan dan menjaga keseimbangan sosial.
- 4) Warisan Budaya dan Identitas Komunitas, Kearifan lokal adalah cerminan dari identitas dan warisan budaya suatu masyarakat. Ini termasuk bahasa, adat istiadat, seni, dan tradisi yang membedakan satu kelompok dari kelompok lainnya. Kearifan lokal memainkan peran penting dalam memperkuat rasa identitas dan kebanggaan komunitas.
- 5) Pedoman untuk Kehidupan Sehari-hari, Kearifan lokal memberikan pedoman praktis tentang bagaimana masyarakat harus berinteraksi satu sama lain dan dengan lingkungan mereka. Ini mencakup panduan tentang etika, pengelolaan sumber daya.<sup>37</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Manihuruk, dkk, "Melestarikan Nilai-nilai Kearifan Lokal Sebagai Wujud Bela Negara", *Jurnal Sosial dan Humaniora* 8, no. 1 (2024), h. 248.

Karena bentuknya bermacam-macam dan hidup dalam budaya masyarakat, fungsinya menjadi bermacam-macam, antara lain memberikan informasi tentang beberapa fungsi dan makna kearifan lokal, yaitu:

- 1) untuk konservasi dan pelestarian sumber daya alam
- 2) untuk pengembangan sumber manusia
- 3) untuk pengembangan ilmu pengetahuan dan kebudayaan
- 4) sebagai petuah dalam kepercayaan, sastra, dan pantangan
- 5) Bermakna tentang etika dan moral yang terwujud dalam ritul-ritul, baik ritual keagamaan maupun ritul-ritual yang lain.<sup>38</sup>

Kearifan lokal yang tercermin dalam kebiasaan hidup masyarakat yang telah berlangsung lama dalam perkembangannya dapat berubah wujud menjadi tradisi, meskipun prosesnya membutuhkan waktu yang sangat panjang. Suatu kebiasaan yang turun temurun dalam sebuah masyarakat dengan sifatnya yang luas disebut dengan tradisi, yang meliputi segala kompleks kehidupan, sehingga tidak mudah disisihkan dengan perincian yang tepat dan pasti, terutama sulit diperlakukan serupa atau mirip, karena tradisi bukan objek yang mati, melainkan alat yang hidup untuk melayani manusia yang hidup pula.<sup>39</sup>

Dengan demikian Kearifan lokal memiliki fungsi dan makna yang penting dalam kehidupan masyarakat. Secara fungsional, kearifan lokal berperan dalam menjaga keseimbangan sosial, lingkungan, dan budaya. Ia

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Agus Suryono, *Birokrasi dan Kearifan Lokal* (Malang: UB Press, 2012), h. 23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Mutia Ainun Nabila, *Islam dan Kearifan Lokal Lampung (Studi Atas Nilai-Nilai Islam pada Tradisi Ngejalang Masyarakat Lampung Saibatin)* (Doctoral dissertation, UIN Raden Intan Lampung, 2022).

membantu masyarakat menghadapi tantangan hidup melalui solusi yang berkelanjutan, seperti pengelolaan sumber daya alam secara bijak dan penyelesaian konflik secara damai melalui hukum adat. Kearifan lokal juga memperkuat solidaritas sosial melalui nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, dan kebersamaan. Dari segi makna, kearifan lokal mencerminkan identitas budaya, nilai-nilai moral, serta pandangan hidup masyarakat yang diwariskan secara turun-temurun. Ia menjadi simbol kebijaksanaan yang menghubungkan masyarakat dengan leluhur, alam, dan sesama. Secara keseluruhan, kearifan lokal tidak hanya menjaga warisan budaya, tetapi juga memberikan panduan bagi kehidupan yang harmonis dan berkelanjutan.

#### 3. Nilai-Nilai Islam dalam Kearifan Lokal

Kata *value* atau nilai berasal dari bahasa latin *Valere* atau dalam bahasa Prancis Kuni *Valioir, valere, valoir, value* atau nilai dapat dimaknai sebagai prinsip, standar, harga, atau kualitas.<sup>40</sup> Nilai dapat diartikan sebagain keyakinan atau kepercayaan yang menjadi dasar bagi seseorang atau kelompok untuk memilih tindakannya, atau menilai sesuatu yang bermakna dan tidak bermakna bagi kehidupannya.

Nilai merupakan keyainan yang membuat seseorang bertindak atas dasar pilihannya. Pilihan ini merupakan dari proses psikologi yang kemudian mengarahkan individu pada tindakan dan perbuatan yang sesuai dengan nilai pilihannya. Sedangkan Kupperman mendefinisikan nilai sebagai patokan normatif yang mempengaruhi manusia dalam menetukan pilihannya diantara

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>M. Yasin Mayalibit dan Muhammad Yusuf, "Pemahaman Nilai-nilai Ajaran Islam di Kampung Samate Kepulauan Raja Ampat", *POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan* 1, no 1(2020), h. 37.

cara-cara tindakan alternatfi.41

Nilai-nilai budaya merupakan suatu hasil dari proses sosialisasi yang diterima seseorang sejak lahir, baik melalui keluarga maupun masyarakat. Nilai-nilai ini terbentuk dalam individu dan menjadi pedoman dalam berperilaku untuk mencapai sesuatu. Nilai budaya bersifat langgeng, tidak mudah berubah ataupun tergantikan dengan nilai budaya yang lain.

Kebudayaan Islam adalah kebudayaan yang diciptakan oleh umat Islam yang bersumber dari ajaran dan nilai-nilai Islam dalam suatu ruang dan waktu. Ajaran dan nilai-nilai Islam ini bersumber dari dua ajaran pokok Islam yaitu Al-Qur'an dan Hadits.<sup>42</sup>

Nilai-nilai ajaran Islam sering kali terintegrasi dengan kearifan lokal dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat. Ini menciptakan sebuah sinergi yang memperkaya identitas budaya lokal sekaligus memperkuat iman dan praktik keagamaan. Berikut adalah beberapa contoh nilai-nilai ajaran Islam yang tercermin dalam kearifan lokal. SISLAM NEGERI

- a. Tauhid, Banyak kearifan lokal yang menekankan kebesaran dan keagungan Allah swt dalam menjaga keseimbangan alam dan kehidupan. Misalnya, praktik adat dalam menjaga lingkungan sering kali dilandasi oleh keyakinan bahwa alam adalah amanah dari Allah swt yang harus dijaga dengan baik.
- b. Musyawarah, Nilai musyawarah dalam Islam tercermin dalam banyak sistem sosial dan hukum adat lokal, di mana keputusan penting dalam komunitas dibuat melalui diskusi bersama untuk mencapai kesepakatan

<sup>41</sup>Rohmand Mulyana, *Mengartikan Pendidikan Nilai* (Bandung: Alfabeta, 2004), h. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Rina Priarni, "Integrasi Nilai-nilai Budaya Islam dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam," *Jurnal Inspirasi* 3, no. 1 (Januari, 2019), h. 36.

- yang adil dan bijaksana.
- c. Adil dan Amanah, Prinsip keadilan dan amanah dalam Islam dapat dilihat dalam cara masyarakat lokal mengelola sumber daya alam, di mana distribusi hasil dilakukan secara adil, dan kepercayaan di antara anggota komunitas sangat dihargai.
- d. Silaturrahim, Tradisi lokal yang menekankan pentingnya menjaga hubungan kekeluargaan dan sosial dalam komunitas sejalan dengan ajaran Islam tentang pentingnya mempererat tali silaturrahim, baik di antara anggota keluarga maupun antaranggota masyarakat.<sup>43</sup>
- e. Gotong-royong, Ajaran Islam yang menekankan pada tolong-menolong dan kerjasama dalam kebaikan (ta'awun) sering kali diwujudkan dalam praktik gotong-royong di masyarakat, di mana komunitas bekerja bersama untuk mencapai tujuan bersama, seperti membangun masjid, membantu tetangga, atau menyelenggarakan acara keagamaan.
- f. Syukur dan Tawakal, Sikap syukur terhadap rezeki yang diberikan Allah swt sering kali tercermin dalam upacara adat atau ritual syukuran, sementara nilai tawakal terlihat dalam keyakinan bahwa segala usaha harus diiringi dengan kepercayaan penuh kepada takdir Allah swt.
- g. Kesopanan, Nilai kesopanan, khususnya dalam berpakaian dan berperilaku, sering kali diadopsi ke dalam kearifan lokal melalui aturan adat yang sejalan dengan ajaran Islam mengenai hijab dan kesopanan dalam interaksi sosial.
- h. Zakat dan Sedekah, Praktik memberi, baik dalam bentuk zakat, sedekah, maupun tradisi lokal seperti berbagi makanan pada hari-hari tertentu, mencerminkan ajaran Islam tentang pentingnya membantu mereka yang

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Muhammad Mukaddar, *Pendidikan Islam: Sebuah Bingkai Pluralitas*, (Serang: Puri Kartika Banjarsari, 2018), h. 23.

kurang beruntung dan berbagi rezeki.44

Melalui integrasi nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal, masyarakat tidak hanya menjaga identitas budaya mereka, tetapi juga memperkuat implementasi ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari, menciptakan harmoni antara keyakinan agama dan tradisi yang telah diwariskan secara turun-temurun.

Sehingga dengan demikian Nilai-nilai Islam dalam kearifan lokal tercermin melalui integrasi ajaran agama dengan tradisi dan budaya setempat, menciptakan harmoni antara keyakinan religius dan kebiasaan masyarakat. Prinsip-prinsip Islam, seperti gotong royong, musyawarah, keadilan, dan penghormatan terhadap alam, secara alami sejalan dengan nilai-nilai lokal yang mengedepankan kebersamaan, keseimbangan sosial, dan pelestarian lingkungan. Islam memberikan landasan moral yang memperkuat praktik-praktik lokal yang sudah ada, sekaligus memandu masyarakat untuk menjalani kehidupan yang lebih baik esesuai dengan ajaran agama. Integrasi ini menunjukkan fleksibilitas dan relevansi Islam dalam memperkaya kearifan lokal, menjadikan tradisi lebih bermakna secara spiritual dan sosial.

## D. Kerangka Konseptual

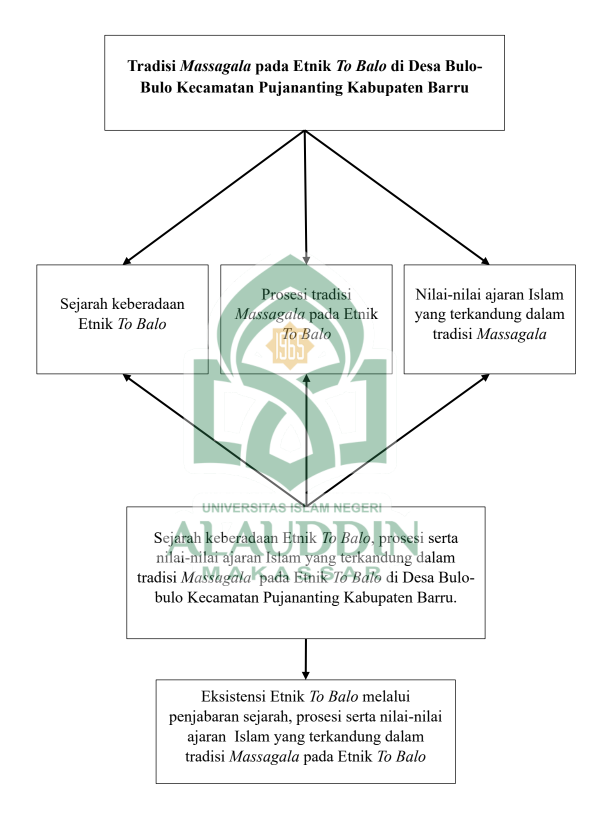
Penelitian ini berjudul Tradisi *Massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru. Penelitian ini akan menjabarkan sejarah keberadaan Etnik *To Balo*, prosesi tradisi *massaga*, serta nilai-nilai ajaran Islam yang terkandung dalam tradisi tersebut. Dalam penelitian ini fokus utama adalah tradisi *massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Eliyyil Akbar, "Pendidikan Islami Dalam Nilai-Nilai Kearifan Lokal Didong". *Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam* 15, no. 1 (Mei, 2015), h. 57

Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru.

Kajian tradisi *massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru, akan dikaji melalui penelitian lapangan *(field research)*. Penelitain ini menitik pada sejarah keberadaan etnik *To Balo* dan tradisi Massagala di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru.





#### **BAB III**

#### **METODE PENELITIAN**

# A. Jenis dan Lokasi Penelitian

#### 1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan atau menggambarkan fenomena-fenomena yang terjadi pada "Tradisi Massagala pada Etnik To Balo di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru".

Penelitian kualitatif pada umumnya dilakukan pada penelitian dalam bentuk deskriptif kualitatif. Penelitian ini memusatkan dari pada suatu unit tertentu dari berbagai macam fenomena yang terjadi dalam kehidupan masyarakat. Dari ciri penelitian ini memungkinkan studi ini dapat amat mendalam atau menggali lebih jauh lagi dari sasaran penelitian.<sup>1</sup>

Menurut Bogdan dan Taylor, metode kualitatif yaitu prosedur penelitian yang menggunakan data deskriptif berupa kata-kata tertulis/lisan dari orang dan perilaku yang diamati.<sup>2</sup>

Penelitian deskriptif kualitatif ini lebih menekankan pada keakuratan dan keaslian data. Penelitian ini tidak hanya berangkat pada teori-teori yang ada saja, tapi pada fakta yang ada dan terjadi di lapangan. Penelitian ini juga bertujuan untuk mendapatkan kenyataan atau fakta yang benar-benar terjadi pada lokasi penelitian.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>M. Burhan Bungin, *Penelitian Kualitatif* (Cet VI; Jakarta : Kencana Prenada Media Group, 2008). H. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Lexy J. Moloeng, *Metodologi Penelitian Kualitatif*, (Bandung: Remaja Rosda Karya, 2002), h. 3

Penelitian kualitatif juga sering disebut dengan metode penelitian naturalistik karena penelitiannya dilakukan pada kondisi alamiah *atau natural setting*. Metode penelitian kualitatif disebut juga dengan metode *ethnography* karena pada dasarnya metode penelitian ini lebih banyak digunakan pada bidang antropologi budaya. Disebut penelitian kualitatif, karena data yang terkumpul dan analisisnya bersifat kualitatif.<sup>3</sup>

Secara teoritis, penelitian deskriptif adalah penelitian yang dimaksud untuk mengumpulkan informasi mengenai status gejala yang ada, yaitu keadaan gejala menurut apa adanya pada saat penelitian dilakukan, sehingga hanya merupakan penyingkapan fakta dengan menganalisis data.<sup>4</sup>

Maka dari itu penelitian ini lebih tepat apabila digunakan untuk meneliti kasus-kasus yang membutuhkan studi mendalam, contoh permasalahan tingkah laku konsumen atas suatu produk, hubungan suatu kebudayaan, atau Strategi guru dalam pembentukan karakter religius peserta didik

# 2. Lokasi Penelitian

Peneliti melakukan penelitian di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru Provinsi Sulawesi Selatan. Adapun objek penelitian yakni akan mengkaji terkait sejarah keberadaan dari masyarakat *To Balo* dan mendeskripsikan terkait tradisi *Massagala* pada Etnik *To Balo* yang terletak di desa Bulo-Bulo.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan, (Cet. XXV; Bandung: Alfabeta, 2017), h. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Suharsimi Arikunto, *Manajemen Penelitian*, (Jakarta: Rineka Cipta, 2007), h. 234.

#### B. Pendekatan Penelitian

Untuk mengkaji suatu permasalahan secara komprehensif diperlukan beberapa pendekatan penelitian. Suharsimi Arikunto menyebutkan bahwa walaupun masalah penelitian sama, tetapi kadang-kadang peneliti dapat memilih satu antara dua atau lebih jenis pendekatan yang bisa digunakan dalam memecahkan masalah.<sup>5</sup> Dalam penelitian ini digunakan sedikitnya empat pendekatan yaitu sebagai berikut:

# 1. Pendekatan Sejarah

Pendekatan sejarah dalam penelitian adalah metode yang digunakan untuk memahami dan menganalisis peristiwa, perkembangan, dan perubahan yang terjadi di masa lalu. Pendekatan ini bertujuan untuk mengungkap sebabakibat dari peristiwa sejarah, memahami konteksnya, serta menjelaskan dampaknya terhadap masa kini atau masa depan. Pendekatan sejarah merupakan suatu pendekatan untuk mempelajari suatu gejala peristiwa yang terjadi pada masa lampau sebagai usaha untuk memahami kenyataan atau fakta-fakta sejarah di lokasi dan juga dapat berguna untuk mengetahui karakteristik keadaan sekarang yang terjadi dalam masyarakat.6

Pendekatan ini adalah suatu usaha untuk mengetahui peristiwa dalam lingkup fenomena yang telah terjadi pada masyarakat. Dengan pendekatan sejarah ini, akan mampu menggambarkan sejarah masa lalu tentang awal keberadaan Etnis *To Balo*.

<sup>6</sup>Taufan Abdullah, *Sejarah dan Masyarakat* (Cet. II; Jakarta: Pustaka Firdaus, 1987), h. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Hadari Nawawidan Martini Hadari, *Instrumen Penelitian Bidang Sosial* (Cet. II; Yogyakarta: Gajahmada University Press, 1995), h. 66.

# 2. Pendekatan Antropologi

Dengan menggunakan pendekatan ini khusunya antropologi budaya digunakan dalam rangka mengadakan observasi terhadap kebudayaan, yakni meneliti tradisi *massagala* pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo dengan melihat realitas atau wujud praktik tradisi yang sampai saat ini dilaksanakan. Pendekatan antropologi budaya dalam penelitian ini, menekankan pada proses integrasi, adaptasi serta akulturasi unsur-unsur Islam dengan menggunaan pendekatan Agama untuk bisa menelusuri lebih dalam unsur budaya Islam yang terkandung dalam tradisi *Massagala* yang melahirkan budaya Islam. Pendekatan ini digunakan untuk melihat sekaligus mempelajari tingkah laku dan manusia di ruang lingkup sosialnya.

# 3. Pendekatan Sosiologi

Peneliti menggunakan pendekatan sosiologi dengan tujuan untuk mempermudah pendekatan antara peneliti dengan masyarakat adat atau pemuka adat yang cenderung tertutup dalam memberikan informasi dan juga untuk memudahkan akses antara peneliti yang merupakan individu ketika berhadapan dengan kelompok masyarakat adat di lokasi penelitian. Pendekatan sosiologis adalah metode penelitian yang digunakan untuk memahami masyarakat, hubungan antarindividu, dan struktur sosial melalui analisis perilaku sosial, interaksi, serta institusi yang ada. Dalam pendekatan ini, fokus utama adalah bagaimana manusia hidup dalam kelompok, bagaimana struktur sosial mempengaruhi perilaku individu, dan bagaimana perubahan sosial terjadi.8

<sup>7</sup>I Gade Wiranata, *Antropologi Budaya* (Cet. II; Lampung: PT. Citra Aditiya Bakti, 2011), h. 3.

<sup>8</sup>Gusmira Wita dan Irhas Fansuri Mursal, "Fenomenologi dalam kajian sosial sebuah studi tentang konstruksi makna. *Titian: Jurnal Ilmu Humaniora* 6, no. 2 (2022), h, 325-338.

-

# 4. Pendekatan Religius

Pendekatan Religius dilihat dari defenisinya secara substantif berarti dilihat dari esensinya yang seringkali dipahami sebagai suatu bentuk kepercayaan sehingga menjelaskan religius masyarakat adalah bersadarkan tingkat ortodaksi dan ritual keagamaan, bahwa lebih berpusat pada bentuk tradisional suatu agama. Pendekatan religius adalah metode atau perspektif yang digunakan untuk memahami dan menganalisis fenomena sosial, budaya, atau individu berdasarkan prinsip, ajaran, dan nilai-nilai agama. Dalam pendekatan ini, agama menjadi kacamata utama untuk menilai perilaku manusia, struktur sosial, serta hubungan antara manusia dan dunia sekitarnya. Pendekatan ini sangat memiliki kaitan erat dengan kepercayaan pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru.

#### C. Data dan Sumber Data

Pada suatu penelitian, menentukan sumber data adalah hal yang sangat penting karena data yang diperoleh harus benar-benar mampu menggambarkan hasil dari suatu penelitian. Oleh sebab itu, peneliti harus berhati-hati dalam memilih sumber data yang ada di lapangan.

Dalam penelitian kualitatif data-data yang diperoleh dari sumber data/informan disebut dengan sumber data.<sup>11</sup> Sumber data bertujuan untuk mengetahui dari mana asal informasi atau data itu diperoleh. Jenis data yang

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Dudung Abdurahman, *Metodologi Penelitian Sejarah Islam* (Cet. I; Yogyakarta: Ombak, 2011), h. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Laode Monto Bauto, "Perspektif Agama dan Kebudayaan dalam Kehidupan Masyarakat Indonesia (Suatu Tinjuan Sosial Agama), *Jurnal Pendidikan Ilmu Sosial* 23, no. 2 (Des 2014), h. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Arikunto Suharsimi, *Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktis* (Cet. IV; Jakarta: Rineka Cipta, 2002), h. 129.

diperoleh dibagi ke dalam data tertulis atau kata-kata, tindakan serta dokumentasi. Dalam penelitian ini secara umum sumber data dapat dibedakan menjadi dua, yaitu:

# 1. Data primer

Data primer adalah data yang diperoleh langsung dari sumbernya, diamati dan dicatat untuk pertama kalinya. Sumber data primer adalah sumber data yang bersumber dari hasil pengamatan secara langsung, wawancara dengan informan dan dokumentasi. Dalam penelitian ini informan yang dimaksud adalah Tokoh Adat, Tokoh Agama dan masyarakat setempat. Narasumber yang akan dipilih dalam penelitian kualitatif sebaiknya memenuhi kriteria seperti menguasai atau memahami masalah yang akan diteliti, mereka yang ikut andil dalam pelaksanaan kegiatan, dan mempunyai pengetahuan tentang apa yang akan diteliti.

#### 2. Data sekunder

Data sekunder adalah data yang telah dikumpulkan, diolah, dan dipublikasikan sebelumnya oleh pihak lain, bukan oleh peneliti yang sedang melakukan penelitian. Peneliti menggunakan data ini untuk dianalisis ulang atau digunakan dalam konteks yang berbeda dari tujuan pengumpulan data aslinya. Data sekunder ini merupakan data pendukung yang ditemukan oleh peneliti secara tidak langsung, data tersebut biasanya diperoleh dari dokumen-dokumen dan hasil pengamatan-pengamatan serta literatur-literatur yang berhubungan dengan objek fokus penelitian ini.

<sup>12</sup>Kuntowijoyo, *Pengantar Ilmu Sejarah* (Yogyakarta: Penerbit Tiara Wacana, 2013), h.7.

<sup>13</sup>Andew Fernando Pakpahan, dkk, *Metodologi Penelitian Ilmiah* (Cet. I: Yayasan Kita Menulis, 2021), h. 68

Dengan adanya kedua sumber data di atas, diharapkan mampu memberikan penjelasan atau gambaran secara jelas dan tersistematis tentang Sejarah dan Tradisi Etnik *To Balo* yang ada di Desa Bulo-Bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru.

# D. Metode pengumpulan Data

Penelitian kualitatif memiliki kriteria keabsahan data, yang berdasarkan empat kriteria yaitu derajat kepercayaan (*credibility*), keteralihan (*transferability*), kebergantungan (*dependability*) dan kepastian (*confirmability*). Metode penelitian adalah cara memperoleh data dengan kegunaan dan tujuan tertentu. Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini, adalah:

#### 1. Observasi

Observasi adalah bagian dalam pengumpulan data. Observasi berarti mengumpulkan data langsung dari lapangan. Data yang diobservasi dapat berupa gambaran tentang sikap, kelakuan, perilaku, tindakan, dan segala interaksi antar manusia. Data observasi juga dapat berupa interaksi dalam suatu organisasi atau pengalaman para anggota dalam berorganisasi. 16

Metode pengamatan atau observasi adalah kegiatan pemusatan perhatian terhadap suatu objek dengan menggunakan seluruh indra, dengan melakukan percatatan terhadap fenomena yang terjadi secara langsung

<sup>15</sup>Sugiyono, *Metode Penelitian: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D* (Cet. VI; Bandung: Alfabeta, 2008), h. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>J. Lexy Moleong, *Metodologi Penelitian Kualitatif,* (Cet. XXXVI; Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), h. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Afrizal, Metode Penelitian Kualitatif Sebagai Upaya Mendukung Penggunaan Penelitian Kualitatif Dalam Berbagai Disiplin Ilmu, (Jakarta: Rajawali Press, 2015), h. 78

dengan melihat, mengamati, ditempat yang dijadikan objek penelitian.<sup>17</sup> Menurut paradigma naturalistik Guba, observasi itu interaktif, antara peneliti dengan yang diteliti, dan ada pengaruh hambatan dan timbal balik. Karena itu peneliti harus memandang yang diobservasi sebagai subjek, dan secara bersamaan peneliti dan yang diobservasi dapat membangun data penelitian. Subjek yang diobservasi bukan subjek diam, melainkan dapat bereaksi sebagai subjek, itulah yang dikatakan Guba bahwa manusia itu makhluk yang beraktivitas dan mereaksi.<sup>18</sup>

Dari uraian di atas maka peneliti akan menggunakan metode observasi langsung, dimana peneliti akan turun langsung ke lapangan untuk mengamati tentang bagaimana Sejarah dan Tradisi *Massagala* serta Nilai-nilai Islam yang terkandung pada Etnik *To Balo* di Desa Bulo-Bulo.

#### 2. Wawancara

Menurut Burhan Bungin, bahwa wawancara mendalam adalah jalan memperoleh keterangan untuk mendapatkan tujuan penelitian dengan tanya jawab sambil bertatap muka anatara peneliti dengan informan atau orang diwawancarai, dengan atau tanpa menggunakan pedoman wawancara. Dengan demikian, ciri khas wawancara mendalam adalah keterlibatan peneliti dalam kehidupan informan.<sup>19</sup>

Menginterview bukanlah pekerjaaan yang mudah. Dalam hal ini pewawancara harus dapat menciptakan suasana santai tetapi serius, artinya bahwa interview dilaksanakan dengan sungguh-sungguh, tidak main-main,

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Abdul Majid, *Analisis Data Penelitian Kualitatif* ( Cet. I; Makassar: Aksara Timur, 2017), h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Muhadjir Noeng, *Metode Penelitian Kualitatif* (Cet. VII; Yogyakarta: Bayu Indra Grafika, 1996), h. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>M. Burhan Bungin, *Penelitian Kualitatif*, h. 108.

tetapi tidak kaku. Suasana ini penting dijaga, agar responden mau menjawab apa saja yang dikehendaki oleh pewancara secara jujur. Alasan dipilihnya metode interview ini, adalah karena dengan teknik ini, peneliti akan berhasil memperoleh data dari informan lebih banyak dan sesuai dengan kebutuhan peneliti.

Berdasarkan penjelasan di atas maka peneliti menggunakan wawancara mendalam kepada para informan untuk mendapatkan informasi terkait sejarah keberadaan Etnik *To balo*, prosesi tradisi *Massagala* serta nilainilai Islam yang terkandung didalamnya.

#### 3. Dokumentasi



Metode pengumpulan data dengan menggunakan metode dokumentasi merupakan salah satu metode yang digunakan dalam metodologi penelitian sosial. Pada intinya metode dokumenter adalah metode yang digunakan untuk mendapatkan data historis.<sup>20</sup> Menurut Sugiono, dokumentasi adalah catatan peristiwa yang sudah berlalu. Dokumentasi bisa berbentuk tulisan gambar, atau karya-karya menumental dari seseorang.<sup>21</sup> Oleh karena itu, untuk menunjang pengumpulan data dokumentasi, peneliti menggunakan alat bantu berupa kamera untuk memudahkan dalam mengumpulkan beberapa dokumentasi.

#### E. Instrumen Penelitian

Instrumen penelitian merupakan alat atau fasilitas yang digunakan peneliti dalam mengumpulkan data agar pekerjaannya lebih mudah dan hasilnya lebih baik. dalam arti lebih cermat, lengkap dan sistematis sehingga

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Burhan Bungin, *Penelitian Kualitatif*, h. 124.

 $<sup>^{21}</sup> Sugiyono,$  Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif dan R&D, h. 195.

mudah diolah. Dalam penelitian kualitatif, instrumen utama dalam pengumpulan data adalah peneliti. Peneliti sendirilah yang mengumpulkan data dengan cara bertanya, mendengar, dan mengambil informasi dari narasumber yang diwawancarai agar data yang diperoleh harus valid.

#### F. Teknik Pengolahan dan Analisis Data

Analisis data yaitu suatu pengelolaan pengorganisasian dan mengurutkan suatu data ke dalam pola, kategori dan satuan uraian dasar, sehingga dapat ditemukan tema dan rumusan hipotesis kerja seperti yang disarankan oleh data itu sendiri.<sup>22</sup> Adapun Analisis Data dalam penelitian kualitatif yang dirumuskan oleh Miles dan Huberman adalah mereduksi data, menyajikan data, dan menarik kesimpulan.

Analisis data yang digunakan adalah metode deskriptif analitik, yaitu mendeskripsikan data yang dikumpulkan berupa kata-kata, gambar, dan bukan angka. Data yang berasal dari naskah, wawancara, catatan lapangan, dokuman, dan sebagainya, kemudian dideskripsikan sehingga dapat memberikan kejelasan terhadap kenyataan atau realitas.

Pelaksanaan analisis data dalam penelitian ini perlu ditekankan beberapa tahapan dan langkah-langkah sebagai berikut:

#### 1. Reduksi Data

Reduksi data diartikan sebagai proses pemusatan perhatian, analisis, membuang hal-hal yang tidak penting pada transformasi data kasar yang muncul pada hasil penelitian lapangan berupa catatan-catatan.<sup>23</sup> Proses

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Lexy J. Moleong, *Metodologi Penelitian Kualitatif* (Cet. XXXVIII; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2018), h. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Pawito, *Penelitian Komunikasi Kumulatif* (Cet. I; Yogyakarta: PT. LKS, 2008), h. 89.

reduksi data ini dilakukan secara terus menerus selama pengumpulan data berlangsung, selanjutnya membuat ringkasan, mengkode, menulis memo, memusatkan tema, dan mengatur data sedemikian rupa sehingga kesimpulan terakhir dapat dilakukan.

# 2. Penyajian Data

Pemyajian data berarti mendisplay/menyajikan data dalam bentuk uraian singkat, bagan, hubungan antar kategori. Penyajian data sering digunakan dalam penelitian kualitatif adalah yang bersifat naratif. Ini dimaksudkan untuk memahami apa yang terjadi, merencanakan kerja selanjutnya berdasarkan apa yang dipahami.

# 3. Penarikan Kesimpulan atau Verifikasi

Pada tahap ini, dilakukan penarikan kesimpulan dengan menggunakan teknik analisis data deskriptif, atau data non-statistik dengan cara mendeskripsikan atau menggambarkan data yang diambil dari hasil wawancara, observasi lapangan dan dokumentasi, kemudian membuat kesimpulan umum untuk dilaporkan sebagai hasil penelitian yang telah dilakukan.

#### G. Pengujian Keabsahan Data

Pengujian keabsahan data ini menggunakan teknik triangulasi metode. Triangulasi metode merupakan metode yang dilakukan dengan mengumpulkan data dengan metode lain. Karena dalam penelitian kualitatif, untuk menguji keabsahan informasi tidak bisa memakai alat-alat statistik. Begitu pula materi kebenaran tidak diuji berdasarkan kebenaran alat, oleh karena itu, substansi kebenaran tergantung pada kebenaran intersubjektif. Sehingga sesuatu yang diaggap benar apabila kebenaran itu mewakili

kebenaran orang banyak atau kebenaran *stakeholder*.<sup>24</sup> Dengan kata lain bahwa peneliti juga bisa menggunakan informan yang berbeda untuk mengecek kebenaran informasi tersebut. melalui berbagai perspektif atau pandangan diharapkan dapat memperoleh hasil yang mendekati kebenaran.

Karena setiap hal dan temuan harus dicek keabsahannya, agar hasil penelitiannya dapat dipertanggung jawabkan dan dapat dibuktikan keabsahannya, maka peneliti menggunakan triangulasi metode untuk menguji keabsahan data dari hasil penelitian yaitu dengan cara meng gabungkan dari berbagai teknik pengumpulan data yang telah ada, seperti wawancara mendalam, observasi dan dokumentasi.



\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>M. Burhan Bungin, *Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan Publik, Dan Ilmu Sosial Lainnya* (Jakarta: Kencana, 2007), h. 22.

#### **BAB IV**

# **PEMBAHASAN**

#### A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian

# 1. Sejarah Desa Bulo-Bulo

Sejarah asal mulanya perkampungan Bulo-Bulo dari cerita yang berkembang di masyarakat, tidak lepas juga dari sebuah mitologi, *folklor* dan legenda. Bagaimana asal mula kampung dan penggunaan bahasa yang berbeda walau masih dalam kelompok suku bangsa yang sama.

Bulo-Bulo merupakan sebuah negeri yang langka di Nusantara ini. Hal tersebut karena masyarakat di daerah tersebut berada di desa pegunungan kecamatan pujananting menggunakan perpaduan tiga bahasa yakni Makassar, Bugis, dan Konjo yang dikenal sebagai Bahasa *Bentong*.

Awal kisah perkampungan Bulo-Bulo sampai pada Bahasa *Bentong* dan kemunculan *To Balo*. Hal ini dimulai ketika ada seseorang yang bernama *Lampa Tassalana Gowa* yang bergelar *Appa Matae*, berkelana dan berburu sampai kepada daerah pedalaman Bulo-Bulo. Dalam pengembaraannya itu menjalin persahabatan dengan penduduk yang tersebar di sekitar gunung Tondong Karambu. Penduduk ini kemudian mengangkatnya menjadi tokoh masyarakat.<sup>1</sup>

Dia kemudian menetap di tempat ini yang merupakan wilayah dari kerajaan Gattareng yang diperintah raja perempuan saat itu. Raja itu bernama *Bunga Rosi Daeng Sibollo*. Kerajaan Lamuru saat itu wilayahnya menjangkau luas. Antara kerajaan Lamuru dengan Tanete diantarai oleh Bulo-Bulo. Kisaran

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Darwis Kadir, *Mengungkap Tabir To Balo di Tanah Bentong* (Sebuah Tinjauan Sosiologis) (Cet. I; Jakarta: PT. Mediaguru Digital Indonesia 2018), h. 3.

tahun 1920 terjadi pertemuan antara *Lampa Tassalana* Gowa dengan Raja Gattareng. Mereka kemudian menyepakati siapa yang kemudian diangkat oleh Raja Tanete dan Raja Lamuru untuk memerintah di Bulo-Bulo harus dapat diterima dengan lapang dada.

Dalam perkembangannya kemudian Bulo-Bulo dan Gattareng masuk dalam wilayah kerajaan Tanete. Berkat persetujuan dari Raja Lamuru. Dalam kutipannya Raja Lamuru yang dikutip dalam buku Darwis Kadir dikatakan,

I anaro kampongnge gattareng sibawa Bulo-Bulo, tenna tuoi api, tennangkalingai sadda palungeng, tenna sabbi oni manu, tenna bokkai asu. Tau taummu, tanan tanammu, ma'na mana'mu, nasaba Lamuru mebelai, Tanete Makawei narekko maddarai taue, marakkoi darana nappa lettu ri Lamuru, narekko ri Tanete engka muatu salo lawai, naikiya salo ri luppe- luppekuamuatu

Artinya: Adapun kampung Gattareng dan Bulo-Bulo, tak hidup api, tak kedengaran bunyi lesung, tak disaksikan oleh kokok ayam, tak digonggong anjing, rakyat adalah rakyatmu. Negeri ini negerimu warisanmu, sebab Lamuru jauh, sedang Tanete dekat. Kalau ada orang berdarah, nanti kering darahnya baru tiba di Lamuru. Kalau di Tanete hanya ada sungai yang membatasi, tetapi sungai itu bisa dilompati saja.<sup>2</sup>

Dengan pertimbangan demikian maka dua daerah ini, Bulo-Bulo dan Gattareng masuk dalam wilayah kerajaan Tanete. Perkembangan selanjutnya yang juga mewarnai kampung Bulo-Bulo adalah hadirnya pemberani dari kerajaan Kamuru yang bernama *I Kampilo*. Menurut kepercayaan masyarakat, kemunculan seseorang bernama *I Kampilo* yang berasal dari kerajaan Lamuru membawa andil.

Pada awalnya ia hanya melakukan kegiatan perburuan rusa atau *maddengngeng jonga*. Dengan pekerjaan tersebut ia mengelilingi wilayah Bulo-Bulo kemudian mendirikan rumah di kampung Palampang. *I Kampilo* ini kemudian menetap di daerah tersebut beserta keluarganya dan membuka lahan pertanian. Sehingga masyarakat setempat mengakui bahwa orang inilah

\_

 $<sup>^{2} \</sup>mbox{Darwis}$  Kadir, Mengungkap Tabir To Balo di Tanah Bentong (Sebuah Tinjauan Sosiologis), h. 4

yang meletakkan dasar-dasar pemerintahan di wilayah Bulo-Bulo.<sup>3</sup>

Masyarakat daerah itu mengakui bahwa *I Kampilo* telah membangun daerah ini dengan baik. Daerah ini berkembang dari segi bercocok tanam dan aspek lainnya. Raja Tanete yang memerintah saat itu merasa senang atas sumbangsihnya dalam menggerakkan masyarakat yang berada di Bulo-Bulo. Anak keturunanya kemudian memerintah pada daerah-daerah sekitarnya termasuk Pujananting, Labaka, Bulo-Bulo, Tongdongkura dan Lanne. Perkembangan selanjutnya daerah-daerah ini kemudian menjadi desa persiapan. Tahun 1994, Pemerintah Kabupaten Barru menganggap bahwa daerah ini perlu dibentuk menjadi sebuah kesatuan administrasi desa.<sup>4</sup>

Desa Bulo-Bulo merupakan Pemekaran Desa Gattareng Kecamatan Tanete Riaja Kabupaten Barru. Desa Persiapan Bulo-Bulo terbentuk pada Tahun 1994, kemudian selang dua tahun yakni di tahun 1996 menjadi Desa defenitif dan diadakan pemilihan Kepala Desa pada Tahun 1996 yang pertama kalinya dan terpilih Hacing sebagai kepala Desa pertama pada saat itu.

Desa Bulo-Bulo terbentuk karena dianggap perlu adanya pemekaran Desa disebabkan Desa Gattareng pada saat itu memiliki jangkauan wilayah terlalu luas sehingga tata kelola Pemerintahan, Pembangunan dan pengawasan Pemerintah Desa sulit terjangkau.

# 2. Letak Geografis

Luas daerah desa Bulo-Bulo 37, 08 km². Desa Bulo-Bulo berada di wilayah yang terletak antara sekitar 4° lintang selatan dan 119° bujur timur.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Syarief longi, *To Bentong Geliat di Kampung Budaya*, (Yayasan Lembaga Swadaya Masyarakat, 2003), h. 6

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Darwis Kadir, *Mengungkap Tabir To Balo di Tanah Bentong* (Sebuah Tinjauan Sosiologis), h. 6.

Koordinat ini memberikan gambaran tentang lokasi desa yang berada di bagian barat daya Sulawesi Selatan. Batas wilayah dari Desa Bulo-Bulo berbatasan dengan:

- a. Sebelah Utara berbatasan dengan Desa Pujananting Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru.
- b. Sebelah Selatan berbatasan dengan dengan Desa Tondongkura Kecamatan Balocci Kabupaten Pangkep.
- c. Sebelah Timur berbatasan dengan Desa Tondong Bua Kecamatan Tellu Lompoe Kabupaten Boné.
- d. Sebelah Barat berbatasan dengan Desa Tabo-Tabo Kecamatan Bungoro Kabupaten Pangkep.

Desa Bulo-Bulo terbagi dari 7 (Tujuh) Dusun yaitu:

- Dusun Lappatemmu
- **Dusun Passengareng** b.
- Dusun Panggalung
- UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
- **Dusun Palampang**
- Dusun Labaka
- **Dusun Maroangin**
- Dusun Rumpiae

Secara Topografi Desa Bulo-Bulo memiliki topografi yang bervariasi, mulai dari dataran rendah hingga perbukitan. Wilayah ini umumnya subur dan cocok untuk kegiatan pertanian, yang menjadi mata pencaharian utama penduduknya. Iklim yang ada di Desa Bulo-Bulo seperti kebanyakan wilayah di Sulawesi Selatan yang memiliki iklim tropis dengan dua musim utama, yaitu musim hujan dan musim kemarau. Curah hujan tinggi pada musim hujan mendukung kegiatan pertanian, tetapi juga dapat menyebabkan tantangan seperti banjir dan erosi.

Secara Visualisasi, wilayah administratif dapat dilihat dalam Peta Wilayah Desa Bulo Bulo Sebagai berikut:



Gambar 4.1 Peta Desa Bulo-Bulo

Morfologi desa ini, didominasi perbukitan dan pegunungan, dimana wilayahnya memanjang dari selatan ke utara dengan ketinggian antara 150 sampai 400 meter dari permukaan laut. Secara geografis Desa Bulo-Bulo dapat dijangkau melalui jalan darat dengan jarak tempuh ± 80 Km atau sekitar 3 jam dengan menggunakan kendaraan motor dari kabupaten Barru. Letak geografis Desa Bulo-bulo memberikan potensi yang besar untuk pertanian dan agrowisata, namun juga memerlukan perhatian terhadap pengelolaan sumber daya alam dan infrastruktur untuk mendukung perkembangan desa.<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Syarief longi, *To Bentong Geliat di Kampung Budaya*, h. 8.

Tabel 4.1 Luas wilayah Menurut Penggunaannya.

| NO | WILAYAH                  | LUAS TANAH     |  |
|----|--------------------------|----------------|--|
| 1  | Pemukiman                | 15,00 Ha / M2  |  |
| 2  | Perkebunan               | 123,62 Ha/M2   |  |
| 3  | Pertanian                | 320,00 Ha / M2 |  |
| 4  | Perkantoran              | 0,50 Ha/M2     |  |
| 5  | Perkuburan               | 1,00 Ha/M2     |  |
| 6  | Tegal / Ladang           | 0 На /М2       |  |
| 7  | Hutan                    | 571,00 Ha/M2   |  |
| 8  | Prasarana umum lainnya   | 2.784,65 Ha/M2 |  |
| 9  | Lahan Tidur/pengembalaan | 94,00 Ha/M2    |  |

# 3. Keadaan Masyarakat UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Desa Bulo-Bulo di Kecamatan Pujananting merupakan salah satu desa yang terletak di Kabupaten Barru, Provinsi Sulawesi Selatan. Penduduk desa Bulo-Bulo bulan Januari berjumlah 2283 jiwa, atau 664 Kepala Keluarga. Desa ini tersebut termasuk daerah yang terpencil dan jauh dari ibu kota kabupaten.

Tabel 4.2 Laporan Kependudukan Desa Bulo-Bulo

| NO | DUSUN         | PENDUDUK AKHIR BULAN |           | тотат |
|----|---------------|----------------------|-----------|-------|
|    |               | LAKI-LAKI            | PEREMPUAN | TOTAL |
| 1  | LAPPATEMMU    | 171                  | 166       | 337   |
| 2  | PASSENGARENG  | 158                  | 177       | 335   |
| 3  | PANGGALUNGANG | 66                   | 72        | 138   |
| 4  | PALAMPANG     | 79                   | 99        | 178   |

| 5      | LABAKA     | 183  | 185  | 368  |
|--------|------------|------|------|------|
| 6      | MAROANGING | 274  | 195  | 469  |
| 7      | RUMPIAE    | 234  | 224  | 458  |
| JUMLAH |            | 1165 | 1118 | 2283 |

Berikut beberapa aspek mengenai keadaan masyarakat di desa tersebut:

#### a. Mata Pencaharian

Mata pencaharian adalah aktivitas atau pekerjaan utama yang dilakukan seseorang atau kelompok untuk memperoleh penghasilan atau memenuhi kebutuhan hidup. Ini bisa meliputi berbagai jenis pekerjaan dan usaha, tergantung pada kondisi geografis, sosial, dan ekonomi. Secara umum masyarakat Desa Bulo-Bulo memiliki mata pencaharian yang bersumber dari alam seperti bertani, berkebun, beternak, dan lainnya. Dalam sesi wawancara bersama Bapak Nuru selaku masyarakat asli *To Balo*, beliau menuturkan bahwa:

"Kue toue yamaneng na jama maksangki, makkasarung sibawa makkebu golla cella pole wae nira. Ku tose maksangkie ri wettu bosipi, kutanniya wettu bosii mega tau kamponge loka ri kotae maktukang batu"

Artinya: "Di sini kebanyakan bertani, beternak dan membuat gula merah dari air nira. Itupun bertani di waktu tertentu saja. Kalau bukan musimnya banyak yang pergi merantau ke kota biasa kerja bangunan di sana."

Terkait mata pencaharian masyarakat *To Balo*, Bapak Halik selaku Sekertaris Desa juga memberikan keterangan:

Di sini kebanyakan masyarakat itu bertani, karena memang itu mata pencaharian utamanya mereka. Selain bertani ada juga yang beternak ayam, sapi, kuda dan hewan lainnya baru nanti dijual. Ada juga beberapa

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Bagja Waluya, *Sosiologi: Menyelami fenomena sosial di Masyarakat* (Cet. I; Bandung: PT. Setia Purna Inves, 2007), h. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Nuru (56 Tahun), Masyarakat Bulo-Bulo, *wawancara*. Di Bulo-bulo, Tanggal 22 Februari 2024.

yang merantau cari kerja kalau lagi musim kemarau, karena keberadaan air yang susah disini. Bahkan itu menjadi program utama desa juga untuk bagaimana air bisa mencukupi kebutuhan bertaninya masyarakat.<sup>8</sup>

Dari beberapa wawancara tersebut dapat disimpulkan bahwa sebagian besar masyarakat Desa Bulo-Bulo menggantungkan hidup dari hasil pertanian dan peternakan. Pertanian dan peternakan mendominasi karena minimnya lapangan pekerjaan di daerah tersebut selain dari pekerjaan yang berada di Alam. Tak jarang pula karena kondisi cuaca di musim kemarau yang menyulitkan air untuk pertanian sehingga ada yang harus merantau ke daerah kota sebagai kuli bangunan atau dengan menawarkan jasa lainnya. Karena kondisi tersebut, maka pihak dari aparatur desa berinisiatif untuk memprioritaskan pembangunan sarana dan prasarana desa dalam upaya menunjang kebutuhan masyarakat desa baik dari segi peternakan, pertanian dan sebagainya.

#### b. Pendidikan

Dari segi pendidikan, rata-rata penduduk desa sudah tergugah kesadarannya untuk menyekolahkan anak-anaknya. Bukti mereka menerima kemajuan dengan mempercayakan proses pendidikan pada lembaga pendidikan yang telah ada. Di desa ini tersebar beberapa sekolah dasar meliputi SD Lappatemmu yang didirikan pada tahun 1982, SD Panggalungan tahun 1997, SDI Pattalassang di Maroangin tahun 1998. Kelas jauh SD Lappatemmu yang di dusun Labaka tahun 2008. Satu sekolah lanjutan pertama di dirikan tahun 2008. Sebagian alumni sekolah dasar dan lanjutan pertama banyak melanjutkan ke kecamatan tetangga. Seperti ke MAS Al-Munawarah Bottoe dan DDI Attaufiq di Pekkae kecamatan Tanete Rilau.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Halik (42 Tahun), Sekretaris Desa Bulo-Bulo, *wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 24 februari 2024.

Pengaruh pendidikan yang telah diraih oleh sebagian anak-anak yang menyelesaikan pendidikannya diluar desa, membawa pola pikir berbeda. Paradigmanya sudah berbeda dengan orang tua yang sebagian masih bergelut dengan pemikiran yang tradisional. Kebanyakan dari mereka kembali mengabdi di desa sebagai tenaga sukarela pada sekolah dan kantor desa. Hal tersebut di pertegas dari hasil wawancara bersama Bapak Rahman, selaku kepala desa Bulo-Bulo, beliau menegaskan:

Kalau Pendidikan di sini masih terbilang minim, karena masih sampai tingkatan SMP. Kalau mau ke jenjang SMA itu harus pergi ke rumah keluarganya yang ada di daerah perkotaan. Biasanya ke kecamatan Tanete Riaja.<sup>9</sup>

Hal tersebut dipertegas oleh penuturan Bapak Halik selaku sekretaris desa Bulo-Bulo, beliau menegaskan:

Terkait Pendidikan memang masih cukup tertinggal karena masih kurang tenaga pengajar, perekonomian, akses jalannya juga yang belum terlalu memadahi. Apalagi kalau musim hujan aksesnya terpotong oleh longsor.<sup>10</sup>

Dari hasil wawancara tersebut dapat disimpulkan bahwa keadaan pendidikan di Desa Bulo-Bulo masih tertinggal dengan berbagai macam faktor, baik yang bersifat sarana dan prasaran pendidikan yang belum memadahi. Di desa tersebut hanya terdapat 6 Kelompok Belajar, 4 Sekolah Dasar dan 1 Sekolah Menengah Pertama yang menandakan ketidakmerataan pendidikan khususnya di daerah pelosok seperti Desa Bulo-Bulo. Bahkan untuk Etnik *To Balo* sampai saat sekarang belum ada keturunan mereka yang berhasil menyelesaikan pendidikan sampai pada tingkat menengah atas, apalagi tingkat sarjana. Anak yamg mewarisi kelainan kulit itu masih menempuh

<sup>10</sup>Halik (39 Tahun), Sekretaris Desa Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 24 Februari 2024.

-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

pendidikan dasar. Satu pada tingkah menengah pertama dan satu pada tingkat sekolah dasar.

#### c. Kesehatan

Untuk layanan kesehatan, kepercayaan masyarakat terhadap layanan seperti puskesmas atau pustu termasuk baik. Tenaga kesehatan yang tersedia di atas memanfaatkan warga desa yang statusnya sukarela. Ada petugas dari luar desa yang statusnya PTT( pegawai tidak tetap). Penyakit asma merupakan salah satu penyakit yang tinggi angka penderitanya.<sup>11</sup>

Dalam pelayanan kesehatan terkhusus Etnik *To Balo* di desa Bulo-Bulo mengandalkan puskesmas pembantu dan orang yang dipercayai mampu mengobati (*Sanro Kampong*), Peneliti menanyakan hal serupa kepada salah seorang narasumber yanng juga warga Desa Bulo-Bulo keturuan *To Balo* bernama Ibu Hase tentang sarana berobat ketika sakit. Beliau menjelaskan bahwa:

"kalau ada yang sakit biasanya kita bawa ke puskesmas atau ke *(sanro kampong)* yang kita yakini bisa mengobati.<sup>12</sup>

Hal tersebut dipertegas oleh penuturan Bapak Rahman selaku Kepala Dusun Labaka, beliau menegaskan:

Kuhede tauew maperri ladde no ku kota e loka mabbura, apa'a cedde mi engka kendaraannah degaga massu tama oto e lalenge todo mabbatu batu ma bela topa, purama lao pemerinta e kuhede makkeda bawammi elo padecengi tapi degaga waselennah.<sup>13</sup>

Artinya: Di sini orang sulit sekali turun ke kota untuk berobat, karena sedikit yang ada kendaraannya tidak ada mobil keluar masuk. Jalananpun berbatuan dan jauh sekali, pemerintah sudah datang melihat

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Darwis Kadir, *Mengungkap Tabir To Balo di Tanah Bentong (Sebuah Tinjauan Sosiologis)*, h. 76

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Hase (64 Tahun), Masyarakat Desa Bulo-Bulo, *wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 26 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Rahman (51 Tahun), Kepala Dusun Labaka, *wawancara*. Bulo-Bulo Tanggal 22 Februari 2024.

desa ini tapi Cuma perkataan dan janji yang diberikan tidak ada hasil.

Dalam keterangannya selain berobat di pusat kesehatan masyarakat mereka juga berobat pada orang yang dipercayai dapat mengobati penyakit (sanro kampong). Sanro kampong merupakan masyarakat yang dipercayai dan diyakini mampu mengobati penyakit melalui obatan herbal dan do'a.

Untuk mengobati penyakit tersebut ada berbagai macam tumbuhan yang digunakan seperti tumbuhan Vanili yang disebut *Kariango* dipercaya dapat mengobati panas dingin, flu dan sakit perut, sedangkan untuk penyakit gatal-gatal diobati menggunakan daun tembakau dan *jamba*. Merekapun sudah meyadari akan manfaat obat dan pentingnya berobat dokter ketika ada penyakit yang diderita tidak kunjung sembuh dengan cara tradisional.

Saat ini sarana kesehatan yang tersedia di desa tersebut hanya Puskesmas Pembantu (Pustu). Kegiatan posyandu yang dipusatkan di kantor desa hanya untuk imunisasi atau vaksinasi. Untuk layanan Puskesmas terdapat pada desa tetangga yakni Desa Pujananting. Ketersediaan mobil ambulance di puskesmas yang siap sedia menjadi nilai lebih dalam menjangkau pasien darurat. Ambulance ini siap menjangkau daerah pelosok yang merupakan bagian dari wilayah Puskesmas Pujananting. Hal serupa disampaikan dalam sesi wawancara Bersama bapak Rahman, selaku kepala desa beliau menuturkan bahwa:

Kami terbantu dengan adanya puskesmas di Desa Pujananting karena akses layanan yang cukup memadahi untuk membantu kebutuhan masyarakat terkait kesehatan. Apalagi ada ambulans yang siap jemput pasien kalau ada yang mau di rujuk ke kota.<sup>14</sup>

Untuk kelemahan yang dapat diidentifikasi adalah lamanya waktu tempuh bagi pasien yang berada di daerah pelosok. Serta ketersediaan alat

-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

medis yang terbatas pada kondisi pasien yang tak dapat ditangani. Langkah selanjutnya adalah melakukan sebuah rujukan ke layanan kesehatan yang lebih lengkap semisal RSUD kabupaten yang ada di ibu kota kabupaten. Mengenai hal ini, bapak Nuru selaku masyarakat Etnik *To Balo* mengungkapkan bahwa:

"Yang susah itu kalau mau kita bawa ke rumah sakit besar karena cukup jauh baru jalanan juga belum terlalu bagus" 15

Dengan demikian bahwa di Desa Bulo-Bulo sejatinya telah menyediakan sarana kesehatan untuk masyarakat desa. Namun ada beberapa hal yang menjadi kendala diantaranya keterbatasan alat medis dan obat-obat serta mobilisasi pasien yang akan dirujuk menuju ke Rumah Sakit Umum Daerah (RSUD) dengan jarak tempuh yang cukup jauh serta akses jalan yang belum memadahi.

#### d. Ekonomi

Desa Bulo-Bulo, Kecamatan Pujananting, Kabupaten Barru merupakan sebuah wilayah yang termasuk dalam kategori masyarakat pedesaan. Memiliki identitas yang dapat dilihat dari ciri-ciri masyarakat desa yang sebagian besar mata pencaharian bergelut pada sektor pertanian serta sistem kekerabatan yang masih kuat.<sup>16</sup>

Dilihat dari sumber daya alam yang terdapat di desa ini ada gambaran bahwa desa ini memiliki keterterbatasan. Sebagian masyarakat banyak bergantung pada hasil pertanian. Sektor pertanian manjadi hal yang utama sesuai dengan karakteristik alam yang mereka miliki. Kendala utama yang

<sup>15</sup>Nuru (56 Tahun), Masyarakat Bulo-Bulo, *wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 22 Februari 2024.

<sup>16</sup>Syarief Longi, *Geliat di Kampung Budaya*, (Makassar: Yayasan Lembaga Swadaya Masyaraka, 2003), h. 29

dihadapi dalam pengelolaan pertanian berdasarkan letak geografisnya adalah ketersediaan air. Faktor utama dalam sektor pertanian adalah bagaimana menyiapkan pasokan air yang cukup.

Sawah-sawah perkampungan sebagian besar berada pada lerenglereng perbukitan. Tak heran ketika anda memasuki desa ini anda akan mendapatkan pemandangan yang indah dengan persawahan berbentuk terasering. Akan berbeda ketika di musin kemarau hamparan persawahan akan kelihatan kering kerontang. Salah satu permasalahan yang dihadapi masyarakat desa ini khususnya adalah mengupayakan ketersediaan air dalam menopang pertanian. Aliran sungai yang ada tak mampu mengaliri areal persawahan yang berada lebih tinggi posisinya daripada sungai. Selain itu aktivitas lain yang menjadi penopang hidup *To Balo* adalah mengusahakan pembuatan gula merah yang berasal dari pohon enau. Pohon ini banyak terdapat di sekitar persawahan areal pemukiman mereka.

# B. Sejarah Keberadaan Etnik To Balo di Desa Bulo-Bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru

MAKASSAR

Penduduk yang menetap di Desa Bulo-Bulo merupakan mayoritas penduduk asli perbauran Bugis dan Makassar. Masyarakat Desa Bulo-Bulo merupakan masyarakat Suku *To Bentong* yang memiliki sub etnik bernama *To Balo. To Bentong* merupakan suku asli dari Desa Bulo-Bulo yang lahir dari hasil asimilasi atau percampuran antara suku Makassar dan suku Bugis sebab letak geografis desa tersebut berada diantara dua suku yakni Makassar dan Bugis.

Berdasarkan tradisi lisan yang mereka ceritakan, nenek moyang orang Bentong merupakan keturunan dari putra Raja Bone serta putri Raja Tanete. Selain itu bahasa yang mereka gunakan yaitu campuran antara bahasa Bugis serta Bahasa Makassar. Mereka juga cenderung hidup secara berpindahpindah, tentunya sesuai dengan mata pencaharian perladangan tebang bakar yang telah mereka lakukan. Mereka bertanam jagung, padi, ubi jalar, ubi kayu, kacang ijo serta sayur-sayuran. Tidak hanya itu mereka juga berburu serta menangkap ikan dan meramu hasil hutan.<sup>17</sup>





Gambar 4.2 Tradisi Suku To Bentong

Dalam sesi wawancara bersama Bapak Rahman selaku kepala Desa Bulo-Bulo terkait sejarah *To Bentong* dan *To Balo* beliau menuturkan bahwa:

Kalau terkait sejarah *To Bentong* dan *To Balo* tidak ada sejarah pasti terkait tahun dan kapan awal mula masyarakat tersebut ada di desa ini. Tapi menurut cerita nenek moyang kita *To Bentong* sudah lebih awal menetap di tanah Bulo-Bulo barulah ada Masayarakat *To Balo*. Kalau *To Balo* itu muncul setelah perang melawan belanda antara kerajaan Tanete dengan penjajah.<sup>18</sup>

Sedangkan hasil wawancara dari Bapak Badaruddin Amir mengungkapkan bahwa:

Masyarakat *To Bentong* di daerah Bulo-Bulo awalnya adalah kelompok yang berimigrasi ketika terjadi peperangan antara Kerajaan Tanete dan penjajah. Karena Bulo-Bulo merupakan daerah dataran tinggi yang sulit dijangkau, mereka menjadikan wilayah ini sebagai tempat perlindungan

-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Zulyani Hidayah, *Ensiklopedia Suku Bangsa di Indonesia* (Cet. II; Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2015), h. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Bulo-Bulo, *wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

dan pelarian.19

Dari hasil wawancara di atas maka dapat disimpulkan bahwa sampai saat ini tidak ada literatur pasti yang mencatat secara detail terkait sejarah keberadaan atau asal muasal dari masyarakat *To Bentong*. Namun yang dapat dijadikan sebagai landasan bahwa adanya asimilasi budaya antara Suku Bugis dan Makassar yang terjadi karena Daerah Bulo-Bulo merupakan tempat berimigrasi dan berada pada perbatasan antara suku Bugis dan Makassar.

Hal yang menjadi keunikan mereka adalah bahasa percampuran antara Bugis dan Makassar. Bahasa itu merupakan Bahasa sehari-hari mereka. Selain itu ada juga dalam bahasa mereka penambahan kosa kata yang tidak terdapat dalam kosa kata Bugis dan Makassar. Mereka kemudian menyebutnya dengan Bahasa Bentong. Bahasa yang bersumber dari gabungan dua bahasa di atas. mengatakan penambahan Ada juga Bahasa Konjo. Dalam yang perkembangannya kemudian sebutan untuk masyarakat di desa Bulo-Bulo ini menjadi To Bentong. Ada juga yang menyebut bahasa khas mereka ini sebagai UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Bahasa manu-manu. Dalam sesi wawancara dengan Bapak Rahman, selaku kepala Desa Bulo-Bulo beliau menuturkan bahwa:

Terkait Bahasa *Bentong* itu sebenarnya pencampuran Bahasa antara Bugis dan Makassar. Kita tahu Bersama bahwa ada Kerajaan besar yang berpengaruh di sini sehingga ada pencampuran Bahasa. Cuma disatu sisi ada namanya Bahasa Lontara *manu-manu*. Disitu cikal bakalnya itu Bahasa *Bentong*.<sup>20</sup>

Hal tersebut dipertegas oleh penuturan Bapak Badaruddin selaku budayawan, beliau menegaskan:

Terkait bahasa yang digunakan di Desa Bulo-bulo yaitu Bahasa *Bentong,* ini menunjukan adanya proses asimilasi bahasa yang terjadi yaitu anatara Bahasa Bugis dan Makassar. Hal ini terjadi karena letak daerah

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Badaruddin (54 Tahun), Budayawam Kabupaten Barru, *wawancara*. Barru, Tanggal 20 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Bulo-Bulo, *wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

Desa Bulo-bulo yang berada di perbatasan dengan Pangkep dan Bone. Serta pengaruh besar Kerajaan-kerajaan yang berkuasa pada masa itu, yakni kerajaan Gowa dengan Kerajaan Tanete.<sup>21</sup>

Hal tersebut di atas menjadi alasan tersendiri mengapa hanya dalam ruang lingkup komunitas Masyarakat tersebut yang saling mengerti. Di dalam komunitas masyarakat ini, ada sekelompok masyarakat yang mempunyai kelainan warna kulit. Mereka bermukim di sekitar pegunungan Bulu Pao Dusun Labaka. Kulit mereka tidak lazim seperti halnya penduduk *To Bentong* lainnya. Sekelompok masyarakat ini memiliki bercak-bercak putih kulit yang menyerupai belang.

# 1. Sejarah Etnik *To Balo* di Desa Bulo-Bulo Kabupaten Barru

Etnik *To Balo* merupakan bagian dari kelompok *To Bentong* yang mendiami wilayah pedalaman Kabupaten Barru tepatnya di Dusun Labaka Desa Bulo-bulo. Mereka tinggal di daerah pegunungan, jauh dari pusat perkotaan yang lebih padat penduduknya. Untuk sampai di Desa Bulo-bulo dari Kota Barru dengan kendaraan roda empat dapat ditempuh dalam waktu 3 jam. Bila musim hujan bisa memakan waktu yang lebih lama. Jalanan yang licin dan berlumpur dipastikan merepotkan. Di samping itu harus berhati-hati karena sisi kanan jalanan terdapat jurang yang terjal.

Pola permukiman mereka umumnya terdiri dari rumah panggung semi batu, yang dibangun dari kayu dan bambu dengan atap dari daun rumbia atau ijuk. Masyarakat Etnik *To Balo* memiliki warna kulit yang berbeda dari kebanyakan orang pada umumnya, seluruh bagian tubuh, kaki, badan dan tangan penuh bercak putih, serta di sekitar dahi juga terdapat bercak putih membentuk segitiga. Kulit belang yang tersebar di sekujur tubuh, menurut

-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Badaruddin (54 Tahun), Budayawam Kabupaten Barru, *wawancara*. Barru, Tanggal 20 Februari 2024.

Abu Hamid ditinjau dari segi medis kulit belang yang terdapat pada *To Balo* disebabkan oleh kelainan proses pigmentasi. Gejala-gejala piebaldisme ini terdapat tanda-tanda yang mudah terlihat seperti adanya rambut yang memutih menyerupai uban pada daerah kepala bagian depan .<sup>22</sup>

Ada beberapa versi sejarah terkait keberadaan masyarakat Etnik *To* Balo. Di antaranya versi yang pertama adalah mengenai Datu (raja) Tanete mengutus prajurit ke Arung Bontotinro di Pancana untuk menyiapkan pasukan sebanyak 30 orang laki-laki tangguh dan memiliki keberanian berperang, namun hanya 8 orang yang sanggup menuruti permintaan Datu Tanete tersebut, sehingga salah se<mark>orang</mark> masyarakatnya yang berani yaitu I Pundeng mengutus anaknya; I Untung, karena dia (I Pundeng) sudah tidak bisa lagi melakukan perjalanan jauh. Pasukan yang tadinya berjumlah 8 orang bertambah menjadi 9 dengan bergabungnya I Untung ke dalam pasukan. Sebelum berangkat ke medan perang di Putianging, mereka terlebih dahulu dibekali ilmu kedigdayaan. Untuk mendapatkan ilmu tersebut, sejumlah syarat-syarat harus terpenuhi, yakni setelah menyelesaikan peperangan, pantang menaiki rumah sebelum menyembelih seekor ayam putih, jika tidak, kulit di sekujur tubuh akan menjadi belang. Akibat lalai, pasukan yang telah sampai di Bulo-Bulo langsung menaiki rumah tanpa menyembelih ayam putih sehingga kulit mereka berubah menjadi belang<sup>23</sup>. Hasil wawancara oleh Bapak Rahman Selaku kepala Desa mengatakan bahwa:

Terkait Asal-usul *To Balo*, seperti yang diceritakan oleh para tetua dan dipercayai oleh masyarakat Desa Bulo-bulo, menyebutkan bahwa kelainan kulit *To Balo* terjadi karena adanya pelanggaran terhadap pantangan tertentu. Kisah ini terkait dengan peristiwa pada masa Kerajaan Tenete yang sedang berperang melawan Belanda. Pada saat itu,

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Syarief Longi, *Geliat di Kampung Budaya*, (Makassar: Yayasan Lembaga Swadaya Masyaraka, 2003), h. 35.

 $<sup>^{\</sup>rm 23} Darwis$  Kadir, Mengungkap Tabir To Balo di Tanah Bentong (Sebuah Tinjauan Sosiologis). h. 9

hanya 9 pemuda yang bersedia ikut berperang. Sebelum berangkat, mereka diberikan pesan untuk menyembelih ayam sebelum naik ke rumah panggung setelah pulang berperang. Namun, pesan tersebut tidak dilaksanakan, sehingga kulit mereka berubah menjadi belang. Dan anak keturunannya sampai sekarang memiliki kulit yang belang.<sup>24</sup>

Begitupula wawancara dengan Bapak Allikang selaku kepala seksi daya tarik wisata Kabupaten Barru, mengatakan bahwa:

Untuk membahasa *To Balo* tidak terlepas dengan keterlibatan kerajaan kecil yang berkuasa pada saat itu yaitu kerajaan Gattareng sebelum Daerah Gattareng dan Bulo-bulo menjadi Desa. Kakek saya dulunya merupakan keturunan dari Raja Gattareng, *To Balo* dahulu dikenal dengan ilmu kebalnya karena tidak dimakan dengan benda tajam dan dikenal sebagai kesatria pemberani untuk melawan Belanda pada saat itu. Sehingga Raja Gattareng mengangkat *To Balo* sebagai pengawal Raja (*pallapi Arung*).<sup>25</sup>

Versi *Kedua* yang dipercayai masyarakat yang berada di luar Desa Bulo-Bulo tentang kehadiran *To Balo*, mengatakan bahwa adanya masyarakat yang mengusik Kuda Belang yang sedang kawin, bahkan ada yang mengatakan mereka mengganggunya. Dengan tujuan sepasang kuda ini berhenti dari apa yang dilakukannya. Melihat keluarga ini sehingga dikutuk oleh Dewata dengan keturunan mereka ada yang berkulit belang.

Versi *Ketiga* dikatakan bahwa ada sepasang suami istri yang berharap memiliki keturunan sekalipun kulit anaknya memiliki warna belang seperti kuda, Begitupula wawancara dengan Ibu Hase selaku *To Balo*, mengatakan bahwa:

"Kumanjo romai parammulanna riye to manang jaring-jaringanna'aki. Jari angkuani bede' njo tau manana angkua manna komanjjo anakku singkammua anjo jarangnna balo'a anjo ammaloa."<sup>26</sup>

Artinya: "cerita awal mulanya orang Balo nenek moyang saya melihat

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Alihkang (54 Tahun), Kepala Seksi Daya Tarik Wisata, *wawancara*. Barru, Tanggal 28 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Hase (53 Tahun), Masyarakat Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 26 Februari 2024

sepasang kuda belang jantan langsung ia berkata biarlah anakku seperti kulit kuda belang itu, asal saya punya keturunan".

Sedangkan Versi *Keempat* dijelaskan bahwa manusia dan kuda diturunkan secara bersamaan.<sup>27</sup> Dari sekian banyak versi yang telah dijelaskan, tidak satupun yang memiliki keabsahan sebagai asal usul dari adanya masyarakat *To Balo*. Hanya saja secara umum masyarakat menganggap bahwa ada kelainan kulit yang terjadi pada masyarakat *To Balo* tersebut. Dalam sesi wawancara bersama Darwis Kadir selaku penulis dan peneliti dari masyarakat *To Balo*, beliau menuturkan:

Tidak ada yang tahu pasti seperti apa asal usul *To Balo* karena tidak ada yang menulis naskah sejarah terkait keberadaan mereka. Makanya ada beberapa versi yang lahir dari cerita-cerita rakyat. Tapi yang pasti mereka memang memiliki keturuna Balo yang sudah bergenerasi.<sup>28</sup>

Hal serupa juga disampaikan oleh bapak Badaruddin selaku Budayawan Kabupaten Barru, beliau menuturkan bahwa:

Tidak ada sejarah pastinya ini kenapa bisa ada *To Balo*. Karena yang berkembang di masyarakat itu cuma cerita-cerita rakyat saja. Yang pastinya itu memang ada kelainan kulit dari masyarakat tersebut. Karena keturunannya juga itu tidak *balo* kalau mereka tidak menikah sesama balo atau masyarakat biasa yang ditemani menikah.<sup>29</sup>

Dengan demikian, bahwa sejarah pasti asal muasal Masyarakat Etnik *To Balo* yang bermukim di Desa Bulo-Bulo tidak memilik catatan sejarah melainkan hasil cerita rakyat yang secara turun temurun disampaikan oleh masyarakat setempat dan diyakini kebenarannya.

Berdasarkan hasil kajian sejarah suku *To Balo*, banyak masyarakat Bulo-Bulo yang menganggap etnis ini sarat dengan sifat heroik dan menjadi

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Darwis Kadir, *Mengungkap Tabir To Balo di Tanah Bentong (Sebuah Tinjauan Sosiologis)*, h. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Darwis Kadir (45 Tahun), Penulis Buku dan Penggiat Budaya, *wawancara*. Tanete Riaja, 19 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Badaruddin (54 Tahun), Budayawan Kabupaten Barru, *wawancara*, Barru, Tanggal 20 Februari 2024.

mercusuar di Bulo-Bulo. Sifat heroik etnis ini bermula dari kisah konflik antara kerajaan Tanete dengan Belanda (VOC) pada tahun 1824, saat raja ke-17 yang dikenal dengan sebutan La Patau (1806-1824) berkuasa. Perebutan wilayah Pancana menjadi awal mula konflik tersebut. Seperti diketahui, perkembangan Kerajaan Tanete tidak lepas dari peran Pancana sebagai pelabuhan niaga yang menjadi sumber keuangan yang sangat besar bagi kerajaan. Letaknya yang strategis di jalur perdagangan laut sangat memengaruhi statusnya sebagai pelabuhan niaga. Akibatnya, pelabuhan niaga ini tidak hanya dikelilingi oleh dua sungai (Sungai Pancana di utara dan Sungai Lipukasi di selatan), tetapi juga diapit oleh lautan yang di dalamnya terdapat banyak pulau kecil yang bertebaran di Selat Makassar, serta lembah-lembah Pegunungan Soppeng dan Bone yang sangat luas dan subur di sebelah timur. Fakta ini menjadi alasan mengapa Tanete selalu menjadi incaran pemerintah kolonial Belanda dan kerajaan-kerajaan besar di Sulawesi Selatan untuk memperluas wilayah kekuasaannya, termasuk kerajaan Gowa dan Bone. Hal ini menyebabkan terjadinya konflik, baik dengan pemerintah kolonial Belanda maupun antar kerajaan.

Penolakan Tanete terhadap pengembalian pemerintahan kolonial Belanda setelah menerima penyerahan kekuasaan atas wilayah Makassar dan sekitarnya kepada Inggris pada tahun 1816 merupakan faktor lain yang turut menyebabkan terjadinya konflik antara Kerajaan Tanete dan pemerintah kolonial Belanda. Kedua belah pihak telah berselisih sejak zaman VOC. Ketika Belanda menekan Tanete untuk menyerahkan kendali atas wilayah-wilayah yang didudukinya seperti Segeri, Labbakang, Pangkajene, dan Maros, konfrontasi kedua belah pihak semakin memanas. Hal ini juga disebabkan oleh keengganan Kerajaan Tanete untuk menghadiri konferensi dengan

pemerintah kolonial Belanda di Makassar pada bulan Juli 1824 untuk membahas perpanjangan Kontrak Bungaya.

Gubernur Jenderal Van der Capellen memilih untuk menyerang Tanete secara militer karena alasan ini. Serangan militer ini memicu pertempuran, yang berpuncak pada perang terbuka atau konflik antara kedua belah pihak. Meskipun pasukan Tanete milik Raja Tanete Lapatau melawan serangan tersebut, pasukan kolonial akhirnya berhasil menguasai kerajaan, yang memaksa orang-orang Tanete untuk mengakui perpanjangan Kontrak Bungaya tahun 1824 dan fakta bahwa mereka harus tunduk pada otoritas pemerintah kolonial Belanda.

Menurut cerita lisan masyarakat Bulo-Bulo, *To Balo* muncul ketika Raja Tanete dari Kerajaan Tanete mengundang Arung Bonto Tiro karena Kerajaan Tanete berniat untuk berperang melawan Belanda. Karena Bulo-Bulo merupakan bagian dari Kerajaan Tanete, Arung Bontotiro diperintahkan untuk membawa tiga puluh orang untuk memenuhi undangan Datu Tanete. Ada pula yang percaya bahwa kulit belang *To Balo* merupakan hasil dari kemampuan saktinya atau kekebalannya. Itulah sebabnya *To Balo* diangkat sebagai pengawal raja atau *pallapi Arung* oleh Kerajaan Gattareng, sebuah daerah kecil yang saat itu diperintah oleh Kerajaan Tanete.

Karena orang Bulo-bulo terbukti gagah berani sejak awal mula *To balo*, asal usul dan keberadaan *To balo* penuh dengan kualitas keberanian dan pertempuran. Ketika sebuah kerajaan meminta suku Bentong untuk mengirim sembilan orang kesatria untuk membantu pertahanan kerajaan melawan penjajah, sejarah pun dimulai. Kesembilan orang itu kemudian diberangkatkan, tetapi sebelum mereka pergi, mereka diperintahkan untuk kembali ke tanah *to Bentong*. "Betapa pun rindunya kalian kepada keluarga,

jangan masuk ke rumah masing-masing sebelum menyembelih seekor ayam putih." Namun, mungkin saja ia lalai melakukan hal ini, sehingga salah satu dari sembilan orang itu menjadi cikal bakal *Balo*.

Kita tidak dapat memastikan waktu dan tahun terjadinya sejatah tersebut, tetapi dapat dipastikan bahwa Kerajaan Tanete terlibat di dalamnya. Karena penuh dengan sifat-sifat kesatria atau kepahlawanan yang telah dipraktikkan di masa lalu, masyarakat memandang *To Balo* sebagai pelita Bulo-bulo atau sebagai penerang di Desa Bulo-bulo. Oleh karena itu, masyarakat di sana sangat menghormati dan memuja *To Balo* seperti saudara mereka sendiri.

 Karakteristik Pola Kehidupan Etnik To Balo di Desa Bulo-Bulo Kabupaten Barru

Etnik *To Balo* merupakan sekelompok kecil masyarakat yang mendiami daerah pegunungan Bulu Pao di Kabupaten Barru Provinsi Sulawesi Selatan. Etnik *To Balo* memiliki keunikan tersendiri, memiliki penampilan kulit yang tidak seperti masyarakat lain pada umumnya. Mereka memiliki kulit yang unik, seluruh bagian tubuh, kaki, badan dan tangan penuh bercak putih, serta di sekitar dahi juga terdapat bercak putih membentuk segitiga. Oleh karena itu lah nama kelompok mereka dikenal sebagai *To Balo*, "*To*" berarti "*orang*", sedangkan "*Balo*" berarti "belang", jadi kalau diartikan "*To Balo*" berarti "orang belang".





# Gambar 4.3 Bapak Nuru dan Kedua Anaknya

Secara sosial, Etnik *To Balo* memiliki struktur komunitas yang kuat. Mereka hidup dalam keluarga besar yang dipimpin oleh pemimpin lokal yang dihormati. Keputusan-keputusan penting dalam kehidupan sehari-hari sering kali dikonsultasikan dengan dan disetujui oleh pemimpin atau sesepuh adat. Tradisi lisan, termasuk cerita-cerita nenek moyang dan lagu-lagu tradisional, memegang peranan penting dalam mempertahankan budaya mereka.

Mata pencaharian utama Etnik *To Balo* adalah pertanian. Mereka mengusahakan tanaman pangan seperti padi, jagung, dan sayuran, serta beternak kambing, sapi, dan hewan ternak kecil lainnya. Sistem pertanian mereka sering kali mengikuti pola-pola tradisional yang telah diterapkan secara turun-temurun.

Dalam kehidupan sehari-hari, bahasa Bugis adalah bahasa yang dominan digunakan, meskipun ada variasi dialek atau bentuk Bahasa *Bentong* yang khas digunakan di *To Balo*. Budaya mereka juga kaya dengan musik, tarian, dan upacara adat yang beragam. Upacara perkawinan, ritual pertanian, dan perayaan keagamaan merupakan bagian integral dari kehidupan mereka, dimana tradisi dan kepercayaan leluhur dipertahankan dengan tekun.

Populasi Etnik *To Balo* saat ini jauh menyusut dari sejak beberapa abad yang lalu saat ini diperkirakan tinggal puluhan orang saja. Penyusutan jumlah populasi ini diperkirakan akibat dari tradisi mereka sendiri, tradisi *To Balo* Jumlah anggota keluarga dalam setiap keluarga tidak boleh lebih dari 9 orang apabila terjadi, hadir anggota keluarga yang ke 10 maka pada akhirnya akan mengalami kematian. Hasil wawacara oleh Bapak Nuru selaku *To Balo* mengatakan bahwa:

"iya wissenge romai pa riyolo ceritanna, makkeda assimulangenna iyyae

nasaba kutukang romai pa riyolo tomatoakku masselesureng ceddemi de'negka ma'ega detto uliwe wanggeranggi".<sup>30</sup>

Artinya: "yang saya ketahui dahulu ceritanya ini adalah sebuah kutukan dari orang dahulu, orang tua saya saudaranya Cuma sedikit tidak pernah banyak, tidak terlalu saya ingat ki juga".

Begitu pula wawancara dengan ibu Hase selaku *To Balo*, mengatakan bahwa:

Riye to angkua iyanjo bede asal-usulna tau balo'a riye angkua, angkua kutukan kah serresi keluarga komanjjo. Turun-temurun bede panjarianna tau balo'a. Kah iyanjo tau balo'a tena nakulle nalibbang salapang kan kunna gannaki sampulo pasti matei salah serrenna.<sup>31</sup>

Artinya: Ada yang mengatakan asal usul *To Balo* adalah satu keluarga yang dikutuk dan itu berlangsung turun temurun. *To Balo* tidak bisa lebih dari 9 orang apabila berkisar 10 orang pasti salah satunya ada yang meninggal.

Bapak Nuru adalah orang belang yang masih hidup sampai sekarang bersama istrinya yang berasal dari *To Bentong* yang berkulit normal. Dari hasil perkawinannya sampai sekarang dia dianugerahi lima orang anak. Tiga diantaranya yang mewarisi kelainan kulit belang. Anaknya adalah, Ra'da (memiliki kelainan kulit), Lisa (normal), Nurlaela (memiliki kelainan kulit), Rampe (normal) dan Sopyan (memiliki kelain kulit). Ibu Hase sendiri tinggal bersama dengan suaminya bernama Pak Pasang, mereka bertempat tinggal di perbatasan Desa Bulo-bulo dan sampai sekarang belum memiliki keturunan karena mereka menikah di usia yang boleh dikata tidak muda lagi.

Kehidupan Etnik *To* Balo mereka bercocok tanam Ubi, jagung, dan Kacang, bertani serta mengolah gula aren. Selain bercocok tanam, *To Balo* juga memelihara ternak itik, Ayam, dan sapi ternak ini selain punya kemampuan mengolah ekonomis juga berfungsi untuk menghasilkan pupuk. Yang menjadi

<sup>31</sup>Hase (64 Tahun), Masyarakat Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 26 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Nuru (56 Tahun), Masyarakat Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 22 Februari 2024.

kendala dalam mengolah lahan adalah hama babi dan kurangnya air.

Etnik *To Balo* juga menghormati budaya mereka dan memiliki identitas kesenian. *To Balo* dikenal dengan tari *Sere Api* atau menari di atas api. *Tari sere api* adalah sebuah ritual budaya yang ada di Desa Gattareng yang bertujuan mengungkapkan rasa gembira kepada sang dewata atas kelahiran putra dan putri mereka, yang lain menyebutkan sebagai rasa gembira atas berhasilnya panen mereka dan merasa perlu mengungkapkannya dalam sala satu pesta panen karena itu tari *sere api* sering dikoaborasikan dengan ritual lain yang di sebut *Mappadendang* atau Pesta panen.

# 3. Hubungan sosial Etnik *To Balo* d<mark>engan</mark> masyarakat yang ada di sekitarnya

Hubungan antara masyarakat Desa Bulo-bulo dan Etnik *To Balo* sangat baik karena adanya prinsip toleransi saling menghargai dan menghormati antara satu sama lainnya. Jika ada suatu masalah, secara musyawarah mufakat dapat diselesaikan dengan cepat tanpa merugikan satu belah pihak. *To Balo* sudah ada yang menikah dengan masyarakat diluar *To Balo*, hal ini membuktikan bahwa hubungan interaksi sosial *To Balo* dengan masyarakat sekitar berjalan dengan baik. Ini dibuktikan melalui beberapa jawaban yang diperoleh dari hasil wawancara dengan Bapak Nuru selaku *To Balo* menyatakan bahwa:

Riolo iya sibawa anakku masirika messu mabele na saba belang'i oliku, telli loka ja dare'e sibawa loka makkebu golla cela'. Tapi makkuange telli na obbiki pamarentai (kepala desa) ku engka na pegau atau engkasi acara ri kampong e. Napapada-pada manengki tau'e ku nonrewei lino. Ana'ku pertamae purani botti si bawa to bulo-bulo sipoci papadanna tau'.<sup>32</sup>

Artinya: Dulu saya dengan anakku malu untuk keluar jauh karena kulit saya belang, pergija di kebun dan membuat gula merah, tetapi waktu sekarang saya selalu diundang atau dipanggil oleh kepala desa apabila ada kegiatan maupun acara di desa. Semua orang di Bulo-Bulo menganggap kami semua sama seperti manusia biasa yang hidup di

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Nuru (56 Tahun), Masyarakat *To Balo, Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 22 Februari 2024.

dunia ini. Anak pertama saya sudah menikah dengan orang Bulo-Bulo yang berkulit normal dengan saling menyukai.

Ketika seseorang berkunjung ke Desa Bulo-Bulo terkhusus mau menemui *To Balo* harus minta izin terlebih dahulu ke kantor kepala desa atau kepala dusun setempat. Karena mereka biasanya tidak berada di rumah atau berpencar kedalam hutan untuk mencari kebutuhan hidup. Berkunjung kesana juga harus berhati-hati karena biasa *To Balo* mudah tersinggung dengan masyarakat asing yang datang. Dalam sesi wawancara bersama Rahman selaku Kepala Dusun Labaka, beliau menuturkan:

Untuk ketemuki atau berbicara langsung dengan Bapak Nuru (*To Balo*) haruski dulu minta izin di Kepala desa dan ada beberapa pertanyaan yang tidak boleh ditanyakan langsung karena keluarga bapak Nuru mudah tersinggung kalau bahaski terkait kutukan atau belangnya. Sifatnya itu karena dulu banyak orang cela ki dan ada juga orang datang dari luar suruh buka bajunya mau na liat belang kulitnya.<sup>33</sup>

Hal serupa juga disampaikan oleh Bapak Rahman selaku Kepala Desa Bulo-Bulo, beliau menuturkan bahwa:

Terkait dengan *To Balo*, kami di Desa Bulo-Bulo sangat menjaga dan memperlakukan mereka dengan baik Mereka adalah ikon desa kami dan nilai-nilai kepahlawanan mereka di masa lalu menjadi pelita bagi Desa Bulo-bulo. Kami memang menerapkan aturan khusus untuk berkunjung atau bertemu langsung dengan Bapak Nuru (*To Balo*). Hal ini dilakukan karena banyak orang di luar sana yang menulis cerita atau artikel yang tidak sesuai dengan kenyataan. Pernah juga ada kejadian di mana seseorang tiba-tiba berkunjung dan memberikan pertanyaan yang tidak pantas, bahkan meminta Bapak Nuru membuka bajunya untuk melihat kulit belangnya. Tindakan seperti ini sangat tidak menghormati dan kami merasa perlu untuk menjaga agar hal-hal seperti itu tidak terulang kembali.<sup>34</sup>

Etnik *To Balo* sangat dikenal di Desa Bulo-Bulo, mereka merupakan ikon di Desa Bulo-bulo, bukan hanya di Desa, merekapun terkenal sampai di

-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Rahman (51 Tahun), Kepala Dusun Labaka, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal, 22 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Rahman (51 Tahun), Kepala Desa Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

Kabupaten Barru. Selalu mewakili event di festival budaya yang di selenggarakan di Kota Barru. Etnik *To Balo* ini kadang merasa malu dan risih berada di tengah-tengah masyarakat normal lainnya, karena ciri fisik mereka yang tidak sama, tetapi bukan karena perbedaan mereka dijauhi, malah mereka sangat dihargai dan dijunjung tinggi oleh masyarakat Desa Bulo-Bulo, bertemu dengan *To Balo* sama halnya dengan bertemu dengan orang normal lainnya. Tidak ada yang membedakan, hanya saja kulit mereka yang belang. Pakaian yang mereka gunakan sama dengan manusia biasanya.

Dulunya Etnik *To Balo* melakukan perkawinan hanya dengan kalangan mereka sendiri, sehingga melahirkan keturunan-keturunan yang akan memiliki kulit yang sama. Apabila melakukan kawin-campur dengan masyarakat lain, diyakini keturunan-keturunan mereka akan memiliki kulit seperti manusia normal. Terbukti sekarang ini Ra'da menikah dengan masyarakat normal bernama Rosnani yang menikah atas dasar saling suka, dua tahun lebih mereka berumah tangga tetapi belum dikaruniai seorang anak.

Pada perkembengannya mereka sudah mampu berinterkasi dengan masyarakat luar. Dapat dianalisa bahwa interaksi sosial *To Balo* dengan masyarakat di sekitar mereka sudah berjalan dengan baik. Dapat diketahui bahwa strategi budaya *To Balo* yang ada di Desa Bulo-bulo dilandasi pada prinsip saling menghargai, saling menghormati, dan saling toleransi. Dalam suatu desa, peran pemerintah sangat dibutuhkan, banyaknya bantuan yang masuk ke desa sangat membantu masyarakat di Desa Bulo-bulo. Terutama dengan adanya *To Balo* sekarang ini, yang merupakan sasaran bantuan pemerintah setempat berupa ternak, sembako dan kebutuhan lainnya.

#### 4. Perubahan Sosial Etnik *To Balo*

Berubah atau tidaknya keadaan sosial suatu komunitas sangat ditentukan oleh apa yang disebut sebagai faktor internal atau penghambat maupun faktor eksternal atau pendukung. Faktor internal berarti perubahan itu datangnya dari dalam komunitas itu sendiri, diantaranya pola-pola interaksi dari yang bersifat tertutup menjadi terbuka kepada dunia luar, termasuk diantaranya upaya mempertahankan nilai-nilai kearifan budaya yang telah diwariskan secara turun temurun. Sedangkan faktor eksternal yaitu hal-hal yang datangnya dari luar diri komunitas itu seperti kemajuan hidup atau modernisasi, asimilasi, kohesi sosial dan macam rupa hal lainnya, tidak terkecuali yang terjadi pada *To Balo*.

Masyarakat mengalami perubahan disebabkan oleh baik faktor-faktor yang bersifat internal maupun eksternal, berupa material dan nomaterial, terkait satu sama lain sebagai bagian integratif dari proses perubahan itu sendiri. *To Balo* sebagai komunitas terasing tidak terlepas lupa dari proses perubahan sosial yang sifatnya internal datang dari dalam diri komunitasnya, maupun faktor ekternal yang datang dari luar diri komunitasnya, dalam hal ini adalah masyarakat.<sup>35</sup>

Berdasarkan data, diketahui bahwa salah satu faktor yang menghambat proses penyesuaian diri Etnik *To Balo* terhadap lingkungan dan perkembangan sosial yang ada adalah domisili tempat tinggal mereka yang berada di kaki gunung dan cukup sulit terjangkau, sedangkan faktor pendukung keterasingannya adalah adanya stigma negatif berlatar sejarah kepada *To Balo* oleh masyarakat setempat. Pada suatu proses perubahan sosial, perilaku

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Irwan Nur, "Konstruksi Sosial Komunitas *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kabupaten Barru", *Jurnal Pendidikan Sosiologi* 3, no. 3 (2021), h. 109-110.

individu dan kelompok biasanya menjadi aspek penting yang perlu diperhatikan karena mempengaruhi dinamika yang ada terhadap perubahan tersebut. Oleh karena itu, perilaku ini dapat berubah apabila terjadi ketidakseimbangan antara kedua kekuatan tersebut didalam diri seseorang/komunitas, layaknya yang terjadi pada Etnik *To Balo*.

Pemberdayaan masyarakat adalah sebuah konsep pembangunan ekonomi yang merangkum nilai-nilai sosial. Konsep ini mencerminkan paradigma baru pembangunan, yakni yang bersifat "peoplecentered, participatory, empowering, and sustainable" seperti dikatakan oleh Chamber.<sup>36</sup>

Konsep ini lebih luas dari pada hanya semata-mata memenuhi kebutuhan dasar (basic needs) atau menyediakan mekanisme untuk mencegah proses pemiskinan lebih lanjut (safety net), yang pemikirannya belakangan ini banyak dikembangkan sebagai upaya mencari alternatif terhadap konsepkonsep pertumbuhan di masa yang lalu. Dalam kerangka pikiran itu, upaya memberdayakan masyarakat, dapat dilihat dari tiga sisi, yaitu:

Pertama: menciptakan suasana atau iklim yang memungkinkan potensi masyarakat berkembang (enabling). Di sini titik tolaknya adalah bahwa setiap manusia, setiap masyarakat, memiliki potensi yang dapat dikembangkan Artinya, tidak ada masyarakat yang sama sekali tanpa daya, karena, kalau demikian akan sudah punah. Dengan kata lain, pemberdayaan adalah upaya untuk membangun daya itu, dengan mendorong memotivasikan dan membangkitkan kesadaran akan potensi yang dimilikinya serta berupaya untuk mengembangkannya.

Kedua: memperkuat potensi atau daya yang dimiliki oleh masyarakat

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Edi Suharto, *Membangun Masyarakat Memberdayakan Rakyat* (Bandung: Anggota IKAPI, 2005), h. 57.

(empowering). Dalam rangka ini diperlukan langkah-langkah lebih positif, selain dari hanya menciptakan iklim dan suasana. penguatan ini meliputi langkah-langkah nyata, dan menyangkut penyediaan berbagai masukan (input), serta pembukaan akses ke dalam berbagai peluang (opportunities) yang akan membuat masyarakat menjadi makin berdaya. Untuk itu, perlu ada program khusus bagi masyarakat yang kurang berdaya, karena programprogram umum yang berlaku untuk semua, tidak selalu dapat menyentuh lapisan masyarakat ini. Ketiga: memberdayakan mengandung pula arti melindungi. Dalam proses pemberdayaan, harus dicegah yang lemah menjadi bertambah lemah, oleh karena kekurangberdayaan dalam menghadapi yang kuat. Melindungi tidak berarti mengisolasi atau menutupi dari interaksi, karena hal itu justru akan mengerdilkan yang kecil dan melunglaikan yang lemah. Melindungi harus dilihat sebagai upaya untuk mencegah terjadinya persaingan yang tidak seimbang, serta eksploitasi yang kuat atas yang lemah. Pendekatan utama dalam konsep pemberdayaan adalah bahwa masyarakat tidak dijadikan objek dari berbagai proyek pembangunan, tetapi merupakan subjek dari upaya pembangunannya sendiri.37

Dalam lingkaran dominasi budaya Bugis dan latar sejarah keberadaan Etnik *To Balo* sebagai akibat dari adanya hubungan terlarang seorang suami istri petani dengan hewan di masa lampau mendorong masyarakat mencitrakan negatif komunitas tersebut, termasuk adanya belang disekujur tubuhnya sebagai penciri khusus *To Balo* yang berbeda dengan orang kebanyakan. Upaya mempertahankan eksistensi keberadaan Etnik *To Balo* dilakukan melalui jalinan relasi sosial dalam pertalian perkawinan dengan

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Irwan Nur, "Konstruksi Sosial Komunitas *To Balo* di Desa Bulo-bulo Kabupaten Barru", h. 117.

anggota masyarakat non *To Balo*, sekaligus sebagai langkah nyata komunitas tersebut dalam mempertahankan budaya dan adat istiadat secara turun temurun.

# C. Tradisi Massagala Pada Etnik To Balo di Desa Bulo-Bulo

Dari segi Bahasa *Massagala* dapat diartikan sebagai sesuatu yang jarang atau sesuatu yang jarang dilakukan. Tradisi yang turun temurun diteruskan dari leluhur sangat dilestarikan oleh masyarakat setempat. Hal tersebut dilestarikan apabila tidak bertentangan dengan syariat ajaran Islam. *Massagala* adalah warisan leluhur Suku *To Bentong* dan Etnik *To Balo* yang dipercaya sebagai ritual yang dapat mengobati penyakit kulit; *Puru* atau *Sarampa, Kasiwiang* dan *Butucika* atau *Eltor*.

Masyarakat *To Bentong* dan *To Balo* kadang mengistilahkan *Massagala* dengan *Ma'gauq Kasiwiang. Massagala* atau *Ma'gauq Kasiwiyang* pada substansinya sama, karena *Kasiwiang* adalah sejenis penyakit kulit yang juga disebut *Sagala. Ma'gauq Kasiwiyang* berasal dari bahasa Bugis yang terdiri dari kata *Gauq* dan *Kasiwiang. Gauq* bermakna perbuatan, sedangkan *Kasiwiang* dalam terminologi Bugis lebih diartikan kepada wabah yang pernah melanda masyarakat Bugis terutama Bone.

# 1. Tahap Awal (Persiapan) Tradisi Massagala

Persiapan pelaksanaan tradisi *Massagala* dimulai dengan rapat bersama yang dipimpim oleh tokoh adat. Dalam rapat tersebut dimusyawarakan tentang pelaksaan tradisi, artinya dalam tradisi ini apa-apa yang harus dipersiapkan, bagaimana cara kita agar semua warga yang terlibat dalam pelaksanaan tradisi ini tetap menjaga kekompakannya agar nantinya tradisi ini berjalan sesuai dengan harapan. Dalam rapat juga ditentukan hari

pelaksanaan dan waktu pelaksanaan dalam tradisi *Massagala*. Dalam sesi wawancara bersama tokoh adat dalam hal ini Bapak Darwis, menuturkan bahwa:

Biasanya, sebelum memulai pelaksanaan tradisi *Massagala*, kami mengundang tokoh masyarakat, kepala desa, dan tokoh agama untuk berdiskusi. Dalam pertemuan itu, kami menentukan kapan waktu yang tepat dan apa saja yang dibutuhkan untuk pelaksanaan tradisi nantinya. Kami juga memperhatikan jadwal pemerintahan, apakah ada kunjungan atau tidak ke desa saat tradisi *Massagala* berlangsung. Hal ini penting karena selama proses tradisi *Massagala*, ada beberapa pantangan yang tidak bisa kami langar.<sup>38</sup>

Terkait waktu pelaksanaannya, tradisi *Massagala* memiliki durasi waktu, prosedur, dan tahapannya sendiri. Bapak Rahman menjelaskan bahwa:

"Massagala sejak dari dulu yang mereka lakukan biasanya itu kadang satu kali dalam tiga tahun atau situasi alam diluar keadaan normal seperti yang harusnya sudah masuk musim hujan tetapi belum"<sup>39</sup>

Kendati demikian, *Massagala* dalam konteks sekarang tidak lagi dipahami sebagai sebuah ritual yang di dalamnya terdapat keyakinan keberadaan makhluk gaib atau hal mistis dan membutuhkan *sesajen*. Perubahan dari ritual kuno menjadi tradisi yang bersifat simbolis, ditengarai oleh faktor penyebaran Islam di Sulawesi Selatan terutama di Bugis-Makassar. Islam yang berhasil menyebar di Sulawesi Selatan tidak lantas menghapus tradisi yang telah dipraktekkan sebelumnya, justru kebiasaan tersebut dipadukan dengan ajaran Islam.<sup>40</sup>

Durasi waktu satu kali dalam tiga tahun ini merupakan batas waktu yang telah ditetapkan oleh masyarakat untuk menyelenggarakan pelaksanaan

<sup>39</sup>Rahman (34 tahun), Kepala Desa Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Darwis (57 Tahun), Tokoh Adat Desa Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 23 Februari 2024

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Syamsurijal, "Ilalang Arenna Haji Bawakaraeng: Konstruksi, Permainan dan Negosiasi Identitas dalam Sebuah Penamaan", *Pusaka: Jurnal Khazanah Keagamaan* 10, no.2 (2022), h. 254 275.

Massagala. Waktu tersebut adalah masa untuk menunggu datangnya tandatanda tiba waktunya Massagala dilaksanakan. Tanda-tanda itu biasanya muncul pada orang dewasa atau anak-anak seperti munculnya penyakit Puru dan Kasiwiang atau Sagala.

Tradisi *Massagala* merupakan sebuah ritual atau upacara adat yang dilakukan oleh masyarakat di Desa Bulo-bulo. Upacara ini memiliki makna yang dalam pada kehidupan masyarakat *To Balo* dan biasanya terkait dengan komunikasi spiritual dengan leluhur mereka. Tradisi *Massagala* dilakukan selama satu hingga empat minggu dan hanya diadakan setiap tiga tahun sekali. Dari segi bahasa *Massagala* dapat diartikan sebagai sesuatu yang jarang atau sesuatu yang jarang dilakukan. Dalam tradisi *Massagala* yang ada di Suku *To Bentong* tidak berbeda jauh dengan Tradisi *Mabakkang* pada Suku Bugis, sebab secara proses hampir mirip. Peneliti menanyakan terkait seperti apa *Massagala* dalam pandangan keyakinan. Bapak Nuru selaku masyarakat asli dari *To Balo* bahwa:

Kalau kita lihat dia sebetulnya tidak masukji sampai kepada keyakinan untuk menyembah selain Tuhan Yang Kuasa, dia hanya sebatas keyakinan dari leluhur. Sekarang kadang orang banyak melakukan itu mungkin tidak tau maksud dan tujuannya, tapi diarahkan saja sama

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

orang-orang tua yang mereka jadikan sebagai *To Matoa*.41

Dari pernyataan tersebut, dapat disimpulkan bahwa sejatinya tradisi *Massagala* bukanlah sebuah keyakinan melainkan tradisi yang diturun dari leluhur sampai kepada generasi saat ini sebagai simbol kebudayaan dari masyarakat desa Bulo-Bulo. Tradisi tersebut juga dipercayai sebagai salah satu cara untuk menghindari hal-hal buruk terjadi di daerah tersebut *(tolak bala)*.

Adanya perubahan-perubahan tradisi yang berubah bentuk dari yang

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Nuru (56 Tahun), Masyarakat Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 22 Februari 2024.

awalnya otentik dan mengandung unsur mistis yang diyakini memiliki kekuatan tertentu, kemudian bertransformasi menjadi tradisi umum yang lebih bersifat simbolis. Perubahan bentuk tradisi tersebut dipengaruhi oleh perkembangan-perkembangan yang terjadi sekarang, sehingga tradisi pada pelaksanaannya mengalami keterbatasan-keterbatasan yang diakibatkan oleh masuknya pengaruh teknologi dan pengobatan medis mulai dikenal oleh masyarakat. Terkait hal tersebut, Badaruddin memaparkan:

Tradisi itu berproses juga. Dari proses awal yang mungkin masih otentik dilaksanakan seperti aslinya, tetapi kemudian perkembangan-perkembangan, mengalami keterbatasan, sehingga dirubahlah sedikit demi sedikit. Setelah kebudayaan juga mengenal dunia fungsional tidak lagi mistis sepenuhnya, itu sudah ada jarak. Ada jarak ontologis antara kebudayaan mistis dengan kebudayaan fungsional. Artinya segala sesuatu dibuat berdasarkan fungsi. Nah, mereka berada di tengah, kita juga mungkin penganut ontologi, artinya memahami budaya mistis itu tapi kita juga tidak terjun langsung lagi ke dalamnya. Kita hanya pengamat bukan pelaku, sehingga yang kita lakukan adalah melakukannya secara tidak lagi mistis, melakukannya mungkin sebagai kita satu hanya paham kebudayaan saja. 42

# 2. Tahap Pelaksanaan Tradisi Massagala

Ada beberapa proses yang dilakukan dalam tradisi *Massagala*, yakni *Appamassi*, *Appagallang* dan terakhir *Apparibba*. Ketiga prosesi tersebut masing-masing memiliki rangkaian prosesi yang berbeda namun saling berkaitan satu sama lain. Ketiga prosesi tersebut harus berurutan dan tidak boleh dilaksanakan secara bersamaan dalam satu waktu. Proses tersebut diantaranya:

# a. Appamassi

Appamassi atau Mappamassi merupakan proses awal dalam tradisi Massagala. Prosesi ini dilakukan sebagai langkah awal untuk memasuki

<sup>42</sup>Badaruddin (54 Tahun), Budayawan Kabupaten Barru, *Wawancara*. Barru, 20 Februari 2024.

Tradisi *Massagala* dengan proses berkumpulnya para tetua adat dalam satu rumah dengan membawa sajian yang telah ditentukan. Sajian tersebut berupa gula merah, *Benno Ase*, dan kelapa. Dalam sebuah wawancara bersama Kepala Desa Bulo-Bulo yakni Bapak Rahman, beliau menuturkan bahwa:

Terkait tradisi *mappamassi* itu langkah awal dalam tradisi *Massagala*, di situlah semua masyarakat berkumpul di rumah tetua adat. Prosesinya itu terbilang singkat sebenarnya, berkumpul bersama, menginap dan besok beraktivitas dan juga dijelaskan di situ terkait apa saja larangannya ini tradisi. Tapi haruspi selesai ini 3 rumahnya tetua adat baru bisaki lakukan di rumah lain yang menyelenggarakan juga.<sup>43</sup>

Hal tersebut juga disampaikan oleh Bapak Nuru selaku masyarakat *To Balo*, beliau menuturkan bahwa:

"Appamassi e awalanna sagala<mark>e, ma</mark>tu ikumpulu ni sibawa jangka e na ri jamai tradisi na tamatoa ri yo<mark>lo ta</mark>. Ku tamani appamassi e makpuasa anreangni tawwe yang pantangie. Makkutu na kedda jangka e

Artinya: *Appamassi* itu proses pertama *Massagala*, jadi kita dikumpulkan oleh tetua adat untuk laksanakan tradisi dari leluhur. Kalau sudah masuk proses *appamass*i kita sudah harus puasa dari makanan yang jadi pantangan. Itu disampaikan sama tetua adat.

Terkait pantangan yang disampaikan tetua adat, peneliti menanyakan kepada salah satu narasumber bernama Ibu Hase, beliau menuturkan bahwa:

"ku tamani appamassi e de nulleni kanre mak darae' pappada juku sibawa bale'. Wekddinge' i yangre bale rakko, nanre, sibawa benno ase bawang"

Artinya: kalau sudah masuk *Appamassi* kita sudah tidak boleh makan makanan yang berdarah atau *mappadara* dan di pancing seperti daging atau ikan. Jadi biasa kita cuma makan ikan kering, nasi dan *benno ase* (padi yang disangrai) saja.<sup>44</sup>

Dari beberapa hasil wawancara tersebut dapat disimpulkan bahwa proses *Appamassi* dalam tradisi *Massagala* menjadi langkah awal dalam pelaksanaan tradisi *Massagala*. Ada beberapa pantangan yang juga peneliti temukan selama melakukan penelitian di antaranya tidak boleh memakan

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Hase (64 Tahun), Masyarakat Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 26 Februari 2024.

makanan yang amis, bergetah, berdarah dan segala yang berasal dari sungai kecuali ikan kering, nasi dan *benno ase* (padi yang disangrai). Pada proses *Appamassi* juga masyarakat dilarang untuk berhubungan suami istri, menebang pohon, masuk hutan, memancing, bahkan memakan lombok atau cabe.

#### b. Appagallang

Appagallang atau Mappagallang merupakan prosesi kedua dalam tradisi Massagala. Prosesi ini dilakukan setelah semua rumah yang melakukan Appamassi sudah selesai. Prosesi ini menjadi tahapan kedua dimana dalam prosesinya hampir sama dengan prosesi Appamassi. Rumah tetua adat tetap menjadi tempat awal dalam pelaksanaannya. Dalam sesi wawancara bersama Bapak Nuru selaku masyarakat asli To Balo, beliau menuturkan bahwa:

Appagallang itu dilakukan kalau sudah selesai semua rumah appamassi. Jadi orang-orang kembali berkumpul di rumahnya To Matoa atau jangka (tetua adat). Kalau sudah berkumpul dirumahnya jangka nanti ada yang dimandikan atau cuci muka, sama ada nyanyian sagala namanya<sup>45</sup>

Hal serupa juga dijelaskan oleh bapak Darwis selaku tetua adat (*Jangka*)

Desa Bulo-bulo, menuturkan bahwa:

Dalam proses *Mappangallang* ada rangkaian proses spiritual. Ada beberapa hal yang disiapkan seperti kelapa, *Baje, Benno ase* dan semacam buras yang tidak di santan. Di sini juga proses memandikan anak yang baru mengikuti *Massagala* berlangsung, ada yang dicuci saja mukanya ada juga yang dimandikan. Di sini juga proses *bintallasa* (proses penggelangan dari daun yang dirangkai)<sup>46</sup>

Bintallasa merupakan tumbuhan seperti bunga yang biasa dibuat Jabba Manu-Manu (Perangkap Burung) seperti Daun Serai dan dirangkai seperti bunga berbentuk gelang. Bintallasa merupakan sesuatu yang digunakan oleh

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Nuru (56 Tahun), Masyarakat Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 22 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Darwis (57 Tahun). Tokoh Adat Desa Bulo-bulo, *Wawancara*, Bulo-bulo, Tanggal 23 Februari2024.

anak-anak dan orang dewasa ketika akan dimandikan oleh *Jangka* di sumur atau kamar mandi. *Bintallasa* itu maknanya sesuatu yang hidup. *Bintallasa* ini dari segi namanya mudah-mudahan senantiasa diberikan kesehatan, kekuatan dari kata *bintallasa* ini yang berarti mengandung kehidupan. Dalam bahasa makassar *tallasa* berarti hidup, dan itu membawa doa atau *Senung-sengungeng* dalam bahasa Bugis diistilahkan bahwa mudah-mudahan kita senantiasa dalam lindungan Allah swt.

Dari beberapa hasil wawancara tersebut dapat disimpulkan bahwa tahapan *mappagallang* lebih kepada proses spiritual dalam tradisi *Massagala*. Dalam proses ini juga masyarakat sudah bisa memakan seperti telur atau sambal akan tetapi untuk memakan daging masih dilarang.

Pada tahap ini juga nyanyian *Sagala* dilaksanakan. Proses menyanyikan *Elong Sagala* dipimpin oleh *Jangka* (Tetua adat). Nyanyian tersebut tidak tertulis dalam bentuk naskah sebab diyakini sebagai hal sakral oleh masyarakat. Adapun *Elong Sagala* dalam *Massagala* di desa Bulo-Bulo di adakan pada beberapa ritual yang dimaknai sebagai pujian dan pengharapan kepada Tuhan untuk memberkahi kepada hambanya. *Elong sagala* dalam bentuk syair berisi doa dan pemujaan kepada Tuhan sebagai Sang Maha Pemilik Kuasa dalam kehidupan. Sehingga pada dasarnya *Elong sagala* dapat dimaknai dan disimbolkan bahwa masyarakat desa Bulo-Bulo meyakini bahwa proses kehidupan tidak terlepas dari adanya kehendak Allah swt. yang memberi rezeki, kesehatan, dan limpahan berkah. *Elong sagala* dinyanyikan dalam bentuk syair lontara Bugis yang dipimpin *Jangka* (Tetua Adat). Peneliti juga menanyakan terkait *Elong Sagala* kepada Bapak Darwis selaku Tetua Adat masyarakat Desa Bulo-Bulo, beliau menuturkan bahwa:

*Elong sagala* itu tidak tertulis cuma dihafalkan dari generasi ke generasi. Isi dari *Elong sagala* itu pemujaan kepada Allah swt. melalui syair-syair.

Tujuannya supaya terhindari dari hal-hal buruk. Itulah kenapa sangat sakral. Diproses ini mi juga kita dapat tahu siapa yang melanggar pantangan selama proses *Appamassi*<sup>47</sup>

Bahkan dalam sesi wawancara bersama Ibu Hase selaku masyarakat lokal desa Bulo-Bulo yang juga keturunan *To Balo*, beliau menuturkan bahwa:

"kalau mauki tau siapa yang melanggar, nanti di *Elong sagala* itu biasa kelihatan. Ada biasa tiba-tiba kayak dimasuki (roh) baru dikasi tau bilang ini melanggar pantangan ini dan itu"<sup>48</sup>

Dari hasil wawancara tersebut dapat disimpulkan bahwa nyanyian *Sagala* yang berisi syair merupakan pujian kepada Tuhan untuk bagaimana masyarakat terhindar dari hal-hal buruk yang dapat menimpa. Dalam proses *Appagallang* masyarakat Desa Bulo-Bulo juga menjalankan berbagai kegiatan sakral lainnya yang menjadi bagian penting dari ritual tradisional mereka. Tradisi ini tidak hanya berfungsi sebagai pelindung, tetapi juga sebagai sarana untuk menjaga hubungan spiritual dengan yang Maha Kuasa, sekaligus melestarikan warisan budaya yang telah diwariskan secara turun-temurun.

# c. Apparibba

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Apparibba merupakan prosesi terakhir dalam tradisi Massagala. Prosesi ini sebagai bagian dari penutup secara keseluruhan. Di tahap ketiga ini masyarakat dianjurkan untuk memotong ayam atau Mappadara, menyiapkan buras yang tidak disantan, kue tradisonal dan beras ketan (sokko).

Ayam merupakan hewan yang disimbolkan sebagai rasa syukur bahwasanya sudah terbebas dari pantangan tersebut. Sedangkan *Sokko* (Beras ketan) dimaknai sebagai persatuan bagi masyarakat di Desa Bulo-bulo. Ketika misalnya *Sokko* ini terlindas sesuatu semisalnya ban mobil maka tak

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Darwis (57 Tahun), Tokoh Adat Desa Bulo-bulo, *Wawancara*, Bulo-bulo, Tanggal 23 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Hase (64 tahun), Masyarakat Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 26 Februari 2024.

menyebabkannya terpisah-pisah. Makanan ini boleh saja melempen kelihatan hancur namun tidak terpisahkan satu sama lain. Lebih pada makna persatuan dan kesatuan masyarakat desa untuk mencapai sebuah tujuan.



Gambar 4.4 Hidangan dalam Tradisi Massagala

Apparibba menjadi simbol berbuka puasa atau sebagai acara penutup dalam tradisi Massagala. Prosesi ini mengakhiri segala rangkaian acara dalam tradisi tersebut. Dalam sesi wawancara bersama bapak Nuru selaku masyarakat lokal desa Bulo-Bulo, beliau menuturkan bahwa:

"Mapparibba itu sudah terakhirmi prosesinya dari Massagalae, sudah dapat makan, makanan yang dilarang sebelumnya dan melakukan kegiatan seperti biasa kembali."

Bapak Rahman, selaku Kepala Desa Bulo-Bulo juga menuturkan hal yang sama, beliau menyampaikan:

Kalau sudah masuk prosesi *Apparibba* itu sudah tahap terakhir dalam prosesinya. Jadi sudah selesai ini *Massagala*. Di situ biasanya kita makanmakan sambil berdoa sebagai bentuk rasa syukur karena sudah selesai lagi tradisi adat ta di Bulo-Bulo.<sup>50</sup>

Dari hasil wawancara tersebut dapat ditarik kesimpulan bahwa dalam prosesi *Appariba* menandakan akhir dari prosesi *Massagala* dalam tradisi masyarakat desa Bulo-Bulo. *Apparibba* juga menandakan bahwa segala bentuk

-

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Nuru (56 Tahun), Masyarakat Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 22 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Buo-Bulo, *Wawancara*, Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

pantangan yang dilarang selama prosesi *Massagala* sudah boleh dilakukan.

Tradisi *massagala* merupakan sebuah tradisi yang berakar kepada kepercayaan untuk menangkal atau mengindarkan dari bahaya yang mungkin datang, baik dalam bentuk fisik seperti bencana atau penyakit, maupun dan bentuk non-fisik seperti nasib buruk atau gangguan roh. Tradisi *massagala* juga berfungsi sebagai sarana untuk menyimbangkan hubungan manusia, alam, dan kekuatan spiritual. Kemudian Bagi Etnik *To Balo*, tradisi *Massagala* adalah bagian dari identitas budaya mereka. Praktik ini membantu memperkuat ikatan mereka dengan warisan leluhur serta menjadi simbol keberlanjutan budaya di tengah tantangan modernisasi.

Keterkaitan Etnik *To Balo* dengan tradisi *Massagala* mencerminkan bagaimana mereka menjaga dan memelihara warisan budaya yang erat kaitannya dengan pengobatan tradisional serta kepercayaan leluhur, sambil tetap menghormati prinsip-prinsip agama yang mereka pegang.

Secara keseluruhan dapat diambif sebuah kesimpulan bahwa tradisi *Massagala* merupakan sebuah tradisi yang dilaksanakan secara turun temurun oleh masyarakat di desa Bulo-Bulo. Tradisi ini bukanlah modifikasi dari ritual keagamaan, melainkan merupakan warisan leluhur yang masih dipertahankan hingga saat ini, selama hal tersebut tidak menyalahi ketentuan dalam ajaran Islam.

# 3. Nilai-Nilai Budaya

Nilai-nilai kebudayaan adalah prinsip-prins yang menjadi dasar dari kepercayaan, perilaku, dan praktik dalam suatu budaya. Nilai-nilai ini membentuk cara pandang dan tindakan masyarakat, mengatur hubungan sosial, dan memberikan makna serta tujuan dalam kehidupan mereka.

#### a. Bahasa

Secara bahasa masyarakat *To Bentong* dan *To Balo* menggunakan bahasa *Bentong* dalam kesehariannya. Bahasa *Bentong* merupakan bahasa khas dari masyarakat tersebut yang berasal dari percampuran antara bahasa Bugis, Makassar dan Konjo. Keunikan bahasa *Bentong* menyebabkan penduduk desa lainnya di Kabupaten Barru menyebutnya pula sebagai bahasa *Manu-Manu*, karena hanya penduduk setempat yang paham dan tahu maknanya. Hal tersebut dijelaskan oleh Bapak Rahman, selaku Kepala Desa Bulo-Bulo, beliau menuturkan bahwa:

Masyarakat di sini menggunakan bahasa *Bentong* kalau berkomunikasi. Ada juga yang dapat berbahas<mark>a seperti kita (Bugis), tapi umumnya pakai bahasa *Bentong* sebagai cara komunikasinya. Jadi kadang kita mengerti kadang juga tidak, karena pencampuran dua bahasa dan ada juga kosa kata asli *Bentong*.<sup>52</sup></mark>

Selain berfungsi sebagai bahasa pergaulan dalam kehidupan seharihari, terdapat keinginan yang kuat dari masyarakat setempat, sebagai pemilik bahasa sekaligus pemilik budaya, untuk melestarikan Bahasa *Bentong* sebagai ciri khas masyarakat Desa Bulo-Bulo. Bahasa Bentong tidak hanya berperan sebagai sarana komunikasi yang efektif, tetapi juga menjadi simbol kekuatan budaya yang tidak hanya memberikan nilai tambah bagi masyarakat, melainkan juga berpotensi menjadi kekayaan budaya Kabupaten Barru. Ada beberapa contoh kalimat dari bahasa *Bentong*, diantaranya:

- 1) *Inai mapatang anne Posa?* (Siapa yang punya Kucing ini?)
- 2) *Kerei a'runganga nai' ri Barru?* (Dimana jalan menuju Barru?)
- 3) *Ikatte ngaseng a 'lingka-lingka Ri Barru* (Kita jalan-jalan ke Barru)

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Syarief Longi, *Geliat di Kampung Budaya*, (Makassar: Yayasan Lembaga Swadaya Masyaraka, 2003), h. 8

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Buo-Bulo, *Wawancara*, Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

#### 4) *Ia ngaseng 'njo sumolloro ri timba lajara'* (Mereka turun dari rumah itu)

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa masyarakat Desa Bulo-Bulo menggunakan bahasa mereka sendiri, yaitu Bahasa <u>Bentong</u>, dalam kehidupan sehari-hari. Secara tidak langsung, upaya untuk mempertahankan dan melestarikan budaya leluhur ini tercermin dalam penggunaan Bahasa Bentong sebagai bahasa komunikasi sehari-hari. Hal ini menjadikan Desa Bulo-Bulo dikenal oleh masyarakat luar dan menjadi salah satu kekayaan budaya yang dimiliki Kabupaten Barru.

# b. keyakinan

Keyakinan dalam tradisi *Massagala* masyarakat *To Balo* merupakan bagian integral dari kehidupan mereka, mencakup aspek spiritual, sosial, dan budaya. Tradisi *Massagala* adalah serangkaian upacara dan ritual yang berkaitan dengan siklus kehidupan yang berakar pada kepercayaan leluhur dan keagamaan mereka. Pada dasarnya *Massagala* bukan peribadahan yang secara wajib dilaksanakan sebagai ajaran agama, melainkan tradisi yang diturunkan oleh leluhur sebagai proses interaksi dengan para leluhur dan cara untuk menolak bala atau hal-hal buruk terjadi di Desa Bulo-Bulo. Dalam sesi wawancara bersama Ibu Hase terkait keyakinan masyarakat terkait tradisi *Massagala*, beliau menuturkan bahwa:

Sebenarnya *Massagala* itu *pattola bala*. Kita percaya bahwa apabila kemudian adaki di Bulo-bulo dan belum pernah mengikut anggaplah misalnya tidak pernah mengikuti kegiatan seperti itu (*Massagala*) maka dia rawan kena penyakit, istilahnya kesehatan anti bodinya lemah salah sedikit kena lagi.<sup>53</sup>

Pada dasarnya apa yang dilakukan oleh masyarakat desa Bulo-Bulo merupakan cerminan masyarakat yang meyakini akan suatu tradisi atau

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Hase (64 Tahun), Masyarakat Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 26 Februari 2024.

kepercayaan dari para leluhur. Masyarakat tersebut meyakini bahwa apa yang telah diajarkan secara turun temurun memberi manfaat pada kehidupan anak cucu mereka nantinya, termasuk dalam tradisi *Massagala* yang secara turun temurun dilaksanakan dari generasi ke generasi.

#### c. Pengobatan Alternatif

Pengobatan alternatif merupakan metode penyembuhan yang menggunakan pendekatan atau teknik yang tidak termasuk dalam sistem pengobatan medis modern. Metode ini biasanya diwariskan secara turuntemurun dan sering kali berakar pada kepercayaan, budaya, serta praktik lokal yang menggabungkan penggunaan bahan alami, ritual, atau pendekatan holistik untuk menjaga kesehatan.

Pada masyarakat Bulo-Bulo, pengobatan alternatif masih menjadi salah satu cara dalam penyembuhan penyakit. Hal tersebut disebabkan masih minimnya alat kesehatan beserta obat-obatan di daerah tersebut. Disisi lain pengobatan alternatif ini menjadi salah satu nilai budaya yang masih dapat kita jumpai di Desa Bulo-Bulo hingga saat ini.

Masyarakat Bulo-Bulo meyakini bahwa pengobatan alternatif masih menjadi solusi dalam menyembuhkan penyakit. Sebab masyarakat di desa tersebut masih meyakini adanya gangguan makhluk halus seperti kesurupan. Dalam sesi wawancara bersama bapak Darwis selaku tetua adat di Desa Bulo-Bulo, beliau menuturkan bahwa:

"Sampai sekarang masih adaji *sandro kampong* (Dukun Kampung) yang mengobati kalau ada masyarakat yang sakit atau tidak enak badanki. Kadang itu mengobati masalah demam, batuk-batuk atau kesurupan"<sup>54</sup>

Sandro kampong (Dukun Kampung) berkaitan dengan penyembuhan

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Darwis (57 Tahun). Tokoh Adat Desa Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 23 Februari 2024

penyakit seperti demam, malaria, batuk-batuk, lumpuh, dan kajakallang. Untuk mengobati penyakit tersebut, biasanya menggunakan ramuan daudaunan, kulit kayu, buah-buahan yang disertai dengan mantra.

Ada beberapa tumbuhan yang biasa digunakan dalam pengobatan di antaranya Vanili yang disebut *Kariango* digunakan untuk mengobati demam, flu, atau sakit perut. Untuk pengobatan kesurupan, dukun kampung menggunakan tumbuhan *panini* sebagai *Jimat* untuk menjadi penangkal dan penawar racun. Untuk pengobatan rematik, *Sandro Kampong* menggunakan *Unti dare*. Proses pengobatan tersebut sederhana, *unti dare* dibakar, kemudian direndam. Air rendaman itulah yang diminumkan kepada si penderita. Bagi penderita luka, *To Bentong* menggunakan *sapiri* atau kemiri. Kemiri tersebut ditumbuk dan dioleskan pada bagian tubuh yang luka.

# D. Nilai-Nilai Ajaran Islam Dalam Tradisi Massagala pada Etnik To Balo di Desa Bulo-Bulo

Secara umum tradisi yang berkembang di masyarakat, terutama di wilayah dengan mayoritas penduduk Muslim, nilai-nilai Islam sering kali terintegrasi dengan kuat dalam pelaksanaan adat, budaya, dan ritual. Nilai-nilai ini mencerminkan ajaran agama Islam dan menjadi landasan moral serta etika dalam kehidupan sehari-hari masyarakat.

#### 1. Nilai Religi

Nilai religi dalam konteks kebudayaan merujuk pada keyakinan, praktik, dan norma yang berkaitan dengan agama atau kepercayaan spiritual yang dianut oleh suatu masyarakat. Nilai ini memainkan peran penting dalam membentuk cara pandang, perilaku, dan interaksi sosial anggota masyarakat.

Ada beberapa nilai-nilai religi yang terkandung dalam tradisi

Massagala pada Etnik To Balo di Desa Bulo-Bulo diantaranya:

# a. Tauhid

Tradisi *Massagala*, yang merupakan bagian dari kebudayaan Suku *To Bentong* dan Etnik *To Balo*, sering kali mengandung nilai-nilai spiritual yang mendalam. Nilai-nilai spiritual ini dapat mencerminkan keyakinan, praktik, dan pandangan hidup yang menghubungkan individu dengan kekuatan yang lebih besar atau dengan makna kehidupan yang lebih dalam. Dalam sesi wawancara bersama bapak Nuru selaku masyarakat desa Bulo-Bulo terkait nilai spiritual yang terkandung dalam tradisi *Massagala*, beliau menuturkan bahwa:

Massagala bagi masyarakat itu sangat tinggi nilai spiritualnya, seperti kita menjaga alam, berpuasa dari makanan dan hal-hal yang dilarang *To Matoa*, dan juga menahan nafsu. Jadi banyak yang jadi pantangannya kita kalau sudah masuk *Massagala*<sup>55</sup>

Hal serupa juga disampaikan oleh bapak Rahman selaku kepala Desa Bulo-Bulo, beliau menyampaikan:

Ada banyak nilai spiritual dalam *Massagala*. Di antaranya Nilai itu seperti penghormatan kepada para leluhur, integrasi antara manusia dan alam, persembahan kepada Tuhan, dan lainnya. *Massagala* itu punya nilai makna kehidupan yang sangat dalam bagi masyarakat Bulo-bulo.<sup>56</sup>

Bagi masyarakat Etnik *To Balo, Massagala* bukan sekedar tradisi yang diturunkan oleh leluhur, melainkan ada nilai spiritual yang tinggi untuk penyembahan kepada Tuhan. Dalam *Massagala* proses penyerahan diri kepada yang kuasa menjadi salah satu poin penting, sebagai anggapan bahwa segala sesuatu bersumber dari Sang Maha Kuasa. Sebagaimana yang dijalaskan dalam Q.S Al-Baqarah/2: 255:

 $<sup>^{55}\</sup>mbox{Nuru}$  (56 Tahun), Masyarakat Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 22 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Bulo-Bulo, *Wawancara*, Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

Terjemahnya:

Allah, Tidak ada Tuhan selain Dia, Yang Maha Hidup, Yang terus menerus mengurus (Makhluk-Nya)...<sup>57</sup>

Ayat tersebut menjelaskan bahwa segala sesuatu yang terjadi merupakan kehendak Allah swt. Hal ini sejalan dengan prinsip kepercayaan masyarakat Etnik *To Balo* bahwa rezeki, kesahatan, musibah itu berasal dari sang pencipta. Sehingga masyarakat tersebut mengadakan tradisi untuk meminta pertolongan dan rezeki dari Allah swt.

Dari beberapa wawancara tersebut dapat ditarik sebuah kesimpulan bahwa bagi masyarakat desa Bulo-Bulo, *Massagala* bukan sekedar ritual tradisi semata, melainkan praktik-praktik yang dapat merasakan kedamaian batin, hubungan yang lebih dalam dengan sesama, dan keselarasan dengan alam dan kekuatan spiritual yang mereka yakini.

#### b. Puasa

Masyarakat Etnik *To Balo* sangat mempertahankan tradisi dari para leluhur hingga saat ini. Tradisi *Massagala* menjadi salah satu tradisi yang masih dipertahankan dan menjadi ritual adat di desa tersebut. Tradisi *Massagala* yang dilakukan oleh masyarakat Desa Bulo-Bulo juga memiliki nilai Islam yakni puasa.

Secara substansi, puasa dalam *Massagala* memiliki beberapa kemiripan dalam ajaran Islam terutama dalam aspek makna dan hakikat pelaksanaan. Puasa dalam Islam berasal dari bahasa Arab yaitu kata *Saum* atau *Siyam* yang diartikan menahan yang berarti secara istilah puasa bermakna menahan

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Departemen Agama Republik Indonesia, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h.109

makan dan minum dari terbit fajar sampai tenggelamnya matahari. Sedangkan puasa dalam *Massagala* bermakna menahan untuk tidak memakan makanan tertentu seperti hewan ternak seperti sapi, kambing maupun ayam bahkan ikan yang dipancing dari sungai. Menahan dalam konteks puasa dalam Islam dan puasa dalam tradisi *Massagala* bertujuan untuk melatih kemanusiaan, sehingga menerapkan puasa dalam *Massagala* sebagai ajang latihan dan penggemblengan diri agar menajamkan fungsi kemanusiaan yang merupakan lawan dari *syahwat* kebinatangan.

Kesadaran yang diharapkan muncul setelah selesai mengikuti tradisi *Massagala* yakni kesadaran akan pentingnya saling memahami antara manusia dan alam berupa pembatasan penggunaan kekayaan dari sumber daya alam yang tersedia, sebab ketika orang *Massagala*, terjadi semacam latihan atau perjalanan spiritual selama sebulan untuk tidak melakukan hal-hal yang dilarang setelah sebelas bulan menikmati dan mengkonsumsi hasil ternak dan hasil alam. Terkait dengan hal tersebut, Bapak Rahman menjelaskan bahwa:

Massagala saya maknai sebagai latihan spiritual, kayak orang mau jadi Bikhuni. Jadi, Massagala itu menahan diri. Artinya sebelas bulan ini kita zalim terhadap alam, kita makan hewannya, kita potong tumbuhannya. Kasilah waktu sebulan untuk tahan, untuk kau biarkan populasi kembali berkembang, ayam-ayam kembali beranak, bertelur, tumbuh-tumbuhan itu kembali hijau semua. Ada keadilan ekologi kalau saya lihat secara pribadi. 59

Jika pemaknaan puasa dalam tradisi *Massagala* sebagai bentuk menahan diri untuk menumbuhkan rasa empati, meningkatkan kemandirian dan menjaga kesehatan serta tidak melakukan hal-hal buruk kepada seluruh makhluk, maka hal tersebut sejalan dengan apa yang di ajarkan oleh Islam.

<sup>59</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 februari 2024.

-

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Aulia Rahmi, "Puasa dan Hikmahnya Terhadap Kesehatan Fisik dan Mental Spiritual, *Jurnal Studi Penelitian, Riset Dan Pengembangan Pendidikan Islam* 3, no. 1 (2015), h. 90.

# c. Syukur dan Tawakkal

Syukur dan tawakkal adalah dua konsep penting dalam ajaran Islam yang mengajarkan bagaimana umat Muslim seharusnya bersikap kepada Allah dalam menjalani kehidupan. Syukur adalah ungkapan rasa terima kasih dan penghargaan kepada Allah atas segala nikmat dan karunia yang diberikan-Nya, sedangkan Tawakkal adalah sikap berserah diri sepenuhnya kepada Allah setelah melakukan usaha atau ikhtiar yang maksimal. Dalam Islam, tawakkal bukan berarti pasrah tanpa berbuat apa-apa, tetapi menekankan keseimbangan antara usaha manusia dan keyakinan bahwa hasil akhir ada di tangan Allah swt.

Dalam Q.S Ali 'Imran ayat/3: 159 yang berbunyi:

Terjemahnya:

...Kemudian, apabila engkau telah membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang bertawakal.<sup>61</sup>

Jika dalam Islam bersyukur dan bertawakkal kepada Allah swt. merupakan konsep penting, maka hal tersebut juga terkandung dalam tradisi yang ada di Etnik *To Balo*. Prosesi *Massagala* juga memiliki nilai yang diajarkan dalam Islam. Hal tersebut dijelaskan oleh bapak Rahman selaku Kepala Desa Bulo-Bulo, beliau menuturkan bahwa:

"Massagala juga mengajarkan kita untuk selalu bersyukur kepada Allah swt. Kalau disini kita yakin bahwa apa yang diberikan oleh Allah melalui tanda-tanda alam maka harus disyukur." 62

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Departemen Agama Republik Indonesia, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h.167

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Rahman (34 Tahun), Masyarakat Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 22 Februari 2024.

Terkait dengan uraian tersebut, bahwa masyarakat desa Bulo-Bulo masih memahami tentang nilai-nilai ajaran Islam yang tidak bertentangan dengan syariah. Tradisi maupun konsep sosial di daerah tersebut diyakini tidak terlepas dari campur tangan Allah swt sebagai Maha Pemberi. Olehnya masyarakat berserah diri kepada Allah swt sebagai bentuk penghambaannya melaui tradisi yang dilestarikan.

#### 2. Nilai Sosial

Nilai sosial adalah prinsip, norma, atau standar yang dianggap penting dan berharga oleh anggota suatu masyarakat atau kelompok sosial untuk dijadikan pedoman dalam berperilaku dan berinteraksi. Nilai sosial menentukan apa yang dianggap baik, benar, adil, atau pantas dalam kehidupan bermasyarakat dan membantu menjaga keharmonisan serta keteraturan sosial. Nilai-nilai ini juga menjadi landasan bagi pengambilan keputusan individu maupun kelompok dalam konteks sosial tertentu. Ada beberapa nilai sosial yang terkandung dalam Tradisi Massagala di Desa Bulo-Bulo diantaranya:

# a. Musyawarah

Musyawarah adalah suatu proses diskusi atau perundingan yang dilakukan secara bersama-sama untuk mencapai kesepakatan atau keputusan yang terbaik bagi kepentingan bersama.<sup>64</sup> Dalam konteks nilai sosial, musyawarah merupakan bentuk kerja sama yang mencerminkan penghargaan terhadap pendapat orang lain, rasa tanggung jawab bersama, dan semangat

MAKASSAR

<sup>63</sup>Miftahur Rohman dan Hairuddin, "Konsep Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Nilai-nilai Sosial Kultur", *Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam* 9, no. 1 (2018), h. 30.

<sup>64</sup>Miftahur Rohman dan Hairuddin, "Konsep Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Nilai-nilai Sosial", h. 32.

gotong royong. Musyawarah berlandaskan prinsip demokratis, di mana setiap individu atau kelompok memiliki hak untuk menyampaikan pendapatnya, dan keputusan diambil dengan mempertimbangkan kesepakatan bersama. Dalam Q.S Asy-Syura/42:38, juga menjelaskan betapa pentingnya Musyawarah, potongan ayat tersebut berbunyi:

Terjemahnya:

"Sedangkan urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah di antara mereka..."65

Ayat ini menegaskan bahwa orang-orang beriman dalam menjalani kehidupan dan urusan duniawi mereka hendaknya melakukan musyawarah untuk mencapai keputusan yang baik. Ini menunjukkan bahwa Islam sangat menghargai partisipasi bersama dan keputusan yang diambil melalui musyawarah.

Sama halnya dengan apa yang terjadi di Desa Bulo-Bulo. Musyawarah menjadi salah satu nilai sosial yang masih ditemukan hingga saat ini. Masyarakat setempat selalu mengedepankan untuk bermusyawarah yang dipimpin oleh *To Matoa* atau orang yang dituakan untuk mengambil suatu kebijakan terkait persoalan-persoalan yang ada.

# b. Gotong Royong

Gotong royong merupakan nilai sosial yang mencerminkan semangat kerja sama, saling membantu, dan solidaritas dalam masyarakat untuk mencapai tujuan bersama. Ini adalah bentuk kolektivitas di mana individuindividu atau kelompok-kelompok saling bahu-membahu tanpa mengharapkan imbalan materi, tetapi didorong oleh kepentingan bersama dan

-

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Departemen Agama Republik Indonesia, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, h.98

rasa tanggung jawab sosial.

Pada dasarnya nilai sosial gotong royong masih sangat sering kita jumpai di masyarakat pedesaan. Hal ini memang menjadi salah satu nilai yang masih dilestarikan dan menjadi ciri atau karakter dari masyarakat desa pada umumnya. Sama halnya dengan apa yang terjadi di Desa Bulo-Bulo. Dalam tradisi *Massagala*, masyarakat saling bahu membahu untuk mempersiapkan kebutuhan prosesi *Massagala*. Mulai dari penyiapan bahan hingga pelaksanaan tradisi itu dilakukan secara bersamaan yang melahirkan rasa solidaritas dan cinta kasih sayang kepada sesama. Gotong royong mencerminkan nilai persatuan, kekeluargaan, dan tolong-menolong yang menjadi salah satu fondasi kehidupan bermasyarakat di banyak budaya, terutama di Indonesia.

#### c. Silaturahim

Silaturahim dalam Islam merupakan konsep yang merujuk pada menjalin dan mempererat hubungan sosial, kekeluarga, serta persaudaraan di antara sesama manusia, khususnya dalam lingkup keluarga dan umat Islam. Kata silaturahim berasal dari bahasa Arab, "sila" yang berarti hubungan atau ikatan, dan "rahim" yang berarti kasih sayang atau rahmat. Oleh karena itu, silaturahim secara harfiah dapat diartikan sebagai menjalin ikatan kasih sayang.

Dalam konteks *Massagala*, saat ini dilakukan lebih kepada tradisi yang berfungsi sebagai alat pemersatu dan wadah silaturahim, sebagaimana penjelasan bapak Rahman berikut:

Salah satu proses orang dulu dijadikan alat pemersatu atau dianggap sebagai alat untuk membangun silaturahmi, karena seperti itu yag mereka yakini bahwa yang namanya budaya dan tradisi itu ternyata salah satu alat pemersatu. Kalau kita lihat sebetulnya sebagian masyarakat mungkin tidak terlalu paham maksud dan tujuan dilaksanakan tradisi

massagala, tapi mereka diarahkan oleh orang tua yang jadikan sebagai *To Matoa* (orangtua). Kalau dia mengatakan A, *sami'na wa'ata'na*. Tapi terkait yang mereka pahami bahwa yang dilakukan itu dinilai sebagai *Pattolaq Bala*, Karena mereka percaya bahwa ketika ada di Bulo Bulo dan belum pernah mengikuti tradisi massagala maka rawan terkena penyakit atau dikatakan kesehatan anti bodinya lemah.<sup>66</sup>

Silaturahim dalam Islam merupakan bentuk ikatan kasih sayang yang menjadi salah satu fondasi dalam membangun hubungan sosial dan kekeluargaan yang harmonis. Masyarakat desa Bulo-Bulo meyakini bahwa melalui silaturahim, persaudaraan dan kerukunan dalam masyarakat dapat dipelihara, menciptakan suasana yang damai dan penuh berkah. Islam sangat menganjurkan menjaga hubungan silaturahim dan melarang keras untuk memutusnya, karena memutuskan silaturahim dapat merusak tatanan sosial dan menimbulkan permusuhan.

#### 3. Nilai Estetika

Nilai estetika dalam tradisi *Massagala* terdapat dalam prosesi pelaksanaan *Appagallang*. Pada prosesi ini, ketua adat (*Jangka*) akan menyanyikan lagu-lagu yang berisi doa (*Elong sagala*). Lagu-lagu tersebut dianggap sakral oleh masyarakat setempat sehingga lagu tersebut tidak boleh dinyanyikan diluar prosesi adat. Pada kesempatan wawancara bersama Bapak Rahman, beliau menuturkan bahwa:

Nilai estetika ini bukan hanya sekedar elemen dekoratif, tetapi juga mencerminkan identitas budaya, nilai-nilai, dan kepercayaan yang mendalam dari komunitas yang menjalankan tradisi *Massagala*. Keindahan dalam setiap aspek tradisi ini memperkaya pengalaman budaya dan spiritual, menciptakan ikatan yang kuat antara individu, komunitas, dan warisan budaya mereka.<sup>67</sup>

Contoh teks dari *Elong Sagala* dapat dilihat sebagai berikut:

<sup>66</sup>Rahman (34 Tahun), Kepala Desa Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Rahman (57 Tahun), Tokoh Adat Bulo-bulo, *Wawancara*. Bulo-bulo, Tanggal 25 Februari 2024.

Assalamualaikum Warahmatullahi
Wabarakatuh
Waalaikumussalam Warahmatullahi Wabarakatuh
Aju aga naebbu alliri bola masagalae
alliri bola naebbu Masagalae
iya aju nabi malehae
toneq tette'pokna Puang Allahu Ta'ala
naebbu alliri bola Masagalae
dengkanna di linoe
na onroi di Gatrareng Matinggi.<sup>68</sup>

Pada bait pertama, "As-salamu 'alaikum wa rahmatullahi wa barakatuh" merupakan kata serapan dari bahasa Arab yang berarti "semoga keselamatan serta rahmat Allah dan juga keberkahan-Nya terlimpah untukmu". Kata Salam berarti keselamatan, Alaikum berarti kalian, Rahmatullah berarti Rahmat Allah, Barakatuh berarti keberkahan-Nya. "As salamu 'alaikum wa rahmatullahi wa barakatuh" merupakan kalimat yang diucapkan saat bertemu seseorang. Mengucapkan salam merupakan salah satu tolak ukur tingkat kesopanan (tata krama) dalam lingkungan masyarakat Bugis. Mengucapkan salam merupakan sebuah tanda yang menunjukkan adanya sikap keramahan dan sikap menghargai atau menghormati. Pada elong sagala, Wa'alaykumus-salamu warahmatu- llahi wabarakatuh merupakan kata serapan dari Bahasa Arab yang berarti "semoga keselamatan serta rahmat Allah dan juga keberkahan-Nya juga terlimpah untukmu". Wa'alaykumus salamu wa-rahmatu- llahi wabarakatuh merupakan kalimat yang digunakan untuk menjawab ucapan dari "As-salamu 'alaikum wa rahmatullahi wa barakatuh".

Bait kedua, "aju aga naebbu alliri bola Masagalae" berarti kayu apa yang

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Nurfandiati, dkk, "Elong Sagala dalam Ritual Ma'bakkang di Desa Gattareng Matinggi: Tinjauan Semiotika Riffaterre", Jurnal Bahasa dan Sastra Daerah serta pembelajaran 1, no. 3 (2021), h. 30-32.

dibuat tiang rumah oleh *Masagalae*, "alliri bola naebbu Masagalae" berarti tiang rumah dibuat Masagala, "iya aju nabi malehae" berarti dia adalah kayu yang dibuat oleh nabi penopang. "toneq tette'pokna puang Allahu Ta'ala" berarti akar pohon kayu dari Allah swt, "naebbu alliri bola Masagalae dengkanna di linoe berarti Masagalae berarti tidak ada di dunia saat membuat tiang rumah. "na onroi sipungekna ri Gattareng Matinggi" berarti di diami selama di Gattareng Matinggi.

Dengan demikian Nilai estetika dalam suatu budaya memiliki peran yang sangat penting, karena ia mencerminkan identitas, keunikan, dan cara pandang suatu masyarakat terhadap keindahan, baik dalam bentuk seni, arsitektur, ritual, pakaian, maupun perilaku sehari-hari. Estetika membantu membangun rasa kebanggaan dan keterikatan budaya, memperkuat warisan sejarah, dan menjadi sarana ekspresi nilai-nilai spiritual, sosial, dan moral.



#### **BAB V**

#### **PENUTUP**

# A. Kesimpulan

- 1. Sejarah keberadaan Etnik To Balo menurut keyakinan masyarakat adanya setempat disebabkan pantangan yang dilanggar sehingga mendapatkan kelainan kulit berupa kulit belang, dari segi medis kulit belang yang terdapat pada To Balo disebabkan oleh kelainan proses pigmentasi. Keberadaan Etnik To Balo didaerah tersebut tidak terlepas karena eksistensi kebudayaan dan tradisi yang secara turun temurun di wariskan dari leluhur mereka. Berbagai macam tradisi yang ada disana dan menjadi bagian yang integral dalam kehidupan bermasyarakat. Interaksi sosial yang sudah terbuka untuk bersosialisasi dengan masyarakat luar membuat Etnik To Balo diterima tanpa perbedaan meskipun memiliki ciri kulit yang berbeda. Sampai hari ini hanya ada 5 To Balo yang tersisa. Hubungan sosial yang baik, membuat stigma To Balo sebagai masyarakat termarjinalkan sudah hilang. Pola karakteristik kehidupan To Balo yang memiliki rasa hormat dan saling menghargai sesama membuatnya sangat diterima oleh masyarakat sekitar bahkan diluar desa Bulo-Bulo.
- 2. Tradisi *Massagala* pada masyarakat Etnik *To Balo* menjadi salah satu alasan mengapa eksistensinya masih ada sampai saat ini. Upaya mempertahankan tradisi *Massagala* menjadi salah satu faktor penting dalam kehidupan Etnik *To Balo* sehingga memiliki cara pandang dan pola hidup yang berciri. Tradisi tersebut masih dapat dijumpai hingga saat ini sebagai salah satu warisan leluhur masyarakat di desa Bulo-Bulo. Tradisi *Massagala* merupakan ritual bertujuan untuk mengobati penyakit kulit seperti *Kasiwiang*, *Puru* atau *Sarampah*. Tradisi ini dilaksanakan setiap tiga tahun sekali,

berlangsung selama satu minggu hingga satu bulan, dan terdiri dari tiga tahapan: *Appamasi, Apaggalang,* dan *Aparibba.* Secara keseluruhan dapat diambil sebuah kesimpulan bahwa tradisi *Massagala* merupakan ritual tradisi yang secara turun temurun dilaksanakan oleh masyarakat disana. *Massagala* bukanlah ritual keagamaan yang dimodifikasi sedemikian rupa melainkan tradisi leluhur yang sampai saat ini masih dipertahankan selama hal tersebut tidak bertentangan ketentuan dalam ajaran Islam.

3. Nilai-Nilai Islam yang terkandung dalam tradisi *Massagala* ada berbagai macam diantaranya Nilai Religi yakni Ketauhidan atau keyakinan masyarakat terkait Tuhan. Masyarakat desa meyakini tradisi Massagala sebagai proses interaksi dengan leluhur agar tidak terjadi musibah-musibah dikemudian hari, serta limpahan rezeki dari Tuhan Yang Maha Pemberi Rezeki. Nilai Religi yang lain diantaranya Puasa, yang dimaknai sebagai proses menahan hawa nafsu. Hal ini hampir mirip dengan puasa ramadhan dalam Islam. Nilai religi yang lain diantaranya rasa syukur dan berserah diri kepada Allah swt. Hal ini dapat dilihat ketika proses akhir *Massagala* dimana tetua adat memohon berkah dan pengharapan serta menyatakan syukur atas nikmat yang diberi oleh Allah swt. Massagala juga memiliki nilai sosial diantaranya, Musyawarah, Gotong Royong dan Silaturahim. Ketiga nilai tersebut dimaksudkan untuk tetap menjaga tradisi dari para leluhur bahwa masyarakat Desa Bulo-Bulo senantiasa menjunjung tinggi rasa saling menghormati, bekerjasama dan tetap menyatu dalam satu nilai kemanusiaan tanpa memandang rendah manusia lain. Hal ini juga menjadi ciri atau karakter dari masyarakat desa tersebut. Nilai estetika yang tercermin dari nyanyian Sagala (Elong Sagala) yang tidak memiliki teks tertulis namun mampu dihafalkan dan dinyanyikan oleh masyarakat setempat. Elong Sagala ini memiliki syair yang berisi pujian dan doa kepada Allah swt dengan bahasa yang digunakan dari para leluhur.

# B. Implikasi

- 1. pemahaman terhadap sejarah keberadaan Etnik *To Balo* memerlukan kajian mendalam mengenai budaya mereka, yang dapat memperkaya pengetahuan tentang warisan budaya lokal di Sulawesi Selatan. Hal ini terutama berkaitan dengan identitas serta tradisi yang masih dilestarikan oleh masyarakat di Desa Bulo-bulo, yang berperan penting dalam mempertahankan kearifan lokal.
- 2. Dalam prosesi Tradisi *Massagala* dapat berkontribusi terhadap upaya pelestarian budaya lokal karena mendalami tradisi ini, dapat dihasilkan panduan mengenai praktik-praktik adat yang berperan dalam menjaga identitas budaya Etnik *To Balo*, juga membuka peluang untuk memperkenalkan tradisi *Massagala* ke ranah yang lebih luas, baik di tingkat universitas islam negeri nasional maupun internasional sebagai bagian dari warisan budaya.
- 3. Nilai-nilai ajaran islam dalam tradisi *Massagala* menunjukkan bahwa tradisi lokal tidak harus dipertentangkan dengan agama, tetapi justru dapat memperkaya ekspresi keagamaan. Selain itu, pemahaman ini akan mendorong pelestarian tradisi *Massagala* dalam kerangka Islam, sehingga budaya lokal dapat tetap hidup dan relevan bagi masyarakat *To Balo* di era modern, tanpa harus kehilangan esensi religiusnya.

#### **DAFTAR PUSTAKA**

- Abdullah, Taufan. *Sejarah dan Masyarakat*. Cet. II; Jakarta: Pustaka Firdaus, 1987.
- Abdurahman, Dudung. *Metodologi Penelitian Sejarah Islam*. Cet. I; Yogyakarta: Ombak, 2011.
- Affandy, Sulpi. Penanaman Nilai-nilai Kearifan Lokal Dalam Meningkatkan Perilaku Keberagaman. *Atthulab: Islam Religion Teaching and Learning Journal* II, no. 2, 2017.
- Afrizal. Metode Penelitian Kualitatif Sebagai Upaya Mendukung Penggunaan Kualitatif Dalam Berbagai Disiplin Ilmu. Jakarta: Rajawali Press, 2015.
- Akbar, Eliyyil. Pendidikan Islam dalam Nilai-nilai Kearifan Lokal Didong. *Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam* **15**, No. 1, 2015.
- Arikunto, Suharsimi. Manajemen Penelitian. Jakarta: Rineka Cipta, 2017.
- Arlina, Yuli. Tribe To Balo in Cultural Geography Study in Barru Regency. *La Geogarafia* 16, No. 2, Februari, 2018.
- Badan Pusat Statistik, Kewarganeg<mark>araan</mark>, Suku Bangsa, Agama, dan Bahasa Sehari-hari Penduduk Indonesia:Hasil Sensus Penduduk 2010, Jakarta, 2011.
- Bauto, Laode Monto. Perspektif Agama dan Kebudayaan dalam Kehidupan Masyarakat Indonesia (Suatu Tinjauan Sosial Agama). *Jurnal Pendidikan Ilmu Sosial* 23, no. 2, 2014.
- Bungin, M. Burhan. *Penelitian Kualitatif.* Cet VI; Jakarta : Kencana Prenada Media Group, 2008.
- ------. Penelitian Kualitatif: Komunikasi, Ekonomi, Kebijakan Publik, Dan Ilmu Sosial Lainnya. Jakarta: Kencana, 2007.
- Cassirer, Levi-Strauss. Manusia dan Kebudayaan: Sebuah Esai tentang Manusia. Jakarta: PT.Gramedia, 1987.
- Danggur, Efrem. "Kearifan Lokal di Era Global". *BernasIndo. Id.* 27 Maret 2023. <a href="https://www.bernasindo.id/2022/06/kearifan-lokal-di-era-global.html">https://www.bernasindo.id/2022/06/kearifan-lokal-di-era-global.html</a>, (10 November 2023).
- Depertemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Tafsirnya.* Jakarta: Lembaga Percetakan Al-Qur'an Depertemen Agama, 2008
- Dillistone. *Daya Kekkuatan Simbol.* Terj. A. Widyamartaya. Yogyakarta: Kanisius, 2002.
- Fua'di, Akhlis Nur. Pendidikan Nilai Kearifan Lokal (Studi Kasus Masyarakat Samin Desa Baturejo Sukolilo Pati. *Tesis.* Semarang: Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2017.
- Garna, Judistira K. *Ilmu-Ilmu Sosial, Dasar-Konsep-Posisi*. Cet. I; Bandung: Pascasarjana Unpad, 2001.
- Geertz, Cliffort. *The Interpretation od Culturs: Selected Essays,* terj. Francisco Budi Hardiman, *Kebudayaan dan Agama.* Cet. I; Yogyakarta: kanisius, 1992.

- Ghazali, Adeng Muchta. *Antropologi Agama: Upaya Memahami Keragaman, Kepercayaan, Keyakinan, dan Agama*. Cet. I; Bandung: Alfabeta, 2011.
- Hadari, Hadari Nawawidan Martini. *Instrumen Penelitian Bidang Sosial.* Cet. II; Yogyakarta: Gajahmada University Press, 1995.
- Haviland. William A. *Antropologi II.* Terj. R. G. Soekadijo. *Antropologi Jilid 2*. Jakarta: Erlangga. 1985.
- Hakim, Abdul. kearifan lokal dalam Ekonomi Islam. *Jurnal Akademika* 8, No. 1, Juni, 2014.
- Hakim, Mohammad Nur. *Islam Tradisional dan Reformasi Pragmatisme Agama dalam Pemikiran Hasan Hanafi*. Cet. I; Malang: Bayu Media Publishing, 2003.
- Hariyanto. Asessmen Pendidikan. Cet.I; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2014.
- Hidayah, Zulyani. *Ensiklopedia Suku Bangsa di Indonesia*. Cet. II; Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2015.
- Hidayat, Nur, dkk. Perception of Healthy and Sickness At To Bentong Ethnic In Barru. *Man In India Internasional Journal of Anthropology* 96 No. 9, 2016.
- Koentjaraningrat. *Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan*. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2004.
- Kuntowijoyo. Pengantar Ilmu Antropologi. Cet. I; Jakarta: Rineka Cipta, 2015.
- Longi, Syarif. *To Bentong Barru Geliat di Kampung Budaya.* Barru: Yayasan LSM Sipurio Sul-Sel, 2018.
- Majid, Abdul. *Analisis Data Penelitian Kualitatif.* Cet. I; Makassar: Aksara Timur, 2017.
- Manihuruk, dkk. Melestarikan Nilai-nilai Kearifan Lokal Sebagai Wujud Bela Negara. *Jurnal Sosial dan Humaniora* 8, No. 1, 2024.
- Mayalibit, Yasin M dan Muhammad Yusuf. Pemahaman Nilai-nilai Ajaran Islam di Kampung Samate Kepulauan Raja Ampat. *Poros ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan* 1, No. 1, 2020.
- Moleong, Lexy J. *Metode Penelitian Kualitatif*. Cet. XXXVIII; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2018.
- Muchtar. Rusdi. *Harmonisasi Agama dan Budaya di Indonesia.* Jakarta: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama, 2009.
- Muhaimin. *Islam Dalam Bingkai Budaya Lokal.* Ciputat: PT. Logos Wacana Ilmu, 2011.
- Mulyana, Ade. Kearifan Lokal *Nggahi Rawi Pahu* dalam Menghadapi Dinamika kehidupan Masyarakat di Kecamatan Hu'u Kabupaten Dompu. *Tesis.* Universitas Islam Negeri Makassar, 2022.
- Mulyana, Rohmand. Mengartikan Pendidikan Nilai. Bandung: Alfabeta, 2004.
- Mustari, A. Suryaman. *Hukum Adat Dulu, Kini dan akan Datang*. Makassar: Pelita Pustaka, 2009.

- Nabila, Mutia Ainun. Islam dan Kearifan Lokal Lampung (Studi Atas Nilai-nilai Islam pada Tradisi *Ngejalang* Masyarakat Lampung Saibatin. Doctoral Dissertation. UIN Raden Intan Lampung. 2022.
- Noeng, Muhadjir. *Metode Penelitian Kualitatif.* Cet. VII; Yogyakarta: Bayu Indra Grafika, 1996.
- Novita, Prihandani. Identifikasi Modal (Sosial, Alam Finansial, Fisik, dan Manusia) pada Dusun Wisata Sade Lombok Tengah. Universitas Brawijaya, Malang, 2017.
- Nur, Irwan. Konstruksi Sosial Komunitas To Balo di Desa Bulo-bulo Kabupaten Barru. *Jurnal Pendidikan Sosiologi* 3, no. 3, 2021
- Nur, Rezky Juniarsih, dkk. Studi Etnografi Pada Suku To Balo di Desa Bulo-Bulo Kecamatan Pujananting Kabupaten Barru Sulawesi Selatan, *Jurnal Pena* 3, No. 2, 2016.
- Nurjannah, dkk. Analisis Ciri Khas Pola Kehidupan Sosial Masyarakat Suku Donggo: Suatu Tinjauan Sejarah Sosial Budaya. *Jurnal Penelitian dan Pengkajian Ilmu Pendidikan: e-Saintika* 1, No. 1, 2017.
- Pakpahan, Andew Fernando, dkk. *Metode Penelitian Ilmiah.* Cet. I: Yayasan Kita Menulis, 2021.
- Pramayoza, Dede. Dramaturgi *Bakau* dalam Masyarakat Minangkabau: Studi Atas Ritual Tola Bala dengan Perspektif Victor Turner. *Bercadik: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Seni* 5, No. 1, 2021.
- Pawito, Penelitian Komunikasi Kumulatif. Cet. I; Yogyakarta: PT. LKS, 2008.
- Poerwadarminta, W.J.S. *Kamus Umum Bahasa Indonesia.* Jakarta; Balai Pustaka, 1991.
- Powerwanto, Hari. *Kebudayaan dan Lingkungan Dalam Perspektif Antropologi*. Cet. IV; Yogyakarta: Pustaka Pelajar Offset, 2008.
- Priarni, Rina. Integrasi Nilai-nilai Budaya Islam dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. *Jurnal Inspirasi* 3, No. 1, 2019.
- Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional. *Kamus Besar Bahasa Indonesia*. Jakarta; Balai Pustaka, 2005.
- Rahardiansyah dan Prayitno. *Trasformasi Nilai Kearifan Lokal dalam Pendidikan Bangsa*. Jakarta: Universitas Trisakti, 2011.
- Rahmi, Aulia. "Puasa dan Hikmahnya Terhadap Kesehatan Fisik dan Mental Spiritual. *Jurnal Studi Penelitian, Riset Dan Pengembangan Pendidikan Islam* 3, no. 1, 2015.
- Rahyono. Kerifan Budaya Dalam Kata. Jakarta: Wedatama Widya Sastra, 2009.
- Ramayulis. Filsafat Pendidikan Islam. Cet. IV; Jakarta: Kalam Mulia, 2015.
- Rasyid, Soraya. Tradisi A'rera pada Masyarakat Petani di Desa Datara Kecamatan Tompobulu Kabupaten Gowa (Suatu Tinjaua Sosial Budaya). Rihlah Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin 2, no.1, 2015.
- Rohman, Miftahur dan Hairuddin. "Konsep Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Nilai-nilai Sosial Kultur". *Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam* 9, no. 1, 2018.

- Sabran, Andi Arfan, dkk. Aspek Genetik Warna Kulit Kelompok Komunitas To Balo di Sulawesi Selatan. Bioma: Jurnal Biologi Makassar 3 No. 1, 2018.
- Sambas, Svukriadi, Sosiologi Komunikasi, Bandung: Pustaka Setia, 2015.
- Saptomo, Ade. Hukum dan Keaifan Lokal: Revitalisasi Hukum Adat Nusantara. Cet. I; Jakarta: PT. Grasindo, 2010.
- Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an. Jakarta: Lentera Hati, 2002.
- Sholeh. Moh. Bertobat Sambil Berobat. Jakarta: Mizan Publika, 2008.
- Sinaga, Dannerius. Sosiologi dan Antropologi. Palembang: PT. Intan Pariwara, 1988.
- Soekanto, Soerjono. Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006.
- Soemardjan, Selo dan Soelaan Soemardi. Setangkai Bunga Sosiologi. Jakarta: Yayasan Badan Penerbit Universitas Indonesia, 2013.
- Soyomukti, Nurani. Pengantar Sosiologi. Cet. V; Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2016.
- Suharto, Edi. *Membangun Masyar<mark>akat Memberdayakan Rakyat* (Bandung:</mark> Anggota IKAPI, 2005.
- Suaib, Hermanto. Suku Moi: Nilai-nilai Kearifan Lokal dan Modal Sosial dalam Pemberdayaan Masyarakat. An1mage, 2017.
- Subair, Nurlina dan Syahban Nur. Nilai Sosial Budaya dalam Pembatasan Keturunan (Studi Kasus Pada Masyarakat Pedalaman Suku To Balo di Kabupaten Barru). *PADARINGAN: Jurnal Pendidikan Sosiologi* Antropologi 4, no. 2, Mei 2022.
- Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikans Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif dan R&D. Cet. VI; Bandung: Alfabeta, 2008.
- Suharsimi, Arikunto. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktis. Cet. IV; Jakarta: Rineka Cipta, 2002. Supartono. *Ilmu Budaya Dasar*. Cet. V; Jakarta: Ghalia Indonesia, 2004.
- Suryono, Agus. Birokrasi dan Kearifan Lokal. Malang: UB Press, 2012.
- Sutarto D. Kearifan Budaya Lokal dalam Penguatan Tradisi Malemang di Tengah Masyarakat Modernisasi di Sungai Keruh Musi Banyuasin Sumatera Selatan. Jurnal Dimensi 5, No. 3, 2016.
- Syahrowardi, Muhammad Yasin Ibnu. Keragaman Budaya dalam Perspektif Sejarah dan Agama. *Indonesia Of Interdisciplinary Journal* I, no. 2, Maret 2021.
- Syamsiah, Unsur-unsur Budaya Islam Dalam Tradisi Naung Ri Ere pada Masyarakat di Kelurahan Tassililu Kecamatan Sinjai Barrat. Tesis. Universitas Islam Negeri Makassar, 2022.
- Syamsiar S. Bentuk-bentuk Kearifan Lokal dalam Kehidupan Masyarakat Indonesia Sebagai Sumber Gagasan Berkarya Seni Rupa. Brikolase: Jurnal Kajian Teori, Praktik dan wacana Seni Rupa, 2010.

- Sztompka, Piot. *The Sociologi Change.* Terj. Alimandan, *Sosiologi Perubahan Sosial.* Jakarta: Prenada Media, 2005.
- Weldan, Ahmad Taufiq dan M. Dimyati Huda. *Metodologi Studi Islam : Suatu Tinjauan Perkembangan Islam Menuju Islam Baru*. Malang: Bayumedia Publishing, 2004.
- Wikantiyoso, Respati. *Kearifan Lokal dalam Perencanaan dan Perancangan Kota untuk Mewujudkan Arsitektur Kita yang Berkemajuan.* Malang: Grup Konservasi Arsitektur dan Kota, 2015.
- Wiranata, I Gade. *Antropologi Budaya*. Cet. II; Lampung: PT. Citra Aditiya Bakti, 2011.
- Wita, Gusmira dan Irhas Fansuri Mursal. Fenomenologi dalam kajian sosial sebuah studi tentang konstruksi makna. *Titian: Jurnal Ilmu Humaniora* 6, no. 2, 2022.
- Zulkiram, Ahmad. Tradisi *Massawe To Tomma'* di Desa Pambusungan Kecamatan Balanipa Kabupaten Polewali Mandar (Studi Budaya Islam). *Tesis.* Universitas Islam Negeri Makassar, 2023.
- Al-Zuhailiy, Wahbah. *Ushûl al-Fiqh al-Islâmiy*. Cet.XVI; Damaskus: Dar al-Fikr, 2008.







# KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA

# UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR LEMBAGA PENELITIAN DAN PENGABDIAN KEPADA MASYARAKAT

Jl. H.M. Yasin Limpo No. 36, Romang Polong-Gowa (0411) 841879 email: lp2m@uin-alauddin.ac.id website lp2m.uin-alauddin.ac.id

Nomor : B- 02714/Un.06/LP2M/PP.00.9/9/2023

Sifat : Biasa

Lamp. : 1 (satu) Rangkap Proposal Hal : Rekomendasi Izin Penelitian

Kepada Yth.

Gubernur Provinsi Sulawesi Selatan

C.q. Kepala UPT P2T BKPMD Provinsi Sulawesi Selatan

d

Tempat

Assalamu Alaikum Wr. Wb.

Dengan hormat disampaikan bahwa mahasiswa(i) Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar dengan identitas di bawah ini:

Nama : Khaerui Asy'ary Ulama'i

NIM : 80100221107

Semester/T.A. : IV (Empai)/T.A. 2023-2024

Fakultas : Pascasarjana Jurusan/Prodi : S2 Dirasah Islamiyah Alamat : BTN Pao-pao permai F10/4

No. HP. : 0895620192174

bermaksud melakukan penelitian dalam rangka penyusunan Tesis sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister (S2). Dengan judul Tesis: TRADISI MASSAGALA PADA ETNIK TO BALO NI PESA BULO ESCAMATAN PUJANANTING KABUPATEN BARRU

**ALAUDDIN** 

Untuk maksud tersebut kani mendiarankan kiranya kepada mahasiswa(i) tersebut dapat diberi izin untuk melakukan penelitian di Desa Bulo-bulo kecamatan pujananting kabupaten Barru dari tanggal 30/1/2024 sampai 30/2/2024.

Demikian rekomendasi ini dibuat, atas perhatian dan kerjasamanya diucapkan terima kasih

STEWARDS ST

ari 2024

Di Rosmini, S. Ag., M. Th. I. NIP. 197212311999032004



## PEMERINTAH PROVINSI SULAWESI SELATAN DINAS PENANAMAN MODAL DAN PELAYANAN TERPADU SATU PINTU

Jl.Bougenville No.5 Telp. (0411) 441077 Fax. (0411) 448936 Website: http://simap-new.sulselprov.go.id Email: ptsp@sulselprov.go.id Makassar 90231

Nomor : 2345/S.01/PTSP/2024

Kepada Yth. Bupati Barru

Lampiran Perihal

: Izin penelitian

di-

Tempat

Berdasarkan surat Ketua LPPM UIN Alauddin Makassar Nomor : B-02714/Un.06/LP2M/PP.00.9/9/2023 tanggal 30 Januari 2024 perihal tersebut diatas, mahasiswa/peneliti dibawah ini:

Nama KHAERUL ASY'ARY ULAMA

Nomor Pokok : 80100221107 Program Studi Dirasah Islamiyah Mahasiswa (S2) Pekerjaan/Lembaga

JI. H. M. Yasin Limpo No. 36 Alamat

SEL

Bermaksud untuk melakukan penelitian di daerah/kantor saudara , dengan judul :

"TRADISI MASSAGALA PADA ETNIK TO BALO DI DESA BULO-BULO KECAMATAN PUJANANTING KABUPATEN BARRU"

Yang akan dilaksanakan dari : Tgl. 01 Februari s/d 01 Maret 2024

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Sehubungan dengan hal tersebut diatas, pada prinsipnya kami menyetujui kegiatan dimaksud dengan ketentuan yang tertera di belakang surat izin penelitian.

Demikian Surat Keterangan ini diberikan agar dipergunakan sebagaimana mestinya. MAKASSAF

> Diterbitkan di Makassar Pada Tanggal 31 Januari 2024

KEPALA DINAS PENANAMAN MODAL DAN PELAYANAN TERPADU SATU PINTU PROVINSI SULAWESI SELATAN



ASRUL SANI, S.H., M.Si. Pangkat: PEMBINA TINGKAT I Nip: 19750321 200312 1 008

Tembusan Yth

- Ketua LPPM UIN Alauddin Makassar di Makassar;
- 2. Pertinggal.



Nomor

### PEMERINTAH KABUPATEN BARRU

#### DINAS PENANAMAN MODAL DAN PELAYANAN TERPADU SATU PINTU

Mal Pelayanan Publik Masiga Lt. 1-3 Jl. Iskandar Unru Telp. (0427) 21662, Fax (0427) 21410 http://dpmptsptk.barrukab.go.id : e-mail : barrudpmptsptk@gmail.com .Kode Pos 90711

Barru, 20 Februari 2024

Kepada

: 071/IP/DPMPTSP/II/2024

Lampiran

Perihal

: Izin Penelitian

Yth. Kepala Desa Bulo-Bulo

Tempat

Berdasarkan Surat dari Kepala Dinas Penanaman Modal dan Pelayanan Terpadu Satu Pintu Provinsi Suawesi Selatan Nomor : 2345/S.01/PTSP/2024 perihal tersebut di atas, maka <u>Mahasiswa</u> di bawah ini :

: KHAERUL ASY'ARY ULAMA'I

Nomor Pokok : 80100221107

Program Studi : DIRASAH ISLAMIYAH : UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN) ALAUDDIN MAKASSAR Perguruan Tinggi

: MAHASISWA (S2) Pekerjaan

Alamat BTN PAO-PAO PERMAI F 10 / 4 KEL TOMBOLO KEC. SOMBA OPU KAB. GOA

Diberikan izin untuk melakukan Penelitian/Pengambilan Data di Wilayah/Kantor Saudara yang berlangsung mulai tanggal 20 Februari 2024 s/d 1 Maret 2024, dalam rangka penyusunan Tesis dengan judul

#### TRADISI MASSAGALA PADA ETNIK TO BALO DI DESA BULO-BULO KECAMATAN PUJANANTING KABUPATEN BARRU

Sehubungan dengan hal tersebut diatas, pada prinsipnya kami menyetujui kegiatan dimaksud dengan ketentuan:

- 1. Sebelum dan sesudah melaksanakan kegiatan, kepada yang bersangkutan melapor kepada Kepala SKPD (Unit Kerja) / Camat, apabila kegiatan dilaksanakan di SKPD (Unit Kerja) / Kecamatan setempat;
- 2. Penelitian tidak menyimpang dari izin yang diberikan;
- 3. Mentaati semua Peraturan Perundang Undangan yang berlaku dan mengindahkan adat istiadat
- 4. Menyerahkan 1 (satu) eksampelar copy hasil penelitian kepada Bupati Barru Cq. Kepala Dinas Penanaman Modal Dan Pelayanan Terpadu Satu Pintu Kabupaten Barru;
- 5. Surat Izin akan dicabut kembali dan dinyatakan tidak berlaku apabila ternyata pemegang surat izin ini tidak mentaati ketentuan tersebut di atas LAM NEGERI

Untuk terlaksananya tugas penelitian tersebut dengan baik dan lancar, diminta kepada Saudara (i) untuk memberikan bantuan fasilitas seperlunya.

Demikian disampaikan untuk dimaklumi dan dipergunakan seperluhnya.







## TEMBUSAN: disampaikan Kepada Yth.

- Bapak Bupati (sebagai laporan);
- Kepala Bappelitbangda Kab. Barru;
- 3. Camat Puajananting;
- Ketua LPPM UIN Alauddin Makassar:
- 5. Mahasiswa yang bersangkutan.

UU ITE No. 11 Tahun 2008 Pasal 5 Ayat 1
 "Informasi Elektronik dan/atau Dokumen Elektronik dan/atau hasil cetaknya merupakan alat bukti hukum yang sah"
 Dokumen ini telah ditandatangani secara elektronik menggunakan setifikat yang diterbitkan BSrE



# Lampiran 1. Dokumentasi Penelitian 1





Lampiran 2. Dokumentasi Penelitian 2

Wawancara dengan Bapak Badaruddin Amir



Lampiran 3. Dokumentasi Penelitian 3 Wawancara dengan Bapak Rahman



Lampiran 4. Dokumentasi Penelitian 4

Wawancara dengan Bapak Alihkang



Lampiran 5. Dokumentasi Penelitian 5 Wawancara dengan Bapak Halik



Lampiran 6. Dokumentasi Penelitian 6

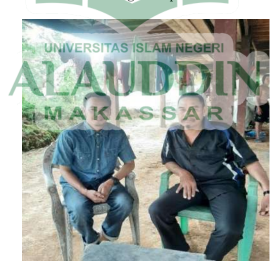
Wawancara dengan Bapak Nuru dengan anaknya Sopyan



Lampiran 7. Dokumentasi Penelitian 7 Wawancara dengan Ibu Hase



Lampiran 8. Dokumentasi Penelitian 8 Wawancara dengan Bapak Darwis



Lampiran 8. Dokumentasi Penelitian 8

Proses Pembuatan Gula Merah



Lampiran 9. Dokumentasi Penelitian 9

Masyarakat To Balo



Lampiran 10. Dokumentasi Penelitian 10
Silaturahmi Masyarakat setelah prosesi *Appagallang* 



Proses Makan Bersam<mark>a Sete</mark>lah prosesi *Apparibba* 



## **DAFTAR RIWAYAT HIDUP**



Nama, Khaerul Asy'ary Ulama'i, S. Hum. Tempat dan tanggal lahir, Ajakkang, 20 Mei 1997. Anak dari Dr. Mustamin Giling, M. Fil.I dan ibu Harjunah. Anak ke dua dari tiga bersaudara. Memulai pendidikan formal di SD Inpres Paccinongan Kabupaten Gowa tahun 2009. Kemudian SMP Negeri 21

Makassar tahun 2012. SMA Negeri 5 Makassar tahun 2015. Perguruan tinggi, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Fakultas Adab dan Humaniora Jurusan Sejarah Peradaban Islam tahun 2021, dan melanjutkan studi di Pascasarjana Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar Prodi Dirasah Islamiyah Konsentrasi Sejarah Peradaban Islam. Selama masa Studi di UIN Alauddin bergelut dalam organisasi kemahasiswaan seperti di Himpunan Mahasiswa Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam (HIMASKI), Fakultas Adab dan Humaniora tahun 2016-2017, Pengurus Dewa Mahasiswa Fakultas Adab dan Humaniora pada tahun 2018-2019 dan Senat Mahasiswa Fakultas Adab dan Humaniora pada tahun 2020.

MAKASSAR