# PEMIKIRAN TASAWUF `ABDU AL-WAHĀB AL-SYA'RĀNĪ DALAM KITAB *TANBĪH AL-MUGTARRĪN* (RELEVANSI DAN URGENSINYA DI ERA DIGITAL)



Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Doktor Program Studi Doktor Dirasah Islamiyah Konsentrasi Pemikiran Islam Pascasarjana UIN Alauddin Makassar

Oleh:
MUH. MUZANI ZULMAIZAR
M NIM: 80100326124

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR
2025

#### PERNYATAAN KEASLIAN DISERTASI

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Muhammad Muzani Zulmaizar

NIM : 801000320124

Tempat/Tanggal Lahir : Makassar, 04 Mei 1990

Jurusan/Prodi/Konsentrasi : Dirasah Islamiyah, Pemikiran Islam

Fakultas/Pascasarjana : Pascasarjana, Program Doktor

Alamat : Jl. Budaya No. 12, Kel. Madatte, Kab.

Polewali Mandar, SulBar.

Judul : Pemikiran Tasawuf `Abdu Al-Wahāb

Al-Sya'rānī dalam Kitab *Tanbīh Al-Mugtarrīn* (Relevansi dan Urgensinya

Di Era Digital)

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa disertasi ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka disertasi dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Makassar, 24 Februari 2025

Pen usun,

Muhammad Muzani Zulmaizar

NIM: 80100320124

#### **PENGESAHAN DISERTASI**

Disertasi berjudul "Pemikiran Tasawuf `Abd Al-Wahāb al-Sya'rānī dalam Kitab Tanbīh al-Mugtarrīn (Relevansi dan Urgensinya di Era Digital)", yang disusun oleh Saudara Muhammad Muzani Zulmaizar, NIM: 80100320124, mahasiswa Program Studi Dirasah Islamiyah Konsentrasi Pemikiran Islam Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, telah diujikan dalam Sidang Ujian Promosi Doktor yang diselenggarakan pada Selasa, 18 Februari 2025 M, bertepatan dengan 19 Sya'ban 1446 H, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar doktor Program Studi Dirasah Islamiyah Konsentrasi Pemikiran Islam Pascasarjana UIN Alauddin Makassar dengan Tanpa Perbaikan.

#### PROMOTOR:

1. Prof. Dr. H. Muhammad Amri, Lc., M.Ag.

#### KOPROMOTOR:

- 1. Dr. H. Andi Aderus, Lc., M.A.
- 2. Prof. Dr. H. Barsihan Nor, M.Ag.

#### PENGUJI

- 1. Prof. M uhammad Saleh Tajuddin MA. Ph.D. (NEG
- 2. Dr. H. Nurman Said, M.A.
- 4. Prof. Dr. H. Muhammad Amri, Lc., M.Ag.
- 5. Dr. H. Andi Aderus, Lc., M.A.
- 6. Prof. Dr. H. Barsihan Nor, M.Ag.

3. Prof. Dr. Muhaemin Latif, M.Ed.

Ours.

Gowa, 24 Februari 2025

Diketahui oleh:

Direktur Pascasarjana

OIN Alauddin Makassar

Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag.

NP: 19661130 199303 1 003

#### **KATA PENGANTAR**

### بسم الله الرحمن الرحيم

اَلْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَبِهِ نَسْتَعِيْنُ على أمور الدنيا والدين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين على سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين. أما بعد

Alhamdulillah, puji syukur ke hadirat Allah swt., yang Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana, yang telah menganugerahi pengetahuan Nya, sehingga penyusun dapat menyelesaikan disertasi ini. Salawat dan salam penyusun haturkan kepada Baginda Nabi Muhammad saw., yang telah membimbing dan memberikan keteladanan yang relevan sejak era jahiliyah hingga era digital saat ini.

Proses penyelesaian disertasi ini membutuhkan waktu yang tidak singkat, yakni dimulai dari tahap persiapan, pembimbingan, pengumpulan data hingga pelaporan hasil penelitian. Tiada jalan yang mulus tak berkerikil, begitu pula dalam menyelesaikan disertasi ini. Tantangan dan hambatan juga dilalui oleh penyusun dengan selalu mengharap rida Allah swt. serta arahan dan bimbingan dari berbagai pihak sehingga kesulitan yang dihadapi dapat teratasi. Oleh karena itu, melalui tulisan ini, penyusun menyampaikan ucapan terima kasih yang tidak terhingga kepada semua pihak yang turut membantu dalam penyelesaian disertasi ini.

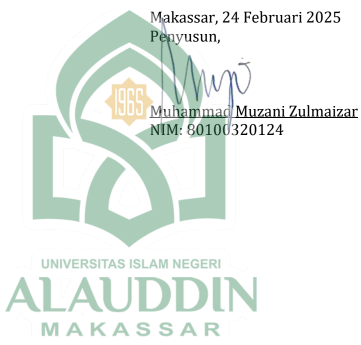
Penyusun menyampaikan rasa terima kasih yang begitu dalam kepada Annanggurutta K.H. Muhammad Syibli Sahabuddin yang dengan keberkahan doanya, penelitian ini diliputi keberkahan ilmu yang mendalam. Begitu pula motivasi dan dukungan yang diberikan alm. ayahanda Dr. H. Kamaruddin Tone, M.M., Ibunda Dr. Hj. Chuduriah Sahabuddin, M.Si., Tanteku Prof. Dr. Hj. Wasilah Sahabuddin, M.T., Mertuaku Prof. Dr. H. Mushawwir Taiyeb dan Dr. Hj. Laelah Samad Suhaeb, Istriku tercinta Nur Hafidzah Tanawali, M.Psi, Psikolog, beserta adik-adikku tercinta, serta segenap keluarga atas segala bentuk

dukungan serta kesetiaan doa yang tulus untuk kemudahan langka penyusun. Demikian pula kerabat tercinta yang senantiasa memberikan untaian semangat. Begitu pula penyusun mengucapkan terima kasih yang sebesarbesarnya kepada:

- 1. Prof. Drs. H. Hamdan Juhannis, M.A., Ph.D., Rektor UIN Alauddin Makassar beserta Wakil Rektor I, Prof. Dr. Kamaluddin Abunawas, M.Ag., Wakil Rektor II, Prof. Dr. H. Andi Aderus., Lc., M.A., Wakil Rektor III, Prof. Muhammad Khalifa Mustami, M.Pd, dan Wakil Rektor IV, Prof. Dr. Muhammad Amri, Lc., M.Ag.
- 2. Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag. Direktur Pascasarjana UIN, Wakil Direktur, dan seluruh staf administrasi yang telah memberikan pelayanan sebaik-baiknya.
- 3. Dr. Hj. Yuspiani, M. Pd., dan Dr. H. Abdul Rahman Sakka, Lc., M. Pd.I., selaku Ketua Program Studi dan Sekretaris Program Studi Dirasah Islamiyah Program Doktor Pascasarjana yang telah memberikan perhatian berupa bimbingan dan arahan sehingga peneliti bisa menyelesaikan studi.
- 4. Prof. Dr. H. Muhammad Amri, Lc., M.Ag., Prof. Dr. H. Andi Aderus., Lc., M.A., dan Prof. Dr. H. Barsihan Nor., M.Ag. selaku promotor dan kopromotor yang dengan tulus memberikan yang terbaik serta meluangkan waktu untuk membimbing, mendidik dan Amengarahkan peneliti hingga mampu menyelesaikan disertasi ini.
- 5. Prof. Dr. Muhammad Saleh Tajuddin, M.A., Ph.D, Dr. H. Nurman Said, M.A., dan Prof. Dr. Muhaemin Latif, M.Ed. selaku dewan penguji yang memberikan arahan dan perbaikan secara konstruktif pada tulisan ini.
- 6. Para Dosen, karyawan dan karyawati Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang secara kongkrit memberikan bantuannya baik langsung maupun tak langsung.
- 7. Rektor Universitas Al-Asy'ariah Mandar dan seluruh civitas akademika Universitas Al Asy'ariah Mandar, yang telah memberikan izin dan kesempatan bagi peneliti sehingga dapat menyelesaian disertasi ini.
- 8. Teman seperjuangan mahasiswa program doktor pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang tak pernah lelah memotivasi untuk segera menyelesaikan disertasi.

9. Semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu persatu yang telah banyak memberikan sumbangsih kepada peneliti selama kuliah hingga penelitian disertasi ini selesai.

Akhirnya, hanya kepada Allah swt., peneliti berharap semoga semua pihak yang membantu penyusun mendapat pahala di sisi Allah swt., dan permohonan maaf yang tulus dari penyusun atas kesalahan dan khilaf. Semoga disertasi ini bermanfaat khususnya bagi penyusun dan umumnya untuk umat manusia.



#### **DAFTAR ISI**

| JUDUL                                                                            | ii        |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| PERNYATAAN KEASLIAN DISERTASI                                                    | ii        |
| PENGESAHAN DISERTASI                                                             | iii       |
| KATA PENGANTAR                                                                   | iv        |
| DAFTAR ISI                                                                       | vii       |
| PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN                                   | viii      |
| ABSTRAK                                                                          | xiv       |
| BAB I PENDAHULUAN                                                                | 1         |
| A. Latar Belakang Masalah                                                        | 1         |
| B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus                                          |           |
| C. Rumusan Masalah                                                               |           |
| D. Pengertian Judul dan Ruang <mark>Ling</mark> kup Penelitian                   |           |
| E. Kajian Pustaka                                                                |           |
| F. Kerangka Teoretis                                                             |           |
| G. Metodologi Penelitian                                                         |           |
| H. Tujuan dan Kegunaan Penelitian                                                |           |
| BAB II BIOGRAFI `ABDU AL-WAHĀB AL – AL-SYA'RĀNĪ                                  |           |
| A. Riwayat Kehidupan Imam Al-Sya'rānī                                            |           |
| B. Riwayat Keilmuan Imam Al-Sya'rānī                                             | 48<br>    |
| C. Guru dan Murid Imam Al-Sya'rānī M NEGERI<br>D. Karya-karya Imam Al-Sya'rānī   | 55<br>57  |
| BAB III KONSEP-KONSEP MODEL PEMIKIRAN TASAWUF IMAM A                             |           |
| WAHĀB AL-SYA'RĀNĪ                                                                | 61        |
| A. Konsep Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī                                     |           |
| B. Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī dalam Kitab Ta                             | anbīh al- |
| mugtarrīn                                                                        | 70        |
| BAB IV RELEVANSI DAN URGENSI PEMIKIRAN TASAWUF IMAM AI SYA'RĀNĪ PADA ERA DIGITAL |           |
|                                                                                  |           |
| A. Relevansi Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī di Era Digita                    |           |
| B. Urgensi Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī di Era Digital                     |           |
| BAB V KESIMPULAN                                                                 |           |
| DAETADDIICTAVA                                                                   | 21/       |

#### PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

#### A. Transliterasi Arab-Latin

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin, sesuai SKB Menag dan Mendikbud Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543b/U/1987, dapat dilihat pada tabel berikut:

#### 1. Konsonan

| Huruf<br>Arab | Nama   | Huruf Latin            | Nama                        |
|---------------|--------|------------------------|-----------------------------|
| ١             | alif   | tidak dilambangkan     | tidak dilambangkan          |
| ب             | ba     | В                      | Be                          |
| ت             | ta     | T                      | Те                          |
| ث             | sа     | Ś                      | es (dengan titik di atas)   |
| <u> </u>      | Jim    | UCC                    | Je                          |
| ح             | ḥa 📗   | Hu S                   | ha (dengan titik di bawah)  |
| ر<br>خ        | kha    | Kh                     | ka dan ha                   |
| 7             | dal    | D                      | De                          |
| ذ             | żal    | Ż                      | zet (dengan titik di atas)  |
| ر             | ra     | $R \setminus R$        | Er                          |
| ز             | zai    | Z                      | Zet                         |
| m             | sin    | S                      | Es                          |
| m             | syin   | Sy                     | es dan ye                   |
| ص             | șad    | UNIVERSITAS ISLAM NEGE | Res (dengan titik di bawah) |
| ض             | ḍad 🗼  |                        | de (dengan titik di bawah)  |
| ط             | ța 🦰   |                        | te (dengan titik di bawah)  |
| ظ             | zа     | MAKASSAI               | zet (dengan titik di bawah) |
| ع             | ʻain   | M A ICA O O A I        | apostrof terbalik           |
| ع<br>غ<br>ف   | Gain   | G                      | Ge                          |
|               | Fa     | F                      | Ef                          |
| ق             | Qaf    | Q                      | Qi                          |
| <u>ئ</u>      | Kaf    | К                      | Ka                          |
| ل             | Lam    | L                      | El                          |
| م             | Mim    | M                      | Em                          |
| ن             | Nun    | N                      | En                          |
| و             | Wau    | W                      | We                          |
| هـ            | На     | Н                      | На                          |
| ۶             | Hamzah | ,                      | Apostrof                    |
| ی             | Ya     | Y                      | Ye                          |

Hamzah (\*) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda apostrof (').

#### 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama   | Huruf Latin | Nama |
|-------|--------|-------------|------|
| ĺ     | fatḥah | a           | a    |
| j     | kasrah | i           | i    |
| Í     | ḍammah | u           | u    |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda    | Nama           | Huruf Latin | Nama    |
|----------|----------------|-------------|---------|
| <u>ئ</u> | fatḥah dan yā' | ai          | a dan i |
| ٷ        | fathah dan wau | au          | u dan u |

#### Contoh:

: kaifa

haula: هَوْلَ

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

#### 3. Maddah

*Maddah* atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan | Nama                        | Huruf dan | Nama                   |
|-------------|-----------------------------|-----------|------------------------|
| Huruf       |                             | Tanda     |                        |
| ۱۱ ً        | fatḥah dan alif atau<br>yā' | ā         | a dan garis di<br>atas |
| ی           | kasrah dan yā'              | Ī         | i dan garis di<br>atas |
| ئو          | ḍammah dan wau              | ū         | u dan garis di<br>atas |

#### Contoh:

: māta عَاثَ

ramā: رَمَى

: qīla

yamūtu : يَمُوْتُ

#### 4. Tā' marbūţah

Transliterasi untuk *tā' marbūṭah* ada dua, yaitu: *tā' marbūṭah* yang hidup atau mendapat harakat *fatḥah*, *kasrah*, dan *ḍammah*, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan *tā' marbūṭah* yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan *tā' marbūṭah* diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang *al*- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka *tā' marbūṭah* itu ditransliterasikan dengan ha (h).

#### Contoh:

raudah al-atfāl : رَوْضَةُ الأَطْفَالِ

al-madīnah al-fāḍilah : أَلْفَاضِلَةُ ٱلْفَاضِلَةُ

: al-hikmah

#### 5. Syaddah (Tasydīd)

Syaddah atau tasydīd yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydīd ( - ), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

#### Contoh:

rabbanā : رَبُّنا

najjainā : نَجَّيْناَ

al-ḥaqq : الْحَقُّ

: nu "ima UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

: 'aduwwun

#### Contoh:

: 'Alī (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

: 'Arabī (bukan 'Arabiyy atau 'Araby) عَرَبيُّ

#### 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf  $\mathcal{J}$  (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf qamariyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

#### Contoh:

: al-syamsu (bukan asy-syamsu) الزَّلْزَلَةُ : al-zalzalah (bukan az-zalzalah)

: al-falsafah : al-bilādu : أَلْبِلاَدُ

#### 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

#### Contoh:

ta'murūna : تَأْمُرُوْنَ

: al-nau : : syai'un : شَيْءٌ : umirtu : أَمِرْثُ



# 8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi tersebut di ata.s. Misalnya, kata al-Qur'an (dari *al-Qur'ān*), alhamdulilah, dan munaqasyah. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasi secara utuh.

#### Contoh:

Fī Zilāl al-Qur'ān

Al-Sunnah qabl al-tadwin

#### 9. Lafz al-Jalālah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf *jarr* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *muḍāf ilaih* (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah.

#### Contoh:

billāh بِاللهِ dīnullāh دِيْنُ اللهِ

Adapun tā' marbūtah di akhir kata yang disandarkan kepada lafz al-

*jalālah*, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

hum fī raḥmatillāh = هُمْ فِيْ رَحْمَةِ اللهِ

#### 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan Pedoman Umum Ejaan Bahasa Indonesia (PUEBI) yang berlaku. Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR). Contoh:

Wa mā Muhammadun illā rasūl

Inna awwala baitin wudi'a linnāsi lallażī bi Bakkata mubārakan

Syahru Ramadān al-lazī unzila fīhi al-Qur'ān

Nasīr al-Dīn al-Tūsī

Abū Naṣr al-Farābī UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Al-Gazālī

Al-Munqiż min al-Dalāl

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abū (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contoh:

Abū al-Walīd Muhammad ibnu Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad Ibnu)

Nasr Hāmid Abū Zaīd, ditulis menjadi: Abū Zaīd, Nasr Hāmid (bukan: Zaīd,

Nasr Hamīd Abū)

#### B. Daftar Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

= subhānahū wa ta'ālā swt.

= sallallāhu 'alaihi wa sallam saw.

a.s. = 'alaihi al-salām

H = Hijrah M = Masehi

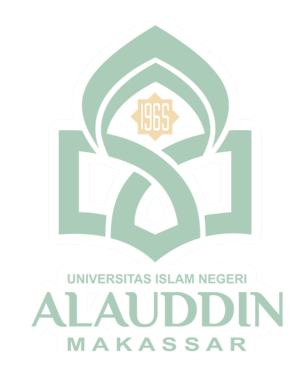
SM = Sebelum Masehi

l. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat tahun

QS .../...: 4 = QS al-Baqarah/2: 4 atau QS Āli 'Imrān/3: 4

HR = Hadis Riwayat



#### **ABSTRAK**

Nama: MUHAMMAD MUZANI ZULMAIZAR

NIM: 80100320124

Judul: PEMIKIRAN TASAWUF `ABDU AL-WAHĀB AL-SYA'RĀNĪ DALAM

KITAB TANBĪH AL-MUGTARRĪN (RELEVANSI DAN URGENSI DI

**ERA DIGITAL)** 

Tujuan penelitian ini adalah untuk: *Pertama*, mengetahui pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī. *Kedua*, mengidentifikasi model pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī di dalam *Tanbīh al-Mugtarrīn*. *Ketiga*, mengeksplorasi relevansi dan urgensi pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī di era digital.

Dalam menjawab permasalahan tersebut, penulis menggunakan pendekatan sufistik, pendekatan linguistik, pendekatan historis, dan pendekatan sosiologis. Penelitian ini tergolong studi kepustakaan (*library research*). Data dikumpulkan dengan mengutip, menyadur, dan menganalisis dengan menggunakan analisis isi (*content analysis*) terhadap literatur dari karya Imam al-Al-Sya'rānī terkhusus kitab *Tanbih al-Mugtarrīn*.

Hasil dari pembahasan tersebut ialah *Pertama*, Pemikiran tasawuf Imam al-Sya'rānī berfokus pada tasawuf akhlaki yang menekankan pembinaan moral berdasarkan Al-Qur'an dan Al-Sunnah, mengintegrasikan dimensi batiniah (tasawuf) dan lahiriah (fikih) tanpa penggunaan terminologi filsafat yang kompleks. *Kedua*, Model pemikiran tasawuf Imam al-Sya'rānī dalam kitab ini ialah penyajian akhlak-akhlak dengan menghadirkan teladan nyata dari generasi saleh untuk mengimplementasikan nilai akhlak secara konkret dan menyeimbangkan ibadah ritual serta kewajiban sosial. *Ketiga*, Relevansi dan urgensi pemikiran tasawuf Imam al-Sya'rānī di era digital terletak pada kemampuannya membangun karakter, literasi digital, keseimbangan kehidupan online-offline, serta menciptakan komunitas positif berbasis nilai spiritual yang etis dan konstruktif.

Implikasi penelitian ini terbagi tiga, yaitu: *Pertama*, Implikasi teoritis, memperkaya literatur tasawuf dengan penekanan pada aspek-aspek introspeksi diri, pengendalian hawa nafsu, dan keseimbangan antara kehidupan spiritual dan sosial. *Kedua*, Implikasi Praktis pada Lembaga Pendidikan, implikasi praktis yang dapat diterapkan di lembaga pendidikan, baik pendidikan formal maupun non-formal. *Ketiga*, Implikasi Praktis pada Masyarakat: Implikasinya pada masyarakat dapat menerapkan ajaran tasawuf Imam al-Sya'rānī sebagai panduan dalam menyikapi berbagai masalah moral, seperti kesombongan, kemunafikan, dan materialisme yang sering kali muncul dalam interaksi sosial modern.

# ملخص البحث

اسم الباحث : محمد مزاني ذوالميزار

رقم التسجيل : 80100320124

عنوان الأطروحة : الأفكار الصوفية لعبد الوهاب الشعراني في كتاب تنبيه المغترين (أهمية

والضرورة في العصر الرقمي)

أهداف هذه الدراسة هي تحقيق بضع أغراض، أولها: الوقوف على الأفكار الصوفية للإمام الشعراني، وثانيها: تحديد نماذج أفكاره الصوفية في كتاب تنبيه المغترين، وثالثها: استكشاف مدى

أهمية والضرورة أفكاره الصوفية في العصر الرقمي.

وللرد على المشكلات المذكورة استخدم المؤلف المنهج الصوفي، والمنهج اللغوي، والمنهج التاريخي، والمنهج التاريخي، والمنهج الاجتماعي، ويصنف هذا النوع من الدراسة ضمن البحوث المكتبية. وقد تم جمع بياناتها المطلوبة عن طريق الاقتباس والاقتطفاف والتحليل باستخدام تحليل محتوى المراجع المكتبية عن أعمال الإمام الشعراني وخاصة كتاب تنبيه المغترين.

وتفيد نتائج الدراسة بما يأتي: أولا: أن الأفكار الصوفية عند الإمام الشعراني تركز على التصوف الأخلاقي الذي يؤكد على التطور الأخلاقي المبني على القرآن والسنة، وعلى الدمج بين البعد الباطني أو التصوف وبين البعد الظاهري أو الفقه دون استخدام المصطلحات الفلسفية المعقدة. وثانياً: أن نماذج الأفكار الصوفية للإمام الشعراني في هذا الكتاب تتمثل في عرض الأخلاق من خلال تقديم نماذج واقعية من الأجيال الصالحة لتطبيقها بشكل ملموس وموازنة العبادات الطقسية والالتزامات الاجتماعية. وثالثًا: أن أهمية والضرورة تصوف الإمام الشعراني في العصر الرقمي تكمن في قدرته على بناء شخصية، ومحو أمية رقمية، وتحقيق التوازن بين حياة على الإنترنت وبين حياة خارجها، وإنشاء مجتمع إيجابي قائم على القيم الروحية الأخلاقية والبناءة.

وما يستفاد من هذه الدراسة يتوزع على ثلاثة تأثيرات، أولها: التأثير النظري، وهو إثراء المراجع الصوفية مع التركيز على جانب مراجعة الذات، وضبط الشهوة، والتوازن بين الحياة الروحية والاجتماعية، وثانيها: التأثير العملي للمؤسسة التعليمية، وهو التأثير العملي الذي يمكن تطبيقه في مختلف المؤسسات التعليمية، سواء كانت تعليمية رسمية أو غير رسمية، وثالثها: التأثير العملي للمجتمع، ويعني أن هذه الدراسة تستطيع تطبيق التعاليم الصوفية للإمام الشعراني كدليل في التعامل مع المشاكل الأخلاقية المختلفة، مثل الغطرسة والنفاق والمادية التي تنشأ غالباً في التفاعلات الاجتماعية الحديثة.

#### **ABSTRACT**

Name : MUHAMMAD MUZANI ZULMAIZAR

**Student Number** : 80100320124

Title : `ABDU AL-WAHĀB AL-SYA'RĀNĪ'S THOUGHT OF SUFISM

IN HIS TANBĪH AL-MUGTARRĪN (RELEVANCE AND

**URGENCY IN THE DIGITAL ERA)** 

This study aims at: First, discovering Imam Al-Sya'rānī's concept of Sufism in his *Tanbīh al-Mugtarrīn*; Second, identifying the pattern of Imam Al-Sya'rānī's thought of Sufism in his *Tanbīh al-Mugtarrīn*; Third, exploring the relevance and urgency of Imam Al-Sya'rānī's thought of Sufism in the digital era.

Exploration with research questions to achieve the abovementioned objectives, the author employs Sufistic, linguistic, historical and sociological approaches. This research is classified as library research. Data were collected by quoting, adapting and analyzing using content analysis of literature from the works of Imam al-Al-Sya'rānī, especially the book *Tanbih al-Mugtarrīn*.

Research findings resulted from this investigation comprise: First, Imam al-Sya'rānī's thought of Sufism focuses on moral Sufism, which emphasizes moral development based on the Qur'an and Hadith, integrating internal (sufism) and external (*fiqh*) dimensions of the Islamic teachings without employment of complex philosophical terminology. Second, the pattern of Imam al-Sya'rānī's Sufism thought in this book displays a demonstration of morals by presenting real examples from pious generations in order to implement moral values authentically and to balance ritual worship with social obligations. Third, the relevance and urgency of Imam al Sya'rānī's thought of Sufism in the digital era lies in its potential to build character, digital literacy, balance online-offline life, and create a positive community based on ethical and constructive spiritual values.

The implications of this research include: First, theoretical implications: enriching Sufism literature with an emphasis on aspects of self-introspection, control of desires, and balance between spiritual and social life. Second, practical implications for educational institutions, which can be applied in both formal and non-formal education. Third, practical implications for society, wherein Imam al-Sya'rānī's teachings of Sufism as a guide in responding to various moral problems faced in modern social interaction, such as arrogance, hypocrisy and materialism can be implemented.

#### **BABI**

#### **PENDAHULUAN**

#### A. Latar Belakang Masalah

Kesadaran manusia kepada Tuhan merupakan tema sentral dalam banyak tradisi spiritual dan keagamaan, yang menekankan pentingnya hubungan individu dengan Sang Pencipta. Rudolf Otto mengatakan "They were born with an innate capacity of sensing God and can't help themselves" Manusia dilahirkan dengan kemampuan untuk mengenal Tuhan dan tidak dapat menghindarinya.<sup>1</sup>

Dalam konteks ini, kesadaran ilahiyah mengacu pada pemahaman dan pengakuan akan keberadaan Tuhan serta peran-Nya dalam kehidupan manusia. Kesadaran ini mendorong individu untuk merenungkan tujuan hidup mereka, serta tanggung jawab sebagai khalifah di bumi, yang diamanahkan untuk menjaga dan memelihara ciptaan-Nya. Allah berfirman dalam QS Al-Baqarah/2:30.



Terjemahnya:

Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, sesungguhnya aku ingin menjadikan khalifah di muka bumi $\dots^2$ 

Makna khalifah dalam ayat tersebut ialah pengganti atau yang datang setelah siapa yang datang sebelumnya. Ayat tersebut menunjukkan bahwa kekhalifahan bermakna wewenang yang dianugerahkan Allah swt. untuk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Samsul Munir Amin, *Ilmu Tasawuf*, (Jakarta: Amzah, 2014), h. 32

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Departemen Agama Republik Indonesia, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, (al-Madinat al-Munawwarat: Mujamma' Khadim al-Haramayn al-Syarifayn al-Malik Fahd li Thiba'at al-Syarif, 1430H).

makhluk-Nya, yang diamanahkan pada Adam a.s. dan anak cucunya serta wilayahnya yaitu bertempat di hamparan bumi.<sup>3</sup>

Amanah tersebut dibekali oleh Allah dengan akal. Melalui akal, manusia dapat mengetahui segala sesuatu. Pentingnya pengetahuan tersebut, akhirnya membawa perubahan zaman yang begitu pesat di dunia moderen ini. Ini terekam dalam firman Allah swt. QS Al-Baqarah/2:31

Terjemahnya:

Dia mengajar Adam a.s. nama-nama (benda) seluruhnya, kemudian mengemukakannya kepada para malaikat.<sup>4</sup>

Allah mengajarkan Nabi Adam a.s. nama-nama benda yakni diberikan potensi pengetahuan tentang nama-nama atau menggunakan kata-kata untuk menunjuk benda-benda atau memperkenalkannya fungsi benda-benda. Ayat tersebut menunjukkan bahwa Nabi Adam a.s. beserta anak dan cucu-cucunya dianugerahi Allah potensi pengetahuan tentang nama atau fungsi dan karakteristik benda-benda.<sup>5</sup>

Potensi pengetahuan yang dimiliki oleh manusia memerlukan upaya untuk mengembangkan potensi tersebut, agar wewenang yang diberikan Allah swt. menjadi khalifah di muka bumi untuk memberi manfaat terhadap semua ciptaan Allah swt. Karena itu seorang manusia tidak berhak menyombongkan diri. Peringatan tersebut digambarkan dalam dialog antara malaikat dan Allah swt. dalam firman-Nya QS Al-Baqarah/2:32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah*, (Ciputat: Lentera Hati 2017, 1), h. 172

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Departemen Agama Republik Indonesia, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, (al-Madinat al-Munawwarat: Mujamma' Khadim al-Haramayn al-Syarifayn al-Malik Fahd li Thiba'at al-Syarif, 1430H).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah*, (Ciputat: Lentera Hati 2017, 1), h. 177

## قَالُواْ سُبْحَـٰنَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَأَّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ

Terjemahnya:

"Maha Suci Engkau tidak ada pengetahuan bagi kami selain dari apa yang telah engkau ajarkan kepada kami. Sesungguhnya engkaulah yang Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana"<sup>6</sup>

Jawaban para malaikat "Sesungguhnya engkau maha mengetahui lagi maha bijaksana" mengandung makna bahwa sumber pengetahuan adalah Allah swt. Dia juga mengetahui segala sesuatu termasuk siapa yang wajar menjadi khalifah di muka bumi. Dia Maha bijaksana dalam segala tindakannya termasuk menetapkan manusia itu sebagai khalifah. Salah satu anugerah dari keistimewaan manusia ialah kemampuannya mengekspresikan apa yang terlintas dalam benaknya, serta kemampuannya menangkap bahasa sehingga ini menghantarkan pada sebuah pengetahuan.<sup>7</sup>

Pengetahuan merupakan salah satu faktor yang sangat penting dalam kehidupan manusia, karena pengetahuan dapat mewariskan nilai yang akan menjadi bekal utama bagi manusia suntuk menjalani dan memperbaiki kehidupannya di masa sekarang dan yang akan datang. Pengetahuan yang didapatkan seseorang akan menjadi sebuah ilmu yang akan menyingkap tabir kehidupan manusia dan memahami rahasia-rahasia yang diciptakan Tuhan dalam kehidupan.

Kehausan akan ilmu pengetahuan membawa kejayaan umat Islam semakin berkilau, bahkan menjadi kiblat ilmu pengetahuan pada zamannya. Para sejarawan sangat bergairah untuk menuliskan penanya dengan

<sup>6</sup> Departemen Agama Republik Indonesia, *Al-Qur'an dan Terjemahnya*, (al-Madinat al-Munawwarat: Mujamma' Khadim al-Haramayn al-Syarifayn al-Malik Fahd li Thiba'at al-Syarif, 1430H).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir Al-Misbah*, (Ciputat: Lentera Hati 2017, 1), h. 177

menggambarkan kejayaan tersebut pada era klasik sekitar abad VII sampai abad XIII.<sup>8</sup>

Salah satu dinasti terbesar muslim pasca periode Khulafau al-Rasyidin dan Dinasti Umayyah, yaitu Dinasti Abbasiah (750-1250 M). Dukungan dari khalifah Harun al-Rasyid yang berkuasa dan bersikap inklusif terhadap seluruh umat non-Arab (*mawāli*), menyebabkan Baghdad menjadi pusat ilmu pengetahuan dunia, dengan pendirian *Bait al-Hikmah* sebagai pusat penerjemahan dan penelitian. Sistem pendidikan berkembang pesat, dengan pendirian lembaga-lembaga pendidikan seperti *Kuttāb* dan masjid sebagai pusat pembelajaran.<sup>9</sup>

Perkembangan intelektual dan keagamaan berlangsung pesat seiring dengan keterbukaan umat terhadap budaya dan peradaban besar serta inovasi di berbagai bidang ilmu. Kemajuan dalam ilmu *naql* mencakup pengembangan ilmu *qirāat* oleh Yahya bin Haris, tafsir oleh Jarir al-Tabari, hadis oleh Imam Malik, Imam Muslim, dan Imam Bukhari, fikih dengan lahirnya empat madzhab besar (Hanafi, Maliki, Syafi'i, Hanbali), serta ilmu kalam melalui madzhab teologi Ahlussunnah wal Jamaah yang dipelopori oleh Abu Hasan Al-Asy'ari dan Abu Mansur Al-Maturidi. Sementara itu, dalam ilmu *aql*, tokoh seperti Jabir ibn Hayyan dikenal sebagai Bapak Kimia Islam, dan Muhammad ibn Musa Al-Khawarizmi memperkenalkan ilmu aljabar dalam matematika.<sup>10</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Harun Nasution, *Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan* (Jakarta: Bulan Bintang, 1982), h. 12-14.

 $<sup>^9</sup>$ Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam Dirasah Islamiyah II, Cet. Ke-22, (Jakarta: Raja Grafindo Persada 2010), h. 53

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Haidar Putra Daulay, Zaini Dahlan, and Yumita Anisa Putri, *'Peradaban Dan Pemikiran Islam Pada Masa Bani Abbasiyah Islamic Civilization and Thought in the Abbasid Period'*, Edu Society, 1.2 (2021), h. 228.

Kekayaan ilmu pengetahuan pada masa tersebut, membawa perubahan besar pada zaman ini. Salah satunya bidang kedokteran, Ibnu sina atau Avicienna menjadi rujukan kecanggihan ilmu kedokteran hingga saat ini. Selain itu ada Al khawarismi peletak dasar aljabar sehingga membawa zaman begitu mudah hingga era digital saat ini. Tak hanya itu, ilmu agama pun hingga zaman ini kita dimudahkan dalam mengambil sumber-sumber hukum islam melalui kelihaian para pemikir abad ini.

Pepatah Arab "iżā tāmma al-amru bada'a naqsuhu" mengingatkan bahwa saat kejayaan mencapai puncaknya, kekurangan mulai tampak. Masa kejayaan Islam menghadapi tantangan dari faktor internal dan eksternal. Faktor internal meliputi kelemahan penguasa dalam menghadapi pemberontakan kecil, munculnya dinasti-dinasti kecil, serta gaya hidup mewah beberapa pemimpin yang lebih mengutamakan kemegahan dinasti. Sementara itu, faktor eksternal mencakup peperangan terus-menerus seperti Perang Salib dan serangan besar dari pasukan Mongol di bawah Hulagu Khan menghancurkan pusat-pusat keilmuan, termasuk Kota Baghdad. 11

Masa ini berlanjut pada akhir abad 13 hingga abad 18. Masa inipun dikemukakan oleh sejarawan sebagai masa kegelapan atau kemunduran umat islam. Namun sebahagian sejarawan menyatakan bahwa masa ini tak dapat dikatakan sebagai kemunduran, sebab tiga Kerajaan besar umat islam yakni, Dinasti Turki Usmani yang berada di Eropa, Dinasti Mughal di India dan Dinasti Safawiah di Persia bangkit dari keterpurukan pasca runtuhnya Dinasti Abbasiah. Akan tetapi, perkembangan ilmu pengetahuan tidak lebih maju dari

<sup>11</sup> Rizem Aizid, *Sejarah Peradaban Islam Terlengkap Periode Klasik, Pertengahan dan Modern*, (Yogyakarta: DIVA Press 2015), h. 292

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Harun Nasution, *Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan*, (Jakarta: Bulan Bintang, 1982) h. 12-14.

masa sebelumnya, justru semakin tertinggal. Syakib Arslan mengemukakan beberapa sebab kemunduran Islam, yaitu:

- 1. Kebodohan: Ketidakmampuan membedakan hal yang jelas, seperti khamr dan cuka.
- 2. Ilmu yang tanggung: Orang yang berilmu setengah-setengah merasa paling benar, tetapi sebenarnya tidak menyadari kebodohannya.
- 3. Rusaknya akhlak: Hilangnya nilai moral yang diajarkan Al-Qur'an dan meremehkan pentingnya akhlak dibandingkan ilmu pengetahuan.
- 4. Kemerosotan mental: Umat Islam yang dulunya pemberani justru menjadi takut mati, lemah semangat berkorban, dan kehilangan dinamisme, etos kerja, serta kepercayaan diri.
- 5. Ultra-modernisme dan konservativisme: Ultra-modernisme terlalu berlebihan dalam mengikuti modernitas, sedangkan konservativisme mereduksi Islam hanya pada urusan akhirat, menghindari ilmu sains, universitas islam negeri matematika, dan seni, sehingga menghambat kemajuan.<sup>13</sup>

Bersamaan dengan kemunduran dunia Islam, dunia Barat mengalami kemajuan pesat terutama pada abad ke 16 serta bangkit dari segala ketertinggalannya. Orang-orang Barat membuat penemuan baru dalam bidang ilmu dan seni, seperti penemuan Christoper Colombus atas benua Amerika pada tahun 1492 M, yang kemudian jatuh ke dalam kekuasaan Eropa dan Vasco Da Gama yang menemukan jalan ke timur melalui Tanjung Harapan pada tahun 1498 M. Mereka kemudian membuat lalu lintas rempah-rempah dan produk tropis lain dari India dan Arab dialihkan dari pelabuhan-

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Moch Nur Ichwan, *'Syakib Arslan: Sebab Kemunduran Dunia Islam'*, (Alif.ID, 2019), h. 1–5.

pelabuhan Suriah dan Mesir. Hal ini mengakibatkan kemunduran luar biasa bagi pedagang-pedagang Muslim yang sebelumnya menguasai jalur perdagangan tersebut.<sup>14</sup>

Zaman pun berubah 180 derajat. Perkembangan teknologi tidak dapat terelakkkan. Kejayaan ilmu pengetahuan dari dinasti-dinasti Islam pun tinggal sejarah. Perekonomian bangsa-bangsa Barat pun semakin maju karena ditemukan mesin-mesin bertenaga uap pada abad 18 menandai awal perubahan industri. Peralihan penggunaan tenaga manusia dan hewan dengan mesin-mesin produksi mekanis. Ini juga mengawali Revolusi industri 1.0 pada tahun 1784 M.<sup>15</sup>

Inovasi ini mengubah cara produksi dari metode manual menjadi mekanis, memungkinkan efisiensi yang lebih tinggi dan produksi massal. Dampak dari revolusi ini tidak hanya terbatas pada sektor industri, tetapi juga memicu ekspansi kolonialisme Eropa, yang membawa perubahan besar dalam perekonomian global dan mengakibatkan kemunduran bagi pedagang Muslim yang sebelumnya menguasai jalur perdagangan. Selain penjajahan, terdapat dampak lain dari revolusi industri, yaitu pencemaran lingkungan akibat asap mesin uap dan limbah-limbah pabrik lainnya. 16

Perkembangan ilmu pengetahuan membawa zaman berevolusi dengan cepat. Namun perkembangan tersebut tak lepas dari dampak positif dan negatifnya. Dampak negatif tersebut dirasakan oleh sebahagian besar

<sup>14</sup> Badri Yatim, *Sejarah Peradaban Islam Dirasah Islamiyah* II, (Jakarta: Raja Grafindo Persada 2010), h. 174

<sup>15</sup> Amalia Annisa, 'Sejarah Revolusi Industri Dari 1.0 Sampai 4.0', *Artikel Mahasiswa Sistem Telekomunikasi*, January (2021), 2-3, <a href="https://doi.org/10.13140/RG.2.2.20215.24488">https://doi.org/10.13140/RG.2.2.20215.24488</a>.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> "Mengenal Revolusi Industri dari 1.0 hingga 4.0," May 07, 2019. Mengenal Revolusi Industri dari 1.0 hingga 4.0 (wartaekonomi.co.id) (diakses pada 20 januari 2024)

Kerajaan-kerajaan umat islam khsusunya wilayah Nusantara. Serta pencemaran lingkungan.

Revolusi Industri 2.0 muncul pada tahun 1870 M, ditandai dengan penggunaan listrik yang memungkinkan produksi massal dengan biaya yang lebih terjangkau. Perubahan ini juga berkontribusi pada perkembangan industri militer, terutama selama Perang Dunia I dan II, dimana teknologi baru digunakan untuk menciptakan senjata dan peralatan perang. Transformasi dari masyarakat agraris menjadi masyarakat industri membawa dampak sosial yang signifikan, termasuk urbanisasi dan perubahan dalam struktur kelas sosial.<sup>17</sup>

Tidak jauh berbeda dengan dampak revolusi industri 1.0, kecanggihan teknologi menjadi alat untuk perang dengan beberapa negara-negara yang lemah. Inilah yang kemudian menyebabkan Perang Dunia pertama pada tahun 1914-1918 M. Dampak perekonomian dan sosial pasca perang dunia I dirasakan oleh beberapa negara yang dikuasai Barat.

Memasuki tahun 1970, Revolusi Industri 3.0 muncul dengan kemajuan dalam teknologi informasi dan otomatisasi. Penggunaan komputer dan sistem berbasis elektronik dalam proses produksi mengubah cara industri beroperasi, meningkatkan efisiensi dan produktivitas. Namun, perubahan ini juga menimbulkan tantangan baru, seperti kebutuhan akan keterampilan baru

-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Warta Ekonomi, "Mengenal Revolusi Industri dari 1.0 hingga 4.0," May 07, 2019. Mengenal Revolusi Industri dari 1.0 hingga 4.0 (wartaekonomi.co.id) (diakses pada 20 januari 2024)

di pasar kerja dan dampak lingkungan dari industri yang semakin berkembang.<sup>18</sup>

Sistem komunikasi yang telah menggunakan teknologi digital membuat penyebaran akses informasi semakin cepat. Pemanfaatan alat elektronika dan komputer pada otomatisasi produksi merupakan bukti berkembangnya industri. Seiring dengan kemajuan komputer, kemajuan mesin-mesin yang bisa dikendalikan komputer tersebut juga meningkat. Macam-macam mesin diciptakan dengan bentuk dan fungsi yang menyerupai bentuk dan fungsi manusia. Peristiwa revolusi industri 3.0 ini menempatkan komputer sebagai otak dari sebuah mesin, robot menjadi tangannya, pelan-pelan fungsi pekerja kasar dan pekerja manual menghilang.

Berkembanganya revolusi industri saat ini mendorong banyak terobosan teknologi baru yang disambut baik oleh masyarakat luas. Pada Tahun 2011, Revolusi Industri 4.0, yang ditandai dengan integrasi teknologi digital, fisik, dan biologis. Konsep *Internet of Things* (IoT) dan otomatisasi cerdas menjadi pusat perhatian, menciptakan konektivitas yang lebih besar antara manusia, mesin, dan data. Namun, revolusi ini juga membawa tantangan terkait keamanan data dan privasi, serta memerlukan adaptasi dari individu dan organisasi untuk memanfaatkan peluang yang ada<sup>19</sup>

Dapat diketahui bahwa revolusi industri 4.0 sebagai cara untuk menggambarkan kaburnya batas antara dunia fisik, digital, dan biologis. Hal pertama dari peristiwa revolusi industri 4.0 yang paling terasa adalah internet.

<sup>19</sup> Nova Jayanti Harahap, *'Mahasiswa Dan Revolusi Industri 4.0'*, Ecobisma (Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Manajemen), 6.1 (2019), 70–78, <a href="https://doi.org/10.36987/ecobi.v6i1.38">https://doi.org/10.36987/ecobi.v6i1.38</a>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Nova Jayanti Harahap, *'Mahasiswa Dan Revolusi Industri 4.0'*, Ecobisma (Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Manajemen), 6.1 (2019), 70–78, https://doi.org/10.36987/ecobi.v6i1.38.

Semua komputer tersambung ke sebuah jaringan bersama. Komputer juga makin kecil hingga bisa menjadi sebesar kepalan tangan manusia seperti ponsel pintar. Namun tantangannya masih banyak, koneksi internet berarti munculnya celah keamanan baru. Perusahaan saingan pasti berusaha mengintip kinerja dan rancangan produksi lewat celah keamanan komputer pengendali produksi yang kini bisa diakses dari internet.

Bukan hanya persaingan antar perusahaan saja. Negara-negara pun harus mampu memproteksi dengan baik keamanannya. Sebab bisa saja celah keamanan dapat diakses oleh siapa saja yang mempunyai potensi mengganggu keamanan data. Salah satu dampak yang dirasakan baru-baru ini, ialah jebolnya Pusat Data Nasional (PDN) oleh orang-orang tidak bertanggungjawab. Tidak tanggung-tanggung, pelaku peretas ini meminta tebusan 8 juta USD atau 112 Milyar Rupiah.<sup>20</sup> Wapres Kh. Ma'ruf Amin meminta agar dilakukan investigasi dan mengembalikan data seperti semula dengan segera, dan berharap agar kedepan tidak dapat terulang kembali.<sup>21</sup>

Di sisi lain, di awal Januari 2019 lalu, telah beredar gagasan baru yang muncul dari peradaban Jepang, yaitu society 5.0 yang disampaikan dalam Forum Ekonomi Dunia 2019 di Davos, Swiss. "A human-centered society that balances economic advancement with the resolution of social problems by a system that highly integrates cyberspace and physical space". Hal ini merupakan sebuah konsep yang sangat menarik perhatian dunia, terutama para penggiat

<sup>20</sup> Isal Mawardi, "Menkominfo: Pusat Data Nasional diserang Ransomware", minta tebusan USD 8 Juta, 24 Juni 2024, <a href="https://news.detik.com/berita/d-7405895/menkominfo-pusat-data-nasional-diserang-ransomware-minta-tebusan-usd-8-juta">https://news.detik.com/berita/d-7405895/menkominfo-pusat-data-nasional-diserang-ransomware-minta-tebusan-usd-8-juta</a>, diakses pada 2 Juli

2024.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> "Server PDN diretas, wapres minta investigasi dan tidak terulang di masa depan", 24 Juni 2024, <a href="https://www.kominfo.go.id/content/detail/57327/server-pdn-diretas-wapres-minta-investigasi-dan-tidak-terulang-di-masa-depan/0/berita">https://www.kominfo.go.id/content/detail/57327/server-pdn-diretas-wapres-minta-investigasi-dan-tidak-terulang-di-masa-depan/0/berita</a>, diakses pada 2 juli 2024.

teknologi, karena konsep yang baru muncul di sini dengan mempertimbangkan aspek kemanusiaan.<sup>22</sup>

Gagasan ini muncul atas respon revolusi Industri 4.0 sebagai signifikannya perkembangan teknologi, tetapi peran masyarakat sangat menjadi pertimbangan atas terjadinya revolusi industri 4.0 ini. Society 5.0 menawarkan masyarakat yang berpusat pada manusia yang membuat seimbang antara kemajuan ekonomi dengan penyelesaian masalah sosial melalui sistem yang sangat menghubungkan melalui dunia maya dan dunia nyata.

Menurut Perdana Menteri Jepang, Shinzo Abe menjelasakan dalam World Economic Forum (WEF), "Di society 5.0 itu bukan lagi modal, tetapi data yang menghubungkan dan menggerakkan segalanya, membantu mengisi kesenjangan antara yang kaya dan yang kurang beruntung. Layanan kedokteran dan pendidikan, dari tingkat dasar hingga perguruan tinggi akan mencapai desa-desa kecil." Sebenarnya, konsep revolusi industri 4.0 dan society 5.0 tidak memiliki perbedaan yang jauh, yaitu revolusi industri 4.0 menggunakan kecerdasan buatan (artificial intellegent) sedangkan memfokuskan kepada society 5.0 komponen manusianya.<sup>23</sup>

Dengan munculnya revolusi industri 5.0, fokus beralih pada kolaborasi antara manusia dan mesin. Era ini menekankan pentingnya peran manusia

<sup>23</sup> Yenny Puspita and others, *'SELAMAT TINGGAL REVOLUSI INDUSTRI 4.0, SELAMAT DATANG REVOLUSI INDUSTRI 5.0*, (*Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Program Pascasarjana Universitas Pgri Palembang*, 2020, 122–30) <a href="https://jurnal.univpgripalembang.ac.id/index.php/Prosidingpps/article/view/3794/3565">https://jurnal.univpgripalembang.ac.id/index.php/Prosidingpps/article/view/3794/3565</a>>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Khairunnisa Putri Alif, Salma Nabila, and Masduki Ahmad, 'Principal Management in Increasing the Quality of Education in the Society 5.0 Era', (Indonesian Journal Of Educational Research and Review, 5.3, 2022, 438–48), <a href="https://doi.org/10.23887/ijerr.v5i3.56423">https://doi.org/10.23887/ijerr.v5i3.56423</a>.

dalam proses industri, dengan tujuan untuk menciptakan masyarakat yang lebih inklusif dan berkelanjutan.

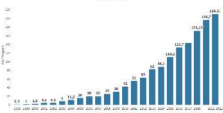
Perkembangan Era digital memberikan dampak positif dengan segala kemudahan dan keterbukaan informasi, namun era ini juga melahirkan dampak negatif, seperti sekulerisme, hedonisme, meterialisme, individualisme serta keterasingan yang melanda diri umat manusia. Hal ini sebagai akibat dari modernisasi yang disokong oleh 'ilmu pengetahuan' yang bermuara pada rasionalisme secara berlebihan (mendewakan akal) dan berujung pada 'penyepelean' peran-fungsi agama hingga lahir paham sekulerisme.<sup>24</sup>

Era digital abad XXI menghadirkan tantangan besar dengan disrupsi yang meluas ke berbagai bidang, termasuk pendidikan, ekonomi, sosial, dan politik. Dampak era disrupsi menciptakan dislokasi intelektual dan kultural, memperkuat eksklusi serta identitas kelompok. Teknologi informasi dan komunikasi sebagai pengubah permainan membawa budaya baru yang serba instan, interaktif, dan tanpa batas, tetapi juga rawan manipulasi.

Internet yang mudah diakses tanpa regulasi ketat berfungsi layaknya pasar bebas, memungkinkan penyebaran informasi tanpa kendali, termasuk konten agama. Hal ini diperburuk oleh perubahan perilaku masyarakat yang semakin instan, terutama generasi Z, yang lebih menyukai pembelajaran dan informasi dari media digital seperti media sosial dibandingkan media massa konvensional. Fenomena ini menunjukkan dampak signifikan revolusi digital terhadap preferensi informasi dan pola konsumsi masyarakat.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Suadi Putro, *Muhammad Arkoun tentang Islam dan Modernitas*, (Jakarta: Paramadina, 1998), h. 52.





Sumber Data: DataIndonesia.id

Jumlah pengguna internet di Indonesia terus meningkat setiap tahunnya. Berdasarkan hasil survei Asosiasi Penyelenggara Jasa Internet Indonesia (APJII), ada 210,03 juta pengguna internet di dalam negeri pada periode 2021-2022. Jumlah itu meningkat 6,78% dibandingkan pada periode sebelumnya yang sebesar 196,7 juta orang. Hal itu pun membuat tingkat penetrasi internet di Indonesia menjadi sebesar 77,02%. Melihat usianya, tingkat penetrasi internet paling tinggi di kelompok usia 13-18 tahun, yakni 99,16%. Posisi kedua ditempat oleh kelompok usia 19-34 tahun dengan tingkat penetrasi sebesar 98,64%. S.A.R.

Hasil survey tersebut menunjukkan peningkatan yang signifikan dari usia 13-34. Ini adalah bukti tantangan umat muslim pada era digital yang memudahkan masyarakat mendapatkan akses internet dengan keterbukaan informasi dan pengetahuan.

Anak muda milenial tidak lagi belajar agama kepada para tokoh agama yang ahli di bidang kepakaran masing- masing, tapi malah belajar kepada

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Dimas Bayu, *APJII: Pengguna Internet Indonesia Tembus 210 Juta pada 2022*, https://dataindonesia.id/digital/detail/apjii-pengguna-internet-indonesia-tembus-210-juta-pada-2022.

internet, bertanya pada situs berbasis online/digital yang boleh jadi adminnya tidak mempunyai otoritas keilmuan agama yang tepat, berselancar menelusuri tafsir-tafsir keagamaan melalui mesin pencari google.<sup>26</sup>

Gambar 1.2
Faktor-faktor Seseorang Menjadi Intoleran



Sumber: Convey Report, PPIM

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa internet berpengaruh besar terhadap meningkatnya radikalisme dan intoleransi. Siswa dan mahasiswa yang tidak memiliki akses internet lebih memiliki sikap moderat dibandingkan mereka yang memiliki akses internet. Padahal mereka yang memiliki akses internet sangat besar yaitu sebanyak 84,94%, dan hanya 15,06% sisanya yang tidak memiliki akses internet. Sebanyak 54,37% siswa dan mahasiswa belajar pengetahuan tentang agama dari internet, baik itu media sosial, blog, maupun website. Jenis website dan ustadz/ustadzah yang dijadikan rujukan sangat berpengaruh terhadap tingkat radikalisme dan intoleransi mereka.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Muhammad Faisal, 'Manajemen Pendidikan Moderasi Beragama Di Era Digital', (Journal of International Conference On Religion, 1.1, 2020, 195–202).

Meskipun siswa dan mahasiswa lebih sering mengakses website seperti nuonline.com yang merepresentasikan Islam moderat untuk mendapatkan pengetahuan agama, situs-situs dengan konten radikal seperti eramuslim.com, hidayatullah.com, voa-islam.com, dan arrahmah.com juga sering diakses. Popularitas ustadz di kalangan mereka didominasi oleh figur seperti Mamah Dedeh, Yusuf Mansur, dan Abdullah Gymnastiar, diikuti oleh Zakir Naik, Hanan Attaki, Arifin Ilham, dan Khalid Basalamah. Namun, perhatian perlu diberikan pada Zakir Naik dan Khalid Basalamah yang sering menyampaikan ceramah bermuatan radikal. Ironisnya, ulama moderat dari ormas Islam mainstream seperti NU dan Muhammadiyah, seperti Quraish Syihab, Ahmad Syafii Maarif, dan Mustafa Bisri, tidak dianggap populer oleh siswa dan mahasiswa.<sup>27</sup>

Akses yang mudah dan instan untuk mendapatkan pengetahuan agama melalui penggunaan internet, membuat masyarakat tidak lagi mencermati kredibilitas dan validitas pembawa informasi. Ini mengakibatkan kesimpulan-kesimpulan yang dapat disimpulkan oleh generasi muda yang minim pengetahuan agama, cenderung eksklusif dan intoleran terhadap agama-agama selain yang dianut. Olehnya itu, pada era ini diperlukan sebuah konsep pemikiran tasawuf yang komprehensif guna menyeimbangkan antara kecerdasan intelektual dengan kecerdasan spiritual.

Unggul dalam literasi digital dan juga mempunyai akhlak yang mulia. Dalam kontek tasawuf sangat diperlukan karena dapat melatih ketajaman batin seorang manusia dan melatih budi pekertinya. Tasawuf juga menjadi

27 Convoy Report "Ani dalam Sakam"

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Convey Report, "Api dalam Sekam" Keberagamaan Muslim Gen-Z, Survei Nasional tentang Keberagamaan di Sekolah dan Universitas di Indonesia, Vol. 1, No. 1, (Banten: PPIM, 2018), h. 14

media untuk membersihkan hati dari sifat-sifat yang rendah dan menghiasi dengan sifat-sifat yang terpuji.

Tasawuf merupakan salah satu faktor religiutas yang sangat penting dalam kehidupan manusia, karena tasawuf dapat mewariskan nilai yang akan menjadi bekal utama bagi manusia untuk menjalani dan memperbaiki kehidupan di masa sekarang dan yang akan datang. Muhammad al-Shaikhani dalam kitabnya *Al-Tarbiyyah al-Rūhiyyah bayna al-Ṣufiyyah* merekomendasikan pendidikan dengan basis spiritual-sufistik, karena menurutnya agama adalah pemahaman spiritual bagi manusia. <sup>29</sup>

Sayyed Hossein Nasr dalam buku Islam and the Plight of the Modern Man, berpendapat bahwa pengembangan karakter-karakter spiritualis yang didasarkan pada kerangka nilai agama semestinya melalui pendekatan sufistik. Selanjutnya, Muhaemin dalam bukunya Rekonstruksi Pendidikan Islam menyatakan pentingnya pendekatan sufistik dalam membangun akhlak mulia, karena tasawuf lebih mementingkan aspek esoteris atau kedalaman spiritualitas batiniah, hati dan rasa. Selanjutnya pendekatan sufistik dalam membangun akhlak mulia, karena tasawuf lebih mementingkan aspek esoteris atau kedalaman spiritualitas batiniah, hati dan rasa.

Dari sejumlah pendapat di atas dapat disimpulkan bahwa tasawuf adalah suatu kehidupan rohani yang merupakan fitrah manusia dengan tujuan untuk mencapai hakikat yang tinggi, berada dekat atau sedekat mungkin dengan Allah dengan jalan menyucikan jiwa, dengan melepaskan

<sup>29</sup> Muhammad ash-Shaikhani, *At-Tarbiyyah ar-Ruhiyyah bain as-Sufiyyah*, (Damshiq: Dar al-Quthaibah li-al-Thiba'ah wa al-Nashr, 1999), h. 13-15.

-

 $<sup>^{\</sup>rm 28}$  Hamzah B. Uno,  $\it Orientasi\ baru\ dalam\ Psikologi\ Pembelajaran,$  (Jakarta: Bumi Aksara, 2006), h. 14

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Sayyed Hussein Nashr, *Tasawuf Dulu dan Sekarang*, terj. Abd. Hadi dari judul asli Living Sufism, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1985), h. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Muhaemin, Rekonstruksi Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Raja Grafindo, 2009), h. 115

jiwa dengan penuh kesadaran dari noda dan perbuatan tercela yang membawa manusia dapat berkomunikasi dengan Tuhan secara rohaniah.

Pada akhir abad ke 15, saat Christoper Colombus menemukan benua Amerika dan Vasco Da Gama yang menemukan jalan ke timur melalui Tanjung Harapan, hidup seorang tokoh tasawuf yang memiliki kontribusi dalam membangun peradaban islam melalui karya-karyanya yaitu `Abdu Al-Wahāb al-Sya'rānī, atau akrab disebut dengan Imam Al-Sya'rānī. Pemikiran khususnya bidang tasawuf dipandang penting karena mampu memberikan kesadaran kepada mereka yang terlena akan hedonisme duniawi.

Imam Al-Sya'rānī lahir di Mesir, 27 Ramadhan 898 H/1493 M, keturunan Bani Alawiyah. Imam Al-Sya'rānī merupakan keturunan dari Ali ra melalui jalur Muhammad bin Hanafiyyah.<sup>32</sup> Imam Al-Sya'rānī adalah sosok pemikir pendidikan Islam yang banyak menyoroti tentang etika dan dimensi spiritual dalam pendidikan Islam. Dia merupakan seorang sufi, *fuqāha*, *muhaddis*, dan juga *mufassir* yang banyak menghasilkan karya intelektual yang dia tuangkan dalam kitab-kitab seperti tasawuf, hadis, dan fiqih lintas madzhab.<sup>33</sup>

Beragam tulisan yang ia torehkan dalam beberapa kitab, menjadi rujukan ulama-ulama setelahnya. Baik dalam bidang fikih, hadis ataupun tasawuf. Dari berbagai kitab yang ditulisnya, kitab tasawuf yang lebih cocok dalam mengisi kekeringan jiwa era digital saat ini. Sebab era keterbukaan informasi ini tidak cukup dengan beragam menggali pengetahuan saja dan menafikan sisi spiritualitas.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Abd. Wahab Sya'roni, *tanbih al-mughtarin*, (tp., tt.), h. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Subaidi. 'Abdu Al-Wahāb Asy Sya'rani Sufisme dan Pengembangan Pendidikan Karakter. (Yogyakarta: Kaukaba, 2015), h. 42-43.

Efek dari hal tersebut telah dipaparkan di atas dengan banyaknya dampak negatif yang terjadi pada masyarakat. Karena itu diperlukan telaah sebuah kitab yang relevan untuk mengisi kekosongan spiritual tadi. Banyak kitab tasawuf yang dimiliki oleh Imam Al-Sya'rānī, akan tetapi terkait nasihatnasihat yang tepat untuk memberikan solusi bagi orang-orang yang terperdaya dengan kegemerlapan teknologi, perlu dilakukan. Peneliti memilih kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* yang lebih tepat sebagai solusi akan keterperdayaan tersebut dan meminimalisir dampak negatif tersebut.

Kemiripan antara zaman Imam Al-Sya'rānī dan era digital saat ini terletak pada tantangan menjaga moralitas dan integritas di tengah perubahan besar dalam cara belajar dan berinteraksi. Perkembangan teknologi telah mengubah pola pembelajaran agama, dari berguru kepada kiai di pesantren menjadi bergantung pada informasi instan melalui internet, sering kali tanpa pendalaman atau moderasi. Dalam konteks ini, perspektif moderasi beragama menjadi penting, terutama bagi masyarakat Indonesia yang plural dan multikultural.

Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* menekankan pentingnya menjaga hubungan dengan Allah dan sesama manusia melalui komunikasi yang penuh penghormatan, kejujuran, dan empati, baik dalam kehidupan nyata maupun interaksi digital. Selain itu, kitab ini mengingatkan untuk mengendalikan hawa nafsu dan dorongan negatif yang mudah muncul di era digital, seperti pencarian popularitas, perilaku impulsif, dan tren merugikan, demi menjaga akhlak mulia dan stabilitas sosial.

Adapun struktur kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* yang menjadi pijakan penulis memiliki beberapa pembahasan secara garis besar terdapat empat bab, sebagai berikut:

- 1. Bab yang pertama menjelaskan secara detail tentang etika moral ulama salafu al-ṣālīh tentang berpegang teguhnya ulama Salafu al-Ṣālīh pada Alqur'an dan hadist seperti antara bentuk tubuh manusia dengan bayangan itu sendiri yang tidak bisa dipisahkan, kemudian ketulusan dalam ilmu dan aktifitasnya yang akan penulis jadikan rujukan sebagai kajian konsep tasawuf.
- 2. Bab kedua secara garis besar menjelaskan etika moral tentang motivasi selalu ingat Allah supaya tidak tertipu dengan hal duniawi.
- 3. Bab ketiga secara universal menjelaskan etika moral tentang hubungan sosial manusia.
- 4. Bab keempat berisi tentang penjelasan etika moral tentang butuhnya kontemplasi dalam kehidupan.

Atas dasar pemikiran di atas, penulis mencoba memokuskan kajian pada sosok sufi besar 'Abdu Al-Wahāb al-Sya'rānī yang lebih populer dengan sebutan Imam al-Sya'rānī. Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* tersebut dipandang relevan dan urgen sebagai solusi di era disrupsi saat kebanyakan orang tenggelam dengan digitalisasi, dengan harapan dapat mencegah meningkatnya kasus kejahatan dan degradasi moral. Untuk itu, penulis mengangkat topik dengan judul "PEMIKIRAN TASAWUF 'ABDU AL-WAHĀB AL-SYA'RĀNĪ DALAM KITAB *TANBĪH AL-MUGTARRĪN* (RELEVANSI DAN URGENSINYA DI ERA DIGITAL)"

#### B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

#### 1. Fokus Penelitian

Fokus penelitian ini yaitu Pemikiran Tasawuf `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*. Untuk menghindari terjadinya

penafsiran yang keliru dalam memahami maksud yang terkandung dalam judul ini, maka peneliti memberikan gambaran tentang fokus penelitian dan deskripsinya.

#### 2. Deskripsi Fokus

Tabel 1.1: Deskripsi Fokus

| Fokus                                                                           | Deskripsi fokus                                                                                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Pemikiran Tasawuf `Abdu Al- Wahāb Al- Sya'rānī dalam kitab Tanbīh al- Mugtarrīn | <ol> <li>Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī</li> <li>Model Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī di dalam <i>Tanbīh al-Mugtarrīn</i></li> <li>Relevansi dan Urgensi pemikiran tasawuf Imam al-Sya'rānī di era digital</li> </ol> |

#### C. Rumusan Masalah

Masalah pokok dalam penelitian ini adalah bagaimana pemikiran tasawuf`Abdu Al-Wahāb al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* pada era digital? Masalah pokok ini dirinci ke dalam sub masalah sebagai berikut;

MAKASSAR

- 1. Bagaimana pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī?
- 2. Bagaimana model pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī di dalam *Tanbīh al-Mugtarrīn*?
- 3. Bagaimana relevansi dan urgensi pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī di era digital?

#### D. Pengertian Judul dan Ruang Lingkup Penelitian

# 1. Pengertian Judul

Judul disertasi ini ialah "Pemikiran Tasawuf `Abdu Al-Wahāb al-Sya'rānī dalam Tanbīh al-Mugtarrīn pada Era Digital". Agar tidak menimbulkan pemahaman yang keliru, maka perlu dikemukakan pengertian secara etimologis dan terminologis sebagai berikut:

# a. Pemikiran `Abdu Al-Wahāb al-Sya'rānī

Pemikiran berasal dari kata pikir. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) diseburkan bahwa pemikiran berarti; *Pertama*; akal budi, ingatan, angan-angan. *Kedua*; kata dalam hati, pendapat atau pertimbangan.<sup>34</sup> Sedangkan pemikiran dalam KBBI berarti proses, cara, dan perbuatan memikir.<sup>35</sup> Dengan mendapatkan imbuhan pe-an dalam tata Bahasa Indonesia menunjukkan suatu atau perbuatan, maka "pemikiran" dapat diartikan cara atau hasil berfikir terhadap sesuatu, sehingga melahirkan gagasan, ide-ide, universitas Islam negeri

Menurut Glass dan Holyoak, berpikir adalah proses menghasilkan representasi mental yang baru melalui transformasi informasi yang melibatkan informasi secara kompleks antara atribut-atribut mental seperti penilaian, abstraksi, imajinasi, dan pemecahan masalah.<sup>36</sup>

Menurut Santrock, berpikir adalah memanipulasi atau mengelola dan mentransformasi informasi dalam memori. Berpikir sering dilakukan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), h. 415

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Kamus Pusat Bahasa, *Kamus Bahasa Indonesia*, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), h. 415

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Prameswari, S. W., Suharno, S., & Sarwanto, S., *Inculcate critical thinking skills in primary schools*, (In Social, Humanities, and Educational Studies (SHEs): Conference Series, Vol. 1, No. 1, 2018).

membentuk konsep, bernalar dan berpikir secara kritis, membuat keputusan, berpikir kreatif, dan memecahkan masalah.37

Olehnya itu, yang dimaksud dengan pemikiran merupakan proses dalam berfikir yang menggunakan akal pikiran secara jernih untuk menyelesaikan suatu problematika berdasarkan konsep yang ada. Adapun yang dimaksud dengan Pemikiran dalam penelitian ini ialah cara pandang atau telaah pikiran `Abdu Al-Wahāb al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* tentang konsep tasawuf.

#### b. Tasawuf

Terdapat sejumlah kata atau istilah yang dihubungkan oleh para ahli untuk menjelaskan kata tasawuf. Nasution misalnya menyebutkan lima istilah yang berkaitan dengan tasawuf, yaitu al-suffah (ahlu al-suffah), yaitu orang yang ikut pindah dengan Nabi dari Makkah ke Madinah, saf (barisan), safa (suci), shopos (bahasa Yunani: hikmat) dan sūf (kain wol).38

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Tasawuf berasal dari bahasa arab yang berarti bisa membersihkan atau saling membersihkan. Kata "membersihkan" merupakan kata kerja transitif yang membutuhkan objek. Objek dari tasawuf ini adalah akhlak manusia. Kemudian saling membersihkan merupakan kata kerja yang didalamnya harus terdapat dua subjek yang aktif memberi dan menerima.<sup>39</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Chrismastianto, I., Transformative learning: Upaya meningkatkan kemampuan berpikir kreatif siswa melalui pembelajaran berbasis masalah. (Jurnal Pendidikan Dompet *Dhuafa*, *5*(2), 1-12, 2015)

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Harun Nasution, Falsafat dan Mistisme dalam Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1983, cet. III), h. 56-57.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Zaprulkhan, *Ilmu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik*, (Jakarta: Rajawali Pers, 2016), h. 10

Secara bahasa tasawuf memiliki arti yang hampir sama dengan falsafah yaitu, (*mahabbah al-hikmah*) kecintaan pada kebijaksanaan, pengetahuan tentang hakikat segala sesuatu dan penerapan ilmu dalam bentuk amal yang paling baik dan bermanfaat.<sup>40</sup>

Dalam konteks filsafat ilmu dan tasawuf, ungkapan ini mencerminkan keselarasan antara epistemologi dan aksiologi. Ilmu tidak hanya bertujuan untuk memahami realitas, tetapi juga harus diaplikasikan dalam bentuk tindakan yang membawa kebaikan. Konsep ini sejalan dengan paradigma ilmiah-praktis, di mana suatu pengetahuan harus memiliki implikasi dalam kehidupan nyata, baik dalam aspek moral, sosial, maupun spiritual.

Semua sufi berpendapat bahwa satu-satunya jalan yang dapat menghantarkan seseorang ke hadirat Allah hanyalah dengan kesucian jiwa. Karena jiwa manusia merupakan refleksi atau pancaran dari pada Dzat Allah Yang Suci, segala sesuatu itu harus sempurna dan suci, sekalipun tingkat kesucian dan kesempurnaan itu bervariasi menurut dekat dan jauhnya dari sumber aslinya. Untuk mencapai tingkat kesempurnaan dan kesucian, jiwa diperlukan pendidikan dan latihan mental yang panjang.

Dalam perkembangannya, tasawuf dibagi pada dua jenis, yakni tasawuf akhlaki, dan tasawuf falsafi. Tasawuf akhlaki merupakan ajaran tasawuf yang membahas tentang kesempurnaan dan kesucian jiwa yang diformulasikan pada pengaturan sikap mental dan pendisiplinan tingkah laku yang ketat. Untuk mencapai kebahagiaan yang optimal, manusia harus lebih dahulu melalui penyucian jiwa raga yang bermula dari pembentukan pribadi yang bermoral dan berakhlak mulia, yang dikenal dengan *takhalli* (pengosongan

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Andi Aderus, "Falsafah Al-Islahiyah Al-Tajdidiyah". Jurnal Adabiyah 17 (1), 21-33, 2017, https://doi.org/10.24252/JAd.v17i1i1a2.

diri dari sifat-sifat tercela), *tahalli* (menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji), dan *tajalli* (terungkapnya *nur gāib* bagi hati yang telah bersih sehingga mampu menangkap cahaya ketuhanan.<sup>41</sup>

Ketika tasawuf mencapai bentuk kematangannya pada abad ke-3 dan ke-4 H/ke-9 dan ke-10 M setelah sebelumnya ditandai oleh gerakan asketik dan keutamaan cinta, tasawuf memasuki periode baru yang merupakan periode formatif (pembentukan). Pada periode ini, perdebatan tentang tujuan pengalaman mistis tidak dapat dielakkan lagi. Gagasan tentang persatuan mistis yang didorong oleh keutamaan cinta yang sebelumnya telah diartikulasikan (diperlihatkan) dengan kuat terutama oleh Rabî'ah Al-'Adawiyyah (w. 185H/801 M) seorang sufi wanita dari Basrah memberikan suatu kerangka umum diskursus yang tidak berkesudahan.

Teori tentang fană (peleburan) baqa' (kekekalan) menjadi bahan pembicaraan dan perdebatan yang sengit. Dalam perdebatan itu, para sufi secara garis besar terbagi menjadi dua kelompok. Kelompok pertama menolak persatuan mistis. Penolakan ini dalam pandangan mereka dikarenakan ada pertentangan antara persatuan mistis dengan akidah Islam yang telah digariskan dalam Al- Quran dan Sunnah. Tasawuf yang mereka ajarkan lebih menekankan aspek moral (akhlak). Tasawuf ini disebut "tasawuf sunni".

Kelompok kedua menerima adanya persatuan mistis. Menurut mereka, persatuan mistis merupakan tujuan akhir dan tertinggi dalam sebuah perjalanan rohani. Kelompok ini terpesona oleh keadaan "fana" sebagai jalan menuju persatuan diri dengan Tuhan, baik dalam bentuk *ittihād* maupun dalam bentuk *hulül*. Bagi golongan kedua, penyatuan antara makhluk

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Mustafa Zahri, *Kunci Memahami Ilmu Tasawuf*, (Surabaya: Bina Ilmu, 1995), h. 82

dengan Tuhan adalah sesuatu yang mungkin saja terjadi. Sebab jika tidak, maka tasawuf akan berwujud sekadar moralitas keagamaan. Pandangan ini juga didasari oleh wujud mutlak yang merupakan satu-satunya wujud yang hakiki. Komunikasi dan berhubungan langsung dengan Tuhan berlaku dalam taraf-taraf yang berbeda hingga mencapai "kesatuan paripurna", yaitu tidak ada yang terasa kecuali Yang Esa. Tasawuf yang dianut kelompok ini disebut "Tasawuf semi falsafi" yang kemudian pada abad ke-6 dan ke-7 H. berkembang menjadi tasawuf falsafi dalam bentuknya yang lebih jelas dan sempurna.

Peradaban modern yang dibawa oleh kemajuan sains dan teknologi, dominasi rasionalisme, empirisme dan positivisme telah menjadi persoalan besar di tengah umat manusia dewasa ini, tata nilai kehidupan dan penghidupan modernisasi Barat telah membawa kegagalan dan kekecewaan yang mendalam dalam memberi makna bagi keseharian hidup. Manusia modern terutama di Barat mengalami kegersangan dan kehampaan spiritual.

Kehidupan modern yang sekular hedonisme, penuh dengan perhitungan rasional, untung dan rugi duniawi, menyebabkan manusia berpaling ke Timur, mengambil butir-butir mutiara rohani, Fenomena ini merupakan reaksi keras atas dampak buruk sains, teknologi, kapitalisme, imperialisme, hegemoni Barat dan segala sesuatu yang bersifat eksploitasi terhadap diri manusia, lingkungan dan masyarakat. Eksploitasi telah membuat manusia teralienasi dari, alam, masyarakat, Tuhan bahkan dari dirinya sendiri.

Kehadiran tasawuf di era modern diyakini mampu mengatasi krisis spiritual, karena tasawuf berperan penting mempertahankan keseimbangan antara budaya dengan agama, menguasai perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi, industrialisasi serta meningkatkan iman dan takwa, mengisi kegersangan rohani dan memberi makna spiritual bagi keberhasilan dunia.

Dalam kaitan ini, peneliti menelaah corak pemikiran tasawuf Imam al-Sya'rānī, apakah masuk dalam kategori tasawuf sunni, tasawuf akhlaki, ataupun tasawuf falsafi, kemudian merelavansikan corak pemikiran tasawuf Imam al-Sya'rānī pada era digital saat ini melalui pesan-pesan yang urgen disampaikan pada kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*.

#### c. Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*

Perbedaan penyebutan buku untuk tulisan yang memakai huruf latin dan kitab untuk menyebut tulisan berhuruf Arab juga menunjukkan bagaimana dua pengaruh kebudayaan mempengaruhi dunia intelektual Nusantara. Buku-buku berhuruf latin di Indonesia sendiri baru dikenal setelah negeri ini mengalami penjajahan oleh bangsa Belanda, sedangkan kitab-kitab berhuruf Arab bersamaan masuknya dengan penyebaran Islam di tanah air atau sudah lebih dahulu sekitar satu abad sebelum tulisan latin dikenal di Indonesia.<sup>42</sup>

Menurut Ali Yafie, di daerah asalnya, di kawasan Timur Tengah, Kitab ini disebut *al-Kutub al-Qadimah*, sebagai sandingan dari *al-Kutub al-Aṣriyah*, *al-Kutub al-Qadimah* yang beredar di kalangan pesantren di Indonesia terbatas jenisnya. Yang sangat dikenal ialah kitab-kitab fiqih, tasawuf, tafsir, hadis, tauhid dan tarikh, yang semuanya termasuk kelompok-kelompok syariah, juga kitab-kitab nahwu dan sharaf, yang mutlak diperlukan sebagai ilmu bantu.<sup>43</sup>

<sup>42</sup> Azyumardi Azra, *Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III*, (Jakarta: Kencana Prenada Media, cet. 1, 2012), h. 143.

<sup>43</sup> Ali Yafie, *Menggagas Fiqih Sosial dari Soal Lingkungan Hidup, Asuransi Hingga Ukhuwah*, (Bandung: Mizan, 1994), h. 52.

Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* ini termasuk *Al-Kutub Al-Qadimah* yang merupakan suatu kekayaan kultural yang luar biasa, yang diwariskan oleh peradaban besar Islam yang mempunyai arti penting bagi manusia. Di sisi lain Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* ini di anggap sakral, karena ditulis oleh ulama dengan kualifikasi ganda, yakni keilmuan yang tinggi dan hati yang disinari cahaya Tuhan. Oleh karena itu, Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* dipandang tidak memiliki cacat serta tertutup dari pemikiran kritis. Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* ditulis oleh ulama salaf yang di dalamnya membahas tentang ajaran-ajaran Tasawuf, bagi umat Islam untuk memperdalam kajian tasawuf, pembahasan yang relevan itu terdapat pada Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*.<sup>44</sup>

Imam al-Sya'rānī menamai kitab tersebut dengan *Tanbīh al-Mugtarrīn*, untuk peringatan atau nasihat-nasihat penting kepada orang-orang yang tertipu/tenggelam pada akhir abad 10 H dimana akhlak mereka bertentangan dengan akhlak para pendahulunya. Kitab ini kecil bentuknya namun besar kadar kemanfaatannya. Kitab ini memuat sejumlah riwayat yang layak yaitu tentang etika ulama yang dahulu berpijak di atasnya para *Salafu al-Ṣālīh* berupa interaksi mereka kepada Allah swt. dan kepada makhluk-Nya. Kitab ini juga berlandaskan pada Al-quran dan hadis. Kitab ini menyajikan bentuk akhlak dengan mengutip berbagai perbuatan kaum generasi terdahulu yang saleh dari kalangan para sahabat *tābi`īn* dan para ulama yang mengamalkan ilmunya.<sup>45</sup>

Di era digital yang semakin maju ini, seseorang sering kali tenggelam dengan kesibukan dunia maya yang terhubung secara terus-menerus dengan

<sup>44</sup> Thoha Abdul Baqir Surur, *Anwār al-Qudsiah fī ma'rifati qowā`id al-taṣawuf*, (maktabah ma'arif, bairut Lebanon), h. 85.

-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Abd. Wahab Sya'roni, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, (tp., tt.), h. 1.

perangkat elektronik dan media sosial. Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* memberikan pengingat penting tentang kesadaran diri dan menjaga kualitas spiritual kita di tengah keramaian digital. Kitab ini mengajarkan agar senantiasa memeriksa diri sendiri, merenungkan perilaku diri dalam dunia maya.

Kitab yang ditulis oleh Imam al-Sya'rānī merupakan respon terhadap situasi pada masa pemerintahan Sultan Sulaiman bin Usman, pemimpin Dinasti Turki Usmani generasi ke-10 yang memerintah pada masa kejayaan Islam (926–974 H/1520–1555 M). Dalam periode ini, dugaan korupsi di kalangan pejabat pemerintahan tidak diimbangi oleh upaya teguran dari para ulama syariat. Kitab ini menjadi peringatan bagi pejabat serta pesan moral kepada ulama fikih dan sufi, yang dinilai telah menyimpang dari akhlak Nabi Muhammad saw. Imam Al-Sya'rānī menekankan pentingnya sikap zuhud bagi para *syaikh* dan menyerukan pengikut untuk hanya mengikuti pemimpin spiritual yang mencerminkan ajaran tersebut. Kitab ini berfungsi sebagai pengingat moral dan spiritual dalam konteks sosial-politik zamannya.<sup>46</sup>

Pada masa pemerintahan Kesultanan Turki Usmani, Mesir menghadapi ketegangan politik, kekacauan sosial, ketidakstabilan pemerintahan, dan kemerosotan ekonomi yang berdampak pada berkembangnya tasawuf dengan corak fatalistik, di mana masyarakat cenderung pasif dan menjauhi usaha perbaikan sosial. Kondisi ini diperburuk oleh munculnya sufi gadungan yang memanfaatkan tasawuf untuk kepentingan duniawi, mencampurkan citra sufi sejati dengan yang palsu. Situasi ini mendorong Imam Al-Sya'rānī untuk

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Abd. Wahab Sya'roni, tanbih al-mughtarin, (tp., tt.), h. 3.

menulis nasihat bagi para *syaikh* dan sufi agar kembali meneladani akhlak ulama terdahulu dan mengembalikan kemurnian nilai-nilai tasawuf.<sup>47</sup>

Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* meskipun ditulis pada masa yang berbeda namun prinsip-prinsip ilahiyah yang terkandung di dalamnya dapat membantu masyarakat dalam menghadapi tantangan moral pada era digital. Perilaku korupsi yang marak terjadi pada negeri ini juga menjadi relevan dengan nasihat-nasihat Imam Al-Sya'rānī pada masa tersebut. Pembauran guru atau ustadz yang ada di media sosial tidak lagi dapat dibedakan kompetensi keilmuannya, sehingga memilah guru yang baik pada masa digital ini harus sesuai dengan syarat-syarat yang telah tertuang dalam kitab ini, agar tidak tertipu dengan orang-orang yang mengaku ahli agama namun akhlaknya tidak terdapat dalam kitab ini.

Iri dan dengki terhadap Imam Al-Sya'rānī menjadi pemicu upaya menjatuhkan reputasinya, terutama oleh para sufi gadungan dan ulama syariat. Dalam *Muqaddimah* kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*, diceritakan bahwa dua individu menyisipkan perkataan palsu ke dalam karya-karya Imam Al-Sya'rānī, seperti *Bahru al-Maurūd fī al-Mawāsiq wa al-'Uhud* dan *Muqaddimah Kitab Kasyfu al-Ghummah 'An Jami' al-Ummah*. Fitnah ini menyebar luas, terutama di Universitas Al-Azhar Kairo. Untuk mengatasi hal tersebut, Imam Al-Sya'rānī memberikan klarifikasi dengan menunjukkan tulisan asli tanpa sisipan kepada para gurunya, demi menjaga integritas ilmiah dan kejujuran karya-karyanya.<sup>48</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Subaidi. *'Abdu Al-Wahāb Asy Sya'rani Sufisme dan Pengembangan Pendidikan Karakter*. Yogyakarta: Kaukaba, 2015), h. 56-57.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Abd. Wahab Sya'roni, tanbih al-mughtarin, (tp., tt.), h. 3

Kasus berita hoaks pada masa Imam Al-Sya'rānī memberikan pelajaran penting bagi era digital saat ini, di mana hoaks dapat didefinisikan sebagai kebohongan terencana untuk menipu orang lain. Hoaks yang menggunakan kedok agama sangat berbahaya karena dapat memicu konflik dan militansi akibat sifat agama yang menyentuh sisi emosional manusia. Lebih destruktif lagi jika hoaks disampaikan oleh tokoh agama, karena perkataannya cenderung dipercaya dan dapat mereduksi nilai-nilai mulia agama. Mengingat dampaknya yang merusak, hoaks dapat dianggap sebagai kejahatan yang sangat serius.<sup>49</sup>

Kasus hoaks pada masa Imam Al-Sya'rānī memberikan pelajaran bahwa penyebaran informasi palsu, terutama yang berkedok agama, dapat menimbulkan dampak destruktif bagi masyarakat. Hoaks tidak hanya merusak reputasi individu, tetapi juga dapat memicu konflik, mengurangi nilai-nilai luhur agama, dan menyesatkan umat. Fenomena ini menegaskan pentingnya menjaga integritas dalam menyampaikan informasi, khususnya dalam konteks agama, serta perlunya kewaspadaan terhadap manipulasi informasi di era apa pun, termasuk era digital saat ini.

#### d. Era Digital

Era digital adalah masa dimana semua manusia dapat saling berkomunikasi sedemikian dekat walaupun saling berjauhan. Kita dapat dengan cepat mengetahui informasi tertentu bahkan pada waktu itu juga. Era digital bisa juga disebut dengan globalisasi. Globalisasi adalah proses integrasi internasional yang terjadi karena pertukaran pandangan dunia, produk, pemikiran, dan aspek-aspek kebudayaan lainnya yang banyak

<sup>49</sup> Komaruddin Hidayat, "Hoaks dan Agama", (Kompas,8/1/2019), https://www.kompa.s.id/baca/utama/2019/01/08/hoaks-dan-agama

disebabkan oleh kemajuan infrastruktur telekomunikasi, transportasi dan internet.<sup>50</sup>

Digitalisasi pada era modern telah membawa banyak manfaat dalam berbagai aspek kehidupan, mulai dari akses informasi yang lebih mudah hingga inovasi di bidang kesehatan dan ekonomi. Namun, digitalisasi juga memiliki dampak negatif, seperti risiko keamanan siber, kecanduan teknologi, dan kesenjangan digital. Oleh karena itu, penting bagi individu, masyarakat, dan pemerintah untuk memahami cara-cara menghadapi dampak negatif ini agar bisa memaksimalkan manfaat teknologi digital sambil meminimalkan risikonya. Beberapa dampak negatif dari digitalisasi yang berkembang, yaitu:

- 1) Peningkatan kejahatan siber atau (*cybercrime*), seperti peretasan (*hacking*), pencurian data (*Phising*), dan penyebaran malware.

  Pelanggaran privasi melalui pencurian identitas atau data pengguna sering terjadi di dunia maya.<sup>51</sup>
- 2) Kecanduan teknologi. Pengguna mungkin merasa sulit untuk melepaskan diri dari media sosial, game online, atau aplikasi lainnya, yang dapat berdampak negatif terhadap kehidupan sosial, fisik, dan mental. 52

50 Verdinandus Lelu Ngongo, Taufiq Hidayat, and Wijayanto, 'Pendidikan Di Era Digital', Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Program Pasca Sarjana Universitas PGRI Palembang, 2 (2019), 999–1015 <a href="https://jurnal.univpgripalembang.ac.id/index.php/Prosidingpps/article/view/3093">https://jurnal.univpgripalembang.ac.id/index.php/Prosidingpps/article/view/3093</a>>.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Yar, Majid, and Kevin F. Steinmetz. "Cybercrime and society", (Researchgate: 2023, 1-100), https://www.researchgate.net/publication/292664951 Cybercrime and society

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Young, K. S., *Internet addiction: The emergence of a new clinical disorder*, (CyberPsychology & Behavior, 1998, 1(3), 237-244).

- 3) Penyebaran berita palsu (Hoax), yang dapat menyesatkan publik dan menciptakan keresahan sosial. Penyebaran informasi palsu ini sering kali terjadi melalui media sosial dan forum online.<sup>53</sup>
- 4) *Cyberbullying* atau perundungan pada ruang virtual dengan sifat anonimitas yang ditawarkan dunia maya, fenomena *cyberbullying* menjadi semakin meningkat. Orang dapat menindas, mengintimidasi, atau melecehkan orang lain secara online, yang dapat berdampak buruk terhadap kesehatan mental korban.<sup>54</sup>
- 5) Pelanggaran privasi yaitu Informasi pribadi di dunia maya seringkali menjadi sasaran pihak-pihak yang ingin mengaksesnya untuk tujuan komersial atau kejahatan. Banyak platform yang tidak menyediakan proteksi data yang cukup kuat, sehingga meningkatkan risiko pelanggaran privasi.55
- 6) Dampak psikologis atau Kesehatan mental seseorang. Kehidupan di *cyberspace* atau dunia maya, terutama di media sosial, dapat menyebabkan perasaan rendah diri, kecemasan sosial, dan depresi karena adanya perbandingan sosial yang konstan, harapan yang tidak realistis, serta tekanan sosial. Yang paling fonemenal hari ini yaitu *Fearing of Missing Out* (FOMO), kecemasan atau kegelisahan yang timbul akibat kurang trend atau ketinggalan informasi.<sup>56</sup>

<sup>53</sup> Allcott, H., & Gentzkow, M., *Social media and fake news in the 2016 election*, (Journal of Economic Perspectives, 2017, 31(2), 211-236).

<sup>55</sup> Solove, D. J., *The Digital Person: Technology and Privacy in the Information Age*, (NYU Press: 2004).

-

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Hinduja, S., & Patchin, J. W., *Cyberbullying: Identification, Prevention, and Response,* (Cyberbullying Research Center: 2014)

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Andreassen, C. S., et al., *The relationship between addictive use of social media, narcissism, and self-esteem: Findings from a large national survey,* (Addictive Behaviors: 2004, 64, 287-293).

7) Keamanan Nasional. Ruang virtual juga dapat digunakan untuk serangan siber yang menargetkan infrastruktur penting negara, seperti jaringan listrik, sistem transportasi, atau bahkan sistem militer. Ini dapat menimbulkan ancaman serius bagi keamanan nasional.<sup>57</sup>

Masih banyak lagi kasus-kasus yang terjadi dalam ruang virtual sehingga menjadi hal yang penting untuk dicegah agar penggunanya dapat memanfaatkan teknologi lebih maslahat untuk generasi yang akan datang. Olehnya peneliti lebih fokus pada langkah preventif, kuratif dan edukatif, serta cara untuk meningkatkan ketakwaan dengan fenomena dari dampak negatif era digital melalui kitab *Tanbīh al-mugtarrīn*.

# 2. Ruang Lingkup Penelitian

Ruang lingkup penelitian ini ialah pemikiran `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī tentang relevansi pemikiran tasawufnya pada era digital saat ini sebagaimana terdapat dalam karyanya pada Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*. Pemikiran Imam Al-Sya'rānī dapat diketahui dari beberapa karyanya. Penelitian serupa juga telah diteliti sebelumnya seperti kitab *Mizān al-Kubra*, *Minah al-Saniah*, *Al-Jawāhir wa al-Durar al-Kubra*, *Al-Yawāqit wa al-Jawahir fi Aqā`id al-Akābir*, *Al-Tabaqāt al-Kubra*.

Kitab-kitab tersebut menggambarkan pemikiran Imam Al-Sya'rānī dalam bidang bidang seperti akidah, Fikih maupun tasawuf. Penelitian ini mencoba menelusuri secara mendalam pemikiran Imam Al-Sya'rānī yang

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> "Menkominfo: Pusat Data Nasional diserang Ransomware", minta tebusan USD 8 Juta, 24 Juni 2024, <a href="https://news.detik.com/berita/d-7405895/menkominfo-pusat-data-nasional-diserang-ransomware-minta-tebusan-usd-8-juta">https://news.detik.com/berita/d-7405895/menkominfo-pusat-data-nasional-diserang-ransomware-minta-tebusan-usd-8-juta</a>, diakses pada 2 Juli 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Zaki Oftavian Cahyo, "Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī (Studi Tentang Kajian Pendidikan Akhlak Dalam Kitab Al-Minah Al-Saniyah Karya Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī)", (Surabaya: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Ampel, 2018), h. 52.

tertuang pada kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* yang menitikberatkan terhadap konsep-konsep tasawuf yang terkandung di dalamnya, petunjuk spiritual, dan prinsip-prinsip moral yang diajarkan. Penelitian ini mengklasifikasikan nasihat-nasihat yang relevan di era digital, dan urgensinya dalam konteks era digital saat ini.

Penelitian ini memokuskan pada relevansi dan urgensi pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī di era digital. Studi ini juga membahas nilai-nilai moral, kesalehan, dan etika dalam menggunakan teknologi digital, memilih guru spiritual yang benar, seperti perilaku online yang baik, pengelolaan privasi, perlindungan diri dari konten yang merugikan, dan pengaruh teknologi terhadap perkembangan moral dan etika.

### E. Kajian Pustaka

Kajian Pustaka dilakukan untuk mendapatkan gambaran tentang hubungan penelitian yang dilakukan dengan penelitian sejenisnya yang pernah dilakukan terdahulu, sehingga menghindari keterulangan dalam pengkajian materi yang akan diteliti. Olehnya itu, beberapa penelitian terdahulu telah banyak membahas tentang pemikiran Imam Al-Sya'rānī khususnya pada kitab *al-Minah al-Saniyah*, *Ta`āruḍ Al-ʿAdillah*, *al-Minan al-Kubra*, dan *Tanbīh al-Mugtarrīn*. Penelitian tentang akhlak Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* telah dilakukan sebelumnya akan tetapi ada beberapa perbedaan yang akan dijelaskan dibawah. Berikut beberapa penelitian terdahulu yang sejenis dengan penelitian ini:

1. Ikhfanuddin, Jurnal dengan Judul "Konsep al-Akhlāq al-Karīmah: Studi Komparasi Pemikiran Syekh Abd al-Wahhab al-Sya'rānī dalam Kitab al-Minan al-Kubra dengan Syekh Muhammad Abd al-Aziz al-Khawli dalam

*Kitab al-Adab al-Nabawi*". Hasil Penelitian tersebut mengupas beberapa akhlak yang tercantum dalam kitab *al-Minan al-Kubra* karya seorang sufi bernama Imam Al-Sya'rānī, ternyata sufi bukanlah orang yang selalu berperilaku aneh seperti yang diyakini beberapa orang. Bahkan akhlak yang dipraktikkan tidaklah berlawanan dengan hadis-hadis Nabi yang dikutip dalam kitab *al-Adab al-Nabawi* milik Syekh al-Khawli. Dari kedua ulama Mesir tersebut, keduanya memiliki prinsip yang sama yaitu berakhlak sebagaimana yang telah termaktub dalam al-Qur'an dan hadis. Inti dari semua akhlak yang ada adalah bagaimana seorang hamba memiliki hubungan yang erat dengan Tuhannya dan bisa bersosialisasi dengan rasa kepeduliannya. Bersosialisasi dengan seluruh makhluk Allah swt., tidak hanya manusia tetapi juga dengan hewan, tumbuhan dan makhluk-makhluk lainnya. Hal yang membedakan keduanya ialah Syekh al-Sya'rānī selalu mengaitkan akhlak yang beliau ceritakan atau jelaskan dengan perilaku gurunya, atau bahkan para Salafu al-Ṣālīh. Sedangkan Syekh al-Khawli tidak terlihat satupun pendapat beliau yang beliau kaitkan dengan gurunya.<sup>59</sup>

Penelitian Ikhfanuddin tersebut menelaah kitab *al-Minan al-Kubra* karya Imam Al-Sya'rānī untuk mendapatkan konsep *al-Akhlāq al-Karīmah*. Telaah kitab Imam Al-Sya'rānī sejalan dengan penelitian penulis namun yang berbeda pada kitab Imam Al-Sya'rānī dan tujuan penelitian.

MAKASSAR

2. Arif Muzayin Shofwan, Jurnal dengan Judul *"Pesan Al-Matubuli dalam Kitab Minah al-Saniyah Karya Syaikh `Abd Wahab Al-Sya'rānī"*. Dalam

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Ikhfanuddin, "Konsep al-Akhlak al-Karimah: Studi Komparasi Pemikiran Syekh Abd al-Wahhab al-Sya'rānī dalam Kitab al-Minan al-Kubra dengan Syekh Muhammad Abd al-Aziz al-Khawli dalam Kitab al-Adab al-Nabawi", Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin Vol. 2 No. 1 (Januari 2022), <a href="https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/article/view/13657">https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/article/view/13657</a>, (diakses 20 Februari 2023)

penelitian ini terdapat temuan tujuh belas pesan Syaikh Ibrahim Al-Matubuli dalam kitab tersebut, antara lain: konsisten dalam bertobat, meninggalkan perkara yang diperbolehkan untuk meningkatkan diri menuju Tuhan, menjaga diri dari pamer, memelihara diri dari mengecewakan hati orang lain, menjaga diri dari makanan yang tidak halal, menghindari watak pemalu, menghindari kecurangan dalam bekerja, memerangi nafsu, menyingkir dari keramaian masyarakat, melanggengkan diam, merutinkan shalat malam, menjaga shalat jamaah, menjauhkan diri dari perbuatan dzalim, memperbanyak memohon ampunan kepada Allah, selalu bersikap malu, selalu menjaga adab, dan tidak melalaikan zikir kepada Allah swt.60

Penelitian Arif Muzayin tersebut mendapatkan pesan-pesan ulama Al Matubuli yang telah menelaah kitab *al-Minah al-Saniyah* karya Imam Al-Sya'rānī. Penelaahan kitab Imam Al-Sya'rānī sejalan dengan peneltian penulis, namun berbeda kitab dan tujuan penelitian.

3. Ahiel Ahdi Besari, Khalis Kohari, Jurnal dengan judul "Konsep Akhlak dalam Kitab Tanbīh al-Mugtarrīn Karya Imam Al-Sya'rānī dan Relevansinya dengan Pendidikan". Dalam penelitian ini menunjukkan bahwa dalam kitab Tanbīh al-Mugtarrīn mengandung suatu ajakan untuk mendekatkan diri kepada Allah swt., mengulas etika-etika mulia para ulama salaf yang saleh, dengan mengutip maqolah-maqolah mereka dan juga mengutip sabda-sabda Nabi-Nabi terdahulu yang berkaitan dengan etika yang luhur, dan dalam relevansinya dengan pendidikan akhlak itu

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Arif Muzayin Shofwan, "Pesan Al-Matubuli dalam Kitab Minahus Saniyah Karya Syaikh 'Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī", Spiritual Healing: Jurnal Tasawuf dan Psikoterapi Vo; 3, No:2 (Desember 2022), <a href="http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/SH/article/view/13867">http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/SH/article/view/13867</a>, (diakses pada 18 Februari, 2023)

segalanya dan posisi akhlak di atas pendidikan, bahkan Rasulullah saw. diutus untuk menyempurnakan akhlak.<sup>61</sup>

Penelitian tersebut mengulas konsep akhlak Imam Al-Sya'rānī dan relevansinya dengan pendidikan, sedangkan penelitian ini lebih berfokus pada model pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* dengan relevansi dan urgensinya di era digital saat ini.

4. Rosidi dan Ahmad Syatori, Jurnal dengan Judul "Perbandingan Teknik Zikir Tarekat dan Teknik CBT Sebagai Terapi Depresi; Studi Pemikiran al-Sya'rānī dalam al-Anwār al-Qudsiyah dan Teknik CBT Made Simple Nina Josefowitz". Hasil penelitian ini dapat disimpulkan bahwa teknik zikir tarekat dan teknik CBT tentang fungsinya dalam menangani depresi memiliki beberapa persamaan dan perbedaan ditinjau dari proses, tujuan, etika, manfaat dan hal lainnya. Diantara persamaan teknik zikir tarekat al-Sya'rānī dan teknik CBT Made Simple Nina Josefowitz sebagai penanganan depresi adalah penggunaan kekuatan hubungan antara penderita dengan yang menangani, yaitu perlunya beberapa tahapan dan durasi waktu, memiliki goal atau tujuan utama, tersistem namun fleksibel, dan kontinuitas sebagai kunci optimalisasi hasil. Sedangkan perbedaannya adalah teknik zikir tarekat al-Sya'rānī memiliki hubungan yang kompleks, terbentuk antara hamba dan Allah swt. dengan berrabitah melalui murshid sebagai guru yang mengantarkan.62

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Ahiel Ahdi Besari, Hadi Yasin, and Khalis Kohari, 'Konsep Akhlak Dalam Kitab Tanbihul Mughtarrin Karya Imam As-Sya'Roni Dan Relevansinya Dengan Pendidikan', Tahdzib Al-Akhlaq: Jurnal Pendidikan Islam, 6.1 (2023), 129–50 <a href="https://doi.org/10.34005/tahdzib.v6i1.2785">https://doi.org/10.34005/tahdzib.v6i1.2785</a>>.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Rosidi Rosidi and Ahmad Syatori, "Perbandingan Teknik Zikir Tarekat dan Teknik CBT Sebagai Terapi Depresi; Studi Pemikiran al-Sya'rānī dalam al-Anwār al-Qudsiyah dan Teknik CBT Made Simple Nina Josefowitz", SAINTIFIKA ISLAMICA: Jurnal Kajian Keislaman, 10.1 (2023), 53–83 <a href="https://doi.org/10.32678/saintifikaislamica.v10i1.8552">https://doi.org/10.32678/saintifikaislamica.v10i1.8552</a>.

Jurnal tersebut membahas tentang Perbandingan Teknik Zikir Tarekat Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Al-Anwār Al-Qudsiyah* dengan Teknik CBT sebagai Terapi Depresi Made Simple Nina Josefowitz. Persamaan dengan penelitian ini adalah sama-sama membahas tentang zikir Imam Al-Sya'rānī, akan tetapi perbedaan dengan konsep perbandingan dengan teknik lain.

5. Khairul Bahri Nasution, Jurnal dengan Judul, "Metode Kompromistik Imam Al-Sya'rānī dalam Ta'āruḍ Al-Adillah dan Implikasinya terhadap Ijtihad Hukum Islam". Hasil penelitian ini menemukan tiga hal: model pendekatan takhfif dan tasydid, latar belakang penggunaan metode kompromistik, dan implikasi penerapan metode kompromistik Imam Al-Sya'rānī dalam ijtihad.<sup>63</sup>

Jurnal ini memiliki persamaan dengan penilitian ini dengan sama-sama mengulas tentang kitab Imam Al-Sya'rānī. Akan tetapi jurnal di atas mengulas kitab *Ta`āruḍ Al-Adillah* tentang ijtihad hukum fikih. Sedangkan penelitian ini membahas tentang kitab *Tanbīh Al-Mugtarrīn* yang membahas tentang tasawuf.

# F. Kerangka Teoretis MAKASSAR

Penelitian ini dimulai dari perkembangan pengetahuan membawa perubahan yang besar pada kehidupan zaman ini. Zaman tak dapat terelakkan dengan kecanggihan era digital saat ini, perkembangan tersebut telah memberikan dampak besar dalam hampir semua aspek kehidupan. Dampak tersebut terbagi menjadi dua yaitu, dampak positif dan dampak negatif. Dampak poisitif dari digitalisasi membawa era keterbukaan informasi dan

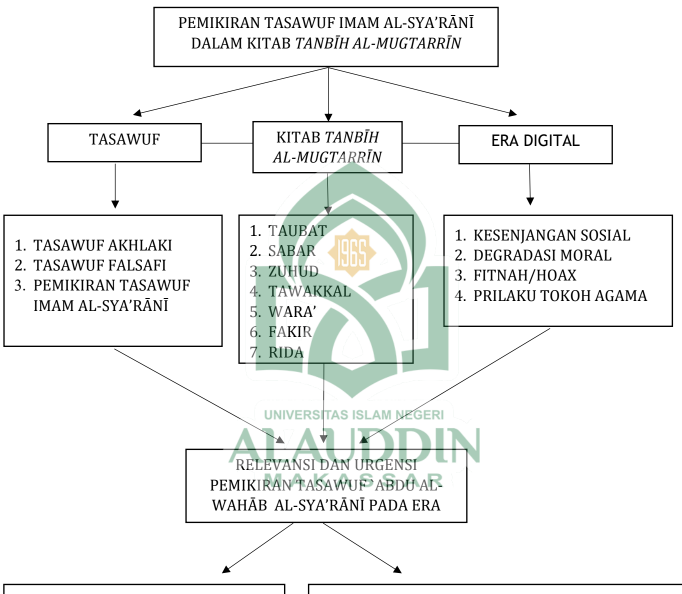
<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Khairul Bahri Nasution, 'Metode Kompromistik Imam Sya' Rani Dalam Ta' Arudh Al-Adillah Dan Implikasinya Terhadap Ijtihad Hukum Islam', Analytica Islamica, 4.1 (2015), h. 131–54.

memudahkan orang-orang mendapatkan informasi. Menghubungkan orang-orang yang jauh dalam dunia virtual. Sejalan dengan dampak positif, orang-orang yang kering akan spiritualitas justru memanfaatkan era digital untuk kepentingan duniawi. Ancaman degradasi moral dengan ketergantungan kecanggihan teknologi adalah tantangan besar pada era ini. Guru agama dapat diakses dari manapun tanpa menyeleksi kompetensi keilmuannya. Tak dapat dipungkiri Ketika berita hoaks lebih dipercaya dibandingkan fakta di lapangan. Menjadi fitnah yang besar hingga orang-orang tak lagi dapat membedakan antara benar dan salah.

Seorang pemikir yang lahir pada abad ke lima belas yaitu Imam Al-Sya'rānī yang hadir dengan karya-karyanya melalui kitab-kitab dan pengajaran-pengajaran, membuat penelitian ini lebih mudah mencari referensi lain untuk menguatkan biografi tentang pemikiran Imam Al-Sya'rānī. Seorang ahli fikih dan bertemu guru spiritual yang menjadikannya ahli dalam tasawuf. Nasihat-nasihatnya menjadi landasan kitab-kitab klasik hingga sekarang di pesantren-pesantren.

Nasihat-nasihatnya penting untuk mengingatkan masyarakat pada era keterbukaan saat ini. Konsep tasawuf pada pemikiran Imam Al-Sya'rānī dapat dilakukan dengan menelaah biografinya, menelaah kitab-kitabnya, menelaah penelitian-penelitian tentang kitab-kitabnya, menelaah kutipan-kutipannya tentang Tasawuf pada kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*, dan menganalisis kesamaan nilai-nilai dan prinsip-prinsip kitab tersebut dengan dampak negatif pada era digital. Konvergensi nilai dan prinsip pada kitab tersebut dapat menghasilkan sumber daya manusia yang unggul, berkualitas dan berkompeten yang senantiasa mempunyai karakter moral dan berakhlak mulia. Adapun skema pada penelitian ini tertuang pada kerangka teoretis penelitian dibawah ini:

Gambar 1.3 Kerangka Konseptual



#### **RELEVANSINYA:**

- 1. PREVENTIF
- 2. KURATIF
- 3. EDUKATIF
- 4. MENINGKATKAN KETAKWAAN PADA ERA DIGITAL

#### **URGENSINYA:**

- 1. Penyaringan Informasi dan Literasi Digital
- 2. Digital Wellness dengan Pendekatan Uzlah Digital
- 3. Pengembangan (sense of community) Komunitas Positif
- 4. Zuhud Melawan Materialisme Digital
- 5. Inovasi dan Teknologi sebagai Edukasi Spiritual
- 6. Menanamkan Kesadaran Spiritual (*Digital Muraqabah*)

# G. Metodologi Penelitian

Untuk menganalisis objek penelitian ini, metodologi yang digunakan dalam tahap-tahap penelitian ini meliputi: jenis penelitian, metode pendekatan, metode pengumpulan data, metode pengolahan dan analisis data.

# 1. Jenis Penelitian

Penelitian ini merupakan studi kepustakaan (*library research*), yaitu penelitian yang dilakukan melalui riset berbagai literatur yang berkaitan dengan masalah yang diteliti. Jenis penelitian ini tergolong penelitian kualitatif deskriptif, yaitu dapat diartikan sebagai prosedur pemecahan masalah yang tengah diteliti dengan menggambarkan atau melukiskan keadaan objek penelitian secara cermat sebagaimana adanya.<sup>64</sup> Penelitian deskriptif ini merupakan suatu metode yang dirancang untuk mengumpulkan data dan informasi yang tujuan utamanya adalah memberikan gambaran yang jelas tentang sifat atau suatu keadaan.<sup>65</sup>

Penelitian ini tidak dimaksudkan untuk menguji teori yang ada, tetapi diarahkan untuk mengembangkan ilmu pengetahuan yakni mengembangkan teori dan gagasan Imam Al-Sya'rānī untuk relevansi dan urgensi pemikiran tasawufnya di era digital saat ini.

#### 2. Metode Pendekatan

Penelitian ini menggunakan beberapa pendekatan, yaitu:

a. Pendekatan sufistik berbasis nilai-nilai estetika yang terkandung dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*, seperti hubungan manusia dengan Allah *Hablun Min Allah*, hubungan sesama manusia *Hablun min al-Nās*, kontrol diri

<sup>65</sup> Consuelo G. Sevilla, dkk., (An Introduction to Research Methods) terj. Alimuddin Tuwu Pengantar Metode Penelitian, (Jakarta: UI Press, 1993), Cet. I, h. 71

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Hadari Nawawi dan Mimi Martini, *Penelitian Terapan*, (Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1996), Cet. II, h. 73

*Muhāsabah*, dan meneladani perjalanan para ulama sufi. Menelaah pandangan sufistik Imam Al-Sya'rānī tentang relevansi dan urgensi di era digital dalam mencapai kehidupan spiritual yang lebih baik.

- b. Pendekatan linguistik, yaitu pendekatan yang digunakan dari aspek ilmu kebahasaan. Pendekatan bahasa digunakan sebagai langkah awal untuk mendekati, membahas, dan menganalisa naskah atau sumber hukum tersebut, sehingga ditemukan pemahaman yang benar terhadap fenomena-fenomena yang muncul.<sup>66</sup> Tinjauan Bahasa untuk menganalisis maksud yang mendalam dalam setiap nasihat-nasihat Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*.
- c. Pendekatan Historis, melalui pendekatan tersebut seseorang diajak menukik dari alam identitas ke alam yang bersifat empiris dan mendunia. Dari keadaan ini seseorang akan melihat adanya kesenjangan dan keselarasan antara yang terdapat dalam alam idealitas dengan yang ada di alam empiris dan historis.<sup>67</sup> Pendekatan historis untuk menganalisis masa UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Imam Al-Sya'rānī dan hubungannya dengan era digital.
- d. Pendekatan Sosiologis merupakan pendekatan yang mempelajari struktur sosial dan proses-proses sosial, terutama di dalamnya perubahan-perubahan sosial.<sup>68</sup> Analisis Fenomena sosial mulai dari struktur sosial dan perubahanya dapat dikorelasikan dengan fenomena pada zaman ini.

#### 3. Sumber Data

Sumber primer adalah data yang terdapat di dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* karya Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī terkait pemikiran tasawuf,

<sup>67</sup> Abuddin Nata, *"Metodologi Studi Islam"* (Jakarta; PT. Raja Grapindo Persada, 2011), h.47.

<sup>66</sup> Muh. Nurhakim, "Metodologi Studi Islam" (Malang: UMM Press, 2004), h. 15

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Pius A Partanto dan M. Dahlan Al Barry, *Kamus Ilmiah Populer* (Surabaya: Arkola, 1994), hlm. 719.

sedangkan sumber sekunder adalah sumber-sumber yang diambil dari sumber lain yang tidak diperoleh dari sumber primer.<sup>69</sup> Dalam penelitian ini sumber sekunder yang dimaksud ialah semua referensi yang terkait dengan tema utama penelitian ini, baik jurnal, buku, ataupun dokumen lainnya.

# 4. Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data yang peneliti gunakan yakni metode dokumentasi. Studi dokumentasi adalah mencari data mengenai hal-hal atau variabel berupa catatan, transkrip, buku, surat kabar, majalah, notulen rapat, agenda dan sebagainya.<sup>70</sup>

Teknik pengumpulan data pada penelitian ini dengan mengumpulkan dokumen-dokumen yang berhubungan dengan karya `Abdu Al-Wahāb al-Sya'rānī, berupa kitab-kitab yang pernah ditulis `Abdu Al-Wahāb al-Sya'rānī, Kitab-kitab ulama yang berpendapat tentang Imam al-Sya'rānī, atau penelitian yang berhubungan dengan karya `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī. Terkhusus kitab dari kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* yang akan dibahas pada penelitian ini.

# 5. Teknik Analisis Data

Data yang diperoleh selanjutnya dianalisis dengan menggunakan metode konten analisis. Teknik analisis data ini dianggap sebagai teknik analisis data yang sering digunakan dalam penelitian kualitatif. Namun selain itu pula teknik analisis ini dipandang sebagai teknik analisis data yang paling umum.<sup>71</sup>

Metode ini mensyaratkan objektifitas, pendekatan sistematis, dan

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Saifudin Anwar, *Metodologi Penelitian*, (Yogyakarta: Pilar Offset,1998), h. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Suharismi Arikunto, *Prosedur Penelitian*, (Jakarta: PT Rineka: Cipta, 2002), h. 206.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Burhan Bungin, Analisis Data Penelitian Kualitatif, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006), h. 84.

generalisasi.<sup>72</sup> Menurut Noendrof bahwa:<sup>73</sup>

Analisis isi merupakan suatu analisis mendalam yang dapat menggunakan teknik kuantitatif maupun teknik kualitatif terhadap pesan-pesan menggunakan metode ilmiah dan tidak terbatas pada jenis-jenis variabel yang dapat diukur atau konteks tempat pesan-pesan diciptakan atau disajikan.

Analisa data menggunakan teknik interpretasi, induksi, dan deduksi yang yang terdapat dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*, dan kitab, artikel ataupun penelitian tentang pemikiran Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī. Adapun teknik interpretasi dalam penelitian ini adalah<sup>74</sup>:

- a. Teknik interpretasi tekstual adalah memahami data dengan melihat langsung teks-teksnya. Dalam penelitian ini, teknik interpretasi tersebut digunakan untuk memahami data primer apa adanya sesuai yang tercantum dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*.
- b. Teknik interpretasi kontekstual adalah memahami data primer dalam bentuk teks-teks dengan melihat aspek sosio-historis, atau makna di balik lafal. Dalam penelitian ini, teknik interpretasi tersebut digunakan untuk memahami data primer dengan mempertimbangkan konteks pemikiran `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī tersebut dan latar belakang situasi, kecenderungan, dan pendidikan `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī sehingga menerbitkan kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*.
- c. Teknik interpretasi intertekstual adalah memahami data primer dengan melihat data-data lainnya sebagai bahan pertimbangan dan komparatif.

<sup>73</sup> Emzir, *Analisis Data: Metodologi Penelitian Kualitatif*, (Jakarta: Rajawali Press, 2011), h. 283-284.

-

 $<sup>^{72}</sup>$  Uhar Suharsaputra, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan Tindakan, (Bandung: Rafika Aditama, 2012), h. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Muh. Zuhri Abu Nawas, 'Teknik Interpretasi Tekstual Dan Kontekstual', *Al-Asas: Jurnal Ilmiah Ilmu Dasar Keislaman*, 2.1 (2019), 73–91 <a href="https://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/alasas/article/view/933">https://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/alasas/article/view/933</a>.

Dalam penelitian ini, teknik interpretasi tersebut digunakan untuk membandingkan pemikiran Tasawuf `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī dan ulama sufi lainnya. Kemudian merelevansikan pemikiran `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī dengan era digital saat ini.

# H. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

#### 1. Tujuan Penelitian

- a. Mengetahui pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī.
- b. Mengidentifikasi model pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī di dalam *Tanbīh al-Mugtarrīn.*
- c. Mengeksplorasi relevansi dan urgensi pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī di era digital.

### 2. Kegunaan Penelitian

# a. Kegunaan Teoretis

Penelitian ini diharapkan memiliki manfaat secara teoretis terutama dapat menjadi rujukan bagi siapa saja yang memiliki minat terhadap kajian UNIVERSITAS ISLAM NEGERI pemikiran seseorang pada bidang tasawuf dan utamanya bagi yang ingin mendalami pemikiran 'Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī secara khusus.

MAKASSAR

# b. Kegunaan Praktis

Penelitian ini diharapkan memiliki manfaat untuk:

# 1) Lembaga Pendidikan

Diharapkan penelitian ini memiliki manfaat praktis bagi lembagalembaga pendidikan utamanya dalam pembinaan akhlak era digital.

#### 2) Masyarakat

Diharapkan penelitian ini dapat menjadi pedoman karakter dan etika bagi masyarakat dalam berinteraksi di era digital saat ini.

#### **BAB II**

#### BIOGRAFI `ABDU AL-WAHĀB AL – AL-SYA'RĀNĪ

#### A. Riwayat Kehidupan Imam Al-Sya'rānī

`Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī memiliki nama lengkap 'Abdu Al-Wahab Ibn Ahmad Ibn 'Ali Ibn Ahmad Ibn Muhammad Ibn Musa Al-Sya'rānī Al-Anshari Asy-Syafi'i. Dia lahir pada tanggal 27 Ramadhan tahun 898 H/1493 M di daerah Qalsyafandah (Mesir), tepatnya berada di sebuah desa kakek dari ibunya, kemudian saat dia berumur 40 hari, ia pindah ke desa ayahnya, daerah irigasi Abi Sya'rah, pada daerah itulah dia dinisbatkan, maka ia terkenal dengan julukan Al-Sya'rānī. Dia meninggal pada 12 Jumādil Awal 973 H/5 Desember 1565 M dan dimakamkan di sebuah kompleks khusus dibangun untuknya. Sejak 1177 H, namanya diabadikan sebagai nama sebuah masjid dekat lokasi ia dimakamkan.¹

Nasabnya dapat diketahui dengan melihat di dalam kitabnya sendiri, Laṭāif Al-Minan, dia berkata: Sesungguhnya aku, dengan memuji Allah Ta'ala, Abdullah bin Ahmad bin Ali bin Muhammad bin Zarfa bin Musa bin Sultan Ahmad bin Sultan Sa'id bin Sultan Fashin bin Sultan Mahya bin Sultan Zaufa bin Sultan Rabban bin Sultan Muhammad bin Musa bin Sayyid Muhammad bin Al-Hanifah bin Imam Ali bin Abi Tholib ra. Pengarang kitab Tanbīh al-Mugtarrīn ini berasal dari salah satu keluarga besar Bani Alawiyyah yang masih memiliki nasab dari keturunan Nabi Muhammad saw. merupakan keluarga besar Imam Al-Sya'rānī, berpindah ke Maghrib (Maroko); yang pada akhirnya Bani Alawiyah mampu mendirikan sebuah kerajaan di sana. Dengan

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī,  $\it Tanbīh~al-Mugtarrīn~$  (Kairo: Maktabah Al-Taufiqiyah, (t.th.)), h. 8

demikian, Imam Al-Sya'rānī mempunyai silsilah keturunan dari Muhammad bin Al-Hanafiah bin Ali bin Abi Thalib ra..<sup>2</sup>

Al-Sya'rānī telah ditinggal oleh ayahnya yang meninggal pada saat dia masih kecil. Kemudian Al-Sya'rānī dirawat oleh pamannya yang saleh dan ahli ibadah. Sang paman yang saleh selalu membimbing keponakannya untuk selalu hidup dalam kesalehan dan ketaatan kepada Allah swt., dari hasil didikan seorang paman yang taat ibadah ini, bukan sesuatu yang mengherankan jika Imam Al-Sya'rānī semenjak kecil, merupakan seorang anak yang terkenal akan ibadah dan pengabdianya kepada Allah. Semenjak usia delapan tahun, dia sudah terbiasa melakukan shalat malam dan tenggelam dalam zikir-zikir yang sangat mengagumkan.

Al-Sya'rānī sudah menjadi anak yatim sejak kecil, namun hal ini tidak menjadikan dirinya berkembang sebagai anak yang hidup dalam keputusasaan dan tanpa harapan. Semenjak kecil, dia telah menyakini dalam hatinya yang paling dalam, bahwa Allah swtatelah menjaganya dari sifat keberagamaan yang lemah, sebagaimana Allah selalu menjaga dirinya dari perbuatan yang tercela dan juga perbuatan yang hina. Bahkan dalam hatinya, dia juga percaya bahwa Allah telah memberikan kepada dirinya kecerdasan yang bisa dijadikan pisau dalam memahami semua keilmuan dengan benar, yang sekaligus mampu memahami semua kerumitan-kerumitan yang ada.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zaki Oftavian Cahyo, "Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī (Studi Tentang Kajian Pendidikan Akhlak Dalam Kitab Al-Minah Al-Saniyah Karya Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī)", (Surabaya: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Ampel, 2018), h. 44

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zaki Oftavian Cahyo, "Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī (Studi Tentang Kajian Pendidikan Akhlak Dalam Kitab Al-Minah Al-Saniyah Karya Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī)", (Surabaya: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Ampel, 2018), h. 45.

# B. Riwayat Keilmuan Imam Al-Sya'rānī

Al-Sya'rānī ini mempelajari semua keilmuan dengan semangat belajar yang luar biasa. Sejak kecil ia telah mampu menghafal al-Qur'an tepatnya saat umur 8 tahun, kemudian ia juga menghafal *Matan Abi Syuja'*, kitab permulaan pelajaran fiqih, dan *Matan al-Ajurumiyyah*, kitab permulaan tata Bahasa Arab. Kedua kitab itu dipelajarinya dari kakeknya sendiri, Abd al-Qadir Ibn Ahmad, yang menggantikan ayahnya mengajar di Zawiyah. Dia merupakan simbol dari seorang murid yang teladan dan rajin pada zamannya. Dia selalu mencari sebuah kebenaran di manapun ia berada.<sup>4</sup>

Tempat tinggal Imam Al-Sya'rānī di jadikan *zawiyah* Al-Sya'rānī (tempat tinggal penggemblengan seorang sufi) yang menjadi pondasi dan pertemuan antara pelajar ilmu fikih atau syariat dan pelajar ilmu tasawuf. Tempat tinggal tersebut menjadikan puncak kemuliaan ilmu dan peradaban islam pada saat itu.<sup>5</sup>

Imam `Abdu Al-Wahāb al-Sya'ranī selamā masa hidupnya, siang dan malamnya dia berada di bawah atap masjid dengan tujuan bersungguh sungguh mencari ilmu dan menjadikannya menjadi sosok yang alim dalam urusan ibadah. Dalam masa hidup beliau murni bersungguh-sungguh dalam cara atau jalan menuju kesempurnaan ibadah, dan kesempurnaan pola etikanya.

<sup>5</sup> Thoha Abdul Baqir Surur, *Anwār al-Qudsiah fī ma'rifati qowā`id al-taṣawuf*, (Maktabah Ma'arif, Bairut Lebanon), h. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Azyumardi Azra, *Ensiklopedi Tasawuf UIN Syarif Hidayatullah*, (Bandung: Prangkasa, 2008), h. 95

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Thoha Abdul Baqir Surur, *Anwār al-Qudsiah fī ma'rifati qowā`id al-taṣawuf*, (Maktabah Ma'arif, Bairut Lebanon), h. 9.

Al-Sya'rānī tinggal di keluarga yang terkenal akrab dengan kehidupan keagamaan dan keilmuan bersama, sehingga ia berkesempatan memasuki dunia ilmu pada usia dini. Dia sudah hafal seluruh ayat-ayat al-Qur'an ketika umur 8 Tahun. Tanda-tanda bahwa dikemudian hari akan menjadi ilmuan besar sudah tampak ketika dia masih muda. Ketika keluarganya pindah ke Kairo, ia dibawa ayahnya menghadap Syaikh Jalal al-Din al-Suyuti, dengan harapan mendo'akan dan memberikan ijazah kepadanya. Setelah mengetahui kecerdasannya, as-Suyuti memberi ijazah untuk mengajarkan seluruh kitab dan ḥadis, padahal waktu itu al-Sya'rānī baru berusia sekitar 10 tahunan.<sup>7</sup>

Pada suatu hari al-Sya'rānī sedang mengalami krisis spiritual dan guncangan batin, kemudian ia meminta solusi kepada Ali al-Khawwas untuk mengetahui bagaimana cara mengatasi permasalahan yang sedang dialaminya. Untuk mendapatkan kembali ketentraman batin yang diinginkannya, Ali al-Khawwas pun menyarankan kepadanya untuk belum merasa cukup dengan semua ilmu yang telah dikumpulkan dan karya ilmiah yang telah dihasilkan. Ia menganjurkan agar Al-Sya'rānī sepenuhnya berhenti menekuni ilmu yang telah lama digelutinya dan mulai menjalani suluk dengan serius di bawah bimbingan dan ditunjukkan "jalan langsung" menuju Allah SWT., setelah melalui perenungan yang cukup mendalam, akhirnya al-Sya'rānī memutuskan untuk menerima saran yang diberikan tersebut.8

Pada awalnya, al-Sya'rānī merasa berat menjelaskan perintah sang guru, bahkan setelah melakukan semua perintah tersebut, al-Sya'rānī merasa

<sup>7</sup> Abdul Fattah Zulkarnain, Konsep Pendidikan Jiwa Penuntut Ilmu Perspektif 'Abd al-Wahhab al-Sya'rāni, h. 39

-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Zaki Oftavian Cahyo, Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abdu al-Wahab al-Sya'rānī (Studi tentang Kajian Pendidikan Akhlak dalam Kitab al-Minah al-Saniyah Karya Abdu al-Wahab al-Sya'rānī), (Surabaya: UIN Sunan Ampel Surabaya, 2008), h. 47

tidak enak hati dan terus memikirkan kitab-kitab yang telah dia jual. Dia merasa telah kehilangan semua ilmu yang selama ini ia tekuni. Tetapi, ketika Ali al-Khawwas mengetahui hal tersebut, dia memerintahkan kepada al-Sya'rānī untuk memperbanyak zikir kepada Allah swt.<sup>9</sup>

Setelah mampu menanggulangi cobaan pertama ini, Ali al-Khawwas menyuruhnya menghindari keramaian manusia (*uzlah*), hingga pada akhirnya al-Sya'rānī merasa dirinya paling baik dibandingkan dengan yang lainnya. Ali al-Khawwas kemudian menganjurkan kepada al-Sya'rānī untuk terus melakukan *mujāhadah* hingga ia akan merasakan bahwa dirinya lebih hina dari pada orang yang paling hina sekalipun. Setelah masa-masa tersebut, Ali al-Khawwas menyuruh al-Sya'rānī berbaur kembali dengan masyarakat ramai, dengan bersabar atas apa yang mereka lakukan terhadap dirinya. Al-Sya'rānī ketika menjalankan hal tersebut merasakan bahwa dirinya merupakan orang yang paling tinggi derajatnya jika dibandingkan dengan orang lainya. Tetapi, seperti biasanya, Ali al-Khawwas kemudian memerintahkan kepada dirinya untuk menghilangkaan perasaan-perasaan tersebut.<sup>10</sup>

MAKASSAR

Ali al-Khawwas menyuruh al-Sya'rānī untuk memperbanyak zikir kepada Allah swt. dalam semua waktu-waktunya. Ia tidak boleh memikirkan hal lain selain Sang Pencipta, sehingga ia harus menjalani masa-masa itu selama berbulan-bulan. Bukan hanya itu saja, Ali al-Khawwas kemudian menyuruh dirinya untuk menghindar dari nafsu makan. Makan hanya dilakukan untuk menjaga kelangsungan hidup belaka, sehingga al-Sya'rānī

<sup>9</sup> Sri Mulyati dkk, *Hasil Penelitian Kolektif*, (Jakarta: Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, t.th), h.85

<sup>10</sup> Mochtar Effendy, *Ensiklopedi Agama dan Filsafat,* (Universitas Sriwijaya: Percetakan Universitas Sriwijaya, 2001), h. 530

ketika itu merasakan dirinya telah terbang ke atas *mujāhadah* yang telah diajarkan Ali al-Khawwas kepada al-Sya'rānī telah menjadikan dirinya memiliki keilmuan yang tidak dia duga sebelumnya. Dia merasakan, bahwa ilmu yang telah dimiliki, mendapatkan pesaing dari ilmu *muhibah* yang baru dia dapat. Ilmu yang baru dia dapat telah memberi penyempurnaan terhadap ilmu yang selama ini ia miliki.

Hati al-Sya'rānī telah dibuka oleh Allah swt., dan diberikan pengetahuan-pengetahuan yang hanya dimiliki oleh seorang sufi saja, akan tetapi walaupun al-Sya'rānī telah mendapatkan ilmu *ladunni* dari Allah swt., Ali al-Khawwas dalam hal ini berperan sebagai guru al-Sya'rānī, membimbingnya untuk terus melakukan berbagai macam *mujāhadah* dalam rangka membersihkan hatinya dari belenggu duniawi. Pada akhirnya al-Sya'rānī mampu mendapatkan berbagai macam ilmu dan karomah yang telah diberikan langsung oleh Allah swt. kepada dirinya.<sup>11</sup>

Ali al-Khawwas menyuruhnya untuk selalu berzikir kepada Allah swt. agar ia dapat melupakan semua ilmunya dengan cepat, dan mematuhi semuanya dengan ikhlas. Selain itu, ia masih harus menjalani serangkaian prosedur olah batin (*riyāḍah*) yang lebih berat lagi, antara lain *'uzlah*, mengintensifkan zikir kepada Allah swt., baik secara pelan (*sirr*) maupun lantang (*jahr*) dalam kesendirian, serta terus berupaya menepis angan dalam pemikirannya, yang nantinya dapat menganggu zikirnya. Dia juga diminta berpantang dari segala macam makanan dan minuman yang nikmat.<sup>12</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Abd al-Wahhāb asy-Sya'rānī, *Tanbih al-Mughtarrīn* (Kairo: Maktabah Darul Fikr, t.th), h. 68

 $<sup>^{\</sup>rm 12}$  Azyumardi Azra, Ensiklopedi Tasawuf UIN Syarif Hidayatullah (Bandung: Prangkasa, 2008), h. 87

Pasca menjalani seluruh rangkaian panjang dalam waktu yang cukup lama sambil terus berusaha memusatkan pikiran (*tawajjuh*) kepada Allah swt., dia mulai merasakan pencerahan batin yang diinginkan sejak lama. Peristiwa ini terjadi pada tanggal 17 Rajab 931 H. dimana al-Sya'rānī tiba-tiba merasa pintu hatinya terbuka lebar, siap menyongsong datangnya limpahan ilmu *ladunni.*<sup>13</sup>

Pertemuan yang terjadi antara al-Sya'rānī dengan Ali al-Khawwas merupakan salah satu bukti betapa pentingnya peran seorang Syaikh dalam dunia sufi. Ali al-Khawwas merupakan seorang laki-laki yang diberikan Allah swt.. sebuah kecintaan dan keistimewaan, dalam menjalani badai kehidupan. Dia merupakan salah satu anugerah, yang pernah diberikan Allah swt. kepada umat manusia dalam menuju sebuah hakikat. Ali al-Khawwas menjadi simbol kebenaran atas keberadaan ilmu ladunni dalam dunia sufi. Semenjak kecil dia adalah orang yang *ummi* (buta huruf), yang dalam setiap perkataannya selalu diwarnai dengan ayat-ayat al-Qur'an dan hadis. 14

Dia mampu mengambil sebuah kesimpulan dari dalil-dalil tersebut, dengan sangat menakjubkan dan mengherankan. Pertemuan Ali al-Khawwas dengan al-Sya'rānī merupakan sebuah bukti dari keistimewaan seorang wali dengan ilmu laduninya, dengan seorang 'ālim yang belum mencapai derajat tersebut. Ali al-Khawwas adalah seorang 'ummi, sedang al-Sya'rānī adalah seorang 'ālim. Tapi, itu semua hanya dalam penampakan lahir belaka. Pada hakikatnya, Ali al-Khawwas adalah seorang 'ālim sedangkan al-Sya'rānī adalah

<sup>13</sup> Abd al-Wahhāb asy-Sya'rānī, *Tanbih al-Mughtarrīn* (Kairo: Maktabah Darul Fikr, t.th), h. 68

-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Zaki Oftavian Cahyo, Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abdu al-Wahab al-Sya'rānī (Studi tentang Kajian Pendidikan Akhlak dalam Kitab al-Minah al-Saniyah Karya Abdu al-Wahab al-Sya'rānī) (Surabaya: UIN Sunan Ampel Surabaya, 2008), h. 61

seorang 'ummi. Ilmu Ali al-Khawwas adalah langsung diterima dari Allah swt., sedang ilmu al-Sya'rānī adalah ilmu yang bersumber dari kitab-kitab bacaan yang hakikat ilmu tersebut menurut orang sufi bukan merupakan ilmu yang dimiliki secara hakiki, melainkan ilmu yang didapat melalui bacaan terhadap kitab.<sup>15</sup>

Ali al-Khawwas adalah seseorang yang mengantarkan al-Sya'rānī menuju dunia sufi yang sesungguhnya. Dia telah mengantarkan al-Sya'rānī mencapai derajat kewalian, dan mengajarkan tata cara mencapai sebuah ilmu ladunni. Dalam beberapa kesempatan al-Sya'rānī mengisahkan bahwa Ali al-Khawwas telah memberikan pengajaran kepada dirinya dalam mencapai derajat tersebut. Yang pertama ia lakukan adalah menjual semua kitab yang dia miliki, dan menghabiskan semua hasil penjualan kepada fakir miskin. 16

Sejak saat itu, Imam `Abdu Al-Wahāb al-Sya'rānī memiliki perilaku yang sufistik dan etikanya adalah etika sufi. Setiap apa yang di tuangkan dalam tulisannya selalu menggambarkan etika yang dia jalani dalam sehari-hari.<sup>17</sup>

Semasa hidupnya, dia berprofesi sebagai guru dan juga pedagang. Pada saat mengajar, apabila dia ingin memanggil salah satu dari muridnya, maka cukup dengan hatinya saja, meskipun muridnya berada di negara yang memiliki jarak yang cukup jauh, mereka pun bisa hadir dihadapannya begitu pula sebaliknya. Hal ini dapat terjadi karena begitu dekatnya hubungannya

<sup>16</sup> Zaki Oftavian Cahyo, Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abdu al-Wahab al-Sya'rānī (Studi tentang Kajian Pendidikan Akhlak dalam Kitab al-Minah al-Saniyah Karya Abdu al-Wahab al-Sya'rānī), (Surabaya: UIN Sunan Ampel Surabaya, 2008), h. 59

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Zaki Oftavian Cahyo, Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abdu al-Wahab al-Sya'rānī (Studi tentang Kajian Pendidikan Akhlak dalam Kitab al-Minah al-Saniyah Karya Abdu al-Wahab al-Sya'rānī) (Surabaya: UIN Sunan Ampel Surabaya, 2008), h. 48

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Thoha Abdul Baqir Surur, *Anwār al-Qudsiah fī Ma'rifati Qowā`id al-Taṣawuf*, (Maktabah Ma'arif, Bairut Lebanon), h. 16.

dengan semua muridnya. Pada saat dia berdagang maupun melakukan kegiatan jual beli, maka dia selalu membeli dengan menambah harganya dan menjual dengan harga yang lebih murah harganya. Hal ini dilatarbelakangi oleh sifat kedermawanan dan keikhlasan yang penuh kepada Allah swt..<sup>18</sup>

Imam Al-Sya'rānī menjadi pemimpin guru spiritual atau *qutub ruh* pada masanya. Para pelajar baik pelajar ilmu syari'ah maupun pelajar tasawuf merasakan kenikmatan atas pendidikan yang di ajarkan Imam al-Sya'rānī. Kemudian ke depannya menjadikan pelajar-pelajar itu menjadi pemimpin negara dan pemimpin ilmuan.<sup>19</sup>

Imam Al-Sya'rānī memandang sesungguhnya tidak ada manusia sebetulnya atau secara hakiki manusia, kecuali ketika manusia itu yang bisa merasakan sedihnya sesama manusia dan penderitaan sesama manusia. Karena manusia itu berkongsi dengan manusia lainnya dalam kenikmatannya dan penderitaannya. Imam Al-Sya'rānī pun pernah berkata: Adapun seseorang yang tertawa, seseorang yang bersenang-senang dengan istrinya, seseorang yang memakai pakaian sombong, atau seseorang yang pergi ke tempat yang penuh kenikmatan saat hari itu bertepatan juga turunnya sebuah musibah di daerah muslimin lainnya. Maka orang tersebut sama seperti hewan.<sup>20</sup>

Etika yang diajarkan imam `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī bisa di simpulkan bahwa etika seseorang yang ideal adalah penuh kasih sayang terhadap sesama manusia, dan bahkan penuh kasih saying pula terhadap

<sup>19</sup> Thoha Abdul Baqir Surur, *Anwār al-Qudsiah fī Ma'rifati Qowā`id al-Taṣawuf*, (Maktabah Ma'arif, Bairut Lebanon), h. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Zaki Oftavian Cahyo. "Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī (Studi Tentang Kajian Pendidikan Akhlak Dalam Kitab Al-Minah Al-Saniyah Karya Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī)" h. 52

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Thoha Abdul Baqir Surur, *Anwār al-Qudsiah fī Ma'rifati Qowā`id al-Taṣawuf*, (Maktabah Ma'arif, Bairut Lebanon), h. 13.

orang-orang yang dalam kondisi penuh dosa. Sebagai alasan orang-orang yang melakukan dosa itu adalah orang-orang yang lemah dan orang itu butuh nasihat.

# C. Guru dan Murid Imam Al-Sya'rānī

Al-Sya'rānī memandang, semua Imam adalah figur yang telah mendapatkan sebuah petunjuk dari Allah swt. Dia tidak melakukan sikap fanatisme yang berlebihan terhadap salah satu mazhab, dan tidak tergesa-gesa dalam menilai sebuah ijtihad dari salah satu mazhab tertentu, kecuali setelah melakukan pengkajian yang matang dan mendetail. Setelah dia menguasai beberapa disiplin ilmu yang ada pada zamannya, dia tidak berubah menjadi seorang yang sombong dan angkuh, tetapi tetap menjadi seorang yang tawadu' dan rendah hati. Al-Sya'rānī sebagaimana ahli sufi lainnya, selalu menghindari perdebatan yang tidak ada gunanya di saat menuntut ilmu. Dia memahami betul bahwa berdebat hanya akan menjauhkan dirinya dari cahaya Tuhan. Al-Sya'rānī adalah seorang penulis sejarah dan ilmu tasawuf terkenal.<sup>21</sup> Dia juga seorang penulis sufi yang tulisannya dibaca oleh khalayak luas.<sup>22</sup>

Berdasarkan penelitian yang dikemukakan oleh Sri Mulyati, al-Sya'rānī memiliki jumlah guru kurang lebih sebanyak 50 Syaikh yang selalu mengombinasikan antara ilmu dan amal. Meskipun al-Sya'rānī tidak pernah sekolah dan tinggal (*mujawir*) di al-Azhar, bebepara gurunya mempunyai kedudukan sebagai dosen, mufti, dan da'i di Institut tersebut.<sup>23</sup>

<sup>21</sup> Mochtar Effendy, *Ensiklopedi Agama dan Filsafat*, (Universitas Sriwijaya: Percetakan Universitas Sriwijaya, 2001), h. 527

<sup>22</sup> John L Esposito, *Ensiklopedi Oxford. Terj Eva Y.N dkk*, (Bandung: Mizan, 2001), h. 239

 $^{23}$  Sri Mulyati dkk,  $\it Hasil$  Penelitian Kolektif (Jakarta: Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, t.th), h.95

-

Diantara guru-gurunya adalah Syaikh Ali al-Khawwas, Amin al-Din (w. 1523) pendidik pertamanya di Kairo, seorang Imam saudara dari Sultan Salim selama ia tinggal di Mesir, Jalal ad-Din as-Suyuti, Ibnu Hajar alAsqalani (w. 1449), al-Hakim madzhab Syafi'i (Syaikh al-Islam) Zain al- Din, Zakariya al-Anshari, Nasir ad-Din al-Laqani, as-Sumadi, Muhammad al-Ghamri dan penulis komentar atas *Risalat al-Qusyairiyah*. Dia juga seorang sufi yang telah membai'at al-Sya'rānī menjadi muridnya.<sup>24</sup>

Al-Sya'rānī juga berguru kepada Zainuddin al-Mahali untuk membacakan kitab Jam'u al-Jawāmi' dan Ḥāsyiah, Syarah al-Aqāid yang ditulis oleh at-Taftazani dan Ḥāsyiah Ibnu Syarif. Kemudian kepada Abu Thahir al-Qazwini kitab Syarah al-Maqāsid dan Syarah al-Fushul. Di kesempatan lain, al-Sya'rānī juga berguru pada Nuruddin al-Jarihi berupa kitab Syarah Alfiyah al-Yrāqi dan al-Syātibiyah, belajar dengan Nur as-Sanhuri terkait naẓam al-Jurumiyyah, Syarah Syużuru al-Żahab. Ia juga belajar kitab Syarah Alfiyah kepada al-Makudi.<sup>25</sup>

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Al-Sya'rānī belajar kitab *al-Muṭawwal* dan *al-Ahad* kepada Ali al-`Ajami. Kemudian belajar kitab *al-Baidawi* kepada Ali al-Shafi. Berguru kepada Isa al-Akhna'i dan al-Syaraf ad-Dimyati yang mengajarkan kitab *al-Manhaj*. Ia pernah belajar kepada al-Qasthalani terkait dengan seluruh kitab *al-Mawāhib* dan *Syarah al-Bukhāri*. Ia belajar dengan Nur bin Nasir tentang kitab *Syarah al-*

<sup>24</sup> Subaidi, `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī: Sufisme dan Pengembangan Pendidikan Karakter, (Yogyakarta: Kaukaba Dipantara, 2015), h.51-52

 $^{25}$  Abdul Fattah Zulkarnain, Konsep Pendidikan Jiwa Penuntut Ilmu Perspektif 'Abd al-Wahhab al-Sya'rāni, h. 32-33

Manhaj ketika sedang menunaikan naik haji. Dan belajar dengan Nur al-Asymuni sebagian dari Syarah al-Manhaj dan Jam'u al-Jawāmi'.<sup>26</sup>

Sebagaimana pula Imam Al-Sya'rānī dipertemukan Allah dengan para ulama yang pakar, ia juga memiliki beberapa murid yang belajar kepadanya, di antaranya: Abdur Rauf al-Munawi al-Syafi'I, Abdur Rahman ibn Abd al-Wahhab Al-Sya'rānī, Syihabuddin Ahmad al-Kalaby al-Maliki, Muhammad Hijazy ibn Abdullah al-Qalqasyandi.<sup>27</sup>

## D. Karya-karya Imam Al-Sya'rānī

Pasca meninggalnya pada tahun 1565 M, pemikirannya masih tetap berkembang dan hidup lewat karya-karyanya. Al-Sya'rāni memiliki peranan yang besar dalam mengajar dan mendidik masyarakat. Ketika tinggal di madrasah *Umm Khund* ia mendirikan majelis ilmu dan ibadah yang dihadiri oleh banyak jamaah untuk meraih ilmu dan keberkahan darinya, hingga namanya melambung tinggi dan tersiar ke seantero Mesir bahkan Istanbul, meski di usianya yang masih remaja, sekitar dua puluhan. <sup>29</sup>

Al-Sya'rāni telah menghasilkan banyak karya ilmiah yang cukup banyak dalam berbagai disiplin keilmuan, seperti tasawuf, fikih, ushul fiqih, tafsir, hadis, gramatikal bahasa Arab, kesehatan, kimia, dan lain lain. Motifnya pun beragam ada yang tebal dan tipis. Ada 20 karya ilmiah tersebut menjadi rujukan dan perhatian para intelektual muslim dari masa ke masa dan

<sup>27</sup> Khairul Bahri Nasution, 'Metode Kompromistik Imam Sya' Rani Dalam Ta' Arudh Al-Adillah Dan Implikasinya Terhadap Ijtihad Hukum Islam', Analytica Islamica, 4.1 (2015), 131–54.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Subaidi, *`Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī: Sufisme dan Pengembangan Pendidikan Karakter*, (Yogyakarta: Kaukaba Dipantara, 2015), h.58

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ahmad Qorib, *Pluralitas Kebenaran Ijtihad :Telaah Terhadap Model Perbandingan Mazhab Fikih Versi Imam Sya'rani*, (Bandung: Citapustaka Media, 2008), h. 20-21

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, *Ensiklopedi Islam Indonesia*, Jilid 3, h. 199

sekaligus memberikan persembahan pengetahuan di dunia Islam khususnya dalam kajian taṣawuf dan budi pakerti atau karakter.<sup>30</sup> Karya-karyanya tersebut diantaranya:

- 1. *Al-Mizan Al-Kubra*, terdiri dari 2 jilid, Maktabah *Dar al-kutub al-* 'arabiyyah, Indonesia. Kitab ini berbicara mengenai persoalan fikih dengan perbandingan empat madzhab.
- 2. *Lathaif Al-Minan wa al-Akhlak*. Dalam kitab ini banyak mengulas tentang pendidikan tasawuf dan pendidikan akhlak atau budi pekerti.
- 3. Lawaqikhi Al Anwar al-Qudsiyah Fi bayani al Uhud Al Muhammadiyah, cetakan I, tahun 1998 M. Beirut, Dar Al kotob Al ilmiyah. Kitab ini membahas mengenai upaya seseorang mendekatkan diri pada Allah swt. melalui bimbingan mursyid/guru.
- 4. Al-Anwar Al Qudsiyyah Fi Ma'rifati Al-Suffiiyyah, cetakan I, tahun 1992 M.

  Bairut, Al Maktabah Al ilmiyah. Dalam kitab ini mengkaji relasi guru dan murid, termasuk etika murid terhadap guru. dan kajian sufistik secara mendalam, yaitu kajian Taubah, sabar, qana'ah, zuhud, tawakal, syukur, rida dan ta'awun.
- 5. *Al Kibrit al Ahmar Fi Bayani Ulumi as Syaikh al Akhbar,* cetakan I, tahun 1998 M. Beirut, *Dar al Kotob al Ilmiyah*, Kitab ini mengkaji tentang tasawuf dan kitab ini termasuk institusi Sufi.
- 6. Al Yaqawit wa al Jawwahir Fi Bayani 'Akoidi al Akabir, cetakan akhir, tahun 1959 syirkah Maktabah wa Maktaba'ah Mustofa al Babi al Halibi wa Auladihi.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Azyumardi Azra dkk, *Ensiklopedi Tasawuf*, (Bandung: Angkasa, 2008), 39

- 7. *Al Jawahir wa al Durar*, cetakan I, tahun 1988, al Maktabah al Azariyah li at turats
- 8. *Tanbihu al Muhghtarrin*, Maktabah wa Matba'ah karya Thoha Putra, Semarang.
- 9. *Al Minahu as Saniyyah*, Maktabah Muhammad bin Syarif. Dalam kitab ini mengurai dan menjelaskan hal-hal yang terkait dengan ibadah dengan jalan tasawuf.
- 10. *Washaya al Arifin*. Dalam kitab ini menjelaskan soal ajaran ma'rifat kepada Allah SWT.
- 11. Had al Hisam 'ala man aujaba al 'Amal bi al Ilham. Yang dibahas dalam kitab ini terutama soal amalan-amalan yang berhubungan dengan wilayah tarekat.
- 12. Mafham al Akbad fi Bayan Mawarin al Ijtihad. Di dalam kitab ini ini berisikan tentang diskusi soal pemahaman hal-hal yang sangat rahasia dari Allah SWT.
- 13. Lawaih al Kidzlan 'ala kulli Man lam Ya'lam bi al Qur'an. Dalam kitab ini berisi tentang pendiskusian hal-hal yang terkait dengan pentingnya mempelajari kitab Al-qu'ran.
- 14. At Tatabbu' wa al Fakhs 'ala Hukm al Ilham idza Khalafa an Nash. Kitab ini berisi tentang penekanan soal pentingnya mengikuti ajaran Al-Qur'an al-Karim.
- 15. Al buruq al Khawaatif li al Bashar fi 'Amal al Hawatif. Kitab ini menekankan soal kajian tasawuf Amali.

- 16. Ad Durr an Nazhim fi 'Ulum al Qur'an al Azhim. Dalam kitab ini berisikan tentang mendiskusikan hal-hal yang terkait dengan pentingnya mempelajari Ulum Al-Qur'an.
- 17. Al Manhaj al Mubin fi Bayan Adillah al Mujtahidin. Dalam kitab ini diskusikan hal-hal yang berkaitan dengan kepentingan mempelajari hasil ijtihad para mujtahid.
- 18. Kitab al Iqtibas fi 'Ilm al Qiya.s. Kitab ini berisikan tentang pembahasan ilmu fiqih.
- 19. *Mukhtashar Qawaid az Zarkashi*. Buku ini berisikan tentang ringkasan-ringkasan Imam Zarkasyi terka<mark>it de</mark>ngan pembahasan kajian ilmu fiqih.
- 20. *Minhaj al Wushul 'ala 'Ilm al Ushul*. Kitab ini berisikan pembahasan tentang ilmu Ushul Fiqh.



#### BAB III

## KONSEP-KONSEP MODEL PEMIKIRAN TASAWUF IMAM ABDU AL-WAHĀB AL-SYA'RĀNĪ

#### A. Konsep Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī

Tasawuf adalah manifestasi dari ihsan. Salah satu dari tiga kerangka ajaran islam yaitu, iman, islam dan ihsan. Tasawuf mengajak manusia mengenal dirinya sendiri hingga dapat mengenal Penciptanya. Transformasi Tindakan fisik menuju Tindakan batin. Sejak awal kehadiran manusia di muka bumi tak terlepas dari unsur-unsur ketuhanan pada dirinya. Tasawuf hadir untuk mengembalikan fitrah manusia yang luput akan unsur-unsur ketuhanan.

Corak tasawuf di bagi menjadi dua arah, yakni tasawuf yang mengarah pada teori-teori perilaku atau yang dinamakan tasawuf akhlaki. Kemudian tasawuf yang mengarah pada teori-teori yang rumit yang sering kita dengar dengan sebutan tasawuf falsafi. Tasawuf yang pertama berorientasi pada arah akhlak yang pada saat itu dikembangkan oleh ulama' salaf. Sedangkan tasawuf yang kedua berorientasi ke arah falsafi, tasawuf ini di bawah oleh sufi yang berlatar belakang filusuf. Kemudian penulis akan menjabarkan dua corak tasawuf tersebut.

#### 1. Tasawuf Akhlaki

Tasawuf berasal dari bahasa arab yang berarti bisa membersihkan atau saling membersihkan. Kata "membersihkan" merupakan kata kerja transitif yang membutuhkan objek. Objek dari tasawuf ini adalah akhlak manusia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Samsul Munir Amin, *Ilmu Tasawuf*, (Jakarta: Amzah, 2014), h. 10

Kemudian saling membersihkan merupakan kata kerja yang di dalamnya harus terdapat dua subjek yang aktif memberi dan menerima.<sup>2</sup>

Kemudian "akhlak" juga berasal dari bahasa arab yang bermakna perbuatan atau penciptaan. Akan tetapi, dalam konteks agama, akhlak bermakna perangai budi, tabiat, adab, atau tingkah laku. Jika kata tasawuf dengan kata akhlak disatukan, dua kata ini akan menjadi sebuah frase, tasawuf akhlaki. Tasawuf akhlaki merupakan bentuk tasawuf yang memagari dirinya dengan Al-Qur'an dan Al-Hadis secara ketat, serta mengaitkan *ahwāl* (keadaan) dan *maqāmat* (tingkatan rohaniah) mereka kepada kedua sumber tersebut.<sup>3</sup>

Secara etimologis, tasawuf akhlaki bermakna membersihkan tingkah laku atau saling membersihkan tingkah laku. Tasawuf akhlaki merupakan gabungan antara ilmu tasawuf dengan ilmu akhlak. Akhlak erat hubunganya dengan perilaku dan kegiatan manusia dalam interaksi sosial pada lingkungan tempat tinggalnya. Jadi, tasawuf akhlaki dapat terealisasi secara utuh, jika pengetahuan tasawuf dan ibadah kepada kepada Allah swt. Dibuktikan dalam kehidupan sosial.<sup>4</sup>

Para sufi sepakat bahwa kesucian jiwa adalah satu-satunya jalan menuju kehadirat Allah, karena jiwa manusia merupakan refleksi dari Dzat Allah Yang Maha Suci. Tingkat kesucian dan kesempurnaan jiwa bervariasi tergantung pada kedekatannya dengan sumber ilahi. Untuk mencapainya, diperlukan pendidikan dan latihan mental yang panjang, dimulai dengan

\_

10

 $<sup>^{\</sup>rm 2}$  Zaprulkhan, Ilmu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik, (Jakarta: Rajawali Pers, 2016), h.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. Solihin, Rosihon Anwar, *Ilmu Tasawuf*, (Bandung:Pustaka Setia, 2008), h. 14

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rosihon Anwar, Akhlak Tasawuf, (Bandung:Pustaka Setia, 2008), h. 146

pendisiplinan sikap mental dan perilaku secara ketat. Tasawuf bertujuan mencapai kebahagiaan spiritual yang sempurna dan abadi, dengan menjadikan kehidupan duniawi sekadar jembatan, bukan tujuan utama.

Menurut Imam Al-Ghazali, pengendalian hawa nafsu yang condong pada kenikmatan duniawi adalah kunci untuk mencegah kerusakan akhlak, seperti keserakahan, korupsi, dan kesombongan. Oleh karena itu, tasawuf menekankan terapi mental melalui amalan dan latihan kerohanian yang berat, bertujuan mengendalikan bahkan mematikan hawa nafsu.<sup>5</sup>

Sistem pembinaan akhlak dalam tasawuf, yang dikenal dengan konsep maqamat (tahapan spiritual) dan ahwal (keadaan jiwa), dirancang untuk memperbaiki sikap mental yang tidak baik. Proses ini tidak hanya mencakup aspek lahiriah tetapi juga pembentukan batin, yang dianggap fundamental untuk mencapai kesempurnaan spiritual. Melalui pendekatan ini, seorang sufi diharapkan dapat mendekatkan dirinya kepada Allah dengan jiwa yang suci dan hati yang bersih.6

## 2. Tasawuf Falsafi

Pada abad VII H, tampillah tasawuf falsafi, yaitu tasawuf yang bercampur dengan ajaran filsafat. Ini merupakan kompromi dalam pemakaian term-term filsafat yang maknanya disesuaikan dengan tasawuf. Oleh karena itu, tasawuf yang berbau filsafat ini tidak sepenuhnya bisa dikatakan tasawuf. Juga tidak bisa dikatakan sebagai filsafat. Untuk memudahkan penyebutan, para ahli biasa menyebutnya tasawuf semi falsafi. Karena, di satu pihak

<sup>6</sup> Muhammad Amri, "Perspektif Kaum Sufi Tentang Cinta Tuhan", Jurnal Al-Hikmah 14.1 (2013): 146-159.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> M. Solihin, Rosihon Anwar, *Ilmu Tasawuf*, (Bandung:Pustaka Setia, 2008), h. 19

memakai term-term filsafat, namun di pihak lain pendekatan terhadap Tuhan memakai metode *dzauq* atau intuisi atau wujdan (rasa).<sup>7</sup>

Abu al-Faidl Tsauban Dzun-Nun al-Mishri (245 H./859 M) adalah tokoh sufi filusuf dari Ikhmim, Mesir, yang dianggap peletak dasar tasawuf falsafi (theosophical Sufism). Beliau memperkenalkan penggunaan bahasa simbolik dalam sufisme dan menjadi tokoh pertama yang membahas konsep maqamat dan ahwal secara mendalam di Mesir. Dzun-Nun juga dikenal karena teori makrifatnya, yang ia bagi menjadi tiga tingkatan: makrifat kaum beriman, makrifat teolog (mutakallimūn), dan makrifat para wali, dengan jenis terakhir dianggap tertinggi karena merupakan pengetahuan langsung tentang Zat dan sifat-sifat Allah, diperoleh melalui ilham ilahi. Meski mendapat tuduhan sesat oleh ulama pada masanya, dia akhirnya diakui dan dihormati atas kontribusinya yang membentuk landasan filsafat dan teosofi dalam tradisi sufisme.<sup>8</sup>

Tasawuf menekankan pentingnya kesucian jiwa sebagai jalan utama menuju kehadirat Allah, dengan proses pendidikan dan latihan mental yang ketat untuk mengendalikan hawa nafsu. Sistem tasawuf mencakup tahapan spiritual (maqamat) dan keadaan jiwa (ahwal), yang dirancang untuk memperbaiki akhlak dan mendekatkan jiwa manusia kepada Allah. Dalam perkembangannya, Dzun-Nun al-Mishri menjadi tokoh penting yang meletakkan dasar tasawuf falsafi, memperkenalkan konsep makrifat dengan tingkatannya, dan menggunakan simbolisme dalam komunikasi spiritual.

<sup>7</sup> Agus Ahmad Kafabihi, Agus Aliyuddin, Ahmad Mutohar, Nur Qomari, M. Nasif, Wandani Khairan, Ulin Nuha, *Tim Karya Ilmiah Purna Siswa, Jejak Sufi; Membangun Moral Berbasis Spiritual*, (Kediri: Lirboyo 2011), h. 48

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Said Aqil Siradj, *Allah dan Alam Semesta (Perspektif Tasawuf Falsafi)*, (Jakarta: Yayasan Said Aqil Sirodj, 2021), h. 70

Pemikirannya membuka jalan bagi pembentukan filsafat sufisme yang lebih matang di generasi berikutnya, khususnya dalam menggali makna cinta dan pengetahuan ilahi.

Ibnu Khaldun dalam bukunya *Muqaddimah*, menyimpulkan bahwa tasawuf Falsafi mempunyai empat objek utama yang menurut Abu Al-Wafa dapat dijadikan karakter sufi Falsafi, yaitu sebagai berikut:

- a. Latihan rohaniah dengan rasa, intuisi, serta introspeksi yang timbul darinya
- b. Iluminasi atau hakikat yang tersingkap dari alam gaib.
- c. Peristiwa-peristiwa dalam alam maupun kosmos berpengaruh terhadap berbagai bentuk kekeramatan atau keluarbiasaan.
- d. Pemakaian ungkapan-ungkapan yang pengertiannya sepintas (syatahat)9

Tasawuf falsafi merupakan corak tasawuf yang memadukan antara rasa ( $\dot{z}auq$ ) dan rasio ( $\dot{a}ql$ ), tasawuf bercampur dengan filsafat terutama filsafat Yunani. Pengalaman-pengalaman yang diklaim sebagai persatuan antara Tuhan dan hamba kemudian diteorisasikan dalam bentuk pemikiran seperti konsep *Wahdah Al-Wujud*, yakni wujud yang sebenarnya adalah Allah, sedang selain Allah hanya gambar yang bisa hilang dan sekedar sangkaan atau khayalan.<sup>10</sup>

Tasawuf falsafi merupakan manifestasi spiritual yang memiliki kompleksitas epistemologis, yang mengintegrasikan pengalaman rohaniah dengan refleksi intelektual secara mendalam. Corak ini tidak hanya mengeksplorasi dimensi subjektif hubungan hamba dengan Tuhan melalui

<sup>9</sup> Samsul Munir Amin, *Ilmu Tasawuf*, (Jakarta: Amzah, 2014), h. 137-138

Agus Ahmad Kafabihi, Agus Aliyuddin, Ahmad Mutohar, Nur Qomari, M. Nasif, Wandani Khairan, Ulin Nuha, Tim Karya Ilmiah Purna Siswa, Jejak Sufi; Membangun Moral Berbasis Spiritual, (Kediri: Lirboyo 2011), h. 48

intuisi dan rasa (*żauq*), tetapi juga menganalisis realitas metafisis melalui kerangka rasional dan filosofis. Demikian tasawuf falsafi berfungsi sebagai medium untuk memahami hakikat keberadaan, di mana hubungan antara makhluk dan Pencipta dipandang dalam konteks ontologis yang melibatkan konsep-konsep mendalam seperti *Wahdah al-Wujūd*, yang mengafirmasi eksistensi absolut Allah dan memposisikan segala sesuatu selain-Nya sebagai entitas nisbi atau bayangan transenden.

## 3. Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī

Tasawuf dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* lebih cenderung pada topik pembahasan akhlaki atau 'amali. Karena tasawuf pada kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*, pada prinsipnya merupakan ilmu hakikat tentang tradisi dan akhlak kenabian, puncak rasionalitas kemanusiaan. Tasawuf senantiasa berdampingan, bahkan tidak bisa terpisahkan dari sistem dan fungsi pemandu spiritual kerohanian. Arus kerohanian tasawuf bersumber dan bermuara pada kepribadian dan akhlak Nabi Muhammad saw. yang dinyatakan oleh al-Quran sebagai "*ummi*", tetapi menjadi prototype manusia ideal. Hal ini seperti yang di paparkan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya:

من اخلاق السلف الصالح ملازمة الكتاب والسنة كلزوم الظل للشاخص، ولا يتصدر احدهم للارشاد الا بعد تبحره في علوم الشريعة المطهرة بحيث يطلع على جميع ادلة المذاهب المندرسة والمستعملة، ويصير يقطع العلماء في مجالس المناظرة بالحجج القاطعة او الراجحة الواضحة، وكتب القوم مشحونة بذلك كما يظهر من اقوالهم وافعالهم.

#### Artinya:

Sebagian akhlak ulama salaf yang saleh yaitu berpegang teguh dengan al-Qur'an dan Hadist seperti selalu menetapnya bayangan kepada tubuh manusia. Kemudian diantara salah satu dari mereka tidak keluar untuk memberikan petunjuk kecuali setelah menyamudra atau sangat banyaknya wawasannya di dalam ilmu syari'ah yang jernih nan suci dengan sekiranya bisa memunculkan atas semua dali para madzhab yang sudah di dokumentasikan dan sudah di implementasikan. Dan menjadikan terputusnya ulama' pada forum-forum perdebatan dengan sebatas bukti bukti yang lemah, unggul dan kuat. Lalu kaum yang menulis etika guru dengan ilmu syari'ah seperti yang sudah di perjelas dengan aktifitas dan maqolah maqolahnya.<sup>11</sup>

Pemaparan di atas memberikan pemahaman bahwa didalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* mengulas tentang tasawuf akhlaki atau teori-teori etika yang mulia yang telah di pahami secara mendalam baik dalam al-Qur'an maupun hadist para ulama sufi. Akhlak mulia para ulama shalih tercermin dalam keteguhan mereka berpegang kepada al-Qur'an dan Hadis sebagai pedoman utama. Mereka hanya memberikan petunjuk setelah memiliki wawasan mendalam dan komprehensif tentang ilmu syariat yang murni, sehingga mampu memahami dan mengemukakan dalil-dalil dari berbagai mazhab secara kokoh.

Para ulama ini menghindari perdebatan yang didasarkan pada argumen lemah dan berfokus pada bukti yang valid dan kuat. Selain itu, mereka juga menekankan pentingnya adab dan etika seorang guru dalam menyampaikan ilmu syariat, sebagaimana dijelaskan melalui tindakan dan perkataan mereka yang penuh hikmah.

MAKASSAR

Imam Al-Sya'rānī berpendapat bahwa untuk merehabilitasi sikap mental yang tidak baik diperlukan terapi yang tidak hanya dari aspek lahiriah. Itulah sebabnya, pada tahap awal memasauki kehidupan tasawuf, seseorang diharuskan melakukan amalan dan latihan kerohanian yang cukup berat. Tujuanya adalah menguasai hawa nafsu, menekan hawa nafsu sampai ketitik terendah, dan bila mungkin mematikan hawa nafsu sama sekali.<sup>12</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 28

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Thoha Abdul Baqir Surur, *Anwār al-Qudsiah fī Ma'rifati Qowā`id al-Taṣawuf*, (Maktabah Ma'arif, Bairut Lebanon), h.54

Sistem pembinaan tasawuf akhlaki langkah pertama yang harus dijalani seorang sufi yaitu *takhalli. Takhalli* adalah usaha mengosongkan diri dari perilaku atau akhlak tercela. Salah satu akhlak tercela yang paling banyak membawa pengaruh terhadap timbulnya akhlak jelek lainnya adalah ketergantungan pada kelezatan duniawi. Hal ini dapat dicapai dengan jalan menjauhkan diri dari kemaksiatan dalam segala bentuknya dan berusaha melenyapkan dorongan hawa nafsu.<sup>13</sup>

Sesudah tahap pembersihan diri dari segala sifat dan sikap mental tidak baik dilalui, usaha itu harus berlanjut terus ketahap kedua yang disebut *tahalli*. Kata ini mengandung pengertian, menghiasai diri dengan jalan membiasakan diri dengan sifat dan sikap serta perbuatan yang baik. Berusaha agar dalam setiap gerak perilaku selalu berjalan diatas ketentuan agama, baik kewajiban yang bersifat luar maupun yang bersifat dalam. Sistem pembinaan tasawuf pada Langkah ini dinamakan *tahalli*.<sup>14</sup>

Dalam rangka pemantapan dan pendalaman materi yang telah dilalui pada fase tahalli, maka rangkaian pendidikan itu di sempurnkan pada fase tajalli. Kata ini berarti terungkapnya nur gaib bagi hati. Apabila jiwa telah terisi dengan butir-butir mutiara akhlak dan organ-organ tubuh sudah terbiasa melakukan perbuatan-perbuatan yang luhur, maka agar hasil yang telah diperoleh itu tidak berkurang, perlu penghayatan rasa ke-Tuhanan. Para sufi sependapat bahwa untuk mencapai tingkat kesempurnaan kesucian jiwa itu hanya dengan satu jalan, yaitu cinta kepada Allah dan memperdalam rasa

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> `Abdu Al-Wahāb Sya'rani, *Anwarul Qudsiyah Fi ma'rifati Qowaidul Tasawuf*, (Bairut, Maktabah Ma'arif, t.t.), h.55

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> `Abdu Al-Wahāb Sya'rani, *Anwarul Qudsiyah Fi ma'rifati Qowaidul Tasawuf*, (Bairut, Maktabah Ma'arif, t.t.), h.55

kecintaan itu. Dengan kesucian jiwa ini, barulah akan terbuka jalan untuk mencapai Tuhan.<sup>15</sup>

Dari paparan di atas maka tasawuf akhlaki yang dimiliki oleh Imam Al-Sya'rānī memiliki ciri ciri yaitu :

- a. Melandaskan diri pada Al-Qur'an dan As-Sunnah. Tasawuf jenis ini, dalam mengejawantahkan ajaran-ajaranya, cenderung memakai landasan Qurani dan hadis sebagai kerangka pendekatanya.
- b. Tidak menggunakan terminologi-terminologi filsafat sebagaimana terdapat pada ungkapan-ungkapan syatahat. Termiologi-terminologi dikembangkan tasawuf sunni lebih transparan, sehingga tidak kerap bergelut dengan terma-terma syatahat.
- c. Lebih mengajarkan dualisme dalam hubungan antara Tuhan dan manusia. Dualisme yang dimaksud disini adalah ajaran yang mengakui bahwa meskipun manusia dapat berhubungan dengan tuhan, hubunganya tetap dalam kerangka yang berbeda diantara keduanya, dalam hal esensinya. Sedekat apapun manusia dengan Tuhanya tidak lantas membuat manusia dapat menyatu dengan Tuhan.
- d. Kesinambungan antara hakikat dan syariat. Dalam pengertian lebih khusus, keterkaitan antara tasawuf (sebagai aspek batiniyah) dengan fiqh (sebagai aspek lahirnya). Kaum sufi dari kalangan sunni tetap memandang penting persoalan-persoalan lahiriah-formal, seperti aturan-aturan yang dianut fuqaha. Aturan-aturan itu bahkan sering dianggap sebagai jembatan untur berhubungan dengan Tuhan.
- e. Lebih fokus pada pembinaan, pendidikan akhlak, dan pengobatan jiwa dengan cara riyadhah (latihan mental) dan langkahlangkah takhalli, tahalli, dan tajalli.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Anwar al-Qudsiah Fi Ma'rifati Qowaid al-Tasawuf*, (Bairut, Maktabah Ma'arif, t.t.), h.56

# B. Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī dalam Kitab Tanbīh almugtarrīn

Imam Al-Sya'rānī, seorang ulama besar dalam tradisi Islam, memberikan perhatian besar terhadap akhlak mulia sebagaimana dijelaskan dalam karyanya *Tanbīh al-Mugtarrīn*. Dalam kitab tersebut, beliau mengutip teladan generasi Salafu al-Ṣālīh , termasuk para Sahabat, Tabi'in, dan ulama yang mengamalkan ilmunya. Dengan penuh kehati-hatian, Imam Al-Sya'rānī memulai penegasan akhlaknya, khususnya dalam konteks memasuki dunia tasawuf, sebagai bentuk tanggung jawab ilmiah dan moral agar tidak menghadirkan kesalahpahaman dari pihak-pihak yang meragukan otoritasnya. Dalam *Mugaddimah* kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* ia mengatakan:

Sesungguhnya saya menyajikan akhlak-akhlak yang terdapat dalam kitab ini dengan mengutip berbagai perbuatan kaum generasi terdahulu yang saleh, dari kalangan para Sahabat, Tabi'in, dan para Ulama yang mengamalkan ilmunya, semoga Allah meridai mereka semuanya. Dan saya [menyajikan] dengan sesuatu [akhlak] yang Allah telah menganugerahkan kepada saya untuk berperilaku dengan akhlak itu pada awal-awal saya masuk [terjun] dalam mencintai kaum sufi, karena saya takut kalau sebagian orang-orang yang kacau pikirannya berkata: "Bagaimana bisa si fulan menyuruh berakhlak dengan akhlak-akhlak kaum sufi, padahal ia sendiri belum mampu [untuk berperilaku] dengan akhlak-akhlak [kaum sufi] ini?". Maka karena alasan itu, saya menegaskan dengan banyak akhlak-akhlak yang Allah telah menganugerahkan akhlak itu kepada saya, tidak kepada rekan-rekan yang sezaman dengan saya, saya tegaskan: "Dan perilaku ini adalah hal yang asing yang saya tidak mendapati seorangpun yang berperilaku dengan akhlak ini pada zaman sekarang ini, selain saya", guna mengingatkan kepada para pendengar [dan pembaca kitab ini] atas berlakunya saya dengan akhlak itu.<sup>16</sup>

Imam Al-Sya'rānī menggarisbawahi pentingnya integritas pribadi dalam mengamalkan akhlak yang diajarkan sebelum menyampaikannya kepada orang lain. Penegasan beliau atas implementasi akhlak ini bukan hanya untuk menjawab potensi keraguan, tetapi juga sebagai bentuk pengingat

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 2

kepada para pembaca akan keistimewaan perilaku akhlak mulia yang telah Allah anugerahkan kepada beliau, yang jarang ditemukan pada zamannya. Hal ini mencerminkan perpaduan antara penguasaan ilmu, keteladanan pribadi, dan tanggung jawab dalam menyebarkan ajaran akhlak. Adapun konsep pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* terangkum dalam tujuh bagian:

## 1. Tobat (Al-Tobat)

Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-mugtarrīn* memaparkan tobat dengan beristigfar:

## Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka para ulama salaf yang saleh ra.) adalah banyak bertobat dan beristighfar siang dan malam, karena mereka menyaksikan bahwa mereka tidak akan selamat dari dosa dalam satu dari berbagai perbuatan, shingga pada ibadah ketaatan mereka. Maka mereka beristighfar karena mereka kurang khusyu' dalam melakukan ibadah itu, dan dari merasa diawasi oleh Alloh ta'ālā dalam ibadah itu.<sup>17</sup>

Akhlak yang harus dilakukan seorang sufi ialah banyak beristigfar akan

segala dosa-dosa yang telah dilakukan, baik siang ataupun malam hari. Ketidak khusyuan dalam beribadah menurut Imam Al-Sya'rānī adalah sebuah dosa kecil yang senantiasa merusak hubungan antara ciptaan dan Sang Pencipta.

MAKASSAR

Sehingga seluruh diperlukan konsistensi seseorang dalam beristigfar kepada

Allah swt. Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 694.

وَقَدْ دَرَجَ عَلَى ذَلِكَ السَّلَفُ خلاف مَا عَلَيْهِ غَالِبُ مُتَصَوفَة هَذَا الزَّمَانِ الَّذِي نَحْنُ فِيْهِ حَتَّى إِنِّي سَمِعْتُ مَرَّةً بَعْضَهُمْ يَقُوْلُ نَحْنُ قَوْمٌ لَا ذُنُوْبَ عَلَيْنَا بَحْمُدِ اللَّهِ تَعَالَى فَقُلْتُ لَهُ وَكَيْفَ قَالَ لأَنْنَا نَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُوَ الْفَاعِلُ لَا نَحْنُ فَقُلْتُ لَهُ فَإِذَا وَجَبَ عَلَيْكَ الْإِسْتِغْفَارُ وَالتَّوْبَةُ لِأَنَّكَ الْفَاعِلُ لَا نَحْنُ فَقُلْتُ لَهُ فَإِذَا وَجَبَ عَلَيْكَ الْإِسْتِغْفَارُ وَالتَّوْبَةُ لِأَنَّكَ هَدَمْتَ جَمِيعَ أَرْكَانِ الشَّرِيعَةِ وَأَبْطَلْتَ حُدُوْدَهَا وَاللَّهِ لَوْ كُنْتُ أَنَا ذَا سُلْطَانِ لَضَرَيْتُ عُنُقَ مِثْلِ هَذَا فَإِنَّ الْأَنْبِيَاءَ وَالرُّسُلَ عَلَيْهِمُ الصَّلَاةُ سُلْطَانِ لَضَرَيْتُ عُنُقَ مِثْلِ هَذَا فَإِنَّ الأَنْبِيَاءَ وَالرُّسُلَ عَلَيْهِمُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَجَمِيعَ الْأَكَابِرِ كَانُوا يَشْهَدُونَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُوَ الْخَالِقُ لأَفعالِهم وَمَعِيعَ الْأَكَابِرِ كَانُوا يَشْهَدُونَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُوَ الْخَالِقُ لأَفعالِهم وَمَعَ ذَلِكَ اسْتَغْفَرُوا وَبَكُوْا حَتَّى نَبَتَ الْعَشْبُ مِنْ دُمُوْعِهِمْ

## Artinya:

Dan sungguh ulama salaf yang saleh ra. telah mendaki bertahap sedikit demi sedikit berpijak atas akhlak tersebut, berbeda dengan sesuatu keadaan) yang dijalani oleh kebanyakan ahli tashowwuf pada zaman ini, yang mana kita berada di dalamnya. Sampai bahwasanya saya [Imam Al-Sya'rānīy] pernah mendengar satu ketika, salah seorang dari mereka [ahli tashawwuf zaman sekara<mark>ng ini</mark> pernah berkata: Kami adalah kaum yang tidak mempunyai dosa-d<mark>osa, biĥamdillahi ta'älä.</mark> Lalu saya berkata kepadanya: "Bagaimana bisa?". Lalu ia berkata: "Karena sesungguhnya kami menyaksikan bahwasanya Allah swt., Dia-lah Yang Maha Melakukan, bukan kami". Lalu saya berkata kepadanya: "Maka kalau begitu, wajib bagimu ber-istighfar dan bertobat, karena sesungguhnya anda telah menghancurkan seluruh rukun-rukun syari'at dan anda telah membatalkan batasan-batasan syari'at". Sesungguhnya para Nabi dan para Rosul a.s. dan seluruh ulama, mereka selalu menyaksikan bahwa Allah swt. adalah Maha Pencipta bagi berbagai perbuatan mereka. Namun menyertai hallitu mereka beristighfar dan menangis, hingga tumbuh rumput ilalang karena deraian air mata mereka.<sup>18</sup>

Sebuah kritik yang dilayangkan pada ulama yang mengaku dirinya ahli tasawuf namun enggan beristigfar dan merasa dirinya tidak mempunyai dosa dengan menyandarkan hal tersebut kepada Allah swt., menurut Imam Al-Sya'rānī di atas adalah sebuah dosa yang meruntuhkan sendi-sendi syariat yang telah diturunkan oleh Nabi Muhammad saw. sehingga orang tersebut harus bertobat akan kesalahan itu. Imam Al-Sya'rānī mengatakan para Nabi hingga Nabi Muhammad saw. saja senantiasa beristigfar meskipun mereka

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 696

tidak mempunyai dosa. Apalagi kita yang bukan Nabi dan Rasul. Imam Al-Sya'rānī mengatakan:

وَقَدْ كَانَ رَسُوْلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ يَقُوْلُ أَلَا نَكُمْ بِدَائِكُمْ وَدَوَانِكُمْ إِنْ دَاءَكُمْ اللَّهُ وَوَاءَكُمْ الاسْتِغْفَارُ وَقَدْ كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللهِ يَقُوْلُ تَحْبُ مِمَّنْ يَقْنَطُ وَمَعَهُ النَّجَاةُ وَإِذَا قِيلَ لَهُ وَمَا هِيَ النَّجَاةُ يَقُولُ كَثْرَةُ الاستغفار وَكَانَ الْفُضَيْلُ بْنُ عِيَاضٍ رَحِمَهُ الله تَعَالَى يَقُولُ إِسْتِغْفَارُ الله تَعَالَى بِلَا إِقْلَاعِ الْفُضَيْلُ بْنُ عِيَاضٍ رَحِمَهُ الله تَعَالَى بِلَا إِقْلَاعِ تَوْبَةُ الْكَذَابَينَ وَ كَانَ أَبُو عَبْدِ اللهِ الْأَنْطَاكِيُّ رَحِمَهُ الله عالى يَقُولُ تَرْكُ مَعْصِية وَاحِدَة وَانْ تَقُرَتْ أَرْحَى لِلرَّحْمَةِ مِنْ أَلْفِ حَجَّةٍ قَلْبِ غَزْوَةٍ وَأَلْفِ رَقَبَةٍ يُعْتَقُهَا أَلْعَبْدُ اللّهِ تعالى فَالله عَالَى يَقُولُ وَأَلْفِ رَقَبَةٍ يُعْتَقُهَا أَلْعَبْدُ اللّهِ تعالى فَا لَيْ الله عالى الله عالى وَأَلْفِ مَا الله عَالَى الله وَالله وَالله وَالْمُ الله وَالله وَلَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَهُ وَالله وَلَهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَهُ الله وَالله وَلَوْلَهُ وَالله وَالله وَالله وَلَهُ وَالله وَلَهُ وَاللّه وَلَهُ وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلَهُ اللّه وَاللّه وَالْمَالِي اللّه وَلَهُ وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلَهُ اللّه وَاللّه وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ وَاللّه وَلَهُ وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلَهُ اللّه وَاللّه و

#### Artinya:

Dan sungguh adalah Rasulullah saw. pernah bersabda: "Maukah saya beritahu kalian tentang penyakit kalian dan obat kalian. Maka sesungguhnya penyakit kalian adalah dosa-dosa dan obat kalian adalah istighfar. Dan sungguh adalah Sayyidina Ali ra. beliau pernah berkata: "Mengherankan dari orang yang putus asa, namun bersamanya ada keselamatan. Lalu apabila dikatakan oleh orang lain kepadanya: "Apa keselamatan itu?", maka ia berkata: "Banyak ber-Istighfar. Dan adalah Syaikh Al-Fudhoil bin 'lyadh. rohimahullahu swt., beliau pernah berkata: "Memohon ampun kepada Allah dengan tanpa ada penarikan diri dari kemaksiatan adalah tobatnya para pendusta". Dan adalah Syaikh Abu Abdillah Al-Anthokiy rohimahullahu swt., beliau pernah berkata: "Meninggalkan satu kemaksiatan itu lebih diharapkan untuk (turunnya) Rahmat daripada seribu kati ibadah haji, dan seribu perang, dan seribu hamba sahaya yang dimerdekakan oleh seorang hamba karena Allah swt.<sup>19</sup>

Imam Al-Sya'rānī mengutip sabda Nabi Muhammad saw. akan obat dari segala penyakit hati ialah istigfar (memohon ampun pada Allah swt.), bahwa keselamatan menurut Sayidina Ali ra. ialah banyak beristigfar, memohon ampun atas segala keburukan yang telah diperbuat. Namun apabila seseorang tidak menarik diri dari perbuatan buruk tersebut, maka dipastikan bahwa tobatnya seperti tobat para pendusta. Urgensi tobat menurut Syaikh Abu Abdillah Al-Anthokiy yang dikutip Imam Al-Sya'rānī ialah turunnya rahmat

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 697

Allah pada orang yang bertobat lebih utama dibanding pahala seribu kali haji, pahala seribu kali perang dan pahala memerdekakan seribu hamba sahaya.

## Artinya:

Dan adalah Syaikh Wahab bin Munabbih rohimahullahu ta'ala, beliau pernah berkata: "Siapa saja yang mendahulukan memohon ampun atas menyesal, maka ia seperti orang yang menyepelekan Allah namun ia tidak menyadari. Dan sesungguhnya tobatnya itu adalah tobatnya para pendusta". (Komentar saya [Imam Al-Sya'rānīy]): Dan diperkuat ucapan beliau itu oleh firman Allah swt., Maka mengapa mereka tidak bertobat kepada Allah dan memohon ampun kepada-Nya? (QS. 5 Al-Maidah: 74). Maka Allah mengakhirkan [penuturan] Istighfar atas tobat yang mencakup atas penyesalan. Maka renungkanlah. Karena sesungguhnya wawu di ayat ini bermakna tertib.<sup>20</sup>

Sikap selanjutnya atas dosa tersebut adalah penyesalan. Orang-orang yang bertobat tanpa adanya penyesalan maka ia menyepelekan Tuhan. Itu juga termasuk tobatnya para pendusta. Menurut Imam Al-Sya'rānī, pentingnya mendahulukan penyesalan sebelum memohon ampun kepada Allah swt. Kesimpulannya Tobat menurut Imam Al-Sya'rānī mempunyai tiga syarat utama: Yaitu Pertama, menyesal akan apa yang telah diperbuat. Kedua, menarik diri dari perbuatan dosa. Ketiga, Optimis akan diterimanya ampunan.

## 2. Sabar (al-Ṣabr)

Sabar adalah menahan diri dari sifat berkeluh kesah, emosi, menahan dan menjaga lisan dari sifat berkeluh kesah, serta anggota badan dari kekacauan dan kebingungan. Sabar dalam tingkah lapang tentu lebih sulit

<sup>20</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 699

daripada sabar dalam kondisi sempit. Imam Al-Sya'rānī memaparkan tentang sabarnya ulama-ulama terdahulu:

ومن أخلاقهم رضى الله تَعَالَى عَنْهُمْ كَثِرَةُ الصَّبْرِ عَلَى الْبَلَايَا وَالتَّوَازِلِ وَعْتُمُ سُخْطِهِمْ عَلَى مَقْدُورِ رَبِّهِمْ وَكَانُوا يَقُولُوْنَ مَنْ لَمْ يَصْبُرْ فَلْيَتَصَبَّرْ لَحَدِيْثِ وَمَنْ يَتَصَبَّرُ يُصَرُهُ اللَّهُ تَعَالَى علِمَ أَنَّ مَنْ لَمْ يَصْبُرْ عَلَى فَضُوْلِ مِنْ الْعَامِ وَمَنَامٍ وَكَلامٍ وَجِمَاعٍ وَغَيْرِ ذَلِكَ لَا يَصْبُرْ عَلَى فَضُوْلٍ مِنْ الْعَامِ وَمَنَامٍ وَكَلامٍ وَجِمَاعٍ وَغَيْرِ ذَلِكَ لَا يَقُولُ لَهُ الْمَلَائِكَةُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ بِلْ هُو يَوْمَئِذٍ فِي هَمْ وَغَمٍ وَعَدَمِ أَمْنِ بِخلافِ مَنْ سَلَّمَتْ عَلَيْهِ الْمَلَائِكَةُ يَوْمَ أَمْنِ بِخلافِ مَنْ سَلَّمَتْ عَلَيْهِ الْمَلَائِكَةُ عَلَيْهِ الْمَلَائِكَةُ وَالسَّلَامُ يَمَن وَيَرُولُ عَنْهُ الْهَمَّ وَالْغَم وَيَصِيرُ فِي فَرَحٍ عَلَيْهِمُ الْعَمَ وَيَصِيرُ فِي فَرَحٍ وَمُنْ وَالْمَلْ وَالسَّلَامُ يَمَن وَيَرُولُ عَنْهُ الْهَمَّ وَالْغَم وَيَصِيرُ فِي فَرَحٍ وَالْمُنْ وَالْمَالِ فَي فَرَحٍ وَالْمَالُ وَالسَّلَامُ يَمَن وَيَرُولُ عَنْهُ الْهَمَّ وَالْعَم وَيَصِيرُ فِي فَرَحٍ وَالْمُن وَيَرُولُ عَنْهُ الْهَمَّ وَالْعَم وَيَصِيرُ فِي فَرَحِ وَالْمُن وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمَالِمُ الْمَالِولُ مَنْ اللّهُ الْمَالِيْفِهُ وَالْمَالُولُ وَالْمُولُ وَالْمُ الْمُلَامُ وَيُولُ عَنْهُ الْهُمَّ وَالْعَم وَيَصِيرُ فِي فَرَحِ وَالْمُولُ وَالْمَلَامُ وَالْمَالِمُ الْمَالِلُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولِ وَأَمْن

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka [para ulama salaf yang saleh] rodhiyallohu ta'ala 'anhum) adalah banyak bersabar atas berbagai bencana dan musibah yang turun, dan mereka tidak marah dengan apa yang telah ditakdirkan oleh Tuhan mereka [Allōh] 'azza wa jalla. Dan adalah mereka pernah berkata: "Siapa saja yang tidak bersabar, maka hendaklah ia berusaha sabar", berdasarkan hadis: "Siapa saja yang berusaha sabar, maka Alloh ta'ala akan menjadikan orang itu sabar". Maka dapat diketahui, bahwa orang yang tidak sabar atas kelebihan duniawi, berupa makanan, tidur, berbicara, bersetubuh, dan lain sebagainya, Maka malaikat tidak akan berkata kepada orang itu pada hari kiamat: Semoga keselamatan atas kalian dengan sebab kesabaran kalian. (QS. 13 Ar-Ro'd: 24) Akan tetapi ia pada hari itu berada dalam kebingungan, kegalauan dan tidak merasa aman. Berbeda dengan orang yang malaikat 'alaihimush Sholatu was Salam mengucapkan salam kepada mereka, maka sesungguhnya ia akan aman, dan akan hilang darinya kebingungan dan kegalauan, dan ia beralih dalam kondisi bahagia, suka cita dan aman.<sup>21</sup>

Imam Al-Sya'rānī mengemukakan Nabi Muhammad saw. bahwa orang yang tidak bersabar, maka hendaklah ia berusaha untuk bersabar atas segala cobaan yang menimpanya. Siapa saja yang berusaha untuk bersabar maka Allah swt. akan menjadikan orang tersebut sabar. Malaikat akan mengucapkan salam kepadanya pada hari kiamat. Orang yang diberikan salam dari malaikat

<sup>21</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 502

-

pada hari kiamat, termasuk orang-orang yang bahagia dalam suka cita dan aman. Ia menambahkan:

وَكَانَ كَعْبُ الْأَحْبَارِ الله يَقُوْلُ لَا يُوصَفُ بِالصَّبْرِ إِلَّا مَنْ صَبَرَ عَلَى أَذَى النَّاسِ لَهُ وَلَمْ يُقَابِلُهُمْ بِنَظِيْرِهِ يَعْنِي لَا سِرًّا وَلَا جَهْرًا حَتَّى بِالدُّعَاءِ عَلَيْهِمْ وَالتَّوَجُهِ فِيهِمْ إِلَى اللَّهِ تَعالَى وَأَعْظَمُ الصَّبْرِ أَيْضًا صَبْرُ الْعَبْدِ عَمَّا نَهَى اللهُ وَالتَّوَجُهِ فِيهِمْ إِلَى اللَّهِ تَعالَى وَأَعْظَمُ الصَّبْرِ أَيْضًا صَبْرُ الْعَبْدِ عَمَّا نَهَى اللهُ عَنْهُ وَعَلَى مَا أَمَرَهُ بِفِعْلِهِ وَقَدْ كَانَ الْفُضَيْلُ بْنُ عِيَاضٍ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ بَعْدَ يَقُولُ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَيُواصِلُ الْبَلَاءِ بِعَبْدِهِ الْمُؤْمِنِ فَيُنْزِلُ عَلَيْهِ بَلَاءٌ بَعْدَ بَلَاءٍ حَتَّى يَمْشِى وَلَيْسَ عَلَيْهِ خَطِيئَةٌ

#### Artinya:

Dan adalah Sayyidina Ka'ab Al-Ahbar, beliau pernah berkata: "Tidak bisa disifati dengan sabar, kecuali orang yang bersabar atas perlakuan menyakitkan orang-orang kepada dirinya, dan ia tidak membalas mereka dengan hal yang sebanding dengannya, yakni tidak membalas dalam keadaan sembunyi dan tidak pula dalam keadaan terangterangan, hingga mendoakan (keburukan) atas mereka, dan mengadu kepada Allah mengenai mereka. Dan kesabaran yang paling besar juga adalah kesabaran seorang hamba yang menginggalkan apa-apa yang telah dilarang oleh Allah swt., dan sabar atas apa-apa yang telah Allah perintahkan untuk melakukannya". Dan sungguh adalah Syaikh Al-Fudhoil bin Iyadh ra., beliau pernah berkata: "Sesungguhnya Allah swt. pasti akan sambung menyambung memberi cobaan kepada hamba-Nya yang beriman. Maka Dia akan menurunkan kepada hamba itu sebuah cobaan setelah cobaan yang lain, sampai ia berjalan dalam keadaan tidak ada satu dosapun atas dirinya.<sup>22</sup>

Kondisi orang yang bersabar digambarkan oleh Imam Al-Sya'rānī adalah sebuah penderitaan yang sangat besar dan sakit yang mendalam. Tiga macam orang bersabar seperti diungkapkan di atas; Pertama ialah orang-orang yang bersabar atas perlakuan buruk terhadapnya dengan tidak membalas dan mendoakan keburukan kepada mereka serta mengadukan perbuatan tersebut pada Allah. Kedua, seorang hamba yang bersabar dengan meninggalkan segala yang dilarang oleh Allah swt. Ketiga, seorang hamba yang bersabar atas apa yang diperintahkan oleh Allah swt. Sesungguhnya orang-orang yang beriman akan senantiasa mendapatkan cobaan yang tiada henti

22 \ Al. d., Al YAZ-L-EL, Al Conductor Translation I Management Applied

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 504

sampai dosa-dosa mereka akan terhapus. Kemudian ia menambahkan tentang kisah seorang wanita:

وَقَدْ عَثْرَتْ امْرَأَةٌ فَتْحَ الْمُوْصِلِي رَحِمَهَا اللهُ تَعَالَى مَرَّةً فَطَارَ ظَفْرُها فضحكت قَبْلَ لَهَا أَلَمْ تَحِدِى أَلَمَ الظُّفْرِ قَالَتْ بَلَى وَلَكِنْ ثَوَابُ ذَلِكَ أَلْهَانِي عَنْ وُجُودِ الْإِسْتِغَالَ بِالأَلَمِ وَكَانَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يَقُوْلُ لَوْلَا الْفَقْرُ وَالْمَرَضُ وَالْمَوْتُ مَا طَاطاً ابْنُ آدَمَ رَأْسَهُ مِنْ شِدَّةِ الْكِبْرِ لَم مع ذَلِكَ هُوَ وَتَّابٌ عَلَى مَعَاصِي اللَّهِ تعالى

## Artinya:

Dan sungguh seorang wanita pernah tersandung satu kali pada penaklukan kota Moshul [Irak], rohimahallõhu ta'ala, lalu terlepaslah kuku wanita itu, lalu dia tertawa. Lalu dikatakan [oleh seseorang] kepada wanita itu: "Apakah anda tidak mendapati rasa sakit (terlepasnya] kuku?". Wanita itu menjawab: "Tentu, akan tetapi ganjaran hal itu telah membuat saya lupa dari merasakan kesibukan dengan rasa sakit itu". Dan adalah Imam Al-Hasan Al-Bashriy rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Seandainya tidak ada kemiskinan, penyakit, dan kematian, pasti anak Adam (manusia) tidak pernah menundukan kepalanya, karena kuatnya sifat sombong. Kemudian menyertai hal itu, ia menjadi orang yang sangat cepat atas berbagai perbuatan maksiat kepada Allah swt.".<sup>23</sup>

Kekuatan iman seorang hamba di hadapan Sang Pencipta diukur dari seberapa besar ia mendapatkan cobaan dari Nya. Imam Al-Sya'rānī mengutip kekuatan iman dari seorang perempuan yang kadang mendapatkan stigma negatif bahwa mereka lemah. Kekuatan itu ditunjukkan melalui kesabarannya mendapatkan rasa sakit yang begitu perih. Namun perempuan tersebut menganggap bahwa kekuasaan Allah swt. atas dirinya jauh lebih mulia sehingga ia lupa akan sakit yang dideritanya. Kemudian Imam Al-Sya'rānī mengutip ungkapan dari Imam Hasan Bashriy bahwa seandainya tiada cobaan sedikit pun datang kepada manusia, maka niscaya manusia akan sombong dengan kekuatannya. Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

<sup>23</sup> `Abdu Al-Wahāh Al-Sva'rānī *Tanhīh al-Muatarrīn* teri

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 505

وَكَانَ أَبُو سُلَيْمَانَ الدَّارَانِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ قَوْلُ مَرَّ مُوسَى القَ يَوْمًا بِرَجُلٍ قد خرقتِ السَّبَاعُ بَطْنَهُ وَنَهَشَتْ لَحْمَهُ فعرف مُوسَى فَوَقَفَ عَلَيْهِ وَقَالَ يَا رَبِّ إِنَّهُ كَانَ مُطِيعًا لَكَ فَمَاذَا الَّذِي أَرَى فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ يَا مُوسَى إِنَّهُ سَأَلَنِي دَرَجَةً لَمْ يَبْلُغْهَا بِعَمَلِهِ فَابْتَلَيْتُهُ لِأَبْلَغَهُ تِلْكَ الدَّرَجَةً

#### Artinya:

Dan adalah Syaikh Abu laiman Ad- Daroniy rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Nabi Musa pada suatu hari pernah bertemu dengan seorang laki-laki. Sungguh binatang-binatang buas telah merobek perutnya dan menggigit dagingnya. Lalu Nabi Musa mengetahui hal itu, lalu beliau berhenti di hadapannya, dan beliau berkata: Wahai Tuhanku sesungguhnya laki-laki itu adalah orang yang ta'at kepada-Mu, maka apa yang sedang saya lihat ini?" Lalu Allah memberi wahyu kepada beliau: Hai musa, Sesungguhnya laki-laki itu pernah memohon kepada-Ku (beroleh) satu kedudukan yang ia tidak akan dapat kedudukan itu dengan amal ibadahnya. Lalu Aku memberi cobaan kepadanya, agar aku membuatnya sampai kepada kedudukan itu.<sup>24</sup>

Tingkatan derajat seseorang dapat dilihat sejauh mana ia bersabar terhadap ujian dari Allah swt. Ini terekam dalam kisah yang dikutip Imam Al-Sya'rānī dari Syaikh Abu Sulaiman al-Daroniy di atas. Sebab kepantasan maqām (kedudukan) seorang hamba sesuai dengan sejauh mana ia melewati berbagai cobaan. Sama halnya dengan tingkatan pendidikan seseorang, Ketika ia ingin beranjak pada Tingkat pendidikan selanjutnya, maka ia perlu diuji pantas atau layakkah ia naik pada tingkatan selanjutnya. Begitupula seorang yang ingin naik jabatannya pada tingkatan tertentu, maka ia perlu diuji kelayakannya. Kemudian Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

وَقَدْ كَانَ كَعْبُ الْأَحْبَارِ يَقُوْلُ مَنْ شَكَا مُصِيبَةٌ نُزِلَتْ بِهِ إِلَى غَيْرِ اللَّهِ تَعَالَى لَمْ يَجِدُ لِلْعِبَادَةِ بَعْدَ ذَلِكَ حَلَاوَةً حَتَّى يَتُوبَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَكَانَ وَهُبُ بْنُ مُنَبِهِ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يَقُوْلُ أَوْحَى اللَّهُ تَعَالَى إِلَى الْعُزَيْرِ اليا إِذَا نَزَلَتْ بِكَ بَلِيَّةٌ فَاحْذَرْ أَنْ تَسْكُونِي إِلَى خَلْقِي وَعَامِلْنِي كَمَا أَعَامِلُكَ فَكَمَا إِلَى خَلْقِي وَعَامِلْنِي كَمَا أَعَامِلُكَ فَكَمَا لَا أَشْكُونِي إِلَى خَلْقِي وَعَامِلْنِي كَمَا أَعَامِلُكَ فَكَمَا لَا أَشْكُونِي إِلَى خَلْقِي إِذَا صَعِدَ إِلَيَّ عَمَلُكَ الْقَبِيحُ كَذَلِكَ لَا يَنْبَغِي أَنْ تَسْكُونِي إِلَى خَلْقِي إِذَا نَزِلَ بِكَ بَلَاءٌ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 507

#### Artinya:

Dan sungguh adalah Sayyidina Ka'ab Al-Ahbar, beliau pernah berkata: "Siapa saja yang mengadukan suatu musibah yang turun menimpa dirinya kepada selain Allõh. Maka ia tidak akan menemukan rasa manis dalam beribadah setelah hal itu, sampai Allah ta'ala menerima tobat atas dirinya". Dan adalah Syaikh Wahab bin Munabbih rohimahullahu ta'ala, beliau pernah berkata: Allah ta'ala pernah memberikan wahyu ada Nabi 'Uzair. Apabila turun menimpamu suatu cobaan, maka berhati-hatilah kalau kamu mengadukan-Ku kepada makhluk-Ku, dan perlakukanlah Aku sebagaimana Aku memperlakukanmu. Maka sebagaimana Aku tidak mengadukanmu kepada para malaikatku apabila amal perbuatanmu yang buruk naik (dilaporkan) kepada-Ku, Begitupula tidak selayaknya kalau kamu mengadukan-Ku kepada makhluk-Ku, apabila turun suatu cobaan menimpa dirimu.<sup>25</sup>

Seorang hamba tidak akan dapat memastikan rasa dari gula apabila ia belum pernah merasakan pahitnya obat. Gula akan terasa biasa-biasa saja apabila tiada pembanding dari pahitnya rasa obat. Begitupula cobaan yang ditimpa seorang hamba, apabila ia mengadukan cobaan tersebut pada seseorang selain Allah swt. maka ia tidak akan merasakan kenikmatan dari ampunan Allah swt., sebab Allah tidak sekalipun pernah mengadukan aib dari seorang hamba bahkan kepada malaikat-Nya pun tidak diadukan sebab persembahan tobat dari hamba-Nya. Selanjutnya Imam Al-Sya'rānī menambahkan kisah Nabi Ayyub a.s.:

وَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّهُ لَمَّا أَهْلَكُ اللَّهُ ثَعَالَى جَمِيعَ مَالِ أَيُّوبَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ دخل بَيْتَهُ وَنَزَعَ ثِيَابَهُ وَقَالَ هُكَذَا خَرَجْتُ إلى الدُّنْيَا وَكَذَا أَخْرُجُ مِنْهَا وَقَدْ أَوْحَى اللَّهُ إِلَى دَاوُدَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ السلامُ يَا دَاوُدُ اصْبِرْ عَلَى الْمَعُونَة بِكَ مِنَ اللَّهِ الْمَعُونَة وقد كَانَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ يَقُولُ بِكَ مِنَ اللَّهِ الْمَعُونَة وقد كَانَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ رَحِمَهُ اللَّهُ قَالَ يَقُولُ لَوْ كَانَتِ الدُّنْيَا نَعِيْمًا بِلَا كَدرٍ لكَانَتْ هِيَ الْجَنَّةَ وَلَمْ نَحْتَجْ إِلَى الْإِنْتِقَالِ منها إعلم يَا أَخِي ذَلِكَ وَكُنْ صَابِرًا تَعْنَمْ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

#### Artinya:

\_

Dan sungguh telah sampai [informasi kepada saya Imam As-Al-Sya'rānīy), bahwa tatkala Allōh membinasakan seluruh harta Nabi Ayyub, Maka beliau masuk ke dalam rumah beliau dan mencopot

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 508

pakaian beliau, dan beliau berkata: "Seperih inilah saya dilahirkan ke dunia (tidak membawa apa-apa), dan begitupula saya akan keluar darinya". Dan sungguh Alloh ta'ālā pernah memberi wahyu kepada Nabi Daud: "Hai Daud, bersabarlah atas beratnya cobaan, maka akan datang kepadamu pertolongan dari Alloh". Dan sungguh adalah Sayyidina Umar bin Abdul Aziz rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Seandainya dunia merupakan suatu kenikmatan dengan tanpa ada kesulitan, maka pastilah dunia itu menjadi surga, dan kita tidak butuh untuk berpindah darinya". Maka ketahuilah hal itu wahai saudaraku, dan jadilah kamu sebagai orang yang sabar, niscaya kamu akan meraih kebaikan. Dan segala puji bagi Alloh, Tuhan semesta alam.<sup>26</sup>

Kesabaran seorang hamba tidak mengenal jenis kelamin. Selama ia beriman kepada Allah swt. maka ia senantiasa bersabar atas segala ujian dari Allah swt. Adapun seorang yang beriman dapat bersabar atas ujian-Nya, maka ia akan mendapatkan derajat yang lebih tinggi di sisi Nya. Semakin berat ujian ia dapatkan, maka tinggi pula derajat seseorang. Tiga macam orang yang bersabar yang dikutip oleh Imam Al-Sya'rānī di atas; Pertama, Orang yang bersabar atas perlakuan buruk seseorang terhadapnya. Sehingga ia mengadu pada Allah swt. bukan selain-Nya. Kedua, orang yang bersabar atas segala hal yang dilarang oleh Allah swt. Ketiga, Orang yang bersabar atas segala perintah universitas islam negeri

## 3. Zuhud (al-Zuhd)

Zuhud merupakan suatu sikap atau pola hidup dengan jalan meninggalkan dan menjauhkan diri dari kesenangan dunia dalam rangka mengonsentrasikan segenap pikiran dan tingkah laku untuk mencapai kebahagiaan di akhirat, karena dunia dipandang dapat menjauhkan seorang hamba dari beribadah kepada Allah. Hal ini dipaparkan oleh Imam Al-Sya'rānī dalam Kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*:

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 510

وَمِنْ أَخْلَاقِهِمْ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ الرُّهْدُ فِي الدُّنْيَا وَذَمُّهُمْ لِكُلِّ مَنْ طَلَبَهَا وَمَبَالَغَةُ أَحَدِهِمْ فِي ذَلِكَ حتَّى يَصِيْرَ يَنْطِقُ بِالْحِكْمَةِ كَأَنْبِيَاءِ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَيْهِمُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَقَدْ كَانَ رَأْسُهُمْ فِي الزُّهْدِ رَسُولَ اللَّهِ كَانَ يَأْتِي عَلَيْهِمُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَقَدْ كَانَ رَأْسُهُمْ فِي الزُّهْدِ رَسُولَ اللَّهِ كَانَ يَأْتِي عَلَيْهِمُ الصَّلَاةُ مَا يُوْقَدُ فِي بَيْتِهِ نَارُ وَلَا مِصْبَاحُ فقيل لعائشةَ رَضِيَ عَلَيْهِ أَرْبَعُوْنَ لَيْلَةً مَا يُوْقَدُ فِي بَيْتِهِ نَارُ وَلَا مِصْبَاحُ فقيل لعائشةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا كَيْفَ كُنتُمْ تَعيشُونَ قَالَتْ بِالْأَسْوَدَيْنِ الثَّمَرِ وَالْمَاءِ وَكَانَتْ تَقُوْلُ قَبِضَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْظ فَي كَسَاءٍ مُلَبَّدٍ أَنْ مُرَفَعِ وَإِزَارٍ عُرْنِي غَلَيْظ

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salafu al-saleh ra.) adalah bersikap zuhud terhadap duniawi, dan mereka mengecam orang yang mencarinya dan salah seorang dari mereka memaksimalkan diri dalam hal (pengecaman) itu, sampai ia menjadi selalu berbicara dengan hikmah (ilmu yang bermanfaat). Dan sungguh pemimpin mereka salafu al-saleh dalam bersikap zuhud itu adalah Rasûlullôh saw. Pernah terjadi pada Rasûlullôh saw. selama empat puluh malam, beliau tidak menyalakan api dan tidak pula lentera di dalam rumah beliau. Lalu dikatakan (oleh seseorang) kepada Sayyidatina Aisyah ra. "Bagaimana kalian menjalani hidup?". Lalu beliau berkata: "Dengan dua benda hitam, yaitu kurma dan air". Dan adalah beliau (Sayyidatina Aisyah) pernah berkata: "Rasûlulloh saw. wafat mengenakan pakaian yang lebat, yakni penuh dengan tambalan dan sarung yang kusut lagi kasar".27

Zuhud terhadap dunia adalah bagian dari tingkatan tasawuf. Para ulama sufi senantiasa mengecam dirinya terhadap kegemerlapan duniawi, sehingga mereka tidak terlena akan kenikmatan duniawi yang sementara. Begitulah yang diajarkan para nabi dan rasul terdahulu. Imam Al-Sya'rānī pun menunjukkan kezuhudan Nabi Muhammad saw. yang selama 40 malam tidak menyalakan lentera dalam rumahnya. Makan dan minum pun hanya sebagai kelangsungan hidup dengan kurma dan air putih. Pakaian yang penuh tambalan dan sarung yang kasar senantiasa digunakan oleh Rasulullah saw. Era digital sejatinya tidak membuat manusia berlebihan dan tetap zuhud. Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

وَقَدْ كَانَ سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى يَقُولُ الزُّهْدُ ثَلَاثَةُ أَحْرُفٍ فَمَعْنَى اللهُ تَعَالَى يَقُولُ الزُّهْدُ ثَلَاثَةُ أَحْرُفٍ فَمَعْنَى اللهَاءِ أَنْ تَتْرُكَ هَوَى نَفْسِكَ وَمَعْنَى اللهَاءِ أَنْ تَتْرُكَ هَوَى نَفْسِكَ وَمَعْنَى اللَّالِ

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 818

أَنْ تَتْرُكَ الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا فَإِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ فَأَنْتَ زَاهِدٌ وَكَانَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى يَقُولُ الزُّهْدُ عَلَى ثَلاَثَةِ أَصْنَافِ فَرْضٌ وَيَكُونُ فِي الْحَرَامِ وَوَاحِبٌ وَيَكُونُ فِي الْحَلال قال ولذلك كَانَ الرُّهْدُ فِي الْحَلال قال ولذلك كَانَ الرُّهْدُ فِي الْدَهبِ والفضة نَّكَ تَبْدَلُهُمَا فِي الْرُهْدُ فِي الذهبِ والفضة نَّكَ تَبْدَلُهُمَا فِي تَحْصِيلِهَا

#### Artinya:

Dan adalah Syaikh Sufyan bin 'Uyaynah rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Zuhud itu terdiri dari tiga huruf. Adapun makna huruf zay adalah kamu meninggalkan perhiasan dunia. Dan makna huruf ha adalah kamu meninggalkan keinginan nafsumu. Dan makna dal adalah huruf kamu meninggalkan dunia beserta isinya. Maka apabila kamu telah melakukan hal itu, maka kamu adalah orang yang zuhud". Dan adalah Syaikh Ibrohim bin Adham rohimahullõhu swt., beliau pernah berkata: "Zuhud itu terdiri atas tiga macam. 1. fardhu, dan zuhud ini [terletak] dalam [meninggalkan] perkara haram. 2. wajib, dan zuhud ini terletak dalam [meninggalkan] berbagai kesenangan. 3. sunnah, dan zuhud ini [terletak) dalam [meninggalkan perkara halal". Beliau (Syaikh Ibrohim] berkata: "Dan karena itulah adanya sikap zuhud dalam [meninggalkan] jabatan (kepemimpinan] itu lebih dahsyat daripada sikap zuhud dalam meninggalkan] emas dan perak. karena sesungguhnya anda akan mencurahkan emas dan perak itu dalam menghasilkan jabatan [kekuasaan] itu".<sup>28</sup>

Zuhud menurut Sufyan Uyaynah seperti dikutip Imam Al-Sya'rānī ialah meninggalkan perhiasan dunia, Ameninggalkan keinginan nafsu dan meninggalkan dunia beserta isinya, sedangkan menurut Ibrahim bin Adham Zuhud ada tiga macam yaitu fardhu, wajib dan sunnah. Ibrahim bin Adham adalah seorang Raja dari Balkh (Afghanistan) kemudian bertobat dan meninggalkan kemewahan yang ada dalam Istana kerajaannya.<sup>29</sup> Menurut Ibrahim meninggalkan jabatan itu jauh lebih utama daripada meninggalkan emas dan perak.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 820

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Sunnatullah, Syaikh Ibrahim Bin Adham; Bangsawan yang tobat dari Kemewahan, Syekh Ibrahim bin Adham; Bangsawan yang Tobat dari Kemewahan (bincangsyariah.com). Diakses pada 20 Juli 2024.

Segala fasilitas yang diberikan pada Ibrahim bin Adham ketika di Istana, justru membuat hatinya semakin kering dari nilai-nilai ketuhanan. Sehingga ia rela meninggalkan jabatannya sebagai pemimpin Balkh ketika itu. Sifat tersebut dikutip oleh Imam Al-Sya'rānī sebab melihat bagaimana beberapa pemimpin dari Dinasti Turki Usmani yang saling berebut kekuasaan, sehingga pelajaran juga bagi penguasa. Begitu pula yang terjadi pada masa ini, dimana orang melakukan apapun untuk mendapatkan jabatan, baik risywah ataupun segala bentuk kecurangan. Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

وَقَدْ كَانَ أَبُو سُلَيْمَانَ الدَّارَائِيُّ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى يَقُولُ لَيْسَ لِلرَّجُلِ أَنْ يَحْمِلَ أَهْلَهُ وَعَبَالُهُ عَلَى الزُّهْدِ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّمَا عَلَيْهِ أَنْ يَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ فَإِنْ أَجَابُوهُ وَالَّا زَهَدَ فِي نَفْسِهِ وَأَتَاهُمْ بِمَا يُصْلِحُهُمُ وَكُلْنَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يَقُولُ كُلُّ مَا شُغَلَكَ عَنْ رَبِّكَ مَنْ أَهْلِ أَوْ مَالٍ أَوْ غَيْرٍ ذَلِكَ فَهُوَ مشؤوم (قُلْتُ) وذلك لأَنَّ اللَّهُ تَعَالَى مَنْ أَهْلِ أَوْ مَالٍ أَوْ غَيْرٍ ذَلِكَ فَهُوَ مشؤوم (قُلْتُ) وذلك لأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى جَعَلَ المَوْجُودَاتِ كُلَّهَا مُذَكِّرَةً لِلْكَ فَهُوَ مشؤوم (قُلْتُ) وذلك لأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى جَعَلَ المَوْجُودَاتِ كُلَّهَا مُذَكِّرَةً لِلْعَبْدِ بِرَبِّهِ عَزَّ وجل وَهُنَاكَ تَكُونُ مُبَارَكَةً عَلْمَ فِثْنَةً عَلَى اللَّهِ بَعَلَا الْوَلَدُ وَالْمَالُ أَعْظَمَ فِتْنَةً للبَعدلأنه لا يصحُ الإِقْبَالُ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى مَعَ الْمَيْلِ إِلَيْهِمْ فَاقْهُمْ للبعدلأنه لا يصحُ الإِقْبَالُ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى مَعَ الْمَيْلِ إِلَيْهِمْ فَاقْهُمْ

### Artinya:

Dan sungguh adalah Syaikh Abu Sulaiman Al-Daroniy rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Seseorang tidak harus membebani isterinya dan anggota keluarganya untuk bersikap zuhud kepada duniawi. Dan sesungguhnya [yang wajib] atas dirinya hanyalah mengajak mereka kepada sikap zuhud. Lalu jika mereka memenuhi ajakan itu, [maka gugurlah kewajibannya]. Dan jika tidak, maka ia bersikap zuhud untuk dirinya sendiri. Dan ia memberikan mereka dengan sesuatu yang dapat memperbaiki mereka". Dan adalah beliau [Syaikh Abu Sulaiman] rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Segala sesuatu yang menyibukkan dirimu [menjauh dari Tuhanmu, berupa keluarga atau harta atau selainnya, maka sesuatu itu mendatangkan kesialan bagi dirimu". (Komentar saya [Imam Asy-Al-Sya'rānīy]): Dan hal itu dikarenakan bahwa Alloh ta'ālā telah menjadikan alam semesta seluruhnya sebagai sesuatu yang dapat mengingatkan seorang hamba terhadap Tuhan-nya 'azza wa jalla. Dan dari (alasan] itu, alam semesta menjadi diberkahi atas hamba itu, berbeda halnya, apabila alam semesta menghalangi seorang hamba [menjauh] dari Tuhannya. Dan dari alasan itu, maka adanya anak dan harta itu lebih besar fitnahnya bagi seorang hamba. Karena bahwa tidak akan benar baginya,

memfokuskan diri kepada Alloh ta'ala, dengan disertai kecondongan kepada mereka. Maka fahamilah!.<sup>30</sup>

Pendapat ini menggambarkan pandangan sufistik yang mendalam tentang interaksi seorang hamba dengan dunia, keluarga, dan harta. Zuhud bukan sekadar meninggalkan dunia, tetapi mengatur hubungan dengan dunia agar tetap menjadi sarana menuju Allah. Keseimbangan antara tanggung jawab spiritual dan sosial menjadi prinsip utama, di mana seorang individu tidak boleh membebani orang lain untuk mengikuti jalan zuhud, tetapi tetap memiliki kewajiban untuk memberikan pengaruh yang baik dan menjaga hubungan yang sehat dengan lingkungan sekitar. Selanjutnya tentang zuhud, Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

وَقَدْ كَانَ أَبُوْ سُلَيْمَانَ الدَّارَانِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يَقُوْلُ قَدْ سَمِعْنَا فِي الرُّهْدِ كَلَامًا كثيرا وَأَحْسَنُ مَا رَأَيْنَاهُ فِيهِ أَنَّهُ الرُّهْدُ فِي كُلِّ شَيْءٍ يُشْغِلُ عَنِ اللَّهِ كَلَامًا كثيرا وَأَحْسَنُ مَا رَأَيْنَاهُ فِيهِ أَنَّهُ الرُّهْدُ فِي كُلِّ شَيْءٍ يُشْغِلُ عَنِ اللَّهِ تَعَالَى حَتَّى الْعِلْمَ وَالْعَمَلَ قُلْثُ يَعْنِي بِأَنْ دَخَلَ فِيْهِمَا الرِّيَاءُ وَالْعُجْبُ أَوْ كُنُ مَنْ أَخْلَصَ فِي عِلْمِهِ وَعَمَلَه لا يَصْلُحُ فِي حُبُّ ثَنَاءِ النَّاسِ أَوْ نحو ذلك وَاللَّ فَمَنْ أَخْلَصَ فِي عِلْمِهِ وَعَمَلَه لا يَصْلُحُ فِي حَبِّ ثَنَاءِ النَّاسِ أَوْ نحو ذلك وَاللَّ فَمَنْ أَخْلَصَ فِي عِلْمِهِ وَعَمَلَه لا يَصْلُحُ فِي حَقَّهِ الرُّهُدُ فِي ذلك ان الإخلاصَ فيهما ممَّا يَجْمَعُ قلب الْعَبْدِ عَلَى رَبِّهِ عَزْ وَجَلَّ وَاللَّهُ أَعْلَمُ

#### **UNIVERSITAS ISLAM NEGERI**

## Artinya:

Dan sungguh adalah Syaikh Abu Sulaiman Ad-Daroniy rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Sungguh kami pernah mendengar mengenai sikap zuhud itu akan kata-kata yang banyak. Dan kata-kata yang paling bagus yang kami pernah melihatnya adalah zuhud terhadap segala sesuatu yang dapat menyibukkan [menjauhkan] dari Alloh ta'ālā, sampai-sampai [terkait ilmu dan amal". (Komentar saya [Imam Asy-Al-Sya'rānīy]): Maksud beliau [Syaikh Abu Sulaiman] sekiranya disusupi ke dalam ilmu dan amal itu, oleh sikap pamer, berbangga diri atau menyukai sanjungan dari orang lain atau semacam hal itu. Dan jika tidak demikian, maka siapa saja yang ikhlash dalam ilmunya dan amalnya, maka tidak layak pada hak pribadinya bersikap zuhud dalam hal itu. Karena sesungguhnya ikhlash dalam ilmu dan amal itu termasuk sesuatu yang akan mengumpulkan hati seorang hamba dengan Tuhan nya 'azza wa jalla. Dan hanya Alloh Yang Maha Mengetahui.<sup>31</sup>

<sup>30</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 821

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 823

Menjauhi dunia yang dipaparkan Imam Al-Sya'rānī ialah seseorang yang mampu mengendalikan nafsu duniawi yang dapat merugikan pada ciptaanciptaan Tuhan yang lainnya. Ketika nafsu seseorang muncul maka ilmu yang ada pada dirinya hanya dimanfaatkan untuk mengeksploitasi kehidupan orang, hingga merugikan banyak orang.

Seseorang yang mampu mengendalikan nafsu syahwatnya maka ia akan dapat tingakatan zuhud ini. Pemamaparan dari Imam Al-Sya'rānī diatas adalah keutamaan seseorang untuk mencapai zuhud ialah dengan mengendalikan perutnya atau yang akan diisi dalam perutnya. Zuhud dalam tingakatan ini setelah tobat kemudian menjauhi segala yang memayahkan seseorang dalam kenikmatan dunia.

#### 4. Tawakkal (al-Tawakkal)

Tawakal adalah menyandarkan diri kepada Allah, setelah melakukan usaha maksimal dan meyakini sepenuh hati akan pertolongan Allah. Tawakal bukan berarti penyerahan mutlak kepada Allah, tetapi penyerahan tersebut harus didahului dengan usaha manusiawi. Hal ini sesuai dengan pendapat Imam Al-Sya'rānī:

وَمنْ أَخْلَاقِهِمْ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ كَثَرَةً تَقْوِيْضِهِمْ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى فِي أَمْرِ الْفُسِهِمْ وَأَوْلَادِهِمْ وَأَصْحَابِهِمْ فَلَا يَكُونُ مُعَوَلَهُمْ فِي أَمْرِ هِدَايَتِهِمْ إِلَّا عَلَيْهِ عَزَّ وَجَلَّ وَلَا يَطْلُبُوْنَ شَيْئًا قَطُّ بِأَنْفُسِهِمْ وَهُمْ غَائِبُوْنَ عَنِ الْإِسْتَنَادِ عَلَيْهِ عَزَّ وَجَلَّ وَلَا يَطْلُبُوْنَ شَيْئًا قَطُّ بِأَنْفُسِهِمْ وَهُمْ غَائِبُوْنَ عَنِ الْإِسْتَنَادِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وَقَدْ كَانَ وَلَدِى عَبْدُ الرَّحْمَنِ لَيْسَتْ لَهُ دَاعِيَةٌ إِلَى طَلَبِ الْعِلْمِ وَكُنْتُ فِي حَصْرٍ فَأَلْهَمَنِي الْحَقُّ سُبْحَانَهُ أَنْ أَفُوّضَ أَمْرَهُ اليه ففعلت الْعِلْمِ وَكُنْتُ فِي حَصْرٍ فَأَلْهَمَنِي الْحَقُّ سُبْحَانَهُ أَنْ أَفُوّضَ أَمْرَهُ اليه ففعلت فاصبح من تلك الليلة يُطالع في العلم بِنَفْسِهِ مِنْ غَيْرِ أَمْرِى لَهُ بذلك وحصلت لَهُ حَلَاوَةُ الْعِلْمِ مِنْ تِلْكَ اللَّيْلَةِ وَصَارَ فَهُمُهُ يُرجِعُ عَلَى فَهُم مَنْ وحصلت لَهُ حَلَاوَةُ الْعِلْمِ مِنْ تِلْكَ اللَّيْلَةِ وَصَارَ فَهُمُهُ يُرجِعُ عَلَى فَهُم مَنْ سَبَقَهُ بالاشتغال بسنين

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.), seringnya mereka menyerahkan secara total kepada Allah swt. dalam urusan pribadi

mereka, anak-anak mereka dan para murid mereka. Maka tidak ada sandaran bagi mereka dalam urusan hidayah mereka, kecuali hanya bersandar kepada Allah swt. Dan mereka tidak pernah menuntut sesuatupun sama sekali kepada diri mereka sendiri, dalam keadaan mereka meniadakan diri dari bersandar kepada Allah swt. Dan adalah anak saya Abdurrohman, ia tidak mempunyai dorongan (semangat) untuk menuntut ilmu. Dan saya berada dalam kungkungan yang besar (tekanan batin) karena persoalan anak saya ini. Maka Allah swt. memberi ilham kepada saya agar saya menyerahkan secara total urusan anak saya itu kepada-Nya. Lalu saya melakukan (hal itu), maka jadilah anak saya sejak malam itu senantiasa menelaah ilmu dengan sendirinya, tanpa ada perintah saya kepadanya untuk melakukan hal itu. Dan hasil baginya rasa manisnya ilmu sejak malam itu. pemahamannya menjadi mengungguli atas pemahaman orang-orang yang Dan telah mendahuluinya dengan menyibukkan diri (menuntut ilmu) selama bertahun-tahun.<sup>32</sup>

Harta yang paling berharga adalah keluarga. Ujian terberat manusia ialah titipan besar dari Tuhan yaitu seorang anak. Siapapun orangtua di muka bumi ini berharap agar kelak anaknya sukses, bahkan bisa melebihi kealiman orangtuanya. Olehnya itu Imam Al-Sya'rānī memberikan keteladanan tentang konsep tawakkal dengan bersandar kepada Allah swt. agar kelak anak tersebut dapat menjadi anak yang sholeh dan senantiasa mendapatkan limpahan berkah dari Allah swt. kemudian Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

وَقَدْ سَمِعْتُ شَيْحَنَا سَيِّدِي عَلِيًّا الْحَوَّاصَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يَقُوْلُ مَا ثُمَّ أَنْفَعُ اللَّهُ لَعُلَماءِ وَالصَّالِحِيْنَ مِنَ الدُّعَاءِ لَهُمْ بِظَاهِرِ الْغَيْبِ مَعَ تَفُويضِ أَمْرِهِمْ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وَذَلِكَ لِأَنْ أَحَدَّهُمْ يَتَرَبَّي فِي الدَّلالِ عَلَى تَفُويضِ أَمْرِهِمْ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وَذَلِكَ لِأَنْ أَحَدَّهُمْ يَتَرَبَّي فِي الدَّلالِ عَلَى وَالدِهِ مَعَ مُسَاعَدةٍ أُمِّهِ إِنْ كَانَتْ وَيَكْتُفِي بِتَعْظِيمِ النَّاسِ لَهُ بِحُكْمِ التَّبَعِ وَالدِهِ مَعَ مُسَاعَدةٍ أُمِّهِ إِنْ كَانَتْ وَيَكْتُفِي بِتَعْظِيمِ النَّاسِ لَهُ بِحُكْمِ التَّبَعِ لَائْتِسَابِ الْفَضَائِلِ غالبًا

#### Artinya:

Dan sungguh saya pernah mendengar guru kami, tuanku Ali Al-Khowwash rohimahullõhu ta'ala, beliau mengatakan: "Tidak ada di sana sesuatu yang lebih bermanfaat untuk anak-anak para ulama daripada mendoakan kebaikan untuk mereka di saat kondisi (mereka) sedang tidak ada, disertai menyerahkan secara total urusan mereka kepada Allah swt. Dan hal itu terjadi karena bahwasanya salah seorang dari

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 38

mereka (anak-anak para Ulama) terdidik dalam pembimbingan atas bapaknya disertai pertolongan dari ibunya jika masih ada. Dan ia dianggap cukup dengan penghormatan masyarakat kepada dirinya sebab ketentuan pengikutan dihormati anak itu karena menghormati] ayahnya. Maka jadilah baginya tidak harus ada pendorong untuk mengusahakan berbagai keutamaan, seperti pada umumnya.<sup>33</sup>

Imam Al-Sya'rānī mengutip perkataan dari gurunya Syaikh ali al-Khowwash tentang kepasrahan orangtua kepada Allah swt. akan anaknya, dengan cara memperbanyak berdoa kepada Allah swt. agar mereka menjadi anak yang saleh.

#### 5. Wara' (al-Wara')

Wara' merupakan salah satu sifat pengendalian diri untuk menjaga kesucian jiwa raga karena dengan sifat ini seseorang menjauhi perkara syubhat apalagi sampai perkara yang bersifat haram. Hal ini disampaikan oleh Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-mugtarrīn*:

وَمِنْ أَخْلَاقِهِمْ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُمْ شَدَّةُ وَرَعِهِمْ فِي أَمْرِ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ حَتَّى إِنَّ أَحَدَهُمْ كَانَ لَا يَأْكُلُ إِلَّا أَنْ يَرَى سَبْعَةً أَيْدٍ تَدَاوَلَتْ عَلَى ذَلِكَ الطَّعَامِ أَوْ ثَلَاثَةً أَيْدٍ فِي الْحِلِّ فَإِنْ لَمْ يَجِدُوا ذَلِكَ طَوَوْا حَتَّى يَجِدُوا حَلَالاً يُنَاسِبُهُمْ

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-sholeh ra.) adalah kuatnya sikap waro' mereka dalam urusan makanan dan minuman, sampai-sampai bahwasanya salah seorang dari mereka pernah tidak makan, kecuali setelah beliau melihat tujuh tangan yang saling berpindah tangan (membuat) makanan itu, atau tiga tangan pada makanan yang halal. Lalu jika mereka tidak mendapati makanan itu, maka mereka menahan lapar sampai mereka mendapati makanan halal yang sesuai dengan mereka.<sup>34</sup>

Kebutuhan pokok seorang manusia ialah makan dan minum. Terdapat dua hal yang perlu dicermati dalam makanan dan minuman. Proses

<sup>33</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 40

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 259

mendapatkan makanan dan minuman, juga zat makanan dan minuman tersebut. Pertama, Zat makanan dan minuman yang ada padanya apabila mengandung unsur yang merusak tubuh maka seseorang pasti akan merasakan sakit, sehingga seseorang harus memilih makanan dan minuman yang baik untuk tubuhnya. Kedua, proses mendapatkan makanan dan minuman, apabila didapatkan dari salah satu tangan yang haram maka akan menjerumuskan kepada hal yang bathil. Inilah yang dijaga oleh para ulama dalam perkara proses mendapatkan makanan dan minuman. Mereka berpasrah untuk lapar selama tidak mendapatkan yang halal selama proses tersebut. Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

وَقَدْ كَانَ أَخِي الشَّيْخُ أَفْضَلُ الدِّيْنِ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى فِي الحر من رأيته من المتورعين كان لا يأكل من طعام إلا إن تَدَاوَلَتْ ية سَبْعَةُ أَيْ فِي الْحِلِّ عَنْ إِنْ لَمْ يَجِدْ طَعَامًا عَلَى هَذَا حتى كُم طَوَى الأَيَّامَ الْمُتَوَالِيَةَ فَهِناكَ تَأْكُلُ الْمُعَاءُ بَعْضَهَا وَيَخَافُ عَلَى عقله ودينه كُلُّ كَالْمُضْطَرَ وَكَانَ رَحِمَهُ اللّهُ الْأَمْعَاءُ بَعْضَهَا وَيَخَافُ عَلَى عقله ودينه كُلُّ كَالْمُضْطَرَ وَكَانَ رَحِمَهُ اللّهُ لَتَعَالَى يَعْرِفُ تَدَاوُلَ مِنَ الْأَيْدِي مِنْ طَرِيقِ الْكَشْفِ وَلَهُ مَنَ اللّهَ تَعَالَى عَلْمِ فَا اللّهَ تَعَالَى عَلْمِ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلْمُ اللّهُ وَلَهُ مَنَ اللّهَ تَعَالَى عَلْمِ اللّهِ وَلَهُ مَنَ اللّهَ تَعَالَى عَلْمِ اللّهِ وَلَهُ مَنَ اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى الْعَالَمِينَ وَلَهُ هُو بِنَفْسِهِ فَالْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

## Artinya:

Dan sungguh Syekh Afdholuddin rohimahullõhu ta'ālā, termasuk orang terakhir yang pernah saya (Imam Al-Sya'rānī) lihat dari kalangan orang-orang yang bersikap waro'. Maka adalah beliau pernah tidak memakan makanan, kecuali kalau saling berpindah tangan (mengkonsumsi) makanan itu, tujuh tangan pada makanan yang halal. Dan adalah beliau, jika tidak menemukan makanan yang sesuai dengan ketentuan [halal] ini, maka beliau menahan lapar selama beberapa hari yang berturutturut, sampai usus-usus memakan sebagiannya, namun beliau khawatir terhadap akal beliau dan agama beliau. Maka di saat itu, beliau mau makan, seperti orang yang sedang darurat. Dan adalah beliau dapat mengetahui berpindahnya ke berbagai tangan itu dengan jalan kasyaf [tersingkapnya tabir dari pandangan beliau]. Dan sungguh Allah telah menganugerahi kepada saya [Imam Asy-Al-Sya'rānīy] dapat mengikuti jejak makanan, akan tetapi dengan bergantiannya tiga tangan saja. Kemudian jika timbul keraguan pada diri saya mengenai hal [kehalalan

makanan] itu, maka saya berusaha memuntahkannya, dan sekali waktu, makanan itu keluar [termuntahkan] dengan sendirinya.<sup>35</sup>

Salah satu makanan pokok yang kita makan ialah nasi. Berawal dari bibit padi dan tanahnya, kemudian tumbuh jadi padi, kemudian diolah menjadi beras dan setelah itu menjadi nasi putih yang dimakan. Satu hal dari proses tersebut, apabila mengandung proses yang tidak halal, maka seorang ulama sufi tidak akan memakannya. Imam al-Sya'rānī memberikan keteladanan bahwa proses itu minimal tiga tangan (proses), baik dari pengambilan padi menuju beras, beras diolah menjadi nasi dan nasi ini dapat dimakan dengan jelas kehalalanya. Apabila terdapat hal yang tidak halal dari tiga proses tadi maka Imam Al-Sya'rānī tidak akan memakannya atau bahkan ketika terlanjur sudah ditelan, maka akan memuntahkannya. Inilah akhlak dari Imam Al-Sya'rānī dari proses ke-wara'-annya (kehati-hatian) dalam urusan makanan dan minuman.

## 6. Fakir (al-Faqr)

Tingkatan selanjutnya ialah kefakiran. Orang yang sudah melewati fase zuhud, maka ia akan merasakan nikmatnya kefakiran dan kesempitan hidup. Fakir menurut Imam Al-Sya'rānī dalam Kitab *Tanbīh al-mugtarrīn* yaitu:

وَمِنْ أَخْلَاقِهِمْ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ سُرُورُهُمْ بِالْفَقْرِ وَضَيْقِ الْمَعِيشَةِ وَغَمُهُمْ بِالْغَنَى إِذَا أَقْبَلَ وَهَذَا الْخُلُقُ لَا يُوْجَدُ الْيَوْمَ إِلَّا فِي بَعْضِ أَفْرَادٍ مِنَ الْفُقْرَاءِ اللَّذِينَ صَدَقُوْا فِي مَحَبَّةَ رَسُولِ اللهِ عَلَى وَقَدْ أَدْرَكُتُ بِحَمْدِ اللَّهِ تَعَالَى الْفُقْرِ وَضَيْقِ الْمَعِيْشَةِ اللهُ يَنْشَرِحُوْنَ لِلْفَقْرِ وَضَيْقِ الْمَعِيْشَةِ وَيُكْثِرُوْنَ مِنَ الْحَمْدَ وَالشَّكْرِ عَلَى ذَلِكَ مِنْهُمْ شَيْخُنَا سَيِّدِي عَلَيُّ الْخَوَّاصُ وَيُكْثِرُوْنَ مِنَ الْحَمْدَ وَالشَّيْخِ مَكَمَّدُ الله يَنْشَرِحُونَ لِلْفَقْرِ وَالشَّيْخُ مُحَمَّدٌ وَيُكْثِرُونَ مِنَ الْحَمْدَ وَالشَّيْخِ مُحَمَّدُ اللهُ يَنْ الله وَسُيِّدِي مُحَمَّدٌ الْمُنِيرُ وَالشَّيْخُ مُحَمَّدٌ وَسَيِّدِي مُحَمَّدٌ الْمُنِيرُ وَالشَّيْخُ مُحَمَّدٌ الْمُنيرُ وَالشَّيْخُ مُحَمَّدُ الْمُنيرُ وَالشَّيْخُ مُحَمَّدٌ الْمُنيرُ وَالشَّيْخُ مُحَمَّدُ الْهُ اللهُ إِلَّا لِمَنْ كَمَلَ زُهْدُهُ فِي اللَّهُ الله وَلَكَ وَلِلَهُ وَلِلَهِ وَلِلَهُ وَلِلَهُ وَلِلَهُ وَلِلَهُ مَنْ اللَّهُ مُرَارا وَقَدْ كَانَ رَسُولُ الله الله الله الرَّامِ الزَّاهِدِينَ.

<sup>35</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 261

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) yaitu mereka bergembira dengan kefaqiran dan kesempitan hidup, dan mereka murung dengan kekayaan apabila kekayaan itu menghampiri. Dan ini adalah akhlak yang tidak ditemui pada hari ini kecuali pada sebagian individu-individu dari kalangan orang-orang faqir yang mereka benar-benar tulus dalam mencintai Rasûlullōh saw. Dan sungguh saya (Imam Al-Sya'rānī) pernah menjumpai, sekelompok orang dari kalangan para Syaikh Mesir. Adalah mereka rodhiyallahu 'anhum, selalu berbahagia karena kefaqiran dan kesempitan hidup, dan mereka banyak memuji dan bersyukur (kepada Allah) atas hal itu. Dan akhlak ini menyimpan kelezatan yang besar yang lebih dahsyat daripada lezatnya kekayaan, sebagaimana kami [Imam Al-Sya'rānī] pernah mencicipi hal itu. Wa lillahil Hamdu. Akan tetapi kelezatan itu tidak bisa dihasilkan, kecuali oleh orang yang telah sempurna sikap zuhud-nya kepada dunia, sebagaimana penjelasan yang telah terdahulu secara berkali-kali. Dan sungguh adalah Rosūlulloh sebagai pemimpin orang-orang yang zuhud.36

Seorang fakir hanya membutuhkan Allah swt. semata. Dunia tidak lagi menjadi hal yang utama dalam kehidupannya. Konteksnya ialah mereka memandang kekayaan yang besar dapat dekat dengan Penciptanya. Bukan hal yang mudah bagi seorang *salik* yang hatinya masih terpaut akan dunia. Fakir disini dimaksud oleh Imam Al-Sya'rānī adalah para ulama salaf yang saleh berbahagia karena tidak terganggu akan nikmatnya dunia. Sehingga mereka lebih berfokus pada kepentingan-kepentingan yang diridai oleh Allah swt. Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

وَقَدْ قَبْلَ مَرَّةً لِمُحَمَّدِ بْنِ وَاسِعِ رَحِمَهُ اللَّهُ أَلا تَأْتِي السُّلْطَانَ فَتَسْأَلَهُ شَيْئًا تَأْكُلُهُ فَإِنَّا نَخَافُ عَلَيْكَ أَنْ تَمُوْتَ مَهْزُولاً فَقَالَ لَأَنْ أَلْقَى اللَّهَ تَعَالَى مُؤْمِنًا وَقِيلَ مَرَّةً لِإِبْرَاهِيمَ بْنِ أَدْهَم رَحِمَهُ مَهْزُولاً خَيْرٌ لِي مِنْ أَنْ أَلْقَاهُ مُنَافِقًا سَمِينًا وَقِيلَ مَرَّةً لِإِبْرَاهِيمَ بْنِ أَدْهَم رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى بِمَ نِلْتَ هَذِهِ الْحِكْمَةَ الَّتِي نَرَاكَ تَنطق بها فَقَالَ بِبَدَنٍ عَارٍ وَقَلْبِ اللَّهُ تَعَالَى بِمَ نِلْتَ هَذِهِ الْحِكْمَةَ الَّتِي نَرَاكَ تَنطق بها فَقَالَ بِبَدَنٍ عَارٍ وَقَلْبِ اللَّهُ تَعَالَى بِمَ نِلْتَ هَذِهِ الْحِكْمَةَ الَّتِي نَرَاكَ تَنطق بها فَقَالَ بِبَدَنٍ عَارٍ وَقَلْبِ خَائِمٍ وَقِلَةٍ الْأَكُلِ وَقِلَّةٍ الْأَكْلِ وَقِلَّةٍ الْأَكْلِ وَقِلَّةٍ . النَّوْمِ وَقِلَّةِ الْكَلَامِ وَعَدَمِ ادْخَارِ شَيْءٍ لِغَدٍ

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 860

#### Artinya:

Dan sungguh pernah dikatakan oleh seseorang kepada Syaikh Muhammad bin Wasi' rohimahullõhu: "Mengapa kamu tidak mendatangi penguasa, lalu kamu meminta kepadanya akan sesuatu yang kamu dapat memakannya, karena sesungguhnya kami khawatir kalau kamu meninggal dunia dalam keadaan kurus kerempeng". Lalu beliau menjawab: "Pastilah kalau saya berjumpa dengan Allah swt. dalam keadaan beriman lagi kurus kerempeng itu lebih disukai oleh saya daripada saya menjumpai Allah dalam keadaan munafiq lagi bertubuh gempal". Dan pernah dikatakan [oleh seseorang] pada satu waktu kepada Syaikh Ibrohim bin Adham rohimahullõhu ta'ālā. "Dengan apa anda memperoleh hikmah ini yang kami sering melihat anda selalu mengucapkan hikmah tersebut?". Lalu beliau berkata: "Dengan tubuh yang telanjang [dari busana yang mewah) dan hati yang takut dan perut yang lapar". Dan di dalam riwayat yang lain [disebutkan dengan kalimat]: "Saya memperoleh hikmah itu dengan sedikit makan, sedikit tidur, sedikit bicara, dan tidak menyimpan sesuatu untuk hari esok".<sup>37</sup>

Sungguh kisah yang menarik yang dikutip oleh Imam Al-Sya'rānī tentang kefakiran beberapa ulama pendahulunya, bahwa bagaimana seseorang akan menghadap Allah nanti di akhirat dalam kondisi yang serba ada, namun mereka tidak dapat bertanggungjawab pada proses mendapatkan segala kebutuhannya itu. Bisa saja terdapat hal-hal yang tidak disukai oleh Allah swt baik itu *Syubhat* (samar antara halal dan haram) apalagi haram.

وَقَدْ سُئِلَ ذُو النُّوْنِ الْمِصْرِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى مَنْ أَقْرَبُ النَّاسِ إِلَى الْوُقُوْعِ فِي الْكَفْرِ فَقَالَ شَحْصٌ ذُوْ فَاقَةٍ وَعِيَالٍ وَلَا صَبْرَ لَهُ قُلْتُ وَوُقُوْعُ مِثْلِ هَذَا فِي الْكُفْرِ يَكُوْنُ بِالأَلْفَاظُ الَّتِي ظَاهِرُهَا السُّخْطُ عَلَى مَقْدُوْرِ اللَّهِ تَعَالَى . وَكَانَ الْفُضَيْلُ بْنُ عِيَاضٍ رَحِمَهُ اللَّهُ يَقُوْلُ إِنْ افْتَقَرَ أَحَدُكُمْ فَلَا يَجْعَلْ فَقْرَهُ اللَّهُ وَبَيْنَ اللَّهِ لِئَلَّا يَهُوْنَ فِي أَعْيُنِ النَّاسِ وَلْيَجْعَلْهُ فِيْمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ لِئَلَّا يَهُوْنَ فِي أَعْيُنِ النَّاسِ وَلَيَجْعَلْهُ فِيْمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ لِئَلَّا يَهُوْنَ فِي أَعْيُنِ النَّاسِ وَلَيَجْعَلْهُ فَيْما بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ لِئَلَّا يَهُوْنَ فِي أَعْيُنِ النَّاسِ وَلَيَجْعَلْهُ فَيْما بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ لِئَلَّا يَهُوْنَ فِي أَعْيُنِ النَّاسِ وَلَيَجْعَلْهُ فَيْما بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ لِئَلَّا يَهُوْنَ فِي أَعْيُنِ النَّاسِ وَلَيَجْعَلْهُ فَيْما بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ لِئَلَّا يَهُوْنَ فِي أَعْيُنِ النَّاسِ وَلَيْحَمِيشَةُ وَرَأَى فَلَا اللَّهُ الْجَجَالِ لَهُ اللَّهُ الْمَعِيشَةُ وَرَأَى مَا اللَّهُ تَعَالَى لَهُ فَي الْجَنَّةِ لَسَأَلُهُ أَنْ يَزِيدَهُ مِنَ الضَّيْقِ فَي الدُّنْيَا فَي الدَّنْيَا فَاللَّالُولُولُ إِنْ الْقَرْهُ مِنَ الضَّيْقِ فَي الدُّنْيَا

#### Artinya:

Imam Al-Sya'rānī mengatakan:

Dan sungguh pernah ditanyakan [oleh seseorang] kepada Syaikh Dzun Nun Al- Mishriy *rohimahullõhu ta'ālā*. Siapa yang paling dekat dari manusia untuk terjerumus dalam kekafiran?". Lalu beliau menjawab:

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 861

"Orang yang mempunyai kesempitan hidup dan [mempunyai] keluarga, namun ia tidak mempunyai kesabaran". (Komentar saya [Imam Asy-Al-Sya'rānīy]): Dan terjerumusnya orang semacam ini ke dalam kekafiran itu [biasanya] terjadi sebab [mengucapkan] kalimat-kalimat yang lahiriyah kalimat itu [mengandung arti] ketidakrelaan atas takdir Allah swt. Dan adalah Syaikh Al-Fudhoil bin 'lyadh *rohimahullõhu ta'ālā*, beliau pernah berkata: "Jika salah seorang dari kalian menjadi faqir, maka jangan ia jadikan kefaqirannya itu diantara dirinya dan diantara orangorang. Namun hendaklah ia menjadikan kefaqiran itu pada sesuatu [hubungan] antara dirinya dan antara Allah, agar supaya ia tidak hina di mata orang-orang. Dan seandainya Allah menyingkap tabir dari hati seorang hamba ketika kehidupan terasa sempit atas dirinya, dan ia dapat melihat sesuatu yang telah disediakan oleh Allah swt. untuk dirinya di surga, pasti hamba itu akan meminta tambahan kepada Allah dari kesempitan hidup di dunia".<sup>38</sup>

Seorang yang fakir dengan tidak mempunyai harta benda, bahkan kebutuhan pokok, lebih dekat kepada kekufuran apabila ia tidak rida akan segala pemberian Allah swt., sebab ketidakrelaan itu akan menjerumuskan seseorang bersandar pada ciptaan Allah swt. Mereka akan lalai bahwa semua itu bersumber dari Allah swt., sehingga Imam Al-Sya'rānī menyarankan dengan mengutip pendapat Syakh Fudhail bin 'iyadh agar kefakiran hendaknya senantiasa menggantungkan dirinya Allah pada swt. menggantungkan nasib dan dirinya pada Allah. Dengan begitu, seorang fakir akan terbuka hatinya melihat hal-hal yang telah disiapkan Allah swt. untuk MAKASSAR dirinya.

وَقَدْ جَاءَ رَجُلٌ إِلَى إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَدْهَمَ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى بِعَشْرَةِ آلَافِ دِرْهَمٍ فَلَمْ يَقْبَلُهَا مِنْهُ وَقَالَ لَهُ تُرِيدُ أَنْ تَمْحُوَ اِسْمِي مِنْ دِيْوَانِ الْفُقَرَاءِ بِدَرَاهِمِكَ هُذِهِ وَتَحْبَسَنِي عَنْ دُخُولِ الْجَنَّةِ قَبْلَ الْأُغْنِيَاءِ بِخَمْسِمِائَةِ عَامِ اذْهَبْ عَافَاكَ اللَّهُ تَعَالَى وَكَانَ أَبُو هُرَيْرَةَ هِ يَقُولُ ثَلَاثَةٌ يَدْخُلُوْنَ الْجَنَّةُ بِغَيْرِ حِسَابِ اللَّهُ تَعَالَى وَكَانَ أَبُو هُرَيْرَةً هِ يَقُولُ ثَلَاثَةٌ يَدْخُلُوْنَ الْجَنَّةُ بِغَيْرِ حِسَابِ رَجُلٌ أَرَادَ أَنْ يَغْسِلَ ثَوْبُهُ فَلَمْ يَجِدْ لَهُ خَلَقَةً يَلْبَسُهَا وَرَجُلُ لَمْ يَنْصَبْ عَلَى مُسْتَوْقَدِهِ قَدْرَيْنِ وَرَجُلٌ طَلَبَ شَرَابَهُ فَلَا يُقَالُ لَهُ أَيُّهُمَا تُرِيدُ

#### Artinya:

\_

Dan sungguh seseorang pernah datang kepada Syaikh Ibrohim bin Adham rohimahullõhu ta'ala, dengan membawa sepuluh ribu [10.000]

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 863

dirham, lalu beliau tidak menerima uang itu darinya. Dan beliau berkata kepada orang itu: "Kamu ingin menghapus nama saya dari daftar orangorang faqir dengan dirham- dirham-mu ini. Dan kamu ingin menahan saya dari masuk surga sebelum orang-orang kaya dengan selisih lima ratus [500] tahun. Pergilah kamu, Semoga Allah ta'ala memaafkanmu]". Dan adalah Sayyidina Abu Huroihoh ra., beliau pernah berkata: "Ada tiga macam orang yang akan masuk surga dengan tanpa dihisab. Seseorang yang ingin mencuci bajunya, lalu ia tidak mendapati baginya pakaian lusuh yang akan dipakainya (untuk ganti], seseorang yang tidak memancang dua kuali di atas tungku api (tempat masak]-nya, seseorang yang mencari minumnya, lalu tidak dikatakan kepadanya: "Minuman yang mana dari kedua minuman ini yang kamu inginkan?"<sup>39</sup>

Sungguh kisah yang inspiratif yang disuguhkan Imam Al-Sya'rānī tentang Syaikh Ibrahim bin adham memberikan sebuah pelajaran yang sangat berharga tentang kerendahan hati, dan keikhlasan dalam beribadah. Dia menolak pemberian 10.000 dirham dengan alasan yang sangat mendalam, dan menjaga statusnya sebagai seorang fakir dengan menolak pemberian tersebut karena dia sadar bahwa kemiskinan yang dipilihnya adalah jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah. Dia juga khawatir bahwa harta yang diberikan akan menjadi penghalang baginya untuk masuk surga. Dia ingin masuk surga bersama-sama dengan orang-orang miskin lainnya, bukan tertinggal karena kekayaan yang dimilikinya.

Kemudian tambahan dari Sayidina Abu Huraira ra. yang menggambarkan kesederhanaan sebagai salah satu kunci untuk meraih kebahagiaan di akhirat. Pertama, kesederhanaan dalam kebutuhan, yaitu orang yang tidak memancang dua kuali di atas tungku api menggambarkan seseorang yang tidak memiliki banyak kebutuhan duniawi. Dia cukup dengan apa yang ada, tidak berlebih-lebihan, dan tidak mengejar harta benda secara berlebihan. Kedua, kesederhanaan dalam kehidupan, yaitu orang yang mencari minum dan tidak memilih-milih minuman menggambarkan

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 865

seseorang yang hidup sederhana dan tidak berlebih-lebihan. Dia tidak terikat pada materi dan tidak terpengaruh oleh gaya hidup konsumtif. Ketiga, kesederhanaan hati, yaitu kesederhanaan dalam hal ini tidak hanya terkait dengan materi, tetapi juga menyangkut kebersihan hati. Orang yang sederhana hatinya tidak akan terbebani oleh dosa dan maksiat.

Selanjutnya dari sayidina Abdullah bin Abbas ra., Imam Al-Sya'rānī memaparkan:

وَقَدْ كَانَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُوْلُ مَنْ أَكْرَمَ الْغَنِيَّ وَأَهَانَ الْفَقِيرَ فَهُوَ مَلْعُوْنَ فَإِنَّ حُبَّ الْفَقَرَاءِ مِنْ أَخْلَاقِ الْمُرْسَلِينَ وَالْفِرَارُ مِنْ صُحْبَتِهِمْ مِنْ صِفَاتِ الْمُنَافِقِينَ وَكَانَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَدْهَمَ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى كَانُ الْفُقَرَاءُ فِي مَجْلِسٍ سُفْيَانَ الثَّوْرِيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى كَالْأُمْرَاءِ وَقَدْ جَاءَهُ مَرَّةً رَجُلُ فَقِيْرٌ فَجَلَسَ بَعِيدٌ عَنْهُ فَقَالَ لَهُ تَقَرَّبْ يَا أَخِي فَلَوْ كُنْتَ غَنِيًّا مَا قَرِبتك

## Artinya:

Dan sungguh adalah Sayyidina Abdullõh bin Abbas rodhiyallohu anhuma, beliau pernah berkata: "Siapa saja yang memuliakan orang kaya dan menghinakan orang faqir, maka ia adalah orang yang terlaknat, karena sesungguhnya mencintai orang-orang faqir itu termasuk akhlakakhlak para Rosul yang diutus. Dan berlari [menjauh dari orang-orang faqir itu termasuk sifat-sifat orang-orang munafiq". Dan adalah Syaikh Ibrohim bin Adham rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Adalah orang-orang faqir di majelis Imam Sufyan Ats-Tsauriy rohimahullohu ta'ālā, itu seperti para penguasa". Dan sungguh pernah datang kepada beliau [Imam Sufyan Ats-Tsauriy) pada satu waktu, seseorang yang faqir, lalu orang faqir itu duduk [pada tempat yang jauh dari beliau. Lalu beliau berkata kepada orang faqir itu: "Mendekatlah wahai saudaraku, seandainya kamu itu orang kaya, maka saya tidak akan menyuruhmu untuk mendekat".40

Kedua pernyataan di atas dari Sayyidina Abdullah bin Abbas dan Syaikh Ibrahim bin Adham memberikan kita nasihat untuk memuliakan orang fakir. Setelah penjelasan tentang keutamaan orang-orang fakir. Sayyidina Abdullah bin Abbas menegaskan bahwa memuliakan orang kaya dan menghina orang

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 867

fakir adalah perbuatan tercela dan termasuk sifat orang munafik. Sebaliknya, mencintai orang fakir adalah akhlak para nabi dan rasul. Sedangkan Syaikh Ibrahim bin Adham menggambarkan kedudukan orang fakir di majelis ilmu sebagai setara dengan para penguasa. Ia-pun secara khusus mengundang seorang fakir untuk duduk dekat dengannya, menunjukkan penghormatan yang tinggi terhadap orang fakir. Mencintai semua orang (baik kaya atau Fakir) tanpa memandang status sosial atau ekonomi adalah bentuk nyata dari kasih sayang terhadap sesama manusia. Lanjut Imam Al-Sya'rānī memaparkan:

#### Artinya:

Dan adalah Syaikh Abu Hazim rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Siapa saja yang takut terhadap kefaqiran, maka tidak akan diangkat baginya satu amal [ibadah]-pun ke langit, karena bahwasanya tidaklah ia takut terhadap kefaqiran, kecuali karena ia menuduh [keburukan) kepada Tuhamyas [Allōh] "azza wa jalla, sedangkan orang yang menuduh [keburukan] kepada Alloh adalah musuh Alloh".41

Pernyataan Syaikh Abu Hazim ini memberikan pemahaman yang mendalam tentang bahaya ketakutan terhadap kefakiran dan implikasinya terhadap hubungan dengan Allah. Ia menyatakan bahwa ketakutan terhadap kefakiran adalah bentuk tuduhan terhadap Allah. Ini karena orang yang takut miskin seakan-akan menuduh Allah tidak akan mencukupi kebutuhannya. Orang yang menuduh Allah adalah musuh Allah. Hal ini karena ia meragukan janji Allah dan kasih sayang-Nya kepada hamba-Nya. Adapun akibat dari tuduhan tersebut, amal ibadah orang yang takut miskin tidak akan diterima

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 868

oleh Allah. Ini karena amal tersebut tidak didasari oleh iman yang kuat dan tawakal kepada Allah. Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

وَفِي الْحَدِيْثِ جَاهِدُوا أَنْفُسَكُمْ بِالْجُوْعِ وَالْعَطْشِ فَإِنَّ الْأَجْرَ فِي ذَلِكَ كَأَجْرِ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَفِي الْحَدِيْثِ لَا تُميِّتُوا الْقَلْبَ بِالطَّعَامِ وَالشَّرَابِ فَإِنَّ الْقَلْبَ كَالزَّرْعِ يَمُوْتُ إِذَا كَثُرَ عَلَيْهِ الْمَاءُ وَفِي الْحَدِيْثِ أَيْضًا أَذِيبُوا طَعَامَكُمْ بِذِكْرِ الله وَفِي رِوَايَةِ وَالصَّلَاةِ وَلَا تَنَامُوْا عَلَيْهِ يَعْنى مِنْ غَيْرِ ذِكْرٍ طَعَامَكُمْ بِذِكْرِ الله وَفِي رِوَايَةِ وَالصَّلَاةِ وَلَا تَنَامُوْا عَلَيْهِ يَعْنى مِنْ غَيْرِ ذِكْرٍ فَتَقُسُو قُلُوبُكُمْ فَاعْلَمْ ذَلِكَ يَا أَخِي وَاقْتَدِ بِسَلَفِكَ الصَّالِحِ وَالْحَمْدُ لِلّهِ وَلِى الْعَالَمِينَ

#### Artinya:

Dan di dalam hadis [disebutkan, bahwa Rosülullõh pernah bersabda]: "Kalian perangilah nafsu- nafsu kalian dengan lapar dan dahaga, karena sesungguhnya ganjaran dalam hal itu seperti ganjaran [yang diberikan kepada] orang yang berjuang di jalan Allõh". Dan di dalam hadis [disebutkan, bahwa Rosülulloh pernah bersabda]: "Jangan kalian mematikan hati dengan makanan dan minuman, karena sesungguhnya hati itu seperti tanaman, dia akan mati apabila banyak air [yang tergenang] di atasnya". Dan di dalam hadis juga [disebutkan, bahwa Rosülulloh pernah bersabda]: "Kalian cairkanlah makanan kalian dengan ber- zikir kepada Allõh". Dan di dalam riwayat yang lain [disebutkan]: "... dan dengan sholat. Dan jangan kalian tidur atasnya, maksudnya dengan tanpa ber-zikir, maka akan keras hati kalian". Maka ketahuilah hal itu wahai saudaraku, dan teladanilah para pendahulumu yang saleh. [Dan segala puji bagi Allõh, Tuhan semesta alam]. 42

Salah satu alat untuk sampai kepada Allah ialah hati. Hati yang gelap maka pancaran dari hidayah Allah tak dapat tampak. Imam Al-Sya'rānī memaparkan hadis dari Nabi Muhammad saw. agar tidak berlebihan pada persoalan makan dan minum sekalipun itu halal. Lapar dan dahaga dapat mengontrol nafsu seseorang dan membuat hatinya bersih, sehingga orang yang dapat mengelola lapar dan dahaganya, maka ia mendapatkaan pahala seperti orang yang berjihad di jalan Allah. Semakin keras hati seseorang, maka semakin jauh pula ia dengan Allah swt. semakin lembut hati seseorang maka ia akan berbaik sangka pada Allah swt. juga berbaiksangka pada seluruh yang

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 868

diciptakan oleh Allah swt. Ia akan melihat seluruh manusia dan makhluq lainnya dengan pandangan Allah 'azza wa jalla yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang.

#### 7. Rida (al-Rida)

Rida atau merelakan segala keputusan atas kehendak Allah adalah tingkatan terakhir menurut Al-Thusi. Prioritas utama akan segala Keputusan adalah merelakan segala kehendak Allah swt. atas dirinya sendiri. Imam Al-Sya'rānī membahas rida di mulai dengan ungkapan berikut ini:

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama *salaf al-saleh* ra.) adalah banyak pasrah terhadap perintah Alloh ta'ālā dan rida dengan keputusan- Nya, ketika kehilangan anak atau saudara atau seseorang dari anggota keluarga dan para kerabat, demi memprioritaskan apa yang di- kehendaki oleh Allah swt. [mengalahkan] atas kehendak mereka.<sup>43</sup>

Imam Al-Sya'rānī memberikan sebuah keteladanan tentang salah satu akhlak mulia para ulama salaf, yaitu kerelaan diri terhadap segala takdir Allah. Ketika mereka kehilangan orang-orang yang mereka cintai, seperti anak, saudara, atau kerabat, mereka dengan ikhlas menerima keputusan Allah dan memprioritaskan kehendak-Nya di atas kehendak mereka sendiri. Tingkatan ini berkorelasi dengan sikap tawakkal dan sabar atas segala kehendak Allah. Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

 $<sup>^{43}</sup>$ `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī,  $Tanb\bar{\imath}h$ al-Mugtarrīn, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 506

# صَاحِبَ الْمُصِيبَةِ قَدْ مَزَّقَ ثِيَابَهُ وَأَظْهَرَ الْجَزَعَ لا تعرفه فإنّه صاحب إثم من غراهُ فَقَدْ شَارَكهُ في الإثم وَمَا الْوَاحِبُ نَهْيَهُ عَنْ ذَلِكَ

#### Artinya:

Dan adalah Syaikh Ibnu Abi Katsir *rahimahullõhu ta'ālā*, beliau pernah berkata: "Tidak ada gunanya berkeluh kesah setelah terjadi kematian, karena sesungguhnya hal itu tidak akan dapat mengembalikan sesuatu yang telah tiada". Dan adalah Syaikh Hatim Al-'Ashom *rohimahullõhu ta'ālā*, beliau pernah berkata: "Apabila kalian melihat orang yang terkena musibah, yang sungguh orang itu telah merobek-robek pakaiannya dan menampakkan keluh kesah. Maka kalian jangan melipur lara orang itu, karena sesungguhnya ia adalah orang yang berdosa. Maka siapa saja yang melipur laranya, maka sungguh ia telah bersekutu dengan orang itu dalam dosa tersebut. Dan sesungguhnya perkara yang wajib hanyalah melarang orang itu dari hal tersebut".<sup>44</sup>

Sikap rela terhadap perpisahan sebab kematian ini membutuhkan sikap rida yang ekstra sehingga mendapatkan buah atau hasil dari sikap rida itu sebuah balasan dari Allah sangat besar, bahwa kematian tidak akan dapat mengembalikan kejadian tersebut kecuali atas dasar kehendak-Nya. Ketidakrelaan akan setiap kehendak Tuhan akan membuat seseorang berdosa dan semakin menjauhkan dirinya dari Tuhan. Lanjut Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

وَكَانَ أَبُو سَعِيدِ الْبَلْخِيُّ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى قُولُ مَنْ أَصِيْبَ بِمُصِيبَةٍ فَمَزَّقَ ثَوْبًا أَوْ ضَرَب خدا كَلَّمَا أَخَذَ رُمْحًا يُقَاتِلُ بِهِ رَبَّهُ عَزَّ وَجَلٌ وَفِي الْحَدِيْثِ قَالَ مِنْ سَعَادَةِ الْعَبْدِ رِضَاهُ بِقَضَاءِ الله تَعَالَى وَكَانَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ مِنْ سَعَادَةِ الْعَبْدِ رضَاهُ بِقَضَاءِ الله تَعَالَى وَكَانَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللّهُ عَنهُمَا يَقُولُ أَوَّلُ شَيْءٍ كَتَبَهُ اللّهُ فِي اللوحِ الْمَحْفُوظ انى أنا الله لَا إِلّهَ إِلّا أَنَا مُحَمَّدٌ رَسُوْلِي

## Artinya:

Dan adalah Syaikh Abu Sa'id Al-Balkhiy *rohimahullõhu ta'ālā*, beliau pernah berkata: "Siapa saja yang ditimpa suatu musibah, lalu ia merobek-robek pakaian menampar pipi, atau maka seolah-olah ia mengambil anak panah yang ia akan memerangi Tuhannya dengan anak panah itu". Dan di dalam hadis, Rosūlulloh saw. bersabda: "Diantara

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 508

kebahagiaan seorang hamba adalah keridaannya dengan keputusan Allah swt.". Dan adalah Sayyidina Abdulloh bin 'Abbas ra., beliau pernah berkata: "Perkara pertama yang dicatat oleh Allah di *Lauhu al-Mahfuzh* adalah: "Sesungguhnya Aku adalah Allah, tiada Tuhan selain diri-Ku, Muhammad adalah utusan-Ku.<sup>45</sup>

Menerima segala kepahitan hidup yang telah dikehendaki oleh Allah swt. ialah ujian terberat bagi seorang hamba. Tingkatan inilah puncak seorang hamba sampai (wushul) kepada Allah swt. Prinsip kalimat tauhid *La Ilaha Illa Allah Muhammadu al-Rasulullah* tidak lagi pada ucapan semata. Akan tetapi dalam pengamalan bahwa kalimat *La ilaha* (Tiada Tuhan) atau Tiada keinginan apapun selain keinginannya pada Allah semata adalah konsep pemasrahan seorang hamba yang rida akan segala ketetapan Allah swt. itulah perkara awal yang akan dicatat di *lauhul mahfudzh* nanti. Kemudian Imam Al-Sya'rānī memaparkan:

وَكَانَ أَبُو سُلَيْمَانُ الدَّارَانِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يَقُوْلُ الرِّضَا عَنِ اللَّهِ تَعَالَى وَالرَّحْمَةُ لِلْخَلْقِ مِنْ أَخَلَاقِ الْمُرْسَلِينَ وَكَانَ الدَّارَانِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى وَلَا سُفْيَانُ يَقُوْلُ لَوْ أَنَّ الله تَعَالَى أَدْخَلَنِي النَّارَ لَكُنْتُ رَاضِيًا عَنْهُ وَكَان سُفْيَانُ يَقُوْلُ مَنَ النَّاسِ غَايَةٌ لا تُدْرَكُ إِه رُ يَا أَخِي فِي هَذَا الْخُلُقِ الثَّوْرِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ يَقُوْلُ مَنَ النَّاسِ غَايَةٌ لا تُدْرَكُ إِه رُ يَا أَخِي فِي هَذَا الْخُلُقِ النَّاسِ غَايَةٌ لا تُدْرَكُ إِه رُ يَا أَخِي فِي هَذَا الْخُلُقِ اللَّهُ يَوْدُو وَتُبُ إِلَيْهِ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ

#### Artinya:

MAKASSAR

Dan adalah Syaikh Abu Sulaiman Al-Daroniy rohimahullõhu ta'ālā, beliau berkata: "Rida kepada Allah swt. dan menyayangi seluruh makhluk adalah termasuk akhlak-akhlak para Rosul". Dan Syaikh Ad-Daroniy rohimahullõhu beliau berkata: Seandainya ta'ālā, Allah memasukkan saya ke neraka, maka saya rida kepada-Nya". Maka perhatikanlah wahai saudaraku mengenai akhlak yang kami [Imam Al-Sya'rānī) telah menyebutkannya. Dan bersyukurlah kepada Allah swt., jika kamu menganggap dirimu termasuk orang-orang yang sabar. Dan jika tidak demikian, maka mohonlah ampunan kepada-Nya dan bertobatlah kepada-Nya. Dan segala puji bagi Alloh, Tuhan semesta alam.46

<sup>45</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 510

<sup>46</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 511

Rida pada Allah swt. akah berbuah manis pada kerelaan seseorang pada seluruh yang diciptakan oleh Allah swt., sebab tiada lagi keinginan seseorang akan apapun kecuali keinginannya pada keridaan Allah swt. semata. Syaikh al-Daroniy yang dikutip oleh Imam Al-Sya'rānī di atas mengatakan ia sangat rida apabila seandainya Allah swt. memasukkan ia ke dalam neraka, sebab ia rida apapun yang dikehendaki Allah swt. atas dirinya. Pada prinsipnya kehendak Allah swt. atas diri seseorang jauh lebih baik daripada kehendak dirinya atas dirinya sendiri.



#### **BAB IV**

## RELEVANSI DAN URGENSI PEMIKIRAN TASAWUF IMAM ABDUL AL-SYA'RĀNĪ PADA ERA DIGITAL

#### A. Relevansi Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī di Era Digital

Pengamalan nilai-nilai sufisme dalam kehidupan post-modernisme dapat menjadi alternatif strategis dalam menghadapi dominasi kapitalisme global yang cenderung menekankan kebebasan hasrat tanpa batas. Kapitalisme global menciptakan ruang di mana individu terdorong untuk terus memenuhi keinginan material secara tak terbatas, yang pada akhirnya dapat menimbulkan krisis makna dan spiritualitas. Dalam konteks ini, sufisme dengan ajaran kesederhanaan (zuhud), pengendalian diri (mujahadah), serta cinta dan kedekatan kepada Tuhan (mahabbah) menawarkan pendekatan yang lebih holistik dalam menjalani kehidupan. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai sufistik, individu dapat mencapai keseimbangan antara aspek material dan spiritual, sehinggastidak terjebak dalam arus konsumtif yang berlebihan, melainkan mampu menjalani kehidupan yang lebih bermakna dan harmonis.<sup>1</sup>

Dalam era digital, relevansi penelitian ini berlanjut dalam konteks perubahan sosial, pemanfaatan teknologi, serta tantangan yang dihadapi individu dan masyarakat. Masyarakat modern harus menjadi masyarakat yang religius juga humanis mengingat fitrah mereka sebagai hamba ('abdun) juga sebagai wakil Tuhan (khalifah) sehingga mereka mempunyai kewajiban menyambungkan diri secara vertikal dan horizontal sehingga kesalehan

101

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Barsihannor Annur "Sayyed Hossein Nasr (Sufisme Masyarakat Modern)," Al-Hikmah Journal for Religious Studies 15.2 (2014): 127-134.

spiritual dan sosial perlu digalakan serta dimiliki oleh mereka di era industri 5.0.

Berikut ini, penulis paparkan relevansi pemikiran Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* dengan langkah preventif, kuratif dan edukatif serta cara meningkatkan ketakwaan di era digital:

#### 1. Preventif

Pada era digital, teknologi adalah alat, bukan tujuan. Ibarat pisau yang menjadi sebuah alat untuk memotong yang memudahkan seseorang untuk memasak atau memotong hal yang dapat bermanfaat bagi manusia. Akan tetapi bila digunakan dengan nafsu amarah, maka dapat menjadi alat untuk membunuh atau pun mencelakai orang. Alih-alih untuk kemaslahatan, justru menjadi kemudharatan yang begitu besar. Teknologi sangat bergantung oleh orang yang menggunakannya. Jika orang tersebut menggunakan untuk menambah pengetahuan, menjadi alat pemersatu ukhuwah, alat untuk syi'ar, serta bermuamalah sesuai dengan koridornya, maka akan memberi kemaslahatan yang besar.

Olehnya itu, dengan menerapkan prinsip-prinsip tasawuf yang tertuang dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* melalui langkah-langkah preventifnya, seseorang dapat dengan bijak menggunakan segala hal dalam teknologi. Preventif dapat diartikan sebagai langkah-langkah proaktif yang diambil untuk mencegah terjadinya masalah atau risiko di masa depan. Adapun langkah-langkah preventif tersebut yaitu:

#### a. Introspeksi Diri

Melalui media sosial dari berbagai platform digital, masyarakat sering disuguhkan oleh beberapa oknum yang sering menghujat satu dengan lainnya.

Merasa dirinya paling benar, hingga mengarah pada ejekan-ejekan pada fisik seseorang serta suku, agama, dan rasnya. Inilah yang diingatkan oleh Imam Al-Sya'rānī agar senantiasa memeriksa diri sendiri sebelum melihat kondisi orang lain. Dalam kitabnya ia mengatakan:

ومِنْ أَخْلَاقِ السَّلَفِ الصَّالِحِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ : ظنهم بنفسهم الهلاك : بسبب تقصيرهم في الطاعات فضلا عن وقوعهم في المعاصي، ويقولون الرجاء في الله سبحانه وتعالى أن يعفو عنا هو تحصيل الحاصل، وإنما الشأن في ظن أحدهم أن الله تعالى يؤاخذه على النقير والقطمير ليخف وقوفه للحساب يوم القيامة، فإن من لم يحاسب نفسه هنا يطول وقوفه للحساب هناك نسأل الله تعالى اللطف

## Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah prasangka mereka terhadap diri mereka sendiri akan mengalami kebinasaan, dengan sebab kelengahan mereka dalam menunaikan berbagai keta'atan, terlebih lagi dari terjerumusnya mereka ke dalam berbagai kemaksiatan, dan mereka mengatakan: "Berharap pada rahmat Allah swt., agar dia berkenan memaafkan dari dosa-dosa adalah menghasilkan sesuatu yang telah hasil". Dan sesungguhnya hal penting dalam prasangka salah seorang dari mereka hanyalah bahwa Alloh ta'ālā akan menyiksa dirinya atas [dosa sebesar] biji kurma dan kulit ari. agar supaya menjadi ringan dirinya berdiri untuk [menghadapi proses] perhitungan (amal ibadahnya] pada hari kiamat, karena sesungguhnya orang yang tidak mengintrospeksi dirinya di sini [di dunia], maka akan panjang [lama] berdirinya orang itu untuk [menghadapi proses] perhitungan amal di sana [di akhirat]. Kita memohon kepada Alloh ta'ālā akan kelembutan-Nya dalam memproses perhitungan amal ibadah kita).<sup>2</sup>

Pada era digital, beberapa orang mengalami distraksi yang besar disebabkan teknologi, seperti media sosial, hiburan online, game, dan informasi yang melimpah. Waktu yang seharusnya digunakan untuk ibadah sering kali tersita untuk hal-hal yang kurang bermanfaat, bahkan lalai dari kewajiban agama seperti shalat, membaca Al-Qur'an, atau berzikir. Era digital menciptakan kondisi di mana manusia mudah teralihkan dari tujuan

<sup>2</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 297

spiritualnya, sehingga kelengahan dalam ketaatan menjadi masalah serius. Seseorang perlu introspeksi diri dengan mengatur sebaik-baiknya waktu untuk menggunakan teknologi sehingga tidak lengah dan lalai dalam menjalankan kewajibannya.

Kemaksiatan di era digital bisa muncul dalam bentuk yang lebih beragam dan lebih mudah diakses. Kemaksiatan seperti menonton konten yang tidak pantas, menyebarkan fitnah, ghibah (gosip), atau melakukan penipuan digital bisa dengan cepat terjadi karena anonimitas dan kemudahan akses internet. Orang sering kali meremehkan dosa-dosa ini karena terjadi dalam dunia maya, namun dampaknya pada diri mereka dan masyarakat tetap nyata. Seseorang perlu melakukan introspeksi atas komentar buruk atau menyebarkan hoaks di media sosial yang biasa dianggap sepele, padahal dalam pandangan agama, hal ini termasuk perbuatan dosa yang akan diperhitungkan di akhirat.

Beberapa orang mungkin merasa bahwa dengan adanya banyak kemudahan dalam kehidupan berkat teknologi, mereka bisa terus menikmati kemaksiatan atau kelengahan, dan tetap berharap pada rahmat Allah. Mereka berpikir bahwa karena kemajuan teknologi membawa kenyamanan dan kesenangan, dosa-dosa kecil mereka di dunia maya tidak akan berpengaruh besar. Ini adalah bentuk salah paham terhadap konsep rahmat Allah, seperti yang dijelaskan di atas. Melakukan introspeksi diri akan rahmat Allah dengan tetap berusaha agar tidak lalai dalam ketaatan dan meninggalkan dosa meskipun itu dosa kecil.

Pada era digital saat ini seseorang perlu meluangkan waktu untuk merenungkan hal yang telah dilakukan dalam penggunaan teknologi. Sebab setiap tindakan yang dilakukan secara online juga tercatat oleh malaikat. Misal, konten yang dibagikan atau dikomentari secara digital tetap memiliki dampak spiritual yang akan diperhitungkan di akhirat. Hadis Nabi saw. menyebutkan bahwa segala amal akan dicatat, baik pada dunia dunia nyata maupun dunia maya. Seseorang yang membuat konten positif dan bermanfaat di media sosial bisa terus mendapat pahala selama konten tersebut bermanfaat bagi orang lain, bahkan setelah ia meninggal dunia. Sebaliknya, jika seseorang menyebarkan keburukan atau konten negatif, dosa dari konten tersebut bisa terus berlanjut selama konten tersebut beredar.

Oleh karena itu, introspeksi diri dari setiap kata, tulisan, atau tindakan di dunia maya serta doa untuk meminta kelembutan Allah dalam hisab sangat penting agar seseorang tidak terbebani oleh dosa-dosa yang tidak disadari. Era digital membawa tantangan baru bagi umat manusia terkait ketaatan, kemaksiatan, dan introspeksi. Pesan di atas mengingatkan masyarakat untuk tetap waspada terhadap kelengahan dalam beribadah dan kemaksiatan yang hadir dalam bentuk digital. Masyarakat harus lebih bijaksana dalam menggunakan teknologi, menjaga dirinya dari dosa yang mungkin tidak disadari di dunia maya, serta terus melakukan introspeksi diri meskipun dihadapkan dengan banyaknya distraksi digital. Selain itu, harapan pada rahmat Allah harus disertai dengan usaha nyata dalam menjaga ketaatan dan menjauhi kemaksiatan, baik di dunia nyata maupun di dunia digital.

Selanjutnya Pesan dari Syekh Abdurrahman bin Harmaz rahimahullah berpesan:

وقد كان عبد الرحمن بن هرمز الأعرج يقول فتشوا أنفسكم فيما هي عليه من القبائح، فإن كل أحد يحشر غدا مع جنسه، فمن وقع في سائر المعاصى فله مع كل قوم حشر

## Artinya:

Dan sungguh adalah Syekh Abdurrohman bin Harmaz Al-A'roj rohimahullahu ta'ala, pernah berkata: "Periksalah diri kalian dalam sesuatu yang diri kalian sedang berada di atasnya, dari berbagai keburukan, karena sesungguhnya setiap orang akan dikumpulkan esok [pada hari kiamat] bersama dengan orang yang sejenis dengannya. Maka siapa saja yang pernah terjerumus dalam seluruh kemaksiatan, maka dirinya berhak [memilih] dengan setiap kaum yang mana saja, ia akan dikumpulkan.<sup>3</sup>

Introspeksi di dunia maya sama pentingnya dengan introspeksi dalam kehidupan sehari-hari, karena segala tindakan memiliki konsekuensi di akhirat. Teknologi modern sering kali menciptakan kelompok atau komunitas virtual berdasarkan minat dan perilaku yang sama. Misalnya, seseorang mungkin tergabung dalam grup yang menyebarkan kebaikan atau sebaliknya, terlibat dalam komunitas yang menyebarkan keburukan. Hal ini menggambarkan perilaku seseorang di dunia (termasuk di dunia maya) menentukan dengan siapa seseorang akan berkumpul di akhirat. Jika seseorang terbiasa melakukan maksiat di dunia maya, maka di akhirat seseorang mungkin akan digabungkan dengan orang-orang yang melakukan dosa serupa.

Di dunia maya, seseorang bisa memilih lingkungannya dengan lebih mudah dibandingkan di dunia nyata. Komunitas daring memungkinkan kita untuk bergabung dengan berbagai kelompok, baik yang positif maupun negatif. Oleh karena itu, introspeksi dan evaluasi diri sangat penting agar tidak terjebak dalam lingkungan yang buruk atau kemaksiatan. Pada era digital, seseorang harus lebih bijaksana dalam memilih lingkungan dan perilaku, sebab pilihan di dunia maya juga merupakan cerminan pilihan untuk masa depan di akhirat. Jika memilih bergaul dengan orang-orang yang saleh, maka

 $<sup>^3</sup>$ `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī,  $Tanb\bar{\imath}h$  al-Mugtarrīn, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 298

orang tersebut dapat berharap akan bergabung dengan orang-orang saleh di akhirat. Namun, jika seseorang memilih lingkungan yang penuh maksiat, maka akan berisiko dikumpulkan bersama mereka.

Adapun pesan dari Sayyidina Uwais Al-Qorniy rahimahullah di bawah ini menekankan pentingnya memiliki rasa takut kepada Allah selama hidup di dunia (termasuk dunia maya) sebagai sarana untuk keselamatan dari siksaan di hari kiamat:

#### Artinya:

Dan adalah Sayyidina Uwais Al- Qorniy rohimahullohu ta'ala, pernah mengatakan: "Pekerjakanlah rasa takut-[mu] di negeri [dunia ini,) karena sesungguhnya hal itu dapat menyelamatkan bagi dirimu dari siksaan pada hari kiamat.<sup>4</sup>

Di zaman digitalisasi, beberapa orang merasa bahwa dengan segala kemajuan teknologi dan pengetahuan dapat menjawab semua masalah, universitas islam negeri namun cenderung mengabaikan aspek spiritual dan dimensi akhirat. Godaan untuk melakukan maksiat jauh lebih mudah diakses (seperti konten tidak pantas, gosip, fitnah, atau hoaks), sebab mungkin merasa aman karena tidak terlihat langsung oleh orang lain. Mereka seakan lupa bahwa Allah selalu mengawasi, dan mencatat semua perbuatan mereka.

Pesan dari Sayyidina Uwais Al-Qorniy rahimahullah tentang pentingnya menggunakan rasa takut di dunia sebagai sarana untuk menyelamatkan diri dari siksaan di akhirat adalah nasihat yang sangat relevan, baik di masa lalu maupun di era modern dan digital saat ini. Olehnya

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 298

itu, rasa takut kepada Allah menjadi kunci untuk menjaga diri. Hal tersebut dapat memotivasi untuk menjaga ketaatan, menjauhi dosa, dan selalu sadar akan tanggung jawab spiritual, baik dalam kehidupan nyata maupun di dunia maya. Seseorang bisa menghindarkan diri dari kemaksiatan dan meraih keselamatan di hari perhitungan nanti, dengan menjaga rasa takut ini.

Ucapan Syekh Ali Al-Khowwash rahimahullah ini menyampaikan beberapa nasihat penting tentang amalan, keikhlasan, dan tanggung jawab pribadi:

وكان سيدي على الخواص رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يقول :اعمل لنفسك ولا تعول على غيرك من صاحب أو شيخ فإن لكل منهم يومئذ شأن يغنيه، وصف أعمالك من الرعونات، فإن نورها يوم القيامة على قدر إخلاصك فيها واعلم أنه لا يستضيء منافق في نور مؤمن كما لا يستضيء الأعمى

## Artinya:

Dan adalah tuanku, Syekh Ali Al Khowwash rohimahullahu ta'ala, pernah mengatakan: "Beramalah karena dirimu sendiri, dan jangan kamu bersandar pada selain dirimu, dari sahabat dan Syekh (guru), karena sesungguhnya setiap orang dari mereka pada hari itu [hari kiamat) mempunyai urusan yang cukup menyibukkannya (QS. 80 'Abasa: 37). Dan bayangkanlah amal-amal perbuatanmu termasuk diantara berbagai kesembronoan, karena sesungguhnya cahaya amal-amal perbuatanmu itu pada hari kiamat sesuai dengan kadar keikhlasanmu dalam [melakukan) amal-amal itu. Dan ketahuilah, bahwasanya orang munafiq tidak akan memperoleh cahaya dari cahaya orang mu'min, sebagaimana tidak akan dapat memperoleh penerang oleh orang buta dengan cahaya orang yang melihat".5

Di masa sekarang, dengan banyaknya akses informasi, orang mungkin tergoda untuk bergantung pada amalan guru, sahabat, atau bahkan konten religius online sebagai satu-satunya sumber pembelajaran dan amalan. Nasihat pertama dari syaikh Ali al-Khowwas ialah pertanggung jawaban atas apa yang dikerjakan. Seseorang tidak dapat mengandalkan sahabat atau guru

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 300

untuk menyelamatkan perbuatannya di hari kiamat. Sebab amal yang diperbuat oleh guru tidak akan memberikan pahala padanya, akan tetapi hanya menjadi contoh untuk diikuti. Berbeda halnya seseorang mengamalkan perbuatan yang dicontohkan oleh sang guru maka guru tersebut mendapatkan pahala apa yang dia perbuat.

Nasihat ini mengingatkan agar seseorang tidak bergantung pada manusia lain dalam hal spiritual. Meskipun bimbingan guru dan persahabatan dengan orang-orang saleh sangat penting, namun pada akhirnya hubungan dengan Allah adalah hal yang paling menentukan nasib seseorang di akhirat. Oleh karena itu, setiap orang harus fokus pada perbaikan diri tanpa perlu bergantung pada amalan orang lain.

Di era media sosial ini, ada banyak peluang untuk melakukan kebaikan secara terbuka. Seseorang bisa dengan mudah menampilkan diri sebagai orang yang baik, bijak, atau saleh, meskipun di dalam hatinya mungkin ada kemunafikan. Namun mereka terjebak dalam rutinitas amal atau ibadah, seperti shalat, sedekah, atau aktivitas amalan pada media sosial, tanpa memperhatikan niat dan kualitas.

Nasihat kedua mengingatkan bahwa seseorang harus selalu introspeksi dan memeriksa apakah amal yang dilakukan sudah benar-benar bermutu di hadapan Allah atau hanya rutinitas belaka. Suatu contoh kecil, amal yang dilakukan secara online (misalnya, berdonasi melalui platform digital) juga harus diiringi dengan niat ikhlas, bukan sekadar formalitas atau demi citra diri. Sebab amal yang dipamerkan untuk mendapatkan apresiasi di dunia maya mungkin terlihat baik di mata manusia, tetapi jika tidak ikhlas, ia tidak akan memberikan cahaya di akhirat. Syekh Ali mengingatkan bahwa penampilan

luar saja tidak cukup, amal yang dilakukan oleh orang munafik atau orang yang hanya ingin dipuji di dunia tidak akan memberikan manfaat di akhirat.

Nasihat dari Syekh Ali Al-Khowwash rahimahullah menekankan pentingnya bertanggung jawab atas amal sendiri dan menjaga keikhlasan dalam setiap perbuatan. Di hari kiamat, setiap orang akan sibuk dengan urusannya masing-masing, dan hanya amal yang ikhlas yang akan memberikan cahaya dan keselamatan. Di era modern, pesan ini sangat relevan karena banyaknya godaan untuk menunjukkan amal secara terbuka atau bergantung pada bimbingan orang lain tanpa mengembangkan tanggung jawab pribadi. Amal yang dilakukan dengan ikhlas, tanpa pamrih, adalah kunci untuk mendapatkan cahaya di hari kiamat dan terhindar dari kesembronoan yang bisa menghilangkan nilai amal itu sendiri.

Ditambahkan Imam Al-Sya'rānī tentang karakteristik para ulama salaf yang saleh ra., yaitu generasi pendahulu yang menjadi teladan dalam akhlak, amal, dan keimanan. Salah satu praktik penting yang mereka lakukan adalah muhasabah (introspeksi) terhadap nafsu mereka sendiri secara rutin.

ومن أخلاقهم : تفقد نفوسهم كل ساعة ليخرجوا منها صفات المنافقين ويدخلوا فيها صفات المؤمنين لأنها عكسها، فمن جملة صفات المؤمنين ما ذكره الله تعالى في كتابه العزيز بقوله عز وجل: (ٱلتَّنَئِبُونَ ٱلْعَابِدُونَ الْعَابِدُونَ اللَّهَا عَمْدُونَ اللَّهَا عُونَ ٱلسَّجِدُونَ ٱلْأَمِرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱلنَّاهُونَ عَنِ الْمُنكر وَٱلْمَعْرُوفِ وَٱلنَّاهُونَ عَنِ الْمُنكر وَٱلْمَعْرُوفِ وَٱلنَّاهُونَ عَنِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالُونَ لِكُولُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

## Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah meneliti nafsu-nafsu mereka setiap saat, agar supaya mereka dapat mengeluarkan dari nafsu itu akan sifat orang-orang munafik, dan mereka dapat memasukkan ke dalam nafsu itu akan sifat orang-orang mu'min, karena bahwasanya sifat orang-orang mu'min itu adalah kebalikan dari sifat orang-orang munafik. Maka diantara sejumlah sifat orang-orang mu'min adalah sesuatu (sifat yang Alloh ta'ala telah menuturkannya di dalam Kitab-Nya [Al-Qur'an] yang mulia, dalam firman-Nya azza wa jalla: (Mereka itulah) orang-orang yang bertobat, beribadah, memuji (Allah),

mengembara (demi ilmu dan agama), rukuk dan sujud, menyuruh berbuat makruf dan mencegah berbuat mungkar, serta memelihara hukum-hukum Allah. Sampaikan kabar gembira kepada orang-orang yang beriman. QS. 9 At-Taubah: 112).6

Sebuah keteladanan yang dikutip Imam Al-Sya'rānī tentang para ulama salaf yang meneliti dan menilai nafsu mereka setiap saat. Di era modern ini, seperti yang telah dipaparkan di atas tentang dampak digitaisasi dengan segala godaan dan distraksi. Penting untuk diteladani bahwa seseorang harus senantiasa berhati-hati agar tidak terjerumus dalam sifat-sifat orang munafik. Orang munafik digambarkan dalam Al-Qur'an sebagai orang yang mengaku beriman, tetapi tindakannya menunjukkan sebaliknya dan sering kali mereka berbuat kerusakan, menipu, dan mengkhianati janji. Ulama salaf senantiasa melakukan muhasabah agar sifat-sifat negatif ini tidak meresap ke dalam hati mereka.

Imam Al-Sya'rānī menguatkan pendapat di atas dengan memuat beberapa ayat Al-Qur'an dan hadis Nabi Muhammad saw. yang menggambarkan sifat-sifat orang beriman serta tanggung jawab seorang mukmin terhadap saudaranya:

ومنها قوله تعالى: (قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ). الله ونحوهما من الآية، وفي الحديث» : لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه، وفي حديث آخرلا يؤمن أحدكم حتى يأمن جاره بوائقه قالوا : وما بوائقه يا رسول الله؟ قال :غشه وظلمه. وكان أمير المؤمنين عمر بن الخطابرَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ يقول : إذا رأيتموني زعت عن الطريق فقوموني وانصحوني، فإن المؤمن لا يكون إلا ناصحا لأخيه.

#### Artinya:

\_

Dan diantara sifat orang-orang mu'min itu (dijelaskan dalam) firman Alloh ta'ala: Sesungguhnya beruntunglah orang- orang yang beriman, yaitu orang- orang yang khusyu' dalam sholatnya. (QS. 23 Al-Mu'minun: 1-2), sempurnakanlah hingga akhir ayat dan selain kedua ayat tersebut,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 261

dari ayat-ayat [yang lainnya]. Dan di dalam hadis [disebutkan]: "Belumlah beriman salah seorang dari kalian, sampai ia mencintai untuk saudaranya, akan sesuatu yang ia cintai untuk dirinya sendiri". Dan di dalam hadis yang lain [disebutkan]: "Belumlah beriman salah seorang dari kalian, hingga tetangganya merasa aman dari berbagai kejahatannya". Mereka [para sahabat] bertanya: "Apa itu berbagai kejahatannya wahai Rosûlullōh?". Nabi bersabda: "Kedengkiannya dan kezholimannya" Dan adalah Amirul Mu'minin Sayyidina Umar bin Al-Khoththob pernah mengatakan: "Apabila kalian melihat saya telah menyimpang dari jalan yang benar, maka kalian luruskanlah saya dan kalian nasihatilah saya. Karena sesungguhnya mu'min (yang sejati) itu tidak terwujud melainkan sebagai pemberi nasihat bagi saudaranya (sesama muslim).<sup>7</sup>

Poin pertama tentang muhasabah pada firman Allah swt. di atas tentang sifat orang beriman yang khusyu' dalam shalatnya. Dalam dunia yang penuh dengan gangguan dan kesibukan, menjaga kekhusyukan dalam shalat dan menjauhkan diri dari hal-hal yang tidak bermanfaat menjadi tantangan yang besar. Namun, sifat-sifat ini tetap relevan dan menjadi pilar penting dalam kehidupan beriman. Teknologi yang sering mengalihkan perhatian, harus dikelola dengan bijak agar tidak mengganggu kualitas shalat dan amal ibadah lainnya.

Poin kedua, yang dikutip tentang hadis dari Rasulullah saw., ini sangat penting untuk dipegang dalam masyarakat modern yang cenderung semakin individualistik. Media sosial seharusnya dapat memperluas pertemanan dan menguatkan persaudaraan tanpa dibatasi lagi oleh jarak dan waktu. Pesan dari Rasulullah saw. ini agar senantiasa membantu siapapun dalam hal ilmu, kesempatan kerja, dan bahkan menyebarkan pesan kebaikan.

Poin ketiga, dalam konteks kehidupan urban yang padat, hubungan dengan tetangga sering kali menjadi tantangan, terutama dengan banyaknya masalah sosial dan kepentingan yang beragam. Islam mengajarkan bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 262

tetangga harus merasa aman dan nyaman, dan ini bisa diterapkan dengan menjaga etika hidup bertetangga, seperti tidak mengganggu dengan kebisingan atau hal-hal yang merugikan mereka.

Poin keempat, pesan ini sangat relevan di zaman sekarang, di mana kritik konstruktif sering kali diabaikan atau dianggap sebagai serangan pribadi. Selama kritik dan nasihat itu sesuai dengan prinsip-prinsip moral. Ajaran Islam memberikan dan menerima nasihat adalah tanda keimanan yang sejati. Seorang mukmin yang sejati adalah yang mau memperbaiki dirinya dengan menerima nasihat, dan ia juga memberikan nasihat kepada orang lain dengan cara yang penuh hikmah dan kasih sayang.

Ayat-ayat dan hadis-hadis di atas menjelaskan sifat-sifat mulia yang harus dimiliki oleh orang beriman. Mulai dari menjaga kekhusyukan dalam shalat, mencintai seseorang seperti mencintai diri sendiri, menjaga keamanan dan kenyamanan tetangga, hingga saling memberi nasihat untuk kebaikan. Semua ini merupakan ciri khas mukmin yang sejati. Pada konteks kehidupan modern yang sering kali penuh dengan distraksi dan perubahan nilai sosial, ajaran-ajaran ini sangat penting untuk terus dipegang. Ini mengajarkan seseorang untuk tetap menjaga kualitas hubungan dengan Allah melalui ibadah yang khusyu' dan menjaga hubungan baik dengan sesama manusia, baik itu saudara seiman maupun tidak seiman.

Syekh Yahya bin Mu'adz rahimahullah menyampaikan gambaran yang sangat mendalam dan komprehensif tentang sifat-sifat yang seharusnya dimiliki oleh seorang mukmin. Dalam risalahnya, Syekh menguraikan berbagai sifat yang mencakup seluruh aspek kehidupan seorang mukmin, baik dari sisi hubungan dengan Allah, hubungan sosial, maupun sikap dan perilaku pribadi:

: وقد جمع يحيى بن معاذ جملة من صفات المؤمن في بعض رسائله، فقال أن يكون كثير الحياء، قليل الأذى، كثير الخير، قليل الفساد، صدوق اللسان، قليل الكلام كثير العمل، قليل الزلل، قليل الفضول كثير البرلاحم، وصولا، وقورا شكورا كثير الرضا عن الله إذا ضيق عليه الرزق، حليما رفيقا بإخوانه عفيفا شفوقا، لا لعانا ولا سبابا ولا عيابا ولا مغتابا ولا نماما ولا عجولا، ولا حسودا ولا حقودا، ولا متكبرا ولا معجبا، ولا راغبا في الدنيا، ولا طويل الأمل، ولا كثير النوم والغفلة، ولا مرائيا، ولا منافقا، ولا بخيلا هشاشا بشاشا، لا خساسا ولا جساسا، يحب في الله ، ويخضب لله زاده تقواه وهمته عقباه وجليسه ذكراه ، وحبيبه مولاه، وسعيه لأخراه، وذكر نحو ثلاثمائة وصف.

#### Artinya:

Dan sungguh Syekh Yahya bin Mu'adz rohimahullohu ta'ala, telah menghimpun sejumlah sifat-sifat orang mu'min dalam sebagian kitab risalah beliau. Lalu beliau berkata: "Hendaklah orang mu'min itu sebagai orang yang banyak malu, sedikit menyakiti, banyak kebaikan, sedikit kerusakan, sangat jujur lisannya, sedikit berbicara, banyak berbuat, sedikit kesalahan, sedikit kelebihan bicara, banyak berbakti, penyambung hubungan persaudaraan, sering menghormati, banyak bersyukur, banyak rela kepada Allah apabila Dia mempersempit rizki baginya, bersikap lembut, bersikap welas asih terhadap para saudaranya, memelihara diri, menaruh belas kasihan, bukan tukang melaknat, bukan tukang mencaci, bukan tukang mencari aib orang lain, bukan penggunjing, bukan penyebar fitnah, bukan orang yang tergesagesa, bukan tukang hasud bukan tukang dengki, bukan orang yang sombong, bukan orang yang berbangga diri, bukan orang yang cinta kepada dunia, bukan orang yang panjang angan-angan, bukan orang yang banyak tidur dan lalai, bukan orang yang riya, bukan orang munafik, bukan orang yang pelit, riang gembira, berseri-seri, tidak melakukan perbuatan hina, mencintai karena Allah dan membenci karena Allōh, rela karena Allah dan murka karena Allah, bekalnya adalah takwanya, citacitanya adalah kehidupan akhiratnya, teman duduk [bergaul]-nya adalah zikir-nya, kekasihnya adalah Tuhan-nya, usahanya itu untuk akhiratnya", Dan beliau menambahkan sekitar tiga ratus [300] sifat [orang-orang nu'min).8

Di era modern ini, banyak dari sifat-sifat ini menjadi sangat relevan dalam menjaga keseimbangan hidup antara dunia dan akhirat. Dalam dunia yang penuh dengan godaan materialisme, kesombongan, dan persaingan yang tidak sehat, sifat-sifat seperti syukur, sabar, rendah hati, dan fokus pada

\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 264

akhirat menjadi sangat penting untuk tetap berada di jalan yang benar. Pesan utama dari risalah ini adalah bahwa iman yang sejati bukan hanya sekadar kepercayaan, tetapi juga terlihat dari tindakan, akhlak, dan hubungan kita dengan Allah serta sesama manusia.

Keteladanan dari ulama salaf yang saleh ra. senantiasa merangkai dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* ini untuk mengingatkan kita akan kegigihan para generasi terdahulu yang selalu memeriksa dirinya dengan muhasabah:

ومن أخلاقهم :رؤيتهم نفوسهم أنهم من أفق الناس، وأن مثلهم لا يستحق أن يجيب الله له دعاءه ولذلك كان أحدهم يمتنع من أن يخرج من الناس للاستسقاء ودفع الوباء

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah pandangan mereka terhadap diri mereka sendiri, bahwa mereka termasuk yang paling fasiq diantara orang-orang, dan bahwa orang seperti mereka itu tidak berhak Allōh mengabulkan doa baginya. Dan karena hal itu, pernah salah seorang dari mereka (para ulama salaf yang sholeh tidak mau untuk keluar [rumah] bersama orang. orang untuk [sholat] istisqö'[memohon diturunkan siraman hujan) dan menolak bala bencana.<sup>9</sup>

Salah satu sifat yang dimiliki ulama salaf yang saleh adalah pandangan rendah terhadap diri mereka sendiri, mereka menganggap diri mereka sebagai orang yang paling fasiq (berdosa) di antara manusia. Hal ini menunjukkan tingginya kesadaran spiritual mereka, di mana mereka selalu melihat kekurangan dalam ibadah dan akhlak mereka meskipun pada kenyataannya mereka adalah orang-orang yang sangat taat. Patut dicontoh pada zaman ini, dengan kemudahan berbagi, kadang orang tidak sadar ketika amalnya berubah menjadi riya.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 177

Oleh karena itu, introspeksi harus terus dilakukan, apakah konten yang dibagikan benar-benar karena Allah atau hanya untuk mendapatkan pengakuan dari orang lain. Yang diperbanyak adalah menilai diri sendiri ketimbang menilai orang-orang yang dilihat baik dunia nyata maupun dunia maya. Ketika setiap orang beranggapan seperti ini, maka kehidupan di dunia maya dapat lebih harmonis dan saling mengatkan satu sama lain.

Imam Al-Sya'rānī mengisahkan tentang Nabi Musa a.s. dan hujan yang tertunda hingga kaum Bani Israil bertobat dari menyebarkan fitnah, ini memiliki makna spiritual yang dalam:

وخرج موسى عليه السلام ثلاثة أيام يستسقى فلم يسق، فأوحى الله إليه إن فيكم رجلا نماما فلا أستجيب لكم وهو فيكم، فقال موسى يا رب من هو حتى نخرجه من بيننا؟ فقال :يا موسى، أنهاكم عن النميمة وأكون تماما ؟ فقال موسى عليه السلام :توبوا كلكم عن النميمة، فتابوا فسقوا في الساعة

## Artinya:

Dan pernah keluar Nabi Musa selama tiga hari [dalam rangka) memohon diturunkan hujan, namun hujan belum juga turun. Lalu Alloh memberikan wahyu kepada beliau: "Sesungguhnya di tengah-tengah kalian ada seorang lelaki yang suka menyebar fitnah. Maka Aku tidak akan mengabulkan doa untuk kalian, ketika lelaki itu masih berada di tengah-tengah kalian". Lalu Nabi Musa bertanya: "Wahai Tuhan- ku, siapakah orang itu? biar kami bisa mengusirnya dari tengah-tengah kami". Lalu Alloh berfirman: "Wahai Musa, Aku telah melarang kalian dari menyebarkan fitnah dan akankah Aku menjadi penyebar fitnah". Lalu Nabi Musa bersabda: "Kalian bertobatlah seluruhnya dari perbuatan menyebar fitnah!". Maka mereka pun bertobat, lalu mereka disirami hujan pada saat itu juga. 10

Kisah ini menjadi semakin relevan dengan era saat ini. Di mana berita palsu, hoaks, dan gosip, fitnah, *cyberbulliying* dan penyebaran informasi yang salah sangat mudah tersebar di media sosial. Banyak orang yang secara tidak sadar menyebarkan kabar yang belum jelas kebenarannya, menyebabkan

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 179

kerusakan di antara individu dan kelompok. Kisah Nabi Musa a.s. mengingatkan seseorang untuk berhati-hati dalam berbagi informasi, memastikan bahwa apa yang disampaikan adalah benar dan tidak menyebarkan fitnah. Kemudian kisah ini juga meningatkan bahwa tidak terkabulnya doa orang yang sering menyebarkan fitnah, hoakx serta perundungan.

Kesimpulan yang dapat dipahami dari nasihat-nasihat Imam Al-Sya'rānī tentang introspeksi diri pada era digital saat ini ialah:

- 1) Introspeksi diri akan kelengahan dari menunaikan ketaatan kepada Allah swt. akibat kecanduan atau berlebihan dalam menggunakan internet.
- 2) Introspeksi diri akan kelalaian dari kemaksiatan yang mungkin saja secara tidak sadar kita terjebak pada berita palsu, hoaks, fitnah dan perundungan
- 3) Introspeksi bahwa rahmat Allah swt. akan turun pada seseorang yang dengan usaha dan kegigihannya dalam ketaatan baik di dunia nyata maupun dunia maya hanya untuk mendapatkan Rahmat Allah swt.
- 4) Memeriksa kembali konten-konten yang mungkin bercampur dengan berita palsu, fitnah, hoaks dan merugikan banyak orang. Ataupun berita yang benar akan tetapi dapat menyebarkan aib-aib seseorang. Sebab di akhirat nanti akan menjadi perhitungan yang menjadi kerugian besar pada orang tersebut.
- 5) Memilih lingkungan virtual yang saleh agar mendapatkan konten-konten yang meningkatkan keimanan serta membuat seseorang bergairah

dalam menunaikan kewajiban serta perbuatan yang bermanfaat bagi manusia lainnya.

- 6) Menghadirkan rasa takut pada Allah swt. sebab segala pusat pengetahuan serta konsekuensi perbuatan akan kembali pada Allah swt., sehingga mengantisipasi seseorang membuat akun-akun ananonim yang tidak jelas identitasnya untuk menyerang orang lain. Bahwa walaupun tidak diketahui siapa pemiliknya, akan tetapi Allah swt. Maha Mengetahui sedetail-detailnya perbuatan hamba-Nya.
- 7) Bersandar pada perbuatan diri sendiri. Tidak bergantung pada amalan siapapun yang tidak akan menyelamatkan seseorang di akhirat nanti.
- 8) Senantiasa meneliti dan menelaah diri sendiri. Apakah perbuatanperbuatan dalam dunia nyata maupun dunia maya mengandung nafsu duniawi atau semata-mata tulus karena Allah swt.
- 9) Memeriksa diri atau introspeksi diri perlu diimbangi dengan keteladanan sifat-sifat orang beriman, sehingga seseorang dapat bercermin pada sifat-sifat orang beriman.
- 10) Tidak terkabulnya doa akibat penyebaran informasi palsu atau hoaks ataupun fitnah yang disebarkan di media sosial atau dunia nyata.

MAKASSAR

#### b. Manajemen Waktu

Di era digital saat ini, penting untuk menetapkan waktu khusus untuk menggunakan gadget dan internet. Ini membantu menghindari kecanduan dan memberikan waktu untuk aktivitas lain yang lebih produktif. Zona bebas gadget: Menciptakan ruang atau waktu tertentu di mana penggunaan gadget dibatasi, misalnya saat makan bersama keluarga atau sebelum tidur.

Melakukan digital detox secara berkala untuk melepaskan diri dari ketergantungan gadget.

Salah satu praktik yang dilakukan oleh banyak ulama salaf yang saleh untuk menjaga kebersihan jiwa, menghindari fitnah, serta meningkatkan konsentrasi dalam ibadah dan perenungan. Mereka percaya bahwa terlalu banyak bergaul bisa membawa dampak negatif, seperti terpengaruh oleh duniawi atau jatuh dalam perbuatan dosa.

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama *salaf al-saleh* ra.) adalah mereka sering ber'uzlah [mengasingkan diri dari interaksi aktif dengan orang lain], dan tidak sering bercampur gaul dengan masyarakat, kecuali untuk kebaikan yang sesuai dengan syari'at. Dan [berpijak] atas hal itu, para salafus saleh telah menanjak sedikit demi sedikit [ke tingkatan yang lebih tinggi].<sup>11</sup>

Dunia digital dan media sosial memiliki dampak yang sangat besar terhadap kehidupan. Ulama salaf melakukan uzlah untuk mengurangi interaksi yang tidak perlu dan fokus pada hal-hal yang bermanfaat. Di era modern, seseorang bisa menerapkan konsep ini dengan mengurangi waktu yang dihabiskan di media sosial. Media sosial sering kali menjadi sumber informasi yang tidak relevan, gosip, dan perdebatan yang sia-sia, yang bisa menimbulkan stres dan iri hati. Salah satu hikmah uzlah adalah menjaga keikhlasan dalam beramal. Terlalu banyak terlibat dalam dunia digital dapat menggoyahkan niat, terutama ketika seseorang mulai mengejar popularitas, pujian, atau pengakuan di media sosial. Oleh karena itu, penting untuk selalu

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 670

menjaga niat agar tetap ikhlas dan menjadikan aktivitas online sebagai bagian dari ibadah.

Imam Al-Sya'rānī menambahkan sewaktu ia berkunjung dengan gurunya:

قلت :وما أتذكر أنني زرت أحدا من مشايخ هذا العصر وسلم مجلسي معهم من الغيبة إلا قليل، فلذلك أقللت من زيارتهم خوفا على ديني ودينهم ، لا تساهلا في حقهم، فإذا كان هذا حكم مجالس الأشياخ فكيف بغيرهم فاحفظ نفسك يا أخي كل الحفظ إذا زرت أحدا في هذا الزمان، ولا تتهاون بذلك

## Artinya:

[Imam As-Al-Sya'rānīy]): Dan sesuatu yang akan saya ingat adalah bahwa saya pernah mengunjungi seseorang dari para Syaikh di masa ini. Dan yang selamat pada pertemuan saya dengan Syaikh itu dari pergunjingan hanyalah sedikit. Maka karena itulah saya mengurangi dari mengungjungi para Syaikh itu, karena khawatir terhadap agama saya dan agama mereka, bukan karena meremehkan terhadap hak-hak mereka. Maka apabila ini adalah ketentuan majelis para Syaikh, lalu bagaimana dengan selain mereka? Maka jagalah dirimu dengan penuh penjagaan wahai saudaraku apabila kamu mengunjungi seseorang di zaman ini, nan kamu jangan meremehkan hal itu. 12

Pernyataan Imam Al-Sya'rānīy ini menekankan pentingnya menjaga diri dari pergunjingan dan dampaknya terhadap integritas agama. Dia mengungkapkan pengalamannya ketika berkunjung kepada seorang syaikh di masanya dan menemukan bahwa perbincangan yang selamat dari pergunjingan hanya sedikit. Karena itu, dia memutuskan untuk mengurangi kunjungan, bukan karena meremehkan syaikh tersebut, tetapi karena khawatir terhadap potensi dosa yang dapat merusak agamanya dan agama orang lain. Imam Al-Sya'rānīy mengingatkan untuk sangat berhati-hati dalam berinteraksi dengan orang lain, apalagi di zaman di mana fitnah, pergunjingan, dan dosa lisan sering kali muncul dalam percakapan sehari-hari.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 672

Pernyataan ini relevan dalam konteks interaksi digital, di mana ghibah dan dosa lisan mudah terjadi, misalnya melalui komentar negatif atau perdebatan di media sosial. Sehingga perlu membatasi partisipasi dalam grup atau diskusi online yang seringkali memunculkan pergunjingan atau perdebatan sia-sia. Perlu sangat berhati-hati dalam setiap konten yang disebarkan. Apalagi membagikan informasi tanpa memverifikasi kebenarannya bisa termasuk dalam kategori ghibah atau fitnah.

Syaikh Abu Hazim menasihati bahwa interaksi yang berlebihan seringkali berpotensi menimbulkan masalah, sehingga sebaiknya pertemuan dilakukan hanya sesekali dengan penuh kehati-hatian. Ia menambahkan dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*:

Dan adalah Syaikh Abu Hazim rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Sedikit sekali orang yang memperlama duduk bersama [berinteraksi aktif dengan saudaranya [sesama muslim], melainkan akan terjadi dari salah seorang dari keduanya, sesuatu yang tidak disukai oleh yang lainnya. Maka seyogyanya bagi masing-masing dari dua orang yang bersaudara agar tidak menjumpai saudaranya, kecuali jarang-jarang"

MAKASSAR

Pesan ini memberikan panduan praktis tentang bagaimana menjaga hubungan tetap sehat, harmonis, dan penuh rasa hormat. Terlalu sering bertemu atau berinteraksi bisa menimbulkan kejenuhan, bahkan dalam hubungan yang baik sekalipun. Ini berkaitan dengan menjaga keseimbangan dalam hubungan sosial dan tidak berlebihan dalam interaksi yang bisa memicu ketegangan atau kesalahpahaman. Terlalu sering berkomunikasi di media sosial atau platform chat dapat memicu kejenuhan, salah paham, atau konflik. Sebagaimana dalam interaksi fisik, penting untuk menjaga jarak di dunia maya untuk mencegah hal-hal yang tidak diinginkan.

Diskusi online yang terlalu sering dan tidak terarah bisa berakhir pada ketegangan atau ketidaknyamanan antara kedua pihak. Dalam banyak kasus, diskusi yang terlalu panjang juga membuka peluang untuk terjadinya salah paham. Syaikh Abu Hazim juga mengajarkan bahwa jarang bertemu bisa membantu menjaga hubungan tetap harmonis. Hal ini juga berlaku di dunia digital: jarang berinteraksi, namun setiap pertemuan atau percakapan membawa kebaikan, bisa menjaga hubungan tetap sehat. Layaknya pertemuan fisik, interaksi di dunia maya harus difokuskan pada kualitas, bukan kuantita.s. Terlalu banyak berinteraksi tanpa tujuan bisa menyebabkan kejenuhan dan menurunkan kualitas hubungan.

Imam Al-Sya'rānī memberikan peringatan pada orang-orang di zamannya dan masih relevan hingga saat ini dengan mengutip pernyataan dari Sayyidina Ali ra. tentang zaman yang penuh tantangan dengan menyoroti kondisi umat manusia yang datang pada suatu masa, yang akan menghadapi degradasi moral dan sosial:

وكان أمير المؤمنين على رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ يقول :سيأتي على الناس زمان لا يستقيم لهم الملك إلا بالقتل والتجبر ولا يستقيم لهم الغني إلا بالبطر والبخل، ولا يستقيم لهم صحبة الناس إلا باتباع الهوى، فمن أدرك ذلك الزمان وصبر وحفظ نفسه أعطاه الله تعالى ثواب خمسين صديقا

#### Artinya:

\_

Dan adalah Amirul Mu'minin, Sayyidina Ali ra., beliau pernah mengatakan: "Akan datang kepada umat manusia suatu zaman, dimana tidak akan konsisten bagi mereka suatu kerajaan kecuali dengan cara perang dan bertindak otoriter. Dan tidak akan konsisten bagi mereka kekayaan, kecuali dengan keangkuhan dan sikap pelit. Dan tidak akan konsisten bagi mereka persahabatan dengan orang lain kecuali dengan mengikuti hawa nafsu. Maka siapa saja yang menjumpai zaman itu, dan ia bersabar dan menjaga dirinya, maka Alloh ta'ālā akan memberikannya ganjaran lima puluh orang yang teguh keyakinannya" 13

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 679

Pernyataan ini adalah bentuk peringatan dan motivasi sekaligus. Umat manusia akan menghadapi masa-masa sulit di mana moralitas tergelincir, dan godaan untuk terlibat dalam kekerasan, keserakahan, dan hawa nafsu akan sangat kuat. Namun, bagi mereka yang mampu bertahan dengan sabar, menjaga iman, dan tidak terjebak dalam perilaku yang merusak ini, maka Allah swt. akan memberikan balasan yang besar. Kekuasaan dan dominasi di dunia digital sering kali dicapai melalui perdebatan keras, fitnah, atau ujaran kebencian. Hal ini harus dihindari untuk mempertahankan hubungan baik di dunia maya.

Banyak orang menggunakan media sosial untuk memamerkan kekayaan, yang bisa menumbuhkan kesombongan dan kecemburuan. Sikap ini harus dihindari, terutama dalam konteks dunia digital, di mana kesombongan dan ketamakan bisa dengan mudah mempengaruhi orang lain. Banyak hubungan atau interaksi di dunia maya didorong oleh kepentingan pribadi atau hawa nafsu. Seseorang harus menjaga diri dari mengikuti keinginan yang berlebihan dalam hubungan online, baik itu persahabatan, kolaborasi, maupun relasi lainnya.

Sayyidina Ali ra. menutup dengan pesan penting bahwa mereka yang berhasil bersabar dan menjaga diri di zaman yang penuh dengan godaan ini akan mendapatkan ganjaran luar biasa dari Allah swt. Mereka yang mampu bertahan dan tetap teguh dalam keyakinan mereka akan diberi pahala setara dengan lima puluh orang yang teguh imannya. Sayidina Ali ra. kemudian menambahkan tentang kenyaman bagi orang yang beriman:

وكان يقول: بلغنا أنه لا تكون راحة لمؤمن في آخر الزمان إلا إن كان خامل الذكر بين الناس

## Artinya:

Dan adalah beliau [Sayyidina Ali] pernah berkata: "Telah sampai [berita] kepada kami, bahwa tidak akan ada kenyamanan bagi orang beriman di akhir zaman, kecuali jika keadaannya sebagai orang yang tidak populer sebutan [nama]-nya (di tengah masyarakat]"<sup>14</sup>

Pernyataan ini menyoroti betapa sulitnya menjadi seorang mukmin yang konsisten di akhir zaman, ketika ketenaran dan pengakuan sosial sering kali dipenuhi dengan ujian berat. Sayyidina Ali ra. mengajarkan hikmah bahwa dalam menghadapi zaman yang penuh fitnah dan godaan duniawi, ketenaran dan popularitas justru bisa menjadi beban yang menyulitkan bagi seorang mukmin yang ingin menjaga keimanannya. Popularitas dapat menggoyahkan niat seseorang, memicu riya' (pamer), dan menciptakan banyak godaan yang menguji integritas spiritual. Orang yang tidak dikenal atau tidak mencari pengakuan publik memiliki peluang lebih besar untuk menjaga kemurnian amal dan keimanannya.

Ketenaran sering kali membawa fitnah dan ujian dalam bentuk pujian atau kritik berlebihan. Orang yang populer mungkin merasa harus mempertahankan citranya di mata publik, sehingga bisa mengarahkan pada perbuatan yang tidak ikhlas atau jauh dari nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, dalam akhir zaman, Sayyidina Ali ra. mengajarkan bahwa menjadi orang yang "tidak terkenal" dapat menjadi bentuk perlindungan dari berbagai fitnah. Menjadi seseorang yang tidak dikenal atau tidak populer memungkinkan seseorang untuk hidup dalam kesederhanaan, jauh dari sorotan publik dan tekanan sosial. Dalam kehidupan yang penuh dengan materialisme dan kemewahan, kesederhanaan menjadi jalan untuk tetap fokus pada tujuan akhir, yaitu rida Allah dan persiapan untuk akhirat.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 680

Membatasi waktu online sangat penting untuk menjaga keseimbangan antara kehidupan digital dan kehidupan nyata. Penggunaan internet yang berlebihan dapat berdampak negatif pada kesehatan fisik dan mental, serta interaksi sosial. Berikut ini beberapa langkah praktis yang penulis rangkum:

- Batasi penggunaan media sosial: Tetapkan batasan waktu harian dan gunakan aplikasi pengontrol waktu untuk membatasi akses ke aplikasi tertentu.
- 2) Detoks digital: Jadwalkan detoks digital, misalnya satu hari tanpa media sosial setiap minggu.
- 3) Seleksi akun yang diikuti: Unfollow akun yang mempromosikan gaya hidup materialistis dan ikuti akun yang menyediakan konten edukatif dan inspiratif.
- 4) Verifikasi sebelum membagikan konten: Sebelum berbagi, pastikan konten bermanfaat dan tidak menyebarkan fitnah atau kebencian.

  UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
- 5) Berkontribusi positif: Bagikan ilmu dan nasihat yang bermanfaat serta hindari perdebatan tidak produktif.
- 6) Zona bebas digital dan waktu ibadah: Buat zona bebas digital di rumah dan tetapkan waktu khusus untuk ibadah tanpa gangguan digital.
- 7) Refleksi dan meditasi: Sisihkan waktu untuk refleksi diri dan tingkatkan kualitas hubungan spiritual tanpa distraksi teknologi.
- 8) Interaksi produktif: Bergabunglah dengan komunitas online yang positif dan hindari percakapan yang tidak membawa manfaat.

- Berlatih menahan diri: Jangan bereaksi impulsif terhadap berita atau postingan yang memancing emosi, dan evaluasi niat sebelum memposting.
- 10) Fokus pada konten yang bermakna: Bagikan konten yang membawa kebaikan tanpa mengharapkan pengakuan, dan hindari memamerkan kehidupan pribadi.

## c. Menjaga Hati

Menjaga hati di era digital menjadi semakin penting mengingat gaya hidup modern yang terus-menerus terhubung dengan teknologi dan media sosial. Ada banyak manfaat yang ditawarkan teknologi, tetapi di sisi lain, terlalu banyak paparan digital juga dapat berdampak negatif pada kesejahteraan mental kita. Beberapa tantangan kesehatan mental yang umum di era digital meliputi stres, kecemasan, perasaan tidak cukup baik (inferior), hingga depresi akibat perbandingan sosial yang tidak sehat. Berikut beberapa cara dari keteladanan ulama yang dikutip limam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* untuk menjaga kesehatan mental di era digital:

Artinva:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama *salaf al-saleh* ra.) adalah mereka tidak gelisah terhadap urusan rezeki mereka, dan menjadi lapang hati-hati mereka apabila tidak bermalam di samping salah seorang dari mereka, [uang] satu dinar-pun dan tidak pula satu dirhampun. Dan adalah mereka selalu membenci menyimpan makanan pokok untuk hari esok.<sup>15</sup>

Para ulama salaf yang saleh memiliki sifat yang sangat istimewa dalam hal ketenangan dan kepercayaan mereka kepada Allah swt. mengenai rezeki.

<sup>15</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 355

\_

Mereka tidak pernah gelisah tentang urusan rezeki, tidak khawatir dengan apa yang akan mereka makan atau miliki esok hari. Ketergantungan mereka sepenuhnya kepada Allah swt., yang menciptakan rasa lapang dalam hati mereka. Mereka merasa cukup dengan apa yang mereka miliki, meskipun itu sangat terbatas, dan tidak merasa perlu untuk menimbun atau menyimpan harta untuk masa depan.

Di era digital yang sangat kompetitif, sering kali muncul kecemasan tentang stabilitas ekonomi, pekerjaan, dan masa depan. Meskipun bekerja dan berusaha keras adalah kewajiban, penting untuk tetap percaya bahwa Allahlah yang menentukan rezeki seseorang. Nasihat dari akhlak para ulama salaf ini mengajarkan pentingnya memiliki rasa tawakal (bersandar kepada Allah) dan yakin bahwa rezeki sudah diatur oleh-Nya. Mereka hidup dengan keyakinan bahwa apa yang mereka miliki hari ini cukup, dan mereka tidak merasa perlu menimbun harta atau berlebihan dalam mengejar duniawi, serta tidak membiarkan kecemasan akan masa depan menguasai pikiran.

Para ulama salaf senang hidup sederhana, mereka mengajarkan menjaga keseimbangan dan menghindari sifat konsumtif yang berlebihan di era digital saat ini. Ketenangan hati para ulama ini muncul dari keyakinan mereka bahwa Allah swt. akan mencukupi kebutuhan mereka. Di tengah dunia digital yang sering kali menyebabkan kecemasan karena tekanan pekerjaan atau gaya hidup.

Imam Al-Sya'rānī mengisahkan mengenai Imam Abu Yazid Al-Busthami yang menunjukkan ketawakalannya yang luar biasa kepada Allah swt. dalam hal rezeki:

## Artinya:

(Dan sungguh pernah dikatakan) satu kali [oleh seseorang] kepada Imam Abu Yazid Al-Busthomiy rohimahullõhu ta'älä: "Dari mana anda makan dan minum?". Lalu beliau menjawab: "Dari tempat sekiranya Alloh memberi rezeki kepada lalat dan nyamuk, apakah anda menganggap Allah memberi makan kepada nyamuk [dan lalat] itu dan Dia melupakan Abu Yazid [dengan tidak memberinya rezeki]?"<sup>16</sup>

Di tengah ketidakpastian ekonomi modern, sering kali seseorang terjebak dalam kecemasan godaan konsumerisme dan gaya hidup yang glamor. Mereka khawatir tentang karier, finansial, dan ketidakstabilan hidup yang mengancam masa depan mereka. Akan tetapi, kisah ini mengingatkan bahwa Allah swt. tidak akan melupakan siapapun hamba-Nya, sebagaimana Dia tidak melupakan makhluk kecil seperti lalat dan nyamuk. Seseorang harus terus berusaha, tetapi jangan sampai rasa takut mengalahkan keyakinannya akan rahmat Allah swt. Dengan penuh kepercayaan, Imam Abu Yazid menyatakan bahwa Allah swt. tidak mungkin melupakan makhluk yang lebih besar seperti manusia, apalagi seseorang yang terus berusaha dekat kepada-Nya.

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Kegemerlapan kehidupan modern begitu memukau hingga muncul sebuah fenomena yang dinamakan FOMO (*Fear Of Missing Out*). Istilah yang merujuk pada kecemasan atau ketakutan seseorang bahwa mereka akan ketinggalan atau melewatkan pengalaman, kesempatan, atau informasi penting yang dinikmati oleh orang lain. Hal ini disebabkan ketidakpuasan hati akan tren. Hal yang kemudian dipenuhi nafsu duniawi akan tren modern dan membuat kerasnya hati. Para ulama salaf memberikan nasihat yang dikutip oleh Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* untuk mengantisipasi kerasnya hati:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 360

ومن أخلاقهم :اجتناب الشبع الموجب القساوة القلب، وذلك حتى يخشعوا في صلاتهم، فإن من شبع وطلب الخشوع في صلاته فقد أخطأ الطريق. وقد كان رسول الله الله يطوي الأيام والليالي، ويشد على بطنه الشريف الحجر من الجوع .وكان إذا صلى يسمع لجوفه أزيز في الصلاة كأزيز المرجل على النار، كما ورد

## Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama *salaf al-saleh* ra.) adalah menghindari kenyang mengakibatkan kerasnya hati. yang akhlak-akhlak mereka (ulama salaf bisa khusyu' di dalam sholat mereka. Karena sesungguhnya orang yang kenyang, namun ia mencari ke-khusyu. an di dalam sholatnya, maka sungguh ia telah salah jalan. Dan sungguh adalah Rosūlulloh sering menahan lapar selama berhari-hari dan bermalammalam, seraya beliau mengikat perut beliau yang mulia dengan batu karena lapar. Dan adalah beliau, apabila beliau sholat, terdengar dari perut beliau suara mendidih di dalam sholat, seperti suara mendidihnya periuk di dalam api, sebagaimana sesuatu [hadis] yang telah diriwayatkan.<sup>17</sup>

Para ulama salaf yang saleh senantiasa menjaga diri mereka dari kekenyangan karena hal itu dianggap dapat mengurangi kepekaan hati dan menghambat kekhusyukan dalam ibadah, terutama dalam shalat. Di zaman modern, khususnya pada era digital, seseorang sering kali terpapar dengan gaya hidup yang serba instang termasuk dalam hal makanan. Berbagai kemudahan membuat seseorang mudah terjebak dalam pola makan yang berlebihan, tanpa memikirkan dampak yang luar biasa pada hati. Kekenyangan dapat menyebabkan rasa malas dan membuat hati menjadi keras, sehingga sulit untuk merasakan kekhusyukan dalam shalat dan ibadah lainnya.

Pengorbanan Rasulullah saw. yang bahkan menahan lapar untuk menjaga kepekaan hatinya dalam ibadah adalah contoh yang sangat relevan. Kenyamanan yang berlebihan bisa membuat hati menjadi keras dan sulit merasakan kelembutan dalam hubungan dengan Allah swt. Keteladanan

<sup>17</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 459

Rasulullah saw. yang sering menahan lapar untuk menjaga kekhusyukan, dapat diteladani agar lebih bijaksana dalam mengatur pola hidup dan tidak tergantung pada kenyamanan materi.

Para ulama salaf terkenal karena ketulusan mereka yang tidak menyimpan dengki kepada sesama muslim. Mereka memberikan nasihat yang jujur dengan cara yang sesuai dengan syari'at. Berikut ini akhlak dari para ulama salaf yang disampaikan oleh Imam Al-Sya'rānī:

ومن أخلاقهم :عدم الحسد لأحد من المسلمين، وبذل النصيحة لكل مسلم بطريقه الشرعي ولذلك سادوا الناس ولو كان عندهم حسد لأحد أو غش لما سادوا ولا قبلت الملوك أقدامهم فإن طلبت يا أخي أن تكون كذلك، فاسلك طريقهم خالصا مخلصا، وإلا فالمتفعل قد يطلع الله تعالى بعض الناس على تفعله، فلا يروج له أمر

## Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah tidak dengki kepada seorangpun dari kaum muslimin, dan mencurahkan nasihat untuk setiap orang muslim dengan caranya yang sesuai dengan syari'at. Dan karena hal itulah mereka dapat memimpin masyarakat. Dan seandainya mereka [salafus saleh] memiliki sifat dengki kepada seseorang, atau [memiliki] sifat menipu, pastilah mereka tidak dapat memimpin dan para raja tidak akan menerima telapak-telapak kaki mereka. Maka jika kamu menuntut wahai saudaraku, agar kamu menjadi seperti itu, maka arungilah jalan mereka dengan murni lagi ikhlash. Dan jika tidak demikian (tidak menempuh jalan mereka), maka orang yang melakukan pencitraan itu terkadang Alloh ta'ala memperlihatkan kepada sebagian manusia akan pencitraan orang itu, maka tidak akan laris [terlaksana) baginya satu urusan-pun. 18

Di era digital, fenomena seperti *cyberbullying*, kritik destruktif, dan komentar penuh kebencian sering kali muncul. Sifat dengki ini merusak hubungan antar individu dan masyarakat secara luas. Akhlak tersebut memberikan contoh tentang pentingnya menyebarkan kebaikan dan nasihat dengan penuh ketulusan. Ini mengajarkan dalam penggunaan platform digital baik itu media sosial, blog, atau forum diskusi untuk membangun dialog

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 548

positif. Membagikan informasi yang bermanfaat dan tidak merendahkan orang lain merupakan implementasi nyata dari nilai-nilai ini dalam dunia maya. Sebaliknya, perilaku seperti *trolling* atau menyebarkan hoaks hanyalah perwujudan dari sikap dengki dan ketidakikhlasan yang ditentang oleh para ulama salaf.

Keikhlasan adalah salah satu fondasi utama dari ajaran ulama salaf. Mereka menekankan pentingnya melakukan segala sesuatu semata karena Allah swt., bukan demi pujian manusia. Di dunia digital, pencitraan dan aksi memperlihatkan diri sering kali menjadi prioritas banyak pengguna media sosial. Ini dapat dilihat dari fenomena self-promotion berlebihan, yang bertujuan untuk mendapatkan pengakuan dari masyarakat luas tanpa ada manfaat nyata yang diberikan kepada orang lain. Ajaran salaf menekankan bahwa tindakan tanpa keikhlasan akan terbongkar, baik oleh Allah maupun oleh manusia. Pencitraan yang tidak konsisten sering kali berujung pada penilaian negatif oleh masyarakat ketika ketidaksempurnaan seseorang mulai terlihat. Sebaliknya, perilaku yang tulus, konsisten, dan ikhlas akan mendapatkan penghormatan yang lebih langgeng.

Ulama salaf menghindari sifat menipu dan tidak jujur, serta selalu berpegang teguh pada kebenaran. Di era digital, hoaks, disinformasi, dan manipulasi informasi adalah masalah serius yang dapat berdampak besar pada masyarakat. Penyebaran berita palsu atau konten yang menyesatkan di media sosial dapat merusak reputasi individu, komunitas, dan bahkan negara. Ajaran salaf tentang kejujuran relevan dengan pentingnya menyaring informasi di dunia digital. Seseorang harus bertanggung jawab dalam menyebarkan informasi yang benar, mengutip sumber yang valid, dan memastikan bahwa konten yang disebarkan memberikan manfaat bagi orang

lain. Ini termasuk menolak untuk ikut dalam rantai penyebaran informasi yang belum diverifikasi kebenarannya.

Sebagaimana ulama salaf tidak menyimpan dendam dan selalu mencurahkan nasihat yang baik, demikian pula seharusnya seseorang menyebarkan hal-hal positif di ruang digital. Era digital memberikan akses yang luas bagi individu untuk berbagi pengetahuan, pandangan, dan pengalaman. Menyebarkan konten-konten yang positif dan bermanfaat mencerminkan akhlak yang mulia. Sebaliknya, menyebarkan kebencian, kritik negatif, atau konten yang tidak pantas hanya memperburuk keadaan dan memicu konflik. Ulama salaf mencontohkan pentingnya menggunakan perkataan dan tindakan yang baik untuk mendukung sesama. Di era digital, ini bisa diterapkan dengan cara berinteraksi secara sehat di media sosial, forum, dan platform komunikasi lainnya.

Imam As-Al-Sya'rānī menambahkan akan keteladanan gurunya syaikh Ali al-Khowash tentang pentingnya menjaga niat dan keikhlasan dalam amal ibadah:

وقد سمعت شيخنا سيدي عليا الخواص يقول: من أخلص عمله لله تعالى جعل الله عز وجل قلوب المؤمنين تخلص في محبته، وأما من لبس في دينه أطلع الله تعالى بعض أصفيائه على باطنه فلا يخلص له قلب أحد منهم في محبته .وفي الحديث» :إن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب

## Artinya:

Dan sungguh saya [Imam As-Al-Sya'rānīy) pernah mendengar tuanku, Syaikh Ali Al- Khowwash rohimahullõhu ta'ala berkata: "Siapa saja yang memurnikan amal ibadahnya karena Alloh ta'ālā, maka Alloh 'azza wa jalla akan menjadikan hati orang-orang mu'min tulus ikhlas dalam mencintai orang itu. Adapun orang yang memalsukan dalam [aktivitas] keagamaannya, maka Alloh ta'ala akan memperlihatkan kepada sebagian para kekasih-Nya akan bathin orang itu, Maka tidak akan tulus ikhlas

kepada orang itu, hati seorang-pun dari orang-orang mu'min dalam mencintainya". $^{19}$ 

Melalui media sosial, orang sering kali membandingkan amal ibadah dan pencapaian mereka dengan orang lain. Ini dapat menyebabkan ketidakpuasan dan mengurangi rasa syukur, sehingga mengganggu keikhlasan dalam beramal. Ketidakikhlasan dan tekanan untuk tampil sempurna di media sosial dapat berdampak negatif pada kesehatan mental. Ketidakpuasan yang muncul dari perbandingan sosial dapat menyebabkan stres dan depresi, yang mengganggu ketenangan jiwa dan kemampuan untuk mencintai sesama dengan tulus.

Syaikh Ali Al- Khowwash ra. memberikan solusi bahwa jika seseorang memurnikan amal ibadahnya, Allah swt. akan menjadikan hati orang yang beriman lainnya tulus dan ikhlas dalam mencintai orang tersebut. Ini berarti, keikhlasan dalam beramal tidak hanya menguntungkan individu itu sendiri, tetapi juga menciptakan atmosfer cinta dan saling menghargai di antara sesama. Dia juga memperingatkan bahwa Allah akan menunjukkan kepada para kekasih-Nya tentang keadaan batin orang tersebut. Dalam konteks ini, ketidakikhlasan akan terungkap, dan orang-orang beriman tidak akan merasakan cinta yang tulus kepada mereka.

Nabi Muhammad SAW memperingatkan bahwa kedengkian dapat menghancurkan amal-amal kebaikan seseorang:

وفي الحديث :إن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب وإذا فنيت حسنات العبد ذهبت سيادته، لأنه يصير إما صاحب سيئات أو أمره موقوف لا حسنات ولا سيئات ومن المعلوم أن السيادة والتعظيم إنما يكونان لمن فاق الناس في الأعمال والأخلاق الصالحة

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 550

#### Artinya:

Dan di dalam hadis disebutkan, bahwa Rosülulloh besada): "Sesungguhnya kedengkian itu akan memakan amal-amal kebaikan, sebagaimana api melalap kayu bakar". Dan apabila telah musnah amal-amal kebaikan seorang hamba, maka akan pergi sifat kepemimpinan hamba itu, karena sesungguhnya ia beralih, adakalanya sebagai pemilik amal-amal keburukan, atau urusan hamba itu ditangguhkan, (karena tidak [memiliki] amal-amal kebaikan dan tidak pula amal-amal keburukan. Dan diantara hal yang maklum, bahwa kepemimpinan dan dimuliakan [oleh masyarakat], sesungguhnya kedua hal itu hanya ada pada seseorang yang telah mengungguli masyarakat dalam hal amal-amal dan akhlak-akhlak yang baik.<sup>20</sup>

Kedengkian bukan hanya merusak hubungan antarmanusia, tetapi juga dapat menghapus pahala dari perbuatan baik yang telah dilakukan oleh seseorang. Sebagaimana kedengkian di dunia nyata, sifat ini dapat timbul lebih mudah di dunia maya karena anonimitas dan interaksi jarak jauh. Oleh karena itu, penting untuk berlatih *tazkiyatun nafs* (penyucian jiwa), termasuk memperbaiki niat ketika menggunakan internet agar tidak dipengaruhi oleh perasaan iri terhadap kesuksesan atau kebahagiaan orang lain di media sosial. Fokus pada peningkatan amal kebaikan pribadi melalui konten yang positif.

Mengunggah dan membagikan konten yang positif serta inspiratif dapat menjadi bagian dari amal yang menjaga kebaikan seseorang. Ketika melihat konten negatif atau ujaran kebencian, hindarilah untuk terlibat dalam debat yang merugikan. Sebaliknya, pilih untuk menyebarkan kebaikan dengan cara yang lembut dan bijak, sebagaimana akhlak yang dicontohkan oleh Rasulullah saw. Perilaku seperti *cyberbullying*, yang dapat diumpamakan sebagai kedengkian dalam bentuk digital, dapat merusak amal kebaikan kita. Langkah preventifnya adalah dengan tidak ikut serta atau menanggapi hal-hal yang merendahkan orang lain di dunia maya. Islam mengajarkan *husnudzan* 

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 552

(berprasangka baik) yang bisa diterapkan dengan menahan diri dari komentar atau reaksi negatif terhadap postingan atau aktivitas orang lain.

Seorang pemimpin atau orang yang dimuliakan masyarakat biasanya mencapai posisi tersebut karena memiliki amal dan akhlak yang baik, tetapi jika sifat buruk seperti kedengkian mendominasi, maka amal-amal kebaikan akan hilang, sehingga orang tersebut bisa kehilangan kehormatan dan wibawa di mata masyarakat.

Pernyataan Syaikh Al-Ahnaf bin Qois menambahkan bahwa betapa buruknya dampak kedengkian dan akhlak buruk dalam kehidupan seseorang: وكان الأحنف بن قيس رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يقول : لا راحة الحسود، ولا سيادة لسيء الخلق

Artinya:

Dan adalah Syaikh Al-Ahnaf bin Qois rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: Tidak ada kenyamanan bagi seorang pendengki, dan tidak ada kepemimpinan [yang baik bagi orang yang buruk akhlaknya".<sup>21</sup>

Kedengkian membuat hati seseorang tidak pernah merasa puas dan selalu gelisah, sehingga tidak akan menemukan kenyamanan hidup. Kedengkian akan menghancurkan hubungan sosial, karena pendengki cenderung melihat kesuksesan orang lain dengan iri, yang pada gilirannya merusak amal dan reputasinya di tengah masyarakat. Mengingat bahwa kehidupan di dunia maya seringkali tidak mencerminkan realitas, menjaga perspektif ini membantu mengurangi iri hati.

Dari sisi kepemimpinan, akhlak yang buruk menghancurkan kredibilitas seorang pemimpin. Kepemimpinan yang baik membutuhkan akhlak mulia, seperti keadilan, ketulusan, dan perhatian pada orang lain.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 553

Pemimpin yang buruk akhlaknya tidak akan mampu menginspirasi atau mendapatkan kepercayaan dari orang-orang yang dipimpinnya. Islam sangat menekankan pentingnya akhlak dalam semua aspek kehidupan, terutama dalam kepemimpinan, karena akhlak yang baik adalah pondasi utama dari kepemimpinan yang efektif dan bermanfaat. Pemimpin digital, seperti influencer atau pembuat konten, perlu menjaga interaksi mereka dengan penuh rasa hormat dan etika. Sehingga perlu mencermati pembuat konten yang negatif sebaiknya tidak diikuti.

Sifat dengki cenderung muncul ketika seseorang terikat pada hal-hal duniawi, seperti kekayaan, status patau pencapaian material, sehingga membuat mereka iri terhadap orang lain yang lebih unggul dalam hal-hal tersebut. Syaikh Farqod As-Sinjiy ra. menambahkan:

Artinya:

Dan adalah Syaikh Farqod As-Sinjiy rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Obat meninggalkan sifat dengki adalah zuhud kepada duniawi. Adapun orang yang menyukai duniawi, maka sifat dengki itu termasuk hal yang niscaya baginya, mau atau tidak mau".<sup>22</sup>

Zuhud, yang berarti melepaskan ketertarikan berlebihan pada duniawi, bisa diterapkan dalam penggunaan dunia maya. Dalam konteks era digital, zuhud bisa diartikan dengan tidak menjadikan popularitas, pengakuan, atau materi sebagai tujuan utama dalam aktivitas online. Pengguna harus mengedepankan nilai-nilai manfaat dan kebaikan daripada sekadar mengejar jumlah *likes* atau pengikut. Media sosial sering kali menampilkan kehidupan yang "sempurna" dari orang lain, yang dapat memicu rasa iri. Untuk mencegah

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 555

sifat dengki, penting untuk mengurangi eksposur terhadap konten yang hanya berfokus pada pencapaian materi dan kenikmatan duniawi. Melalui cara ini, seseorang bisa lebih fokus pada kehidupan yang lebih bermakna dan seimbang.

Sifat zuhud tidak berarti meninggalkan dunia sepenuhnya, melainkan mengutamakan akhirat daripada dunia. Di dunia maya, ini bisa dilakukan dengan berbagi ilmu yang bermanfaat, terlibat dalam amal kebaikan, dan tidak tergoda untuk berkompetisi dalam hal-hal yang bersifat duniawi. Alihkan energi ke hal-hal produktif dan positif, seperti menggalang dana untuk kegiatan amal atau terlibat dalam gerakan sosial yang mendukung kepentingan umum. Rasa syukur adalah antidot terhadap kedengkian. Dengan bersyukur atas nikmat yang telah diberikan, seseorang akan lebih mudah meninggalkan rasa iri. Di dunia maya, praktik syukur bisa diterapkan dengan berterima kasih atas kesempatan untuk belajar dan berbagi, serta melihat pencapaian orang lain sebagai inspirasi, bukan sebagai ancaman.

Terakhir Imam Al-Sya'rānī berpesan untuk memeriksa diri terkait sifat dengki adalah nasihat mendalam untuk senantiasa menjaga hati dari perasaan iri terhadap karunia yang Allah swt. berikan kepada sesama muslim:

واعلم أن من تعرض لمساوي الناس عرض نفسه للهلاك .ومن سلم الناس منه سلم هو من الناس، ومن ثم على الناس افتقر في دينه ودنياه وصار من خدام إبليس، اه .ففتش يا أخي نفسك وانظر هل سلمت من الحسد لإخوانك المسلمين على ما آتاهم الله تعالى من فضله، وهل بذلت لهم النصيحة كما أمرك الله، أم أنت بالضد من ذلك واستغفر الله والحمد لله رب العالمين

## Artinya:

Maka periksalah wahai saudaraku akan dirimu, dan perhatikanlah, apakah kamu telah selamat dari sifat dengki terhadap para saudaramu sesama kaum muslimin, atas sesuatu yang Alloh ta'ālā telah memberikan kepada mereka, berupa karunia, dan apakah kamu sudah mencurahkan nasihat kepada mereka, sebagaimana apa yang telah diperintahkan oleh

Allõh kepadamu. Ataukah kamu berada dalam lawanan dari hal tersebut? Dan mohon ampunlah kepada Allōh. Dan segala puji bagi Alloh, Tuhan semesta alam.<sup>23</sup>

Sebelum bereaksi terhadap postingan orang lain di media sosial, baik itu berupa kesuksesan, kemewahan, atau pencapaian, seseorang perlu melakukan introspeksi. Tanyakan pada diri sendiri, apakah ada rasa iri atau dengki yang muncul? Jika ada, segeralah beristighfar dan jauhi konten yang dapat memicu perasaan tersebut. Alih-alih merasa iri terhadap kesuksesan orang lain, seseorang bisa mengubah energi tersebut dengan memberikan dukungan dan nasihat yang membangun. Memberikan komentar positif atau dukungan di media sosial adalah bentuk dari mencurahkan nasihat sebagaimana yang diajarkan dalam Islam.

Dalam dunia digital, banyak konten yang dapat memicu perasaan iri, seperti konten yang berfokus pada gaya hidup mewah atau pencapaian materi. Menghindari konten-konten semacam ini, serta memilih konten yang memberikan manfaat spiritual atau edukatif, dapat membantu menjaga hati tetap bersih dari perasaan negatif. Jika merasa telah terjebak dalam kedengkian, baik di dunia nyata maupun di dunia maya, penting untuk segera memohon ampun kepada Allah dan berusaha memperbaiki diri. Membaca istighfar dan mengingatkan diri bahwa semua yang kita lihat di media sosial adalah bagian dari ujian duniawi, dapat membantu kita kembali ke jalan yang lurus.

Beberapa kesimpulan dapat dipetik untuk kemaslahatan pengguna media sosial agar tetap menjaga Kesehatan mental masing-masing:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 558

- 1) Tidak khawatir berlebihan tentang rezeki: Jangan gelisah atau terlalu fokus pada popularitas dan penghasilan dari dunia maya. Gunakan media sosial dengan kesadaran bahwa rezeki datang dari Allah. Batasi penggunaan media sosial untuk kepentingan yang benar-benar bermanfaat, bukan sekadar mengejar "likes" atau pengakuan dari orang lain.
- 2) Hindari konsumsi berlebihan di dunia maya: Seperti halnya ulama salaf yang menghindari kenyang berlebihan, dalam dunia maya seseorang harus menghindari konsumsi konten yang berlebihan. Terlalu banyak informasi dan hiburan dapat membuat hati keras dan menjauhkan dari ibadah. Tetapkan batasan waktu untuk penggunaan media sosial dan fokus pada hal-hal yang meningkatkan kualitas diri dan spiritualitas.
- 3) Jaga keikhlasan dalam berbagi: Saat berbagi konten di dunia maya, niatkan untuk memberi manfaat dan nasihat kepada orang lain, bukan untuk pamer atau mencari popularitas elkhlas dalam berbagi ilmu, kebaikan, atau inspirasi akan membuat konten lebih bermanfaat dan mendekatkan diri kepada Allah swt.
- 4) Hindari sifat dengki dan kompetisi yang tidak sehat: Sifat dengki terhadap pencapaian orang lain di dunia maya dapat merusak diri sendiri. Fokuslah pada pencapaian pribadi tanpa membandingkan diri dengan orang lain. Hargai pencapaian orang lain dan jauhi perasaan iri.
- 5) Jaga kualitas hubungan dengan orang lain: Seperti ulama salaf yang tidak memiliki sifat dengki dan selalu memberikan nasihat yang baik, jadikan dunia maya sebagai sarana untuk menjalin hubungan positif. Hindari komentar negatif, debat tidak produktif, atau menyebarkan kebencian.

Selalu jaga niat baik dalam berinteraksi dengan sesama pengguna dunia maya.

6) Latih zuhud terhadap dunia maya: Mengurangi keterikatan pada popularitas, status, dan hal-hal duniawi di media sosial. Tetapkan tujuan utama dalam menggunakan dunia maya adalah untuk hal-hal yang berfaedah dan tidak terlalu terpikat oleh hal-hal materil yang hanya bersifat sementara.

## d. Memperkuat Fondasi Iman

Pada era digital yang serba cepat dan penuh dengan distraksi, fondasi keimanan menjadi semakin penting sebagai landasan untuk menjaga integritas spiritual dan moral seseorang. Teknologi modern membawa banyak kemudahan, namun juga tantangan, terutama dalam hal bagaimana seseorang menjaga fokus, mengendalikan diri, dan menavigasi informasi yang tak terbatas. Keimanan yang kuat menjadi pegangan yang penting agar tidak tersesat dalam dunia yang pentih godaan.

Salah satu fondasi untuk membentengi diri dari hiruk pikuk yang serba otomatisasi. Pertama dengan membaca al-Qur'an dan mengamalkan ayat yang dibaca. Imam Al-Sya'rānī memberikan gambaran keteladanan dari para ulama generasi terdahulu, yaitu:

و من أخلاقهم رضي الله تَعَالَى عَنْهُمْ كَثرة الاستغفار وَخَوْفُ الْمَقْتَ كُلَّمَا قرأوا القرآن لشهودهِمْ عَدَمَ عَمَلِهِمْ بِهِ وكان عبد الله بن الْمُبَارَكَ رَحِمَهُ الله تَعَالَى يَقُولُ كَمْ مِنْ حَامِلٍ لِلْقُرْآنِ وَالْقُرْآنُ يلعنه مِنْ جو فه وَإِذَا عَصَى حَامِلُ الْقُرْآنِ رَبَّهُ نَادَاهُ الْقُرْآنُ من جوفه وَاللَّهِ مَا لِهَذَا حُمِلْتُ أَلَا تَسْتَحِي مِنْ رَبِّكَ وَاعْلَمْ أَنَّهُ يَحِبُ عَلَى تَالَى الْقُرْآنِ أَنْ يَرُوضَ نَفْسَهُ عَلَى يَدِ شَيْخِ صَادِقِ رَبِّكَ وَاعْلَمْ أَنَّهُ يَحِبُ عَلَى تَالَى الْقُرْآنِ أَنْ يَرُوضَ نَفْسَهُ عَلَى يَدِ شَيْخِ صَادِقِ رَبِّكَ وَاعْلَمْ أَنَّهُ يَحِبُ عَلَى تَالَى الْقُرْآنِ أَنْ يَرُوضَ نَفْسَهُ عَلَى يَدِ شَيْخِ صَادِقِ حَتَّى يُلطَفَ كَتَائِفُهُ وَحُجُبُهُ الْمَانِعَةُ مِنَ الْعَمَلِ بِالْقُرْآنِ وَعَنْ شُهُودَ عَظَمَةِ اللّهُ تَعَالَى فَإِنَّهُ لَوْ شَهِدَ عَظَمَتَهُ عَزَّ وَجَلَّ مَا عَصَاهُ كَمَا عَلَيْهِ الْأَنْبِيَاءُ عَلَيْهِمُ اللّهُ تَعَالَى فَإِنَّهُ لَوْ شَهِدَ عَظَمَتَهُ عَزَّ وَجَلَّ مَا عَصَاهُ كَمَا عَلَيْهِ الْأَنْبِيَاءُ عَلَيْهِمُ

# الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَكُمَّلْ وَرَثَتِهِمْ إِذْ لَا يَقَعُ أَحَدٌ فِي مَعْصِيَةٍ قَطُّ إِلَّا مَعَ الحجاب إه

Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah banyak beristighfar dan takut kepada murka [Alloh bilamana mereka membaca Al-Qur'an, karena mereka menyaksikan sendiri bahwa mereka tidak mengamalkan [kandungan] Al-Qur'an. Dan adalah Syaikh Abdulloh bin Al- Mubarok rohimahullahu ta'ala, beliau pernah berkata: "Berapa banyak pengemban Al- Qur'an, sementara Al-Qur'an melaknatnya dari dalam perutnya. Dan apabila pengemban Al-Qur'an bermaksiat kepada Tuhan-nya, maka Al-Qur'an berseru kepadanya dari dalam perutnya: "Demi Alloh, bukan untuk ini aku diemban. Apakah kamu tidak malu kepada Tuhanmu?". Dan ketahuilah, bahwa wajib bagi pembaca Al-Qur'an agar ia melatih dirinya melalui [didikan] tangan seorang guru yang benar, sampai guru itu melembutkan kekasaran tabiatnya, dan [menghilangkan] berbagai tirai pengahalang dirinya mengamalkan [kandungan] Al-Qur'an, dan dari menyaksikan keagungan Alloh ta'ala. Karena sesungguhnya jikalau ia dapat menyaksikan keagungan Allah 'azza wa jalla, maka ia tidak akan mendurhakai-Nya, sebagaimana berpijak atas hal itu, para Nabi 'alaihumush Sholatu was Salam dan orang- orang yang mulia dari para pewaris mereka semua. Sebab seseorang tidak akan terjerumus ke dalam suatu kemaksiatan sama sekali, melainkan disertai tirai [penghalang dari menyaksikan keagungan Alloh ta'ala.24

Di era digital, seseorang dapat dengan mudah mengakses berbagai sumber daya keagamaan, termasuk Al-Qur'an, tafsir, ceramah, dan kajian melalui internet. Namun, sebagaimana yang diingatkan oleh Syaikh Abdullah bin Al-Mubarak, sekedar mengakses dan membaca Al-Qur'an belum cukup tanpa pemahaman yang mendalam dan pengamalannya. Beberapa orang mengakses pengetahuan agama, tetapi jika tidak diikuti dengan ketaatan dan keikhlasan, ada risiko jatuh ke dalam perilaku yang tidak sesuai dengan ajaran Islam, meskipun secara lahiriah terlihat religius.

Selanjutnya tirai penghalang yang diungkapkan oleh para ulama salaf tentang ketidakmampuan menyaksikan keagungan Allah swt. Tirai tersebut berupa *gadget*, dan hal-hal teknologi yang memberikan akses yang tak

\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 791

terbatas pada, seperti konten yang tidak bermoral, fitnah, kebohongan, dan hiburan yang berlebihan. Ini berpotensi menambah tirai yang menutupi kesadaran hati dari keagungan Allah. Di era digital, penting bagi seseorang untuk lebih berhati-hati dalam menggunakan teknologi dan memilih konten yang positif, agar tidak terjebak dalam kemaksiatan yang mungkin terlihat ringan tetapi dapat merusak hati.

Media sosial seringkali mendorong orang untuk menampilkan amalan secara publik seperti membaca Al-Qur'an, melakukan ibadah, atau berderma tanpa penghayatan yang mendalam. Hal ini sejalan dengan peringatan para ulama bahwa Al-Qur'an dapat melaknat orang-orang yang membacanya tanpa mengamalkan apa isi kandungan di dalamnya. Ditambahkan oleh Syaikh Malik bin Dinar tentang Al-Qur'an yang menggambarkan kedalaman makna dan dampak spiritual yang dimiliki oleh kitab suci:

Artinya:

Dan sungguh adalah Syaikh Malik bin Dinar rohimahullohu ta 'ala, beliau pernah berkata: "Wahai para pengemban Al-Qur'an, apa yang telah ditanam oleh Al-Qur'an di dalam hati kalian? karena sesungguhnya Al-Qur'an itu bagaikan musim semi di hati, sebagaimana bahwa tetesan hujan menjadi musim semi di bumi".<sup>25</sup>

Al-Qur'an sebagai sumber kehidupan spiritual: Syaikh Malik bin Dinar menggunakan metafora "musim semi di hati" untuk menunjukkan bahwa Al-Qur'an adalah sumber penyegaran dan kehidupan bagi jiwa. Seperti musim semi yang membawa keindahan dan kehidupan setelah musim dingin, Al-Qur'an memberikan pencerahan, ketenangan, dan pengharapan kepada hati yang membacanya. Pentingnya penanaman nilai-nilai Al-Qur'an: Dengan

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 793

pertanyaan "apa yang telah ditanam oleh Al-Qur'an di dalam hati kalian?", Syaikh Malik mengajak pengemban Al-Qur'an untuk merenungkan sejauh mana mereka menginternalisasi ajaran-ajaran Al-Qur'an. Ini adalah panggilan untuk mengamalkan nilai-nilai dan ajaran Al-Qur'an dalam kehidupan seharihari, bukan sekadar membaca atau menghafalnya tanpa memahami maknanya.

Hubungan antara hujan dan pertumbuhan: Metafora "tetesan hujan" juga menegaskan bahwa seperti air yang diperlukan untuk pertumbuhan tanaman, Al-Qur'an juga diperlukan untuk pertumbuhan spiritual. Hujan menciptakan kondisi yang optimal untuk pertumbuhan tanaman, sementara Al-Qur'an menciptakan kondisi yang ideal untuk pertumbuhan iman dan akhlak dalam diri seseorang.

Selanjutnya nasihat tentang berzikir dan bersalawat dari para ulama salaf yang saleh untuk menjadi pengingat penting agar senantiasa menjaga kesadaran spiritual dan tidak larut dalam rutinitas yang membuat kita lupa untuk mengingat Allah swt.:

ومن أخلاقهم: عدم غفلتهم عن ذكر الله تعالى وعن الصلاة على رسول الله على مجلس جلسوه، عملا بقوله : لا يجلس قوما مجلسا لم يذكروا الله فيه ولم يصلوا على نبيهم محمد الله الله على ونقصا يوم القيامة. وأيضا عملا بقوله : ليس يتحسّر أهل الجنة إلا على ساعة مرت بهم لم يذكروا الله فيها

## Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah mereka tidak lalai dari berzikir (mengingat] Alloh ta'ala, dan dari bersholawat kepada Rosûlulloh di setiap majelis yang mereka pernah duduk di majelis itu, karena mengamalkan sabda Nabi "Tidaklah duduk suatu kaum di suatu majelis, dimana mereka tidak ber-zikir [mengingat] Alloh di majelis itu, dan tidak pula mereka ber-sholawat kepada Nabi mereka, Nabi Muhammad, melainkan akan ada suatu konsekwensi atas mereka, yakni pertanggung jawaban dan kekurangan pada hari kiamat". Dan juga kerena mengamalkan sabda Nabi: "Tidaklah merasa bersedih hati para penghuni surga, melainkan atas waktu sesaat yang telah berlalu dari

mereka, sementara mereka tidak ber-zikir [mengingat] Alloh pada saat itu".<sup>26</sup>

Akhlak para ulama salaf yang saleh, seperti yang disebutkan dalam teks di atas, mencerminkan keteladanan dalam berzikir dan bersalawat kepada Nabi Muhammad saw., serta kepedulian mereka untuk menghindari kelalaian dalam mengingat Allah. Mereka menjadikan zikir dan salawat sebagai bagian tak terpisahkan dari setiap pertemuan atau majelis mereka, sebagaimana dijelaskan dalam sabda Rasulullah saw. bahwa siapa saja yang duduk di suatu majelis tanpa mengingat Allah dan tanpa bersalawat, akan ada konsekuensi atau kekurangan pada hari kiamat.

Hadis ini bermakna bahwa waktu yang dihabiskan tanpa mengingat Allah swt. atau bersalawat kepada Nabi saw. adalah waktu yang akan disesali. Oleh karena itu, para ulama salaf sangat disiplin dalam menjadikan zikir dan salawat sebagai bagian rutin dari hidup mereka, karena mereka memahami bahwa setiap saat tanpa mengingat Allah adalah kerugian besar, baik di dunia maupun di akhirat.

Akhlak mereka juga mengajarkan tentang pentingnya kesadaran spiritual di setiap aktivitas, termasuk dalam majelis ilmu atau pertemuan sosial. Di tengah kemajuan teknologi di era digital, di mana banyak orang menghabiskan waktu dalam pertemuan virtual atau interaksi online, prinsip ini tetap relevan. Berusaha memasukkan zikir dan salawat dalam setiap interaksi, baik di dunia nyata maupun digital, dapat menjadi pengingat untuk selalu terhubung dengan Allah swt. dan Rasul-Nya, serta tidak terjebak dalam kesibukan yang melalaikan.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 286

Imam Al-Hasan Al-Bashriy mengingatkan bahwa Allah memudahkan umat manusia dengan memberikan perintah untuk mengingat-Nya (berzikir) tanpa harus terikat pada tempat tertentu. Beliau mengatakan:

وكان الحسن البصري رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى يقول: قد خفف الله تعالى علينا بقوله عز وجل: فَاذْكُرُونِي أَذْكَركم، ولم يخص مكانا دون مكان، ولو أنه تعالى عين لنا مكانا نذكره فيه لكان الواجب علينا السعي له ولو كان مسيرة مائة سنة كما صنع في دعاء الناس إلى الكعبة، فله الحمد والمنة

#### Artinya:

Dan adalah Imam Al-Hasan Al-Bashriy pernah berkata: "Sungguh Alloh ta'ala telah meringankan kepada kita, dengan firman-Nya 'azza wa jalla. karena itu, ingatlah kamu kepada- Ku niscaya Aku ingat (pula) kepadamu (QS. 2 Al-Baqoroh: 152), namun Alloh tidak mengkhususkan satu tempat [tertentu], tidak dengan tempat lainnya. Dan jikalau bahwasanya Alloh ta'ala menentukan untuk kita akan sebuah tempat, dimana kita akan berzikir [mengingat]-Nga di tempat tu, pastilah wajib bagi kita untuk berjalan menuju tempat itu, sebagaimana Alloh telah berbuat (hal itu) dalam hal memanggil manusia menuju Ka'bah. Maka hanya bagi-Nya segala puji dan anugerah".<sup>27</sup>

Allah tidak menentukan lokasi khusus bagi seseorang untuk mengingat-Nya, sehingga zikir dapat dilakukan di mana saja. Ini merupakan bentuk kemudahan dan rahmat dari Allah, berbeda dengan panggilan menuju Ka'bah yang memang memerlukan perjalanan fisik. Hal ini menunjukkan betapa Allah memberikan kelonggaran kepada umat-Nya dalam beribadah. Di tengah dunia maya yang sering membawa pengaruh negatif seperti disinformasi, distraksi, atau perilaku yang tidak sesuai dengan nilai-nilai positif, memperbanyak zikir dan mengingat Allah bisa menjadi tameng dan langkah preventif. Dengan tetap mengingat Allah di mana saja, termasuk saat berselancar di dunia maya, seseorang bisa terhindar dari dampak negatif era digital dan tetap berpegang pada hal-hal yang positif serta bermanfaat.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 288

Syekh Daud Ath-Thoiy *rohimahullahu ta'ālā* menambahkan tentang pentingnya zikir ditengah arus globalisasi saat ini:

## Artinya:

Dan adalah Syekh Daud Ath-Thoiy rohimahullõhu ta'ālā pernah berkata: "Setiap jiwa akan keluar dari dunia dalam keadaan kehausan, kecuali jiwa orang-orang yang senantiasa berzikir [mengingat Allōh]".<sup>28</sup>

Zikir adalah wujud ibadah yang tidak hanya menenangkan hati, tetapi juga menjadi pengingat konstan akan keberadaan dan kasih sayang Allah. Kehausan di sini bisa dimaknai sebagai rasa ketidakpuasan, kekosongan, atau penyesalan yang dirasakan saat sesebagai meninggalkan dunia, kecuali bagi mereka yang senantiasa mengingat Allah. Orang-orang yang selalu berzikir akan merasa tenang dan puas, baik di dunia maupun di akhirat, karena mereka telah menyibukkan diri dengan hal yang mulia. Dalam kehidupan dunia yang penuh dengan distraksi dan godaan, zikir adalah cara untuk terus menyucikan hati, menahan dari godaan duniawi, dan menjaga keimanan agar tetap kokoh.

Syekh Tsabit Al-Bannaniy rahimahullah ta'ala menambahkan dengan menjelaskan firman Allah, ia mengatakan:

#### Artinya:

Dan adalah Syekh Tsabit Al-Bannaniy rohimahullõhu ta'ala pernah mengatakan: "Sesungguhnya saya pasti akan mengetahui kapan Alloh ta 'ala mengingat diri saya", Dikatakan oleh seseorang] kepada beliau: "Bagaimana bisa begitu?". Beliau menjawab: "Apabila saya mengingat Alloh subhanahu wa ta'ala, maka Allōh akan ingat kepada saya". Alloh

 $<sup>^{28}</sup>$ `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī,  $\it Tanb\bar{\imath}h$  al-Mugtarrīn, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 290

ta'ala berfrman: karena itu, ingat- lah kamu kepada-Ku niscaya Aku ingat (pula) kepadamu (QS. 2 Al- Baqoroh: 152).<sup>29</sup>

Zikir bukan hanya sekadar ibadah lisan, melainkan sebuah sarana yang mempererat hubungan seorang hamba dengan Tuhannya. Ketika seorang muslim mengingat Allah, dia sebenarnya menempatkan Allah swt. dalam hati dan pikirannya, dan ini akan memberikan ketenangan serta kekuatan dalam menjalani kehidupan. Seseorang akan merasakan kehadiran-Nya yang menguatkan, sehingga terhindar dari hal-hal yang merugikan, baik dalam kehidupan duniawi maupun spiritual.

Algoritma di media sosial dan platform digital dirancang untuk memaksimalkan engagement pengguna, yang sering kali membuat orang terperangkap dalam konten yang tidak produktif atau bahkan merusak. Hal ini bisa mengakibatkan kecanduan, pengalihan fokus, serta penurunan kualitas kehidupan sosial dan spiritual. Zikir berfungsi sebagai interrupt atau gangguan positif dalam pola konsumsi konten ini. Dengan mengingat Allah secara berkala saat berada di dunia maya, Aindividu dapat memutus siklus ketergantungan dan kembali fokus pada apa yang benar-benar penting.

Sejalan dengan pendapat Syekh Yahya bin Muadz dan Syekh Wahb bin Munabbih yang dikutip oleh Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Muqtarrīn* tentang zikir sebagai solusi era modern ini:

# Artinya:

\_

Dan adalah Syekh Yahya bin Mu'adz rohimahullohu ta'ala pernah mengatakan: Kalian ajaklah hati [kalian] berbicara dengan zikir kepada Alloh, karena sesungguhnya hati adalah sesuatu yang cepat lalainya. Dan

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 291

adalah Syekh Wahb bin Munabbih rohimahullohu ta'ala pernah mengatakan: Duh mengherankan sekali manusia, mereka menagisi orang yang jasadnya telah mati, namun mereka tidak menangisi orang yang hatinya telah mati, padahal kematian hati adalah sesuatu yang lebih memprihatinkan".<sup>30</sup>

Kedua pernyataan ini menggarisbawahi bahwa menjaga hati tetap hidup dan sadar adalah salah satu tugas penting seorang muslim, dan zikir kepada Allah swt. adalah kunci utama untuk menjaga hati tetap terhubung dengan kebenaran dan kebajikan. Syekh Yahya bin Mu'adz menekankan bahwa hati manusia sangat mudah terjatuh dalam kelalaian, terutama dalam kehidupan modern yang penuh dengan gangguan dan godaan. Ia menganjurkan agar terus-menerus mengajak hati berbicara melalui zikir. Zikir di sini bukan hanya aktivitas lisan, tetapi sebuah upaya untuk selalu menghadirkan kesadaran kepada Allah di dalam hati. Kelalaian hati, jika tidak segera diatasi, akan membuat seseorang jauh dari petunjuk dan kebajikan. Zikir menjadi cara untuk membersihkan hati dari kotoran duniawi yang menyebabkan lalai.

Syekh Wahb bin Munabbih mengungkapkan bahwa manusia sering kali fokus pada kematian fisik, meratapi hilangnya nyawa seseorang, namun mereka tidak memperhatikan atau menangisi hati yang mati secara spiritual. Kematian hati di sini merujuk pada kondisi di mana seseorang kehilangan kepekaan terhadap kebenaran, tidak lagi merasakan kehadiran Allah, dan terjebak dalam kesenangan duniawi tanpa memperhatikan akhirat. Kematian hati adalah kondisi yang jauh lebih berbahaya daripada kematian jasad, karena hati yang mati menyebabkan hilangnya arah dan makna dalam kehidupan.

-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 292

Pernyataan Syekh Wahb bin Munabbih tentang kematian hati menjadi sangat relevan ketika seseorang menghabiskan waktunya di dunia maya untuk hal-hal yang tidak bermanfaat, bahkan merusak. Konsumsi konten negatif seperti hoaks, pornografi, atau konten penuh kebencian adalah contoh nyata bagaimana hati bisa mati secara perlahan. Konten semacam ini merusak moral, mengaburkan kebenaran, dan menjauhkan individu dari jalan yang benar. Akibatnya, hati kehilangan rasa takut kepada Allah, rasa cinta terhadap kebaikan, dan kepekaan terhadap dosa.

Zikir, sholawat dan baca al-Qur'an adalah alat spiritual yang sangat efektif dalam menjaga kesehatan mental, spiritual, dan emosional seseorang dari dampak negatif dunia maya. Segala kemudahannya, sering kali menjadi sumber gangguan, kelalaian, dan informasi berlebihan yang bisa merusak fokus dan koneksi spiritual. Mengintegrasikan zikir ke dalam aktivitas online, seseorang dapat tetap menjaga ketenangan, kontrol diri, dan kepekaan terhadap kebenaran di tengah derasnya arus informasi dan distraksi. Berikut ini beberapa kesimpulan sebagai langkah praktis dari zikir:

- 1) Menyusun waktu khusus untuk zikir, sholawat dan baca al-Qur'an:
  Luangkan waktu beberapa menit untuk berhenti berzikir setiap kali
  browsing atau menggunakan media sosial. Contohnya, setelah 30 menit
  online, ambil waktu dua sampai tiga menit untuk zikir.
- 2) Menggunakan aplikasi pengingat zikir, salawat dan baca al-Qur'an: Gunakan aplikasi pada ponsel cerdas untuk mengingatkan diri berzikir, salawat dan baca al-Qur'an di tengah kesibukan online.

- 3) Mengaitkan aktivitas online dengan niat yang positif: Niatkan aktivitas di dunia maya sebagai sarana kebaikan, seperti mencari ilmu atau berbagi informasi yang bermanfaat.
- 4) Mengendalikan konsumsi konten: Gunakan zikir sebagai cara untuk mengendalikan diri saat tergoda mengonsumsi konten yang tidak bermanfaat. Zikir membantu fokus pada hal-hal positif.
- 5) Memanfaatkan dunia maya untuk berdakwah: Gunakan platform digital untuk menyebarkan kebaikan, seperti konten Islami atau pesan positif yang menginspirasi.
- 6) Zikir saat merasa lelah atau tertekan: Saat merasa cemas atau stres akibat interaksi di dunia maya, berhentilah sejenak dan berzikir untuk menenangkan hati.
- 7) Menghadapi informasi berlebihan (*Information Overload*): Zikir membantu memilah informasi yang bermanfaat dan menghindari kecemasan akibat information overload.
- 8) Melawan keterasingan digital: Zikir membantu mengatasi perasaan isolasi sosial yang sering muncul di dunia maya, dengan menghadirkan kehadiran Allah swt. dalam hidup dan memberikan kedamaian batin.
- 9) *Self-Check* dan refleksi: Zikir menjadi mekanisme refleksi diri untuk memastikan bahwa setiap tindakan online tetap dalam koridor kebaikan dan ketakwaan.

#### e. Memperkuat Interaksi Sosial

Memanfaatkan platform digital untuk memperkuat hubungan sosial di era digital sangat krusial karena kemajuan teknologi, meskipun memberikan kemudahan komunikasi, sering kali menyebabkan hubungan menjadi dangkal dan rentan terhadap keterasingan. Memperkuat hubungan sosial yang nyata dapat membantu mengatasi rasa keterasingan dan memberikan dukungan emosional yang lebih mendalam. Beberapa pesan dari Imam Al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* dari keteladanan para ulama salaf, ini diharapkan dapat menjadi nasihat yang baik bagi para pembaca:

## Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah mereka akan menunda (menahan dinj dari setiap perbuatan atau ucapan, sampai mereka mengetahui timbangan [benar atau salah] perbuatan [dan ucapan] itu sesuai dengan [tuntunan] Al-Qur'an dan Al-Hadis atau kebiasaan umum, karena bahwa kebiasaan umum itu termasuk bagian dari [hukum yang dibenarkan, selama tidak bertentangan dengan] syari'at. Alloh ta'ala berfirman: Jadilah engkau pemaaf dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf. (QS. 7 Al- A'rof: 199).<sup>31</sup>

Teknologi sering mempengaruhi cara berkomunikasi, yang dapat melemahkan interaksi sosial secara langsung. Menghadapi tantangan era digital, khususnya terkait dengan memperkuat hubungan sosial, pendekatan ulama salaf ini menawarkan landasan penting yang dapat diterapkan dalam konteks modern. Prinsip-prinsip kehati-hatian, pengendalian diri, dan evaluasi moral sebelum berbicara atau bertindak yang dianut oleh para ulama salaf menjadi panduan preventif yang relevan untuk mencegah dampak negatif dari perkembangan teknologi.

Para ulama salaf menekankan pentingnya *tawaqquf* (menunda) dalam ucapan dan tindakan, sampai jelas hukumnya dalam pandangan syariat. Dalam

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 33

konteks era digital, hal ini dapat diterjemahkan menjadi kehati-hatian dalam etika komunikasi digital. Literasi digital menekankan pentingnya berpikir sebelum mengirimkan pesan, postingan, atau komentar di media sosial. Menimbang konten tersebut sesuai dengan nilai-nilai moral, agama, serta tidak menimbulkan fitnah atau kekerasan verbal, ini bentuk penerapan akhlak ulama salaf di dunia maya.

Saling mengirimkan pesan atau nasihat antar satu sama lain untuk saling mengingatkan adalah keteladanan dari para ulama terdahulu. Ini terekam dari beberapa pesan yang disampaikan Imam al-Sya'rānī dalam kitabnya:

ومن أخلاقهم :كثرة الوصايا من بعضهم لبعض وقبولهم المواعظ وشكرهم الواعظ، وعدم رؤية أحدهم في نفسه أنه قام بواجب حق من نصحه ولو أحسن إليه مدى الدهر، وذلك لأن الأمور الأخروية لا تقابل .بالأعراض الدنيوية

Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama *salaf al-saleh* ra.) adalah sering memberi wasiat-wasiat, sebagian pereka lainnya, kepada sebagian dan mereka menerima berbagai petuah bijak dan mereka berterima kasih kepada pemberi petuah itu, dan salah seorang dari mereka tidak memandang ke dalam diri beliau sendiri, bahwa beliau telah menunaikan hak yang wajib bagi orang yang telah memberi nasihat kepada beliau, meskipun beliau telah berbuat baik kepada orang itu di sepanjang masa, hal itu dikarenakan bahwa berbagai urusan yang berkaitan dengan akhirat itu tidak bisa dibandingi dengan berbagai kemewahan duniawi.<sup>32</sup>

Saling memberi nasihat secara bijaksana dapat diterapkan dalam ekosistem online untuk mendorong kebiasaan berbagi nasihat yang positif. Memberi nasihat dalam konteks digital baik melalui diskusi, konten bermanfaat, atau berbagi pengalaman adalah cara untuk mendorong interaksi yang mendalam dan bermakna. Selain itu, kerendahan hati dalam menerima

<sup>32</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 381

nasihat menjadi penting dalam dunia maya yang seringkali penuh dengan ego dan debat. Seperti ulama salaf yang tidak merasa cukup hanya dengan memberi kebaikan, pengguna teknologi harus tetap terbuka terhadap kritik membangun dan nasihat, tanpa merasa superior atau cepat membela diri.

Nilai-nilai yang berkaitan dengan akhlak ulama salaf dapat menjadi pengingat untuk fokus pada hubungan sosial yang dibangun atas dasar kebaikan, ketulusan, dan nilai spiritual, bukan sekadar pencapaian material atau popularitas online. Menerapkan prinsip bersyukur dan menerima nasihat dengan lapang dada akan membantu mengurangi konflik di media sosial dan menciptakan lingkungan digital yang lebih sehat. Sebagaimana ulama salaf yang tidak pernah merasa cukup dalam berbuat baik, seseorang juga harus terus belajar dari interaksi online dan memperbaiki diri tanpa merasa puas hanya dengan penampilan luar atau penghargaan dunia maya.

Etika yang diteladankan oleh ulama terdahulu adalah sebuah komitmen pada nilai-nilai agama atas akhlak kepada sesama manusia. Imam Hasan Al-Bashri memberikan keteladanan ketika ada seseorang yang meminta nasihat kepadanya, ia mengatakan:

Artinya:

Dan sungguh seseorang [lelaki] pernah berkata kepada Imam Al-Hasan Al-Bashriy rohimahullõhu ta'ālā. "Wasiatilah saya!" Lalu beliau berkata kepada orang tersebut: "Anda agungkanlah perintah Allah dimanapun anda berada, niscaya Allah akan mengagungkan anda dimanapun anda berada".33

Nasihat ini dapat dihubungkan dengan beberapa dimensi kehidupan, termasuk tantangan era digital dan bagaimana menjaga integritas spiritual

\_

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 383

dan moral di tengah arus informasi dan perkembangan teknologi yang pesat. Pada literatur akademik ini, berkaitan dengan etika digital, di mana seseorang harus mampu membedakan mana yang baik dan buruk dalam beraktivitas di dunia maya. Mengagungkan perintah Allah swt. dengan berusaha menjaga perilaku, agar sesuai dengan nilai-nilai kejujuran, integritas, dan kesopanan dalam setiap tindakan. Mengagungkan perintah Allah tidak terbatas pada amalan ibadah yang formal, tetapi juga mencakup bagaimana seseorang menjalani hidup sehari-hari, termasuk dalam berinteraksi dengan teknologi dan media sosial.

Imam Abdullah bin Al-Mubarak ra. menambahkan ketika ada yang menanyakan tentang sebuah nasihat kepadanya, kemudian ia menyampaikan tentang ajaran-ajaran penting mengenai peningkatan kualitas spiritual dan moral seseorang melalui pengendalian diri. la mengatakan:

وقال رجل لعبد الله بن المبارك الله :أوصني، فقال له :اترك فضول النظر توفق للحكمة، واترك فضول الطعام توفق للحكمة، واترك فضول الطعام توفق للعبادة، واترك التجاسل على على عيوب نفسك، واترك الخوض في ذات الله توق الشك والنفاق

## MAKASSAR

## Artinya:

(Dan seseorang [lelaki] pernah berkata) kepada Imam Abdulloh bin Al-Mubarok rohimahullõhu ta'ala: "Wasiatilah saya". Lalu beliau berkata kepada lelaki itu: "Anda tinggalkanlah pandangan yang berlebih, niscaya anda akan diberi pertolongan untuk khusyu'. Dan anda tinggalkanlah ucapan yang berlebih, niscaya anda akan diberi pertolongan untuk [mendapatkan] hikmah. Dan anda tinggalkanlah makanan yang berlebih, niscaya anda akan diberi pertolongan untuk beribadah. Dan anda tinggalkanlah menyelidiki aib-aib [kekurangan] orang lain, niscaya anda akan diberi pertolongan untuk dapat melihat aib-aib [kekurangan] diri anda. Dan anda tinggalkanlah menyelami perihal Zat Alloh, maka anda akan dipelihara dari keragu-raguan dan kemunafikan".34

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 390

Keteladanan dari Imam Abdullah bin Mubarak dapat menjadi nasihat penting pada kita yang hidup dalam dunia modern yang serba individualitas tinggi disebabkan dengan banyaknya kemudahan dari teknologi. Ia memberikan contoh bahwa siapapun berhak mendapatkan wasiat atau nasihat apabila ada yang membutuhkan nasihat tersebut. Saling menasihati untuk meningkatkan keimanan sangat dibutuhkan era modern saat ini. Nasihat ini juga menekankan pentingnya menjaga pandangan, yang dalam Islam dikenal dengan istilah *ghaddul bashar* (menundukkan pandangan). Pandangan yang berlebihan, terutama terhadap hal-hal yang diharamkan atau yang tidak diperlukan, dapat mengganggu konsentrasi spiritual dan membuat hati menjadi tidak khusyu'. Dalam konteks modern, terutama di era digital, nasihat ini relevan untuk mencegah distraksi visual yang banyak muncul melalui media sosial, iklan, atau konten-konten visual yang bisa merusak hati dan pikiran.

Imam Abdullah bin Al-Mubarak kembali mengingatkan etika berkomunikasi agar seseorang menghindari ucapan yang tidak perlu, sebab ucapan yang berlebihan sering kali membawa pada kesalahan, kesia-siaan, atau bahkan perbuatan dosa. Menjaga lisan dan hanya berbicara ketika benarbenar diperlukan, dapat membuka ruang bagi diri untuk mendapatkan hikmah kebijaksanaan yang datang dari perenungan dan kedalaman pemikiran. Menghindari makan berlebihan merupakan salah satu prinsip dalam menjaga kesehatan fisik dan kebugaran spiritual. Makanan yang berlebih dapat menyebabkan tubuh menjadi malas dan lemah, yang pada akhirnya akan mengganggu kemampuan seseorang untuk beribadah dengan optimal.

Mencari-cari kesalahan atau aib orang lain adalah perilaku yang merusak hubungan sosial dan mengotori hati. Islam sangat melarang *ghibah*  (menggunjing) dan *tajassus* (mengintai kekurangan orang lain), karena hal ini akan menutup pintu bagi seseorang untuk melihat kekurangan diri sendiri. Imam Abdullah bin Al-Mubarak menekankan pentingnya introspeksi dan muhasabah (mengoreksi diri), yang hanya bisa dilakukan ketika seseorang tidak sibuk mencari-cari aib orang lain. Imam Abdullah bin Al-Mubarak menutup nasihatnya dengan peringatan agar tidak menyelami perkara yang tidak dapat dicapai oleh akal manusia, khususnya tentang Zat Allah. Dalam Islam, memahami sifat-sifat Allah adalah bagian dari iman, namun menyelami atau mencoba memahami hakikat Zat Allah di luar kemampuan manusia dapat membawa pada keraguan dan kemunafikan. Dalam dunia modern, di mana pertanyaan filosofis dan debat teologis sering kali membingungkan, penting untuk menerima keterbatasan akal manusia dalam memahami hal-hal yang gaib.

Kembali Imam Al-Hasan Al-Bashriy ra. memberikan keteladanan pada setiap orang ingin meminta nasihat. Ia menjawab dengan nasihat yang penuh hikmah dan mewanti-wanti orang-orang pemberi nasihat. Ia mengatakan:

#### Artinva:

(Dan seseorang [lelaki] pernah berkata) kepada Imam Al-Hasan Al-Bashriy rohimahullõhu ta'ala: "Nasihatilah saya". Lalu beliau berkata: "Betapa mengherankan kepada lidah-lidah yang suka menyifati [nasihat], dan hati yang suka mengetahui, namun amal-amal perbuatan yang selalu menyimpang".<sup>35</sup>

Wasiat Imam Al-Hasan Al-Bashri ini merupakan refleksi tajam tentang kontradiksi antara perkataan, pengetahuan, dan tindakan. Nasihat ini mendorong kita untuk selalu introspektif dan bertanya kepada diri sendiri:

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 393

Apakah pengetahuan yang dimiliki sudah diimplementasikan dalam tindakan sehari-hari? Apakah sudah mengamalkan apa yang dinasihatkan kepada orang lain? Imam Al-Hasan Al-Bashri mengungkapkan kekhawatiran yang mendalam tentang orang-orang yang memiliki kemampuan untuk memahami dan bahkan berbicara tentang kebaikan, tetapi gagal menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini mencerminkan fenomena ketidakseimbangan antara teori dan praktik di mana seseorang memahami kebenaran secara intelektual tetapi gagal menginternalisasikannya dalam bentuk tindakan.

Imam Al-Hasan Al-Bashri juga menyebut hati yang suka mengetahui, namun amal-amal yang menyimpang. Ini adalah bentuk penyakit hati di mana seseorang memahami kebenaran, tetapi hatinya tidak mampu untuk memaksa dirinya bertindak sesuai dengan pengetahuannya. Dalam literatur tasawuf, masalah ini dikenal sebagai "kesombongan hati", yang menghalangi seseorang dari berbuat baik, meskipun ia tahu apa yang benar.

Di era digital, fenomena ini dapat terlihat pada perilaku orang yang gemar berbicara di media sosial atau memberi nasihat kepada orang lain, tetapi mereka sendiri tidak melaksanakan apa yang mereka nasihatkan. Ini adalah bentuk hipokrisi modern, di mana ucapan moral menjadi sekadar retorika, sedangkan tindakan sering kali bertentangan dengan nilai-nilai yang dibicarakan. Selain itu, era digital juga memfasilitasi informasi yang cepat dan luas tanpa diiringi dengan kedalaman penghayatan. Seseorang bisa dengan mudah mendapatkan pengetahuan atau mengutip nasihat bijak dari internet, tetapi jika hal tersebut tidak diamalkan, maka pengetahuan itu hanya akan menjadi teori yang kosong.

Selanjutnya Imam Al-Sya'rānī memberikan keteladanan tentang etika komunikasi kepada musuh. Para ulama salaf terdahulu menghadapi dan berinteraksi dengan orang yang secara tersembunyi memusuhi mereka, namun secara lahiriah mengaku mencintai mereka. Ia mengatakan:

ومن أخلاقهم لله مخالطتهم لمن كان عدوا لهم في السر، ويدعي محبتهم ظاهرا، وإيهامهم أن أحدهم صدقه في دعواه المحبة له ، ولم يلحق لما عنده من عدم الصدق ولا يكذبونه قط في دعواه، وكذلك لا يمتنع قط من تقريبه إذا طلب منه القرب، فإن ذلك يزيده عداوة وتعظيما للفتنة Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah campur gaul mereka kepada orang yang pernah memusuhi, mereka secara bersembunyi-sembunyi, namun ia mengaku mencintai mereka secara lahiriyah, dan mereka menyamarkan bahwa salah seorang dari mereka membenarkan orang itu dalam pengakuan dirinya mencintai beliau, namun beliau tidak memebeberkan terhadap sesuatu yang ada di sisi orang itu, berupa ketidak jujuran [dalam mencintai beliau], dan mereka tidak pernah mendustakan orang itu sama sekali dalam pengakuannya [mencintai beliau]. Begitu pula orang itu tidak pernah dicegah untuk mendekati beliau, apabila orang itu meminta untuk dekat kepada beliau, karena sesungguhnya hal (mencegah orang tersebut untuk dekat kepada beliau) itu dapat menambahkan sikap permusuhan dan memperbesar terhadap fitnah.<sup>36</sup>

Para ulama salaf, meskipun mengetahui adanya ketidakjujuran dari musuh yang mengaku mencintai mereka secara lahiriah, tidak serta-merta mendustakan pengakuan tersebut. Hal ini dilakukan untuk menghindari terjadinya fitnah atau memperbesar permusuhan. Dengan kata lain, mereka memilih untuk tidak berkonfrontasi langsung dengan musuh yang tersembunyi ini, karena konfrontasi semacam itu sering kali dapat memperkeruh suasana dan memperburuk hubungan sosial.

Dalam konteks akademik, ini menggambarkan prinsip diplomasi sosial yang tinggi. Sikap seperti ini menghindarkan seseorang dari konfrontasi yang tidak perlu dan dapat merusak keharmonisan sosial. Dalam psikologi sosial,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 242

perilaku ini berkaitan dengan strategi manajemen konflik yang bertujuan untuk menghindari eskalasi konflik dengan cara yang lembut dan bijaksana.

Meskipun para ulama tidak sepenuhnya percaya dengan pengakuan cinta dari musuh tersebut, mereka juga tidak menghalangi orang itu untuk mendekat kepada mereka. Ini adalah bentuk keterbukaan, namun dengan sikap waspada. Mereka menjaga agar fitnah dan permusuhan tidak semakin membesar dengan tetap menerima orang tersebut, selama interaksi tersebut tidak merusak.

Dalam menjalani interaksi ini, ulama salaf tetap mewaspadai niat tersembunyi dari musuh, yang sering kali hanya ingin mengamati kelemahan atau aib dari seseorang untuk kemudian mengejek atau mempermalukan di kesempatan lain. Oleh karena itu, mereka sangat menjaga sikap dan perilaku agar tidak memberikan celah bagi musuh untuk memanfaatkan kelemahan tersebut. Kemudian Imam Al-Sya'rānī menambahkan:

لكن يحتاج هذا المخالط للمدورال حفظ جوارحه من سائر المخالفات لأن العدو ربما كان قصده من المخالطة إطلاعه على عورة أخيه ليصير يهجوه بذلك في المجالس أيام ظهور عداوته له كما هو واقع كثيرا فليكن المخالط لعدوه على حدرة ولا يخالط إلا من يعتقد فيه الصداقة والمحبة، فإن البعد من العدو أولى لكل من لم يكن عنده كمال سياسة وكثرة دين، فاعلم ذلك

# Artinya:

Akan tetapi orang yang bercampur gaul dengan musuh ini butuh untuk menjaga organ-organ tubuhnya dari seluruh perkara-perkara yang bertentangan dengan syari'at, sesungguhnya musuh itu seringkali tujuannya dari bercampur gaul itu karena adalah mengamati atas Kekurangan saudara-nya (sesama muslim), agar supaya ia menjadi dapat mengejek orang itu dengan [aib kekurangannya] itu di majelis-majelis [pertemuan] di hari-hari [saat] nampaknya permusuhan musuh itu kepada dirinya. Sebagaimana hal itu sering terjadi. Maka hendaklah orang yang bercampur gaul dengan musuhnya itu senantiasa berada dalam kewaspadaan. Dan janganlah ia bercampur gaul kecuali dengan orang yang ia meyakini pada diri orang itu terdapat sifat persahabatan dan cinta kasih. Karena sesungguhnya jauh dari musuh itu lebih utama

bagi setiap orang yang ia tidak mempunyai siasat yang sempurna dan [menguasai] banyak [ilmu] agama. Maka ketahuilah [hal itu].<sup>37</sup>

Wasiat ini menekankan bahwa dalam bergaul dengan musuh, seseorang harus menjaga organ tubuhnya dalam artian menjaga ucapan, perbuatan, dan sikap agar tidak melanggar syariat. Hal ini menunjukkan betapa pentingnya disiplin diri dan pengendalian perilaku dalam setiap interaksi sosial, terutama dengan orang-orang yang mungkin berniat buruk. Wasiat ini juga menekankan bahwa seseorang sebaiknya hanya berinteraksi dengan orang-orang yang memiliki sifat persahabatan dan cinta kasih.

Ini adalah ajaran tentang memilih teman yang baik dan bisa memberikan manfaat dalam kehidupan sosial dan spiritual. Memilih teman yang benar adalah bagian penting dalam membangun hubungan sosial yang sehat dan menghindari pergaulan yang berisiko. Ini juga merupakan pelajaran penting dalam psikologi hubungan, di mana seseorang diharuskan menciptakan lingkaran sosial yang positif dan mendukung perkembangan mental dan spiritual yang baik. Bergaul dengan orang yang memiliki niat baik akan membantu seseorang dalam meningkatkan kualitas diri dan menghindari pengaruh negatif dari musuh yang tersembunyi.

Akhir dari wasiat ini memberikan nasihat bahwa menjauhi musuh adalah pilihan yang lebih baik, jika seseorang tidak memiliki siasat atau strategi yang cukup untuk menghadapi musuh tersebut. Artinya, jika seseorang tidak yakin dapat mengelola hubungan yang sulit ini dengan baik, lebih baik baginya untuk menjauhkan diri demi menjaga keselamatan fisik dan spiritualnya.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 243

Dalam kajian manajemen konflik, ini disebut sebagai strategi penghindaran konflik. Terkadang, menjauh dari situasi yang penuh permusuhan adalah langkah yang lebih bijak daripada mencoba menyelesaikannya secara langsung, terutama jika seseorang tidak yakin dengan kemampuannya untuk mengatasi masalah tersebut.

Selanjutnya Imam Al-Sya'rānī memberikan nasihat tentang keteladanan ulama terdahulu dalam interaksi sosial kepada ahli maksiat. Era digital saat dalam ruang virtual orang-orang lebih sering saling menghujat bahkan tidak segan menyesatkan dan mengkafirkan orang-orang yang belum tentu pudar keimanannya. Ia menyampaikan tentang akhlak ulama terdahulu bahwa:

Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah menyayangi para pelaku maksiat, dan tidak memandang hina mereka, dan menebus para pelaku kemaksiatan itu dengan diri mereka sendiri, sampai- sampai salah seorang dari mereka menyukai kalau kulitnya dikelupas dengan gunting-gunting, padahal tidak ada seorang-pun dari mereka [para ulama salaf yang sholeh] berbuat maksiat kepada Tuhannya. itu Dan mereka selalu beranggapan bahwa sikap welas asih yang dominan kepada para pelaku kemaksiatan itu lebih utama daripada mendoakan mereka.<sup>38</sup>

Pada era digital, di mana *cyberbullying* dan penghakiman di media sosial sering terjadi, pelajaran ini sangat relevan. Menghujat seseorang yang berbuat kesalahan secara publik hanya akan memperburuk situasi, sementara sikap kasih sayang dan upaya untuk mendekati dengan kelembutan lebih mungkin membawa perubahan yang positif. Para ulama salaf menekankan

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 325

pada kasih sayang dan empati daripada penghinaan atau sikap menghakimi. Sikap ini dilandasi oleh pemahaman yang mendalam akan fitrah manusia dan kelemahan dalam menjalani kehidupan. Para ulama ini tidak hanya menyayangi para pelaku maksiat, tetapi bahkan rela menanggung kesulitan fisik atau penderitaan demi melihat mereka kembali ke jalan yang benar.

Dalam konteks psikologi, ini mirip dengan pendekatan psikoterapi yang berpusat pada klien (*client-centered therapy*), di mana seorang terapis tidak menghakimi pasiennya, tetapi memberikan dukungan emosional dan empati sehingga pasien dapat memahami kesalahan mereka dan berusaha memperbaiki diri. Begitu pula, dalam pendekatan ulama ini, kasih sayang adalah sarana untuk membangkitkan kesadaran di kalangan pelaku maksiat bahwa mereka masih memiliki kesempatan untuk bertobat dan memperbaiki diri.

Wasiat ini juga disebutkan bahwa salah seorang dari para ulama salaf bahkan rela jika kulitnya dikelupas dengan gunting, asalkan pelaku maksiat bisa diselamatkan dari dosa-dosanya. Ini adalah bentuk pengorbanan dan keinginan yang kuat dari para ulama untuk melihat manusia kembali ke jalan yang benar, bahkan jika itu berarti mereka harus menanggung penderitaan fisik. Pengorbanan ini menggambarkan kerendahan hati yang luar biasa, di mana para ulama tidak hanya mengutamakan kepentingan pribadi, tetapi juga berempati pada penderitaan spiritual pelaku maksiat.

Dalam filsafat etika, tindakan ini adalah bentuk *altruism*, yaitu tindakan yang mengutamakan kepentingan orang lain di atas kepentingan diri sendiri. Ulama salaf mewujudkan ini dalam bentuk spiritual, di mana mereka menempatkan kesejahteraan akhirat orang lain di atas kepentingan duniawi mereka sendiri.

Para ulama salaf melihat tugas mereka bukan sebagai hakim atas pelaku dosa, tetapi sebagai penyelamat yang berusaha untuk membawa orang tersebut kembali kepada Allah swt. Pandangan ini menunjukkan bahwa mereka memahami bahwa dosa adalah bagian dari sifat manusia yang bisa diperbaiki, dan tobat selalu terbuka bagi siapa saja yang ingin kembali ke jalan yang benar.

Ini adalah contoh dari *rahmatan lil 'alamin*, di mana Islam hadir sebagai rahmat bagi seluruh alam, tidak terkecuali para pelaku dosa. Mereka percaya bahwa kebaikan dan rahmat Allah swt. lebih besar daripada dosa manusia, dan karenanya mereka berusaha untuk menuntun orang berdosa kepada pintu tobat. Ini adalah keteladanan yang patut dicontoh untuk era digital saat ini, utamanya pada ruang virtual dalam media sosial. Agar setiap orang tidak menjadi hakim untuk yang lainnya. Tidak terburu-buru menyesatkan orang apalagi mengkafirkan orang lain.

Imam al-Sya'rānī kemudian menambahkan kisah tentang Sayyidina Muawiyah bin Abu Sufyan ra. Ketika dia dimintai pertolongan oleh seseorang dan ia tunaikan sebagai bentuk kasih sayang sesama umat muslim. Imam Al-Sya'rānī juga mengingatkan bahwa:

وكان معاوية إذا سأله أحد في حاجة فقضى بعضها يحس بتخفيف الهم بقدرها من شدة ارتباطه بإخوانه رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى، اه فقت يا أخي نفسك هل وجدت شيئا من ذلك لأجل إخوانكوابك على نفسك حيث لم يكن لك نصيب في مقام الصالحين والحمد لله رب العالمين

#### Artinya:

Dan adalah Sayyidina Mu'awiyah, apabila beliau dimintai [pertolongan] oleh seseorang dalam [menunaikan] suatu kebutuhan, lalu beliau menunaikan sebagian kebutuhan tersebut, maka beliau merasa telah meringankan kesulitan [orang tersebut dengan [menunaikan] seukuran kebutuhan-[nya], karena sangat erat keterikatan beliau kepada para saudara beliau [sesama muslim] rohimahullõhu ta'ālā. Selesai. Maka

periksalah dirimu wahai saudaraku, apakah anda menemukan sesuatu dari hal [kasih sayang] itu karena [kebutuhan] Saudara-saudaramu (sesama muslim]? Dan tangisilah dirimu, sekiranya anda tidak mempunyai bagian sedikitpun dalam kedudukan orang-orang sholeh. Wal-Hamdu lillahi Robbil 'Alamin.<sup>39</sup>

Sayyidina Mu'awiyah menunjukkan keterikatan yang erat dengan saudara-saudara sesama muslim. Keterikatan ini mengacu pada rasa tanggung jawab sosial yang kuat dan rasa peduli yang mendalam, meskipun melalui platform digital. Hal ini selaras dengan ajaran Islam yang menekankan pada *ukhuwah Islamiyah* atau persaudaraan dalam Islam. Setiap muslim dianggap sebagai saudara yang saling mendukung dan saling membantu satu sama lain, terutama dalam keadaan sulit. Era digital juga sering memperkuat individualisme dan menurunkan rasa keterikatan sosial. Orang cenderung lebih fokus pada diri mereka sendiri, bahkan sering mengabaikan kebutuhan orang lain. Pelajaran dari Sayyidina Mu'awiyah tentang penguatan solidaritas sosial sangat relevan.

Tindakan Sayyidina Mu'awiyah yang selalu berusaha untuk menyelesaikan masalah dengan kasih sayang dan tidak memperbesar fitnah atau permusuhan adalah contoh nyata untuk kita dalam mengatasi hal ini. Kasih sayang dan kepedulian Sayyidina Mu'awiyah juga mengajarkan bahwa interaksi dengan sesama, baik itu di dunia nyata maupun di dunia maya, harus tetap mengutamakan nilai-nilai kemanusiaan.

Era digital kadang mendorong orang untuk bersikap dingin dan tidak peduli terhadap sesama, karena anonimitas yang dimiliki di dunia maya. Dengan mempromosikan nilai-nilai empati, solidaritas, kejujuran, dan etika dalam berkomunikasi, seseorang dapat mencegah berbagai dampak negatif

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 331

seperti perpecahan sosial, individualisme, penyebaran kebencian, dan penurunan nilai-nilai kemanusiaan di dunia maya.

Memperkuat interaksi sosial pada era digital saat ini penting dalam langkah preventif dari segala dampak negatif teknologi yang semakin canggih khususnya pada ruang virtual. Beberapa poin dapat disimpulkan dari nasihatnasihat Imam Al-Sya'rānī:

- 1) Kehati-hatian dalam berkomunikasi: Luangkan waktu untuk memikirkan setiap pesan, komentar, atau postingan yang akan dikirim. Pertimbangkan apakah informasi tersebut bermanfaat, tepat, dan tidak menyinggung. Selalu pastikan informasi yang akan dibagikan berasal dari sumber yang terpercaya untuk menghindari penyebaran berita bohong (hoaks).
- 2) Prinsip *tawaqquf* (menunda): Jika menerima komentar negatif atau provokasi, tunda reaksi. Ambil waktu untuk merenungkan sebelum membalas. Evaluasi apakah hal tersebut sesuai dengan nilai-nilai moral dan ajaran agama, sebelum bertindak atau berbicara,
- 3) Memberi nasihat dengan bijaksana: Terlibat dalam diskusi positif, berbagi pengalaman dan nasihat yang bermanfaat. Buat kelompok atau komunitas di media sosial yang berfokus pada berbagi nasihat dan motivasi positif. Fokus pada mendengarkan dan memahami orang lain sebelum memberikan saran.
- 4) Menerapkan prinsip menghargai orang lain: Berdiskusi dengan empati, terutama saat berhadapan dengan perbedaan pendapat. Hindari katakata kasar atau merendahkan, baik dalam percakapan langsung maupun online.

5) Meningkatkan kualitas interaksi offline: Jalin hubungan sosial yang nyata dengan bertemu dan berbincang dengan teman atau keluarga secara langsung. Ikut serta dalam aktivitas sosial, seperti berpartisipasi dalam kegiatan sosial yang bermanfaat bagi masyarakat untuk memperkuat jaringan sosial yang positif.

#### 2. Kuratif

Kuratif merujuk pada segala tindakan yang berfokus pada penyembuhan, perbaikan, atau pemulihan dari suatu kondisi atau masalah yang telah terjadi. Kuratif mengacu pada intervensi yang bertujuan untuk memulihkan atau mengatasi dampak negatif dari suatu fenomena, seperti dampak negatif era digital. Langkah-langkah kuratif dalam konteks ini berfokus pada menyelesaikan masalah yang sudah berkembang, seperti yang telah dipaparkan di atas. Langkah kuratif dari dampak negatif pada era digital ialah sebagai berikut:

# a. Menyesali Perbuatan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Banyak orang merasa terjebak dalam lingkaran kecanduan media sosial, video games, atau hiburan digital yang menghabiskan waktu berharga mereka. Penyesalan datang ketika mereka menyadari bahwa ketergantungan ini mengganggu produktivitas, hubungan sosial, dan kehidupan spiritual mereka. Seseorang yang merasa lebih malu kepada manusia atas dosadosanya tidak berarti ia kurang menghormati Allah swt., melainkan karena ia sangat menyadari kemurahan dan kedermawanan Allah swt. Allah Maha Pengampun dan Maha Pemurah, dan Dia tidak serta merta mengungkapkan dosa seseorang di depan umum. Seperti yang disampaikan oleh syaikh Yahya bin Muadz yang disampaikan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya, yaitu:

وَقد سُئِلَ يَحْيَى بْنُ مُعَاذٍ رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى مَا بَالُ الْمُسْلِمِ إِذَا وَقَعَ فِي ذَنْبِ بَكُرهُ أَنْ يَطْلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ أَكْثَرَ مِنْ راهته لاطلاعِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ مَا ذَلِكَ مِنْ هَوَانِ مِنْهُ بِرَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ قال لا وَلَكِنْ ذَلِكَ مِنْ شِدَّةِ مَعْرِفَتِهِ كرمَ رَبِّهِ وَجُودِهِ إِنَّهُ سُبْحَانَهُ لَا يَفْضَحُهُ بِخِلَافِ النَّاسِ

#### Artinya:

Dan sungguh pernah ditanya Syaikh Yahya bin Mu'adz rahimahullõhu ta'ala [oleh seseorang): "Bagaimana keadaan seorang muslim apabila ia telah terjerumus ke dalam satu dosa, yang ia tidak menyukai kalau masyarakat mengetahui dosa itu dari dirinya, melebihi kebenciannya kalau Alloh ta'ala mengetahui dosa itu atas dirinya. Apakah hal itu termasuk penghinaan dari dirinya kepada Allōh swt.". Lalu beliau berkata: "Tidak, bahkan hal itu karena sangat mengenal dirinya terhadap kedermawanan Tuhan-nya dan kemurahan-Nya. Dan bahwasanya Alloh subhanahu (wa ta'ala) tidak akan membongkar aib kekurangan dirinya, berbeda dengan manusia".40

Imam Al-Sya'rānī menekankan pada orang yang bertobat akan optimisme yang beliau kutip dari ungkapan Syaikh Yahya bin Muadz. Bahwa Allah bukanlah seorang manusia yang mengungkap aib-aib seseorang ketika ia telah memohon ampun. Era digital telah menciptakan lingkungan di mana kesalahan seseorang, termasuk dosa-dosa pribadi, bisa dengan cepat tersebar melalui media sosial dan platform online lainnya. Penghinaan, cibiran, dan sanksi sosial sering kali lebih menakutkan bagi banyak orang daripada rasa takut akan murka Allah.

Pernyataan Syaikh Yahya bin Mu'adz ini menawarkan solusi kuratif melalui pemahaman yang lebih mendalam tentang kemurahan Allah yang tidak membuka aib hamba-Nya, meskipun manusia cenderung cepat menghakimi. Individu didorong untuk lebih fokus memperbaiki diri di hadapan Allah swt., daripada terus-menerus cemas akan apa yang manusia pikirkan tentang dirinya. Ini memberikan penguatan mental dan emosional dalam menghadapi tekanan sosial yang sering muncul di dunia maya. Hal ini

 $<sup>^{40}</sup>$ `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī,  $Tanb\bar{\imath}h$   $al-Mugtarr\bar{\imath}n$ , terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 700

membantu seseorang untuk tidak tenggelam dalam rasa gelisah, cemas dan malu yang berlebihan, melainkan mendorong mereka untuk fokus pada pemulihan spiritual melalui pertobatan. Kemudian Imam Al-Sya'rānī mengutip doa seorang hamba yang sedang bertobat:

# Artinya:

Dan sungguh telah sampai [informasi) kepada kami [Imam As-Al-Sya'rānīy], bahwa ada seorang arab dusun yang pernah berkata dalam doanya: "Ya Allah, sesungguhnya permohonan ampunanku serta terus menerusnya diriku dalam kemaksiatan) adalah suatu celaan. Dan peninggalan saya untuk memohon ampunan serta pengetahuan saya terhadap keluasan maaf-Mu dan rahmat-Mu adalah suatu kelemahan. Maka ampunilah celakaku dengan sebab harapanku terhadap rahmat-Mu, wahai Zat Yang Maha Penyayang diantara para penyayang".41

Dalam doa ini, sang pengucap mengakui bahwa memohon ampun sambil terus menerus melakukan kemaksiatan adalah bentuk penghinaan terhadap diri sendiri. Ini mencerminkan kesadaran yang mendalam bahwa pertobatan yang tidak disertai perubahan perilaku adalah sesuatu yang tidak tulus. Meskipun seseorang memohon ampunan kepada Allah, terus-menerus melakukan dosa adalah kelemahan manusia yang diakui dalam doa tersebut. Di era digital, banyak orang terjebak dalam siklus kemaksiatan atau perilaku buruk yang terus-menerus, seperti kecanduan konten negatif, perbuatan siasia, atau bahkan dosa-dosa sosial di media. Kesadaran akan keterbatasan diri dalam mengatasi godaan digital adalah langkah pertama untuk memohon pertolongan Allah agar bisa keluar dari siklus tersebut.

Sang pengucap menyadari bahwa meskipun ia lemah dalam menahan diri dari kemaksiatan, rahmat Allah swt. begitu luas sehingga harapannya

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 701

kepada rahmat itulah yang menjadi penolongnya. Ini merupakan ungkapan optimis yang mendalam bahwa Allah Maha Pengampun dan tidak ada dosa yang terlalu besar untuk diampuni oleh-Nya. Untuk mencapai pengampunan Allah, seorang hamba harus datang dengan hati yang rendah, mengakui dosadosanya dan tidak merasa layak untuk diampuni kecuali karena kemurahan Allah. Kerendahan hati ini adalah fondasi dari pertobatan yang sejati, di mana seseorang tidak merasa bahwa ia pantas mendapatkan pengampunan, tetapi tetap berharap pada rahmat Allah yang tak terbatas.

Kerendahan hati ini adalah inti dari tobat dan hubungan spiritual yang sejati dengan Allah. Ini mengajarkan pentingnya keseimbangan antara harapan (raja') dan ketakutan (khauf) dalam hubungan seorang hamba dengan Allah. Dalam konteks era digital, di mana dosa dan kesalahan sering kali sulit dihindari dan bahkan bisa tersebar dengan cepat, doa ini menawarkan panduan kuratif untuk menghadapi situasi tersebut. Kesadaran akan keterbatasan diri, pengakuan akan kemurahan Allah swt., serta kerendahan hati dan harapan yang terus dijaga adalah kunci untuk menghadapi tantangan era digital dengan perspektif tasawuf. Harapan kepada rahmat Allah menjadi pusat pemulihan spiritual di tengah godaan dan kemaksiatan yang kerap muncul dalam dunia digital yang modern. Selanjutnya Imam Al-Sya'rānī mengingatkan agar senantiasa terus memohon ampun kepada Allah, ia mengatakan:

Artinya:

Maka ketahuilah hal itu wahai saudaraku, dan perbanyaklah memohon ampun selama kamu masih [hidup] di negeri [dunia] ini, karena

sesungguhnya hal itu dapat memadamkan murkanya [Alloh] Yang Maha Memaksa. Dan jangan kamu menyangka telah terhapusnya dosa-dosamu apabila kamu telah melakukan berbagai perkara yang telah datang [keterangan] di dalam syari'at, bahwa perkara-perkara itu dapat melebur dosa-dosa itu. karena terkadang hal itu mempunyai syarat-syarat yang kamu belum mendatangkannya. Dan ketahuilah bahwa seorang mu'min tidak akan merasa tenang hingga ia masuk surga, maka fahamilah. [Dan segala puji bagi Alloh, Tuhan semesta alam].<sup>42</sup>

Terakhir Imam Al-Sya'rānī memperingatkan kepada kita untuk senantiasa memperbanyak permohonan ampun kepada Allah swt. selama Allah masih mengizinkan hidup di zunia ini. Hal tersebut juga dapat memadamkan murka Allah swt. Kemudian Imam Al-Sya'rānī memperingatkan bahwa terkadang orang-orang menyangka ketika telah melakukan ibadah-ibadah yang telah disyariatkan itu dapat menghapus dosa-dosanya sehingga mereka luput akan tobat. Namun belum tentu ibadah yang telah dilakukan tersebut sesuai dengan rukun dan syaratnya, sehingga belum tentu diterimanya. Beberapa hal yang dapat dipetik tentang langkah kuratif dari dampak negatif era digital, yaitu:

- 1) Pentingnya memohon ampunan secara berkelanjutan (*istiqomah*): Seorang mukmin yang menyadari kelemahan dan kecenderungan untuk jatuh dalam dosa akan senantiasa beristighfar, bahkan jika ia tidak merasa telah melakukan kesalahan besar. Ini menunjukkan kerendahan hati dan kesadaran akan kebutuhan terus-menerus akan ampunan Allah. Utamanya pada era digital ini, menyesali komentar-komentar kasar, menyebarkan gosip, atau terlibat dalam perbuatan yang sia-sia di media sosial.
- 2) Kewaspadaan terhadap perasaan aman dari dosa yang terhapus: Ini menegaskan bahwa meskipun ada amalan-amalan tertentu yang

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 702

disebutkan dalam syari'at dapat menghapus dosa, seseorang tidak boleh merasa yakin bahwa dosanya telah benar-benar terhapus hanya dengan melakukannya. Terkadang ada syarat-syarat yang harus dipenuhi untuk memastikan penghapusan dosa, dan mungkin seseorang belum memenuhi semua syarat tersebut. Kerendahan hati adalah kunci, di mana seseorang harus selalu waspada terhadap kekurangannya sendiri dalam beramal dan selalu memohon pertolongan Allah.

- 3) Penyesalan akan dosa-dosa yang telah diperbuat: Untuk mencapai pengampunan Allah, seorang hamba harus datang dengan hati yang rendah, mengakui dosa-dosanya dan tidak merasa layak untuk diampuni kecuali karena kemurahan Allah. Banyak orang di era digital merasa tergoda untuk tampil sempurna dan tak bersalah di depan publik, terutama di media sosial. Ini adalah keangkuhan yang akan menjauhkan seseorang dari rahmat Allah swt.
- 4) Optimis akan luasnya ampunan allah swt.: Meskipun seseorang menyadari kelemahan dan dosa-dosanya, harapan kepada rahmat Allah swt. harus selalu dijaga. Imam Al-Sya'rānī mengajarkan bahwa harapan kepada Allah adalah salah satu bentuk ibadah yang sangat penting, di mana seseorang yakin bahwa Allah swt. akan mengampuni, meskipun dirinya penuh dosa dan kelemahan.
- 5) Kehidupan dunia adalah ujian yang berkelanjutan, dan seorang mukmin harus selalu waspada, bertobat, dan berharap pada rahmat Allah hingga akhir hayatnya.

# b. Latihan Pengendalian Diri (*Mujāhadah* dan *Riyāḍah*)

Kecanduan teknologi merupakan salah satu dampak paling umum dari era digital, di mana seseorang sulit melepaskan diri dari penggunaan gadget, media sosial, dan internet. Dalam tasawuf, *riyāḍah* adalah latihan spiritual yang digunakan untuk melatih jiwa agar dapat mengendalikan hawa nafsu. Mengurangi ketergantungan pada teknologi melalui disiplin diri yang ketat. Seorang sufi perlu melatih diri untuk mengurangi frekuensi dan durasi penggunaan teknologi secara bertahap, dengan fokus pada mengalihkan perhatian ke kegiatan yang lebih bermanfaat secara spiritual, seperti zikir, *tafakkur* (kontemplasi), dan ibadah sunnah lainnya.

Para ulama salaf yang saleh rahimahumullah memberikan keteladanan bagaimana berzikir harus dilakukan dengan kehadiran hati dan tanpa kelalaian. Ini disampaikan oleh Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya, sebagai berikut:

ومن أخلاقهم له : كثرة الغيرة على ذكر الله تعالى أن يذكره أحد وهو غافلوذلك كقصد الوالدة بالذكر تنويم ولدها إذا سهرت به في الليل، فإن ذكر الله يجل عن مثل ذلك، وقد قال بعض الصالحين يوما لمريض :قل يا لطيف وهو غافل عن كونه بين يدي الله تعالى، فعاتبه ربه عز وجل على ذلك في المنام .وقال له :قد جعلت ذكر اسمي لعبا ولهوا .انتهى فاعلم ذلك يا أخي واعمل عليه، والحمد لله رب العالمين

# Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah sangat bergairah atas mengingat Alloh ta'ālā, kalau seseorang mengingat Alloh, dalam keadaan orang itu sedang lalai. Dan hal itu seperti tujuan seorang ibu untuk ber-zikir, dengan [membarengkan dengan aktifitas] menidurkan anaknya, apabila ibu itu tidak bisa tidur sebab anak itu di malam hari. Karena sesungguhnya ber-zikir kepada Alloh ta'ālā harus bersih jauh] dari [keadaan] seperti itu. Dan sungguh telah berkata sebagian dari orang-orang sholeh pada suatu hari kepada orang yang sedang sakit: "Ucapkanlah: "Ya Lathif Wahai Zat Yang Maha lembut, dalam keadaan orang yang sakit itu sedang lalai (saat berdziki), bahwa dirinya sedang berada di hadapan Alloh ta'ala. Lalu Tuhannya (Alloh] 'azza wa jalla mencela orang yang sakit itu karena hal itu di dalam mimpi. Dan Alloh berfirman kepada orang yang sakit itu: "Sungguh engkau telah

menjadikan sebutan nama-Ku sebagai suatu permainan dan senda gurau". Selesai ucapan sebagian orang-orang yang sholeh. Maka ketahuilah hal itu wahai saudaraku, dan amalkanlah akhlak itu. [Dan segala puji bagi Alloh, Tuhan semesta alam].<sup>43</sup>

Salah satu dampak negatif era digital adalah kecenderungan multitasking dan kelalaian dalam beribadah, termasuk dalam berzikir. Ibarat seorang ibu yang berzikir sambil menidurkan anaknya, sering kali terganggu oleh notifikasi, media sosial, atau pekerjaan lain sehingga zikir yang dilakukan hanya menjadi rutinitas lisan tanpa kehadiran hati. Melakukan zikir sebagai satu-satunya aktivitas saat itu. Ini membantu seseorang untuk benar-benar fokus dan menjaga hati tetap terhubung dengan Allah swt. Mengelola gangguan dari perangkat digital, seseorang bisa melaksanakan zikir dengan lebih khusyuk dan bermakna.

Meskipun teknologi bisa menjadi distraksi dalam ibadah, jika digunakan dengan bijak, teknologi juga bisa mendukung proses berzikir dan meningkatkan kualitas spiritual. Ada banyak aplikasi Islami yang membantu untuk berzikir secara konsisten dengan panduan yang baik. Dalam berzikir, rasa takut (*khauf*) dan cinta (*mahabbah*) kepada Allah swt. harus hadir dalam hati. Era digital sering kali mengalihkan fokus seseorang dari kehidupan spiritual, sehingga rasa takut dan cinta kepada Allah memudar. Zikir harus menghidupkan kembali kedua perasaan ini sehingga membawa dampak spiritual yang lebih besar. Imam Al-Sya'rānī menambahkan dari Syaikh Ubaid bin Umair ra. tentang ganjaran orang yang senantiasa berzikir kepada Allah swt, sebagai berikut:

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 235

وكان عبيد بن عمير الله يقول: ما من عبد يضع جنبه على الفراش ويذكر الله تعالى حتى الله تعالى حتى الله تعالى حتى ستبقظ

Artinya:

Dan adalah Syaikh Ubaid bin Umair rohimahullõhu ta'älä, beliau pernah berkata: "Tidak ada seorang hamba yang meletakkan lambungnya di atas karpet, dan ia ber-zikir kepada Alloh ta'ālā, hingga rasa kantuk merasuki dirinya, melainkan ia akan dicatat sebagai orang yang ber-zikir kepada Alloh ta'ālā, sampai ia terbangun".<sup>44</sup>

Penggunaan teknologi secara berlebihan, terutama sebelum tidur, dapat menyebabkan overstimulasi otak. Nasihat penting sebagai langkah kuratif bahwa berzikir sebelum tidur adalah cara yang efektif untuk menenangkan pikiran dan memberikan rasa tenang, yang sangat dibutuhkan untuk mengatasi kecanduan teknologi. Alih-alih terus terpaku pada layar ponsel atau gadget, seseorang bisa mulai berlatih zikir sebelum tidur untuk menenangkan diri dan menjaga keseimbangan spiritual. Ini membantu menciptakan suasana hati yang lebih damai, jauh dari gangguan digital. Ketika seseorang berzikir, pikiran mereka terfokus pada Allah, yang membantu menenangkan mental dan memberikan rasa damai yang tidak bisa diberikan oleh perangkat digital.

MAKASSAR

Berzikir sebelum tidur juga membantu seseorang untuk menata kembali prioritas dalam hidup. FOMO sering kali didasarkan pada keinginan untuk mendapatkan pengakuan atau mengikuti tren dunia, sementara zikir membawa seseorang kembali ke realitas spiritual yang lebih mendalam. Ini membantu mengurangi kecemasan yang disebabkan oleh FOMO dan membawa ketenangan dalam hati.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 693

Adapun langkah lain yang disampaikan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya untuk senantiasa melatih diri ialah dengan senantiasa memberbanyak amalan-amalan sunnah. Keteladanan tersebut diambil dari akhlak ulama terdahulu sebagai berikut:

# Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama *salaf al-saleh* ra.) adalah tidak menyepelekan sesuatu-pun dari berbagai amal keutamaan, dimana pemegang otoritas syari'at [Rosûlulloh telah menganjurkan kepada kita untuk melakukan amal keutamaan itu, dan mereka memperbanyak melakukan amal-amal itu, dan mereka menyaksikan bahwa amal itu, meskipun banyak jumlahnya, tidak akan diperoleh bagi mereka dari amal-amal itu, ganjaran keutamaan yang sempurna.<sup>45</sup>

Para ulama salaf tidak pernah meremehkan amal kecil, bahkan jika ganjarannya tampak tidak signifikan. Dalam konteks kecanduan teknologi, seseorang dapat menggantikan kebiasaan yang tidak bermanfaat dengan amal kecil yang lebih bermakna. Meskipun terlihat sepele, amal ini memiliki dampak positif dalam mengatasi kecanduan dan membantu mengisi waktu dengan hal-hal yang bermanfaat. Dengan melakukan amal kecil secara konsisten, seseorang dapat mengurangi ketergantungan pada teknologi dan meningkatkan nilai spiritualnya.

Dalam konteks *cyberbullying*, bersabar dan tetap berbuat baik, meskipun terhadap orang yang berbuat jahat, adalah amal yang bernilai tinggi di sisi Allah. Seseorang bisa menghindari balas dendam atau kebencian, dan sebaliknya, memperbanyak amal kebaikan sebagai respons positif terhadap *cyberbullying*. Para ulama salaf sangat menjaga adab dan etika dalam setiap

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 692

amal perbuatan. Dalam dunia digital, ini berarti menjaga diri dari melakukan kejahatan online, baik besar maupun kecil. Amal kecil seperti menjaga kejujuran dalam transaksi online, menghormati privasi orang lain, atau membantu orang yang tertipu secara digital, adalah bentuk amal yang bernilai besar di sisi Allah.

Sesungguhnya ibadah sunnah dapat dilakukan ketika ibadah telah ditunaikan dengan sempurna. Imam Hasan Bashriy ra. memberikan nasihat yang dikutip oleh Imam Al-Sya'rānī, sebagai berikut:

Dan adalah Imam Al-Hasan Al-Bashriy rohimahullõhu ta'ala, beliau selalu memperbanyak berbuat berbagai aktifitas ketaatan. Dan beliau berkata: "Tidak ada ibadah- ibadah sunnah bagi orang-orang seperti kami. Sesungguhnya ibadah sunnah itu hanyalah untuk orang yang telah sempurna [penunaian] ibadah fardhunya".46

Ibadah wajib, seperti shalat lima waktu, puasa ramadhan, zakat, dan haji bagi yang mampu, memiliki kedudukan tertinggi dalam agama. Mereka yang belum sempurna dalam pelaksanaan kewajiban ini harus lebih memprioritaskannya dibanding ibadah sunnah, karena ibadah sunnah adalah pelengkap dan penyempurna dari ibadah fardhu. Imam Al-Hasan Al-Bashri ra. menekankan bahwa seseorang perlu memastikan terlebih dahulu bahwa kewajiban-kewajibannya kepada Allah swt. telah dilaksanakan dengan baik dan sempurna, baru kemudian memfokuskan diri pada ibadah-ibadah sunnah sebagai tambahan.

Ini juga bisa diartikan sebagai kewaspadaan terhadap kesenjangan antara bentuk lahiriah ibadah dan pemenuhan hakikatnya. Ia memberikan

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 693

nasihat agar ibadah tidak dilakukan hanya untuk tampak secara lahir, tetapi benar-benar dilakukan dengan sepenuh hati, memprioritaskan apa yang paling penting dan diwajibkan dalam agama.

Sebagai langkah kuratif dari dampak era digital, sebaiknya seseorang yang sudah kecanduan dan hal lain yang dapat menenggelamkan seseorang dari kedigdayaan kecanggihan teknologi, maka sebaiknya memperbaiki ibadah wajib dan memperbanyak amalan sunnah. Sejalan dengan nasihat Syaikh Yunus bin Ubaid yang ditulis Imam Al-Sya'rānī bahwa peremehan ibadah sunnah, sama halnya dengan meremehkan ibadah wajib. Ia mengatakan:

Dan adalah Syaikh Yunus bin Ubaid rohimahullõhu ta'ālā, beliau pernah berkata: "Siapa saja yang meremehkan ibadah- ibadah sunnah, maka ia akan meremehkan ibadah-ibadah fardhu".<sup>47</sup>

Ibadah sunnah, meskipun hukumnya tidak wajib, memainkan peran penting dalam menjaga kesungguhan hati dan ketekunan seseorang dalam beribadah. Dengan memperhatikan ibadah sunnah, seorang muslim memperkuat kedisiplinan dan kecintaan terhadap ibadah secara keseluruhan, termasuk ibadah wajib. Ibadah sunnah berfungsi sebagai penjaga dan pelengkap dari ibadah fardhu. Ketika seseorang melakukan ibadah sunnah secara konsisten, ia sedang membentuk kebiasaan baik dalam mendekatkan diri kepada Allah.

Kebiasaan ini mendorong mereka untuk lebih berhati-hati dan serius dalam menjalankan ibadah fardhu. Meremehkan ibadah sunnah bisa

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 694

mencerminkan kurangnya perhatian terhadap ajaran Islam secara umum. Bila ibadah sunnah diabaikan, maka lama-kelamaan rasa kepatuhan terhadap ibadah fardhu pun bisa melemah, karena kurangnya penguatan spiritual yang datang dari amalan tambahan tersebut.

Kurangnya zikir, sedekah, berbuat baik pada orang sebab individualitas membentuk karakter seseorang meremehkan amalan sunnah. Ini dapat mengakibatkan peremehan pada ibadah yang wajib juga seperti menunda salat dan hal yang lainnya, sehingga kekuatan hati akan tunduk pada Allah swt. semakin berkurang, ini berakibat pada hati yang gelisah tak karuan dan menimbulkan kecanduan pada teknologi.

Terakhir Imam Al-Sya'rānī mengingatkan agar senantiasa menetapi amalan sunnah agar dapat menenangkan hati disaat gelisah. Ia mengatakan:

# Artinya:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Maka ketahuilah hal itu wahai saudaraku, dan perbanyaklah [mengerjakan] Ibadah- ibadah sunnah dan berbagai amal keutamaan. Dan jangan kamu merasa bosan melakukan hal itu dan jangan kamu menganggap setelah [melakukan] hal itu, bahwa kamu telah menunaikan kewajiban mensyukuri satu ni'mat dari berbagai ni'mat Allōh atas dirimu. Dan segala puji bagi Alloh, Tuhan semesta alam.<sup>48</sup>

Pernyataan Imam Al-Sya'rānī memberikan panduan penting dalam menghadapi berbagai tantangan era digital, seperti kecanduan teknologi, *FOMO*, *cyberbullying*, *cybercrime*, dan *phishing*. Seseorang bisa menjaga hubungan yang baik dengan Allah, mengalihkan perhatian dari hal-hal negatif di dunia digital, dan tetap rendah hati meskipun telah berbuat banyak

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 694

kebaikan, dengan memperbanyak ibadah sunnah dan amal kebaikan. Amal yang dilakukan dengan konsisten dan niat yang tulus akan menjadi pelindung spiritual dalam dunia yang penuh dengan distraksi dan godaan negatif.

Sebagai Kesimpulan yang dapat dipetik dari langkah kuratif untuk melatih diri dengan senantiasa konsisten dengan amalan zikir. Tanpa menafikan amalan yang wajib, amalan sunnah harus senantiasa diamalkan. Nasihat penting bagi orang-orang yang telah terpapar arus negatif dari teknologi, agar senantiasa memberikan ketenangan batin yang mendalam dan utamanya lebih dekat dengan Sang Pencipta. Demikian, zikir dan amalan sunnah adalah solusi kuratif yang efektif untuk menghadapi tantangan era digital, memberikan ketenangan, menguatkan spiritualitas, dan mendekatkan diri kepada Allah.

# c. Mengingat Kematian

Langkah kuratif untuk menghadapi dampak negatif era digital dengan mengingat kematian (tadzakkur al-maut) adalah sebuah metode spiritual yang sangat efektif untuk menanamkan kesadaran mendalam tentang keterbatasan hidup dan fokus pada tujuan akhir manusia. Dalam era digital, di mana waktu sering kali terbuang sia-sia, dan perhatian terpecah oleh hiburan dan gangguan teknologi, mengingat kematian dapat membawa ketenangan batin, kesadaran diri, dan perubahan positif dalam perilaku. Keteladanan ditunjukkan oleh para ulama salaf yang sering mengunjugi kuburan untuk mengingatkan dirinya akan kematian. Imam al-Sya'rānī menyampaikan keteladanan tersebut sebagai berikut:

ومن أخلاقهم :زيارتهم لقبور المسلمين كل قليل، عملا بقوله » :زوروا ،القبور، فإنها تذكركم الآخرة . «وهذا الخلق قل من يعمل به الآن من الناس

# وان وقع أنهم دخلوا تربة فليس في دخولهم اعتبار، وإنما ذلك الأمر عادي كزيارتهم للميت في أول جمعة أو عند تمام الشهر

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah kunjungan mereka ke kuburan kaum muslimin dengan sangat gemetar, karena mengamalkan terhadap sabda Nabi: "Kalian kunjungilah kuburan-kuburan, karena sesungguhnya kuburan-kuburan itu akan mengingatkan kalian terhadap akhirat". Dan akhlak [mengunjungi kuburan kaum muslimin] ini sedikit sekali orang yang mengamalkannya sekarang ini dari kalangan manusia. Dan jika terjadi bahwa mereka pernah masuk ke sebuah kuburan, maka tidak ada dalam masuknya mereka [ke kuburan] itu suatu pelajaran sedikitpun. Dan sesungguhnya hal [masuknya mereka ke kuburan itu hanyalah karena persoalan yang bersifat adat kebiasaan, seperti mereka mengunjungi jenazah [di kuburan] pada hari jum'at pertama, atau ketika telah sempurna [genap] satu bulan.<sup>49</sup>

Mengingat kematian melalui kunjungan ke kuburan dapat menjadi terapi yang efektif untuk mengatasi kecanduan teknologi. Ketika seseorang merenungi kematian, kesadaran bahwa dunia digital dan kesenangan duniawi hanyalah sementara akan lebih kuat tertanam. Seseorang akan lebih mampu melepaskan diri dari kecanduan dan menjadi salah satu cara untuk menyadarkan diri tentang keterbatasan hidup dan mengarahkan kembali fokus pada persiapan untuk kehidupan setelah mati.

Begitupula orang yang terjebak dalam *FOMO* sering kali tidak sadar bahwa apa yang mereka kejar di dunia maya tidak sebanding dengan apa yang harus mereka persiapkan untuk kehidupan akhirat. Kunjungan kuburan dapat menyadarkan seseorang bahwa apa yang tampak penting di dunia digital sebenarnya tidak memiliki arti dibandingkan dengan kehidupan akhirat. Rasa takut ketinggalan tren atau informasi menjadi tidak relevan ketika seseorang mengingat bahwa yang paling penting adalah persiapan untuk akhirat.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 278

Mengingat kematian secara rutin akan membantu seseorang untuk tidak tertekan oleh ekspektasi sosial atau tren di media sosial.

Salah satu ulama yang sering mengunjungi kuburan ialah Syekh Hisyam Ad-Dastuwaiy yang disampaikan oleh Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya, yaitu: وكان هشام الدستوائي إذا زار المقابر ورجع إلى داره يمكث أياما لا يستضيء بسراج ويقول أتذكر ظلمة القبر

# Artinya:

Dan adalah Syekh Hisyam Ad-Dastuwaiy rohimahullõhu ta'älä apabila beliau mengunjungi areal pekuburan dan kembali ke rumahnya, maka beliau berdiam diri selama beberapa hari, dimana beliau tidak memperoleh cahaya dengan pelita, dan beliau mengatakan: "Saya senantiasa teringat kegelapan di dalam kubur".50

Pernyataan dari Syekh Hisyam Ad-Dastuwaiy rahimahullah ini menunjukkan dampak spiritual yang mendalam dari ziarah kubur dan bagaimana dia menghayati makna kematian serta kegelapan dalam kubur. Setelah mengunjungi pekuburan, dia merasakan kesunyian dan kegelapan yang menggambarkan situasi yang akan dihadapi oleh setiap manusia setelah meninggal dunia. Hal ini membuat dia merenung dalam-dalam tentang akhirat, sehingga menghindari cahaya pelita sebagai simbol dari penghayatan kegelapan dalam kubur. Mengingat kegelapan kubur, seseorang akan terdorong untuk lebih berhati-hati dalam menggunakan waktu di dunia digital. Alih-alih menghabiskan waktu di depan layar, seseorang akan lebih fokus pada persiapan menghadapi kematian, seperti memperbanyak amal shalih, berzikir, dan beribadah.

Refleksi tentang kematian dan kegelapan kubur, seperti yang dilakukan oleh Syekh Hisyam Ad-Dastuwaiy, adalah langkah kuratif yang sangat efektif untuk menghadapi berbagai dampak negatif era digital. Merenungi kematian,

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 279

seseorang akan lebih sadar tentang keterbatasan hidup dan pentingnya mempersiapkan diri untuk kehidupan setelah mati. Ini membantu mengatasi kecanduan teknologi, *FOMO*, *cyberbullying*, *cybercrime*, dan *phishing* dengan mengarahkan fokus pada amal saleh dan persiapan akhirat. Sebuah kisah yang dikutip oleh Imam Al-Sya'rānī dari Sayidina Abdullah bin Umar ra. sebagai refleksi tentang kematian, sebagai berikut:

وكان عبد الله بن عمر الله يقول :مررت على مقبرة، فرأيت شخصا خارجا من قبر وهو يتلهب نارا من فوقه إلى قدمه، فقال لي :يا عبد الله اسقني ماء، فلا أدري أعرفني باسمي أم ناداني كما ينادي الرجل من لا يعرفه فأردت أن أسقيه، فقال لي الموكل به لا تسقه، ولا زال يضريه بالسوط حتى رجع إلى قبره فانطبق عليه

# Artinya:

Dan adalah Sayyidina Abdulloh bin Umar rodhiyallohu anhuma pernah berkata: "Saya pernah melewati sebuah areal pekuburan, Lalu saya melihat satu sosok yang keluar dari sebuah kuburan, dalam keadaan sosok itu meluapkan api dari sigaran rambut kepalanya sampai telapak kakinya. Lalu sosok itu berkata kepada saya: "Wahai Abdulloh, berilah saya air minum". Lalu saya tidak tahu apakah ia mengenal saya berikut nama saya, ataukah ia memanggil saya sebagaimana seseorang memanggil orang lain yang ia tidak mengenalinya. Lalu [ketika] saya ingin memberi minum rorang itu, maka berkata malaikat yang dipasrahkan menjaga orang itu: "Jangan anda memberi minum". Dan tidak henti-hentinya malaikat itu memukuli orang tersebut dengan cemeti, hingga orang itu kembali ke kuburnya, dan ditutup kubur itu atas dirinya".<sup>51</sup>

Salah satu peringatan keras yang dapat diambil dari kisah ini adalah bahwa dosa yang dilakukan di dunia tidak berakhir hanya di kehidupan dunia saja, melainkan akan berlanjut ke siksa kubur dan kehidupan akhirat. Hal ini sangat relevan dalam konteks dunia maya, di mana banyak orang merasa aman untuk melakukan dosa karena merasa tidak ada yang melihat mereka.

Sosok yang keluar dari kubur tersebut meminta air, namun malaikat yang menjaga melarang Abdullah bin Umar untuk memberikannya. Ini

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 280

menunjukkan bahwa setelah kematian, seseorang tidak lagi bisa mendapatkan bantuan apapun dari manusia, kecuali amal baik yang ditinggalkan atau doa dari orang-orang yang masih hidup. Permintaan air di sini juga menggambarkan betapa beratnya siksaan yang dialaminya, hingga ia berharap ada keringanan, namun tidak ada lagi pertolongan setelah kematian jika amal buruk lebih dominan.

Ditambahkan Imam al-Sya'rānī tentang keteladanan para ulama terdahulu bahwa mereka senantiasa bersedih mengingat kematian. Ia mengatakan:

Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah banyak bersedih dan prihatin, setiap kali mereka mengingat kematian dan berbagai kondisi sekarat menjelang kematian, karena takut [mengalami] su'ul khotimah [keadaan akhir usia yang buruk), sampai tergoncang akal-akal mereka, karena dahsyatnya penderitaan.<sup>52</sup>

Kesadaran akan kematian, seperti yang dimiliki oleh para ulama salaf, bisa menjadi penangkal yang efektif untuk orang-orang yang telah candu dari teknologi. Pentingnya mengingat bahwa hidup ini hanya sementara dan akan meninggalkan dunia ini, seseorang akan lebih terdorong untuk menggunakan waktu di dunia maya dengan bijak. Alih-alih terjebak dalam hiburan digital yang tidak bermanfaat, refleksi tentang kematian mendorong seseorang untuk lebih banyak mengerjakan amal shalih dan ibadah. Ini akan mengurangi pemborosan waktu di media sosial atau hiburan yang tidak bermanfaat.

Rasa takut ketinggalan sering kali membuat seseorang terlalu terikat pada dunia maya, berusaha mengikuti tren terbaru, berita, atau aktivitas sosial

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 159

yang tidak ada habisnya. Namun, para ulama salaf merasa jauh lebih takut akan su'ul khotimah daripada ketinggalan sesuatu di dunia ini. Ini memberikan pelajaran penting bahwa fokus kita haruslah pada akhir hidup, bukan pada tren duniawi yang tidak berkesudahan. Pengalihan rasa takut yang tadinya untuk tren menjadi takut menutup usia dengan *su'ul khotimah*.

Imam al-Hasan al-Bashri yang disampaikan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya tentang perihal yang tidak boleh dilupakan seorang yang beriman, ia mengatakan:

Artinya:

Dan adalah Imam Al-Hasan Al-Bashriy apabila beliau menyaksikan tercabutnya ruh salah seorang dari saudara-saudara beliau, maka beliau berdiam diri selama beberapa hari, dimana beliau tidak mencicipi makanan dan tidak pula minuman. Dan sesungguhnya beliau hanya menangis dan meratap. Dan adalah beliau [Imam Al-Hasan Al-Bashriy] beliau pernah berkata: "Tiga perkara, tidak seyogyanya bagi seorang mu'min melupakan tiga perkara itu. Pertama, dunia, kedua malapetaka dari berbagai kondisi dunia, dan terakhir kematian".53

Imam Al-Hasan Al-Bashri mengingatkan bahwa seorang mukmin tidak boleh melupakan dunia, namun harus menyadari bahwa dunia adalah tempat ujian. Dunia ini penuh dengan cobaan dan kesenangan sementara, sehingga penting untuk selalu mengingat hakikat dunia yang fana. Dalam dunia yang penuh dengan distraksi teknologi dan hiburan digital, banyak orang yang terjebak dalam kesenangan duniawi hingga melupakan tujuan hidup sebenarnya. Seyogyanya seseorang menyadari bahwa dunia adalah tempat

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 161

ujian yang penuh dengan godaan, hal itu akan lebih mudah mengendalikan diri dari kecanduan teknologi dan hiburan yang tidak bermanfaat.

Pentingnya menyadari bahwa dunia penuh dengan malapetaka akan membuat orang lebih sabar dalam menghadapi cobaan yang terjadi dalam ruang virtual maupun dunia nyata. Kemudian yang terakhir nasihatnya ialah agar dapat membangkitkan kesadaran seseorang tentang setiap tindakan itu akan dipertanggungjawabkan di akhirat, dan seseorang akan lebih berhatihati untuk tidak menzalimi orang lain di dunia maya. Imam Sufyan Al-Tsauriy yang disampaikan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya mengingatkan seseorang agar dapat mempersiapkan bekal sebelum ajal datang padanya, ia mengatakan:

وكان سفيان الثوري يقول: ما استعد للموت من ظن أنه يعيش غدا، وكان يقول: الطاعات تتفرع من ذكر الموت، والمعاصي تتفرع من نسيانه. فاعلم الخي ذلك، وعليك بالوحدة، ومجالسة العباد والزهاد والعلماء العاملين ، وإياك ومجالسة الغافلين والراغبين، فإن مخالطتهم ظلمة على القلب وحجاب عن شهود أهوال يوم القيامة. والحمد الله رب العالمين

#### Artinya:

Dan adalah Imam Sufyan Ats-Tsauriy, beliau pernah mengatakan: "Tidak akan. mempersiapkan diri untuk kematian, orang yang menyangka bahwa dirinya masih hidup esok hari". Dan adalah beliau [Imam Sufyan Ats-Tsauriy] pernah mengatakan: "Berbagai keta'atan Akan bercabangcabang karena mengingat kematian. Sedangkan berbagai kemaksiatan akan bercabang-cabang karena melupakan kematian". Maka ketahuilah hal itu wahai saudaraku, dan mestikan diri anda bersendirian, duduk bergaul dengan para hamba Alloh, orang-orang yang zuhud, dan para ulama yang mempraktekkan ilmu mereka. Dan waspadalah anda duduk bergaul dengan orang-orang yang lalai dan para pecinta dunia, karena bahwa berinteraksi aktif dengan mereka (akan mengakibatkan) kegelapan dalam hati dan tertutup dari dapat menyaksikan berbagai terror hari kiamat. [Dan segala puji bagi Alloh Tuhan semesta alam].<sup>54</sup>

Nasihat dari Imam Sufyan Ats-Tsauri ini sangat penting terkait dengan sikap seorang mukmin dalam menghadapi kematian dan bagaimana pergaulan

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 161

bisa memengaruhi keadaan hati. Ia menegaskan bahwa orang yang merasa yakin akan hidup esok hari tidak akan benar-benar mempersiapkan diri untuk kematian. Sebaliknya, ketaatan akan tumbuh dan bercabang karena mengingat kematian, sedangkan kemaksiatan akan tumbuh karena melupakan kematian. Beliau juga memperingatkan pentingnya bergaul dengan orang-orang yang zuhud (orang yang tidak terikat pada dunia) dan ulama yang mempraktikkan ilmunya, serta bahaya bergaul dengan orang-orang yang lalai dan mencintai dunia, karena hal itu akan menggelapkan hati. Berikut ini langkah-langkah kuratif yang dapat diambil:

- 1) Mengingat kematian secara rutin untuk menjaga diri dari kecanduan teknologi dan mengarahkan waktu pada hal-hal yang bermanfaat.
- 2) Memperbanyak ketaatan dengan memanfaatkan teknologi untuk berdakwah, menyebarkan ilmu, dan membantu orang lain.
- 3) Menjauhi kemaksiatan dengan membatasi akses ke konten yang tidak bermanfaat dan selalu mengingat bahwa setiap perbuatan akan dipertanggungjawabkan di akhirat.
- 4) Memilih pergaulan yang baik dengan bergaul dengan orang-orang yang zuhud dan menghindari lingkungan digital yang penuh dengan kesenangan duniawi.
- 5) Menjaga hati dari kegelapan dengan berinteraksi dengan orang-orang yang berfokus pada akhirat, baik di dunia nyata maupun di dunia maya.

#### d. Konsultasi dengan guru spiritual

Ulama sebagai figur yang dihormati dan memiliki ilmu agama serta pengalaman dalam kehidupan spiritual, sering kali menjadi tempat bagi umat untuk mengungkapkan perasaan, masalah pribadi, dan kegelisahan. Dalam konteks pendampingan psikologis, curhat kepada ulama dapat menjadi sarana penting untuk mengatasi ekses atau dampak negatif dari kehidupan seharihari, terutama ketika seseorang menghadapi tekanan mental, emosional, atau spiritual. Imam Al-Hasan Al-Bashri mengatakan tentang pentingnya ulama sebagai guru spiritual, bahwa:

وكان الحسن البصري يقول: لولا الأبدال لخسفت الأرض بمن فيها، ولولا الصادقون لفسدت الأرض، ولولا العلماء لكان الناس كالبهائم، ولولا السلطان لأهلك الناس بعضهم بعضا، ولولا الحمقى لخربت الدنيا، ولولا الريح لأنتن ما بين السماء والأرض

#### Artinya:

Dan adalah Imam Al-Hasan Al-Bashriy rohimahullohu ta'ālā, pernah mengatakan: "Jikalau tidak ada para wali badal, pastilah bumi akan amblas dengan membawa siapa saja yang ada di dalamnya, dan jikalau tidak ada orang-orang yang jujur, pastilah bumi akan rusak, dan jikalau tidak ada para ulama, pastilah manusia itu menjadi seperti binatang, dan jikalau tidak ada penguasa, pastilah manusia saling membinasakan, sebagian mereka dengan sebagian lainnya, dan jikalau tidak ada orang-orang yang dungu, pastilah dunia akan runtuh. Dan jikalau tidak ada angin, pastilah akan berbau busuk sesuatu [ruang] diantara langit dan bumi".55

Pernyataan Imam Al-Hasan Al-Bashri rahimahullah ini mengandung hikmah mendalam tentang peran penting berbagai golongan dalam menjaga keseimbangan kehidupan di bumi. Dia menggambarkan bahwa dalam kehidupan ini, ada kelompok-kelompok tertentu yang menjadi pilar penopang dunia, baik dari segi spiritual, moral, maupun sosial. Jika kelompok-kelompok ini tidak ada, maka kehidupan manusia akan mengalami kehancuran, baik secara fisik maupun moral.

Dalam konteks kehidupan modern, peran spiritual dari orang-orang yang saleh sangat penting untuk menjaga keseimbangan batin manusia. Masyarakat modern yang semakin terjebak dalam materialisme dan

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 319

individualisme memerlukan figur-figur spiritual yang menjadi teladan dan memberikan arahan moral serta spiritual di tengah derasnya arus informasi dan budaya global. Ulama harus menggunakan media digital untuk menyebarkan nilai-nilai agama, menjaga moralitas umat, serta memberikan solusi terhadap berbagai tantangan modern seperti pergaulan bebas, narkoba, hingga pornografi yang sering ditemui di dunia maya.

Konsultasi atas segala kegelisahan yang dialami kepada para ulama adalah sebuah Langkah kuratif pada era digital ini. Namun perlu juga memilah dan memilih ulama yang kredibel yang tidak hanya viral dalam ruang virtual namun perlu mengidentifikasi sesuai syarat yang disampaikan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya, yaitu:

ومنْ أَخْلَاقِ السَّلَفِ الصَّالِحِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ مُلاَزَمَةُ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ كُلُومِ الظَّلِّ لِلشَّاخِصِ وَلَا يَتَصَدَّرُ أَحُدُهُمْ لِلإِرْشَادِ إِلَّا بَعْدَ تَبَحْرِهِ فِي كُلُومِ الظَّرْبِعَةِ الْمُظَهَّرَةِ بِحَيْثُ يَطَّلِعُ عَلَى جَمِيعٍ أَدِلَّةِ الْمَذَاهِبِ الْمُنْدَرِسَةِ عُلُومِ الشَّرِيعَةِ الْمُظَهَّرَةِ بِحَيْثُ يَطَّلِعُ عَلَى جَمِيعٍ أَدِلَّةِ الْمَذَاهِبِ الْمُنْدَرِسَةِ وَالْمُسَةِ الْمُنَاظَرَةِ بِالْحُجَجِ الْقَاطِعَةِ وَالْمُسَتَعْمَلَةٍ وَيَصِبُرُ يَقَطَعُ الْعُلَمَاءُ فِي مَجَالِسِ الْمُنَاظَرَةِ بِالْحُجَجِ الْقَاطِعَةِ أَو الرَّاحِحَةِ الْوَاضِحَةِ وكتب الْقَوْمِ مَشْحُونَةٌ بذلك كَمَا يَظْهَرُ مِنْ أَمْوَالِهِمْ وَأَفْعَالِهِمْ السَّلَالَةِ الْمَلَامِةُ الْمُلَامِةُ عَلَى السَّلَامِ الْمُلَامِةُ مِنْ أَمْوَالِهِمْ وَأَفْعَالِهِمْ

Artinva:

Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah menetapi Al-Qur'an dan As-Sunnah seperti menetapnya bayangan pada satu sosok [benda]. Dan tidak akan muncul salah seorang dari mereka [ulama salaf] untuk memberikan petunjuk, kecuali setelah beliau mumpuni [berkompeten] dalam [memahami] berbagai ilmu syari'at yang tersucikan, dimana beliau selalu menelaah terhadap semua dall-dalil berbagai madzhab yang telah hilang dan yang masih dipergunakan. Dan jadilah ia selalu mematahkan [berbagai pendapat para ulama di berbagai majelis perdebatan dengan berbagai hujjah [argumentasi] yang tajam atau [argumentasi] yang unggul lagi jelas. Dan kitab-kitab sekelompok [ulama salaf] itu bermuatan dengan hal-hal [argumentasi tajam dan unggull itu, sebagaimana tampak terlihat pada berbagai ucapan mereka dan berabagai perbuatan mereka.<sup>56</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 28

Ulama salaf yang saleh ra. memiliki ciri utama yaitu kedekatan dan kepatuhan mereka yang mutlak kepada Al-Qur'an dan Al-Sunnah. Dalam hal ini, mereka tidak sekadar mempelajari teks-teks agama, melainkan menerapkannya secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari, dengan ketaatan yang ibarat bayangan yang selalu mengikuti sosok (benda) tanpa pernah terpisah. Artinya, mereka tidak hanya berteori, tetapi benar-benar menjadi cerminan dari ajaran agama yang mereka pelajari dan sampaikan.

Selain itu, sebelum seorang ulama salaf muncul di hadapan publik untuk memberi petunjuk atau mengeluarkan fatwa, mereka telah mencapai tingkat keilmuan yang sangat mumpuni. Keilmuan ini tidak hanya terbatas pada satu cabang ilmu, tetapi meliputi keseluruhan ilmu syariat, yang mencakup Al-Qur'an, hadis, fikih, dan lainnya. Ulama salaf juga dikenal meneliti secara menyeluruh berbagai pendapat dari madzhab-madzhab terdahulu, baik yang sudah tidak digunakan maupun yang masih berlaku hingga masa mereka. Hal ini menunjukkan kedalaman wawasan mereka terhadap perkembangan dan perbedaan pendapat dalam ilmu syariat.

Dalam era modern, sering terlihat orang dengan mudah menyebarkan informasi atau memberikan opini tentang agama tanpa dasar yang kuat. Ini sering kali menimbulkan kesalahpahaman dan bahkan perpecahan. Olehnya itu penting untuk dapat memilah ulama yang mendalami ilmu. Ulama yang mengamalkan ilmunya dan tidak sembrono mengambil keputusan yang tidak memberikan kemaslahatan dan justru terjadi perpecahan.

#### e. Melatih *Rida* (Kepasrahan) dan *Qona'ah* (Kepuasan)

Pendekatan yang berfokus pada perbaikan hubungan antar manusia di tengah tantangan yang dihadapi dalam dunia modern. Beberapa orang mengalami dampak negatif, seperti stres akibat informasi yang berlebihan, perpecahan karena perbedaan pendapat di media sosial, serta meningkatnya jarak emosional meskipun secara fisik terhubung melalui teknologi. Berikut ini sebuah keteladanan dari ulama terdahulu yang disampaikan oleh Imam Al-Sya'rānī tentang penghormatan tinggi ulama atas dasar kemanusiaan yaitu:

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama *salaf al-saleh* ra.) adalah seringnya mereka mengagungkan terhadap kehormatan kaum muslimin, dan menyukai kebaikan bagi mereka. karena bahwasanya hal itu termasuk sebagian dari syi'ar-syi'ar Alloh.<sup>57</sup>

Salah satu dampak negatif dari era digital adalah munculnya sifat egois dan individualistis, di mana orang lebih fokus pada diri sendiri dan cenderung abai terhadap kesejahteraan orang lain. Meneladani akhlak ulama salaf yang menyukai kebaikan bagi sesama muslim dapat mengembalikan nilai empati, kepedulian, dan saling menolong di dunia digital. Ini dapat diwujudkan dengan berbagi konten positif, memberikan dukungan kepada mereka yang membutuhkan, dan berpartisipasi dalam kegiatan yang membangun kebersamaan.

Ulama salaf yang mengagungkan kehormatan orang lain mengajarkan untuk menghargai setiap orang, bahkan di tengah perbedaan. Sayyidina Abu Bakar Ash-Shiddiq ra. memberikan nasihat tentang ketidak bolehan meremehkan siapapun utamanya pada dunia nyata ataupun ruang virtual, ini disampaikan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya, yaitu:

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 185

Artinya:

Dan sungguh Sayyidina Abu Bakar Ash-Shiddiq pernah mengatakan: "Tidak boleh meremehkan seseorang terhadap orang lain dari kalangan kaum muslimin. Karena sesungguhnya orang yang kecil dari kalangan kaum muslimin di sisi Alloh itu adalah orang yang besar".<sup>58</sup>

Pernyataan Sayyidina Abu Bakar Ash-Shiddiq ra. bahwa tidak boleh meremehkan seorang muslim karena mungkin dia besar di sisi Allah mengandung nilai kuratif yang sangat dalam di era digital. Menghormati, menjaga kehormatan, dan tidak merendahkan orang lain adalah langkahlangkah penyembuhan yang sangat relevan untuk mengatasi masalah yang sering terjadi di dunia maya, seperti perundungan, polarisasi, fitnah, dan diskriminasi. Penerapan prinsip ini dapat menciptakan lingkungan digital yang lebih harmonis, inklusif, dan penuh kasih sayang, serta menanamkan rasa hormat dan kepedulian terhadap sesama.

Nasihat ini memberi langkah kuratif dengan mengajarkan bahwa setiap orang, tak peduli status atau posisi sosialnya, memiliki nilai besar di sisi Allah. Ketika seseorang menginternalisasi prinsip ini, maka dia tidak akan berani merendahkan orang lain, baik di dunia nyata maupun di ruang digital. Prinsip ini berfungsi sebagai penyeimbang untuk menghentikan budaya meremehkan dan menghina secara online. Merendahkan seseorang sama dengan merendahkan Sang pencipta manusia. Sang Pencipta saja sangat menyayangi seluruh ciptaan-Nya, utamanya manusia.

Pesan dibawah disampaikan oleh Sayidina Abdulloh bin Abbas tentang pengagungan Allah swt. pada hamba-Nya, yaitu:

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 185

وكان عبد الله بن عباس يقول: أفضل الحسنات إكرام الجليس، وكان ينظر إلى الكعبة ويقول إن الله حرمك وشرفك وكرمك والمؤمن أعظم حرمة عند الله تعالى منك

#### Artinya:

Dan adalah Sayyidina Abdulloh bin Abbas pernah mengatakan: "Yang paling utama dari berbagai amal kebaikan adalah memuliakan kawan duduk". Dan dahulu beliau [Sayyidina Abdulloh bin Abbas pernah memperhatikan ke Ka'bah, dan beliau berkata: "Sesungguhnya Alloh telah menghormatimu dan memuliakanmu dan mengagungkanmu. Namun orang mu'min itu lebih besar kehormatannya di sisi Alloh dibandingkan [kehormatan] dirimu".<sup>59</sup>

Pesan Sayyidina Abdullah bin Abbas ra., salah satu bentuk amal kebaikan yang paling utama adalah memuliakan "kawan duduk" atau orang yang berada dalam interaksi langsung. Di dunia modern, termasuk era digital, prinsip ini mengajarkan pentingnya menjaga hubungan sosial yang penuh hormat dan penghargaan, baik dalam kehidupan sehari-hari maupun dalam interaksi di dunia maya. Memuliakan kawan duduk berarti memberikan perhatian penuh, menghargai pendapat, dan menghindari sikap merendahkan atau mengabaikan orang lain. Di dunia digital, sikap ini dapat diwujudkan dengan tidak terlibat dalam komentar kasar, trolling, atau menghina orang lain dalam diskusi online.

Memuliakan sesama manusia dan menyadari betapa besar kehormatan orang beriman di sisi Allah, kita dapat mengubah cara kita berinteraksi di

dunia digital. Ini tidak hanya mengurangi konflik, polarisasi, dan ujaran

MAKASSAR

kebencian, tetapi juga menciptakan ruang digital yang lebih harmonis, penuh

penghargaan, dan mendukung kesejahteraan sosial serta mental.

Adapun langkah kuratif berikutnya setelah penghormatan pada manusia yaitu merasa cukup akan segala sesuatu atau yang disebut dengan

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 186

qona'ah. Diantaranya diawali dengan akhlak para ulama generasi terdahulu yang disampaikan oleh Imam Al-Sya'rānī yaitu:

#### Artinya:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama *salaf al-saleh* ra.) adalah merasa cukup dengan sesuatu yang ada dan tidak mencari tambahan dari harta duniawi, berupa makanan atau minuman atau pakaian atau kendaraan atau isteri atau tempat tinggal atau selain hal itu.<sup>60</sup>

Era digital secara signifikan memperkuat budaya konsumsi yang berlebihan. Orang-orang sering merasa perlu untuk terus-menerus membeli barang-barang baru, seperti pakaian, gadget, atau kendaraan, demi meningkatkan status sosial atau mengikuti tren yang berkembang. Ulama salaf yang merasa cukup dengan apa yang mereka miliki menunjukkan contoh bagaimana dapat melawan godaan konsumerisme ini. Mereka fokus pada kebutuhan dasar dan menghindari keinginan berlebihan terhadap harta dunia, sehingga membebaskan diri dari tekanan sosial yang sering kali membuat orang terjebak dalam siklus konsumsi tanpa henti.

Sifat *qana'ah* yang dimiliki ulama salaf mengajarkan bahwa seharusnya merasa cukup dengan apa yang dimiliki dan tidak tergoda oleh apa yang ditampilkan orang lain. Menginternalisasi sikap ini dapat menghindari perasaan rendah diri atau tekanan untuk menunjukkan kehidupan yang sempurna di media sosial. Mengurangi kecanduan terhadap teknologi yang didorong oleh materialisme, dan membantu seseorang menjalani kehidupan yang lebih seimbang, di mana kebutuhan teknologi hanya digunakan sesuai

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 330

dengan fungsinya, bukan sebagai alat untuk meningkatkan status sosial atau pencapaian materi.

Di era digital, banyak orang merasa kurang atau tidak puas dengan apa yang mereka miliki, selalu menginginkan lebih banyak barang atau harta duniawi. Sikap *qana'ah* ulama salaf mengajarkan bahwa kebahagiaan sejati tidak terletak pada banyaknya harta, tetapi pada rasa syukur atas apa yang sudah dimiliki. Ini adalah langkah kuratif yang kuat untuk mengatasi rasa gelisah dan ketidakpuasan yang sering kali menjadi dampak negatif dari kehidupan modern yang terlalu fokus pada hal-hal materi.

Ditambahkan oleh Syaikh Muhammad bin Wasi' ra. yang disampaikan Imam Al-Sya'rānī bahwa kehormatan seseorang tidak bergantung pada kekayaan atau harta benda, tetapi pada keridaan dan kesederhanaan yang dijalani dalam hidupnya. Ia menyampaikan:

Artinya:

Dan adalah Syaikh Muhammad bin Wasi' rohimahullõhu ta'ālā, beliau selalu memakan roti dengan garam atau cuka. Dan beliau mengatakan: "Siapa saja yang rida terhadap duniawi dengan [beroleh harta] yang sama dengan [harta] ini, maka ia tidak akan terhina di hadapan orang-orang".

Ajaran Syaikh Muhammad bin Wasi' menunjukkan bahwa kehormatan seseorang tidak bergantung pada kekayaan, tetapi pada sikap rida terhadap apa yang dimilikinya, meskipun hanya sedikit. Ini mengajarkan bahwa seseorang tidak perlu mengejar harta berlebihan untuk mendapatkan penghormatan dari orang lain. Kesederhanaan dan kepuasan diri justru memberinya martabat yang lebih tinggi. Ia menekankan bahwa kehormatan

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 331

sejati tidak didapat dari harta atau barang yang ditampilkan kepada orang lain, melainkan dari sikap rida terhadap rezeki yang diberikan oleh Allah swt. Ini bermakna bahwa tidak perlu mencari kehormatan dari manusia dengan cara menunjukkan kemewahan, karena kemuliaan sejati datang dari kepuasan batin dan kesederhanaan hidup.

Ini juga menegaskan pentingnya membangun hubungan sosial yang tidak didasarkan pada materi atau harta benda, tetapi pada nilai-nilai spiritual dan akhlak yang baik. Di dunia digital, hubungan sering kali dibangun berdasarkan citra materi yang ditampilkan, tetapi ajaran ini mengajarkan bahwa hubungan yang kuat harus berdasarkan penghargaan terhadap karakter dan akhlak, bukan kekayaan.

#### 3. Edukatif

Era digital sering kali membawa seseorang ke dalam pola pikir yang terikat pada kesenangan instan, seperti hiburan media sosial, permainan daring, dan berbagai bentuk konsumsi konten yang terus-menerus. Ini dapat menciptakan ketergantungan psikologis, di mana individu mengukur kebahagiaan dan nilai diri berdasarkan interaksi digital, jumlah 'like,' dan validasi dari orang lain.

Berikut ini keteladanan dari ulama generasi terdahulu yang memandang dunia atau kegemerlapan era digital dengan pandangan pelajaran. Ini disampaikan oleh Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya yaitu:

Artinva:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah memandang dunia dengan pandangan mengambil pelajaran, bukan dengan pandangan cinta kepada dunia dan berbagai kesenangannya.

Sebagaimana sungguh telah berjalan mendaki [tingkatan) itu mayoritas ulama salaf yang saleh rodhiyallohu anhum.<sup>62</sup>

Memandang dunia dengan sikap bijaksana, sebagaimana yang diajarkan oleh para ulama salaf yang saleh, adalah landasan yang sangat relevan untuk diterapkan dalam menghadapi dampak negatif era digital. Pendekatan edukatif ini dapat menyeimbangkan penggunaan teknologi yang bermanfaat dengan sikap tidak berlebihan terhadap dunia digital. Prinsipprinsip yang dianut para ulama ini relevan untuk membangun mentalitas yang lebih sehat dalam menghadapi godaan era digital, di mana kemajuan teknologi sering kali membawa distraksi, ketergantungan, dan obsesi terhadap dunia digital dan kenikmatannya.

Salah satu cara menghadapi dunia digital adalah dengan mengadopsi sikap memandang teknologi sebagai alat untuk belajar, bekerja, dan berkreasi, bukan semata-mata sebagai sumber hiburan dan kesenangan. Dalam konteks ini, sikap memandang dunia sebagai tempat mengambil pelajaran yang dianut para ulama salaf dapat diterapkan dalam dunia digital. Edukasi tentang cara menilai informasi yang bermanfaat dan mengabaikan yang tidak perlu.

Ditambahkan dari Imam Sufyan Al-Tsauriy yang disampaikan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya tentang ganjaran orang yang dapat mengambil hikmah dari kegemerlapan dunia khususnya era digital saat ini. Ia mengatakan:

وكان سفيان الثوري الله يقول :من أعمل الفكرة والعبرة في الدنيا لم ينقص له عمل صالح

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 168

# Artinya:

Dan adalah Imam Sufyan Ats-Tsauriy beliau pernah mengatakan: "Siapa saja yang telah mempergunakan fikiran dan pelajaran dari dunia, maka tidak akan berkurang baginya amal saleh" 63

Mengajarkan masyarakat, terutama generasi muda, untuk cerdas dalam menggunakan teknologi. Ini termasuk cara mencari informasi yang valid, mengenali berita palsu, dan menjaga keamanan data pribadi. Dengan memanfaatkan teknologi untuk hal-hal positif, seperti mempelajari keterampilan baru, meningkatkan pengetahuan agama, atau mendukung kegiatan amal, seseorang dapat menjaga keberlanjutan amal saleh meskipun berada dalam dunia yang penuh dengan distraksi. Program edukasi yang menekankan pentingnya menjaga jejak digital yang positif dan bermanfaat bagi orang lain. Setiap tindakan online, seperti berbagi konten edukatif atau membantu orang lain, dapat menjadi 'amal jāriah' yang membawa kebaikan di kemudian hari.

Selanjutnya nasihat Syaikh Yahya bin Mu'adz yang disampaikan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya, yaitu: ITAS ISLAM NEGERI

# Artinya:

Dan adalah Syaikh Yahya bin Mu'adz pernah mengatakan: "Hendaklah wujud pandangan anda kepada dunia itu sebagai sebuah pembelajaran, dan usaha anda untuk dunia itu sebagai sebuah keterdesakan, dan penolakan anda terhadap dunia itu sebagai sebuah pilihan".<sup>64</sup>

Pesan penting tentang bagaimana memandang dunia, termasuk dunia digital. Pertama, Melihat dunia sebagai tempat pembelajaran adalah prinsip yang mengedepankan sikap kritis dan reflektif terhadap setiap pengalaman. Di

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 169

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 170

era digital, setiap interaksi dengan teknologi, media sosial, dan informasi online bisa menjadi sumber pembelajaran jika dipandang secara bijak. Misalnya, mendorong penggunaan platform pendidikan, kursus online, dan akses literatur digital untuk memperluas wawasan.

Kedua, usaha untuk perihal dunia dilakukan harus berdasarkan keterdesakan, bukan keserakahan. Penolakan terhadap dunia bukan berarti menghindari semua yang ada di dalamnya, tetapi memilih untuk tidak terikat dengan hal-hal yang tidak bermanfaat atau merusak. Dalam era digital, banyak orang yang terjebak dalam keinginan tanpa batas untuk mendapatkan pengakuan, popularitas, dan kesuksesan duniawi melalui teknologi dan media sosial. Pandangan ini bisa mengarah pada kecanduan dan ketergantungan berlebihan pada dunia digital. Usaha untuk mendapatkan penghasilan atau keberhasilan di dunia digital haruslah sejalan dengan prioritas yang lebih besar, seperti kesejahteraan mental, hubungan sosial, dan nilai spiritual.

Ketiga, penolakan dunia adalah sebuah pilihan. penolakan terhadap dunia berarti tidak terikat secara emosional dengan kemewahan dan kesenangan dunia. Di era digital, banyak godaan yang dapat membuat orang terperangkap dalam dunia virtual, seperti konsumsi berlebihan akan hiburan, pencarian popularitas di media sosial, atau keinginan untuk selalu mengikuti tren terbaru. Membangun kesadaran bahwa penolakan terhadap dunia digital bukan berarti sepenuhnya menolak teknologi, tetapi memilih untuk tidak terikat padanya. Ini berarti menggunakan teknologi sebagai alat, bukan sebagai tujuan akhir, dan mampu membatasi penggunaannya demi kebaikan diri sendiri.

Kemudian nasihat Syaikh Malik bin Dinar ra. yang disampaikan Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya, yaitu:

#### Artinya:

Dan adalah Syaikh Malik bin Dinar pernah mengatakan: "Setiap orang yang tidak mengambil pelajaran pandangan matanya dan mata hatinya dari negeri [dunia] ini hingga negeri akhirat, maka ia adalah orang yang tertutup hatinya dan sedikit amal ibadahnya".65

Dalam konteks era digital, prinsip ini tetap relevan. Seseorang yang tidak mengambil pelajaran dari dunia digital, dan hanya terjebak dalam kesenangan sesaat, akan mendapati hatinya tertutup dan amalnya berkurang. Melalui langkah edukatif ini, seseorang dapat membantu individu memanfaatkan teknologi sebagai alat untuk meningkatkan kesadaran diri, amal saleh, dan persiapan menuju kehidupan akhirat yang lebih baik.

Hati yang tertutup sering kali dikaitkan dengan ketidakmampuan untuk melihat kebenaran dan tidak peka terhadap kebutuhan spiritual. Dalam era digital, hati yang tertutup bisa tercermin dalam sikap acuh tak acuh terhadap informasi yang tidak bermanfaat atau bahkan merugikan. Teknologi yang berlebihan bisa membuat seseorang lalai dari tanggung jawab moral dan mengurangi amal ibadah.

Kemudian Syaikh Wahb bin Munabbih mengisahkan tentang kisah Nabi daud yang bertemu dengan orang telah mati. Kisah ini diceritakan oleh Imam Al-Sya'rānī dalam kitabnya, yatiu bahwa:

MAKASSAR

وكان وهب بن منبه يقول : دخل داود عليه السلام غارا من أغوار بيت المقدس فإذا فيه سريرعليه رجل ميت، وعند رأسه لوح مكتوب فيه أنا فلان الملك، ملكت الدنيا ألف عام، وتزوجت ألف بكر، وبنيت ألف مدينة، وهزمت ألف جيش، وهذا مصرعى فاعتبرواني يا أهل الدنيا.

<sup>65</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 171

# Artinya:

Dan adalah Syaikh Wahb bin Munabbih pernah mengatakan: "Nabi Daud pernah memasuki sebuah goa dari goa-goa Baitul Maqdis [Palestina). Maka tiba-tiba di dalam goa itu ada se- orang lelaki yang sudah mati. Dan di dekat kepalanya terdapat selembar lempengan yang tertuliskan di lempengan itu: "Saya adalah Fulan sang raja. Saya telah menguasai dunia selama seribu (1000) tahun, dan saya telah mengawini seribu [1000] wanita perawan. Dan saya telah membangun seribu [1000] kota dan saya telah meluluh-lantahkan seribu [1000] pasukan tempur, kematian saya. namun inilah tempat Maka kalian ambillah pelajaran dengan [kisah hidup saya, wahai para penghuni dunia".66

Pernyataan dari Syaikh Wahb bin Munabbih ini mengisahkan sebuah peristiwa yang penuh makna, ketika Nabi Daud memasuki sebuah goa dan menemukan seorang raja yang telah mati, dengan sebuah lempengan yang menyampaikan pesan penting tentang kehidupan dunia. Kisah ini adalah pengingat kuat bagi manusia tentang kefanaan dunia dan bagaimana segala pencapaian duniawi, sebesar apa pun, pada akhirnya tidak akan mampu menghindarkan seseorang dari kematian.

- 1) Edukasi perlu mengajarkan bahaya dari obsesi berlebihan pada pengakuan sosial di dunia maya, dan pentingnya menjaga hati agar tetap fokus pada hal-hal yang lebih mendalam, seperti hubungan dengan Tuhan dan kebaikan terhadap sesama.
- 2) Dalam dunia digital, kekuasaan dapat disalahgunakan, seperti dalam bentuk penyebaran informasi palsu (hoaks), penindasan online (*cyberbullying*), atau eksploitasi privasi orang lain. Edukasi tentang etika penggunaan media digital dan pentingnya melindungi privasi serta menghormati orang lain harus diperkuat.
- 3) Dalam dunia digital yang sering kali penuh dengan distraksi dan kesenangan sementara, perlu adanya kampanye kesadaran spiritual

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021),

yang mengajak masyarakat untuk merenungkan kehidupan dan kematian. Ini bisa dilakukan melalui media sosial, seminar online, atau konten yang menginspirasi untuk hidup dengan makna yang lebih dalam.

- 4) Platform digital dapat digunakan untuk berbagi kisah-kisah inspiratif tentang kehidupan, kematian, dan pelajaran berharga yang dapat diambil dari orang lain. Ini membantu masyarakat untuk fokus pada pelajaran hidup yang bermakna, daripada hanya pada kesenangan sesaat.
- 5) Dalam konteks pendidikan agama, penting untuk mengajarkan konsep amal jariyah (amal yang terus memberi manfaat bahkan setelah meninggal). Edukasi ini bisa digabungkan dengan pemanfaatan teknologi untuk menghasilkan karya yang bermanfaat dan dapat dinikmati oleh generasi berikutnya.

# 4. Meningkatkan Ketakwaan pada Era Digital

Tantangan terbesar di era digital adalah menjaga kemurnian niat dan ketakwaan sebagaimana dicontohkan oleh ulama salaf, tanpa terjebak dalam eksposur berlebihan terhadap dunia maya yang dapat mengaburkan orientasi spiritual seorang hamba. Imam al-Sya'rānī memberikan penjelasan yang relevan untuk meningkatkan ketakwaan pada era digital dengan meneladani akhlak ulama salaf, sebagaimana berikut ini:

Artinva:

(Dan diantara akhlak-akhlak mereka ulama salaf al-saleh ra.) adalah sangat bertakwa kepada Alloh ta'ala, dan mereka memandang diri mereka setelah melakukan ketakwaan itu bahwa mereka bukanlah

orang-orang yang bertakwa, dan mereka mencintai karena Allah swt. dan Rosulullah saw.<sup>67</sup>

Pernyataan tersebut menggambarkan karakter utama para ulama salaf yang saleh, yaitu ketakwaan yang mendalam disertai dengan sikap rendah hati dan cinta kepada Allah serta Rasul-Nya. Dalam perspektif tasawuf, ketakwaan tidak hanya dimaknai sebagai kepatuhan terhadap aturan syariat, tetapi juga sebagai kesadaran spiritual yang terus berkembang. Para ulama salaf tidak merasa cukup dengan ibadah mereka, karena mereka memahami bahwa ketakwaan bukanlah sekadar tindakan lahiriah, melainkan keadaan batin yang senantiasa harus disucikan. Sikap ini mencerminkan konsep kerendahan hati dan introspeksi diri, yang menjadi ciri khas orang yang benar-benar dekat dengan Allah swt.

Dalam konteks era digital, media sosial mendorong individu untuk menampilkan amal ibadah secara terbuka, yang dapat menimbulkan *riya'* (pamer ibadah) dan *sum'ah* (mencari popularitas melalui amal saleh). Beberapa orang membagikan aktivitas ibadah mereka yang belum tentu untuk mencari rida Allah swt., tetapi untuk mendapatkan validasi sosial. Ini bertentangan dengan ketakwaan ulama salaf, yang justru merasa amal mereka belum cukup dan menghindari eksposur berlebihan.

Olehnya itu, perlu membangun kesadaran bahwa setiap aktivitas digital diawasi oleh Allah swt., sehingga individu lebih berhati-hati dan memeriksa kembali niat sebelum mengunggah amal ibadah yang telah dilakukan di platform media sosial. Sebaiknya senantiasa mengunggah hal apapun ke media sosial, semata-mata mencari keridaan Allah swt. dan syiar Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 816.

Selain itu, era digital menawarkan hiburan dan informasi dalam jumlah yang luar biasa, yang sering kali menyebabkan distraksi spiritual. Kemudahan akses terhadap informasi dan hiburan yang berlebihan sering kali membuat seseorang lalai dalam menjaga hati dan pikirannya dari hal-hal yang tidak bermanfaat. Berbeda dengan ulama salaf yang senantiasa menjaga waktu mereka untuk mendekatkan diri kepada Allah swt. dan menjalankan sunnah Rasulullah saw. Hal ini menunjukkan perlunya kembali pada nilai-nilai ketakwaan yang hakiki agar teknologi dapat digunakan secara bijaksana tanpa mengurangi kualitas spiritual seseorang.

Terakhir, relevansi cinta kepada Allah swt. dan Rasulullah saw. dalam pernyataan tersebut menjadi pengingat bahwa tujuan utama seorang Muslim adalah mencari rida-Nya, bukan sekadar kepuasan duniawi yang sering kali dipromosikan dalam era digital. Konsumsi media yang tidak terkontrol dapat menanamkan nilai-nilai materialisme, hedonisme, dan eksistensialisme yang bertentangan dengan prinsip mahabbah (cinta) kepada Allah dan Rasul-Nya. Olehnya itu, perlu mengalokasikan waktu khusus untuk tafakur, membaca Al-Qur'an, dan mengingat Allah tanpa gangguan digital.

Sebuah kisah dari Sayidina Umar bin Khattab ra. untuk meningkatkan ketakwaan pada era digital yang disampaikan oleh Imam al-Sya'rānī dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* di bawah ini:

### Artinya:

Dan sungguh adalah Amirul Mu'minin, Sayyidina Umar bin Al-Khoththob beliau pernah berkata kepada diri beliau sendiri: "Demi Alloh, hendaklah kamu bertakwa kepada Alloh, hai putera Al-Khoththob, atau pastilah Allōh akan menyiksamu, kemudian Dia tidak perduli denganmu". Dan adalah beliau [Sayyidina Umar] pernah berkata: "Siapa saja yang

bertakwa kepada Allōh, maka ia tidak akan berbuat segala sesuatu yang dikehendaki oleh nafsunya, berupa berbagai kesenangan".<sup>68</sup>

Pernyataan Sayyidina Umar bin Khattab r.a. ini mencerminkan pemahaman mendalam tentang konsep takwa yang bukan hanya sebatas kepatuhan terhadap syariat, tetapi juga kesadaran eksistensial bahwa manusia berada dalam pengawasan Allah swt. setiap saat. Ketakwaan baginya bukan sekadar perilaku lahiriah, tetapi juga pengendalian diri secara total, termasuk dalam menghadapi keinginan hawa nafsu.

Era digital memungkinkan seseorang untuk memuaskan hawa nafsunya tanpa batas. Dengan hanya beberapa klik, seseorang bisa mengakses berbagai bentuk hiburan yang tidak selalu bermanfaat, bahkan sering kali menjauhkan dari nilai-nilai ketakwaan. Sayyidina Umar ra. menegaskan bahwa orang yang bertakwa tidak akan menuruti segala keinginan nafsunya, sementara di era digital, kecenderungan manusia justru sebaliknya: menikmati segala hal yang diinginkan tanpa mempertimbangkan dampaknya terhadap jiwa dan spiritualitas. RSITAS ISLAM NEGERI

Ketergantungan pada kegemerlapan dunia digital, membuat seseorang akan tersiksa apabila tidak mendapatkan jaringan internet baik seharian atau pun hanya satu jam. Ini tak sebanding dengan apa yang dibayangkan Sayidina Umar bin Khattab ra. apabila nanti mendapatkan siksa dari Allah swt. Olehnya itu, ketakutan akan siksa dari Allah swt. menjadi overstimulasi untuk tidak menggunakan teknologi melebihi kebutuhan dan menjauhkan diri dari konten yang merangsang hawa nafsu negatif.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 817.

Imam Al-Hasan Al-Bashriy menambahkan tentang orang-orang yang bertakwa serta kecintaan Allah swt. kepada hamba-Nya, sebagaimana yang disampaikan dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn*, yaitu:

#### Artinya:

Dan adalah Imam Al-Hasan Al-Bashriy rohimahullõhu ta'ala, apabila membaca firman Alloh ta'ala beliau dan bertakwalah kepada-Ku hai orang-orang yang berakal. (QS. 2 Al- Baqoroh: 197), beliau berkata: "Alloh menecela mereka karena Dia mencintai mereka".69

Pernyataan ini sangat relevan dalam menghadapi tantangan ketakwaan di era digital. Allah memerintahkan orang-orang berakal untuk bertakwa, yang berarti menggunakan akal secara benar dalam menilai informasi dan bertindak sesuai dengan petunjuk syariat. Namun, era digital justru sering kali memperlemah akal yang sehat (al-'aql al-salim) dan menggiring manusia kepada kelalaian spiritual. Maka dari itu, perlu menjaga akal agar tetap sehat dengan menghindari berita palsu, provokasi digital, dan konten-konten yang tidak bermanfaat.

Dalam Islam, akal bukan sekadar alat berpikir logis, tetapi juga instrumen untuk mengenali kebenaran, memahami tanda-tanda kebesaran Allah, dan mengendalikan hawa nafsu. Akal yang sehat adalah akal yang mampu menimbang baik dan buruk, mengambil keputusan dengan hikmah, serta menjauhi kebodohan dan kesesatan. Orang yang berakal sehat akan selalu menerima kritik sebagai bagian dari proses perbaikan diri, sebagaimana yang ditekankan oleh Imam Hasan Al-Bashri.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> `Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, *Tanbīh al-Mugtarrīn*, terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, (Jakarta: Pustaka Mampir, 2021), h. 819

Menurut Imam Hasan Al-Bashri, Allah mencela manusia bukan karena kebencian, tetapi justru sebagai bentuk kasih sayang-Nya. Celaan dalam Al-Qur'an sering kali mengandung pesan peringatan agar manusia kembali kepada jalan yang benar. Ini sejalan dengan konsep tarbiyah ilahiyyah (pendidikan ilahi), di mana Allah mendidik hamba-hamba-Nya melalui ujian, teguran, dan peringatan agar mereka mencapai derajat spiritual yang lebih tinggi. Celaan yang bersumber dari Allah adalah bukti kasih sayang-Nya agar manusia kembali kepada jalan yang benar. Dalam konteks ini, umat Islam perlu belajar bagaimana menerima kritik dengan hati yang lapang dan menjadikannya sebagai bahan introspeksi. Sebaliknya, mereka juga harus bijak dalam menasihati orang lain, sebagaimana Allah mengajarkan dalam Al-Qur'an bahwa nasihat harus disampaikan dengan hikmah dan kelembutan.

# B. Urgensi Pemikiran Tasawuf Imam Al-Sya'rānī di Era Digital

Urgensi pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī di era digital terletak pada kemampuannya untuk menjembatani nilai-nilai spiritual tradisional dengan tantangan modern yang dihadapi individu. Penerapan akhlak ulama salaf yang saleh tidak hanya memberikan panduan etis dalam dunia digital, tetapi juga mempromosikan kesejahteraan mental dan spiritual, baik pada tingkat individu maupun komunitas. Oleh karenanya, mengintegrasikan prinsip-prinsip tersebut dalam interaksi digital menjadi langkah yang sangat penting untuk menciptakan lingkungan sosial yang lebih sehat dan bermakna.

## 1. Penyaringan Informasi dan Literasi Digital

Di tengah maraknya berita palsu dan disinformasi di platform digital, pemikiran Imam Al-Sya'rānī menggarisbawahi pentingnya integritas dalam berbagi dan menerima informasi. Pemikirannya tentang akhlak ulama salaf yang menekankan pengetahuan yang dalam sebelum mengedukasi orang lain.

Ini dapat menjadi pedoman bagi pengguna internet. Ini mencakup keterampilan literasi digital yang melibatkan kemampuan untuk menilai sumber, memahami konteks, dan menghindari penyebaran informasi yang salah. Kemudian memeriksa kembali niat sebelum mengunggah amal ibadah yang telah dilakukan di platform media sosial. Sebaiknya senantiasa mengunggah hal apapun ke media sosial, semata-mata mencari keridaan Allah swt. dan syiar Islam dan menjadikan waktu di dunia digital sebagai sarana untuk mencari ilmu yang bermanfaat dan memperkuat pemahaman agama.

## 2. Digital Wellness dengan Pendekatan Uzlah Digital

Era digital sering kali menyebabkan ketidak-seimbangan antara kehidupan online dan offline, dengan banyak individu terjebak dalam rutinitas scrolling yang berlebihan di media sosial. Pemikiran Imam Al-Sya'rānī dengan pendekatan 'uzlah yang diterapkan oleh para ulama terdahulu sangat penting dalam konteks modern sebagai pengingat untuk menjaga keseimbangan antara interaksi dunia maya dan kegiatan yang mendatangkan manfaat spiritual, serta sosial.

Mengalokasikan waktu khusus untuk hening di luar aktivitas digital dengan melakukan "puasa digital" secara berkala dan diisi dengan Perenungan spiritual (*tafakkur*), membaca Al-Qur'an, Zikir dan salawat. Serta membaca kisah-kisah teladan para sahabat dan para ulama serta wali Allah swt. Manfaatnya dapat meningkatkan kesehatan mental dan membersihkan hati dari ketergantungan terhadap media sosial dan hiburan berlebihan, juga dapat

menjaga akal agar tetap sehat dan menghindari berita palsu serta provokasi digital.

## 3. Pengembangan (sense of community) Komunitas Positif

Pemikiran Imam Al-Sya'rānī mengajarkan nilai-nilai kasih dan empati sedangkan digitalisasi meningkatkan kemungkinan membangun komunitas di luar batas geografis. Dalam konteks digital, ini berarti mendorong interaksi yang positif dan saling menghargai di antara pengguna media sosial dan platform digital. Dengan membina hubungan yang sehat dan mendukung satu sama lain, kita dapat menciptakan ekosistem digital yang lebih baik dan lebih konstruktif. Komunitas online yang dibangun berdasarkan prinsip-prinsip moral dapat memberikan dampak positif dalam memerangi isu-isu sosial dan menyebarkan berita baik.

Secara keseluruhan, pemikiran Imam Al-Sya'rānī dapat berfungsi sebagai pemandu moral dan spiritual di era digital ini, membantu individu untuk menjalin hubungan yang lebih produktif dan bermanfaat dengan teknologi, sambil tetap berpegang pada nilai-nilai kemanusiaan dan keagamaan yang mulia. Ini mengajak kita untuk mengadopsi sikap yang lebih reflektif dan kritis terhadap pengalaman kita di dunia digital, mendorong kesejahteraan mental dan spiritual yang lebih baik.

Hal ini mampu menanggulangi berbagai perilaku negatif seperti *cyberbullying, hate speech,* dan pencemaran nama baik yang semakin marak dewasa ini. Kemudian tidak mudah tersinggung oleh kritik dan tidak tergesagesa dalam memberikan komentar yang bisa melukai orang lain. Mengedukasi diri dan masyarakat bahwa kritik yang membangun adalah bentuk kasih sayang, bukan kebencian.

## 4. Zuhud Melawan Materialisme Digital

Era digital sering kali diwarnai dengan materialisme, di mana kekayaan material lebih dihargai dibandingkan nilai spiritual. Pemikiran Imam Al-Sya'rānī tentang kesederhanaan (zuhud) dapat diterapkan dalam penggunaan teknologi. Daripada terjebak dalam konsumerisme digital yang tak berujung, masyarakat dapat memilih untuk menggunakan teknologi dengan cara yang sederhana dan fokal, yakni untuk mempelajari hal-hal yang bermanfaat, berdakwah, atau melakukan kegiatan sosial yang positif.

Masyarakat juga didorong untuk mengejar kualitas spiritual melalui alat digital, seperti aplikasi yang mendukung ibadah, refleksi, dan pembelajaran agama. Kemudian mengurangi eksposur amal ibadah di media sosial dan lebih eksposur konten-konten yang bermanfaat bagi masyarakat. Dengan menerapkan ajaran tersebut, individu dapat menemukan kekuatan spiritual yang dapat menuntun mereka untuk menjalani kehidupan yang lebih bermakna dan tidak terjebak dalam materialisme yang berlebihan.

## 5. Inovasi dan Teknologi sebagai Edukasi Spiritual

Penggunaan teknologi digital untuk pendidikan adalah aspek penting yang harus diperhatikan. Mengintegrasikan pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī dalam kurikulum pendidikan agama dapat membantu generasi muda untuk memahami nilai-nilai spiritual yang integral dan relevan dalam konteks kehadiran teknologi. Hal ini membantu menciptakan individu yang tidak hanya baik secara moral, tetapi juga memiliki pemahaman yang mendalam tentang agama dalam kehidupan modern.

Dengan adanya platform e-learning dan webinar, ajaran-ajaran akhlak ulama salaf kini dapat diakses oleh banyak orang. Hal ini memberikan peluang

kepada masyarakat untuk mempelajari dan menerapkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Investasi dalam inovasi teknologi yang mendukung pendidikan dan penguatan spiritual dapat menjadi langkah strategis dalam mempersiapkan generasi mendatang dengan kebijaksanaan dan akhlak yang baik.

### 6. Menanamkan Kesadaran Spiritual (*Digital Muragabah*)

Pemikiran Imam Al-Sya'rānī membangun kesadaran Masyarakat bahwa setiap aktivitas apapun, utamanya era digital ini, senantiasa diawasi oleh Allah swt., sehingga individu lebih berhati-hati dalam mengonsumsi dan menyebarkan informasi. Rasa takut akan Siksa Allah swt, menjadi overstimulasi untuk tidak menggunakan teknologi melebihi kebutuhan dan menjauhkan diri dari konten yang merangsang hawa nafsu negatif.

Mengingat kematian melalui kunjungan ke kuburan dapat menjadi terapi yang efektif untuk mengatasi kecanduan teknologi. Rasa takut ketinggalan (FOMO) sering kali membuat seseorang terlalu terikat pada dunia maya, berusaha mengikuti tren terbaru, berita, atau aktivitas sosial yang tidak ada habisnya. Pengalihan rasa takut dari tren dunia maya menjadi rasa takut untuk menutup usia dengan *su'ul khotimah* dan takut akan siksaan kehidupan di alam kubur.

Ini merupakan cara efektif untuk menyadarkan masyarakat tentang keterbatasan hidup dan mengarahkan kembali fokus pada persiapan untuk kehidupan setelah mati.

#### **BAB V**

#### **KESIMPULAN**

## A. Kesimpulan

Dari hasil penelitian yang telah dilakukan terhadap pemikiran tasawuf dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* karya Imam al-Sya'rānī, dapat ditarik beberapa kesimpulan sebagai berikut:

## 1. Pemikiran Tasawuf Imam al-Sya'rānī:

Pemikiran tasawuf Imam Al-Sya'rānī memiliki karakteristik khas yang menegaskan orientasinya pada pembinaan moral dengan konsep tasawuf akhlaki. Tasawuf ini berlandaskan kuat pada Al-Qur'an dan Al-Sunnah sebagai sumber utama ajarannya, sehingga setiap praktik dan konsep spiritual yang diusung selalu berpijak pada kerangka normatif Islam. Imam Al-Sya'rānī menghindari penggunaan terminologi filsafat yang kompleks sebagaimana terdapat dalam ungkapan-ungkapan *syathahat*, dengan mengedepankan istilah yang lebih sederhana dan transparan sesuai dengan tradisi tasawuf sunni. Tasawuf ini juga menekankan kesinambungan antara hakikat dan syariat, mengintegrasikan dimensi batiniah (tasawuf) dengan aspek lahiriah (fikih). Fokus utama tasawuf akhlaki ini terletak pada pembinaan dan pendidikan akhlak serta pengobatan jiwa melalui metode riyadhah (latihan spiritual).

# 2. Model Pemikiran Tasawuf Imam al-Sya'rānī dalam *Tanbīh al-Mugtarrīn*:

Model pemikiran tasawuf Imam al-Sya'rānī dalam kitab ini ialah penyajian akhlak-akhlak yang didasarkan pada teladan nyata dari generasi saleh terdahulu, seperti para sahabat, tabi'in, dan ulama yang mengamalkan

ilmunya, sebagai upaya untuk menghadirkan contoh konkret dalam implementasi nilai-nilai akhlak utamanya era digital saat ini. Imam al-Sya'rānī menegaskan bahwa akhlak-akhlak yang disampaikan bukan semata teori, melainkan telah menjadi bagian dari pengalaman pribadi yang diperolehnya sejak terjun dalam mencintai dan mengamalkan ajaran tasawuf. Pemikirannya mengajarkan untuk tidak hanya fokus pada aspek ritual ibadah, tetapi juga pada pengembangan sifat-sifat mulia seperti rendah hati, kasih sayang kepada sesama, dan keadilan dalam bersikap. Melalui pemikiran ini, dia mengajak para pembacanya untuk senantiasa menjaga keseimbangan antara kewajiban ibadah kepada Allah dan kewajiban sosial terhadap sesama manusia.

# 3. Relevansi dan Urgensi Pemikiran Tasawuf Imam al-Sya'rānī pada Era Digital:

Pemikiran tasawuf Imam al-Sya'rānī memiliki relevansi dan urgensi yang kuat dalam konteks digitalisasi modern, di mana prinsip-prinsip moral, etika, dan spiritualitas yang diajarkan dapat membantu individu dan masyarakat menavigasi tantangan informasi, interaksi sosial, dan materialisme yang berkembang pesat di era digital. Aplikasi ajaran tersebut, dengan menekankan penyaringan informasi dan literasi digital, keseimbangan antara kehidupan online dan offline melalui uzlah digital, pengembangan komunitas positif yang berlandaskan nilai-nilai kebaikan, dapat mendorong terciptanya lingkungan digital yang lebih sehat dan etis. Serta konsep zuhud terhadap materialisme digital, pemikirannya menawarkan panduan dalam mengelola interaksi digital dengan lebih bijaksana. Selain itu, pemanfaatan inovasi teknologi untuk edukasi spiritual serta penerapan konsep *muraqabah* (kesadaran akan pengawasan Allah) menjadi strategi efektif dalam membangun etika digital yang sehat. Integrasi prinsip-prinsip akhlak ini

dalam penggunaan teknologi dapat memperkuat identitas spiritual dan dapat menciptakan interaksi yang konstruktif dan penuh makna di era digital.

## B. Implikasi

Berdasarkan penelitian telah dilakukan terhadap pemikiran tasawuf dalam kitab *Tanbīh al-Mugtarrīn* karya Imam al-Sya'rānī, dapat ditarik beberapa implikasi penting yang dapat diambil:

- 1. Implikasi Teoritis: Kajian terhadap *Tanbīh al-mugtarrīn* karya Imam al-Sya'rānī memperkaya literatur tasawuf dengan penekanan pada aspekaspek introspeksi diri, pengendalian hawa nafsu, dan keseimbangan antara kehidupan spiritual dan sosial. Penelitian ini menunjukkan bahwa ajaran tasawuf yang diajarkan oleh Imam al-Sya'rānī bersifat dinamis dan relevan di berbagai zaman, termasuk di era digital. Ini menegaskan bahwa tasawuf bukan hanya sebuah praktik spiritual yang statis, tetapi dapat berkembang dan beradaptasi dengan tantangan zaman modern.
- 2. Implikasi Praktis pada Lembaga Pendidikan: Implikasi praktis yang dapat diterapkan di lembaga pendidikan, baik pendidikan formal maupun non-formal. Implikasi ini dapat memperkaya pendekatan pendidikan dalam membina karakter spiritual, etika, dan keseimbangan dalam penggunaan teknologi di kalangan peserta didik.
- 3. **Implikasi Praktis pada Masyarakat**: Implikasinya pada masyarakat dapat menerapkan ajaran tasawuf Imam al-Sya'rānī sebagai panduan dalam menyikapi berbagai masalah moral, seperti kesombongan, kemunafikan, dan materialisme yang sering kali muncul dalam interaksi sosial modern.

#### **DAFTAR PUSTAKA**

- A., Fadli. (2017). Konsep Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam Sistem Pendidikan Di Indonesia. El-Hikam: Journal of Education and Religious Studies. Vol. 10, No. 02.
- A. Nazihah & Maulana I. H. (2020). Integrasi Tasawuf Dan Modernitas Dalam Pendidikan Islam Prespektif Muhammad Fethullah Gulen. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education. Vol.1, No.1.
- Aizid, Rizem. (2015). Sejarah Peradaban Islam Terlengkap Periode Klasik, Pertengahan Dan Modern. Yogyakarta: DIVA Press.
- Abdu Al-Wahāb Al-Sya'rānī, (2021) *Tanbīh al-Mugtarrīn,* terj. Imam Kisa'i dan Zainal Arifin Yahya, Jakarta: Pustaka Mampir.
- -----, Tanbih Al-Mughtarin, tp., t.th.
- -----, Anwarul Qudsiyah Fi ma'rifati Qowaidul Tasawuf. Bairut, Maktabah Ma'arif. t.t.
- Aderus, Andi. 2017. "Falsafah Al-Islahiyah Al-Tajdidiyah". *Jurnal Adabiyah* 17 (1), 21-33. https://doi.org/10.24252/JAd.v17i1i1a2.
- Aldiyanto, Bachtiar. (2021). "Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Terpuji Dalam Kitab Al-Minah Al-Saniyah Karangan Abdul Wahhab Al-Sya'rānī", Skripsi. Salatiga: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan IAIN.
- Alif, Khairunnisa Putri, Salma Nabila, and Masduki Ahmad. (2022). 'Principal Management in Increasing the Quality of Education in the Society 5.0 Era', (Indonesian Journal Of Educational Research and Review, 5.3, 438–48. <a href="https://doi.org/10.23887/ijerr.v5i3.56423">https://doi.org/10.23887/ijerr.v5i3.56423</a>.
- Amin, Samsul Munir, (2017). Ilmu Tasawuf, Jakarta: Amzah.
- Amri, M. (2013). Perspektif Kaum Sufi Tentang Cinta Tuhan, Jurnal Al-Hikmah, 14(1), 146-159.
- Anam, Zuhrul. (2020). "Etika Bergaul dalam Islam (Telaah Kitab Washiyatul Musthofa Karya Imam Al-Sya'rānī)", Skripsi, Jepara: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UNISNU.
- Annisa, Amalia, (2021). 'Sejarah Revolusi Industri Dari 1.0 Sampai 4.0', Artikel Mahasiswa Sistem Telekomunikasi, 1.January, 2–3 <a href="https://doi.org/10.13140/RG.2.2.20215.24488">https://doi.org/10.13140/RG.2.2.20215.24488</a>.
- Annur, B. (2014). Sayyed Hossein Nasr (Sufisme Masyarakat Modern). *Al-Hikmah Journal for Religious Studies*, 15(2), 127-134.
- Anwar, Saifudin. (1998). Metodologi Penelitian, Yogyakarta: Pilar Offset.
- Anwar, Rosihon. (2008). Akhlak Tasawuf, Bandung: Pustaka Setia.
- Arifin, Zainal. (2012). Penelitian Pendidikan. Bandung: Remaja Rosdakarya.
- Arikunto, Suharismi. (2002). Prosedur Penelitian. Jakarta: PT Rineka: Cipta.
- ash-Shaikhani, Muhammad. (1999). *At-Tarbiyyah ar-Ruhiyyah bain as-Sufiyyah*. Damshiq: Dar al-Quthaibah li-al-Thiba'ah wa al-Nashr.
- As-Suyuti, Jalaluddin. (1986). Riwayat Turunnya ayat-ayat suci al-Qur'an. Surabaya: Mutiara Ilmu.

- Azra, Azyumardi. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III. Cet. 1. Jakarta: Kencana Prenada Media.
- ----- (2008). Ensiklopedi Tasawuf UIN Syarif Hidayatullah. Bandung: Prangkasa.
- B. Uno, Hamzah. (2006). Orientasi baru dalam Psikologi Pembelajaran. Jakarta: Bumi Aksara.
- Bayu, Dimas. (2022). APJII: Pengguna Internet Indonesia Tembus 210 Juta pada 2022. https://dataindonesia.id/digital/detail/apjii-pengguna-internet-indonesia-tembus-210-juta-pada-2022.
- Bekker, Anton & Ahmad, charris zubair, (1991). metode penelitian filsafat. Jakarta: Rajawali Pers.
- Bungin, Burhan. (2006). Analisis Data Penelitian Kualitatif. Jakarta : Raja Grafindo Persada.
- Besari, Ahiel Ahdi, Hadi Yasin, and Khalis Kohari, (2023). 'Konsep Akhlak Dalam Kitab Tanbihul Mughtarrin Karya Imam As-Sya'Roni Dan Relevansinya Dengan Pendidikan', Tahdzib Al-Akhlak: Jurnal Pendidikan Islam, 6.1, 129–50 <a href="https://doi.org/10.34005/tahdzib.v6i1.2785">https://doi.org/10.34005/tahdzib.v6i1.2785</a>.
- Chrismastianto, Imanuel Adhitya Wulanata, (2015). TRANSFORMATIVE LEARNING: UPAYA MENINGKATKAN KEMAMPUAN BERPIKIR KREATIF SISWA MELALUI PEMBELAJARAN BERBASIS MASALAH. Jurnal Pendidikan Dompet Dhuafa, 5(02), 3-14. Retrieved from https://ojs.pendidikandd.org/index.php/JPD/article/view/78
- Convey Report. (2018). "Api dalam Sekam" Keberagamaan Muslim Gen-Z, Survei Nasional tentang Keberagamaan di Sekolah dan Universitas di Indonesia. Vol. 1, No. 1, Banten: PPIM. NEGERI
- Daulay, Haidar Putra, Zaini Dahlan, and Yumita Anisa Putri. (2021). 'Peradaban Dan Pemikiran Islam Pada Masa Bani Abbasiyah Islamic Civilization and Thought in the Abbasid Period', Edu Society, 1.2.
- Departemen Agama Republik Indonesia, (1430H), Al-Qur'an dan Terjemahnya, al-Madinat al-Munawwarat: Mujamma' Khadim al-Haramayn al-Syarifayn al-Malik Fahd li Thiba'at al-Syarif.
- Effendy, Mochtar. (2001). Ensiklopedi Agama dan Filsafat. Universitas Sriwijaya: Percetakan Universitas Sriwijaya
- Emzir. (2011). Analisis Data: Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: Rajawali Press.
- Esposito, John L.,(2001). Ensiklopedi Oxford. Terj Eva Y.N dkk. Bandung: Mizan.
- Faisal, Muhammad. (2020). 'Manajemen Pendidikan Moderasi Beragama Di Era Digital', (Journal of International Conference On Religion, 1.1, 195–202.
- H., Allcott & Gentzkow, M. (2017). *Social media and fake news in the 2016 election*. Journal of Economic Perspectives, 31(2), 211-236.

- Harahap, Nova Jayanti. (2019). 'Mahasiswa Dan Revolusi Industri 4.0', Ecobisma (Jurnal Ekonomi, Bisnis Dan Manajemen), 6.1, 70–78 https://doi.org/10.36987/ecobi.v6i1.38
- Hidayat, Komaruddin, "Hoaks dan Agama", (Kompas,8/1/2019), https://www.kompa.s.id/baca/utama/2019/01/08/hoaks-dan-agama
- Ichwan, Moch Nur. (2019). 'Syakib Arslan: Sebab Kemunduran Dunia Islam'. Alif.ID, 1–5.
- Ikhfanuddin. (2022). "Konsep al-Akhlak al-Karimah: Studi Komparasi Pemikiran Syekh Abd al-Wahhab al-Sya'rānī dalam Kitab al-Minan al-Kubra dengan Syekh Muhammad Abd al-Aziz al-Khawli dalam Kitab al-Adab al-Nabawi", Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin Vol. 2 No. 1. <a href="https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/article/view/13657">https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpiu/article/view/13657</a>
- J., Solove, D. (2004). The Digital Person: Technology and Privacy in the Information Age. NYU Press.
- Kamus Pusat Bahasa. (2008). Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa.
- Kominfo, "Server PDN diretas, wapres minta investigasi dan tidak terulang di masa depan", 24 Juni 2024, https://www.kominfo.go.id/content/detail/57327/server-pdn-diretas-wapres-minta-investigasi-dan-tidak-terulang-di-masa-depan/0/berita
- Mawardi, Isal, "Menkominfo: Pusat Data Nasional diserang Ransomware", minta tebusan USD 8 Juta, 24 Juni 2024, https://news.detik.com/berita/d-7405895/menkominfo-pusat-datanasional-diserang-ransomware-minta-tebusan-usd-8-juta, diakses pada 2 Juli 2024.
- Menkominfo: Pusat Data Nasional diserang Ransomware", minta tebusan USD 8 Juta, 24 Juni RS 2024; LA https://news.detik.com/berita/d-7405895/menkominfo-pusat-data-nasional-diserang-ransomware-minta-tebusan-usd-8-juta, diakses pada 2 Juli 2024.
- Mustofa, Achmad. (2007). Akhlak Tasawuf. Bandung: Pustaka Setia.
- Muhaemin, (2009). Rekonstruksi Pendidikan Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo.
- Munawwir, A.W. (1997). Kamus Al-Munawwir. cet. XIV, Surabaya: Pustaka Progressif.
- Mulyati, Sri dkk, (t.th.) Hasil Penelitian Kolektif, Jakarta: Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta.
- Nashr, Sayyed Hussein. (1985). Tasawuf Dulu dan Sekarang, terj. Abd. Hadi dari judul asli Living Sufism. Jakarta: Pustaka Firdaus.
- Nasution, Khairul Bahri. '(2015). Metode Kompromistik Imam Sya 'Rani Dalam Ta' Arudh Al-Adillah Dan Implikasinya Terhadap Ijtihad Hukum Islam', Analytica Islamica, 4.1, 131–54.
- Nasution, (2001). Metode research Penelitian Ilmiah. Edisi I, Jakarta: Bumi Askara.
- Nasution, Harun. (1982). Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang.
- Nata, Abudin. (1997). Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

- -----, (2011). Metodologi Studi Islam. Jakarta; PT. Raja Grapindo Persada.
- Nurhakim, Muh. (2004). Metodologi Studi Islam. Malang: UMM Press.
- Nawas, Muh. Zuhri Abu (2019). 'Teknik Interpretasi Tekstual Dan Kontekstual', *Al-Asas: Jurnal Ilmiah Ilmu Dasar Keislaman*, 2.1, 73–91 <a href="https://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/alasas/article/view/93">https://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/alasas/article/view/93</a>
- Nawawi, Hadari dan Mimi Martini. (1996). Penelitian Terapan. Cet. II, Yogyakarta: Gajah Mada University Press.
- Ngongo, Verdinandus Lelu, Taufiq Hidayat, and Wijayanto. (2019) 'Pendidikan Di Era Digital', Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Program Pasca Sarjana Universitas PGRI Palembang, 2, 999–1015 <a href="https://jurnal.univpgri-palembang.ac.id/index.php/Prosidingpps/article/view/3093">https://jurnal.univpgri-palembang.ac.id/index.php/Prosidingpps/article/view/3093</a>.
- O. Cahyo Z. (2018). Konsep Pendidikan Akhlak Perspektif Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī (Studi Tentang Kajian Pendidikan Akhlak Dalam Kitab Al-Minah Al-Saniyah Karya Abdu Al-Wahab Al-Sya'rānī), Surabaya: UIN Sunan Ampel.
- Partanto, Pius A. dan M. Dahlan Al Barry, (1994). Kamus Ilmiah Populer. Surabaya: Arkola.
- Puspita, Yenny and others, (2020). 'SELAMAT TINGGAL REVOLUSI INDUSTRI 4.0, SELAMAT DATANG REVOLUSI INDUSTRI 5.0, (Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Program Pascasarjana Universitas Pgri Palembang. 122–30) <a href="https://jurnal.univpgri-palembang.ac.id/index.php/Prosidingpps/article/view/3794/3565">https://jurnal.univpgri-palembang.ac.id/index.php/Prosidingpps/article/view/3794/3565</a>.
- Putro, Suadi. (1998). Muhammad Arkoun tentang Islam dan Modernitas. Iakarta: Paramadina.
- Qardhawi, Yusuf. (1980). Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan Al-Banna, terj. Bustani A. Gani & Zainal Abidin. Jakarta: Bulan Bintang.
- Qorib, Ahmad. (2008). Pluralitas Kebenaran Ijtihad :Telaah Terhadap Model Perbandingan Mazhab Fikih Versi Imam Sya'rani. Bandung: Cita pustaka Media.
- Qushairi, (t.th.) Risalat al-Qusyairiyyah. Darul Fikr: Lebanon.
- Rosidi, Rosidi and Ahmad Syatori. (2023). 'Perbandingan Teknik Zikir Tarekat Dan Teknik CBT Sebagai Terapi Depresi (Studi Pemikiran Al-Sya'ra>ni Dalam Al-Anwa>r Al-Qudsiyah Dan Teknik CBT Made Simple Nina Josefowitz)', SAINTIFIKA ISLAMICA: Jurnal Kajian Keislaman, 10.1, 53–83 <a href="https://doi.org/10.32678/saintifikaislamica.v10i1.8552">https://doi.org/10.32678/saintifikaislamica.v10i1.8552</a>.
- Rosmayanti, Mengenal Revolusi Industri dari 1.0 hingga 4.0," May 07, 2019. Mengenal Revolusi Industri dari 1.0 hingga 4.0 (wartaekonomi.co.id)
- S., Andreassen, C., et al. (2004). The relationship between addictive use of social media, narcissism, and self-esteem: Findings from a large national survey. Addictive Behaviors. 64. 287-293.
- S., Hinduja & Patchin, J. W. (2014). *Cyberbullying: Identification, Prevention, and Response*. Cyberbullying Research Center.

- S., Young, K. (1998). *Internet addiction: The emergence of a new clinical disorder*. (CyberPsychology & Behavior. 1(3), 237-244.
- Saufi, Akhmad dan Hasmi Fadillah. (2015). Sejarah Peradaban Islam. Yogyakarta: Deeppublish.
- Sevilla, Consuelo G. dkk. (1993). (An Introduction to Research Methods) terj. Alimuddin Tuwu Pengantar Metode Penelitian. Cet. I. Jakarta: UI Press.
- Shihab, M. Quraish. (2017). Tafsir Al-Misbah. Ciputat: Lentera Hati.
- Shofwan, Arif Muzayin. (2022). Jurnal dengan Judul "Pesan Al-Matubuli dalam Kitab Minahus Saniyah Karya Syaikh `Abdu Al-Wahāb As-Al-Sya'rānī", Spiritual Healing: Jurnal Tasawuf dan Psikoterapi Vol. 3. No:2. http://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/SH/article/view/13867
- Siradj, Said Aqil. (2021). Allah dan Alam Semesta (Perspektif Tasawuf Falsafi). Jakarta: Yayasan Said Aqil Sirodj.
- Subaidi. (2015). `Abdu Al-Wahāb Asy-Al-Sya'rānī (Sufisme dan Pengembangan Pendidikan Karakter). Yogyakarta: Kaukaba Dipantara.
- Suharsaputra, Uhar. (2012). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan Tindakan. Bandung: Rafika Aditama.
- Sukarno, Suteja, dan Ridwan W. A. (2022). Pemikiran Pendidikan Tasawuf Perspektif Buya Syakur Yasin (Studi Pendekatan Biografi), Vol 6. No. 2, OASIS: Jurnal Ilmiah Kajian Islam.
- Sunnatullah. (2021). Syaikh Ibrahim Bin Adham; Bangsawan yang tobat dari Kemewahan, Syekh Ibrahim bin Adham; Bangsawan yang Tobat dari Kemewahan (bincangsyariah.com)
- Surur, Thoha abdul baqir. (t.th.). *Anwaru Qudsiyah Fi Ma'rifati Qowaidul Tasawuf*. maktabah ma'arif, bairut Lebanon.
- Suyuti, Jalaluddin. (1986). Riwayat Turunnya ayat-ayat suci al-Qur'an, Surabaya: Mutiara Ilmu.
- Solihin, Mukhtar dan Rosehan Anwar. (2000). Ilmu Tasawuf , Bandung: Pustaka Setia.
- Steinmetz. Yar, Majid, and Kevin F. (2023). "Cybercrime and society". Researchgate, 1-100, https://www.researchgate.net/publication/292664951\_Cybercrime\_a nd\_society
- Tiitola-Meskanen, Tuuli. (2014). A Mobile School in the Digital Era Learning Environment Ecosystem Strategies for Challenging Locations and Extreme Poverty Contexts. Proceedings of the 6th Annual Research Symposium in Finland.
- U. Khasanah & Wakito T. (2019). Genealogi Pemikiran Pendidikan KH. Hasyim Asy'ari. Analisis: Jurnal Studi Keislaman. Vol. 19. No. 1.
- Uno, Hamzah B. (2006). Orientasi baru dalam Psikologi Pembelajaran. Jakarta: Bumi Aksara.
- Valiudin, Mir. (1993). Tasawuf dalam Qur'an. Jakarta: Pustaka Firdaus.

- W., Prameswari, S., Suharno, S., & Sarwanto, S. (2018). *Inculcate critical thinking skills in primary schools*. (In Social, Humanities, and Educational Studies (SHEs): Conference Series, Vol. 1, No. 1.
- Yafie, Ali. (1994). Menggagas Fiqih Sosial dari Soal Lingkungan Hidup, Asuransi Hingga Ukhuwah. Bandung: Mizan.
- Yatim, Badri. (2010). Sejarah Peradaban Islam Dirasah Islamiyah II. Cet. Ke-22. Jakarta: Raja Grafindo Persada.
- Zahri, Mustafa. (1995). Kunci Memahami Ilmu Tasawuf. Surabaya: Bina Ilmu.
- Zaprulkhan. (2016). Ilmu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik. Jakarta: Rajawali Pers.



#### **RIWAYAT PENULIS**



Nama lengkap Muhammad Muzani Zulmaizar, S.S.I., M.Pd. Lahir di Ujung Pandang, 04 Mei 1990. Anak pertama dari pasangan alm. Dr. H. Kamaruddin Tone, M.M. dan Dr. Hj. Chuduriah Sahabuddin, M.Si. Menikah dengan Nur Hafidzah Tanawali, S.Psi., M.Psi., Psikolog, dan dikaruniai satu orang anak Muhammad Zafran Mifzani. Pendidikan formal menyelesaikan pendidikan sekolah dasar pada SD Ikip Makassar dan lulus pada tahun 2001. Kemudian melanjutkan

pendidikan SMP Pesantren IMMIM Makassar dan lulus tahun 2004. Penulis melanjutkan pendidikan di MAN 3 Biringkanaya Makasar dan lulus tahun 2007.

Tahun 2015 penulis menyelesaikan pendidikan jenjang strata satu (S1) di Universitas Islam Negeri (UIN) Syarif Hidayatullah Jakarta pada Jurusan Dirasat Islamiyah. Penulis kemudian melanjutkan studi strata dua (S2) pada Program Pascasarjana (PPs) Jurusan Magister Pendidikan Islam di Universitas Muslim Indonesia (UMI) dan lulus pada tahun 2018. Tahun 2021 penulis melanjutkan studi strata tiga (S3) pada Program Pascasarjana (PPs) Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar Konsenterasi Pemikiran Islam.

Penulis sekarang tercatat sebagai dosen tetap jurusan Manajemen Pendidikan Islam, Fakultas Agama Islam Universitas Al Asyariah Mandar untuk jenjang strata satu (S1). Kemudian menjadi dosen luar biasa pada jurusan Pendidikan Agama Islam STAIN Majene. Penulis juga diamanahkan menjadi wakil dekan pada Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan (FKIP) Universitas Al Asyariah Mandar.

Riwayat organisasi: Sekretasis BEM FDI UIN Jakarta (2009-2010), Sekretaris Bidang PC. PMII Ciputat (2010-2011), Pengurus PB PMII (2014-2016), Ketua GP. Ansor Polewali Mandar (2016-2020), Ketua Umum Majelis Dzikir Rijalul Ansor Polewali Mandar (2020-2024).