# HUMANISASI, LIBERASI DAN TRANSENDENSI (TINJAUAN KOMUNIKASI PROFETIK)



Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Magister Program Stud Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam

Pascasarjana UIN Alauddin Makassar



PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR
2024

#### PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Aditiya Hidayatullah

NIM : 80800221025

Tempat/Tgl. Lahir : Bima, 29 September 1996

Prodi : Komunikasi Penyiaran Islam

Alamat : Takalar

Judul : Humanisasi Librasi dan Transendensi (Tinjauan

Komunikasi Profetik)

1965

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa tesis ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika dikemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka skripsi dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

MAKASSAR

Gowa-Samata, 09 Aagustus 2024 Penyusun,

> Aditiya Hidayatullah NIM: 80800221025

## PENGESAHAN TESIS

Tesis dengan judul "Huanisasi, liberalisasi, dan Tradensi (Tinjauan Komunikasi Profetik)", yang disusun oleh Saudara/i {Aditiya Hidayatullah} NIM: {8080022125}, Program studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, telah diujikan dan dipertahankan dalam Sidang Ujian Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari {Rabu}, {16\_08\_2024} Masehi, bertepatan dengan tanggal {19\_01\_1446} Hijriah, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister dalam bidang {M.Sos} Islam pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

## PROMOTOR:

1. {Dr.Abdul Halik, M.Si}

#### KOPROMOTOR:

1. {Dr. Ramsiah Tasruddin, M.Si}

#### PENGUJI:

- 1. {Dr. Arifuddin Tike. M.Sos.I1}
- 2. {Dr. Nurhidayat Muhammad Said MAS 2} M NEGEAL.
- 3. {Dr. Abdul Halik, M.Si}
- 4. {Dr. Ramsiah Tasruddin, MISA K A

Makassar,13 November 2024

TERIAN AGAL Diketahui oleh:

Direktur Pascasarjana UIN Alauddin Makassar,

Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag.

NIP. 19661130 199303 1 003

#### KATA PENGANTAR

بسم الله الرحمن الرحيم المناف على خير الأنام وعلى آله الحمد لله الذي علم بالقلم على الإنسان مالم يعلم , الصلاة والسلام على خير الأنام وعلى آله وأصحابه اولى الكرام "اما بعد."

Dengan memanjatkan puji dan syukur atas kehadirat Allah *subhanahu* wa Ta'ala karena atas nikmat dan karunia-Nyalah sehingga peneliti dapat menyelesaikan tesis ini guna memenuhi persyaratan dalam menyelesaikan pendidikan S2 pada Fakultas Pascasarjana UIN Alauddin Makassar. Shalawat serta salam peneliti kirimkan kepada Rasulullah SAW, pembawa kebenaran dan teladan bagi umatnya.

Peneliti menyadari bahwa sebagai hamba Allah, kesempurnaan sangat jauh dari penyusunan tesis ini. Berbagai keterbatasan dan kekurangan yang hadir dalam tesis ini merupakan refleksi dari ketidaksempurnaan peneliti sebagai manusia. Namun dengan segala kerendahan hati, peneliti memberanikan diri untuk mempersembahkan tesis ini sebagai hasil usaha dan kerja keras yang telah peneliti lakukan.

Tesis ini peneliti persembahkan untuk kedua orang tua, Ayahanda Salahudin, Ibunda Fatmah dan kakek H. Usman Nenek Hj Dumrah, S.Pd. I yang telah berjuang dan berusaha dalam mendidik serta membesarkan dan membimbing peneliti dengan penuh cinta dan kasih sayang serta perhatian dan doa restu kepada peneliti sehingga dapat menyelesaikan kuliah di Program Studi Komunikasi Penyiaran Islam Universitas Islam Negeri (UIN), yang tak bisa nanda balas dengan apapun. Suatu kebanggaan dapat terlahir dan tumbuh dengan baik dari sosok orang tua yang senantiasa sabar

dan selalu mengusahakan pendidikan yang terbaik untuk anak-anaknya.

Tak lupa pula peneliti menyampaikan rasa terima kasih yang sebesar-besarnya kepada yang terhormat:

- 1. Prof. Hamdan Juhannis, M.A., Ph.D., selaku Rektor UIN Alauddin Makassar beserta Wakil Rektor I, Prof. Dr. H. Kamaluddin Abunawas, M.Ag., Wakil Rektor II, Dr. H. Andi Aderus, Lc., M.A., Wakil Rektor III, Prof. Dr. Muhammad Halifah Mustami, M.Pd. dan Wakil Rektor IV, Prof. Dr. H. Muhammad Amri, Lc., M.Ag., yang telah membina dan memimpin UIN Alauddin Makassar menjadi tempat bagi peneliti untuk memperoleh ilmu, baik dari segi akademik maupun ekstrakurikuler.
- 2. Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag., Direktur Pascasarjana UIN, Prof. Dr. Hasyim Haddade, M.Ag., Wakil Direktur Pascasarjana UIN dan seluruh staf administrasi yang telah mengarahkan dan memfasilitasi peneliti selama menempuh pendidikan hingga proses penyelesaian tesis di Fakultas Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.
- 3. Dr. Kamaluddin Tajibu M.Si ., Ketua Program Studi Pendidikan Agama Islam dan Dr. Ramsiah Tasruddin M.Si ., Sekretaris Program Studi Komunikasi Penyiran Islam yang telah memberikan perhatian berupa bimbingan serta arahan sehingga peneliti dapat menyelesaikan studi.

MAKASSAR

- 4. Dr. Abdul Khalik M.Si , Promotor dan Dr. Ramsiah Tasruddin M.Si Kopromotor yang telah memberikan perhatian berupa pembimbingan dan juga arahan sehingga penulis dapat menyelesaikan studi dan tesis.
- 5. Dr. Arifudin Tike M,Sos,I, dan Dr.Nurhidayat Muhammad Said M.Ag.,

dewan penguji yang memberikan arahan dan perbaikan secara

konstruktif pada tulisan ini.

6. Para dosen, karyawan dan karyawati Pascasarjana UIN Alauddin

Makassar yang secara konkret memberikan bantuannya baik secara

langsung maupun tidak langsung.

7. Teman-teman seperjuangan dari mahasiswa Bima-Dompu yang selalu

saling suppor saling mendukung sehingga dari do,a tulus teman-teman

tesis ini bisa selesai.

8. Tesis ini merupakan bagian dari proses belajar peneliti dengan dunia

akademik, sehingga pembaca yang sangat akrab dengan dunia

penelitian akan sangat mudah menemukan dan menjumpai kelemahan

yang terdapat dalam penulisan ini. Oleh karena itu, peneliti sangat

mengharapkan kritik dan saran yang bersifat membangun sebagai

langkah menuju kesempurnaan. Akhir kata peneliti berharap semoga

hasil penelitian ini dapat memberikan manfaat bagi yang membaca.

MAKASSAR

Samata, 09 Agustus 2024

Aditiya Hidayatullah

vi

## DAFTAR ISI

| Pernyataan keaslian Tesisi |                                                                    |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Kata                       | Pengantariii                                                       |
| Daftar Isivi               |                                                                    |
| Abst                       | rak viii                                                           |
| BAB                        | I PENDAHULUAN1                                                     |
| A.                         | Latar Belakang Masalah1                                            |
| B.                         | Rumusan Masalah8                                                   |
| C.                         | Fokus Penelitian                                                   |
| D.                         | Kajian Pustaka10                                                   |
| E.                         | Kerangka Teoritis                                                  |
| F.                         | Metodologi Penelitian14                                            |
| G.                         | Tujuan dan Kegunaan Penelitian17                                   |
| BAB                        | II TINJAUAN UMUM KONSEP KOMUNIKASI PROFETIK19                      |
|                            | Paradigma Komunikasi Profetik                                      |
| В.                         | MAKASSAR Sejarah Komunikasi Profetik 22                            |
| C.                         | Unsur-Unsur Komunikasi Profetik27                                  |
| D.                         | Ilmu Sosial Profetik sebagai Landasan Konsep Komunikasi Profetik60 |
| BAB                        | III ANALISIS KOMUNIKSI PROFETIK MENURUT AL-QURAN DAN HADIST        |
|                            |                                                                    |
| A.                         | Landasan Komunikasi Profetik91                                     |
| B.                         | Komunikasi Profetik Dalam Prespektif Barat                         |
| C.                         | Komunikasi Profetik Perspektif al-Ouran dan Hadist93               |

#### **ABSTRAK**

Nama : Aditiya Hidayatullah

NIM : 80800221125

Judul : Humanisasi Liberasi dan Transedendensi (Tinjauan

Komunikasi Profetik)

The aim of this research seeks to reveal the concept, essence and urgency of Kuntowijoyo's humanization, liberation and transcendence in prophetic social science and what differentiates it from other communication science discourses.

This type of research is qualitative-descriptive research. In qualitative research, researchers start from initial data and utilize various existing theories to support the data findings.

The results of this research are that the concept of humanization refers to efforts to increase human dignity and human values, while the concept of liberation seeks to ensure that the prophet's messages often contain liberation both physically and spiritually, the concept of transcendence in the context of prophetic communication refers to efforts to achieve the deeper into the existential meaning and purpose of life towards God, so that the concept of prophetic communication contains moral and spiritual messages that encourage human interaction towards a life full of grace. The urgency of prophetic communication refers to its attention to fundamental human values, and refers to the importance of spreading or communicate these ideas widely and effectively. And prophetic communication reflects the urgent need to elevate spiritual and moral perspectives in human interactions.

The implications of this research are expected to provide a deeper understanding of the role of prophetic communication in promoting individual and social liberation, as well as facilitating the search for deep existential meaning. As a discourse that was born from Indonesian Muslim thinkers, this study should be maximized so that it gets an important position in discussion of the dynamics of communication science, especially Islamic communication.

**Keywords:** prophetic communication, humanization, liberation, transcendence



#### **ABSTRAK**

Nama : Aditiya Hidayatullah

NIM : 80800221125

Judul : Humanisasi Liberasi dan Transedendensi (Tinjauan

Komunikasi Profetik)

Tujuan dari penelitian ini berupaya mengungkap konsep, esensi dan urgensi humanisasi, liberasi dan transendensi Kuntowijoyo di dalam Ilmu sosial profetik dan apa yang membedakanya dengan diskursus ilmu komunikasi yang lainnya.

Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif-deskriptif. Dalam penelitian kualitatif peneliti berto<mark>lak d</mark>ari data awal dan memanfaatkan berbagai teori yang ada untuk mendukung temuan data tersebut.

Hasil dari penelitian ini adalah bahwa konsep humanisasi mengacu pada upaya untuk meningkatkan martabat manusia dan nilai-nilai kemanusiaan, adapun konsep liberasi mengupayakan pesan-pesan nabi seringkali mengandung pembebesan baik dari fisik maupun spritual, konsep transendensi dalam konteks komuniasi profetik merujuk pada upaya untuk mencapai yang lebih dalam tentang makna eksistensial dan tujuan hidup kepada tuhan, sehingga konsep komunikasi profetik berisikan pesan moral dan spritual yang mendorong interaksi manusia kepada kehidupan yang penuh rahmat, Adapun urgensi komunikasi profetik mengacu pada perhatiannya terhadap nilai-nilai kemanusiaan yang mendasar, serta merujuk pada pentingnya menyebarkan atau mengkomunikasikan ide-ide ini secara luas dan efektif. Dan komunikasi profetik mencerminkan kebutuhan mendesak untuk mengangkat perspektif spiritual dan moral dalam interaksi manusia.

Implikasi dari penilitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih dalam tentang peran komunikasi profetik dalam mempromosikan pembebasan individu dan sosial, serta memfasilitasi pencarian makna eksistensial yang mendalam, sebagai sebuah diskursus yang lahir dari pemikir muslim Indonesia, sebaiknya kajian ini dimasifkan agar mendapat posisi yang penting dalam pembicangan dinamika ilmu komunikasi, khususnya komunikasi Islam.

**Kata Kunci:** komunikasi profetik, humanisasi, liberasi, transendensi

#### **BABI**

#### **PENDAHULUAN**

### A. Latar Belakang Masalah

Komunikasi merupakan instrumen yang integral dari Islam sejak kelahiran Islam sejak jaman sebagai gerakan religius. Al-Qur'an merupakan sumber utama untuk menjelaskan praktik dan aturan (teorisasi) komunikasi. Secara transendental, ada dua tipe pemahaman komunikasi timbal balik antar tuhan dan manusia. Pertama, bersifat linguistic verbal, yaitu menggunakan tutur baahasa yang dapat di pahami oleh manusia. Kedua, bersifat non verbal, yaitu menggunakan tanda-tanda alam.

Penyebaran informasi sama tuanya dengan usia manusia. bahkan sebelum terciptanya manusia, komunikasi sudah terlebih dahulu ada. hal tersebut dapat kita temui dalam kisah komunikasi anatara Allah SWT dengan iblis ketika menciptakan sebagai manisia pertama. Rahasia dibalik universitas islam negeri konvergensi-interkoneksi keilmuan tersebut terletak pada khazanah keilmuan Allah SWT yang belum terjamah dan belum tersentuh oleh manusia. Masih banyak keilmuan Allah SWT yang perlu di dekati dan di unggkap kebenaranya. Untuk berupaya "mendekati" Allah SWT dalam mengungkapkan sebagian tabir rahasia keilmuan yang dimilikinya. Pendekatan ini di berinama komunikasi profetik.

Gagasan baru tentang konsep pendekatan komunikasi yang memanusiakan manusia (Humanisasi), membebaskan (liberasi) dan selalu berorientasi pada tuhan (Transendensi). Ini suatu kajian yang baru tentang komunikasi profetik. Komunikasi kenabian memberikan porsi penting pada nilai etika. Dalam hal ini, profetik merupakan kesadaran sosiologis para nabi

dalam sejarah untuk mengakat derajat kemanusian dan membawa beriman kepada Allah. Istilah komunikasi profetik ini adalah buah dari pengembangan dari konsep ilmu sosial profetik (ISP) yang pernah kluar dari gagasan kuntowijoyo, seorang ilmuan Islam terinspirasi oleh *spirit prophetic reality* yang di usung oleh Muhammad iqbal dan Rogger Graudy. Ilmu sosial Profetik menemukan bentuknya dalam wujud dan ilmu integralistik yang menyatukan wanyu tuhan dan akal pikiran manusia.

Komunikasi profetik diajukan dalam kerangka baru praktik ilmu kominikasi Islam yang memadukan konsepnya dengan kajian ilmu komunikasi yang sudah berkembang sebelumnya. Komunikasi profetik ingin menerapkan prinsip-prinsip kaidah komunikasi kenabian terhadap dinamisnya ilmu komunikasi yang berperan penting dalam kancah akselerasi perubahan social.

Dakwah yang di mulai sejak jaman Rasulullah SAW, menjadi tiitik tolak untuk di refleksi hingga hari ini, sejarah yang di potret adalah aktifitas umat dalam memenuhi perintah Allah SWT. Untuk menyeberkan agama, membina masyarakat, melakukan transormasi social budaya, memelihara agama, dan mempertahankanya dari serangan musuh-musuh Islam. Sejarah Islam juga memotret bagaimana perjuangan menegakan agama dalam rentan masa yang begitu panjangini mengalami pasang surut.

Kegiatan dakwah Islam di masyarakat sekitar kita. Namaun seringkali kita mengabaikan efektivitas dari kegiatan dakwah fokus pada penyampaianya saja. Bahkan sudah tidak menjadi rahasia lagi kegiatan dakwah dilaksanakan selama ini monoton. Monoton disini bersrarti metode dakwah yang di gunakan dalam dakwah tersebut kurang memberikan efek pengaruh yang besar kepada para *mad'u* dalam menerima informasi.

Pelaku dakwah memberikan inovasi-inovasi agar terkesan menarik dan

di terima oleh masyarakat di semua kalangan. Seperti yang dilakukan oleh para da'i seperti halnya yang dilakukan oleh para pelaku dakwah *Bil-lisan*. Kegiatan dakwah yang dilakukan secara lisan yang notabene marak di masyarakat bukan berarti tidak baik. namun jika kita melihat dari penerepen informasi dari kegiatan dakwah tersebut sangatlah kurang memadai jik kita lihat maknanya informasi sekuler yang menerpa kita sehari-hari oleh karna itu menjadi keharusan adanya strategi baru dalam pelaksanaan suatu kegiatan dakwah.

Aktifitas dakwah yang di lakukan oleh nabi Nuh, juga di lakukan oleh Rasul-Rasul sesudah nabi Nuh yaitu Ibrahim, Musa, Isa, hingga Rasul terakhir nabi Muhammad SAW. (Q.S As-syurah:13), (Q.S Yusuf: 108), meskipun aktifitas dakwah telah berlangsung lama, pembahasan secara detail, strategi, metode, serta pesan dakwah yang di lakukan para nabi sebelum nabi muahmmad tidak banyak di lakukan oleh para ilmuan. Faktor utama adanya kelangkahan pembahasan dakwah sebelum nabi Muhammad SAW, di sebabkan karena minimnya data-data yang menjadi bahan rujukan.

Dakwah sebagai upaya Tranformasi nilai-nilai Islam yang tertujuh pada amar ma'ruf nahi mungkar sekiranya perlu diaktualisasikan dalam tataran praktis dalam masyarakat untuk menjadi pijakan aktifitas baik pada kaitan dengan social, ekonomi, budaya, politik dan lainya, sehingga terwujud masyarakt adil makmur. Pada dasarnya dakwah adalah dakwah mengandung pengertian sebagai suatu ajakan baik dalam bentuk lisan, tulisan, tinggkah laku dan sebagainya yang dilakukan secara sadar maupun secara kelompok supaya timbul dalam dirinya, dewasa ini dakwah di hadapkan dengan perkembangan teknologi, seiring dengan perkembangan zaman dan teknologi dakwah sebagai suatau komunikasi di tuntut agar lebih efektif dan efisien , sehingga dakwah

dapat berjalan lebih komukatif.

Manusia memiliki kewajiban untuk melaksanakan kegiatan dakwah dengan mengikuti perkembangan zaman agar dapat berjalan lebih kominkatif, dakwah meerupakan proses yang berkesinambungan yang ditangani oleh para pengembang dakwah untuk mengubah sasaran dakwah agar bersedia masuk kejalan Allah, dan sasaran menuju kehidupan yang Islami, dakwah merupakan aktifitas menyeru kepada manusia dengan hikmah dan pelajaran yang baik dengan harapan agar objek dakwah (mad'u) yang kita dakwahi beriman kepada Allah SWT dan mengingkari *thogut* (semuanya yang di abdi selain Allah) sehingga mereka kluar dari kegelapan jahiliyah menuju cahaya Islam.¹ Sebagaimana Firman Allah SWT dalam QS. Ali Imran ayat 104:

Terjemhnya:

"Dan hendaklah diantara kamu ada segolonagan orang yang menyeruh kepada kebajikan, menyeruh berbeuat yang ma`ruf dan mencegaah dan yang mungkar dan mereka itulah orangorang yang beruntung".(Kementrian Agama RI, 2014: 63)

Bagi umat Islam adalah berdakwah, selain itu tugas dakwah tidak hanya pekerjaan guru agama, ataupun kiyai saja, tetap tugas berdakwah merupakan tugas setiap umat muslim. Jika seseorang aktifitas dakwahnya tidak harus menunggu menjadi ustadz telebih dahulu, asalkan orang tersebut merasa mempunyai ilmu, Maka dia wajib menympaikan ilmu tersebut.<sup>2</sup> Dalam penyampaian dakwah harus dengan cara yang baik sebgaimana yang terdapat dalam Firman Allah dalam QS.An-Nahl ayat 125:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur'an (Cet. 1: Mizan Bandung, 1992), h. 47. Lihat juga, Asy Syaikh Muhammad bin Shalih Al Utsaimin, Tuntunan Ulama Salaf dalam Menuntut Ilmu Syar'i, ter. Abu Abdillah Salim bin Subaid (Bandung:Pustaka Sumayyah, t.t), h.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fazlur Rahman, *Islam,* terjemah Ahsin Muhammad,(Bandung: Pustaka, 1997) Cet.III, h,90.

أَدْغُ اللَّى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنَ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ اَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَهُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِيْنَ ١٢٥

Terjemahnya:

"serulah (manusia) kepada jalan tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran yang baik dan berdebatlah dengan mereka dengan cara yang baik. sesunggahnya tuhanmun dialah yang lebih mengetahui siapa yang sesat dari jalanan-Nya dan dialah yang lebih mengetahui siapa yang mendapat petunjuk" (Kementrian Agama RI, 2014: 281)

Dakwah dalam konsepnya memiliki beragam isi yang di bicarakan sehingga apapun yang kita sampaikan perlu memiliki sepearangkat cara atau metode yang tentuntya berfariasi sehingga tetap memiliki eksistensi di masyarat, yang tengah di perhadapkan arus perubahan social yang kompleks. Dakwah seharusnya tidak hanya melakukan penyampaian nilai-nilai dogmatis tetapi harus di tempuh dengan jalan yang semestinya agar semua orang baik dalam lingkungan kaum muslimin maupun orang di luar Islam dapat menaalh Islam yang sesunggunya. Hal ini lah yang di lakukan Nabi Muhammad ketika beliau Hijrah dari Yastrib ke madinah yang masyarakatnya Heterogen dalam UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Dalam perkembangan ilmu komunikasi dan dinamika yang terjadi para ilmuan (cendikiawan muslim) mencoba menggali teks agama yang ada pada al-qur'an dan hadist nabi, nabi muhammad sebagai suri tauladan bagi umat Islam perlu di lihat kembali dari sejarah perjalanya ketika ia mendapatkan mandat dari Allah swt diutus di muka bumi untuk menyampaikan pesan dari Allah (Wahyu), mengkaji kembali komunikasi kenabian (Komuniaksi profetik) sebagai alternatif untuk peneyemimbang teori komunkasi barat yang menjadi kiblat keilmuan komunikasi, seperi Harold D. Lasswell dianggap oleh pakar komunikasi sebagai salah satu teori komunikasi yang paling awal dalam perkembangan teori komunikasi.

Lasswell menyatakan bahwa cara terbaik untuk menerangkan proses komunikasi dalam menjawab pertanyaan: Who Says What In Which Channel To Whom With What Effect (siapa mengatakan apa, melalui saluran apa, kepada siapa dengan efek apa). Jawaban bagi pertanyaan paradigmatik Lasswell itu merupakan unsur-unsur proses komunikasi, yaitu Communicator(komunikator), Message (pesan), Media (media), Receiver (penerima/komunikan) dan Effect (efek). <sup>3</sup>

Model komunikasi klasik dari Lasswell ini menunjukkan bahwa pihak pengirim pesan (komunikator) pasti mempunyai suatu keinginan untuk mempengaruhi pihak penerima (komunikasi). Setiap upaya penyampaian pesan dianggap akan menghasilkan akibat, baik positif ataupun negatif. Dan hal ini, menurut Lasswell banyak ditentukan oleh bentuk dan cara penyampaiannya. Ini disebabkan Lasswel hidup di era perang dunia Pertama dan Kedua, paradigma Komunikasi yang dibangun Oleh Lasswel lebih mengarah pada komunikasi uportunis yaitu bagaimana pesan komunikasi selalu dianggap sebagai narasi propaganda, setiap pesan komunikasi dikaji dan mencari titik kelemahan dari lawan komunikasi untuk memberikan narasi sebagai resistensi tehadap wacana propaganda lawan, agar menguntungkan pihak dan komunitasnya sendiri. Salah satu kelemahan dari model Lasswell ini adalah, setiap lawan komunikasi selalu dianggap sebagai propaganda, Terjemahnya paradigma komunikasi Lasswel harus menaruh kecurigaan terlebih dahulu terhadap lawan komunikasinya (negatif) baru meletakan dan terjadinya komunikasi di dalamnya saling menguasi dan mencari keuntungan

-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mira Sopiawati, "Komunikasi Pemasaran dan Perilaku Pembelian (Studi Korelasi Antara Persepsi Konsumen Mengenai Aktivitas Komunikasi Pemasaran Terhadap PerilakuPembelian Telkomsel Flash Unlimited Corporate di Kalangan Dosen Universitas Sebelas Maret Surakarta Pada Periode Januari-Maret 2010)", Skripsi (Fak. Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas Sebelas Maret Surakarta, 2010), 6.

### masing-masing.

Kritik atas paradigma komunikasi propaganda Lasswel yaitu peletakan Lasswel dalam komunikasinya yang selalu menaruh pada kecurigaan terlebih dahulu setiap memandang lawan komunikasinya diistilahkan Lasswel sebagai Propaganda. Sedangkan komunikasi tidak selalu ingin menjatuhkan lawan komunikasi tetapi komunikasi juga memiliki prinsip-prinsip persamaan tujuan dalam berkomunikasi. Maka dari itu, peneliti berupaya memasukan nilai komunikasi profetik di dalamnya, bukan komunikasi yang menaruhkan kecurigaan terlebih dahulu seperti pola komunikasi yang dibangun oleh Lasswel, tetapi komunikasi di dalmya ada prinsip-prinsip egaliter (humanisasi), memberikan kebebasan (liberasi) kepada belenggu-belenggu provanitas atas kepentingan pihak tertentu yang mengakibatkan eksploitasi diri dan pihak lain.

Komunikasi Profetik sebagai upaya diskursus wacana keilmuan komunikasi yang baru, tidak hanya komunikasi, dimana memiliki berbagai kepentingan menjatuhkan lawan komunikasi dan bisa menjatuhkan harkat dan martabat kemanusia dengan tujuan-tujuan kelompok tertentu. Komunikasi profetik memiliki tujuan besar yaitu mengintegralkan dan mengakomodir kepentingan bersama.

Komunikasi Profetik, mengakui keberagaman pandangan, tetapi tujuan komunikasi profetik tidak hanya berhenti pada nilai-nilai provanitas melainkan membawah pada tujuan bersama sebagai *Abdullah* (hamba Allah) yaitu membawah pada nilai-nilai transenden di dalamnya. Atau dengan kata lain, dalam komunikasi profetik memiliki tujuan bersama secara simultan juga mengakui keragaman dan perbedaan pemikiran, dalam bahasa penganut filsafat perenialism persoalan eksoterik bisa memiliki perbedaan dalam

kemaslahatan tetapi dalam wilayah esoterik bisa bertemu membawah pada nilai-nilai transenden.

Maka dari itu, Islam merupakan agama kedamaian dan kasih sayang untuk seluruh manusia dan alam semesta. Agama Islam disampaikan oleh Nabi Muhammad Saw melalui cara damai dan persuasif. Banyak dari pihak lawan yang memeluk Islam karena ucapanya yang lembut dan kepribadianya yang baik. Dalam berinteraksi dan bergaul kepada non muslim nabi selalu ramah, berkata jujur dan benar. Kepribadian nabi inilah yang kemudian menjadi salah satu faktor diterimanya agama Islam dengan mudah oleh masyarakat. Setelah wafatnya nabi, umat Islam berkewajiban untuk melanjutkan misi nabi dalam berdakwah. Setiap dari mereka mengemban tugas dan tanggung jawab dalam menyebarkan Islam yang rahmatal lil'almin Bagi setiap umat Islam, dakwah adalah sebuah tanggung jawab moral yang bersifat individual yang diwariskan sebagai tugas kenabian. maka dengan adanya komunkasi profetik bisa meenjadi tawaran baru dalam khasanah keilmuan komunikasi ilmuan Islam untuk mejawab tantangan yang dihadapi oleh umat manusia yang mengalami Masalah dalam berkomunikasi.

### B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang di atas maka rumusan masalah yang akan dibahas dalam penelitian ini adalah.

MAKASSAR

- 1. Bagaimana konsep Humanisasi, Liberasi dan trasedensi " Tinjauan komunikasi profetik " ?.
- 2. Bagaimana esensi Humanisasi, liberasi dan Trasedensi "tinjauan komunikasi profetik"?.
- 3. Apa Urgensi Humanisasi, liberasi dan Trasedensi "tinjauan komunikasi profetik"?.

### C. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

#### 1. Fokus penelitian

Dari latar belakang di atas maka penelitian ini hanya berfokus pada "Humanisasi, liberasi dan transedensi (Tinjauan komunikasi profetik)" dalam memaknai nilai-nilai paradigma pemikiran Koentowijoyo.

#### 2. Deskripsi Fokus

Agar tidak terjadi multitafsir terhadap judul tersebut, maka penulis menaskan beberapa variabel sebagai berikut.

## a. Humanisasi, liberasi dan Trasendensi.

Objek Penelitian ini berfokus pada tiga pilar ilmu sosial profetik yaitu humaniasai, liberasi, dan trasedensi. , peneliti menguraikan bagaimana gagasan awal Koentowijoyo dalam membangun Paradigma Ilmu sosial Profetik atas keresahan ilmu sosial sekuler ala Barat yang tidak dapat menyelesaikan masalah sosial. Dalam paradigama ilmu sosial profetik ala Koentowijoyo, setiap masalah sosial selalu saling berkaitan dan bergelindan satu sama lainnya tidak berdiri sendiri maka perlu adanya teroposan baru untuk menyelesaikan problem sosial yaitu Ilmu sosial Profetik, Adapun yang di maksudkan Humanisasi, liberasi dan trasedensi.

#### 1. Humanisasi

Secara etimologi humanisasi berasal dari kata *humanitas*, yang Terjemahnya *mahluk manusia* kondisi menjadi manusia.secara terminologi berarti mamanusiakan manusia,menghilangkan ketergantungan, kekerasan, dan kebencian terhadap manusia.

#### 2. Liberasi

Liberasi secara etimologi berasal dari bahasa latin *Libere* yang bearti

membedakan , sedangakan secara istilah dapat diartikan dengan pembebbasan.

#### 3. Transedensi

Trasedensi berasal dari bahasa latin *transecendre* yang Terjemahnya naik ke atas , dan didalam bahasa inggris adalah *to transecend* yang Terjemahnya menembus, melewati, melampaui.

## b. Pendekatan paradigma Komunikasi profetik.

Peniliti hanya berfokus pada tinjauan paradigma Komunikasi profetik Memberikan pendekatan Studi Islam yang mengacu pada pola komunikasi profetik dalam paradigma Koentowijoyo. Titik awal konsep komunikasi profetik ini, yaitu spirit keslaman dari tujuan diutusnya Nabi sebagai penyempurna kepribadian manusia (akhlak), sebagaimana dalam hadis Nabi Terjemahnya, Tidaklah aku diutus, kecuali hanya yang menyempurnakan akhlak' (H.R. Ahmad) dan dalam hal ini penilitian mengklasifasi dakwah nabi muhammad saw yang berkaitan dengan Komunikasi di dalamnya ada nilai Humanisasi (egaliter), liberasi (kebebasan atas keberlenggungan dalam hal provanitas), dan Transendensi (spritualitas) sebagai nilai etika dalam komunikasi Islam.

## D. Kajian Pustaka

Tinjauan Pustaka merupakan usaha yang dilakukan untuk menujukan sumber-sumber yang berkaitan judul tesis ini, sekaligus menulusuri tulisan atau jurnal, artikel serta data pendukung lainya yang ada kaitanya dengan tema yang dalam judul ini sehingga mebantu dan mermudahkan mendapatkan data sebagai bahan perbandingan supaya data yang di kaji lenoh jelas.

Beberapa reverensi yang menjadi bahan rujukan yang relevan dengan penelitian ini antara lain.

- 1. Masjid dan Transformasi sosial etis (Upaya Pemberdayaan Masjid dalam Kehidupan sosial), tulisan Amir Mansur, (Dosen Fak. Sain UIN SUSQA Riau) di Jurnal Inovation, Vol. 7 No. 14, edisi Juli-Desember 2008. Tulisan ini sangat berkaitan dengan judul tesis yang di angkat karna sama-sama membahas konsep Humanisasi, Liberasi dan transendensi yang merupakan gagasan kuntowijoyo.
- 2. Tesis Ali Barokah yang berjudul "Kuntowijoyo dan Pemikirannya tentang Islam Profetik" Fakultas Adab, sejarah dan kebudayaan Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta tahun 2007. Tesis ini memfokuskan pada masalah pemikiran pada teologi alternatif, Islam transformasi yang merupakan hasil penafsiran Kuntowijoyo. Dengan tinjauaan ilmu komunikasi mempekaya penafsiran terhadapap paradigma profetik yang menjadi cikal bakal konsep humanisasi, liberasi, Trasedensi.
- 3. Tesis Muh. Khoir. Rozikin yang berjudul "Format pendidikan profetik ditengah transformasi sosial budaya" fakultas Tarbiyah Jurusan Pendidikan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta tahun 2008. Tesis ini memfokuskan pembuatan format pendidikan Islam yang sesuai dengan nilai-nilai profetik sehingga dengan adanya format pendidikan profetik akan membawa pendidikan Islam sesuai dengan cita-cita profetik yang akan merubah tatanan peradaban dunia yang berkecimpung dalam sekularisme menjadi modernisme yang selalu berpegang pada nilai-nilai profetik, bisa sehinga menjadikan nila-profetik umat manusia dalam berkomunikasi.
- 4. Tesis yang ditulis Indriyana dengan judul "*Pesan dakwah dalam novel khutbah di atas bukit karya Kuntowijoyo*" Fakultas dakwah IAIN Wali Songo Semaran tahun 2006. Penelitian ini membahas mengenai pesan-pesan

dakwah yang disampaikan oleh Kuntowijoyo dalam novel khutbah di atas bukit, maka dari itu tulisan ini sangat berkorelasi dengan penilitian ini karna sama-sama mengkaji pesan-pesan nabi.

- 5. M. Fahmi dalam bukunya yang berjudul "Islam Transedental, menelusuri jejak-jejak Islam Kuntowijoyo" Yogyakarta Pilar Religia 2005. Membahas tentang gagasan kuntowijoyo, seorang professor ilmu budaya yang banyak memberikan perhatian terhadap kajian keIslaman, pencetus gagasan perlunya ilmu sosial profetik sebagai paradigma semua cabang ilmu.
- 6. Ideologi Profetik dan Ideologi Revolusioner (Misi Suci Agama-agama dalamPraksis Pembebesan). Artikel Suhermanto Ja'far (Dosen Fakultas Ushuluddin IAIN Sunan Ampel Surabaya. Tulisan tersebut mengurai pergeseran paradigmayang menyebabkan terjadinya keterputusan mata rantai antara misi suci agama dengan gerakan praktis. Selain itu, penulis juga mengupas teologi profetik dengan mengkaji beberapa tokohnya, termasuk Kuntowijoyo dan perbedaannyadengan ideologi revolusioner. Dengan kaitanya dengan komunikasi profetik bahwa ideologi yang di pakai adalah islam, Dimana komunikasi profetik memposisikan sebagai bais ideologi bukan hanya agama.

### E. Kerangka Teoritis

Kajian tentang humanisasi, liberasi, dan transendensi, adalah bukan merupakan hal yang baru, tema ini sering diangkat dan dikupas oleh beberapa pemikir Indonesia, baik dari yang segenerasi dengan Kuntowijoyo, bukti akan hal ini sekurang-kurangnya telah diurai pada pembahasan tinjauan pustaka sebelumnya. Meski demikian, upaya serius untuk mencari kesinambungan (relasi) atas ketiga hal tersebut masih

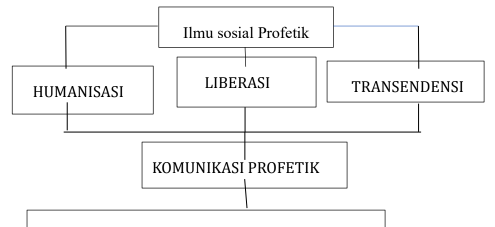
tergolong langkah, terlebih lagi jika dihubungkan dengan ilmu-ilmu sosial.4

Pada kajian ini menggunakan tinjauaan yang dalam arti (dalam artian penghubungan atau pertalian) untuk mengupas upaya Komikasi Islam dalam memadukan antara nilai-nilai wahyu dengan ilmu sosial, ketimbang integrasi (yang berarti pembauran hingga menjadi ihktiar dalam komuikasi kasih Islam dalam ilmu sosisal profetik). Hal ini diaksudkan karena diskursus sosial merupakan disiplin ilmu yang senantiasa mengalami revisi, dan bahkan dekonstruksi seiring dengan perkembangan zaman, sementara nilai wahyu merupakan hal yang bersifat pasti (mutlak) sepanjang zaman Mengingtegrasikan antara keduanya sama halnya memutlakkan diskursus sosial itu sendiri, sementara disiplin ilmu tersebut (sosial) senantiasa terbuka untuk mengalami pembaharuan. Untuk lebih jelasnya dapat dilihat dalam kerangka pemikiran berikut, yaitu:5



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kuntowijoyo. *Op. Cit.* hal 66-67

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Kuntowijoyo, *Selamat Tinggal Mitos Selamat Datang Realitas: Esai -Esai Budaya dan Politik* (Cet. I; Bandung: Mizan, 2002), h. 96.



#### Komunikasi Profetik

Komunikasi tranformatif tanpa penindasan, pembodohan, penuh dengan kesadaran dan memiliki orientasi transenden, yang menghasilkan masyarakat yang bijak dalam berkomunikasi.

Upaya pertalian ketiga hal di atas, tidak semata-mata untuk memperkaya khasanah intelektual, tapi jauh dari itu dimaksudkan untuk menciptakan suatu tatanan masyarakat (perubahan sosial) yang universitas islam negeri berkarakter. Nilai keagamaan tidak hanya sekedar diposisikan sebagai "nyanyian dan petuah-petuah abstrak", melainkan sebagai spirit untuk membangun gerakan aktif dalam membebaskan manusia dari berbagai macam keterpurukan yang setiap saat mengancam keberadaannya sehingga komunikasi profetik bisa lebih berperan dalam wacana keilmuan dalam menampilkan mazhab baru dalam komunikasi.

#### G. Metodologi Penilitian

#### 1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif adalah peneltian tentang riset yang bersifat deskrtiptif dan cenderung

menggunakan analisis. Dalam penelitian kualitatif peneliti bertolak dari data, memanfaatkan teori yang ada sebagai bahan penjelas, dan berakhir dengan suatu "teori"<sup>6</sup>

#### 2. Pendekatan Penilitian

Metode pendekatan pada dasarnya mengarah pada peningkatan pola pikir yang digunakan dalam membahas objek penelitian. Adapun metode pendekatan yang digunakan yaitu, pendekatan deskriptif, yaitu pendekatan yang berupaya untuk menemukan kebenaran yang mendasar kepda teks, menemukan makna anilisis terhadap teks komunikasi, dan juga peniliti menungganan Pendekatan teologis yaitu pendekatan dengan penelusuran konsep-konsep yang relevan dengan kepercayaan (ideologi) atau akidah, dalam hal ini menjelaskan bagaimana beretika berlandaskan al-Quran Hadist dan peniliti menijau dari paradigma koentowijo, tentang tinjauan komunikasi profetik. <sup>7</sup>

# UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

## 1. Pendekatan komunikasi Islam.

Komunikasi Islam mengusung Islam yang secara kaffah atau komperhensif apalagi dalam kajian komuniaksi dalam etika Islam. komikasi Islam bertujuan untuk membimbing kaum muslimin secara khusus dan manusia kepada pencipta, serta dengan sesama berdasarkan prinsip-prinsip Islam.

## 2. Pendekatan Sejarah

Dalam menganalisis sumber yang didapatkan dari kepustakaan, maka pisau analisis yag dibutuhkan adalah pendekatan sejarah

<sup>6</sup>Anthony C. Thisselton, New Horizon in Hermeneutics, Michigan: Zondervan Publicatioan House, 1992, hlm. 55.

<sup>7</sup>Taufik Abdullah dan Rusli Karim, Metode Penelitian Agama, Yogyakrta: Tiara Wacana, 1989, hlm. 70.

(historical approach). Sehingga peneliti akan mengkaji peristiwa yang terjadi pada masa lalu, dalam hal ini bentuk komunikasi atau dakwah Nabi dalam membina masyarakat Madinah. Oleh sebab itu melalui pendekatan ini, akan diketahui sebuah fakta sejarah yang berhubungan dengan waktu, tempat, budaya, lingkungan dimana peristiwa itu terjadi. Fungsi dari pendekatan ini yaitu proses pendekatan yang menyajikan dan menganalisa secara kritis terhadap suatu peristiwa yang terjadi di masa lampau.

### 3. Pendekatan Aksiologi

Pendekatan terakhir yang akan gunakan yakni pendekatan aksiologi.

Dalam Kajian ilmu kounikasi Islam, Nilai-nilai dari kumunikasi sangatlah penting, pendekatan tersebut dilihat dari sejarah nabi ketika nabi Muhammad S.a.w di utus di muka bumi sebagai rahmatan lillalamin, dan disitulah dilihat bagaimana nabi dalam proses penyampaian pesan nabi menanamkan nilai humanisasi, liberasi dan trasedensi kepada setiap UNIVERSITAS ISLAM NEGERI tindakan komunikasinya kepada umat Islam 8.

## 3. Metode Pengumpulan Data

MAKASSAR

Pengumpulan data merupakan salah satu tahapan sangat penting dalam penelitian. Penelitian ini adalah *library research,* dengan pengumpulan data melalui rujukan dari beberapa referensi yang terkait dengan teologi pembebasan.<sup>9</sup>

Data-.data dalam penelitian ini diperoleh melalui riset kepustakaan

<sup>8</sup>Mudji Santoso, Hakikat, Peranan, Jenis-Jenis Penelitian, Serta Pola Penelitian pada Pelita ke VI, dalam Imran Arifin (ed), Penelitian Kualitatif dalam Bidang Ilmu-ilmu Sosial dan Keagamaan, Malang: Kalimasanda, 1994, cet. I, 13. Lihat juga: Koentjaraningrat, Metode-Metode Penelitian Masyarakat, Jakarta: PT. Gramedia, 1981, cet. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Stephen Littlejohn, Theories Human Communication, California: Wadsword Publishing Company, 1989, hlm. 83-84.

(library research) Metode yang melibatkan proses identifikasi masalah dan menentukan lokasi sumber-sumber data (kepustakaan) yang berusaha membuktikan informasi faktual atau personal/ pendapat para ahli. pada pertanyaan penelitian.Data-data yang dihimpun terdiri atas ayat-ayat AlQur'an dan bahan-bahan tertulis yang telah dipublikasikan dalam bentuk buku, jurnal . Penelitian ini juga dilakukan dengan menggunakan penelitian deskriptif-analitis, yaitu dengan menggambarkan bentuk masyarakat madani yang diwujudkan nabi melalui pendekatan komunikasi profetik yang menghiasi kehidupan social keagamaan menuju masyarakat bijak dalam berkomunikasi<sup>10</sup>.

#### 4. Analisis Data

Analisis dalam penelitian kualitatif bersifat induktif, yaitu suatu analisis berdasarkan data yang diperoleh, selanjutnya dikembangkan pola hubungan tertentu atau menjadi hipotesis.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

- a. Peniltian melanjutkan hipotesis yang di dalam karya buku-buku karya kuntowijoyo dan buku-buku tentang komunikasi , sosisologi dan Dakwah .
- b. Melengkapi kajian dalam karya pemikiran kuntowijoyo dengan penafsiran dengan hasil eksplorasi kajian ilmiah rasional tentang komunikasi profetik.
- c. Setelah itu akhirnya menarik kesimpulan menurut kerangka teori yang ada, baik yang berkaitan dengan komunikasi profetik dalam Al-Qur'an, maupun karya-karya yang berkaitan dalam

 $^{10}$ Taufik Abdullah dan Rusli Karim, Metode Penelitian Agama, Yogyakrta: Tiara Wacana, 1989, hlm. 70

diskursus ilmiah seputar pola pembentukan masyarakat melalui komunikasi profetik.

#### 5. Sumber Data

Kajian Kepustakaan ini mennggunakan dua macam sumber data , yaitu sumber data primer dan sumber data sekunder. Sumber data primer yang dimaksud ialah buku karangan kuntowijoyo , sedangkan data sekunder ialah karya-karya pemikir lain, baik dalam bentuk buku, opini, yang memiliki relevansi berkaitan penelitian ini.

# 6. Metode Pengolahan dan Analisis Data

Data-data yang terkumpul dari literatur kemudian diolah dan dianalisis dengan menggunakan metode analisa tinjauan komunikasi profetik yang berusaha mencari koherensi deskripsi komporasi. Dari itu kemudian ditempuh beberapa langkah sebagai berikut:

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

- a. Meninjau konsep humanisasi liberasi dan transendensi dalam pemikiran kuntowijoyo dengan menggukan tinjauan komunikasi profetik.
- b. Meneruskan konsep humanisasi liberasi dan transendensi dalam pemikiran kuntowijoyo sehingga adanya studi tentang konsep yang di tawarkan oleh kuntowijoyo dengan melakukan pengembangan dalam bidang komunikasi islam.
- c. Peneliti mencoba Mengelaborasi pemikiran kuntowijoyo yang menggunakan sosiologi profetik dan komunikasi islam, sebagai upaya integrasi dalam komunikasi islam sehingga terjadinya komunikasi profetik.

## H. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

## 1. Tujuan Penelitian

Adapun yang yang menjadi tujuan dalam penelitian ini sebagai berikut:

- a. Untuk mengungkapkan konsep humanisasi, liberasi dan transendensi Kuntowijoyo di dalam Ilmu sosial profetik dengan penijauan Komunikasi Profetik.
- b. Untuk mengetahui Bagaimana esensi humanisasi, liberasi, dan trasedensi dalam ilmu sosial profetik kuntowijoyo , khususnya hakikat dari teori ini untuk bisa di bedakan wacana diskursus ilmu komunikasi yang lainya.
- c. Untuk mengetahui Bagaimana urgensi humaniasi, liberasi, dan trasedensi dalam tinjauan Komunikasi profetik, sehingga dalam penilitian melihat nilai yang bisa di apilkasikan dalam hal berkomunikasi.

## 2. Manfaat penelitian

Mengingat pentingnya penelitian ini dalam berbagai faktor, sekiranya di rumuskan manfaat penelitia ini di lihat dari segi, yaitu:

#### a. Kegunanaan Ilmiah

Dengan Sadanya penelitian ini diharapkan dapat memberikan nilai informasi dan sebagai bahan pertimbangan bagi pembaca. khususnya pembahasan tentang bagaimana keilmuan komunikasi Islam sebagai jawaban untuk komunikasi kofensional yang tidak berlandaskan pada transedensi , baik dari segi tindadakan komunikasi mau wilayah pemikiran komunikasi.

## b. Kegunaan Praktis

Memberikan masukan dalam mengembangkan ilmu komunikasi Islam, khususnya kegiatan dakwah dengan melalui komuniksai profetik. Sebagai bahan dalam merancang suatu strategi dalam komunikasi, karena begitu penting dijadikan model dalam mewujudkan kehidupan masyarakat yang mampu memberikan respon terhadap gejala perubahan dan perkembangan zaman yang sedang berlangsung, sehingga masyarakat hidup santun dalam bekomunikasi.



#### **BABII**

## TINJAUAN UMUM KONSEP KOMUNIKASI PROFETIK

## A. Paradigma Komunikasi Profetik

Paradigma ibarat sebuah jendela yang ditempati oleh setiap orang untuk mengamati dunia luar, atau tempat berpijak untuk menjelajahi dunia dengan wawasan. Kata paradigma ini pertama kali dipopulerkan oleh Thomas Khun dengan mengacu kepada beberapa arti, seperti matriks disipliner, model atau pola berpikir, dan pandangan dunia (word view).¹ Dari beberapa arti tersebut dirumuskan pengertian utama atas paradigma itu sendiri, yakni sebagai fondasi utama dalam proses ilmiah,17 atau konstruk paradigma manusia terkait dengan suatu pokok persoalan.²

Menurut A. F. Chalmers bahwa paradigma bagi Thomas Khun juga berguna dalam membimbing penyelidikan dan interpretasi terhadap fenomen-fenomena yang diobservasi, dan hal tersebut tentu saja universitas islam negeri mengisyaratkan asumsi metafisis, ontologis, dan epistemologis, yang diterima begitu saja oleh suatu komunitas sejauh paradigma itu diyakini mampu memberi suatu kerangka teori, serta mampu menjelaskan fenomena-fenomena eksperimen.<sup>3</sup> Pada poin pembahasan ini, penulis menggunakan istilah ini untuk mengungkapkan cara pandang atau konstruksi teoritik terkait dengan paradigma ilmu sosial dengan mengacu pada pembagian yang dilakukan oleh Jurgen Habermas. Menurut Habermas sebagaimana yang dikutip oleh Mansour Fakih bahwa, pada dasarnya paradigma ilmu sosial

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Munawir Sjadzali, *Islam dan Tata Negara; Ajaran Sejarah dan Pemikiran* (Jakarta: UI Press, 1990), h. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>M. Fahmi, *Islam Transendental: Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo* (Yogyakarta: Pilar Religia, 2005), h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Iswandi Syahputra, *Komunikasi Profetik, Konsep dan Pendekatan* (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2007), h. 122.

terbagi menjadi tiga bagian, yaitu hukum alam terhadap fakta-fakta sosial yang ada, dan disisi lain bahwa fakta sosial tersebut sama dengan fenomena alam itu sendiri.<sup>4</sup>

Positivisme ini merupakan paradigma ilmu pengetahuan yang diperkenalkan oleh Aguste Comte, istilah ini berasal dari kata "positif" yang diartikan sebagai teori yang bertujuan untuk menyusun diskursus yang terkait dengan fakta-fakta yang teramati. Penggunaan kata positif tersebut terhadap ilmu pengetahuan ialah merujuk pada kerangka konseptual yang tidak melampaui faktafakta empiris, dan karenanya juga memberi hukum bahwa bentuk pengetahuan yang sahih hanyalah yang terkait dengan kenyataan-kenyataan indrawi. Dengan demikian, paradigma ini membangun pengandaian (penolakan) atas metafisika dan pengalaman-pengalaman spiritual yang bersifat subjektif dari medan kehidupan manusia. <sup>5</sup>

Dalam paradigama ilmu pengetahuan yang berkembang di barat telah sukses dikarenakan revouliasi keilmuan di abad 17 dengan melakuakan sekekulerisme ilmu penegtahuan begitupun perkembangan keilmuan komunikasi di Barat kemudian dibandingkan dengan kontribusi Islam terhadap perkembangan ilmu komunikasi itu sendiri. Strategi ini dilakukan untuk mencairkan kekakuan hubungan antara keilmuan yang berkembang di Barat dan dunia Islam. Pertemuan tersebut kemudian hendak dijadikan dasar untuk melihat berbagai potensi relasi selanjutnya. Berbagai potensi tersebut digunakan untuk melihat masa depan perkembangan ilmu komunikasi. Agar arah yang dituju tidak menyimpang, pembahasan selanjutnya memasuki area luas yang mempertemukan agama dan ilmu pengetahuan. Pembahasan bagian ini cukup penting untuk menepis berbagai dikotomi yang kadangkala sering

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Iswandi Syahputra, *Komunikasi Profetik, Konsep dan Pendekatan*, h. 32. <sup>5</sup>Suparlan Suhartono, *Filsafat Ilmu Pengetahuan*, cet I (Yogyakarta: Ar-Ruszz, 2005), h. 84.

diwarnai saling curiga antara agama dan ilmu pengetahuan. Pembahasan bagian ini akan menekankan model perpaduan antara agama dan ilmu pengetahuan.<sup>6</sup>

Umat muslim meyakini bahwa Islam sebagai agama mengandung kebenaran hakiki dan abadi. Islam hadir menyapa peradaban manusia dengan satu misi perubahan. Perubahan terhadap akhlak manusia yang memiliki kekuatan dan kemampuan me- manusiakan manusia (humanisasi), mengentaskan manusia dari berbagai belenggu (liberasi) untuk meningkatkan derajat keimanannya (transendensi). Gagasan inilah yang kemudian ingin dirujuk sebagai misi profetik. Misi profetik tersebut lantas ingin diletakkan sebagai paradigma pengembangan ilmu komunikasi.<sup>7</sup>

Komunikasi profetik merupakan suatu tawaran bagi pengembangan keilmuan baru dalam tradisi ilmu komunikasi yang luas, multiperspektif, multidimensional dan multidisiplin ilmu pengetahuan. Banyak kalangan terutama mahasiswa ilmu komunikasi di berbagai perguruan tinggi Islam, kesulitan untuk memahaminya. Beberapa pandangan awal menilai Komunikasi Profetik sebagai Komunikasi Islam, sebagian lain memahaminya sebagai Komunikasi Dakwah. Padahal, keduanya sama sekali berbeda dalam filosofi dan metode keilmuan.8

Komunikasi profetik merupakan ikhtiar pengembangan keilmuan dalam tradisi ilmu komunikasi berbasis integrasi dan interkoneksi. Membahas alur, metode dan penggunaan sejumlah konsep penting yang terkait serta relevan guna mempertemukan teks keagamaan dan ilmu komunikasi. Perjumpaan keduanya akan mengajak pembaca sampai pada konstektualisasi

<sup>7</sup>Tim penyusun Puslit IAIN Syahid, *Demokrasi, HAM, dan Masyarakat Madani*, h. 149.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Kuntowijoyo, *Al-Quran Sebagai Paradigma, Ulumul Qur'an*, vol. 5 (1994), h. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Dawam Rahardjo, *Masyarakat Madani: Agama, Kelas Menengah dan Perubahan Sosial* (Jakarta: LP3ES, 1999), h. 1.

ilmu komunikasi yang memiliki dimensi humanisasi dan transedensi. Sebagai pendekatan dalam khazanah keilmuan komunikasi, komunikasi profetik memang masih baru. Masih banyak kalangan, terutama mahasiswa ilmu komunikasi di berbagai perguruan tinggi Islam kesulitan untuk memahaminya. Beberapa pandangan awal menilai komunikasi profetik sebagai komunikasi Islam, sebagian lain memahaminya sebagai komunikasi dakwah. Padahal, filosofi dan metode keilmuan keduanya sama sekali berbeda. Berbagai literatur yang membahas khusus komunikasi profetik secara komprehensif juga tidak ditemukan.

Komunikasi profetik merupakan suatu tawaran bagi pengembangan keilmuan baru dalam tradisi ilmu komunikasi yang luas, bersifat multiperspektif, multidimensional, dan multidisiplin ilmu pengetahuan. Atas dasar pemikiran dan pertimbangan tersebut, buku ini disusun sehingga penulisan buku ini setidaknya memiliki dua tujuan pokok. Pertama, ikhtiar pengembangan keilmuan dalam tradisi ilmu komunikasi berbasis integrasi dan interkoneksi. 10

# B. Sejarah Komunikasi Profetik 🛕 S S 🗛 R

Secara historis, komunikasi merupakan instrument yang integral dari Islam sejak kelahiran Islam sebagai gerakan religious-politis. Selama berabadabad, budaya dan peradaban Islam, bahkan produksi teks suci (Al-Qur'an) dipengaruhi oleh pola komunikasi budaya setempat. Seni budaya dan komunikasi lisan dalam masyarakat Islam menemukan ungkapan terbaiknya dalam Al-Qur'an, sunnah rasul, dan hadits. Al-Qur'an merupakan sumber

(1996), h 34.

<sup>10</sup>Nurcholis Madjid, *Kehampaan Spritual Masyarakat Modern: Respond Transpransi Nilai-Nilai Islam Menuju Masyarakat Madani* (Jakarta: Media Citra, 2000), h. 320.

utama untuk menjelaskan praktik dan aturan (teorisasi) komunikasi. <sup>11</sup> Secara sederhana dapat dikatakan, bahwa semua macam komunikasi Islam tersebut pada dasarnya tidak berbeda dengan komunikasi non-Islam dalam hal model, proses dan efeknya. Yang membedakan lebih pada landasan filosofinya. Landasan teori atau filosofinya tentulah al-Qur'an dan al-Hadis. <sup>12</sup>

Dalam al-Qur'an sendiri banyak ditemukan lafal-lafal lain yang menggambarkan kegiatan komunikasi, seperti lafal iqra'i/bacalah (QS. 96:1), balligu/sampaikanlah (QS.5:57), bassyir/kabarkanlah (QS. 4:138), qul/katakanlah (QS. 40:66), yad'una/menyeru (QS. 3:104),tawasau/berpesanpesan (QS. 103:3), sa'alu/bertanya (QS. 5:4) dan asma'u/demngarkan (QS. 5:108). Ayat (teks) merupakan kehendak Tuhan untuk membuka komunikasi dengan manusia. Ayat (teks) disampaikan kepada manusia melalui Nabi. Dalam studi ilmu al-Qur'an, ayat tersebut disebut dengan wahyu. Wahyu merupakan bentuk komunikasi khas antara Tuhan dan para Rasul-Nya. Komunikasi tersebut kemudian "dialih turunkan" oleh para Nabi. 14

Rasul dalam bentuk ayat yang tertulis, seperti yang terulang dalam kitab suci al-Qur'an. Wahyu merupakan keinginan nyata dari kehendak Tuhan untuk berkomunikasi melaui penyampaian berita dalam bentuk teks (ayat) kepada manusia. Komunikasi profetik merupakan istilah baru dalam khazanah ilmu komunikasi, yang mengacu pada pola komunikasi kenabian

Rasulullah Muhammad saw yang sarat dengan kandungan nilai dan

<sup>12</sup>Asghar Ali Engineer, *Islam dan Teologi Kebebasan* (Yogyakarta: Pustaka belajar, 1999). h. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Sayyid Mahmud Al-Nasir, *Islam Konsepsi dan Sejarahnya* (Bandung: PT. Remaja Rosda Karya, 1994), h. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Muhammad Al-Alîmi, Ahmad, *Tharâiqu Al-Nabiy SAW Fi Ta"lîmi Ashâbihi Ridlwânallahi Alaihim* (Beirut: Dâr Ibn Hajm, 2001), h. 130-131.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Baso Hilmy, Islam dan Dakwah Social Kemanusiaan, *Jurnal Dakwah Tablik, UIN Alaudin Makassar* (2015), h. 203.

Etika.<sup>15</sup> Komunikasi profetik merupakan kerangka baru praktik ilmu komunikasi dalam perspektif Islam yang terintegrasi-terintegrasi dengan kajian ilmu komunikasi yang sudah berkembang sebelumnya. 16

Dalam perspektif Komunikasi profetik akan menemukan titik terang dan benang merah peran dan kontribusi komunikasi kenabian dalam sejarah perkembangan ilmu komunikasi. Komunikasi profetik tidak hanya dapat dipetakan dalam kelompok kerja agama saja tetapi dapat dipetakan dalam kelompok kerja ilmu secara umum sebab memuat urusan kemanusiaan dan agama secara bersamaan.<sup>17</sup> Komunikasi profetik lebih bertendensi menjadi kerangka normatif dibanding konsep empirik, namun praktis dan pragmatis untuk menampung dan memberi tempat bagi seluruh apresiasi keilmuan dalam khazanah Islam yang terkait dengan persoalan komunikasi. Komunikasi profetik bukan hanya persoalan dakwah tetapi juga persoalan kemanusiaan secara luas. dalamnya terkandung usaha komunikasi yang berorientasi pada humanisasi, liberasi dan transendensi. 18

Dalam hal inilah, komunikasi profetik diajukan dalam kerangka baru praktik ilmu komunikasi Islam yang memadukan konsepnya dengan kajian ilmu komunikasi yang sudah berkembang sebelumnya. Ini bisa dibilang sebuah upaya "suntikan imunisasi" bagi perkembangan teknologi komunikasi dewasa ini, semacam menerapkan prinsip-prinsip kaidah komunikasi kenabian terhadap dinamisnya ilmu komunikasi yang berperan penting dalam kancah akselerasi perubahan sosial. Lebih jauh, hal itu dapat menempatkan pengguna komunikasi, konsumen dan media komunikasinya jadi memiliki

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Ahmad Baso, Civil Society Versus Masyarakat Madan (Bandung: Pustaka hidayah, 1999), h. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Ahmad Baso, Civil Society Versus Masyarakat Madan, h. 27..

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Musthafa Al-Siba'i, *Rawa'i Hadharatina* (Beirut: Dar al-Irsyad, 1968), h. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Musthafa Al-Siba'i, *Rawa'i Hadharatina*, h. 50.

"imunitas" pertimbangan etis dalam pelbagai praktik berkomunikasi. Olehnya itu, nilai profetik inilah yang menjadi jawaban kenapa nabi Muhammad saw. 19 begitu sangat ditaati dan diikuti ajarannya. Tidak ada sedikitpun dalam sejarah manusia tentang agama yang mendahulukan anarkisme dalam interaksi ummatnya. Secara historis, komunikasi merupakan instrument yang integral dari Islam sejak kelahiran Islam sebagai gerakan religious-politis. Selama berabad-abad, budaya dan peradaban Islam, bahkan produksi teks suci (Al-Qur'an) dipengaruhi oleh pola komunikasi budaya setempat. Seni budaya dan komunikasi lisan dalam masyarakat Islam menemukan ungkapan terbaiknya dalam Al-Qur'an, sunnah rasul, dan hadits. Al-Qur'an merupakan sumber utama untuk menjelaskan praktik dan aturan (teorisasi) komunikasi. 20

Shalat dalam ajaran Islam merupakan sarana komunikasi antara manusia dan Allah swt. Ketika manusia berdoa meminta berbagai permintaan kepada Allah swt. sesunguhnya manusia telah melakukan praktik komunikasi. Praktek komunikasi itu dapat juga bersifat massif, seperti ketika shalat istigosah atau berdoa bersama meminta hujan, menolak bencana dan sebagainya. Maka tindakan komunikasi itu dapat dikatakan sebagai metakomunikasi yaitu tindakan komunikasi yang dilakukan oleh manusia dengan suatu kekuatan di luar dirinya. Profetik merupakan kesadaran sosial para nabi dalam sejarah untuk mengangkat derajat kemanusiaan (memanusiakan manusia), membebaskan manusia dan membawa manusia beriman kepada Tuhan. Singkatnya Ilmu profetik adalah ilmu yang mencoba meniru tanggung jawab sosial para ahli. Pilar ilmu sosial profetik ada tiga yaitu humanisasi (amar makruf), liberasi (nahyi munkar), dan transendensi

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam Interpretasi untuk Aksi* (Bandung: Mizan, 1998), h. 289. <sup>20</sup>Kuntowijoyo, *Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika* (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2006), h. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Kuntowijoyo, *Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika,* h. 32.

(tu'minu billah). Al-Qur'an mengajarkan bahwa kehidupan dunia ini realitas social hanya permainan belaka kehidupan yang abadi sesungguhnya adalah di akhirat kelak.<sup>22</sup>

Humanisasi, liberasi dan transendensi harus ditempatkan menyatu, menjadi ruh setiap bentuk perubahan, termasuk dalam teknologi dan industri agar tidak menimbulkan kekejaman bagi peradaban baru. Sebab Islam tidak anti dalam teknologi, industri dan modernisasi, tetapi anti terhadap segala penindasan, penghancuran harkat kemanusaian, dan segala macam hal yang melepaskan diri dari sandaran transendensi. Komunikasi profetik diajukan dalam kerangka baru praktik ilmu komunikasi Islam yang memadukan konsepnya dengan kajian ilmu komunikasi yang sudah berkembang sebelumnya. Ini bisa dibilang sebuah upaya "suntikan imunisasi" bagi perkembangan teknologi komunikasi dewasa ini, semacam menerapkan prinsip-prinsip kaidah komunikasi kenabian terhadap dinamisnya ilmu komunikasi yang berperan penting dalam kancah akselerasi perubahan sosial.<sup>23</sup> Lebih jauh, hal itu dapat menempatkan pengguna komunikasi, konsumen dan media komunikasinya jadi memiliki "imunitas" pertimbangan etis dalam pelbagai praktik berkomunikasi.<sup>24</sup>

Kontruksi metode komunikasi profetik menggunakan integralisasi dan objektifikasi, yang Dimana integralisasi merupakan metode untuk menggabungkan akal dan wahyu sebagai isntrumen mengkaji ajaran agama yang di bawa oleh nabi dengan kajian komuikasi Upaya untuk menciptakan manusia yang bijak dalam berkomunkasi dengan bersandarkan nilai-nilai

\_

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Fazlur Rahman, *Kontroversi Kenabian dalam Islam: Antara Filsafat dan Ortodoksi* (Bandung: Mizan, 2003), h. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Zainal Abidin, *Membentuk Negara Islam* (Jakarta: Bulan bintang, 1956), h. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Donny Gahral Adian, *Menyoal Objektifisme Ilmu Pengetahuan, dari David Hume Sampai Thomas Khun* (Jakarta: Teraju, 2002), h. 3-21.

ketuhanan, Upaya ini merupakan mengilmukan Islam sebagai agama rahmatan lillalamin, dan objektifikasi adalah metode yang mengobjektifikasi ajaran nabi supaya pesan-pesan agama dapat di jadikan kajian ilmu komunikasi yang semakin berkembang sekarang ini.

#### C. Unsur-Unsur Komunikasi Profetik.

Menurut historis komunikasi telah berlangsung sejak manusia berada di muka bumi ini. Secara umum komunikasi digambarkan sebagai proses dalam rangka mempengaruhi orang melalui pesan, sedangkan dalam arti khusus komunikasi bertujuan untuk menyampaikan pesan, berita maupun informasi kepada seseorang atau sebuah kelompok. Komunikasi profetik merupakan perkembangan sebuah ilmu khususnya dalam khazanah ilmu komunikasi yang didasarkan pada pendekatan studi Islam. Istilah komunikasi profetik mengacu pada pola komunikasi kenabian Muhammad Saw. yang serat dengan kandungan nilai dan etika, dan ini dapat dilihat Ketika nabi memimpin Madinah yang Dimana tidak adanya diskriminasi dan menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusian.<sup>25</sup>

# 1. Amar ma'ruf (Humanisasi) SSAR

Term amar berasal dari kata kerja amara-ya'muru yang bermakna thalaba (meminta), sementara term ma'ruf merupakan isim maf'ul dari kata kerja 'arafaya'rifu yang berarti mengetahui, mengenal, dan mellihat dengan tajam atau mengenali perbedaan. Kemudian kata ma'ruf diartikan sebagai sesuatu yang diketahui, yang dikenal, atau yang diakui. Sedangkan secara terminologi, arti ma'ruf mencakup segala hal yang diakui oleh masyarakat baik berupa ketaatan kepada Allah Swt., maupun berbuat baik kepada

<sup>25</sup>Sri Minarti, *Ilmu Pendidikan Islam: Fakta Teoretis-Filosofis dan Aplikatif-Normatif* (Jakarta: Amzah, 2022), h. 7.

manusia.

Hal senada dengan pendapat Abuddin Nata bahwa ma'ruf Terjemahnya

segala sesuatu dalam bentuk ucapan, perbuatan, pemikiran dan sebagainya yang dipandang baik menurut syari'at dan akal pikiran, atau yang dianggap baik menurut akal, akan tetapi sejalan atau tidak bertentangan dengan syari'at. Dalam arti kebebasan akal dalam menentukan dan menilai suatu ebaikan dibatasi oleh ketentuan agama. Kemudian penulis di sini akan menjelaskan bebepa hal yang menjadi fokus utama dalam gerakan amar ma'ruf pada masa sekarang, yang diharapkan menjadi solusi dalam masalah sosial kaitannya dengan problem dehumanisasi, yaitu:

### a. Membiasakan Perilaku kerja sama

Pada dasarnya manusia adalah mahkluk sosial yang memiliki banyak kebutuhan yang harus dipenuhinya di dalam bermasyarakat. Oleh sebab itu manusia harus bekerja sama dengan yang lainnya dalam rangka pemenuhan itu. Seorang individu pasti memiliki keterbatasan. Sehingga segala manfaat yang diperoleh dari sosial masyarakat tidak pernah akan sama dengan apa yang diperoleh secara individu karena keterbatasannya. Inilah yang menjadi bukti bahwa hidup bersama dalam hubungan sosial kemasyarakatan itu adalah asas dalam ajaran agama Islam yang tertuang dalam Al-Qur'an.

Oleh karena itu, Islam mengajarkan dan memerintahkan kepada penganutnya untuk semangat dalam mengerjakan perbuatan yang baik dengan cara bekerjasama satu dengan yang lainnya dalam hubungan bermasyarakat.<sup>26</sup> Hal ini sebagaimana yang dijelaskan dalam Al-Qur'an yaitu

 $^{26} Ade$  Masturi, Dakwah di Tengah Pluralisme Agama, Dakwah, Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, vol. 21. no. 1 (2017), h. 1.

Q.S al-Maidah/5:2 yang berbunyi:

يَّاتُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَآبِرَ اللهِ وَلَا الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلَا الْهَدْيَ وَلَا الْقَلَابِدَ وَلَا الْبَيْتَ فَنْ لَا تُحِمُ مَنْ رَّبِهِمْ وَرضْوَانًا وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمِ اَنْ الْبَيْتَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ اَنْ تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُولَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِرِّ وَالتَّقُولَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْ وَالتَّقُولَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْ وَالتَّقُولَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْ وَاللَّهُ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْ وَاللَّهُ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْ وَاللَّاقُولَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْ وَاللَّهُ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْ وَاللَّهُ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللللللّهُ ا

## Terjemahnya:

Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. dan bertakwalah kamu kepada Allah. (Kementrian Agama RI, 2014:107)

Dalil di atas sebagai peringatan bahwa apabila manusia dalam bermasyarakat memiliki semangat kerjasama yang kuat, maka itu menjadi modal besar dalam kemajuan materi maupun spiritual masyarakat. Karena bukti kemajuan dan perkembangan sebuah masyarakat dalam semua sisi bisa dilihat dari seberapa kuat semangat kerjasama dan saling tolong Al-Our'an telah memberikan contoh keberhasilan UNIVERSITAS ISLAM NEGER saling kesuksesan seseorang dengan landasan kerjasama dan tolongmenolong yaitu kisah kerjasama Nabi Musa dengann Nabi Syu'aib MAKASSAR dalam pengelolaan bisnis, Q.Sal-Qashash/28:23-28.27 Ayat ini mengungkap relasi antara karyawan dengan pemilik modal. Kerjasama antara keduanya dapat dijadikan sebagai teladan dan pembelajaran simbolik yang tertera dalam AlQur'an dalam rangka pengembangan sebuah bisnis.

Dua pelaku yang kerjasama dalam kisah tersebut memiliki kesamaran peran menurut para mufasir. Namun mayoritas mufasir mengatakan bahwa sosok yang digambarkan sebagai ayah dari dua sosok

<sup>27</sup>K Hidayat, Kisah Nabi Musa Di Kota Madyan dalam Qs. Al-Qashash Ayat 23-28, Menurut Tafsir Ibnu Katsir (Studi Tentang Kisah Nabi Musa dan Ibrah di Dalamnya) (Universitas Islam Negeri Antasari, 2024), h. 1-3.

perempuan pada ayat tersebut adalah Nabi Syu'aib, yaitu Nabi yang diutus oleh Allah kepada penduduk Madyan sebagai pemilik kambing dan Nabi Musa adalah gembalanya. Kisah dari dua orang utusan Allah Swt. setidaknya dapat mewarnai segala bentuk muamalah dalam hubungan bermasyarakat yang menjungjung tinggi perilaku kerjasama sebagai dasar kesuksesan. Adapun nilai dan pelajaran yang bisa diteladani dalam kisah tersebut adalah:

#### 1. Jaminan Keamanan bagi kariwan

Kisah yang dipaparkan ini menyiratkan sebuah pertemuan, dimana Nabi Musa dalam kondisi tak berdaya, baik secara politis, dia adalah seorang pelarian menghindari tekanan para penguasa di negerinya. maupun secara ekonomis, demikian pula. Demikan pula secara ekonomis, Nabi Musa datang tidak membawa dan memiliki apa-apa, bahkan dalam kondisi lapar dan haus pada saat itu.<sup>28</sup> Oleh karenanya Nabi Syu'aib memberikan jaminan dan perlindungan baik secara politis dan ekonomis. Syu'aib adalah seorang tokoh masyarakat di Madyan, suatu wilayah di luar kekuasaan Firaun. Dengan demikian dia mempunyai kapasitas untuk memberikan jaminan keamanan itu kepada Musa, apalagi setelah mengetahui bahwa yang bersangkutan memang patut dilindungi. Ini bentuk perlindungan politik yang diberikan Nabi Syu'aib. Sementara jaminan ekonomi tergambar pada penafsiran yang diberikan oleh para ulama. Tidak lama setelah Musa tiba di rumah, Syu'aib menawarkan makanan kepadanya. Sebuah riwayat menyebutkan bahwa Musa bertanya perihal makanan itu, apakah disuguhkan sebagai balas jasa atas bantuan yang diberikannya. Lalu Syu'aib

\_

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Alimin Mesra, Pesan Alquran dalam Kerjasama Musa Dengan Syu'Ayb Tentang Pengelolaan Bisnis, *Journal of Islamic Economics*, vol. 4. no. 1 (2016), h. 1–13.

menjawab bahwa apa yang dia lakukan berdasarkan kebiasaan penduduk setempat, memperlakukan tamu dengan baik dan memberi makan bagi orang-orang yang lapar.

#### 2. Kejujuran kariwan

Sifat jujur merupakan sifat mulia yang terpatri dalam jiwa para rasul dan nabi uttusan Allah Swt. Kejujuran Nabi Musa dalam rangkaian kisah ini diungkapkan dalam Al-Qur'an dengan sematan lafaz ,amin". Sifat itu dijadikan sebagai salah satu dasar yang menjadikan putri Nabi Syu'aib tertarik keadanya ,karena sesungguhnya orang yang paling baik yang kamu ambil untuk bekerja (pada kita) ialah orang yang kuat lagi dapat dipercaya". Sebagaimana firman Allah Q.S al-Qashash/28:26.

Terjemahnya:

Salah seorang dari kedua wanita itu berkata: "Ya bapakku ambillah ia sebagai orang yang bekerja (pada kita), karena Sesungguhnya orang yang paling baik yang kamu ambil untuk bekerja (pada kita) ialah orang yang kuat lagi dapat dipercaya. (Kementrian Agama RI, 2014: 388)

Untuk mengetahui kejujuran calon karyawan, tidak sebatas berdasarkan penuturan yang bersangkutan mengenai dirinya. Pada kisah dijelaskan bahwa kejujuran Nabi Musa bagi Nabi Syu'aib diketahui melalui penuturan putrinya setelah melihat indikator ketakwaan yang dimiliki oleh Nabi Musa. Sebagian besar mufasir menjelaskan bahwa pengakuan putri Nabi Syu'aib terhadap kejujuran Nabi Musa didasarkan pada pengalaman yang dialaminya ketika menjemput dan menemani menemui ayahnya. Nabi Musa pada saat itu meminta putri Nabi Syu'aib itu berjalan di belakangnya karena menghindari pandangannya tertuju pada seorang perempuan yang bukan muhrimnya.



#### 3. Profesionalisme

Profesionalisme secara sederhana diartikan sebagai suatu pandangan untuk selalu berfikir, bersikap dan bekerja sunguh-sungguh disiplin, jujur dan penuh dedikasi untuk mencapai hasil kerja yang memuaskan.<sup>29</sup> Profesionalisme setidaknya memiliki dua karakteristik yaitu karakteristik yang meniscayakan adanya pengetahuan dan keterampilan spesifik, dan karakteristik yang bersumber dari integritas moral dan budaya. Jelasnya, seorang yang memiliki ilmu pengetahun dan keterampilan khusus terspesialisasi hanya akan menjadi professional jika ditempatkan ada tugas dan posisi yang tepat (the right man on the right place).

Demikian pula yang terjadi dalam rangkaian kisah Nabi Musa, secara implisit terungkap juga penekanan pentingnya profesionalisme dalam pengembangan bisnis. Hal ini antara lain dapat diukur berdasarkan kesesuaian antara kapasitas/keahlian seseorang dengan tugas (job description) yang bakal diembannya. Pekerjaan yang ditawarkan oleh Nabi Syu'aib kepada Nabi Musa adalah menggembalakan ternak, dan ini selaras dengan kelebihan Nabi Musa sebagaimana penyematan Al-Qur'an dengan lafaz ,al-qawiyy' yaitu orang yang memiliki kekuatan. Para mufassir tampaknya seragam dalam hal ini. Bahwa ketika Musa sampai pada sumur di daerah Madyan dia menemukan sumur itu tertutup batu besar, yang menurut perkiraan orang ada umumnya akan bisa dipindahkan dan digerakkan oleh sepuluh orang. Namun Nabi Musa mampu memindahkannya hanya dengan seorang diri.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Sunhaji Sunhaji, Konsep Manajemen Kelas dan Implikasinya dalam Pembelajaran, *Jurnal Kependidikan*, vol. 2. no. 2 (1970), h. 30–46.

### b. Meningkatkan Kesejahteraan Sosial

Istilah yang cakupannya luas dan mendalam dalam menggambarkan diskursus kesejahteraan sosial secara mendasar adalah term'al-falah', karena ini menjadi tujuan akhir dalam kehidupan manusia di dunia. Secara kebahasaan al-falah bermakna keberuntungan, kesuksesan, dan kelestarian dalam kenikmatan dan kebaikan.<sup>30</sup>

Sementara menurut Ar-raghib al-Asfahani menjelaskan makna alfalah dalam Al-Qur'an mengandung dua makna yaitu keberuntungan duniawi dan akhirat. Adapun tanda al-falah (keberuntungan) dalam konteks dunia yaitu berhasil mendapatkan kebahagiaan hidup yang menyebabkan kehidupan ini baik dan menyenangkan dengan berkesinambungan, berkecukupan. Sementara kebahagiaan (al-falah) dalam konteks akhirat dibangun atas empat dasar penyangga yaitu pertama, kebahagiaan kekal abadi tanpa mengalami kehancuran atau kebinasaan, kedua, serba berkecukupan tanpa mengalami kekurangan atau kefakiran, ketiga, kemuliaan tanpa mengalami kehinaan, dan keempat, wawasan pengetahuan dengan menghilangkan kebodohan.

Adapun konsep kesejahteraan (al-falah) yang ditawarkan oleh AlQur'an kepada manusia memiliki dua dimensi yang berpasangan kokoh dan bernilai fundamental dalm kehidupan orang-orang yang beriman kepada AlQur'an, yaitu dimensi lahir dan batin dan dimensi dunia akhirat. Di mana kesejahteraan itu dibangun atas lima pilar utama yang harus terpenuhi yaitu pertama, kebutuhan fisik-biologis, kedua, kebutuhan intelektua, ketiga, kebutuhan emosi, keempat, kebutuhan spiritual, kelima, kebutuhan sosial.

<sup>30</sup>Muhyiddin Mas Rida, *Moderasi Beragama Perspektif Al-Qur'an dalam Kurikulum 2013 Pai Jenjang Menengah Atas* (Jakarta: Institut PTIQ Jakarta, 2022), h. 24.

Dalam upaya meningkatkan kesejahteraan sosial harus dapat dimulai dari pendidikan kejiwaan bagi setiap individu. Apabila pendidikan kejiwaan ini dilakukan oleh setiap individu dengan baik, maka hampir dapat dipastikan akan tercipta hubungan yang serasi antar sesama anggota masyarakat, dan pada akhirnya masing-masing orang akan memberikan bantuannya kepada yang lain.<sup>31</sup> Sebagaimana yang telah diterangkan dalam firman Allah Swt.;

Dalam upaya meningkatkan kesejahteraan sosial harus dapat dimulai dari pendidikan kejiwaan bagi setiap individu. Apabila pendidikan kejiwaan ini dilakukan oleh setiap individu dengan baik, maka hampir dapat dipastikan akan tercipta hubungan yang serasi antar sesama anggota masyarakat, dan pada akhirnya masing-masing orang akan memberikan bantuannya kepada yang lain. Sebagaimana yang telah diterangkan dalam firman Allah Swt dalam QS. al-Hasyr/69:9.

MAKASSAR

#### Terjemahnya:

Dan orang-orang yang telah menempati kota Madinah dan telah beriman (Anshor) sebelum (kedatangan) mereka (Muhajirin), mereka (Anshor) mencintai' orang yang berhijrah kepada mereka (Muhajirin). dan mereka (Anshor) tiada menaruh keinginan dalam hati mereka terhadap apa-apa yang diberikan kepada mereka (Muhajirin); dan mereka mengutamakan (orangorang muhajirin), atas diri mereka sendiri, Sekalipun mereka dalam kesusahan. dan siapa yang dipelihara dari kekikiran dirinya, mereka Itulah orang orang yang beruntung. (Kementrian Agama RI, 2014:546)<sup>32</sup>

Ayat di atas memberikan penjelasan bahwa manusia yang

<sup>31</sup>Asih Kuswardinah, *Ilmu Kesejahteraan Keluarga* (Semarang: Unnespress, 2005), h. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Fairuz Dianah and others, Altruisme Sebagai Benteng Pertahanan Keluarga di Era 4.0 (Penafsiran Qs. Al-Hasyr Ayat 9 Perspektif Tafsir Al-Tanwir Wa Al-Tahrir dan Al-Mizan Fi Al-Tafsir), Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, vol. 8. no. 1 (2020), h. 234.

menginginkan dan mencapai kualitas hidup al-Muflihu>n yaitu manusia yang beriman kepada Allah, masyarakat yang peduli dan berbagi antar sesama dengan dasar cinta dan kasih saying. Setiap individu harus diberikan pemahaman bahwa pada hakikatnya seluruh umat Islam bersaudara, sesuai dengan firman Allah Swt. dalam Q.S al-Hujurat/49:10. Sehingga persaudaraan mereka diumpakan seperti satu tubuh, dimana ketika salah satu anggota sakit, maka yang lainpun merasakan sakit. Dalam arti ketika salah seorang di antara mereka menderita, maka yang lainpun ikut merasakan penderitan itu.

Oleh sebab itu, jika setiap Muslim memahami dan menyadari hal ini, maka tidak ada lagi muslim yang menderita di saat orang-orang yang di sekitarnya dapat hidup bahagia dan bergembira. Upaya peningkatan kesejahteraan sosial seperti ini harus terus di gerakkan dan disosialisasikan ke seluruh lapisan masyarakat akan pentingnya upaya tersebut.

# c. Mempererat Tali Persaudaraan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Konsep ajaran Islam tentang persaudaraan terambil dari kosa kata bahasa Arab yang populer dalam bahasa Indonesia yaitu *ukhuwah Islamiyyah*, nabi Muhammad S.a.w mengajarkan kepada umatnya dalam sebuah hadist, semua orang mu'min bersaudara, Persaudaraan ini diartikan sebagai sebuah pertemanan yang sangat dekat dan simpatik dan diimplementasikan dalam bentuk saling tolongmenolong, saling memperhatikan dan bersama membentuk suasana yang nyaman dan harmonis diantara mereka. Kata ukhuwah terambil dari kata akhun' yang berarti berserikat dengan yang lain. Karena kelahiran dari dua pihak atau salah satunya dengan sebab penyususuan. Sehingga makna ukhuwah adalah mengikatny hati-hati dan jiwa-jiwa dengan ikatan akidah yang paling kukuh

dan mahal harganya atau istilah lainnya saudara seiman.<sup>33</sup>

Islam memandang bahwa persaudaraan itu sebagai sebuah konsep hidup yang menjadi sunnah profetik, dalam arti sebuah sifat dan contoh kenabian. adapun bentuk persaudaraan yang dianjurkan oleh Al-Qur'an tidak sebatas hubungan kekerabatan karena faktor keturunan, akan tetapi persaudaraan dalam Islam adalah persaudaraan yang diikat oleh akidah (sesama muslim) dan persaudaraan karena fungsi kemanusiaan (sesama manusia sebagai makhluk). Bentuk persaudaraan ini telah jelas dicontohkan oleh Rasulullah Saw. ketika mempersatukan kaum Muhajirin dan Anshor, serta menjalin persaudaraan dan kerja sama dengan suku yang lain yang berbeda akidah. Sebagaimana firman Allah Swt. Q.S al-Hujurat/49:10 berbunyi:

Terjemahnya:

Orang-orang beriman itu Sesungguhnya bersaudara. sebab itu damaikanlah (perbaikilah hubungan) antara kedua saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah, supaya kamu mendapat rahmat. (Kementrian Agama RI, 2014:516)

Ada dua hal pokok yang ditegaskan dalam ayat di atas, yaitu Pertama, bahwa orang mukmin itu bersaudara. Kedua, bahwa ketika terdapat perselisihan, maka Allah Swt. memerintahkan untuk melakukan ishlah (perdamaian dan perbaikan). Apa simbol dari persaudaraan itu? Rasulullah Saw. bersabda:,Demi Allah yang menguasai diriku! Seorang diantara kalian tidak dianggap beriman kecuali jika dia menyayangi saudaranya sesama mukmin sama seperti dia menyayangi dirinya sendiri' (H.R. Muslim). Hadis yang lain yang senada, Rasulullah bersabda: ,seorang muslim adalah orang yang lidah dan tangannya tidak menyakiti

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Khairil Ikhsan Siregar, Konsep Persaudaraan Sebagai Profetik Sunnah Dalam Perspektif Mahasiswa Fakultas Ilmu Sosial UNJ, *Jurnal Online Studi Al-Qur'an* (2018), h. 161.

muslim lainnya, dan orang yang berhijrah adalah orang yang meninggalkan semua larangan Allah Swt'. (H.R. Bukhari).

Di samping itu pula ayat tersebut menerangkan bahwa curahan rahmat dari Allah Swt. akan turun kepada manusia yang beriman kepadaNya, selama mereka menjaga dan memelihara persaudaraan di antara mereka. Perwujudan masyarakat muslim sebagai sebuah ide sosial yang paling besar dalam Islam. Sehingga Islam tanpa ide yang besar ini tidak dapat direalisasikan dengan baik menurut Abdullah Yusuf Ali.132 Oleh sebab itu Rasulullah Saw. telah mencontohkan dengan refleksi persaudaraan sahabat nabi yang terpatri dalam diri dan jiwa mereka yang menghasilkan keimanan yang kuat dan kokoh. Ayat tersebut bisa menjadi potret persaudaraan yang dibangun menjadi intraksi sosial yang maju, dinamis dan menjadi contoh untuk sebuah masyarakat madani.34

Adapun buah dari menjaga dan memelihara hubungan persaudaraan yang tercermin dalam Al-Qur'an yaitu:

# a. Menciptakan persatuan dan kedamaian

Sebuah keniscayaan bagi umat Islam untuk memahami isi AlQur'an yang kemudian diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari, sehingga menghasilkan kesadaran atas kebenaran iman kepada Sang Khaliq dan kebenaran firmanNya. Salah satu yang perlu dipahami adalah bagaimana mempertahankan ikatan iman yang kokoh, dalam rangka menggenggam tali agama Allah. Sehingga dengan itu akan terbentuk kekuatan kebersamaan dan ikatan persaudaraan seiman yang melebihi ikatan hubungan darah, keturunan dan lainnnya.35 Hal ini tertera dalam

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Saihu, Pendidikan Sosial yang Terkandung dalam Surah At-Taubah Ayat 71-72, Edukasi Islami, *Jurnal Pendidikan Islam* (2020), h. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Maidiana and Maya Sari, Ayat-Ayat Tentang Fungsi Manajemen, *Alacrity: Journal Of Education*, vol. 1. no. 1 (2021), h. 87–94.

firman Allah Swt. Q.S Ali-Imran/3:103:

وَاعْتَصِمُوْا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيْعًا وَّلَا تَفَرَّقُوْا وَاذْكُرُوْا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ اِذْ كُنْتُمْ اَعْدَاءً فَالَّفَ بَيْنَ اللهُ قُلُوبِكُمْ فَاصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ اِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَانْقَذَكُمْ مِّنْهَا ۖ كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ أَلِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَهْنَدُوْنَ ١٠٣

### Terjemahnya:

Dan berpeganglah kamu semuanya kepada tali (agama) Allah, dan janganlah kamu bercerai berai, dan ingatlah akan nikmat Allah kepadamu ketika kamu dahulu (masa Jahiliyah) bermusuh-musuhan, Maka Allah mempersatukan hatimu, lalu menjadilah kamu karena nikmat Allah, orang-orang yang bersaudara.(Kementrian Agama RI, 2014:63)

Pesan ayat di atas ditujukan kaum muslimin dalam kontek bermasyarakat bahwa penggunaan kata jami'a yang mengandung arti semua, dan lafaz walatafarraqu, yang berarti janganlah bercerai berai. Ini menunjukkan bahwa harus ada upaya sekuat tenaga untuk menjaga dan menguatkan diri dengan yang lain sebagaimana ajaran dan tuntunan Allah Swt. ketika ada yang tergelincir dan lupa, maka saling bantu untuk membangkitkan dan mengingatkan supaya selalu bergantungn kepada tali agama Allah. Kalau ada anggota masyarakat yang lengah dan menyimpang, maka akan terjadi ketidakseimbangan dan kekacauan. Oleh karenanya seluruh anggota masyarakat harus bersatu dalam menjaga dan memperkokoh keutuhan bersama dalam masyarakat.

## b. Menhilangkan Rasa dengki dan memberikan kebahagiaan

Rasulullah mempersaudarakan kaum Muhajirin dan kaum Anshar sebagai salah satu potret dan referensi atas keberhasilannya dalam meletakkan dasar-dasar kekuatan persudaraan. Kaum Muhajirin dan Anshar yang bersaudara itu kemudian disifati oleh Al-Qur'an sebagai orang yang beriman yang sebenar-benarnya, sebagaimana Q.S al-Anfal/8:74,

وَالَّذِيْنَ اٰمَنُوْا وَهَاجَرُوْا وَجَاهَدُوْا فِيْ سَبِيْلِ اللهِ وَالَّذِيْنَ اٰوَوْا وَّنَصَرُوْۤا اُولَٰدِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُوْنَ حَقًّا ۖ لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَّرِزْقٌ كَرِيْمٌ ٧٤

## Terjemahnya:

Dan orang-orang yang beriman dan berhijrah serta berjihad pada jalan Allah, dan orang-orang yang memberi tempat kediaman dan memberi pertolongan (kepada orang-orang muhajirin), mereka Itulah orang-orang yang benarbenar beriman. mereka memperoleh ampunan dan rezki (nikmat) yang mulia. (Kementrian Agama RI, 2014:186)

Maka dari persaudaran itu menghapus segala bentuk kebencian, permusuhan, dan sikap fanatik ras, agama, dan etnik lainnya. Sehingga yang muncul dari persaudaraan itu adalah melahirkan kesucian hati dan menyatukan satu pandang dan visi sehingga berjalan bergandengan tangan dengan ikatan iman yang sangat kuat dan kokoh. Dengan tumbuhnya persaudaraan inilah sebagai dasar kekuatan iman mengikuti sunnah Rasul sebagai profetik. Diantara firman Allah yang menjelaskan persaudaraan yang didasari iman yang kuat dan kokok melahirkan kesucian dan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

# c. Menimbulkan simpatik dan empati sesama manusia

Karakteristik seorang manusia adalah manusia sosial. Ini menjadi sunnatullah dalam penciptaan manusia. Namun dalam perjalanan pertumbuhan manusia sangat tergantung pada lingkungan dan wawasan pengetahuan yang diperoleh dapat membentuk kepribadianya. Menjadi kebiasaan manusia bahwa keinginan sosial yang sangat besar, akan tetapi Allah Swt. tidak melakukan perbuatan zhalim kepada hamba-hamba-Nya, sehingga harus kembali kepada fitrahnya dengan pentunjuk dan bimbingan Al-Qur'an dan sunnah Rasul-Nya.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Sri Minarti, *Ilmu Pendidikan Islam: Fakta Teoretis-Filosofis dan Aplikatif Normatif*, h. 72.

Harapan dalam segala aktivitas kegiatan adalah mendapatkan ridha Allah Swt. hal itu harus melalui kesadaran keimanan muslim kepada Allah dan Rasulullah. Maka salah satu pesan keimanan yang dianjurkan dalam penilitian ini sebagaimana ayat Al-Qur'an dan hadis menjelaskan kesadaran saling memberikan perhatian sesama insan dan empati kepada saudara seiman.<sup>37</sup>

## 1. Nahi Mungkar (Liberasi)

Term nahi atau al-nahy merupakan lawan dari kata al-amr yang berasal dari kata naha-yanha yang berarti mencegah.Sedangkan kata munkar berasal dari susunan huruf nun, kaf, ra yang memiliki sejumlah arti yaitu aneh, sulit, buruk, dan sesuatu yang diingkari oleh banyak orang. Sementara secara terminologi kata munkar difahami sebagai segala sesuatu yang dipandang buruk, baik oleh syari'at maupun akal yang sehat.138 Dengan demikian frase nahi munkar dapat diartikan sebagai upaya dalam mencegah terjadinya sesuatu hal yang dipandang buruk. Oleh karenanya jika nahi munkar ini dikaitkan dengan liberasi dalam pemikirannya Kuntowijoyo, maka dimaknai sebagai sebuah langkah dalam memberikan kemerdekaan dan kebebasan kepada manusia dari segala bentuk belenggu dan diskriminasi baik dalam sistem sosial, ekonomi, dan politik. Maka penulis menelusuri langkah-langkah pembebasan tersebut dalam Al-Qur'an, yaitu:

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Lismijar, Pembinaan Sikap Ikhlas Menurut Pendidikan Islam, *Jurnal Intelektual*, vol. 5. no. 2 (2019), h. 100.

### a. Kontruksi Indentitas Berbabasis Egaliter

Islam sebagai agama yang sangat menjunjung nilai -nilai egalitarian. Nurcholish Madjid menyamakan istilah egalitarianisme dengan persamaan. Egalitarianisme juga bisa dipahami sebagai doktrin atau pandangan yang menyatakan bahwa manusia itu ditakdirkan sama derajat. Demikian pula dijelaskan oleh Muhammad Imarah, bahwa egalitarianisme merupakan persamaan yang realistis dalam arti persamaan manusia di depan hukum dengan menafikan perbedaan tempat lahir, warna kulit, etnis, dan keyakinan dalam beragama.<sup>38</sup> Sehingga dapat ditegaskan bahwa paham egalitarianisme adalah suatu paham dalam membangun komitmen kebersamaan dalam kehidupan dengan keharusan mengesampingkan unsurunsur primordialisme yang menyelimuti manusia.

Egalitarianisme perlu dibangun dan bisa dipahami sebagai bentuk keteladanan dalam kepemimpinan Nabi yang digelari dengan uswatun hasanah, yaitu suatu kepemimpinan yang berdasarkan persamaan (equality) keadilan (al-'adalah), kemerdekaan (al-hurriyah) yang dilakukan secara konsisten oleh Nabi Muhammad dalam kehidupan.142 Salah satu ekspresi Islam berwatak moderat adalah konsep egalitarianisme dalam Islam yang mengejawantah dalam konsep sikap berada di tengah-tengah (at-tawassut}), sikap adil (al-itidal), dan seimbang (at-tawazun).<sup>39</sup>

Term *wasat* diartikan oleh M. Quraish Shihab sebagai gambaran posisi di antara dua ekstrem. Sebagai contoh, kesucian merupakan sebuah kondisi antara nafsu libido seksual dengan impotensi, demikian pula

<sup>39</sup>Juni Erpida Nasution, Pendidikan Islam dan Pembentukan Masyarakat Madani, *Jurnal Madania*, vol. 6. no. 2 (2016), h. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Nadjib Zuhdi, *Kamus Lengkap Praktis Inggris-Indonesia-Indonesia-Inggris* (Surabaya: Fajar Mulya, 1993), h. 160.

keberanian sebagi sebuah kondisi pertengahan antara ceroboh dan takut, kedermawanan merupakan pertengahan antara sikap boros dan kikir. Lebih lanjut, M. Quraish Shihab menegaskan bahwa ummatan wasatha adalah umat moderat, yang posisinya di tengah. Posisi tengah menjadikan perpaduan berimbang antara aspek ruhani dan jasmani, material dan spiritual dalam segala sikap dan aktivitas. Bisa dikatakan pula seseorang harus mampu bersikap adil. Besikap adil merupakan dasar yang kokoh dalam prinsip egalitarianisme. Pentingnya penegakan keadilan ini menjadi aikon perjuangan para aktivis, karena keadilan merupakan sesuatu yang harus senantiasa diperjuangkan dan ditegakkan dalam masyarakat.

Selain keadilan, sikap tidak emosional dalam merespon perbedaan pendapat juga nilai sikap yang kokoh dalam menegakkan prinsip egalitarianisme. Menghargai orang yang berbeda pandangan, bersikap lemah lembut ketika berdiskusi dengan orang lain, namun tidak mengurangi sikap tegas dan berani meluruskan kesalahan orang atau pemimpin yang zhalim, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur'an<sup>40</sup>, Q.S Ali'Imran/2:159, yang berbunyi:

فَهِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ ۚ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوْا مِنْ حَوْلِكَ ۖ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَالسَّتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْ هُمْ فِي الْأَمْرِۚ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ ۗ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِيْنَ ١٥٩

Terjemahnya:

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu Berlaku lemah lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. karena itu ma'afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawaratlah dengan mereka

\_

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>M Sidi Ritaudin, Rekonstruksi Politik Egalitarianisme Bangsa Perspektif Model Negara Madinah, *Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam*, vol. 6 (2012), h. 152.

dalam urusan itu Maksudnya: urusan peperangan dan hal-hal duniawiyah lainnya, seperti urusan politik, ekonomi, kemasyarakatan dan lain-lainnya.]. kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, Maka bertawakkallah kepada Allah Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya.(Kementrian Agama RI, 2014:71)<sup>41</sup>

Agenda transformasi sosial oleh aktivis reformis adalah membentuk masyarakat yang egaliter, di mana sangat dipengaruhi oleh etos emansipasi sosial. Gerakan ini mengusung pembelaan terhadap kaum tertindas, keadilan sosial, egalitarianisme, dan demokratisasi politik dan ekonomi. Oleh karenanya Islam sangat menekankan prinsip kemanusian. Karena masingmasing pribadi manusia memiliki harkat, martabat, dan nilai kemanusian universal. Dalam Al-Qur'an sangat tegas menjelaskan bahwa kejahatan kepada seorang pribadi manusia, sama dengan berbuat kejahatan kepada seluruh manusia, demikian pula dalam hal kebaikan. Hal ini sebagaimana dijelaskan dalam Q.S al-Maidah/5:32.

مِنْ اَجْلِ ذَٰلِكَ ﴿ كَتَبْنَا عَلَى بَنِيُ اِسْرَ آءِيْلَ اَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ اَوْ فَسَادٍ فِى الْأَرْضِ فَكَانَّمَا وَكَانَّمَا أَخْيَا النَّالَ كَمْدِيْكًا وَلَقَدْ الْجَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنْتِ ثُمَّ اِنَّ كَثِيْرًا وَتَلَا النَّالَ كَمْدِيْكًا وَلَقَدْ الْجَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنْتِ ثُمَّ اِنَّ كَثِيْرًا وَيَنْ النَّاسَ فَوْنَ ٣٢

MAKASSAR

#### Terjemahnya:

Oleh karena itu Kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil, bahwa: Barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan karena orang itu(membunuh) orang lain, atau bukan karena membuat kerusakan dimuka bumi, Maka seakan-akan Dia telah membunuh manusia seluruhnya. Dan Barangsiapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, Maka seolaholah Dia telah memelihara kehidupan manusia semuanya. Dan Sesungguhnya telah datang kepada mereka Rasul-rasul Kami dengan (membawa) keterangan-keterangan yang jelas, kemudian banyak diantara mereka sesudah itu sungguhsungguh melampaui batas dalam berbuat kerusakan dimuka bumi. (Kementrian Agama RI, 2014:113)

 $<sup>^{41}</sup>$ Muhammad Hafiz dan Amrizal, Nilai Dakwah dalam Surah Ali-Imran Ayat 159; Studi Komparatif Tafsir Al-Azhar Karya H . Abdul Malik Karim Amrullah Dan Tafsir Al-Mishbah, vol. 2. no. 1 (2022), h. 2.

Inilah dasar yang amat tegas dan tandas bagi pandangan kewajiban manusia untuk menghormati sesamanya dengan hak-hak asasinya yang sah. Dalam arti tidak melakukan hal yang berlebihan dan kewenangan sendiri terhadap orang lain, terlebih melakukan pembunuhan.

#### b. Penuntasan Kemiskinan

Menurut Mahmud ibn Abdal-Rahim Safy, term miskin merupakan sifah mushabbahah dari kata *sukun* . Adapun huruf mim termasuk ziadah (tambahan). Term miskin termasuk berwazan mif'il. Kemudian Bentuk *masdar-nya* adalah (*sukun*) dan masdar mim berupa (maskanah). Secara keseluruhan Al-Qur'an menyebut istilah miskin sebanyak 23 kali. Dari segi bahasa istilah *miskin* berasal dari kata sakana yang mengandung arti diam, tetap, jumud, dan statis. Namun menurut arRaghib al-Ashfahani mengartikan *miskin* sebagai seorang yang tidak memiliki sesuatu apapun. Al-Qur'an pun memandang bahwa kemiskinan itu merupakan *al-maskanah* sebagai sebuah kehinaan, karena sesunggulmya manusia itu merupakan bertanggungjawab terhadap dirinya sendri karena menjadi beban orang lain diakibatkan karena mental malas yang dimiliki.

Adapun dampak kemiskinan yang dijelaskan dalam Al-Qur'an, yang mengindikasikan akan adanya bahaya pada golongan miskin sehingga Al – Qur'an mengabarkan supaya keadaan miskin tersebut dihindari dengan mengacu pada salah satu ayat Al-Qur'an yang identik dengan makna miskin, yaitu *di'af* dalam Q.S An Nisa/4: 09.<sup>42</sup>

وَلْيَخْشَ الَّذِيْنَ لَوْ تَرَكُوْ ا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعفًا خَافُوْ ا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلًا سَدِيْدًا

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Zulfa Mustaqimah, Nilai-Nilai Parenting Islami dalam Qs. An-Nisaa' Ayat 9 Telaah Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab, *Tesis* (2021), h. 57.

### Terjemahnya:

Dan hendaklah takut kepada Allah orang-orang yang seandainya meninggalkan dibelakang mereka anak-anak yang lemah, yang mereka khawatir terhadap (kesejahteraan) mereka. oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa kepada Allah dan hendaklah mereka mengucapkan Perkataan yang benar. (Kementrian Agama RI, 2014:78)

Ayat di atas berisikan antisipasi atas kemiskinan karena secara fakta memang seringkali mendatangkan bahaya dan menjadi penyebab munculnya beragam gangguan lainnya. Dampak lain dari kemiskinan adalah ketakutan. Ketakutan manusia terhaap kemiskinan sehingga munculnya tindakan kriminalitas berupa pembunuhan. Q.S Al An'am/6:151.43

### Terjemahnya:

dan janganlah kamu membunuh anak-anakmu karena takut kemiskinan. kamilah yang akan memberi rezki kepada mereka dan juga kepadamu. Sesungguhnya membunuh mereka adalah suatu dosa yang besar. (Kementrian Agama RI, 2019:150)

Ayat diatas lebih menekankan sebagai upaya merubah mentalitas manusia agar senantiasa percaya kepada Allah yang pasti memberi rizki, setidaknya ayat di atas juga menggambarkan bahwa kemiskinan menjadi salah satu alasan ketakutan manusia sehingga mereka melakukan tindakan kriminalitas.

Pada ayat di atas menekankan upaya merubah mentalitas manusia agar percaya kepada Allah yang menjaminkan rizki. Setidaknya ayat ini sebagai pengingat bahwa kemiskinan menjadi salah satu alasan ketakutan, sehingga mereka melakukan tindakan kriminalitas.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Viery Dedi Widodo, Keluarga Berencana dalam Al-Qur'an (Studi Kitab Tafsir Iklil Fi Istinbath Al-Tanzil Karya Djalaludin Asy-Syuyuthi), *Tesis* (IAIN Ponorogo, 2022), h. 9.

Berdasarkan pengamatan ayat-ayat miskin, maka ada beberapa bentuk tahapan pengentasan kemiskinan adalah:

1. Kesadaran umat akan pentingnya pengentasan kemiskinan Lafaz miskin menempati urutan pertama dalam kronologis turunnya pada Q.S al- Qalam/68:24.

Terjemahnya

"Pada hari ini janganlah ada seorang miskinpun masuk ke dalam kebunmu" (Kementrian Agama RI, 2019:565)

Ayat ini sangat berkaitan dengan ayat sebelumnya yaitu ayat 17-13 yang membahas tentang perumpamaan budi perangai orang-orang kafir. Diantara perangai buruk yang mendalam pengaruhnya dalam jiwa mereka adalah sifat bakhil, yaitu tidak adanya rasa kasihan kepada fakir miskin yang mengharapkan bantuan baik moril dan materil.

## 2. Melakukan gerkan menyantuni oramg miskin

Gerakan menyantuni yang digagas dalam sebuah masyarakat sebagai bentuk dalam menyadarkan manusia guna mendapatkan dukungan semua dan bersama-sama dalam pengentasan kemiskinan. Gerakan menyantuni orang miskin ini juga bisa dimasukkan dalam kategori membuat kesadaran umat akan pentingnya memperhatikan nasip dan menyantuni kaum fakir miskin. Sebagaiman Q.S al-Bagarah/2:184.44

أيَّامًا مَّعْدُوْ دَتٍّ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَّرِيْصًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامِ أُخَرَ ۖ وَعَلَى الَّذِيْنَ يُطِيْقُوْنَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِيْنٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ ۗ وَأَنْ تَصُوْمُوْا خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ ١٨٤

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Achyar Zein, *Tafsir Ayat-Ayat Puasa (Menelaah Format Hukum Tuhan)*, cet. I (Medan: Perdana Publishing, 2016), h. 7.

# Terjemahnya:

(yaitu) dalam beberapa hari yang tertentu. Maka Barangsiapa diantara kamu ada yang sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka), Maka (wajiblah baginya berpuasa) sebanyak hari yang ditinggalkan itu pada hari-hari yang lain. dan wajib bagi orangorang yang berat menjalankannya (jika mereka tidak berpuasa) membayar fidyah, (yaitu): memberi Makan seorang miskin. Barangsiapa yang dengan kerelaan hati mengerjakan kebajikan, Maka Itulah yang lebih baik baginya. dan berpuasa lebih baik bagimu jika kamu mengetahui. (Kementrian Agama RI, 2019:184)

Fu'ad Abd al-Baqi dalam indeks kosa kata Al-Qur'an yang telah disusunnya, melihat ada beberapa ayat Al-Qur'an yang membahas kemiskinan yang menekankan kepada umat Islam untuk memberikan pertolongan dengan perintah tha'a>m al-miski>n (memberikan makanan pokok kepada orang miskin). Diharapkan dengan pertolongan ini, bisa membantu dia dalam mengubah pola pikir dan pola sikap sehingga menjadi manusia yang bertanggungjawab atas dirinya sendiri dan mau bekerja keras.

# 3. Tu'minu Billah (Transedensi)

Term Tu'minu Billah ini berarti beriman kepada Allah Swt. Namun dalam teori Kuntowijoyo diistilahkan dengan transendensi dalam arti menjadikan nilai ketuhanan (keimanan) sebagai bagian penting dalam proses mencapai tujuan utama dalam segala aktivitas kemanusiaan. Dengan demikian inti dari konsep katauhidan ini adalah mengajak dan menghimbau manusia dengan dasar iman untuk berbuat baik (humanisasi dan membebaskan manusia dari segala aktivitas yang dapat menjatuhkan nilai kemanusiaannya (liberasi), dalam arti bahwa penting bagi manusia untuk senantiasi memusatkan dirinya pada Tuhan. Hal ini bisa dilakukan melalui langkah-langkah berikut:

-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Siti Qurrotul A'yuni and Radia Hijrawan, Membaca Pemikiran Kuntowijoyo Dalam Hubungan Ilmu dan Agama Perspektif Islam, *QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama*, vol. 13. no. 1 (2021), h. 130.

## a. Penguatan Nilai Keimanan

Secara bahasa iman berarti pembenaran dalam hati, yang kemudian makna ini dianggap sebagai hakikat iman yaitu pembenarn dalam hati, ucapan dengan lidah serta pengamalan dengan anggota badan terhadap apa yang menjadi aturan dalam Al-Qur'an yang disampaikan oleh Rasulullah Saw. Kata iman juga bisa berarti keamanan dan ketentraman, lawan dari rasa khawatir atau takut. Dari kata iman juga lahir kata amanah. Maksudnya jika diumpamakan seseorang menitipkan suatu barang ke orang lain, maka itu Terjemahnya orang tersebut diamanahi atau disebut ama>nah, karena keberadaan barang tersebut tidak mengakhawatirkan pemiliknya, karena ia merasa tentram bahwa barang tersebut akan terjamin pemeliharaannya dan sekiranya diminta kembali pemiliknya, maka orang yang tempat dititipkannya barang tersebut dengan suka rela akan menyerahkannya.

Dalam Al-Qur'an terdapat sebuah gambaran bahwa iman yang khususnya dalam tahapan/edan tingkatan-cawal masih menimbulkan ketidaktentraman jiwa, berbeda dengan pengertian sebelumnya bahwa iman bias berarti aman dan tentram. Informasi ini terdapat dalam Q.S al-Baqarah/2:260.46

وَإِذْ قَالَ اِبْرِ هِمُ رَبِّ اَرِنِيْ كَيْفَ تُحْى الْمَوْتَى قَالَ اَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَبِنَّ قَلْبِي ۖ قَالَ اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلْمِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللْعَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَ فَخُذْ اَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ اِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِيْنَكَ سَعْيًا أَوَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ع ٢٦٠

Terjemahnya:

Dan (ingatlah) ketika Ibrahim berkata: "Ya Tuhanku, perlihatkanlah kepadaku bagaimana Engkau menghidupkan

<sup>46</sup>Afrizal El Adzim Syahputra, Proses Berpikir Nabi Ibrahim As . Melalui Dialog Dengan

Tuhan Dalam Al-Quran Pendahuluan Berbagai Pembahasan Yang Terkait Dengan Nabi Ibrahim as . Telah Banyak, Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al Qur'an Dan Tafsir, vol. 12. no. 2 (2018), h. 169.

orang-orang mati." Allah berfirman: "Belum yakinkah kamu?" Ibrahim menjawab: "Aku telahmeyakinkannya, akan tetapi agar hatiku tetap mantap (dengan imanku) Allah berfirman: "(Kalau demikian) ambillah empat ekor burung, lalu cincanglah semuanya olehmu. (Allah berfirman): "Lalu letakkan diatas tiaptiap satu bukit satu bagian dari bagian-bagian itu, kemudian panggillah mereka, niscaya mereka datang kepadamu dengan segera." dan ketahuilah bahwa Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. (Kementrian Agama RI, 2019:43)

Nabi Ibrahim pada ayat di atas digambarkan sebagai orang yang beriman, akan tetapi keimanan yang belum mencapai tingkat yang melahirkan ketenangan dan ketentraman jiwa, dalam arti masih terlintas dalam hatinya persoalan-persoalan yang masih mengakibatkan semacam keraguan. Namun bagi seorang nabi dan orang-orang yang beriman yang mengalami lintasan pikiran seperti itu, Allah jamin memantapkan hati dan keimanan mereka. Sebagaimana ditegaskan dalam Q.S al-Hujurat/49:15.47

Terjemahnya:

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 

Sesungguhnya orang-orang yang beriman itu hanyalah orang-orang yang percaya (beriman) kepada Allah dan Rasul-Nya, kemudian mereka tidak ragu-ragu dan mereka berjuang (berjihad) dengan harta dan jiwa mereka pada jalan Allah. mereka Itulah orang-orang yang benar. (Kementrian Agama RI, 2019:517)

Dari ayat di atas dapat ditarik kesimpulam bahwa ketentraman hati dan iman seseorang tidak bisa hanya didapatkan dengan semudah membalik telapak tangan, akan tetapi Allah menurunkan ketentraman itu bagi orang yang bersabar terhadap tantangan dan cobaan serta tetap berjuang dalam membela agama dengan penuh pengorbanan dengan harta dan jiwa.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Laily Salsabila, Penafsiran M. Quraish Shihab Terhadap Ayat Tentang Keimanan dalam Surah Al Hujurat Ayat 15 (2020), h. 14.

Menurut Sayyid Qutub kata wajilat Qulu buhum menunjukan suatu gambaran sebuah getaran rasa yang menyentuh hati orang mukmin ketika mengingat dan mendengar nama Allah, baik sebabnya lewat perintah maupun larangan dari Allah. Sehinga ketika hati dan jiwa sudah dipenuhi dengan rasa mahabbah, keindahan dan kemahabesaran Allah, serta dibarengi dengan rasa takut kepada-Nya, maka inilah yang dapat meningkatkan dan menguatkan keimanan dalam rangka taat beramal dan beribadah kepada Allah. Inilah yang disebut dengan orang yang sudah mantap dan sempurna keimanannya, yang selalu tergetar hatinya dalam menghadapi suatu yang dapat menjatuhkan sanksi atau tercabut nikmat (wajilat).

Kemudian makna *zadathum imana* (bertambah iman) menurut TahirIbn 'Asyur yang dikutip oleh M. Quraish Shihab adalah bertambahnya keyakinan para pendengarnya tentang kebenaran berita dan informasi yang bersumber dari Allah Swt. melalui ayat-ayat Al-Qur'an yang mengandung mukjizat dan bukti-bukti kebenaran ketika ayat itu turun dan terbaca berulang-ulang kali. Ini sekaligus sebagai penambah keyakinan yang telah dimiliki tentang sebuah kebenaran berita sampai tingkat yang sangat meyakinkan.<sup>48</sup>

Dalam Al-Qur'an dijelaskan objek keimanan yang harus diimani oleh seoarang mukmin. Objek keimanan yang sering disebut oleh Al-Qur'an ada dua macam yaitu Allah Swt. dan hari akhir, sebagaimana dalam Q.S Al-Baqarah/2:62 dan Q.S al-Maidah/5:69. Terkadang pula menyebutkan empat objek keimanan yaitu kepada Allah, Malaikat, kitab-kitab Allah dan para

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Ufita Al Ariza, Konsep Iman Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al Mishbah, *Tesis* (Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2022), h. 20.

rasul-Nya, ini disebutkan pada Q.S al-Baqarah/2:285. Bahkan di ayat yang lain, ada lima objek keimanan disebut secara lebih lengkap yaitu kepada Allah, Malaikat, kitab-kitab Allah dan para rasul-Nya dan hari akhir.

Iman sangat diperlukan dalam mengukur dan menimbang sebuah nilai dan kebenaran terhadap yang ma'ruf dan yang munkar, dalam arti seseorang tidak bisa sempurna amalnya hanya sekedar melaksanakan amar ma'ruf dan nahi munkar tanpa menjadikan iman tersebut sebagai tolak ukur yang jelas dan kokoh. Sehingga urgensi iman dalam kehidupan bermasyarakat sangat menentukan keberuntungan dan kerugian seseorang. Sebagaimana yang diterankan oleh Allah Swt. dalam Q.S al-'Ash/103:1-3, yang menyatakan bahwa seseorang itu selalu dalam keadaan rugi sampai dia memiliki dan melaksanakan empat hal yaitu iman, amal saleh, saling berwasiat dan menasehati dalam kebenaran dan kesabaran.

# b. Peningkatan Ketaatn dan Kepatuhan ( Takwa )

Menurut pakar tafsir ar-Raghif al-Asfahani dalam bukunya ismail menyatakan bahwa term takwa berasal dari kata *waga-yagi-al-wigayah* bermakana menjaga dan memelihara dari segala yang membahayakan. Dalam arti suatu sikap kehati-hatian terhadap kemungkinan buruk yang akan menimpa. Sedangkan secara syari'at takwa berarti melaskanakan segala perintah Allah Sewt. Dan menjauhi segala larangannya.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

M. Quraish Shihab mengemukakan bahwa takwa sebagai pesan Tuhan yang diamanatkan kepada para pendahulu untuk generasi mendatang, yang substansinya adalah himpuanan segalakebajikan dan pesan agama,

bertaqwa itu terhalang (terkendali). Hal ini pernah diilustrasikan oleh Umar bin Khaththab ketika menjelaskan makna takwa kepada Ubay bin Ka'ab, ia berkata, 'pernahkah engkau berjalan di tempat yang penuh dengan duri? Ubay menjawab, 'Ya pernah'. ,Apa yang engkau lakukan?' taya Umar, , aku sangat berhati-hati, 'jawab Ubay.' Demikian pula dengan takwa, itulah hakikat takwa, 'ucap Umar.

Sebagaimana yang dikutip oleh Abidin, memaknai takwa sebagai senstivitas hati yang selalu sadar dan terjaga, disertai dengan perasaan yang sangat sensitif dan khusyu'secara terus menerus. Dengan ketakwaan itu mampu menggerakkan fisik untuk semangat dalam kebaikan, namun disertai pula dengan rasa hati-hati dan terus waspada terhadap duri/cobaan yang merintangi di perjalanan. Sementara Muhammad Abduh menrtikan takwa kepada Allah Swt. Dengan cara menghindari diri dari siksan Allah lewat ketaatan kepada Allah dan menjauhi segala yang dilarang-Nya. Hal ini bisa terlaksana jika ada rasa takut yang timbul dari keyakinan tentang adanya siksaan dari Allah Swt.

Dalam Al-Qur'an telah dijelaskan bahwa dalam menggapai ketakwaan, manusia harus mengetahui jalan atau kriteria sebagai sebuah proses, hal ini dicantumkan dalam Q.S al-Baqarah/2:21.50

<sup>49</sup>Abdul Ghoni, Konsep Tawakal dan Relevansinya dengan Tujuan Pendidikan Islam, *An-Nuha*, vol. 3. no. 1 (2016), h. 118.

-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Abdurrohman Arif, Tauhid Sebagai Dasar Pendidikan Islam (Kajian Tafsir Q.S. Al-Baqarah: 21-22 Dan Luqmah: 12-15), *Tesis* (UIN Syarif Hidayatullah, 2020), h. 42.

# Terjemahnya:

Hai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah menciptakanmu dan orang-orang yang sebelummu, agar kamu bertakwa.

Kriteria yang harus diketahui dalam menggapai takwa Allah Swt. adalah mengetahui segala sesuatu yang ada di alam raya ini, ciptaan Allah, sifat-sifat Allah, mengakui eksistensi Allah, kemudian manusi itu wajib menyembah dan beriman kepada Allah dengan tata cara yang telah disyari'atkan dan diajarkan oleh Nabi Muhammad Saw.<sup>51</sup> Sehingga segala perbuatan yang diwujudkan baik berupa perintah dan menjauhi larangan, baik yang hukumnya fardhu'ain, fardhu kifayah, sunah-sunah itu semua ibadah. Maka seseorang yang melakukan hal tersebut, hakikatnya dia berada di tengah jalan takwa dan jalan cinta kepada Allah Swt. Hawwa menambahkan bahwa manusia yang ingin berjalan menuju takwa, hendaklah terlebih dahulu mengenali Allah Swt. baru dibuktkan dengan melakukan ibadah kepada Allah baik yang wajib maupun yang sunnah, dan yang terpenting pula dianjurkan melakukan introspeksi/menghisab diri setiap universitas islam negeri maksiah, dosa baik secara lahir maupun batin.

### MAKASSAR

Hakikat takwa adalah naluri yang bersumber dari tingkah laku. Naluri ketakwaan bisa bertambah dengan adanya perantaran. Terdapat jalan istimewa dalam meraih takwa, yaitu dengan berusaha memperbaiki dan mensucikan hati.<sup>52</sup> Ketika perbuatan seseorang baik, maka hatinya akan bertambah baik. Sehingga bisa dikatakan bahwa keperibadian dan karakter seseorang sangat mempengaruhi daripada ketakwaan orang tersebut. Seperti

<sup>51</sup>Abdul Aziz dan Syihabudin, Pendidikan Karakter Perspektif Kitab Al-Nashaihuddiniyah Ba'Lawi Al-Haddad, vol. 10. no. 1 (2024), h. 104.

<sup>52</sup>Syadidul Kahar dan Muhammad Irsal Barus, *Pendidikan Perspektif Islam (Analisis Teologis Dan Filosofis Dalam Konteks Kontemporer)* (Mandailing Natal: Madina Pubisher, 2020), h. 205.

yang diungkap oleh Said Hawwa, bahwa naluri, jalan, serta pengaruh ketakwaan seseorang mampu membuat suatu ikatan yang saling mempengaruhi.

#### c. Internalisasi Nilai Ahlak

Dalam kehidupan sehari-hari, perlunya menerapkan nilai-nilai akhlak yang telah dijelaskan dan diajarkan oleh Al-Qur'an terutama dalam berintraksi dengan orang lain, al-Nizam al-Ijtima' fi al-Islam yang ditulis oleh Thahir Ibn 'Asyur mengatakan bahwa menerapkan akhlak dalam kehidupan bermasyarakat merupakan hal yang sangat penting dan harus tetap dipelihara, karena sangat berpengaruh dengan keutuhan sebuah masyarakat. Terjemahnya jika akhlah masih terpelihara dengnan baik, maka keutuhan masyarakatpun akan terjaga. Sebaliknya jika akhlak rusak dan sudah tidak diperhatikan lagi oleh anggota masyarkat, maka sulit untuk menjaga dan menghadirkan masyarakat yang kokoh dan utuh.

Tujuan dari internalisasi akhlak ini dalam rangka mengantarkan manusia untuk sampai pada derajat dan kedudukan yang mulia di sisi Allah Swt. sekaligus mencegahnya agar tidak terjerumus kepada derajat yang hina. Oleh karena itu, sangat tercela orang-orang yang tidak memelihara akhlak yang sebetulnya harus terpatri dalam diri manusia. Sebagaimana telah disinggung dalm Q.S al-A'raf/7:179. Ayat ini menjelaskan bahwa manusia sudah dianugrahkan hati, mata, telinga dan sistem anggota tubuh yang lainnya untuk bisa memahami dan mengintenalisasikan nilai akhlak yang telah dituliskan dalam Al-Qur'an.<sup>53</sup>

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Arini Suci Irwana, Analisis Hubungan Hati dan Akal Dalam Al-Qur'an Surah Al- A'raf 179 (Analisis Penafsiran Hamka Dalam Tafsir Al-Azhari), *Jurnal Kajian Agama dan Dakwah*, 2.2 (2024), h. 142.

Namun mereka mempunyai hati, akan tetapi hati itu tidak dipakai dalam memahami ayat-ayat sebagai tanda kekuasaan Allah, mereka memiliki mata, tetapi tidak dipakai untuk melihat tanda kekuasaan Allah, merekapun dikaruniai telinga, namun tidak digunakan untuk mendengar firman-firman Allah Swt. Sehingga ketika semua itu tidak disyukuri dengan tidak memfungsikannya sebagaimana mestinya, maka Allah menyamakannya dengan binatang ternak bahkan lebih sesat dari pada itu. Akibatnya kelalain manusia seperti itu, menjadikannya mereke terjerumus kepada kebodohan dan kehinaan.

Di tengah masyarakat Arab pernah terjadi suatu kondisi di mana nilai-nilai akhlak tidak terimplementasi dalam kehidupan. Kondisi masyarakat berada pada uncak kebrobrokan moral dan akhlak, tidak ada normma-norma yang semestinya dijunjung tinggi, hilangnya rasa malu untuk melakukan perbuatan-perbuatan asusila. Kehidupan mereka benarbenar seperti kehidupan binatang. Oleh karena itu Nabi Muhammmad Saw.

Diutus oleh Allah Swt. untuk mengajarkan akhlak dan mengembalikan nilai-nilai akhlak yang pernah ditinggalkan masyarakat Arab pada saat itu. Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Sa'id ibn Manshur, dari Abd 'Aziz ibn Muhammad, dari Muhammad ibn 'Ajlan, dari al-Qa'qa' ibn Hakim, dari Abu Salih, dari Abu Hurairah, Rasulullah Saw. bersabda bahwa diri beliau tidaklah diutus oleh Allah melainkan untuk menyempurnkan akhlak/budi pekerti yang baik.190 Rasulullah memiliki akhlak yang mulia dan sempurna. Sampai Allah Swt. mengakui bahwa sesungguhnya Nabi Muhammad Saw. benar-benar memiliki budi pekerti yang agung,

sebagaimana dalam firman Allah Q.S al-Qalam/68:4,

Terjemahnya:

Dan Sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung.(Kementrian Agama RI, 2019:558)<sup>54</sup>

Di samping itu pula terkait kesempurnaan akhlak Rasulullah berasal dari pengakuan dari istri beliau, Aisyah R.a. suatu ketika 'Aisyah ditanya oleh para sahabat tentang akhlak Rasulullah, maka dia mengatakan bahwa akhlah Rasulullah adalah Al-Qur'an. Dalam arti bahwa beliau persis seperti nilai-nilai akhlak yang terdapat dalam Al-Qur'an. Tiada satu nilai akhlakpun dalam Al-Qur'an kecuali nilai itu ada pada diri rasul dan tercermin dalam perilaku beliau sehari-hari, bahkan bahwa ia di utus di dunia tidak lain hanya untuk memperbaiki ahlak umat manusia seperti yang di sampaikan oleh rasullullah *Liutammi maka rimal ahlak*, (aku di utus di muka bumi untuk memperbaiki ahlak).

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Konteks turunya ayat ini menurut al-Qurtubi bahwa ayat ini turun di Makkah atau sebelum Nabi melakukan hijrah ke Madinah yaitu pada saat terjadi gencatan senjata dengan orang-orang Kuraisy. Pada saat itu Tuhan menurunkan firman-Nya agar Nabi mengajak orang-orang Kuraisy ke jalan Tuhan dengan cara yang lemah lembut tanpa pertumbahan darah dan kekerasan. Bahkan menurut al-Qurthubi bahwa hal yang seperti ini harus menjadi pedoman umat Islam hingga hari kiamat.<sup>55</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>M. Ma'ruf, Konsep Kompetensi Guru Perspektif Al-Qur'an (Kajian Surat Al-Qalam Ayat 1–4), *Al-Makrifat*, vol. 2. no. 1 (2017), h. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>R. Rusiyan, Konsep Al-Qur'an Tentang Kompetensi Guru (Studi Analisis Tematik Surat Al-Qalam Ayat 1-4), *Disertasi* (Universitas Muhammadiyah Surabaya, 2018), h. 60.

Prinsip dalam berdakwah yang berdasarkan ayat di atas ada empat hal yang patut dijadikan etika dalam berdakwah. Pertama, dakwah dengan hikmah. Dakwah sebagai cara untuk memahami ajaran Tuhan yang Maha luas dan Maha kaya membutuhkan hikmah. Terjemahnya, hikmah merupakan unsur yang diterminan dan dominan dalam dakwah. Tanpa pendekatan hikmah, maka dakwah tidak akan mengungkap kebaikan dan kebenaran, bahkan sebaliknya bisa menjadi pemicu tindakan anarki.

Kedua, dakwah dengan nasihat yang santun (bi al-mau'idzat alhasanah). Bila yang pertama menekankan pada aspek akal budi dan argumentasi yang kuat maka salanjutnya terletak pada metode penyampaian. Sehingga hal ini perlu digarisbawahi karena pemikiran yang argumentatif tapi tidak disampaikan dengan cara santun dan elegan maka akan menimbulkan dampak negatif. Sehingga point penting yang hendak disampaikan kepada pendengar tidak akan sampai kepada sasaran karena metodenya yang tidak santun/ERSITAS ISLAM NEGERI

Ketiga, debat yang konstruktif dan inovatif (wa jadilhum bi allati hiya ahsan). Tradisi debat merpukan tradisi yang hidup sejak awal Islam. perdebatan merupakan fenomena sosiologis terutama dalam ranah yang majmuk. Tidak hanya itu, perdebatan di internal Islam sendiri merupakan pemandangan yang pada zamanya telah mematangkan pemikiran keIslaman sehingga sejauh berdebatan tersebut dirawat dengan baik maka menghasilkan peradaban yang mengesankan dunia.<sup>56</sup>

Berjalannya waktu debat menjadi problem yang serius, khususnya

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Misrawi, Zuhairi. *al-Qur'an Kitab Toleransi; Tafsir Tematik Islam Rahmatan lil Alamin* (Jakarta: Pustaka Oasis, 2010), h. 235.

pasca kodifikasi ilmu-ilmu keIslaman. Di mana ada semacam pembatasan yang ketat terhadap sebuah paham atau mazhab. Lebih-lebih pada zaman kontemporer, perdebatan hampir menjadi sesuatu yang tidak mungkin karena dianggap sebagai tradisi yang tabu.<sup>57</sup>

Keempat, teologi ,Tuhan Mahatahu' atas jalan yang sesat dan jalan yang benar. Puncak dari dakwah dan debat itu adalah teologi. Dakwah dan debat hanyalah sebagai cara untuk menangkap dan memahami hakikat pesan Tuhan. jalan untuk menuju Tuhan harus dilakukan dengan cara-cara yang terbaik seperti argumentatif, elegan dan konstruktif. Sebaliknya, bila dilakukan dengan serampangan, emosional, dan destruktif maka akan menimbulkan masalah besar, yaitu konflik sosial. Maka dari itu, pada akhirnya dakwah dan debat harus direm dengan sebuah pandangan teologis, bahwa Tuhan Mahatahu dan Dialah yang menentukan hidayah kepada siapa yang dikehendaki-Nya.<sup>58</sup>

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Adapun contoh ayat yang mengandung karakteristik nilai-nilai akhlak dalam berdawah yang sangat penting yaitu bersikap sabar. Sifat sabar dalam arti kuat dan tabah dalam mengahadapi segala macam cobaan dan musibah. Sifat ini merupakan sifat yang seharusnya dimiliki oleh para pengemban misi dakwah. Karena pada umumya, orang yang menyuruh kepada yang baik dan melarang kepada yang buruk pasti akan menghadapi berbagai hal yang menyakitkan dan menjadikan kondisi tidak menyenangkan, baik itu disebabkan karena perkataan maupun perbuatan.

<sup>57</sup>Abdul Rasyid Ridho, *Komunikasi Profetik Qur'ani: Konsep dan Strategi Mambangun Masyarakat Madani* (Mataram: Sanabil, 2021), h. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Syadidul KSyadidul Kahar dan Muhammad Irsal Barus, *Pendidikan Perspektif Islam (Analisis Teologis dan Filosofis Dalam Konteks Kontemporer)* (Mandailing Natal: Madina Pubisher, 2020), h. 205.

Karenanya dalam misi dakwah diharuskan da'i dituntut untuk banyak bersabar.

## D. Ilmu Sosial Profetik sebagai Landasan Konsep Komunikasi Profetik.

Ilmu adalah pengetahuan yang teratur tentang pekerjaan hukum sebab akibat dalam suatu golongan masalah yang sama sifatnya, baik menurut kedudukannya (apabila dilihat dari luar), maupun menurut hubungannya (jika dilihat dari dalam). Ilmu sering di umpamakan sebagai cahaya, pelita, atau lentera yang dapat menerangi perjalanan hidup sesesorang. Dengan demikian mutu dan besarnya cahaya yang dicerminkan oleh kedalaman dan keluasan ilmu akan sangat menentukan luasnya jangkauan seseorang dalam menjalani hidup dan menguasai hidupnya. 59

Kita harus pandai membedahkan antara science wisdom (hikmah), dan truh (haq), banyak orang pandai, tetapi jarang orang bijaksana. Banyak orang bijaksana, tetapi tidak semua orang bijaksana ialah orang yang benar. Ilmu didapatkan melalui sekolah, kebijaksanaan dapat lewat pengalaman atau pembaca, tetapi kebenaran datang dari Tuhan. Orang tidak boleh lupa ujung objektivitas ilmu. Dengan menyadari keterbatasan ilmu itu, dalam masyarakat industri lanjut, kedudukan ilmu dan teknologi akan makin penting. Pengetahuan dan teknologi adalah kekuatan sejarah. Dalam kehidupan ini, ilmu-ilmu Islam sebagai sarana memperbaiki kondisi umat. Kita hanya menyerahkan perkembangan sejarah umat pada ilmu-ilmu normatif. Ilmu- ilmu sosial yang kita kembangkan hanya membuat orang terasing dengan dirinya sendiri, atau menjadikan orang asing dengan Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Kuntowijoyo, *Selamat Tinggal Mitos Selamat Datang Realitas: Esai -Esai Budaya Dan Politik*, cet. I (Mizan, 2002), h. 96.

Itulah sebabnya karena ilmu yang kita kembangkan adalah cangkokan, tidak berakar pada masyarakat. Ilmu-ilmu itu juga menganut di kotomi yang jelas antara fakta dan nilai, mempunyai bias positivis seperti ilmu alam, dan seolah-olah ilmu sosial itu bebas nilai, objektif, dan murni empiris. Dalam perkembangan ilmu-ilmu Islam itu bersifat sintagmatis (*syntax* ialah perngaturan kata dalam kalimat), tidak ada terobosan, tidak ada paradigma baru. Ilmu-ilmu Islam telah menjadi apa yang disebut oleh Thomas S. Kuhn dalam *The Structure Of Scientific Revolution* sebagai *normal Science*.60

Kuntowijoyo menjelaskan, bahwa dalam ilmu-ilmu yang terlahir dari akal budi manusia diawali dengan filsafat, antroposentrisme, diferensiasi, hingga menjadi ilmu sekular. Filsafat adalah awal berangkat ilmu-ilmu sekuler. Rasionalisme yang berkembang pada abad 15 M dan 16 M menolak teosentrisme abad pertengahan. Wahyu dibuang, rasio diagungkan. Antroposentrisme adalah konsekuensi logis dari penolakan atas wahyu. Di mana manusia menjadi npusat Tkebenaran Ecetika, kebijaksanaan, dan pengetahuan.61 Manusia adalah pencipta, pelaksana, dan sekaligus konsumen atas produksinya sendiri. Waktu manusia memandang dirinya sebagai pusat, maka terjadilah *diferensiasi* (pemisahan). Seluruh pengetahuan dipisahkan dari wahyu. Karena itu kegiatan ekonomi, politik, hukum, dan ilmu pengetahuan dipisahkan dari agama (sekular). Kebenaran ilmu terletak pada ilmu sendiri. Maka jadilah apa yang dinamakan dengan ilmu sekular, ilmu yang diklaim sebagai objektif, bebas nilai, dan bebas dari kepentingan. Namun ternyata, ilmu itu telah melampaui dirinya. Ilmu yang semula adalah ciptaan manusia berbalik menjadi penguasa atas manusia.

-

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Kuntowijoyo, *Selamat Tinggal Mitos Selamat Datang Realitas: Esai-Esai Budaya dan Politik*. h. 36.

<sup>61</sup>Sa'id Hawwa, Al-Asas Fi Al-Tafsir, cet. II (Cairo: Dar al-Salam, 1989), h. 44.

Ilmu menggantikan wahyu sebagai pedoman kehidupan.<sup>62</sup>

Dalam ilmu dan agama, kiranya konsep mengenai arah tujuan kehidupan manusia menempati posisi sentral dalam mempertimbangkan budaya dan sosial.<sup>6</sup> Kerna dengan mengganti istilah "teologi" ke "ilmu sosial", kita ingin menegaskan sifat dan maksud dari gagasan tersebut. Jika gagasan pembaharuan teologi adalah agar agama diberi tafsir baru dalam rangka memahami realitas, maka metode yang efektif untuk maksud tersebut adalah mengelaborasikan ajaran-ajaran agama ke dalam bentuk suatu teori tranformasi sosial.<sup>63</sup>

Kata transformasi berasal dari kata dalam bahasa Inggris transform, yang berarti mengendalikan suatu bentuk dari satu bentuk ke bentuk yang lain. Jadi transformasi sosial budaya berarti membicarakan tentang proses perubahan struktur, sistem sosial, dan budaya. 64 Transformasi di suatu pihak dapat mengandung arti proses perubahan atau pembaharuan struktur sosial, sedang di pihak lain mengandung makna proses perubahan nilai. Kita hidup di dunia ini terus berubah. Masyarakat dan kebudayaannya terus- menerus merngalami perubahan. Kebiasaannya, aturan- aturan kesusilaannya, hukumnya, lembaga- lembaganya terus berubah. Dan semua perubahan ini mengakibatkan perubahan yang lain lagi secara timbal balik dan berbelit-belit. 65

Di dalam wacana keIslaman, salah satu kepentingan terbesar Islam sebagai sebuah ideologi sosial adalah bagaimana mengubah masyarakat sesuai dengan cita- cita transformasi sosial. Semua ideologi atau filsafat sosial

<sup>65</sup>Kuntowijoyo, *Makrifat Daun Daun Makrifat* (Jakarta: Gema Insani, 1995), h. 25.

-

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Kuntowijoyo Arif Subhan, Al -Qur'a>n Sebagai Paradigma, *Jurnal Ulumul Qur'an*, 5 (1994), h. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Kuntowijoyo, *Muslim Tanpa Masjid*, cet. I (Yogyakarta: Ircisod, 2018), h. 234-235. <sup>64</sup>Ahmad Baidowi, 'Al-Qur'an Dan Hadits', *Jurnal Studi Ilmu-Ilmu*, vol. 5 (2004), h. 15–27.

menghadapi suatu pertanyaan pokok, yakni bagaimana mengubah masyarakat dari kondisi yang sekarang menuju kepada keadaan yang lebih dekat dengan tatanan idealnya. Elaborasi terhadap pertanyaan pokok semacam itu biasanya lalu menghasilkan teori- teori sosial yang berfungsi untuk menjelaskan kondisi masyarakat yang empiris pada masa kini, dan sekaligus memberikan insight mengenai perubahan dan transformasinya. Karena teori- teori yang diderivasi dari ideologi- ideologi sosial sangat berkepentingan terhadap terjadinya transformasi sosial, maka dapat dikatakan bahwa hampir semua teori sosial tersebut bersifat transformatif. Hal ini karena teori- teori tersebut dikehendaki atau tidak senantiasa mengidap keinginan untuk terjadinya perubahan, yaitu dalam rangka paradigmanya sendiri.

Sebagai sebuah ideologi sosial, Islam juga menderivasi teori- teori sosialnya sesuai dengan paradigmanya untuk transformasi sosial menuju tatanan masyarakat yang sesuai dengan cita- citanya. Oleh karena itu menjadi sangat jelas bahwa Islam sangat berkepentingan pada realitas sosial, bukan hanya untuk dipahami, tapi juga diubah dan dikendalikan. Bahwa Islam memiliki dinamika-dalam untuk timbulnya desakan pada adanya transformasi sosial secara terus menerus, ternyata berakar juga pada misi ideologisnya, yakni cita- cita untuk menegakkan *amar ma'ruf dan nahiy munkar* dalam masyarakat di dalam kerangka keimanan kepada Tuhan. Sementara amar ma'ruf berarti humanisasi dan emansipasi, nahiy munkar merupakan upaya untuk liberasi. Dan karena kedua tugas itu berada dalam kerangka keimanan, maka humanisasi dan liberasi merupakan dua sisi yang tak dapat dipisahkan dari transendensi.

Oleh karena itu, Ilmu sosial seharus menjadi kekuatan intelektual dan

moral. Karenanya, ilmu sosial seharusnya tidak berhenti hanya menjelaskan realitas atau fenomena sosial apa adanya, namun lebih dari itu, melakukan tugas transformasi. Jadi, tujuannya lebih pada usaha untuk proses transformasi sosial, Ilmu sosial tidak boleh tinggal diam atau *value neutral* tapi harus berpihak. Sebagaimana yang disebutkan oleh Thomas S. Kunh dalam *The Structure of Scientific Revolusion* (Chicago: The University of Chicago press, 1973) sebagai *norma science*, cara mendapatkan paradigma baru itu adalah dengan mengubah komitmen. Komitmen tradisi normatif, tradisi ideologi, dan tradisi ilmiah. Tradisi normatif itu ialah dakwah, tradisi ideologi itu ialah politik, dan tradisi ilmiah itu ialah ilmu. Paradigma baru itu harus mempunyai komitmen baru, yaitu umat (masyarakat, komunitas, rakyat, kaum dan bangsa).66

Setelah mengalami perkembangan dan melampaui tahap apresiasi, para ahli ilmu-ilmu sosial di dunia ketiga banyak yang melakukan reaksi terhadap, baik pendekatan moderinisasi maupun pendekatan kebergantungan neo-marxis dan analisis kelas marxis. Dari sinilah timbul gagasan untuk melakukan pribumisasi ilmu- ilmu sosial. Gagasannya cukup relevan, tapi realisasi perkembangannya cukup sulit, karena para pakar ilmu-ilmu sosial yang berpendidikan tinggi di barat itu sulit melepaskan diri dari kebergantungannya terhadap ilmu-ilmu sosial barat, baik non- marxis maupun marxis dan neo-marxis.<sup>67</sup>

Peminjaman metodologi dari Barat memang tidak dapat dihindarkan. Tapi ada beberapa hal yang dapat dilakukan oleh para ahli ilmu-ilmu sosial dunia ketiga. *Pertama* adalah merumuskan dan menghayati nilai-nilai yang bersumber pada ajaran- ajaran agama, guna mengetahui pandangan dunia,

<sup>66</sup>M. Amin Abdullah, *Dinamuka Islam Kultural* (Bandung: Mizan, 2000), h. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Ridwan Affandi, *Ilmu Sebagai Lentera Kehidupan* (Bandung: IPB Press, 2006), h. 1.

cita-cita dan motivasi pelaku- pelaku perubahan sosial masyarakat dunia ketiga. *Kedua*, mempelajari proses sejarah dan kondisi yang dialami oleh masyarakat didunia ketiga sehingga dapat diketahui, mengapa pelaku perubahan sosial berpikir, bersikap dan bertindak sebagaimana mereka melakukan hal itu. *Ketiga*, mengindentifikasikan struktur kelembangan yang memuat dan merefleksikan nilai-nilai yang dianut oleh masyarakat setempat.<sup>68</sup>

Dari ungkapan yang muncul dari pemikiran dan yang dilakukan oleh para pakar ilmu-ilmu sosial di Barat, dan seorang Kuntowijoyo dalam pengamatannya, bahwa bentuk pertanyaan dan solusi yang di ajukan oleh umat Islam atau dalam kalangan masyarakat umum terhadap segala persoalan, dalam era globalisasi ilmu dan budaya seperti saat sekarang ini. Lebih baik diajukan dalam format "keilmuan" dan bukan dalam format "ideologis". Mengapa? Asumsi dasar ideologis selalu bersifat tertutup (tanpa ventilasi), final, individual, dan normatif. Dan sedangkan asumsi dasar keilmuan bersifat terbuka (berventilasi), open ender, sosial, dan factual historis sehingga muncul dengan ilmu sosial profetik yang di kemukakan oleh Kuntowijoyo.69

Dari ungkapan yang muncul dari pemikiran dan yang dilakukan oleh para pakar ilmu-ilmu sosial di Barat, dan seorang Kuntowijoyo dalam pengamatannya, bahwa bentuk pertanyaan dan solusi yang di ajukan oleh umat Islam atau dalam kalangan masyarakat umum terhadap segala persoalan, dalam era globalisasi ilmu dan budaya seperti saat sekarang ini. Lebih baik diajukan dalam format "keilmuan" dan bukan dalam format "ideologis". Mengapa? Asumsi dasar ideologis selalu bersifat tertutup (tanpa

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam Interpretasi untuk Aksi*. h. 116-173.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam Interpretasi untuk Aksi*, h. 192-193.

ventilasi), final, individual, dan normatif. Dan sedangkan asumsi dasar keilmuan bersifat terbuka (berventilasi), *open ender*, sosial, dan *factual historis* sehingga muncul dengan ilmu sosial profetik yang di kemukakan oleh Kuntowijoyo.<sup>70</sup>

Asal usul dari pemikiran ilmu sosial profetik Kuntowijoyo mengambil kesimpulan dari tulisan-tulisan Muhammad Iqbal dan roger Jaraudy. Dalam bukunya *Membangun Kembali Pikiran Agama Dalam Islam,* Iqbal mengungkapkan kembali kata-kata seorang sufi bahwa nabi Muhammad Saw telah sampai ke tempat yang paling tinggi yang menjadi dambaan bagi ahli mistik, tetapi ia kembali ke dunia untuk menunaikan tugas-tugas kerasulannya. Pengalaman keagmaan yang luar biasa itu tidak mampu menggoda nabi untuk berhenti. Akan tetapi ia menjadikan sebagai kekuatan psikologis untuk mengubah kemanusiaan. Dengan kata lain, pengalaman relegius itu justru menjadi dasar ketertibannya dalam sejarah, sebuah aktivisme sejarah.

Kata profetik berasal dari bahasa Inggris "prophet", yang berarti nabi. Menurut *Ox-ford Dictionary* "prophetic" adalah (1) "Of, pertaining or proper to a prophet or prophe-cy" "having the character or function of a prophet" (2) "Characterized by, containing, or of the nature of prophecy; predictive". Jadi, makna profetik adalah mempunyai sifat atau ciri seperti nabi.Profetik di sini dapat kita terjemahkan menjadi "kenabian". Nabi adalah seorang manusia pilihan yang sadar sepenuhnya dengan tanggung jawab sosial. Ia bekerja kembali dalam lintasan waktu sejarah, hidup dengan realitas sosial kemanusiaan dan melakukan kerja-kerja transformasi sosial. Seorang nabi

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam Interpretasi untuk Aksi*, h. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>Muhammad Quraish Shihab, *Tafsir Al-Mishbah: Pesan Kesan dan Keserasian AlQur'an* (Jakarta: Lentera Hati, 2005), h. 26.

datang dengan membawa cita-cita perubahan dan semangat revolusioner.<sup>72</sup>

Ilmu sosial, dengan paradigma profetis, harus melakukan pembebasan seperti apa yang pernah dilakukan oleh para Nabi. Jika kita perhatikan, sejarah Nabi-Nabi itu memiliki kadarkedalamaan ilmiah yang tinggi, yaitu bagaimana cara kerja, pikir dan sikap mereka dalam memahami realitas.<sup>73</sup> Para Nabi melakukan "pembebasan sosial" (*liberating*) di mana ketidakadilan dan penindasan begitu menghantui kehidupanmasyarakat. Nabi adalah seorang yang di anugrahkan bakat intelektual luar biasa sehingga dengan bakat tersebut, ia mampu mengetahui sendiri semua hal tanpa bantuan pengajaran oleh sumber-sumber eksternal.<sup>74</sup>

Ada tiga unsur yang dikemukakan oleh Al-Farabi mengenai wahyu kenabian pada level intelektual.

- 1. Nabi berbeda dengan manusia yang berpikir biasa di anugrahi bakat intelektual yang luar biasa.
- 2. Bahwa akal nabi berbeda dengan pikiran filosofis dan mistis biasa, tidak membutuhkan pengajar eksternal, tetapi berkembang dengan sendirinya dengan bantuan kekuatan ilahi, termasuk dalam melewati tahap-tahap aktualisasi yang dilalui oleh akal biasa.
- 3. pada akhir perkembangan ini, akal kenabian mencapai kontak dengan akal aktif, yang dirinya ia menerima fakultas spesifik kenabian.<sup>75</sup>

Pendasaran Ontologis disini dimaksudkan bahwa gerakan profetik yang dilandasi iman merupakan hakikat perjuangan para Nabi sebagaimana dijelaskan al- Qur'an.Sementara pendasaran epistemologisnya bahwa gerakan profetik merupakan panggilan iman yang bersumberkan pada

<sup>75</sup>Kuntowijoyo, *Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, Dan Etika*, h. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, *Tafsir Al-Azhar* (Jakarta: Pustaka Panji Mas, 2000), h. 45. <sup>73</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi*, h. 206.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi*, h. 235.

perintah Allah yang tidak terbatas pada Nabi-Nabi yang diturunkan Allah semata, tetapi juga harus diteruskan sampai saat ini. <sup>76</sup>Sedangkan penekanan axiologis didasarkan atas bahwa misi gerakan profetik adalah mengangkat harkat dan martabat kemanusiaan dari segala bentuk penindasan, diskrimasi dan memperjuangkan keadilan menuju egalitarianisme sebagaimana yang dilakukan oleh para Nabi. Gerakan Profetik merupakan gerakan moral menuju pencerahan umat manusia, sebagaimana dapat kita saksikan dalam sejarah peradaban manusia. Allah akan mengutus para Nabinya untuk memperbaiki kehidupan masyarakat. <sup>77</sup>

Profetik merupakan panggilan iman seseorang yang diangkat Nabi oleh Allah untuk melakukan perubahan-perubahan, baik struktur kebudayaan masyarakat, moralitas kehidupan masyarakat maupun tata cara berpikir yang sangat realistis. Relevan sekali jika para Nabi hadir untuk melakukan hal tersebut.Para Nabi hadir ditengah-tengah kehidupan masyarakat didasarkan atas iman yang kuat kepada Allah, sehingga rasa keimanan dan atas perintah Allah tersebut, maka gerakan profetik merupakan misi teologis yang dilakukan para Nabi. 78

Maka dari itu ilmu soial profetik banyak di jadikan sebagai konsep integrasi keilmuan dengan menghubungkan ilmu-ilmu lain contohnya seperti ilmu komunikasi dengan meminjam paradigma ilmu sosial profetik yang melahirkan konsep baru yang dikenal sebagai komunikasi profetik yang berorientasikan Dakwah sebagai kegiatan yang menyeru kepada yang *Ma'ruf* dan mencegah kepada yang *Mungkar*.<sup>79</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Nurcholis Madjid, *Islam: Doktrin dan Peradaban* (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Kuntowijoyo, *Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika,* h. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>AS. Hikam, Wacana Intelektual Tentang Civil Society di Indonesia, *Pemikiran Islam Paramadina* (1996), h 34.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Kuntowijoyo, *Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika*, h. 89-90.

Secara historis, komunikasi merupakan instrumen yang integral dari Islam sejak kelahiran Islam sebagai gerakan religius-politis. Selama berabadabad, budaya dan peradaban Islam, bahkan produksi teks suci (al-Qur'an) dipengaruhi oleh pola komunikasi budaya setempat. Seni budaya dan komunikasi lisan dalam masyarakat Islam menemukan ungkapan terbaiknya dalam al-Qur'an, sunnah rasul, dan hadits. al-Qur'an merupakan sumber utama untuk menjelaskan praktek dan aturan (teoretisasi) komunikasi.80 Secara transendental ada dua tipe utama komunikasi timbal balik antara Tuhan dan manusia. Pertama, bersifat linguistic verbal, yaitu mengunakan tutur bahasa yang dapat di pahami manusia. Kedua, bersiafat nonverbal, yaitu menggunakan tanda-tanda alam. Dalam prespektif filsafat ilmu pengetahuan, ilmu komunikasi memeliki objek material yang sama dengan ilmu sosial yang lainya, yaitu tindakan manusia dalam konteks sosial. Terjemahnya peristiwa komunikasi terjadi hanya antar manusia. Karenanya. Ilmu komunikasi hanya akan mengkaji manusia, bukan mahluk yang lain. Namun tidak demikian halnya jika fenomena tersebut dilihat dalam prespektif.<sup>81</sup>

Sahlat dalam ajaran Islam merupakan sarana komunikasi antara manusia dan Allah SWT. Ketika manusia berdoa meminta berbagai permintaan kepada Allah SWT. Keika manusia berdoa meminta berbagai permintaan terhap Allah SWT sesunghnya manusia telah melakukan praktek komunikasi. Praktek komunikasi itu dapat juga bersifat massif. Seperti ketika shalat berjamaah. *Istighasah* ata berdoa bersama meminta hujan, menolak bencana dan sebagainya. Maka tindakan yaitu tindakan komunikasi yang di lakukan oleh manusia dengan sesuatu kekuatan di luar

-

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>Azyumardi Azra, *Menuju Masyarakat Madani* (Bandung: PT. Remaja Rosyda Karya, 1999), h. 45.

<sup>81</sup> Mayor Polak, Sosiologi (Jakarta: PT. Ichtiar Baru, 1985), h. 52.

dirinya.82

Profetik merupakan kesadan sosial para nabi dalam sejarah untuk mengangkat derajat kemanusian (memanusiakan manusia), membebaskan manusia dan mebawa manusia beriaman kepada tuhan. Singkatnya ilmu profetik adalah ilmu yang mencoba meniru tanggung jawab sosial para ahli.83

Ilmu profetik merupakan sebuah revolusi keilmuan terhadap keilmuan sekuler yang mengunkapkan rasio. Revolusi keilmuan ini sama halnya dengan revolusi keilmuan sosial Marxisme yang mengkritik keilmuan barat yang dinilai sangat kapitalis. Ilmu profetik merupakan produk yang beriman untuk seluruh umat manusia, sedangkan ilmu sekuler merupakan produk manusia untuk sebagian manusia. Hai ini bukan berarti ilmu profetik aka menggeser kedudukan ilmu sosial yang sudah kedudukan ilmu sosial yang tengah berkembang saat ini. Sebab ada perdebaan paradigm pengembangan keilmuan menyangkut cara produksi dan tujuan.84

Pilar ilu sosial profetik ada tiga yaitu humanisasi (*Amar makruf*), liberasi (*Nahi mungkar*), dan transendensi (*Tukminu billah*). Al-qu'ran mengajarkan bahwa kehidupan dunia ini realitas sosial hanya permainan belaka kehidupan yang abadi sesunggahnya adalah di akhirat kelak. 85 Humanisai, liberasi dan transendi harus di tempatkan menyatu, menjadi ruh setiap bentuk perubahan, termasuk dalam teknologi Dan industri agar tidak menimbulkan kekejaman yang baru. Sebab, Islam tidak anti dalam tekonlogi, Industry dan moderenisasi. Tetapi anti terhadap segala penindasan. Penghancuran harkat kemanusiaan,dan segala macam yang melepaskan diri

<sup>82</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi,* h. 237.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>Badri Yatim, *Sejarah Peradaban Islam* (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2000), h. 35. <sup>84</sup>Badri Yatim, *Sejarah Peradaban Islam*, h. 335.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>Ali Nurdin, *Quranic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal dalam Al-Qur'an* (Erlangga, 2006), h. 27.

dari sandaran transendensi. 86



<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>Mohammad Hatta, *Pengantar Ke Jalan Ilmu Dan Pengetahuan*, cet. II (Jakarta: t.p., 1954), h. 5.

#### **BAB III**

# ANALISIS KOMUNIKASI PROFETIK DALAM PRESPEKTIF ISLAM DAN BARAT

#### A. Landasan Komunikasi Profetik

Dasar ayat yang menjadi hadirnya paradigma Komunikasi profektik dalam kajian ilmu Profetik adalah Q.S Ali Imran ayat 110:

Terjemahnya:

"Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari yang munkar, dan beriman kepada Allah. Sekiranya Ahli Kitab beriman, tentulah itu lebih baik bagi mereka, di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan mereka adalah orang-orang yang fasik". (Kementrian Agama RI, 2019:64)

Ayat tersebut di atas menhadirkan tatanan paradigma filosofis profetik yang penuh nilai dan titik etika yang sekaligus menjadi titik berat dari komunikasi profetik yakni Khairu Umah (Masyarakat Umah), ukhrijat linnas (kesadaran sejarah), ammar ma'ruf (liberalisasi), nahi mungkar (humanisasi), dan al-iman billah (transendensi). Allah swt. Menciptakan Nabi Muhammad saw agar menghadrikan gerakan perubahan terhadap akhlak manusia, membebaskan dan berpesfektif trasenden. Perubahan dan transformasi itulah yang menjadi keabadian transendensi. Untuk kepentingan transformasi tersebut berdasar pada cita-cita humanisasi, liberasi, dan transendensi. <sup>97</sup>

Humanisasi atau memanusiakan manusia setelah mengalami dehumanisasi. Masyarakat industrialis telah menjadi manusia sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>Dani Vardiyansyah, *Filsafat Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar* (Jakarta: Indeks, 2005), h. 44.

masyarakat abstrak tanpa wajah kemanusiaan. Manusia dilihat secara parsial, sehingga hakikat kemanusiaan itu sendiri hilang. Praktek Komunikasi Profetik harus dibangun oleh umat muslim sebagai upaya mengikis dehumanisasi kemudian berujung pada manusia hidup secara otentik. Komunikasi yang tidak memberikan kedudukan sentral kepada etika dan nilai pada komunikasi maka sama halnya berupaya menghilang idenitasnya sediri. 98

Liberasi adalah membebaskkan manusia dari kekejaman kemiskinan struktural, keangkuhan teknologi dan pemerasan. Masyarakat harus dibebaskan dari struktur sosial yang tidak adil dan tidak berpihak pada masyarakat lemah. Liberasi berasal dari kata liber yang berarti bebas, tidak terikat, dan tidak tergantung. Liberasi menjunjung tinggi martabat pribadi manusia seperti kemerdekaan dan seperangkat hak asasi manusia yang melekat. Liberasi berbeda dengan liberalisme kendati bersama-sama memuja kebebasan dan kemerdekaan. Liberalisme merupakan paham atau aliran yang menuntut kebebasan diri tanpa memiliki tanggung jawab sosial. 99

Agar manusia tidak menganggap kemiskinan struktural yakni karena orang tua miskin maka wajar ketika anaknya miskin, wajar keangkuhan dimiliki orang-orang kaya, wajar penguasa melakukan pemerasan, dan ketidak adilan pada yang lemah sebagai suatu kewajaran, maka anggapan-anggapan tersebut harus dimatikan. Manusia harus memiliki alternatif komunikasi yang berdasar kuat dan memiliki tujuan konkrit membebaskan manusia dari kekejaman dan kebutaan pandangan hidup serta memiliki tanggung jawab sosial. 100 Implementasi komunikasi profetik dalam berinteraksi kita akan

<sup>98</sup>Mullaty Amin, *Filsafat Dakwah, Membangun Keilmuan Dakwah dan Penerapanya*, cet. I (Makassar: Alauddin Universitas Press, 2014), h. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>Baso Hilmy, Islam dan Dakwah Social Kemanusiaan, *Jurnal Dakwah Tablik*, vol. 16 (2015), h. 202

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>Maulavi Muhammad Ali, *Muhammad The Prophet* (Lahore: Iradahi al-adabiyati, 1950), h. 121.

menjalankan sekaligus membuka tanggung jawab sosial yang lain dan berupaya membebaskan manusia dari penjara pemahaman dan praktek kehidupan yang kejam dan tidak beradab.<sup>101</sup>

Transendental adalah bertujuan membersihkan diri dengan mengingat kembali dimensi transendental yang telah menjadi bagian dari fitrah kemanusiaan. Upaya humanisasi dan liberasi harus dilakukan sebagai manefestasi keimanan kepada tuhan karena memang tuhan memerintahkan manusia menata kehidupan sosial secara adil. Transendensi berasal dari bahasa latin transcendera yang berarti naik ke atas atau diluar melewati batas sekat manusia. Gotong royong dalam proses penataan kehidupan sosial maupun individu merupakan manefestasi keteguhan iman kepada Allah swt. Membaca historis, kisah dan perjuangan Nabi sangat teguh pada keimanannya yang melahirkan praktek-praktek kehidupan yang memanusiakan manusia sebagai umatnya dan membebaskan manusia dari kekejaman dan seluruh praktek kehidupan yang tidak mengurung. Tanggung jawab sosial sebagai bentuk dari kekuatan iman, sehingga meyakini bahwa perintah-perintah Allah secara konkrit menciptkan kehidupan yang tertata dan adil.

MAKASSAR

<sup>102</sup>Herman Jamaluddin, Aguswandi, and Syahrul, Komunikasi Profetik Islam (Nilai Dan Etika Komunikasi Persfektif Islam), *Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam,* h. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>Herman Jamaluddin, Aguswandi, and Syahrul, Komunikasi Profetik Islam (Nilai dan Etika Komunikasi Persfektif Islam), *Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam*, vol. 1. no. 2 (2020), h. 2.

## B. Komunikasi profetik dalam Prespektif Barat

Komunikasi dapat dilihat melalui perspektif Islam dan barat, serta kompatibel diantara keduanya. Studi komunikasi berawal dari studi di Amerika serikat dan dikaji dari perspektif islam. Pandangan ini bukan suatu kekhawatiran atas westernisasi Islammelalui keilmuan. bahwa Islamisasi ilmu pengetahuan dengan proses peminjaman dan sintesis ini, tidaklah perlu dikhawatirkan sebagai westernisasi islam. Konsepsi ini hanya boleh dianggap sebagai warning system.

Pengaruh – pengaruh pemikiran barat dalam islamisasi sains ini dalam perspektif yang dikotomis. Sebaiknya kita berusaha terus-menerus mendekati citacita Islamyang otentik, karena kita yakin bahwa Islam merupakan solusi dan proses universalitas ilmu pengetahuan dan teknologi agar kita terbuka atas seluruh warisan peradaban. Dan studi komunikasi didasari pada teknologi komunikasi dan pengamatan terhadap manusia sebagai objek UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Menurut Littlejohn bahwa dalam proses komunikasi terdapat 3 (tiga) perspektif yang berbeda yakni perspektif scientific, humanistik, dan perspektif ilmu-ilmu sosial. Pertama, Perspektif mekanis membahas mengenai adanya unsur proses atau aktivitas komunikasi yang dimulai dari komunikator hingga komunikan menerima pesan. Sedangkan, kedua perspektif psikologi social merujuk pada perilaku social yang dapat dipengaruhi oleh lingkungan social itu sendiri, seperti perubahan pola pikir dalam berinteraksi, penggunaan Bahasa yang berubah cepat hingga perubahan perilaku konsumsi informasi dari media konvensional ke media digital. Konsepsi di atas merujuk pada

aspek-aspek filsafat komunikasi, yang dibahas pada bab sebelumnya, ontology, epistemology, dan aksiologi komunikasi. 103

Secara umum, definisi filsafat komunikasi yakni suatu disiplin yang menalaah pemahaman (verstehen) secara fundamental, metodologis, sistematis, analitis, kritis dan holistis teori dan proses komunikasi yang meliputi segala dimensi menurut bidangnya, sifatnya, tatanannya, tujuannya, fungsinya, tekniknya dan metodenya. Rumpun ilmu komunikasi sangat beragam, salah satunya dalam studi-studi Islam. Komunikasi mengambil bagian didalamnya. Terdapat beberapa perspektif studi-studi Islamatau perspektif Islamdalam mengkaji komunikasi.

Memahami perspektif Islamdalam studi komunikasi di Indonesia. Kita dapat melihat 4 (empat) cara pandang Islamdalam kajian komunikasi di Indonesia, yakni Perspektif Komunikasi Dakwah, Komunikasi Islam, Kontekstual Islamsebagai Konteks Komunikasi, dan Komunikasi Profetik. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Perbandingan Perspektif Islamdalam Studi Komunikasi di Indonesia, sebagai berikut.

## MAKASSAR

- a. Perspektif komunikasi dakwah ini melihat komunikasi dalam konteks dakwah dimana Islamsebagai kajian untuk menyiarkan ajaran agama islam. Proses penyampain pesan dakwah yang didesain oleh komunikator (dai) kepada komunikan (mad'u) dengan tujuan membuat komunikasi berperilaku baik.
- b. perspektif komunikasi Islammelihat komunikasi dalam konteks Islamsebagai kajian untuk mencapai prinsip/konsep komunikasi dalam

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Ahimsa-Putra, H. S. (2019). Aradigma Profetik Islam.

ajaran islam. Secara praktis, proses komunikasinya menggunakan Quran. Juga, manusia dituntut untuk belajar Quran melalui Ulama yang pakardi bidang Tafsir dan Ulumul Quran

- c. Kontekstual, Perspektif ini merujuk pada Islamsebagai konteks komunikasi. Nilai-nilai budaya yang kompatibel dengan nilai Islammesti dipertahankan dan dilestarikan.
- d. Perspektif komunikasi profetik, dimana komunikasi Islamadalah usaha studi komunikasi untuk mewujudkan tujuan Kerasulan. Dimana Komunikasi profetik menjadikan fungsi kenabian sebagai cara pandang dalam praktik dan kajian komunikasi.

Perspektif komunikasi di atas, Komunikasi Dakwah, Komunikasi Islam, dan Kontekstual (Islamsebagai Konteks Komunikasi) semuanya mengkaji komunikasi dengan landasan AlQuran dan Hadits. Pemetaan yang disebutkan di atas belum menunjukkan hakikat komunikasi Islamdan variannya, seperti Ilmu Dakwah, Bagi Scholar (sarjana) Ilmu Dakwah memiliki landasan berpikir tersendiri dengan asumsi bahwa Ilmu Dakwah berbeda dengan Komunikasi dilihat dari aspek dasar atau hakikat keilmuannya, meskipun sama-sama mengulas bagaimana pesan disampaikan dari orang ke orang lain, namun memiliki dimensi yang berbeda. Seperti penjelasan Hamid Mowlana yaitu Dimensi Propagation dalam Komunikasi Islamdan Dimensi Propaganda dalam Studi/ Kajian Komunikasi, kesamaanya ada pada sisi saling memengaruhi. 104

Keberadaan ilmu, seperti menggunakan observasi dalam mengkaji ilmu, akan semakin memperdalam keyakinan keagamaan seseorang. Praktisnya, media bagi misi agama Islamuntuk mentransmisikan pesan Al-

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Carey, J. W. (2009). Communication as Culture: Essays on Media and Society (Revised Ed). Routledge.

Qur'an dan Hadits, dan bisa diimplementasikan bukan hanya bagi orang muslim (penganut agama Islam) semata, tapi ummat manusia secara universal, hal itu merujuk pada Islam sebagai rahmatan lil 'alamiin. Kedua, epistimologi Ilmu Dakwah. Epistemologi memfokuskan pada landasan dan basis kesahihan pengetahuan. Dalam konteks filsafat ilmu, dasar-dasar epistemologi ilmu dakwah dapat dilihat pertanyaan Bagaimana pengetahuan terkait ilmu dakwah diperoleh? Untuk menjawab pertanyaan tersebut idealnya merujuk pada perkembangan pengetahuan manusia.

Proses berkomunikasi, pesan memiliki peran penting dalam interaksi antar individu. Menurut Griffin menyebutkan pesan adalah "very core of communication study". terdapat 2 (dua) konsep memahami hakikat komunikasi, yakni komunikasi sebagai transmisi dan sebagai pemaknaan. Pertama, Komunikasi sebagai Transmisi, yakni konsepsi ini merujuk pada dua tokoh Lasswell dan Shannon & Weaver, terdapat 5 (lima) faktor model transmisi popular, yakni Dominasi ilmu sains (sebab-akibat), sehingga sifat mekanistik dan perilakunya, Intensitas penggunaan propaganda perang dan politik, Dogmatis agama (pola komunikasi satu-arah), Revolusi industry, dan Perkembangan teknologi komunikasi massa. 105

Komunikasi sebagai transmisi merujuk pada konsepsi bahwa komunikasi merupakan proses mentransfer pesan dari individu ke individu yang lain. Konsepsi ini fokus pada adanya hukum kausalitas di dalamnya. Orang tidak akan dapat mengirim pesan bila tidak ada individu yang lain menerimanya begitupun sebaliknya. Meskipun ada orang sebagai komunikator dan komunikan sebagai peneriman, bila pesan komunikasi tidak

armayyan A (2005) Ibda Di Nafeilra, Tafair Paru Vailmus

 $<sup>^{105}</sup>$  Darmawan, A. (2005). Ibda Bi Nafsika: Tafsir Baru Keilmuan Dakwah. Tiara Wacana.

ada yang disampaikan, tetap proses komunikasi tidak terjadi. Pandangan ini terlalu mengandalkan transfer pesan, dan itu memunculkan kelamahan tersendiri.

Kedua, Komunikasi sebagai Pemaknaan. Robert Craig menkritik model transmisi bahwa komunikasi sebagai proses transfer pesan dinyatakan filosofis cacat, paradoks, dan tertinggal secara ideologi sehingga harus dilengkapi, jika tidak diganti semuanya oleh model yang fokus pada upaya produksi dan reproduksi shared meaning.

Komunikasi tidak hanya dipandang sebagai proses transmisi bahwa masyarakat tidak hanya melakukan komunikasi melalui transmisi, tetapi dalam transmisi terdapat komunikasi. Komunikasi harus berada pada berbagi makna antarpeserta komunikasi dalam suatu masyarakat. Dalam studi-studi ilmu sosial yang digunakan di Indonesia terdapat ilmu sosial profetik, dan dalam kajian komunikasi biasa disebut sebagai komunikasi profetik. Studi UNIVERSITAS ISLAM NEGERI komunikasi profetik biasa disebut dengan komunikasi kenabian (profetik). Beberapa pandangan justru menyamakan dengan Dakwah, karena dalam hal pelibatannya Al-Quran dan Hadists sebagai landasan agama atau sumber komunikasi islam. Ada juga yang mengira sama dengan komunikasi Islamdisebabkan banyak istilah dan unsur-unsur penting dalam Islam pada kajian komunikasi profetik. 106

Terdapat dua cara memahami pengertian komunikasi profetik agar lebih pas dan tepat, yaitu pertama, dalam konteks istilah komunikasi profetik di Indonesia, dan kedua, konteks nabi/ kenabian. Sebelum menjelaskan

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Dhona, H. R. (2020). Komunikasi Profetik: Perspektif Islamdalam Komunikasi. UII Press.

komunikasi profetik, lebih dahulu dijelaskan munculnya istilah profetik. Istilah ini merujuk kepada konsepsi Ilmu Sosial Profetik. Istilah Ilmu Social Profetik di Indonesia awalnya dicetuskan oleh seorang Sosiolog UGM, Kuntowijoyo. Ia menggunakan istilah ilmu social profetik, bukan menunjukkan sebuah bidang kajian tertentu, seperti antropologi, sejarah dan lain sebagainya. Istilah ilmu social profetik lebih pada sebuah paradigma atau cara pandang dalam berilmu dengan dasar tujuan etis. Paradigma ini merupakan rumusan atas semangat kenabian, yang merujuk pada 3 (tiga) fokus utama, yakni humanisasi, liberasi dan transendensi. Ilmus Sosial Profetik muncul atas keresahan dalam melihat fakta sosial yang didekati dengan te<mark>ori-te</mark>ori sosial barat. Ilmu social profetik bertujuan bukan hanya menjelaskan dan mengubah fenomena social tapi juga memberi petunjuk kea rah mana transformasi itu dilakukan, untuk apa dan oleh siapa. Kuntowijoyo bahwa ilmu sosial profetik mengandung nilai dengan cita-cita perubahan yang diidamkan masyarakat. Bagi muslim perubahan yang dimaksud adalah cita-cita humanisasi/emansipasi, liberasi dan transendensi, suatu cita-cita profetik yang didasari dari misi historis Islam sebagaimana terkandung dalam surah Al-Imran Ayat 110.<sup>107</sup>

## MAKASSAR

Menurut Kuntowijoyo surah AlImran ayat 110 di atas memunculkan konsepsi yang sangat berarti yakni tentang konsep umat terbaik, aktivisme sejarah, kesadaran, dan etika profetik. 1). Umat terbaik bila manusia mampu mengimplementasikan tiga nilai agama tersebut (amar ma'ruf, nahi mungkar dan tu'minuna billah)., 2). Aktivisme sejarah merujuk pada bekerja secara professional di tengah-tengah ummat manusia, bukan pergi ke Gua untuk bersemedih. Manusia harus terlibat dalam usaha-usaha untuk mencapai tujuan Bersama-sama. Bergotong-royong mendirikan masyarakat yang kuat

<sup>107</sup> Effendy, O. U. (2003). Ilmu, Teori, dan Filsafat Komunikasi (Cetakan II). Citra Aditya Bakti.

dan damai., 3). Kesadaran yakni upaya sadar untuk membedakan system etika Islamdengan system etika yang lain. Menjalankan etika profetik dalam konteks dan kondisi apa saja. Tidak terseret oleh arus etika yang lain. Relasi Teknologi dan manusia memungkinkan terjadi arus etika yang hedonis dan jauh dari zuhud fiddunya., 4). Etika profetik merujuk pada kompleksitas pelaksanaan tiga nilai: humanisme, liberasi dan transendensi.

Tiga nilai inilah yang menjadi ciri khas dari ilmu social profetik. Bagi Kuntowijoyo, gagasan ini diilhami oleh Muhammad Iqbal. Ketika Iqbal mengulas tentang Peristiwa mi'raj Nabi Muhammad saw. Iqbal menyebutkan bahwa seandainya Nabi itu seorang mistikus, atau sufi, tentu beliau tidak ingin Kembali ke bumi, karena telah merasa tenteram bertemu dengan Tuhan, Allah SWT, dan berada di sisi-Nya. Namun, Nabi Kembali ke Bumi untuk mengerakkan perubahan social, untuk mengubah jalannya sejarah manusia. Beliau memulai suatu transformasi social budaya dari sesuatu yang kacaubalau dan kejahatan menujuk kearah yang diinginkan Allah SWT, sesuai Surah Al-Imran pada Ayat 110 di atas, dan berdasarkan cita-cita profetik.

Pilar Ilmu Social Profetik (ISP), yakni amar ma'ruf (humanisasi), nahi munkar (liberasi), dan tu'minuna billah (trasendensi). Nilai ISP ini memiliki unsur-unsur sebagai berikut.

#### 1. Humanisasi

Humanisasi menyuruh berbuat yang baik. Secara harfiah kata ini merujuk pada konsepsi memanusiakan manusia. Kita tahu bahwa kita sekarang mengalami poses dehumanisasi karena masyarakat berada dalam ruang informasi yang melimpah-ruah dan tidak sedikit berada dalam arus

informasi yang hoax dan kebohongan. Belum lagi masyarakat industrial menjadikan kita sebagai bagian dari masyarakat abstrak tanpa wajah kemanusiaan.

Menurut Kuntowijoyo, kita mengalami objektivasi Ketika berada di tengah-tengah mesin-mesin politik (politik pencitraan dan identitas) dan mesin-mesin pasar (cenderung neo-liberalisme). Ilmu dan teknologi juga telah membantu kencederungan reduksionistik yang melihat manusia dengan cara parsial . Faktanya media social mencenderung memberikan ruang informasi yang parsial dan sedikit memberikan informasi yang holistic.

Nilai ini sebagai jawaban atas adanya dehumanisasi (objektivasi teknologi, ekonomis, budaya dan negara), agresivitas (agresivitas kolektif dan kriminalitas), dan loneliness (privatisasi, individualisasi). Dehumanisasi terjadi disebabkan oleh teknologi (baik dari segi instrument maupun metode) dalam masyarakat. Dalam buku The Technological Society dalam menjelaskan bahwa UNIVERSITAS ISLAM NEGERI betapa jauh pengaruh teknologi masuk kedalam kehidupan manusia. Perilaku jual-beli awalnya dari konvensional, tatap muka, sekarang berpindah ke digital, dengan perangkat gawai (smartphone) didukung aplikasi jual beli online hingga didukung dompet digital (e-wallet) sebagai sarana pembayaran elektronik. Semua transaksi terintegrasi. Sehingga, muncul istilah masyarakat teknologi, dimana melekat sebagai masyarakat ekonomis. Bukan hanya itu, masyarakat juga tidak lepas dari aktivitas teknologi, dalam bidang Pendidikan, hiburan dan lainnya. 108

#### 2. Liberasi

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> George, M. W. (2008). The Elements of Library Research. Princeton University Press.

Nilai ini merujuk pada Teks Al-Quran bisa diiturunkan jadi empat hal: amal, mitos, ideologi, dan ilmu. Tujuan liberasi adalah mencegah dari perbuatan mungkar. Secara kontekstual, yang dimaksud adalah pembebasan dari kekejaman kemiskinan structural, keangkuhan teknologi, dan pemerasan kelimpahan. Kita menyatu rasa dengan mereka yang miskin, mereka yang terperangkap dalam kesadaran teknokratis, dan mereka yang tergusur oleh kekuata ekonomi raksasa. Kita ingin sama-sama membebaskan diri dari belenggu-belenggu yang kita bangun sendiri. Orang yang beragama Islam seperti di Indonesia memiliki mitos masa lalu.

Menurut Kuntowijoyo terdapat 4 (empat) sasaran liberasi (nahi munkar), yakni sistem pengetahuan, sistem social, sistem ekonomi, dan sistem politik. Pertama, sistem pengetahuan yakni usaha-usaha untuk membebaskan orang dari sistem pengetahuan materialistic, dari dominasi struktur, misalnya kelas. Orang yang dapat mengakses institusi Pendidikan yakni hanya mereka yang memperoleh sumber daya ekonomi dan memiliki keturunan ningrat. Sistem social terkait kelembagaan tradisional di dalam masyarakat, dimana sistem social agraris ke sistem social industrial yang sedang berjalan saat ini, bahkan sudah memasuki sistem social yang terdisrupsi digital memungkinkan munculnya Tuhan-tuhan baru dalam menciptakan ketenangan diri, seperti game virtual yang tanpa batas. Sistem ekonomi merujuk pada terciptanya kesenjangan ekonomi.

Gerakan liberasi yang dimaksud pada dua ayat diatas yakni mengimplementasikan program kerja yang bertujuan pada pembinaan dan memberikan akses Pendidikan kepada anak yatim berupa beasiswa Pendidikan, memberikan hibah untuk membangun usaha mikro bagi orang fakir miskin agar dapat menciptakan lapangan kerja. Tidaknya

menyelenggarakan program kerja yang berputar pada administratif semata merupakan salah satu bentuk mengekang liberasi untuk kebaikan ummat manusia. Sehingga konsepsi ini dibutuhkan dalam membangun masyarakat yang sejahtera.

#### 3. Trandensi

Transendensi didasari beriman kepada Allah swt. Hal ini merujuk dimensi transcendental dalam kebudayaan masyarakat. Kita sudah banyak menyerah kepada arus hedonism, materialism, dan budaya yang serampakan. Kita percaya bahwa sesuatu harus dilakukan, yaitu membersihkan dari dengan mengingatkan Kembali dimensi transedental yang menjadi bagian dari fitra kemanusiaan.

Merujuk pada peradaban postmodernisme dengan ciri khas dedifferention yaitu agama akan menyatu Kembali dengan dunia. Orang barat menafisikannya sebagai agama yang lebih tinggi dari agama-agama yang ada. Singkatnya, agama bukanlah agama yang melembaga, sebab dalam pandangan barat menyebutkan bahwa masa depan manusia iala sekularisme, Para penulis barat tidak bisa diharapkan untuk menyebut Tuhan yang personal, karena dalam pandangan mereka ilmiah berarti secular, sesuai dengan latar belakang masyarakatnya. Bagi umat Islam, transendensi berarti beriman kepada Allah SWT. Humanisasi dan liberasi harus merujuk Islamyang jelas, dalam konsepsi transendensi.

Kuntowijoyo menginginkan bahwa para sarjana di Indonesia dengan segala disiplin ilmu menerapkan keilmuan mereka dengan paradigma kenabian tersebut. Singkatnya, ia menyebut paradigma ilmu social profetik agar semua kajian social mengunakan semangat kenabian tersebut. Sehingga, secara tegas bahwa perspektif ini bukan cabang ilmu social yang mempelajari persoalan kenabian. Kemudian, paradigma profetik ini diterapkan dalam kajian komunikasi. Dikutip dari Iswandi menyebutnya 'komunikasi profetik'. Iswandi juga menegaskan komunikasi profetik bukan cabang kajian komunikasi, seperti komunikasi organisasi, sosiologi komunikasi, komunikasi Kesehatan dan lain (Syahputra, 2007). Tapi, cara pandang dalam kajian komunikasi. Sehingga, paradigma profetik setara dengan 3 (tiga) paradigma dalam metodologi penelitian social, yaitu positivistik, konstruktivisme, dan kritis.

Kuntowijoyo, ilmu social profetik melakukan reorientasi terhadap mode of thought (teori/ rasional) dan mode of inquiry (penelitian), bahwa sumber ilmu pengetahuan itu tidak hanya berasal dari rasio dan empiris, tapi juga mode of revelation (wahyu ilahi). Konsepsi ini bukan merupakan kekhawatiran kita akan dominasi sains barat saat ini. Betapapun dalam proses theorybuilding. Kita memang tak dapat menghindarkan terjadinya peminjaman dari dan sistesis dengan khazanah ilmu barat, seperti teori-teori komunikasi dari barat, seperti Lasswell, Shannon, Littlejohn, dan lain. 109

Konsep Kuntowijoyo yang lain yakni Islamsebagai ilmu, bukan hanya sebatas agama semata. Sehingga, Islamsebagai ilmu menunjukkan bahwa konsep-konsep tentang kehidupan yang ada dalam sumber agama Islamdapat menciptakan rahmatan lil alamin. Segenap alam semesta yang ada didalamnya tanpa terkecuali manusia yang memiliki latar belakang yang berbeda agama, ras, suku, budaya, dan sebagainya sangat kompatibel dengan kehidupan dan

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Kuntowijoyo. (2005). Islamsebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika. Teraju.

dapat terlindungi.

Melalui paradigma ini, teori-teori dalam rumpun ilmu sosial, termasuk ilmu komunikasi dan turunannya merupakan instrument analisis dalam memecahkan masalah sosial. Paradigma ini menunjukkan bahwa ISP merupakan salah satu cara pandang yang dapat menjadi solusi atas dominasi teori-teori sosial barat atas studi-studi Islamkhususnya rumpun ilmu yang mengulas komunikasi dan islam. Hal ini dapat menghindari kesan bahwa sarjana yang berasal dari studi Islamhanya menempelkan sumbersumber Islamkedalam konsep dan analisisnya dalam melakukan riset.<sup>110</sup>

Perspektif inilah bagi penulis menyebutkan cara pandang yang cocok digunakan pada scholar muslim untuk menganalisis obyek komunikasi. Sebab, konsepsi ini mampu menunjukkan Islambukanlah kekhawatiran atas keilmuan yang dibahas oleh barat dan menemukan pijakan tersendiri dalam kajian keilmuan Islamatas objek komunikasi yakni manusia.

Hamid Mowlana adalah seorang staf khusus Presiden Iran Ahmadinejad. Ia terkenal dan popular karena memunculkan ide Perspektif Islamdalam Disiplin Komunikasi. Gagasan Mowlana sederhana yakni kritik terhadap jurnalisme di Dunia berperspektif paradigma barat . Ia menyebutkan bahwa hasil studi komunikasi internasional dalam beberapa tahun belakang ini menunjukkan 2 (dua) hal penting. Pertama, adanya kecenderungan etnosentris yang ada dalam system komunikasi dari negara maju dan industri. Kedua, sirkulasi informasi di dunia bersifat asymmetries atau tidak seimbang. Dua hal ini menciptakan sesuatu ketidakadilan, seperti dalam berita dan

 $<sup>^{110}</sup>$  Mowlana, H. (2007). Theoretical Perspectives on Islamand Communication. China Media Research. 3.

informasi yang berakibat pada perbedaan distribusi kuasa dalam tatanan dunia socialkemasyarakat. Faktanya yakni adanya berita atau informasi yang menyudutkan kelompok tertentu dan tidak sesuai dengan konsep Islamatau nilai Islam.

Menurut Mowlana, Islam itu bukan hanya ad-din (Agama), tetapi, melebihi itu, sebagai cara pandang hidup bagi ummat di dunia. Konsep ini melampaui ruang dan batas wilayah, ras, suku dan bangsa. Mowlana lebih memilih istilah ummah atau ummat. Praktisnya, Mowlana memberikan contoh nilai berita bagi umat Islam berbeda dengan cara pandang yang umum. Mowlana, dalam konsep islam, masyarakat terbentuk atas dasar solidaritas social (Assabieh/ Asshobiah). Konsep solidaritas social ini merujuk pada Ibnu Khaldun. Proses interaksi social dalam jumlah yang banyak tersebut menjadi system nilai dan Tindakan individu-individu yang dihubungkan dengan makna symbol. Orang berinteraksi tidak lepas dari Bahasa verbal dan nonverbal untuk saling berkomunikasi. Versitas islam negeri

konsep tersebut, bentuk masyarakat yang didasari oleh solidaritas memunculkan komunikasi social (Tabligh atau Propagation) dan konsep komunikasi secara umum, seperti jurnalisme, propaganda dan agitasi digunakan secara umum. Sementara, komunikasi dari perspektif barat (teoriteori komunikasi pada umumnya yang dikutip dari barat), berasal dari kata communico yang bermakna berbagi, yang secara esensial merupakan proses social yang mengacu pada tindakan memberikan, menyampaikan, dan bertukar ide, pengetahuan dan informasi. Definisi communico ini memunculkan propaganda. Namun, berbeda dengan tabligh menghasilkan

propagation, berbeda dengan propaganda.111

Propaganda merupakan konsep barat dan pertama kali digunakan saat Komisi Kardinal dalam Gereja Katolik Roma ( Paus Gregory). Propaganda berasal dari kata latin propagare artinya mengabarkan injil dan membangun gereja di daerah atau negara-negara non-kristen. Penggunaan Istilah propaganda tersebut bermuatan politik, social dan komersial. Bila dipahami tersebut, maka propaganda bernilai atau bernada negative.

Sejak perang dunia I, definisi propaganda merujuk pada instrument persuasi dan manipulasi individu dan perilaku dalam konteks internasional dan nasional. Mowlana mengambil contoh konsep Harold D. Lasswell bahwa propaganda merupakan manipulasi symbol sebagai sesuatu yang mempengaruhi sikap pada masalah kontrversial. Maknanya bahwa arti propaganda merujuk pada penyebaran ideologi, doktrin atau ide sebagai strategi yang membuat audiens yakin atas pesan yang dirancang.

Tabligh, Tabligh adalah propagation. Propagation disebut sebagai penyebaran dan perbauran beberapa prinsip, nilai kepercayaan dan praktik Menurut Ibnu Khaldun dalam Mukaddimah menyebutkan bahwa tabligh (truthful propagation) dan asshobiah (group cohesion) sebagai 2 (dua) factor fundamental dalam munculnya kekuatan-kekuatan dunia sebagai bangsa dan komunitas yang lebih besar dengan beragam karakter yang ada. Praktiknya, Jurnalisme dalam islam, bagi Mowlana, ekstensi atau perluasan dari tabligh, sehingga ia berbeda dengan jurnalisme yang dikembangkan oleh Barat. Perbedaannya berada pada tataran nilai yang membahas teori dan etika.

<sup>111</sup> Syahputra, I. (2007). Komunikasi Prefetik: Konsep dan Pendekatan. Simbiosa Rekatama Media.

Seperti, mana yang bernilai wajib, direkomendasikan (mustahab), makruh hingga haram (tidak diperbolehkan).

## C. Komunikasi Profetik Prespektik Al-quran dan Hadits

## 1. Humanisasi meurut Al-Qur'an dan Hadist

Humanisasi yang dimaksud didalam Islam adalah memanusiakan manusia sesuai dengan perannya sebagai khalifah di bumi ini. Al-Qur`an menggunakan empat term untuk menyebutkan manusia, yaitu *basyar, al-nas, bani adam* dan *al-insan*. 112 Keempat term tersebut mengandung arti yang berbeda-beda sesuai dengan konteks yang dimaksud dalam al-Qur`an.

Pertama, term *basyar* diulang di dalam al-Qur'an sebanyak 36 kali dan 1 dengan derivasinya. Term *basyar* digunakan di dalam al-Qur'an untuk menjelaskan bahwa manusia itu sebagai makhluk biologis. Sebagai contoh manusia sebagai makhluk biologis adalah firman Allah dalam QS. al-Baqarah [2]:187 yang menjelaskan tentang perintah untuk ber*i'tikaf* ketika bulan ramadhan dan jangan mempergauli istrinya ketika dalam masa *i'tikaf*, QS. Ali

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>Ahmad Zain Sarnoto and Mohammad Muhtadi, Pendidikan Humanistik dalam Perspektif Al-Qur'an', *Alim | Journal of Islamic Education*, vol. 1. no. 1 (2019), h. 24.

Imran [3]: 47 yang menjelaskan tentang kekuasaan Allah yang telah menjadikan maryam memiliki anak sementara tidak ada seorangpun yang mempergaulinya.

Kedua, term *al-nas* diulang di dalam al-Qur`an sebanyak 240 kali. Term *al-nas* digunakan di dalam al-Qur`an untuk menjelaskan bahwa manusia itu sebagai makhluk sosial. Sebagai contoh manusia sebagai makhluk sosial adalah firman Allah dalam surat al-Hujurat [49]: 13 yang menjelaskan bahwa manusia itu diciptakan laki-laki dan perempuan, berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya saling kenal mengenal.

Ketiga, term *bani adam* diulang di dalam al-Qur`an sebanyak 7 kali. Term *bani adam* digunakan dalam al-Qur`an untuk menunjukkan bahwa manusia itu sebagai makhluk rasional, sebagai contoh di dalam QS. al-Isra, 17:70. Pada ayat ini Allah menjelaskan bahwa akan memuliakan manusia dan memberikan sarana dan prasarana baik di darat maupun di lautan. Dari ayat UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ini bisa kita pahami bahwa manusia berpotensi melalui akalnya untuk meningkatkan kesejahteraan hidupnya.

MAKASSAR

Keempat, term *al-insan* diulang di dalam al-Qur`an sebanyak 65 kali dan 24 derivasinya yaitu *insa* 18 kali dan *unas* 6 kali. Term *al-insan* digunakan di dalam al-Qur`an untuk menjelaskan bahwa manusia itu sebagai makhluk spiritual. Contohnya dalam QS. al-Dzariyat [51]: 56 yang menjelaskan bahwa manusia dan jin diciptakan oleh Allah tidak lain hanyalah untuk menyembah kepada-Nya. QS. al-Ahzab [33]: 72 menjelaskan tentang amanat yang diberikan Allah kepada manusia.<sup>113</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>Ivan Fauzi, Kepemimpinan Perspektif Pendidikan Islam, *Program Studi Pendidikan Agama* 

Dari beberapa ayat di atas dapat disimpulkan bahwa manusia itu makhluk yang sempurna. Kelebihan manusia dibandingkan dengan makhluk lainnya yaitu dari mulai proses penciptaannya (QS. al-Sajdah [32]: 7-9, alInsan [76]: 2-3), bentuknya (QS. al-Tin [95]: 4) serta tugas yang diberikan kepada manusia sebagai khalifah di muka bumi (QS. al-Baqarah [2]: 30-34, al-An`am [6]: 165) dan sebagai makhluk yang wajib untuk mengabdi kepada Allah (QS. al-Dzariyat [51]: 56).<sup>114</sup>

Begitu tingginya derajat manusia, maka dalam pandangan Islam, manusia harus menggunakan potensi yang diberikan Allah kepadanya untuk mengembangkan dirinya baik dengan panca inderanya, akal maupun hatinya sehingga benar-benar menjadi manusia seutuhnya. Allah berfirman dalam QS. ar-Rum/30:30.

فَاقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّيْنِ حَنِيْفًا فِطْرَتَ اللهِ الَّتِيْ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ۖ لَا تَبْدِيْلَ لِخَلْقِ اللهِ اللهُ اللهُ

#### A 7 (7 A

Terjemahnya :

Maka hadapkanlah wajahmu dengan Lurus kepada agama Allah; (tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. tidak ada peubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui. (Kementrian Agama RI, 2019: 407)

Komunikasi profetik Merupakan bagian dari hidup, maka tujuan hidup manusia pada dasarnya merupakan tujuan komunikasi profetik itu menciptakan masyarakat yang tidak merendehkahkan manusia yang lain karna manusia di ciptakan oleh tuhan secara fitrah. Jadi, yang bertujuan sakral-transendental, yakni memanusiakan manusia, secara filosofis perlu

Islam Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Purwokerto, vol. 14. no. 1 (2019), h. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>Sophia Azhar, Pendidikan Agama Islam (Transformasi Potensialitas ke Aktualitas), *Idaarah, Jurnal Manajemen Pendidikan*, vol. 1.no. 1 (2017), h. 99.

melihat tujuan manusia, terlebih melalui paradigma Qur'ani.

Dalam Al-Qur'an disebutkan bahwa, tujuan hidup manusia diantaranya adalah untuk menyembah Allah (QS: Al-Dzariyat [51] : 56), beribadah supaya menjadi orang yang takwa (QS Al-Baqarah [2] : 21), dan menjalankan agama yang lurus (QS Al-Bayyinah [98] : 5). Lebih transparan lagi, Al-Qur'an menjelaskan tentang tujuan hidup manusia ayat berikut ini dalam QS. al-Qasas/28:77.

Dan carilah pada apa yang telah dianugrahkan Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baik kepadamu dan janganlah kamu berbuat kerusakan di muka bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melakukan kerusakan. (Kementrian Agama RI, 2019: 388)<sup>115</sup>

Itulah tujuan hidup manusia dalam perspektif Islam yang sekaligus menjadi tujuan ideal manusia. Secara lebih detail dapat dideskripsikan bahwa tujuan hidup manusia adalah mencari kebahagiaan duniawi-ukhrawi, dengan mempertajam kesalehan sosial lewat *amr* (perintah) berbuat baik kepada orang lain, dan mengembangkan *sense of belonging* (rasa ikut memiliki) melalui larangan berbuat kerusakan dalam bentuk apapun.

Beberapa penafsir klasik dan modern memilik corak pandang beragam terhadap ayat-ayat humanisme. Ayat-ayat humanisme dalam merupakan ayat-ayat dalam al-Qur'an yang dimaksud oleh

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>Majelis Ulama Indonesia, Fatwa MUI No. 7/MUNAS VII/MUI/11/2005 Tentang Pluralisme, Liberalisme Dan Sekularisme Agama (Majelis Ulama Indonesia, 2005), h. 1–3.

Nurcholish Madjid sebagai perjanjian primordial antara makhluk dan Tuhannya. Untuk itu, akan dipaparkan tafsir dari Ibn Katsir dan Tafsir al-Misbah tentang nilai-nilai humanisme yang terdapat pada (Surat al-Aʻraf ayat 172, Surat al-Ahzaab ayat 72, Surat al-Luqman ayat 25, Surat Fushilat ayat 53, Surat ad Dzaariyaat ayat 20-21 dan Surat Yasin ayat 60). 116

Salah seorang tokoh dari iran yang bernama mustadha muthahari pernah menafsirkan ayat-ayat tentang humanisme Perspektif Mutahhari dalammenafsirkan ayat-ayat humanisme banyak ditemukan dalam beberapa literatur. Banyak tulisan Mutahhari yang mengkritik permasalahan social masyarakat dan mengandung muatan-muatan humanisme. Diantara sekian banyak karya Mutahhari yang bisa dijadikan rujukan dalammeniti unsur-unsur humanisme adalah; Manusia dan Agama: Membumikan Kitab Suci. Bedah Tuntas Fitrah: Mengenal Jati Diri, Hakikat dan Potensi Kita. 117 Etika Seksual dalam Islam. Filsafat Agama dan Kemanusiaan: Perspektifual-Qurians dan Rasionalisme Islam. Filsafat Materialisme: Kritik Filsafat Islam Tentang Tuhan, Sejarah dan Konsep Tentang Sosial Politik, serta Filsafat Moral Islam.

Dalam sebuah hadist Nabi Muhammad saw Seringali kita mendengar "innama buistu liutammima makarimal akhlaq", Ungkapan tersebut merupakan hadits bahwa ada nila-nilai humanis di dalamnya, kaitan dalam konteks komukasi bahwa ahlak dan sopan santun harus di tanamkan dalam berkomubiaksi.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>Mochamad Abdul Kholiq, Humanisme dalam Al-Qur'an: Studi Penafsiran Murtada Mutahhari, *Tesis* (Jakarta: Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatulllah, 2018), h. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>Wajyudi Hidayat, Manusia dalam Al-Qur'an (Kajian Epistemologi terhadap Penafsiran Ali Shari'ati Tentang Eksistensi Manusia), *Tesis* (2019), h. 20.

Hadits tersebut diriwayatkan oleh sejumlah ahli hadis. Di antaranya adalah Imam Bukhari di dalam kitab Al-Adabul Mufrad, Imam Hakim di dalam kitab Al-Mustadrak, Imam Al-Baihaqi di dalam kitab Sunannya, Imam Ahmad di dalam kitab Al-Musnad serta ulama lainnya. Hadits tersebut diriwayatkan dari sahabat Abu Hurairah. Kedudukan riwayat itu shahih, bisa dijadikan sebagai dalil.

## 2. Liberalisasi menurut Al-qur'an dan Hadist.

Liberalisasi menurut perspektif Islam dapat diartikan sebagai kebebasan yang terdapat dalam agama Islam, dimana tidak adanya batasan yang mengikat dan mengatur kebebasan ersebut. Liberalisme menurut perspektif Islam juga diartikan sebagai kebebasan terhadap nash-nash agama Islam (Alquran dan Hadis), dengan menggunakan akal pikiran yang bebas, serta hanya menerima doktrin-doktrin agama Islam tersebut harus yang sesuai dengan akal pikiran manusia. Sebenarnya, jika diteliti lebih lanjut liberalisme yang ada dan tumbuh dalam dirigumat Islam telah ada sejak periode Nabi Muhammad Saw. dimana Nabi Muhammad Saw, seorang yang sangat menginginkan adanya liberalisme di dalam diri manusia. Sesuai dengan situasi yang terjadi pada masa itu. Dimana tidak adanya kebebasan pada di umat di dunia Arab. Nabi Muhammad Saw, berusaha dengan sangat keras untuk mengahapuskan dan menghilangkan semua hal yang dapat menjadikan manusia terkekang dan tertekanm dibawah pengaruh penguasa.

Seperti halnya upaya Nabi Muhammad Saw, untuk menjadikan kaum perempuan memiliki hak yang layak sehingga kaum perempuan tidak mendapat penindasan lagi dari kaum laki-laki. Tidak hanya itu, upaya

-

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup>Dilla Dalailul Hasanah, Diva Nadia Salsabila, and Haikal Ali Al Ghifari, What Is the Relationship between Islam and Liberalism in the Qur'anic Perspective?, *Bulletin of Islamic Research*, vol. 2. no. 1 (2024), h. 48.

penghapusan perbudakan juga Nabi Muhammad Saw lakukan demi menjadikan manusia itu bebas dan merdeka tanpa harus patuh dan tunduk kepada siapapun. Liberalisme dalam perkembangan dan kelanjutannya, telah masuk dalam ranah tidak sebatas masalah ekonomi, sosial, budaya dan berbagai bidang yang lain. Liberalisme telah mengarah masuk keranah agama Islamsekarang ini telah mengalami sebuah dilema dalam penafsiran. Hal ini dikarenakan, paham liberalism dalam menafsirkan Islam cenderung mengarah pada daya akal, tanpa melihat sisi teks maupun konteks secara tepat, padahal ajaran Islam dalam mengajarkan sebuah tafsir harus melalui berbagai paradigma secara kaffah, bukan hanya sebatas satu sisi belaka.

Keberadaan tafsir Islam dalam paham liberal cenderung mengarah pada kerancuan antara teks dan konteks. Sebab liberalisme lebih menekankan pada aspek konteks dalam menafsirkan berbagai ajaran Islam. Berangkat dari sinilah terdapat dilemma besar sebuah pemahaman agama antara akal dengan wahyu. Dimana Kekuatan ruh dalam ajaran Islam tidak sebatas masalah kebebasan dalam berargumen. Sebab kalau Islam hanya sebatas kebebasan belaka, berarti mempersempit makna Islam itu sendiri. Karena Islam merupakan ajaran kaffah tentang manusia saat berhubungan dengan Allah Swt, begitu juga saat manusia berhubungan dengan sesama. Inilah catatan terpenting dalam dunia Islam, bahwa Islam bukan sebatas semangat kebebasan dalam menerjemahkan antara teks dan konteks. Namun Islam lebih luas lagi dalam memberikan sebuah gambaran tentang berbagai persoalan kehidupan manusia. 119

Islam merupakan ajaran dalam pencapaian sebuah kemaslahatan secara kaffah. Namun kalau sebuah kebebasan tidak menghasilkan sebuah

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>M. Fil Syafieh, Membongkar Kedok Liberalisme (2001), h. 2.

kemaslahatan, berarti sama saja membuang energi dalam kesesatan. Sehingga di butuhkan sebuah paham yang mampu mensinergikan antara teks dan konteks dalam menggali tentang khazanah keIslaman. Liberalisme dalam pandangan Islam sangat jauh dari sebuah Nilai-nilai Islam tentang semangat kemaslahatan secara kaffah. Sebab liberalisme sebatas semangat kebebasan dalam cara pandang tentang menerjemahkan sebuah ajaran Islam. Sedangkan Islam mengajarkan tentang semangat mencari kemaslahatan, bukan sebuah kebebasan tanpa melihat dari sisi kemaslahatan secara kaffah. Keberadaan liberalisme cenderung dalam paham kebebasan semu. Sebab batasan dalam liberalisme bersifat abstrak, Namun ajaran Islam sudah jelas dalam melakukan sebuah penilaian antara haq dengan yang batil. Sedangkan liberalisme antara batil dan haq masih terlihat Samar-samar. Sebab dalam gagasan liberalisme cenderung pada makna sebuah kebebasan yang masih samar, apabila di kaitkan dengan bidang keagamaan.

Liberalisasi dalam pandangans Islam juga tidak sejalan dengan semangat kemaslahatan dalam menentukan antara yang hak dengan yang batil. Karena liberalism sebatas semangat sebuah kebebasan dengan mengedepankan hak individu tanpa melihat dari sisi kemaslahatan secara kaffah dalam menentukan sebuah kebenaran. Ide-ide dari liberalisme nampak terjebak tentang makna sebuah kebebasan semu dalam memberikan sebuah penafsiran tentang kehidupan. Sehingga antara profan dan sakral tidak terjadi sebuah sinergi yang saling menguatkan dan mengokohkan. Sedangkan Islam merupakan sebuah bangunan keseimbangan antara profan dengan sakral dalam mengajarkan semangat mencari rahmat di jalan Allah dalam pencapaian

menuju sebuah kebenaran yang hakiki. 120

Melihat dari argumen tentang liberalisme dalam pandangan Islam, bahwa liberalisme tidak mengarah pada kemaslahatan antara profan dan sakral, berartin liberalisme sebatas mengarah pada kehidupan materialisme dalam memberikan makna sebuah kehidupan. Maka perlu ada sebuah keseimbangan antara profan dan sakral dalam menerjemahkan berbagai multi real tentang sebuah kehidupan. Dan Allah maha penguasa segala sesuatu, pengatur segala ciptaan di langit maupun di bumi, maka saya bersaksi tiada Tuhan selain Dia.

liberalisasi dalam Islam juga mengarah kepada kaum Muslim yang menghargai pandangan Barat dan merasa bahwa kritikan terselubung ataupun terang-terangan atas agama Islam yang dilontarkan oleh dunia Barat dapat dibenarkan. Pada hakikatnya para pencetus liberalisme dalam Islam ini sewaktu-waktu memandang dan menganggap bahwa diri mereka sama UNIVERSITAS ISLAM NEGERI dengan umat Muslim lainnya. Kajian tentang liberalisme dalam Islam berlangsung pada saat umat Muslim (sebagian negara Muslim) memperoleh kemerdekaannya. Perkembangan liberalisme dalam Islam dapat dilihat dengan banyak munculnya cendikiawan-cendikiawan Muslim yang melakukan pembaharuan terhadap Islam.

Dunia Islam, liberalisasi berkembang melalui hasil dari pemikiran tokohtokoh Muslim dengan pembaharuan yang dilakukan oleh mereka. Dalam hal ini, para cendikiawan Muslim mengharapkan ajaran Islam dapat maju dan

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>A. Haris., Anwar, K., Triono, A., & Aziz, Liberalisme dalam Pemikiran Islam dan Pendekatan Hermeneutika dalam Tafsir, *Al Amin: Jurnal Kajian Ilmu dan Budaya Islam*, vol. 6 (2023), h. 231. <sup>121</sup>N. R. Dewi, Liberalisme dalam Pemikiran Islam, vol. 2 (2022), h. 183.

berkembang sesuai dengan perkembangan zaman.<sup>122</sup> Liberalisme dalam Islam menurut Hourani dibagi dalam tiga generasi, yaitu:

#### 1. Generasi Pertama (1830-1870 M)

Pada tahap generasi pertama, liberalisme berkembang dari isu-isu pembaharuan yang diangkat oleh Al-Thahthâwî seorang cendikiawan Muslim yang ada di dunia Arab, yang mulai mempertanyakan persoalan mengapa Islam mengalami kemunduran. Selain itu para cendikiawan Muslim berusaha mencari jawabannya dengan mencontohkan pola kehidupan yang ada di negara berkembang. Sehingga Islam dapat mengambil contoh negara tersebut dan menyerukan kepada masyarakat Arab agar mengikuti pola dan model kehidupan masyarakat di barat.

# 2. Generasi Kedua (1870-1900 M)

Liberalisme yang dicetuskan pada generasi kedua ini jauh lebih berani dibandingkan dengan generasi pertama, yaitu isu tentang persamaan hak (gender equality) yang dicetuskan oleh Qâsim Amîn. Dimana pada saat itu wanita di dunia Arab mendapat diskriminasi. Akan tetapi, dalam isu gender yang di cetuskan oleh Qâsim Amîn, terdapat argumen-argumen yang di dasari pada semangat ajaran Islam dimana persoalan hak-hak dari wanita sangatlah dilindungi. Hanya saja, pada kenyataannya hal tesebut terjadi jauh dari ajaran Islam. Wanita pada saat itu, selain mengalami penindasan baik itu dari segi mfisik ataupun rohaninya. Sehingga Qâsim Amîn berusaha untuk mengajak bangsa Arab khususnya umat Muslim, untuk bisa menjalankan dan Kembali tersebut.123 kepada dari Islam semangat ajaran

-

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>Darwin Zainuddin, Fakhrur Adabi, and Abdul Kadir, Aktivitas-Aktivitas Gerakan Liberalisasi Islam di Indonesia, vol. 3 (2014), h. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup>N. R. Dewi, Liberalisme dalam Pemikiran Islam, vol. 2 (2022), h. 183.

#### 3. Generasi Ketiga (1900-1939 M)

Puncak liberalisme yang terjadi di dunia Arab adalah tentang persoalan khilafah,myang dikemukakan oleh 'Ali 'Abd Al-Râzia dan Rasvîd Ridhâ.liberalisasi dalam Islam muncul dari gerakan-gerakan pembaharu Islam,yang ditandai dengan pengenalan pelajaran-pelajaran Barat dengan tema-tema Barat. Selain itu, liberalisme dalam Islam berusaha untuk mengabungkan antara pendidikan maju yang ada di Barat dan disesuaikan dengan ajaran Islam itu sendiri. 124 istilah liberalism dalam Islam lebih dikenal dengan "modernisme Islam", Dalam wacana Pemikiran Islam Kontemporer, adapun hal-hal yang berkaitan dengan isu-isu global eputar liberalisme yang berkembang di dunia Islam saat ini terdapat beberapa poin yang terpenting dan menarik yang dibahas oleh beberapa tokoh pembaharuan,<sup>125</sup> antara lain:

# 1. Persoalan Teokrasi

Isu-isu liberalisme dalam Islam yang membahas tentang persoalan teokrasi dikemukakan oleh 'Ali 'Abd Af-Râziq. Haf ini berdasarkan argumentasi tradisi tradisional yang menyatakan bahwa "wahyu ilahi menyerahkan bentuk pemerrintahan pada konstruksi pemikiran manusia", hal ini terlihat dari kepemimpinan yang dijalankan oleh Nabi Saw. Dimana selain sebagai kepala pemerintahan Nabi Saw. juga mampu menjadi pemimpin agama. Akan tetapi, dalam kepemimpinanya, Nabi Saw. tidak membangun prinsip-prinsip tertentu bagi pemerintahan yang dipegangnya. 126

Selain hal itu, persoalan teokrasi juga akan memberikan pengaruh-

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>Ning Ratna Sinta Dewi, Liberalisme dalam Pemikiran Islam, *Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama*, vol. 2. no. 2 (2022), h. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>N. R. Dewi, Liberalisme Dalam Pemikiran Islam, vol. 2 (2022), h. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>Ning Ratna Sinta Dewi, Liberalisme Dalam Pemikiran Islam, *Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama*, vol. 2. no. 2 (2022), h. 194.

pengaruh pada kekuatan politik yang sangat merusak. Karenanya dengan sistem teokrasi ini pemerintah akan berdalih bahwa apa yang dijalankan dan dilakukan mengatas namakan Tuhan. Persoalan teokrasi ini menjadi isu-isu yang hangat bagi penganut liberalisme. Adanya persoalan yang menyatakan bahwa "risalah bukan pemerintah dan agama bukan negara". Hal ini dihubungkan dengan persoalan teokrasi.

Selain itu, Nabi juga mampu menangani persoalan politik umatnya. Oleh karena itu, keistimewaan yang terdapat pada diri Nabi tidak terdapat dalam diri manusia biasa. Kepemimpinan yang dijalankan oleh Nabi tidak sama dengan kepemimpinan yang dijalankan oleh Kesultanan ataupun Kerajaan. Karena Nabi mempunyai risalah dan kekuasaan yang memang diberikan kepadanya secara khusus.

#### 2. Persoalan Demokrasi

Pembahasan tentang persoalan isu-isu liberalisme dalam Islam selanjutnya mengenai persoalan demokrasi. Sistem demokrasi yang pada dasarnya menekankan kepada konsep musyawarah digunakan untuk memberikan kesempatan atau menuntun pernyataan atas kehendak umum dalam menghadapi masalah-masalah kenegaraan. Liberalisme menginginkan bahwa demokrasi itu tidak harus dibatasi pada bentuk-bentuk institusional khusus seperti yang telah diterapkan di negara Barat, dimana penggunaan demokrasi digunakan sebagai sistem politik. Alquran juga telah menjelaskan persoalan tentang syûrâ, dalam firman Allah Swt: Q.S Al-'Imran:

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>Ning Ratna Sinta Dewi, Liberalisme dalam Pemikiran Islam, *Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama*, vol. 2. no. 2 (2022), h. 194.

فَهِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ ۚ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُّوْا مِنْ حَوْلِكَ ۖ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرَ فَاِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ ۗ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِيْنَ ١٥٩

#### Terjemahnya:

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu Berlaku lemah lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. karena itu ma'afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu.kemudian apabila kamu telah membulatkan tekad, Maka bertawakkallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-Nya. (Kementrian Agama RI, 2019:71)

Persoalan syûrâ pada dasarnya menyangkut tentang persoalan kekuasaan membuat peraturan ataupun perundang-undangan. Nabi saw. membentuk kekuasaan yang disebut denganleggislatif, hanya digunakan sebagai bentuk untuk melihat dan memutuskan berbagai persoalan kemasyarakatan dan tidak adanya kekhususan pada pembentukan lembaga tersebut.

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Liberalisme memandang, bahwa konsep dari demokrasi menimbulkan sikap kediktatoran pada pemerintahan. Menurut liberalisme, Islam hanya menentukan musyawarah sebagai suatu metode untuk menentukan pilihan. Apapun kondisi yang harus dihadapi masyarakat bebas untuk memilih dan menentukan sendiri kepentingannya.

#### Persoalan Hak-hak Perempuan

Isu-isu liberalisme dalam Islam membahas perosalan hak-hak perempuan yang dihubungkan dengan beberapa argumen tentang pembatasan hak-hak perempuan. Seperti yang dijelaskan dalam Alquran. Adanya perbedaan kesetaraan diantara laki-laki dan perempuan, persoalan poligami, persoalan waris dan tentang kesaksian perempuan dimata hukum Islam. Liberalisme yang dipelopori oleh para cendikiawan sangat menentang pernyataan tersebut. Serta menguraikan tentang hak-hak yang harus dimiliki oleh perempuan.<sup>128</sup>

#### 3. Persoalan Hak-hak Non-Muslim

Isu-isu liberalisme dalam Islam tentang hak-hak non-Muslim dihubungkan dalam persoalan hubungan antaragama. Dimana persoalan kedudukan non-Muslim yang berada di negara yang mayoritas Muslim dapat menjalankan agama mereka, disamping dengan memberikan kesetiaanya dan membayar upeti kepada pemimpin Muslim yang berkuasa. 129

Dalam pidato terakhir didepan masyakat Madinah bahwa mengajarkan nilai-nilai nabi liberasisasi dalam pidatonya, momen yang sangat bersejarah dalam sejarah Islam. Terjadi pada tahun ke-10 Hijriyyah (632 M), Khutbah Terakhir ini menjadi wasiat dan nasihat terakhir yang diberikan oleh Nabi Muhammad kepada umatnya sebelum beliau wafat, Setelah melaksanakan wuquf di padang Arafah, baginda Nabi, dari atas punggung untanya yang bernama al-Qushwa, memanggil segenap kaum muslim yang hadir di sana untuk berkumpul. Berikut khutbah terakhir Nabi:

أَيهَا النّاسُ، إِنّما المُؤمِنُونَ إِخْوةٌ ، فَلاَ يَحِلُ لامْرِىءٍ مَالُ أَخيهِ إِلاّ عَنْ طيبِ نَفْسٍ منهُ، أَلاَ هَلْ بِلّغْتُ، اللّهُم اشْهَدْ، فلا تَرْجِعُنّ بَعْدِي كُفاراً يَضربُ بَعْضُكُمْ رقابَ بَعْض فَإِنّي قَدْ تَركْتُ فِيكُمْ مَا إِنْ أَخَذتمْ بِهِ لَمْ تَضِلُوا بَعْدَهُ، كِتَابَ اللهِ وَ سُنّة نَبيّه ، أَلاَ هَلْ بلّغتُ، اللّهمّ اشْهَدْ. أيها النّاسُ إِن رَبّكُمْ وَاحِدٌ، وإِنّ أَبَاكُمْ واحِدٌ ، كُلكُمْ لادمَ وآدمُ من تُراب، إِن أكرمُكُمْ عندَ اللهِ أَثْقَاكُمْ

<sup>129</sup>Ning Ratna Sinta Dewi, Liberalisme dalam Pemikiran Islam, *Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama*, vol. 2. no. 2 (2022), h. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>Ning Ratna Sinta Dewi, Liberalisme dalam Pemikiran Islam, *Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama*, vol. 2. no. 2 (2022), h. 195.

وليس لعربيّ فَضْلٌ على عجميّ إلاّ بالتّقْوى، أَلاَ هَلْ بلّغْتُ، اللّهُمّ اشهد" قَالُوا: نَعَمْ قَال: فأليُبَلّغِ السّاهدُ الغائبَ والسلامُ عليكم ورحمة الله

Dalam Khutbah Terakhir ini, Nabi Muhammad SAW memberikan pesan-pesan penting yang masih relevan hingga saat ini. Pesan-pesan tersebut mencakup nilai-nilai agama, persaudaraan, keadilan, dan kejujuran. Beliau menyampaikan betapa pentingnya menjaga hubungan dengan Allah dan menjalankan ibadah dengan penuh keikhlasan dan kesungguhan. Beliau juga menekankan pentingnya saling tolong-menolong dan menjaga persatuan umat, dan Adapun redaksi terakhir yang sangat menarik yaitu.

" Hai manusia, Tuhan kalian satu dan orang tua kailan satu, kalian semua dari adam, sedangakan adam itu dari tanah. Orang yang paling mulia di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa di antara kalian . kalian takwanya, bukanlah telahaku sampaikan, ya Allah, saksikan, hendaklah orang yang datang menyampaikan orang yang tidak datang".

Khutbah Terakhir Nabi Muhammad SAW juga mengandung pesan keadilan sosial, di mana beliau menegaskan bahwa semua manusia, tanpa memandang ras, suku, atau status sosial, adalah saudara seiman yang setara di hadapan Allah. Tidak ada kelebihan atau keunggulan seseorang kecuali dalam kebaikan dan ketakwaan. Rasulullah SAW menekankan bahwa setiap individu memiliki hak-hak yang harus dihormati dan dilindungi, dan dalam kaitan komuikasi nilai liberasi harus di praktekan bahwa kita harus menghargai dan memberikan kebebasan perbendapat kepada setiap manusia.

#### 3. Transedensi menurut AL-qur'an dan Hiadist

Transendensi sebagai upaya menujutujuan hidup manusia agar bisa

hidup dengan baik danbermakna. Dimensi transendensi ini bertujuan untuk membersihkan diri dengan mengingat kembali nilai-nilai ketuhanan yang telah menjadi bagian dari fitrah manusia.. Upaya humanisasi dan liberi harus dilakukan dalam rangka manifestasi keimanan keada Tuhan, karena memang Tuhan yang memerintahkan manusia dalam menata kehidupan dengan nilai keadilan. Adapun beberapa contoh nilai trasendensi yang penulis jelaskan dalam penelitian initerkait sejarah pemebentukan masyarakat madani, yaitu:

# 1. Peningkatan Iman dan Takwa

Ketakwaan ditetapkan sebagai asas pemerintahan Negara Madinah. Asas ini sekaligus sebagai asas hubungan vertikal dengan Allah Swt. prinsip takwa ini telah dirumuskan dalam ketetapannya yaitu: "Dan sesungguhnya orang-orang mukmin yang bertakwa harus berpegang kepada petunjuk yang terbaik dan paling lurus".

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Ini sebuah prinsip yang menekankan adanya hubungan baik dan harmonis orang mukmin dengan. Khaliq sebagai perwujudan takwanya tercermin dalam menjalankan segala perintah-Nya dan menjauhi segala larangan-Nya. Sementara cerminan ketakwaan orang-orang mukmin yang hubungannya dengan lingkungan atau dengan manusia lainnya yaitu dengan saling memberi saran dan nasihat dan berbuat kebaikan.

Dalam ketetapan Piagam Madinah juga diketahui bahwa sifat ketakwaan orang mukmin mengandung dua dimensi, yaitu dimensi ketuhanan (hubungan manusia dengan Allah dalam ketakwaan), dan

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>Abdul Rasyid Ridho, Peran Komunikasi Profetik Dalam Pembentukan Etika Publik Masyarakat Madani Perspektif Al-Qura'an, *Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir* (2021), h. 153.

dimensi sosial (hubungan manusia dengan manusia lainnya dalam rangka menegakkan amar ma'ruf dan nahi munkar). Oleh karena itu dalam prinsip ketakwaan sebagai asas Negara Madinah menekankan kepada seluruh masyarakatnya di samping bertakwa kepada Allah Swt. dan juga memiliki jiwa kepedulian sosial.

Di samping kewajiban bertakwa, maka orang mukmin juga diberi hak dan kewajiban untuk mengajak mukmin lain dalam melakukan perbuatan baik dan mencegah perbuatan munkar. Sebagaimana dalam firman Allah Swt.:Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma'ruf dan mencegah dari yang munkar, merekalah orang-orang yang beruntung. Ketakwaan sebagai sebuah prinsip yang sengat urgensi dalam kemaslahatan hidup manusia dan dijadikan sebagai konstitusi Madinah karena sejalan dengan isyarat dan pandangan Al-Qur'an. 131 Oleh karena itu sangat penting pula untuk dilaksanakan dalam hubungannya denganurusan pemerintahan. Dalam arti asas-asas ketakwaan dijadikan sebagai salah satu prinsip konstitusi atau perundang-undagan Negara yang dilaksanakan secara konsekuen.Sehingga bisa disimpulkan bahwa rakyat yang memberikan penilaian kepada pemerintah tidak menjalankan kepentingan terbaik dan kemaslahatan rakyat serta memiliki kebijakan yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam. Oleh karenanya bisa dilakukan kritik terhadap pemerintah untuk mengikuti kebijaksanaan yang lebih baik dan sesuai dengan tujuan dan kepentingan Negara serta prinsip-prinsip Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>Abdul Rasyid Ridho, Peran Komunikasi Profetik dalam Pembentukan Etika Publik Masyarakat Madani Perspektif Al-Qura'an, *Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir* (2021), h. 153.

#### 2. Menjadikan Al-Qur'an sebagai Pedoman

Orang-orang mukmin yang bertakwa dalam sikap dan perbuatannya hendaklah berpedoman kepada petunjuk yang terbaik dan paling lurus. Tiada lain yang dimaksudkan adalah berpedoman kepada wahyu Allah Swt. yang diterima oleh Nabi Muhammad Saw. yaitu Al-Qur'an.

Al-Qur'an sebagai kitab petunjuk yang tidak ada keraguan di dalamnya bagi orang yang bertakwa.Perjanjian tertulis yang disebut shahi fatatau lebih dikenal dengan sebutan Piagam Madinah/Konstitusi Madinah memuat undang-undang untuk mengatur kehidupan sosial politi antara kaummuslim dengan non-muslim yang mengakui dan mengangkat Nabi Muhammad Saw. sebagai pemimpin. Ahmad Syafii Maarif menyebutkan bahwa Piagam Madinah tersebut merupakan penjabaran dari prinsip-prinsip kemasyarakatan yang diajarkan Al-Qur'an sekalipun wahyu belum lagi rampung diturunkan atau bisa dikatakan Piagam Madinah merupakan aktualisasi dari ajaran Al-UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Namun dalam penetapan sistem dan bentuk pemerintahan, perangkat-perangkat dan struktur kekuasaan dalam teks Piagam Madinah, Al-Qur'an tidak mengatur hal tersebut. Muhammad 'Izzat Darwazat, ketika mengelompokkan ayat-ayat Al-Qur'an, termasuk soal kenegaraan, menyimpulkan bahwa Al-Qur'an tidak terdapat ayat yang menyebut sistem dan bentuk Negara dalam Islam.Akan tetapi menurutnya Al-Qur'an menyebut adanya ide tentang pembentukan Negara dan adanya kepala Negara yang memimpinnya.Muhammad Abduh juga mengatakan bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>Ahmad Syafii Ma'arif, Piagam Madinah dan Konvergersi Sosial (Jakarta: Pesantren, 1986), h. 21-22.

Islam tidak menetapkan suatu bentuk pemerintahan, akan tetapi apapun bentuknya harus mengikuti perkembangan masyarakat dalam kehidupan materi dan kebebasan berfikir. 133

Sebuah sistem cendrung bersifat statis dan mengekang dinamika masyarakat yang menghambat kemajuan dan perkembangan ke depan. Oleh karena Nabi Muhammad Saw. tidak menetapkan sistemdan bentuk pemerintahan, struktur dan perangkat-perangkatnya karena tidak begitu penting dan hanya berdifat teknis dan temporer yang akan berubah sesuai dengan perkembangan zaman dan perkembangan kebutuhan manusia. Dengan demikian soal sistem dan bentuk pemerintahan, struktur kekuasaan dan perangkatnya sebagai wadah untuk mewujudkan cita-cita politik Al-Qur'an tersebut dapat dibuat dan dipilih oleh umat Islam yang sesuai dengan tuntutan dan pengaruh perkembangan zaman.

Kondisi seperti ini-seolah Al-Qur'an tidak menginginkan umat universitas islam negeri manusia terjebak pada ajaran kemasyarakat yang sempit dan terkekang, sehingga tidak ada kebebasan memilih dalam urusan yang bersifat teknis. Al-Qur'an digambarkan dengan sesuatu karakteristik yang tidak dapat didefinisi dandiinterpretasi dengan batasan yang sempit. Lebih jauh dari itu Al-Qur'an dalam banyak ayatnya selalu mendorong manusia agar memfungsikan akalnya untuk merencanakan tujuan hidupnya atas dasar dan prinsip yang universal.

Dengan demikian kita bisa menarik kesimpulan bahwa Piagam Madinah maupun ayat-ayat dalam Al-Qur'an tidak terdapat nash yang

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>Abdul Rasyid Ridho, Peran Komunikasi Profetik dalam Pembentukan Etika Publik Masyarakat Madani Perspektif Al-Qura'an, *Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir* (2021), h. 153.

menjelaskan sistem dan bentuk pemerintahan yang harus diikuti oleh umat Islam. Hanya saja keduanya menawarkan prinsip-prinsip atau garis besar terkait bagaimana cara Pengaturan dan pemerintahan sebuah Negara.

#### 3. Meyakini Rasul sebagai Pemimpin (utusan Allah)

Kedatangan Nabi Muhammad Saw. di Madinah disambut dengan gembira, namun ada juga yang tidak senang karena merasa iri dengan kedudukan beliau sebagai pemimpin di Madinah. Diantara orang yang tidak menginginkan keberadaan Rasulullah Saw. yaitu Abdullah bin Ubay bin Salul. Dia seorang munafik yang bergabung dengan kelompok Yahudi dan menginginkan dirinya sebagai pemimpin di Madinah. Sementara keberadaan Abdullah bin Ubay di Madinah sangat berpengaruh di kalangan orang-orang musyrik, baik dari sikap dan perbuatannya yang sering membuat kericuhan dan kebenaran. 134

Kepemimpinan Rasululian Saw. mampu meredam semua orang yang menentangnya sekaligus menguasai mereka. kedudukan Nabi Muhammad Saw. sebagai pemimpin semakin mantap dan semakin didukung oleh masyarakat. Sehingga dukungan yang begitu banyak semakin memperkokoh kedudukan beliau sebagai pemimpin. Sebagaimana yang tertera dalam Piagam Madinah "Nabi Muhammad Saw. sebagai pemimpin tertinggi dan sebagai hakam bagi penandatanganan Piagam serta bagi siapa saja yang ingin bergabung dengannya." Senada pula seperti yang dikatakan oleh W. Montgomery Watt menjelaskan bahwa "setelah adanya perjanjian Piagam Madinah tersebut sebagai tanda terbentuknya suatu pemerintahan di

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>Muhammad Husein Haikal, Hayat Muhammad, terj. Ali Audah, Sejarah Hidup Muhammad (Jakarta: PT. Lentera Antar Nusa, 1995), h. 275.

Madinah Nabi Muhammad Saw. sebagai pemimpinnya".Setelah ditetapkan Rasulullah Saw.

Pemimpin di Madinah, maka beliau memberikan banyak kebijakan dan kebijaksanaan untuk mewujudkan kemaslahatan hidup masyarakat, seperti menjalin hubungan dengan berbagai kelompok dan mengadakan berbagai macam pembinaan dalam kegiatan masyarakat. Di samping itu pula beliau melatih rakyat sipil menjadi rakyat yang mampu berjuang seperti militer dalam menumpas dan mengalahkan musuh-mush Islam. Karena dalam prinsip Islam pasukan yang memiliki hati yang sabar dan ikhlas dalam perjuangan, mampu memenangkan peperangan walaupun dalam jumlah yang sedikit. Sebagaimana yang dikatakan oleh Fathur Rahman pasukan militer yang terlatih memiliki daya saing dan daya juang yang tinggi, walaupun jumlahnya relatif sedikit namun dapat mengalahkan pasukan yang lebih besar jumlahnya.

#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Pembinaan yang telah dilakukan oleh Rasulullah Saw. di Madinah telah terbukti sebagai eksistensi kepemimpinannya yang diakui oleh seluruh komunitas. Kebijakan beliau membawa pengaruh positif bagi kehidupan masyarakat. Keberhasilan dalam memimpin dan membina umat tertelat pada keagungan akhlaknya. Beliau sebagai teladan yang baik, tindakanya yang sangat bijaksana, membela kebenaran, menegakkan keadilan, dan mampu membaur dengan semua lapisan masyarakat, seperti membina jamaah sesama kaum muslimin serta menjamin hubungan baik dengan berbagai kelompok suku Yahudi, suku Nasrani dan berbagai kelopok kepercayaan lainya. Nabi Muhammad SAW sebagai komunikator

<sup>135</sup>Abdul Rasyid Ridho, Peran Komunikasi Profetik dalam Pembentukan Etika Publik Masyarakat Madani Perspektif Al-Qura'an, *Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir* (2021), h. 156..

dan pembawa risalah memiliki sifat-sifat utama yakni shiddiq, amanah, tabligh, dan fatanah. Sifat-sifat ini tidak hanya dimiliki Rasullullah saja tetapi Rasul yang juga memelikinya karena sifat-sifat tersebut menimbulkan kredibilitas pembawa pesan bagi para komunikan atau orang yang menjadi penerimanya.

Dalam berkomunikasi kita juga harus sadar bahwa apa pesan yang kita sampaikan dan perkataan itu harus bernuansa ilahia yaitu semua dalam penglihatan Allah dan pengawasan Allah. Sepertia dalam sebuah hadist yang menerangkan tentang *Ihsan* . ketika jibril menanyakan kepada nabi Muhammad dan nabi menjawab.

" engkau berbadah kepada Allah sekan-akan enkau melihatnya , jika enkau tidak melihatnya , dia pasti melihatmu "

Dalam Hadist ini bahwa kita harus meyakini semua dilihat oleh Allah swt semua melihat hambanya, dalam konteks komunikasi kita selalu lepas dalam berkomunikasi terhadap orang lain di media sosial dengan mudah sekali berkata kasar dan menghujat orang lain, dan dalam hadis tersebut tuhan selalu melihat manusia bahkan dimedia sosial kita sadar bahwa tuhan melihat tindakan komunikasi kita terhadap orang lain.

#### **BAB IV**

#### TINJAUAN KOMUNIKASI PROFETIK

#### A. Konsep Komunikasi Profetik

Di era digitalisasi ini perkembangan teknologi komunikasi semakin caggih, dibuktikan dengan lahirnya revolusi industri 4.0. Perkembangan dan kemajuan tersebut mampu meretakkan benteng yang melindungi berbagai ideologi, kultur budaya dan agama dalam kehidupan yang plural. Kemajuan teknologi ini tentu bisa menimbulkan dampak positif dan negatif.

Sebagian pendapat mengatakan bahwa teknologi sangat mempengaruhi rasa kemanusian dan empati manusia yang hampir akan menuju ke arah dehumanisasi, sepertihilangnya rasa kepedulian sosial (individualis), intoleransi antar agama, dan maraknya kriminalitas baik di dunia nyata maupun di sosial media berupa ujaran kebencian (hatespeech) dan berita bohong (hoaks).Oleh karenanya perlu adanya langkah untuk mengendalikan masalah sosial ini dalam rangka membebaskan manusia dalam rangka menjunjung tinggi martabat kemanusian dari ketimpangan sosial, keangkuhan teknologi, pemerasan dan penidasan (diskriminasi).<sup>136</sup>

Islam merupakan agama kedamaian dan kasih sayang untuk seluruh manusia dan alam semesta. Agama Islam disampaikan oleh Nabi Muhammad saw melalui cara damai dan persuasif. Banyak dari pihak lawan yang memeluk Islam karena ucapanya yang lembut dan kepribadianya yang baik. Dalam berinteraksi dan bergaul kepada non muslim nabi selalu ramah, berkata jujur dan benar. Kepribadian nabi inilah yang kemudian menjadi salah satu

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>Abdul Rasyid Ridho, Peran Komunikasi Profetik dalam Pembentukan Etika Publik Masyarakat Madani Perspektif Al-Qura'an, *Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir* (2021), h. 140.

faktor diterimanya agama Islam dengan mudah oleh masyarakat.

Setelah wafatnya nabi, umat Islam berkewajiban untuk melanjutkan misi nabi dalam berdakwah. Setiap dari mereka mengemban tugas dan tanggung jawab dalam menyebarkan Islam yang *rahmatal lil'almin* Bagi setiap umat Islam, dakwah adalah sebuah tanggung jawab moral yang bersifat individual yang diwariskan sebagai tugas kenabian.

Rasulullah Saw. disebut sebagai manusia yang *sempurna (al-insan al-kamil*), karenabeliau adalah model nyata bagi kehidupan manusia sepanjang masa, dari segala sendi kehidupan beliau, sisi fisik, cara berpakain, cara bertutur kata, berinteraksi di masyarakat, beliau adalah teladan dari segi sosial, agama hingga kebudayaan. Inilah yang dinamankan dengan sunnah nabawiyah. Betapa agungnya Nabi Muhammad SAW sehingga dalam Surah al-Ahzab Ayat 21 seluruh perkataan dan tingkah lakunya ditetapkan oleh Allah SWT sebagai yang sempurna dan teladan bagi ummat Manusia, terutama kaum UNIVERSITAS ISLAM NEGERI muslim.<sup>137</sup> Allah SWT Berfirman dalam QS. al-Ahzab/33:21.

#### Terjemahnya:

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan ndia banyak menyebut Allah.(Kementrian Agama RI, 2019:420)

Ajaran Islam tidak mengenal kekerasan, penindasan, akan tetapi Islam mengajarkan perdamaian, cinta kebaikan dan menentang kemungkaran. Senada dengan gagasan Muhammad Fethullah Gulen, bahwa Islam adalah

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup>Abdul Rasyid Ridho, Peran Komunikasi Profetik dalam Pembentukan Etika Publik Masyarakat Madani Perspektif Al-Qura'an, *Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir* (2021), h. 140.

agama toleransi, cinta perdamaian, memandang manusia sebagai satu kesatuan yang utuh, dan sedikitpun Islam tidak pernah mengotak-menngotakkan sisi manusia, siapapun ia. Sehingga tidak benar seperti apa yang dituduhkan oleh Thomas Carlyle dengan mengatakan "perkembangan agama Muhammad dengan pedang...

Nabi Muhammad mengangkat senjata untuk mempertahankan keyakinan dan tidak mengubah orang-orang kepada keyakinannya. Dalam Bahasa Kuntowijoyo dakwah Nabi bertujuan untuk mengembangkan masyarakat dengan komunikasi profetik yang bertumpu pada nilai-nilai humanisasi, liberasi, dan transendensi. 9 Sehingga dengan komunikasi profetik ini tidak sekedar mengubah demi perubahan, akan tetapi berdasarkan cita-cita etik dan profetik tertentu, dalam arti merealisasikan kandungan nilai dari cita-cita perubahan yang diidamkan masyarakat. 138

Perkembangan khazanah ilmu komunikasi memunculkan istilah universitas islam negeri komunikasi profetik yang merupakan suatu konsep baru. Sebagai paradigma dalam keilmuan sosial yang dilekatkan pada kajian integrasi interkoneksi keilmuan sebagaimana yang dikonsepkan oleh Iswandi Syahputra dalam bukunya yang berjudul "Komunikasi Profetik: Konsep dan Pendekatan". Komunikasi profetik ini didasarkan pada pendekatan Studi Islam yang mengacu pada pola komunikasi kenabian Muhammad SAW yang sarat dengan kandungan nilai dan etika. Titik awal konsep komunikasi profetik ini dari tujuan diutusnya Nabi sebagai penyempurnaan kepribadian manusia (akhlak), sebagaimana dalam hadis Nabi yang Terjemahnya, Tidaklah aku diutus, kecuali

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>Kuntowijoyo, Paradigma Islam Interpretasi untuk Aksi (Bandung: Mizan, 1998), h. 289.

hanya untuk menyempurnakan akhlak (H.R. Ahmad). 139

Kuntowijoyo memandang bahwa profetik itu menempatkan nalar, akal, rasio, dan pengalaman sebagai alat untuk menafsirkan wahyu Tuhan secara realistis, karena hal itu berhadapan dengan realitas sosial tempat al-Qur'an diturunkan. Untuk memahami peristiwa Nabi yang memiliki masa sangat jauh dengan kehidupan era saat ini, Kuntowijoyo mencoba mengajukan formulasinya. Yaitu dengan menempatkan Wahyu dalam konsep profetik ini sebagai sumber bagi terbangunnya kontruksi sosial. Hal itu disarikan dalam tiga formulasi yakni humanisasi (amar ma'ruf), liberasasi (nahi mungkar), dan transendensi (tu'mina billah).<sup>140</sup>

Istilah transendensi berasal dari bahasa latin, trancendera, yang berarti naik. Secara sederhana, transendensi dapat diartikan perjalanan di atas atau di luar batas sekat kemanusiaan. Adapun contoh seorang itu melakukan komunikasi transendensi adalah ketika seorang tersebut mengerjakan ibadah universitas islam negeriakan ibadah sholat. Maka dari itu teks agama (nash) dalam komunikasi profetik merupakan kerangka acuan dalam membaca konteks dalam komunikasi.

Konsep Profetik lebih menekankan pada kesadaran sosial para Nabi, yang dalam sejarahnya berusaha mengangkat derajat kemanusiaan (memanusiakan manusia), membebaskan manusia, dan membawa manusia pada keimanan. Secara sederhana ilmu profetik adalah ilmu yang mencoba meniru tanggungjawab sosial para ahli dengan bersandarkan pada Al-qur'an

 $<sup>^{139} \</sup>rm Qurrota$  A'yuni, Membumikan Dakwah Berbasis Komunikasi Profetik di Era Media Baru dalam jurnal mumtaz, vol. 2. no. 2 (2008), h.300.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>M. Masduki, Pendidikan Profetik; Mengenal Gagasan Ilmu Sosial Profetik Kuntowijoyo, dalam Jurnal Madania (2011), h. 34.

pada Ali Imran 110 dan Al-ahzab 21.

Konsep humanisasi, pembebasan, dan transendensi dalam tinjauan komunikasi profetik merujuk pada pemahaman tentang bagaimana pesan-pesan yang disampaikan oleh tokoh-tokoh profetik atau nabi-nabi mempengaruhi manusia dalam mencapai martabat manusia yang lebih tinggi, membebaskan diri dari berbagai bentuk penindasan, serta mencari makna yang lebih dalam dalam eksistensi.

#### 1. .Humanisasi

Dalam konteks komunikasi profetik, humanisasi mengacu pada upaya untuk meningkatkan martabat manusia dan nilai-nilai kemanusiaan. Para nabi sering kali mengajarkan pentingnya menghormati martabat setiap individu, mendorong keadilan sosial, dan mempromosikan solidaritas dalam masyarakat.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

#### 2. Liberasi

esan-pesan profetik sering kali mengandung elemen pembebasan, baik dari penindasan fisik maupun spiritual. Ini dapat berupa pembebasan dari perbudakan, ketidakadilan sosial, atau bahkan pembebasan dari kebodohan spiritual dan moral. Komunikasi profetik mendorong individu untuk membebaskan diri dari segala bentuk pembatasan yang menghalangi perkembangan penuh potensi manusia.

#### 3. Transendensi

Konsep transendensi dalam komunikasi profetik merujuk pada upaya untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang makna eksistensial dan tujuan hidup yang lebih tinggi. Para nabi sering mengajak umatnya untuk melampaui batasan-batasan dunia material dan mencari hubungan yang lebih dekat dengan Yang Maha Kuasa atau pencarian makna yang lebih tinggi dalam kehidupan.

#### 4. Komunikasi Profetik

Komunikasi profetik tidak hanya sekadar penyampaian pesan moral atau spiritual, tetapi juga melibatkan interaksi aktif antara nabi atau tokoh profetik dengan umat mereka. Ini mencakup pengajaran, pengarahan, dan pemotivasian untuk perubahan positif dalam individu dan masyarakat.

Dalam konteks kontemporer, konsep-konsep ini tetap relevan dalam menanggapi tantangan-tantangan sosial, politik, dan moral yang dihadapi manusia modern. Studi yang mendalam tentang komunikasi profetik dapat memberikan wawasan yang berharga tentang bagaimana pesan-pesan ini dapat diaplikasikan untuk memperbaiki kondisi manusia secara holistik, dari dimensi sosial hingga spiritual.

# B. Esensi Humanisasi, liberasi dan Transedensi (Tinjauan Komunikasi Profetik) MAKASSAR

Esensi ialah inti atau hakikat sesuatu, dalam filsafat kata ini disebut ontologi, yaitu bertuajuan untuk mengetahui hakikat sebuah ilmu, Komunikasi profetik yang ditransformasikan melalui tiga dimensi yaitu humanisasi, liberasi dan transendensi. Humanisasi sebagai upaya dalam mengembalikan hakikat manusia kepada kodratnya, dan liberasi adalah usaha pembebasan manusia dari strukturasi sosial yang tidak adil dan tidak memihak dan menolong kaum lemah. Sementara transendensi sebuah usaha untuk menyadarkan dan mengembalikan manusia kepada fitrahnya sesuai tuntunan

agama.141

Konsep Humanisasi liberasi dan Transendensi menjadikan elemen esensial sebagai landasan untuk penerapan komunikasi profetik di dalam bermasyarakat guna menciptakan Masyarakat yang bijak dalam berkomunikasi. Dengan melahirkan komunikasi humanis, liberalis dan komunikasi yang bertransenden dimasyarakat.

#### A. Komunikasi Humanis

Komunikasi humanis profetik menggabungkan elemen-elemen esensial dari komunikasi humanis dengan dimensi spiritual dan moral yang diperjuangkan oleh para nabi atau tokoh spiritual dalam sejarah. Berikut adalah beberapa aspek esensial dari komunikasi humanis profetik:

#### 1. Martabat Manusia dan Keadilan Sosial

Seperti dalam komunikasi humanis pada umumnya, komunikasi humanis profetik umemposisikana martabat manusia sebagai nilai sentral. Ini termasuk menghormati hak asasi manusia, mengatasi ketidakadilan sosial, dan amemperjuangkan kesetaraan dalam masyarakat.

#### 2. Pemberdayaan dan Pembebasan

Komunikasi humanis profetik mendorong pemberdayaan individu dan kelompok yang terpinggirkan atau tertindas. Hal ini sejalan dengan pesan-pesan pembebasan yang dibawa oleh nabi-nabi dalam menentang segala bentuk penindasan dan ketidakadilan.

<sup>141</sup>Abdul Rasyid Ridho, Peran Komunikasi Profetik dalam Pembentukan Etika Publik Masyarakat Madani Perspektif Al-Qura'an, *Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir* (2021), h. 145.

#### 3. Penyampaian Pesan Moral dan Spiritual

Secara khusus, komunikasi humanis profetik menyampaikan pesan-pesan moral dan spiritual yang mendalam. Ini termasuk mengajak individu untuk merenungkan makna hidup, mengembangkan kesadaran spiritual, dan berorientasi pada nilai-nilai kebenaran, keadilan, kasih sayang, dan perdamaian.

#### 4. Kritik terhadap Kekuasaan dan Struktur yang Tidak Adil

Sebagaimana nabi-nabi dalam sejarah menentang kekuasaan yang korup dan struktur sosial yang tidak adil, komunikasi humanis profetik mengajak untuk mengkritisi sistem-sistem yang memiskinkan dan menindas banyak orang.

# 5. Inspirasi dan Motivasi untuk Perubahan Sosial

Komunikasi humanis profetik tidak hanya menyampaikan kritik, tetapi juga memberikan inspirasi dan motivasi untuk bertindak dalam mengatasi masalah-masalah sosial. Pesan-pesan ini merangsang kepedulian dan aksi kolektif untuk menciptakan perubahan yang lebih baik dalam masyarakat.

#### 6. Penghargaan terhadap Keanekaragaman

Seperti komunikasi humanis pada umumnya, komunikasi humanis profetik menghargai dan menghormati keanekaragaman manusia dalam segala bentuknya. Ini termasuk keanekaragaman budaya, agama, dan pandangan hidup yang berbeda-beda.

#### 7. Pencarian Makna dan Kepuasan Spiritual

Komunikasi humanis profetik membantu individu untuk mencari makna dalam kehidupan dan memperoleh kepuasan spiritual melalui pemahaman yang lebih dalam akan nilai-nilai universal dan hubungan mereka dengan yang Ilahi.

Dengan menggabungkan prinsip-prinsip komunikasi humanis dengan dimensi spiritual dan moral yang diperjuangkan oleh nabi-nabi, komunikasi humanis profetik memiliki potensi besar untuk menginspirasi perubahan sosial yang berarti dan membangun masyarakat yang lebih adil, berkeadilan, dan berempati.

#### B. Komunikasi liberasi

Konsep komunikasi liberalisasi profetik mencerminkan upaya untuk membebaskan individu dan masyarakat dari berbagai bentuk penindasan, ketidakadilan, dan pembatasan yang menghambat perkembangan potensi manusia secara menyeluruh. Berikut adalah beberapa aspek esensial dari komunikasi liberalisasi profetik:

MAKASSAR

#### 1. Kebebasan Berpendapat dan Berekspresi

Komunikasi liberalisasi profetik mendorong kebebasan berpendapat dan berekspresi tanpa takut akan penindasan atau pembatasan. Hal ini sejalan dengan nilai-nilai seperti kebebasan berbicara dan mengemukakan pendapat yang menjadi pijakan dalam masyarakat yang inklusif dan demokratis.

#### 2. Perlawanan terhadap Kekuasaan yang Otoriter

Seperti yang dilakukan oleh para nabi dalam sejarah,

komunikasi liberalisasi profetik mengkritik dan menentang segala bentuk kekuasaan yang otoriter, korup, atau menindas. Pesan-pesan yang disampaikan tidak hanya mengajak untuk perubahan struktural, tetapi juga untuk keadilan sosial yang lebih besar.

#### 3. Pembebasan dari Norma-norma yang Menyempitkan

Komunikasi liberalisasi profetik berusaha untuk membebaskan individu dari norma-norma sosial atau budaya yang menyempitkan atau membatasi potensi dan kebebasan mereka. Ini termasuk normanorma yang bersifat diskriminatif, dogmatis, atau mengekang kebebasan individu untuk berekspresi dan berkembang.

#### 4. Promosi Kebebasan Beragama dan Kebijaksanaan

Dalam konteks agama, komunikasi liberalisasi profetik mendorong untuk mempromosikan kebebasan beragama dan kebijaksanaan dalam memahami dan menjalankan ajaran agama. Ini menentang penggunaan agama sebagai alat untuk membenarkan penindasan atau ketidakadilan.

MAKASSAR

# 5. Kritik terhadap Keterbelakangan dan Keterbatasan

Seperti yang dilakukan oleh nabi-nabi dalam sejarah, komunikasi liberalisasi profetik mengajak untuk kritis terhadap keterbelakangan dalam pemikiran atau tindakan yang menghambat kemajuan manusia. Hal ini termasuk pemikiran yang tertutup, kebijakan yang tidak inklusif, atau ketidakadilan sosial.

#### 6. Pembelaan terhadap Hak Asasi Manusia

Komunikasi liberalisasi profetik mendukung dan memperjuangkan hak asasi manusia yang universal, termasuk hak atas kebebasan, keadilan, dan perlindungan dari segala bentuk diskriminasi atau kekerasan.

# 7. Pembangunan Masyarakat yang Lebih Demokratis dan Inklusif

Akhirnya, komunikasi liberalisasi profetik bertujuan untuk membangun masyarakat yang lebih demokratis dan inklusif, di mana setiap individu memiliki kesempatan yang sama untuk berkembang dan berpartisipasi secara aktif dalam kehidupan masyarakat.

Dengan mengintegrasikan nilai-nilai liberalisasi dengan dimensi moral dan spiritual yang diperjuangkan oleh para nabi, komunikasi liberalisasi profetik dapat menjadi alat yang kuat dalam memperjuangkan keadilan sosial, kebebasan individu, dan kesejahteraan bersama dalam masyarakat yang UNIVERSITAS ISLAM NEGERI beragam dan kompleks ini.

# C. Komunikasi Transensendi

Komunikasi transendensi mengacu pada proses komunikasi yang tidak hanya terbatas pada dimensi fisik atau materi, tetapi juga mengangkat aspekaspek spiritual, moral, dan eksistensial yang lebih dalam. Berikut adalah beberapa aspek esensial dari komunikasi transendensi profetik:

#### 1. Pencarian Makna dan Kepuasan Spiritual

Komunikasi transendensi profetik mengajak individu untuk melakukan refleksi yang mendalam tentang makna hidup, tujuan eksistensial, dan hubungan mereka dengan yang Ilahi atau nilai-nilai spiritual yang lebih tinggi. Ini melampaui sekadar pertukaran informasi atau pesan-pesan praktis, tetapi lebih kepada pemahaman yang mendalam akan eksistensi manusia dalam konteks yang lebih luas.

#### 2. Pengangkatan Nilai-nilai Universal

Komunikasi transendensi profetik menekankan pengangkatan nilai-nilai universal yang bersifat abadi, seperti keadilan, kebenaran, kasih sayang, dan perdamaian. Pesan-pesan yang disampaikan melalui komunikasi ini bertujuan untuk membangun pemahaman yang lebih dalam dan kesepahaman yang lebih luas di antara individu dan masyarakat.

# 3. Inspirasi dan Transformasi

Komunikasi transendensi profetik tidak hanya bertujuan untuk memberikan informasi atau pengetahuan, tetapi juga untuk menginspirasi dan mengubah cara individu memandang diri mereka sendiri, dunia, dan tujuan hidup mereka. Ini seringkali melibatkan cerita-cerita atau ajaran yang membangkitkan pemikiran dan perasaan yang dalam.

#### 4. Pengembangan Kesadaran Spiritual

Komunikasi transendensi profetik mendorong individu untuk mengembangkan kesadaran spiritual mereka, yakni kesadaran tentang dimensi spiritual dari kehidupan mereka dan hubungan mereka dengan dunia yang lebih luas. Ini dapat mencakup praktik-praktik seperti meditasi, kontemplasi, atau ritual keagamaan yang mendalam.

#### 5. Pembangunan Solidaritas dan Kedamaian

Komunikasi transendensi profetik juga menginspirasi untuk membangun solidaritas sosial dan menciptakan kedamaian di antara masyarakat. Pesan-pesan yang bersifat transendental sering kali menekankan pentingnya saling pengertian, kerja sama, dan perdamaian yang berkelanjutan di antara berbagai kelompok manusia.

# 6. Penghayatan Nilai-nilai Moral

Para komunikator profetik yang menggunakan pendekatan transendensi sering kali menunjukkan penghayatan yang mendalam terhadap nilai-nilai moral yang mereka sampaikan. Ini bukan hanya tentang mengajarkan nilai-nilai, tetapi juga tentang menjalani nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari dengan ketulusan dan integritas.

Menerapkan konsep komunikasi transendensi profetik ini, komunikator berperan dalam mempengaruhi tidak hanya pikiran dan perilaku individu, tetapi juga membangun kesadaran kolektif yang lebih dalam akan makna hidup dan tanggung jawab moral di dalam masyarakat. Ini merupakan upaya untuk menciptakan perubahan yang positif dan berkelanjutan dalam diri sendiri dan di antara sesama manusia. Dengan itu kita akan melihat bagaimana esensi komunikasi profetik.

Esensi komunikasi profetik melibatkan penggunaan komunikasi sebagai sarana untuk menyampaikan pesan-pesan moral, etis, dan spiritual kepada masyarakat. Konsep ini mengambil inspirasi dari peran para nabi dalam sejarah agama-agama yang mengkomunikasikan pesan-pesan ilahi kepada umat mereka.

Berikut adalah beberapa aspek penting dari esensi komunikasi profetik:

# 1. Penyampaian Pesan Moral dan Etis

Komunikasi profetik bertujuan utama untuk menyampaikan pesan-pesan yang berkaitan dengan nilai-nilai moral, etika, dan kebenaran kepada masyarakat. Pesan-pesan ini sering kali berfokus pada keadilan sosial, empati, solidaritas, dan tanggung jawab sosial.

#### 2. Penginspirasi dan Motivasi

Komunikasi profetik tidak hanya menyampaikan informasi, tetapi juga menginspirasi dan memotivasi individu dan masyarakat untuk bertindak sesuai dengan nilai-nilai yang disampaikan. Pesanpesan ini sering kali menantang status quo dan mengajak untuk melakukan perubahan positif dalam diri sendiri dan dalam masyarakat.

### 3. Kritik Terhadap Ketidakadilan

Komunikasi profetik secara tegas mengkritik segala bentuk ketidakadilan, penindasan, dan kesewenangan dalam masyarakat. Hal ini dilakukan dengan tujuan untuk mendorong perubahan yang lebih baik dan untuk memperjuangkan hak-hak yang adil bagi semua individu.

#### 4. Pengembangan Kesadaran Spiritual

Selain fokus pada aspek moral dan sosial, komunikasi profetik juga mendorong pengembangan kesadaran spiritual di antara individu dan masyarakat. Ini mencakup refleksi tentang makna hidup, tujuan eksistensial, dan hubungan dengan yang Ilahi atau nilai-nilai spiritual yang lebih tinggi.

#### 5. Keselarasan dengan Nilai-nilai Universal

Komunikasi profetik berusaha untuk selaras dengan nilai-nilai universal yang diakui secara luas, seperti kasih sayang, keadilan, kebenaran, dan perdamaian. Pesan-pesan yang disampaikan melalui komunikasi profetik bertujuan untuk membangun kesepahaman dan persatuan di antara masyarakat.

#### C. Urgensi Humanisasi, Liberasi dan Treasedensi dan Komunikasi Profetik

Perkembangan keilmuan komunikasi mengalami kemajuan yang sangat pesat, dimulai dari era retorika yunani kuno hingga era komunikasi berbasis teknologi mikroelektromagnetik. Mempelajari komunikasi adalah mempelajari proses sosial yang actual, di mana bentuk symbol yang signifikan diciptakan, muncul, dan digunakan. Tujuan kita berkomunikasi adalah untuk mengkontruksi, memelihara, memperbaiki dan menstransformasi realitas. Karena model komunikasi tidak dapat merepresentasikan komunikasi itusendiri, tetapi membimbing dan berkonsentrasi pada interaksi manusia, massa dan pribadi. Karena itu mempelajari komunikasi termasuk didalamnya mempelajari konstruksi, pengertian dan penggunaan model-model komunikasi itu sendiri. 142

Istilah komunikasi digunakan dalam arti yang sangat luas untuk menampung semua prosedur yang bisa digunakan oleh satu pikiran untuk mempengaruhi pikiran lain. Karena itu hampir seluruh proses komunikasi adalah persuasi. Secara tekstual-normatif, ilmu komunikasi sudah ada dan berkembang dalam tradisi Islam, hanya saja karena pengkajian, penelitian dan pengembangannya secara ilmiah dimulai dari Barat (Erofa AS) maka secara

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>Bustanul Arifin, Model Komunikasi Islam, *Ejournal.Iai-Tribakti.Ac.Id*, vol. 29 (2018), h. 136.

historis-kontekstual, ilmu komunikasi sebagai ilmu muncul dan berkembang dari barat.<sup>143</sup>

Sejumlah kalangan dengan mudah mengatakan komunikasi adalah dakwah, dakwah adalah komunikasi. Kendati dakwah sudah lama dipraktekkan oleh Rasulullah SAW bahkan jauh sebelum komunikasi diakui sebagai disiplin keilmuan, istilah dakwah sendiri dalam terminology sejarah perkembangan keilmuan komunikasi belum dikenal secara luas sehingga muncul kompleksitas masalah.<sup>144</sup>

Perspektif Komunikasi profetik akan menemukan titik terang dan benang merah peran dan kontribusi komunikasi kenabian dalam sejarah perkembangan ilmu komunikasi. Komunikasi profetik tidak hanya dapat dipetakan dalam kelompok kerja agama saja tetapi dapat dipetakan dalam kelompok kerja ilmu secara umum sebab memuat urusan kemanusiaan dan agama secara bersamaan. Komunikasi profetik lebih bertendensi menjadi kerangka normative dibanding konsep empirik, namun praktis dan pragmatis untuk menampung dan memberi tempat bagi seluruh apresiasi keilmuan dalam khazanah Islam yang terkait dengan persoalan komunikasi. Komunikasi profetik bukan hanya persoalan dakwah tetapi juga persoalan kemanusiaan secara luas.Di dalamnya terkandung usaha komunikasi yang berorientasi pada humanisasi, liberasi dan transendensi.

Islam ingin memberikan perspektif baru dalam ranah ilmu komunikasi (komunikasi Islami, komunikasi dakwah atau komunikasi profetik) harus ditempatkan sebagai sebuah masalah utama untuk diteliti, sehingga bermakna secara ontologis, aksiologis, epistemologis dan metodologis sehingga hadir

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>Iswandi Syahputra, Komunikasi Profetik (Bandung: Sembiosa, 2007), h. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>Fitri Yanti, Meneropong Paradigma Komunikasi Profetik, *Jurnal Ilmu Komunitas dan Pengembangan*, vol. 9. no. 1 (2014), h. 45-56.

untuk meretas jalan bagi terbangunnya paradigm baru interkoneksi-integrasi ilmu komunikasi dalam perspektif Islam dengan ilmu komunikasi yang ada dan berkembang saat ini. 145

Gagasan yang menekankan pentingnya komunikasi yang memanusiakan manusia (humanisasi), (transendensi) agar gagasan komunikasi profetik ini tidak berbenturan dengan tatanan keilmuan komunikasi yang sudah ada dengan pola pendekatan integrasi-interkoneksi keilmuan. 146

Profetik merupakan kesadaran social para nabi dalam sejarah untuk mengangkat derajat kemanusiaan (memanusiakan manusia), membebaskan manusia dan membawa manusia beriman kepada Tuhan.Singkatnya Ilmu profetik adalah ilmu yang mencoba meniru tanggung jawab social para ahli.

Ilmu profetik merupakan sebuah revolusi keilmuan terhadap keilmuan sekuler yang mengagungkan rasio. Revolusi keilmuan ini sama halnya dengan universitas islam negeri revolusi keilmuan social marxisme yang mengkritik keilmuan barat yang dinilai sangat kapitalis. Ilmu profetik merupakan produk orang beriman untuk seluruh umat manusia, sedangkan ilmu sekuler merupakan produk manusia untuk sebagian manusia. Hal ini bukan berarti ilmu profetik akan menggeser kedudukan ilmu social yang sudah ada dan berkembang saat ini, melainkan akan melengkapi bahkan mengembangkan ilmu social yang tengah berkembang saat ini. Sebab ada perbedaan paradigm pengembangan keilmuan menyangkut cara produksi dan tujuan.

<sup>146</sup>Fitri Yanti, Meneropong Paradigma Komunikasi Profetik, *Jurnal Ilmu Komunitas dan Pengembangan*, vol. 9. no. 1 (2014), h. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>Iswandi Syahputra, Komunikasi Profetik (Bandung: Sembiosa, 2007), h. xiv.

Pilar ilmu sosial profetik ada tiga yaitu humanisasi (amar makruf), liberasi (nahyi munkar), dan transendensi (tu'minu billah).Alqur'an mengajarkan bahwa kehidupan dunia ini realitas social hanya permainan belaka kehidupan yang abadi sesungguhnya adalah di akhirat kelak.<sup>147</sup>

Humanisasi, liberasi dan transendensi harus ditempatkan menyatu, menjadi ruh setiap bentuk perubahan, termasuk dalam teknologi dan industry agar tidak menimbulkan kekejaman bagi peradaban baru.Sebab, Islam tidak anti dalam teknologi, industry dan modernisasi, tetapi anti terhadap segala penindasan, penghancuran harkat kemanusaian, dan segala macam hal yang melepaskan diri dari sandaran transendensi. 148

Komunikasi profetik diajukan dalam kerangka baru praktik ilmu komunikasi Islam yang memadukan konsepnya dengan kajian ilmu komunikasi yang sudah berkembang sebelumnya.Ini bisa dibilang sebuah upaya "suntikan imunisasi" bagi perkembangan teknologi komunikasi dewasa ini, semacam menerapkan prinsip-prinsip kaidah komunikasi kenabian terhadap dinamisnya ilmu komunikasi yang berperan penting dalam kancah akselerasi perubahan sosial. Lebih jauh, hal itu dapat menempatkan pengguna komunikasi, konsumen dan media komunikasinya jadi memiliki "imunitas" pertimbangan etis dalam pelbagai praktik berkomunikasi.

Kita bisa lihat pidato yang di samkan Nabi Muhammad , beliau memanggil seluruh umat Muslim dengan keras dari atas unta beliau, agar mereka berkumpul di sekeliling tempat beliau berada. Seruan beliau diulangi oleh Rabi'ah ibn Umayyah ibn Ghalaf dengan sangat keras , Sebagai esan

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>Khairil Ikhsan Siregar, Konsep Persaudaraan Sebagai Profetik Sunnah Dalam Perspektif Mahasiswa Fakultas Ilmu Sosial UNJ, *Jurnal Online Studi Al-Qur'an* (2018), h. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>Bustanul Arifin, Model Komunikasi Islam, *Ejournal.Iai-Tribakti.Ac.Id*, vol. 29 (2018), h. 143.

terakhir kepada umat manusia.

Dengan tenang, beliau berdiri di atas punggung unta beliau yang bernama al-Qushwa, lalu beliau menyampaikan pidatonya yang dikenal dengan Khutbah al-Wada'. Dinamakan demikian, karena itu merupakan pidato beliau yang terakhir. Menurut beberapa riwayat, pidato beliau bersabda. Yang Terjemahnya:

"Hai manusia! Tuhan kalian satu dan orangtua kalian satu, kalian semua dari Adam, sedangkan Adam itu dari tanah. Orang yang paling mulia di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa di antara kalian. Orang Arab tidak lebih mulia dari orang non-Arab kecuali karena takwanya. Bukankah telah aku sampaikan? Ya Allah, saksikanlah! Hendaklah orang yang datang menyampaikan kepada orang yang tidak datang."

Dapat dipastikan bahwa khutbah (pidato) terakhir nabi Muhammaad merupakan elemen mendasar Adan sarana paling penting dalam menyampaikan pesan pesan kemanusian yang berorientasi nilai-nilai ketuhanan, sehingga terwujudnya masyarakat komunikasi yang mengedepankan adab.

Beberapa pembagian urgensi komunikasi profetik yaitu sebagai berikut:

# 1. Urgensi komunikasi humanisasi dalam konteks komunikasi profetik dalam nilai-nilai kemanusiaan

Urgensi komunikasi humanisasi dalam konteks komunikasi profetik sangatlah penting karena mengarahkan perhatian pada nilai-nilai kemanusiaan yang mendasar. Berikut beberapa poin urgensi komunikasi humanisasi di dalam komunikasi profetik:

#### a. Memperlakukan Manusia dengan Martabat

Komunikasi profetik yang humanis menempatkan martabat manusia sebagai fokus utama. Hal ini penting karena dalam sejarah, banyak pesan para nabi yang menekankan perlunya menghormati dan memperlakukan manusia dengan adil dan penuh kasih sayang.

### b. Mendorong Keadilan Sosial

Pesan-pesan komunikasi profetik yang humanis sering kali mengkritik ketidakadilan sosial dan menyerukan untuk memperjuangkan hak asasi manusia, keadilan sosial, dan kesetaraan di masyarakat. Ini sesuai dengan ajaran-ajaran moral dan etis yang diusung oleh para nabi.

# c. Promosi Empati dan Keterbukaan AM NEGERI

Komunikasi humanisasi dalam konteks profetik mengajarkan pentingnya empati dan keterbukaan terhadap pengalaman dan pandangan orang lain. Hal ini membantu membangun hubungan yang lebih mendalam dan memperluas pemahaman terhadap kehidupan manusia secara umum.

#### d. Penyembuhan dan Pemulihan

Dalam banyak kasus, komunikasi profetik yang humanis juga berperan dalam proses penyembuhan dan pemulihan, baik secara individu maupun kolektif. Pesan-pesan moral dan etis yang disampaikan dapat menjadi sumber inspirasi dan penghiburan bagi individu yang mengalami kesulitan atau penderitaan.

#### e. Pencegahan Konflik dan Kekerasan

Komunikasi profetik yang humanis juga dapat berperan dalam pencegahan konflik dan kekerasan dengan mengajak individu dan masyarakat untuk menyelesaikan perbedaan mereka secara damai dan membangun hubungan yang saling menghormati.

#### f. Pengembangan Kesadaran Spiritual

Humanisasi dalam komunikasi profetik juga mencakup pengembangan kesadaran spiritual dan refleksi yang mendalam tentang nilai-nilai moral, tujuan hidup, dan hubungan dengan yang Ilahi. Ini membantu individu untuk menemukan makna yang lebih dalam dalam kehidupan mereka.

# g. Membangun Komunitas yang Kuat UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Komunikasi humanisasi di dalam komunikasi profetik juga membantu membangun komunitas yang kuat dan solidaritas yang lebih besar di antara anggotanya. Ini dilakukan dengan memperkuat ikatan sosial berdasarkan nilai-nilai kemanusiaan yang bersama-sama dipegang.

Dengan demikian, urgensi komunikasi humanisasi di dalam komunikasi profetik bukan hanya tentang mengajarkan nilai-nilai, tetapi juga tentang mendorong perubahan positif dalam masyarakat secara keseluruhan. Ini melibatkan upaya bersama untuk menciptakan lingkungan yang lebih adil, berempati, dan bermartabat bagi semua individu.



## 2. Urgensi komunikasi liberalisasi komunikasi profetik

Liberalisasi profetik adalah konsep yang merujuk pada pemahaman dan interpretasi yang lebih terbuka terhadap ajaran atau wahyu agama, terutama dalam konteks spiritualitas dan agama-agama tertentu. Istilah ini sering digunakan untuk menggambarkan upaya untuk membebaskan atau melepaskan ajaran agama dari interpretasi yang kaku atau konservatif, dengan tujuan untuk mengakomodasi perubahan sosial, budaya, dan nilai-nilai kontemporer.

Urgensi komunikasi liberalisasi profetik mungkin merujuk pada pentingnya menyebarkan atau mengkomunikasikan ide-ide ini secara luas dan efektif. Beberapa alasan mengapa ini mungkin dianggap penting adalah:

#### a. Relevansi Kontemporer

Agama-agama sering dihadapkan pada tantangan dalam mengadaptasi ajaran-ajaran tradisional mereka dengan nilai-nilai dan realitas zaman sekarang. Liberalisasi profetik dapat membantu dalam menjembatani kesenjangan ini dengan menyampaikan pesan-pesan agama dalam bahasa yang dapat dimengerti dan relevan bagi masyarakat masa kini.

#### b. Inklusivitas dan Penerimaan

Dengan mengadopsi pendekatan yang lebih liberal terhadap ajaran agama, komunikasi ini dapat membuka pintu bagi inklusivitas yang lebih besar dalam komunitas keagamaan. Ini bisa berarti menerima berbagai sudut pandang dan pengalaman spiritual, serta mempromosikan sikap penerimaan terhadap perbedaan.

# c. Kritisisme terhadap Fundamentalisme

Di beberapa lingkungan, liberalisasi profetik juga bisa menjadi respons terhadap interpretasi yang terlalu dogmatis atau fundamentalis terhadap agama. Ini mungkin melibatkan pengembangan pandangan yang lebih terbuka dan inklusif terhadap doktrin-doktrin agama.

#### d. Transformasi Sosial

Upaya liberalisasi profetik juga dapat berperan dalam merangsang transformasi sosial positif. Ini bisa termasuk advokasi untuk hak asasi manusia, kesetaraan gender, perdamaian, keadilan sosial, dan nilai-nilai universal lainnya yang dianggap konsisten dengan ajaran agama, meskipun terkadang tidak selalu terwakili dalam interpretasi tradisional yang lebih konservatif.

Penting untuk dicatat bahwa pandangan tentang liberalisasi profetik dapat bervariasi di antara tradisi keagamaan dan komunitas-komunitas. Beberapa akan melihatnya sebagai inovasi yang penting untuk relevansi agama dalam dunia modern, sementara yang lain mungkin menganggapnya sebagai potensi untuk pengkhianatan terhadap ajaran asli. Oleh karena itu, cara komunikasi dan pendekatan terhadap liberalisasi profetik juga perlu dipertimbangkan dengan hati-hati untuk memastikan bahwa pesan yang disampaikan tetap menghormati kedalaman dan integritas spiritual dari ajaran yang diinterpretasikan

# 3. Urgensi komunikasi transendensi profetik mengangkat perspektif spiritual dan moral dalam interaksi manusia.

Urgensi komunikasi transendensi profetik mencerminkan kebutuhan mendesak untuk mengangkat perspektif spiritual dan moral dalam interaksi manusia. Berikut adalah beberapa poin urgensi komunikasi transendensi profetik:

# a. Pencarian Makna dan Tujuan Hidup

Komunikasi transendensi profetik mengajak individu untuk melakukan refleksi mendalam tentang makna hidup dan tujuan eksistensial mereka. Ini penting dalam menghadapi tantangan dan krisis yang sering kali menuntut pemahaman yang lebih dalam akan eksistensi manusia.

# b. Kedalaman Spiritual dan Kepuasan Batin

Pesan-pesan komunikasi Aransendensi profetik membantu mengembangkan kesadaran spiritual dan memberikan kepuasan batin melalui pengalaman mendalam akan nilai-nilai spiritual yang bersifat universal.

#### c. Pengangkatan Nilai-nilai Universal

Komunikasi transendensi profetik menyoroti nilai-nilai abadi seperti keadilan, kebenaran, kasih sayang, dan perdamaian. Hal ini membantu membangun kesepahaman yang lebih luas di antara individu dan masyarakat, serta menjadi pijakan untuk aksi moral dan etis yang lebih bertanggung jawab.

#### d. Pembebasan dari Keterbatasan Duniawi

Pesan-pesan komunikasi transendensi profetik juga mengajak untuk membebaskan diri dari keterbatasan duniawi yang sering kali mengikat pikiran dan jiwa manusia. Ini dapat meliputi pembebasan dari obsesi terhadap kekayaan materi, kekuasaan, atau pengakuan sosial yang sering kali menghalangi perkembangan spiritual dan moral.

# e. Mengatasi Krisis Moral dan Etika

Dalam masyarakat modern yang sering kali mengalami krisis moral dan etika, komunikasi transendensi profetik menyediakan kerangka kerja untuk menghadapi tantangan ini dengan memperkuat nilai-nilai moral yang mendasar dan menginspirasi perubahan perilaku yang positif.

#### f. Inspirasi untuk Perubahan Sosial

Pesan-pesan komunikasi transendensi profetik tidak hanya memberikan inspirasi, tetapi juga menggerakkan individu dan masyarakat untuk bertindak dalam mengatasi ketidakadilan sosial, konflik, dan ketegangan antarbudaya. Hal ini dilakukan dengan membangun solidaritas dan mengedepankan kepentingan bersama di atas kepentingan individu.

#### g. Kemajuan Pribadi dan Kolektif

Komunikasi transendensi profetik juga mengajarkan pentingnya pengembangan diri secara pribadi maupun kolektif. Ini mencakup pertumbuhan spiritual, intelektual, dan emosional yang dapat membawa perubahan positif dalam kehidupan individu dan masyarakat secara keseluruhan.

Melalui urgensi komunikasi transendensi profetik, individu dan masyarakat diberdayakan untuk mencari makna yang lebih dalam dalam kehidupan mereka, mengatasi tantangan moral dan eksistensial, serta membangun fondasi yang kuat untuk perdamaian, keadilan, dan harmoni di dunia ini.

#### 4. Komunikasi dalam Penerapan komunikasi profetik di masyarakat.

Komunikasi profetik adalah bentuk komunikasi yang didasarkan pada prinsip-prinsip kenabian yang mencakup tiga aspek utama: humanisasi, liberasi, dan transendensi. Berikut adalah penerapan komunikasi profetik di masyarakat berdasarkan konsep:

#### 1. Humanisasi (Memanusiakan Manusia)

# a. Menghormati martabat manusia

Setiap interaksi harus dilakukan dengan rasa hormat terhadap martabat dan nilai setiap individu. Ini termasuk menghormati perbedaan, mendengarkan dengan empati, dan menghindari perilaku yang merendahkan orang lain.

# b. Mempromosikan keadilan social

Mendorong kesetaraan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pendidikan, kesehatan, dan kesempatan kerja. Komunikasi harus digunakan untuk menyuarakan isu-isu ketidakadilan dan memperjuangkan hak-hak mereka yang tertindas.

# c. Pendidikan dan pengembangan pribadi

Mendorong pendidikan yang holistik yang tidak hanya fokus pada aspek kognitif tetapi juga pada perkembangan moral dan emosional individu.

## 2. Liberasi (Pembebasan dari Ketidakadilan)

# a. Advokasi untuk hak-hak masyarakat

Menggunakan komunikasi sebagai alat untuk membela hak-hak masyarakat yang terpinggirkan atau teraniaya. Ini termasuk kampanye, dialog publik, dan kolaborasi dengan organisasi non-pemerintah.

# b. Pemberdayaan masyarakat

Memberikan informasi dan sumber daya yang diperlukan agar masyarakat dapat memperjuangkan hak-haknya sendiri. Ini bisa dilakukan melalui program pelatihan, penyuluhan, dan peningkatan kapasitas komunitas.

# c. Menghadapi struktur ketidakadilan

Mengidentifikasi dan melawan struktur sosial, ekonomi, dan politik yang menyebabkan ketidakadilan. Komunikasi digunakan untuk mengkritisi dan mengadyokasi perubahan terhadap struktur-struktur ini.

# 3. Transendensi (Keterhubungan dengan Nilai-nilai Ilahi)

# a. Nilai-nilai spiritual dalam komunikasi

Mengintegrasikan nilai-nilai spiritual seperti kejujuran, keadilan, dan kasih sayang dalam setiap bentuk komunikasi. Ini melibatkan pengambilan keputusan yang etis dan berlandaskan nilai-nilai keagamaan.

#### b. Kesadaran akan tujuan hidup

Mendorong individu untuk memiliki visi dan tujuan hidup yang lebih tinggi, yang melampaui kepentingan materi dan duniawi.

Komunikasi difokuskan pada makna dan tujuan hidup yang transenden.

# c. Dialog lintas agama

Mempromosikan dialog yang harmonis dan saling menghormati antara berbagai agama dan keyakinan. Ini bertujuan untuk membangun perdamaian dan pengertian bersama dalam masyarakat yang beragam.

Jadi kesimpulan penulis berdasarkan konsep komunikasi profetik di masyarakat dapat berkomunikasi dan berinteraksi dengan cara yang lebih manusiawi, adil, dan bermakna secara spiritual.



#### BAB V

#### **PENUTUP**

#### A. Kesimpulan

Berdasarkan uraian dan pembahasan yang telah di kemukakan pada bab-bab sebelumnya , serta hasil analisis deskriptif terhadap tema penilitian maka peniliti dapat menyimpulkan akhir dari penilitian ini :

- 1. Komunikasi profetik merupakan komunikasi yang mengacu kepada pola komunikasi kenabian Muhammad Saw. sarat dengan nilai egaliter, toleransi, kelembutan, kemurahan, dan nilai spiritualitas. Paradigma ini merupakan pengembangan dari konsep ilmu sosial profetik (ISP) yang pernah digagas oleh ilmuan Islam kontemporer yakni Kuntowijoyo yang terinspirasi dari QS Ali Imran/3:110. yang kemudian dikembangkan menjadi komunikasi profetik oleh Iswandi Syahputra. Kuntowijoyo menangkap makna filosofis dalam ayat tersebut yang kemudian menjadi pilar dari paradigma profetik, yaitu humanisasi (amar ma'ruf), liberasi (nahi mungkar), dan trasendensi (al-iman billah).
- 2. Komunikasi profetik diajukan dalam kerangka baru praktik ilmu komunikasi Islam yang memadukan konsepnya dengan kajian ilmu komunikasi yang sudah berkembang sebelumnya. Ini bisa dibilang sebuah upaya "suntikan imunisasi" bagi perkembangan teknologi komunikasi dewasa ini, semacam menerapkan esensi prinsip-prinsip kaidah komunikasi kenabian terhadap dinamisnya ilmu komunikasi yang berperan penting dalam kancah akselerasi perubahan sosial. Lebih jauh, hal itu dapat menempatkan pengguna komunikasi,

- konsumen dan media komunikasinya jadi memiliki "imunitas" pertimbangan etis dalam pelbagai praktik berkomunikasi.
- 3. Urgensi Humanisasi, liberasi dan transendensi harus ditempatkan menyatu, menjadi ruh setiap bentuk perubahan, termasuk dalam teknologi dan industry agar tidak menimbulkan kekejaman bagi peradaban baru.Sebab, Islam tidak anti dalam teknologi, industry dan modernisasi, tetapi anti terhadap segala penindasan, penghancuran harkat kemanusaian, dan segala macam hal yang melepaskan diri dari sandaran transendensi.

# B. *Implikasi*

Dari hasil penilitian yang menelaah Humanisasi liberasi dan trasendensi (Tinjauan komunikasi profetik) maka bagian akhir peniliti menyampaikan implikasi dan saran sebagai berikut.

- Komunikasi profetik merupakan diskursus keilmuan yang menarik yang di kembangkan dan dielaborasi untuk dimatangkan sebagai paradigma baru dalam kajian komunikasi Islam.
- Sebagai sebuah diskursus yang laihir dari pemikir muslim indonesia, sebaiknya kajian ini di masifkan agar supaya mendapat posisi yang penting dalam pembicangan dinamika ilmu komunikasi, khususnya komunikasi Islam.

#### **DAFTAR PUSTAKA**

- A.S. Hikam, Wacana Intelektual tentang Civil Society di Indonesia., dalam Jurnal Pemikiran Islam Paramadina, Jakarta: Paramadina, 1996.
- A'yuni, Siti Qurrotul, and Radia Hijrawan, 'Membaca Pemikiran Kuntowijoyo Dalam Hubungan Ilmu Dan Agama Perspektif Islam', *QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama*, 13.1 (2021), pp. 129–44, doi:10.37680/qalamuna.v13i1.568
- Abd. Rasyad Saleh. *Manajemen Dakwah Islam.* (Bulan Bintang: Jakarta, 19.1997)
- Abdul Aziz dan Syihabudin, 'PENDIDIKAN KARAKTER PERSPEKTIF KITAB Al-NASHAIHUDDINIYAH BA' LAWI AL-HADDAD', 10.1 (2024), pp. 96–110
- Abdul Malik Abdul Karim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Jakarta: Pustaka Panji Mas, 2000.
- Abdullah, M. Amin, Dinamuka Islam Kultural (Mizan, 2000)
- Abdurrohman Arif, 'Tauhid Sebagai Dasar Pendidikan Islam (Kajian Tafsir Q.S Al-Baqarah: 21-22 Dan Luqmah: 12-15)' (UIN Syarif Hidayatullah, 2020)
- Abidin, Zainal, Membentuk Negara Islam (Bulan bintang, 1956)
- Adian, Donny Gahral, Menyoal Objektifisme Ilmu Pengetahuan; Dari David Hume Sampai Thomas Khun (Teraju, 2002)
- Affandi, Ridwan, *Ilmu Sebagai Lentera Kehidupan* (IPB Press, 2006)
- Ahmad Baso, Civil Society Versus Masyarakat Madani, Bandung: Pustaka Hidayah, 1999, hlm. 21.
- Akbar S. Ahmed, Postmodernism and Islam: Predicament and Promise London: Routledge, 1992
- Al-\_Alîmi, Ahmad, Muhammad, *Tharâiqu al-Nabiy SAW fi Ta"lîmi "Ashâbihi Ridlwânallahi "Alaihim,* Beirut: Dâr Ibn Hajm, 2001.
- Ali Mustofa Yakub, Sejarah dan Metode Dakwah Nabi, Jakarta: Pustaka Firdaus, cet. 5, 2014.
- Ali Nurdin, Quranic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal dalam AlQur'an, Jakarta: Erlangga, 2006.
- Ali Syari'ati, Humanisme: Antara Islam dan Mazhab Barat Cet. I; Bandung: Pustaka Indah, 1996
- Ali Syariati, Religion vs Religion. terj. Afif Muhammad dan Abndul Syukur, Agama versus Agama, Cet. VII; Bandung: IKAPI, 2000, hlm. 12.
- Ali, Maulavi Muhammad, Muhammad The Prophet (Iradahi al-adabiyati, 1950)
- Al-Nasir, Sayyid Mahmud, *Islam Konsepsi Dan Sejarahnya* (PT. Remaja Rosda Karya, 1994)
- Al-Siba'i, Musthafa, Rawa'i Hadharatina (Dar al-Irsvad, 1968)
- Amin, Mullaty, Filsafat Dakwah, Membangun Keilmuan Dakwah Dan Penerapanya, cet. I (Alauddin Universitas Press, 2014)

- Amrullah, Abdul Malik Abdul Karim, Tafsir Al-Azhar (Pustaka Panji Mas, 2000)
- Anthony C. Thisselton, New Horizon in Hermeneutics, Michigan: Zondervan Publicatioan House, 1992, hlm. 55.
- Arif Subhan, Kuntowijoyo, 'Al-Qur'an Sebagai Paradigma', *Jurnal Ulumul Qur'an*, 5 (1994), p. 96
- Arifin, Bustanul, 'Model Komunikasi Islam', *Ejournal.lai-Tribakti.Ac.Id*, 29 (2018), pp. 135–44 <a href="http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti/article/view/571">http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti/article/view/571</a>
- Ariza, Ufita Al, 'Konsep Iman Menurut M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al Mishbah' (Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2022)
- AS. Hikam, Wacana Intelektual tentang Civil Society di Indonesia, dalam Jurnal Pemikiran Islam Paramadina, Jakarta: Paramadina, 1996, hlm. 34.
- Asghar Ali Engineer, *Islam dan Teologi Kebebasan*, Jogjakarta : Pustaka Pelajar, 1999.
- Asy Syaikh Muhammad bin Sha>lih Al Utsai>min, Tuntunan Ulama Salaf dalam Menuntut Ilmu Syar'i, ter. Abu Abdillah Salim bin Subaid Bandung:Pustaka Sumayyah, t.t. 1
- Azhar, Sophia, 'PENDIDIKAN AGAMA ISLAM (Transformasi Potensialitas Ke Aktualitas)', *Idaarah: Jurnal Manajemen Pendidikan*, 1.1 (2017), pp. 96–104, doi:10.24252/idaarah.v1i1.4130
- Azra, Azyumardi, Menuju Masyarakat Madani (PT. Remaja Rosyda Karya, 1999)
- Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2000.
- Baidowi, Ahmad, 'Al-Qur'an Dan Hadits', *Jurnal Studi Ilmu-Ilmu*, 5 (2004), pp. 15–27
- Baso Hilmy, *Islam dan dakwah social kemanusiaan,* Jurnal Dakwah Tablik, Vol. 16, UIN Alauddin Makassar, Desember, 2015.
- Baso, Ahmad, Civil Society Versus Masyarakat Madan (Pustaka hidayah, 1999)
- Bryan S Turner, Weber and Islam: A Critical Study, London and Boston: Rouledge and Kegan Paul, 1974, hlm. 15.
- Charles Dickens adalah seorang novelis Inggris yang dipandang sebagai novelis terbesar pada periode Victorian. Karya-karyanya bercirikan serangan terhadap kejahatan sosial, ketidakadilan dan kemunafikan. Diantara karya-karyanya ialah *True Son* (1830-1832), *Mirror of Parliament* (1832-1834), *The Morning Chronicle, Monthly Magazine* dan *Evening Chronicle* (1834-1836), dan lain- lain. Lihathttp://media.kompasiana.com/buku/world-writers-171-charles-dickens. Diakses pada tanggal 12 April 2012.
- Dalailul Hasanah, Dilla, Diva Nadia Salsabila, and Haikal Ali Al Ghifari, 'What Is the Relationship between Islam and Liberalism in the Qur'anic Perspective?', *Bulletin of Islamic Research*, 2.1 (2024), pp. 43–58, doi:10.69526/bir.v2i1.17
- Daniel Bell, Pembunuhan yang SelaluGagal, Cet. I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997, hlm.22.
- Dawam Rahardjo, Masyarakat Madani: Agama, Kelas Menengah dan Perubahan

- Sosial, Jakarta: LP3ES, 1999, hlm. 146.
- Deliar Noer, *Gerakan Modern Islam di Indonesia* 1900-1942, Cet. I; Jakarta: LP3ES,1980, hlm. 7-8.
- Dewi, N. R., 'Liberalisme Dalam Pemikiran Islam', 2 (2022), p. 183
- Dianah, Fairuz, Mohammad Hadi Sucipto, Abdul Djalal, and Mohammad Kurjum, 'Altruisme Sebagai Benteng Pertahanan Keluarga Di Era 4.0 (Penafsiran Qs. Al-Hasyr Ayat 9 Perspektif Tafsir Al-Tanwir Wa Al-Tahrir Dan Al-Mizan Fi Al-Tafsir)', *Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin*, 8.1 (2020), pp. 229–63, doi:10.21274/kontem.2020.8.1.229-263
- Donny Gahral Adian, Menyoal Objektifisme Ilmu Pengetahuan; dari David Hume sampai Thomas Khun Cet. I; Jakarta: Teraju, 2002
- Dr. Hj. Mullaty Amin, M.Ag, *filsafat dakwah, membangun keilmuan dakwah dan penerapanya*, Cet. I, Alauddin Universitas Press, Makassar, 2014.
- Efendi, Onong Uchyana, *Dinamika Komunikasi*, Bandung: PT. Remaja Rosda Karya 2002.
- Engineer, Asghar Ali, *Islam Dan Teologi Kebebasan* (Pustaka belajar, 1999) diakses pada tanggal 17 Maret 2012.
- Fahmi, M., Islam Transendental: Menelusuri Jejak -Jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo (Pilar Religia, 2005)
- Fazlur Rahman, Islam, terjemah Ahsin Muhammad, Bandung: Pustaka, 1997.
- Fazlur Rahman. Kontroversi Kenabian Dalam Islam.
- Ghoni, Abdul, 'Konsep Tawakal Dan Relevansinya Dengan Tujuan Pendidikan Islam', An-Nuha, 3.1 (2016), pp. 109–21 <a href="http://www.ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/103">http://www.ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/103</a>
- Haedar Nashir, Agama dan Krisis Kemanusiaan Moderen Cet. I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999.
- Haris, A., Anwar, K., Triono, A., & Aziz, U. A., 'LIBERALISME DALAM PEMIKIRAN ISLAM DAN PENDEKATAN HERMENEUTIKA DALAM TAFSIR.', Al Amin: Jurnal Kajian Ilmu Dan Budaya Islam, 6 (2023), pp. 231–41
- Haryatmoko. 2007. Etika Komunikasi. Yogyakarta: Kanisius.
- Hatta, Mohammad, *Pengantar Ke Jalan Ilmu Dan Pengetahuan*, cet. II (t.p., 1954)
- Hawwa, Sa'id, *Al-Asas Fi Al-Tafsir*, cet. II (Dar al-Salam, 1989)
- Herman Jamaluddin, Aguswandi, and Syahrul, 'Komunikasi Profetik Islam (Nilai Dan Etika Komunikasi Persfektif Islam)', *Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam*, 1.2 (2020), pp. 39–43, doi:10.55623/au.v1i2.12
- Hidayat, K, 'Kisah Nabi Musa Di Kota Madyan Dalam Qs Al-Qashash Ayat 23-28, Menurut Tafsir Ibnu Katsir (*Studi Tentang Kisah Nabi Musa Dan Ibrah Di Dalamnya*)' (*Universitas Islam Negeri Antasari*, 2024) <a href="https://idr.uin-antasari.ac.id/25936/2/AWAL.pdf">https://idr.uin-antasari.ac.id/25936/2/AWAL.pdf</a>
- Hidayat, Wajyudi, 'Manusia Dalam Al-Qur'an (Kajian Epistemologi Terhadap Penafsiran Ali Shari'ati Tentang Eksistensi Manusia)', *Tesis*, 2019

- Hikam, AS., 'Wacana Intelektual Tentang Civil Society Di Indonesia', *Pemikiran Islam Paramadina*, 1996, p. 34
- Hilmy, Baso, 'Islam Dan Dakwah Social Kemanusiaan', *Jurnal Dakwah Tablik, UIN Alaudin Makassar*, 2015, p. 203
- http://amma06.blogspot.com/2009/07/definisi-ilmu.html
- http://ekkyij.multiply.com/journal/Kunto Berprestasi dengan Satu Jari.html. Diakses pada tanggal 5 Maret 2012.
- http://filsafat.kompasiana.com//Kuntowijoyo dan-ilmu kenabian. html. Diakses pada tanggal 19 Maret 2012.
- http://www.biografi-Kuntowijoyo.html diakses pada tanggal 17 Maret 2012.
- Husain Heriyanto, Paradigma Holistik; Dialog Filsafat, Sains, dan Kehidupan Menurut Shadra dan Whitehead Jakarta Selatan: Teraju, 2003.
- Ibrahim, Idi Subandy (ed). 2005. *Media dan citra muslim*. Yogyakarta .Jalasutra.
- Indonesia, Majelis Ulama, 'Fatwa MUI No. 7/MUNAS VII/MUI/11/2005 Tentang Pluralisme, Liberalisme Dan Sekularisme Agama' (Majelis Ulama Indonesia, 2005), pp. 1–3 <a href="http://www.mui.or.id/files/07-Fat Munas-Pluralisme.pdf">http://www.mui.or.id/files/07-Fat Munas-Pluralisme.pdf</a>
- Irwana, Arini Suci, 'Analisis Hubungan Hati Dan Akal Dalam Al-Qur'an Surah Al-A'raf 179 (Analisis Penafsiran Hamka Dalam Tafsir Al-Azhari)', Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah, 2.2 (2024), pp. 118–50
- Iswandi Syahputra, Komunikasi Profetik; Konsep dan Pendekatan, Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2007, hlm. 122.
- Iswandi Syahputra. 2007. Komunikasi Profetik. Bandung. Sembiosa.
- Ivan Fauzi, 'Kepemimpinan Perspektif Pendidikan Islam', *Program Studi Pendidikan Agama* Islam Sakultas Gagama Islam Universitas Muhammadiyah Purwokerto, 14.1 (2019), pp. 1–21
- Juni Erpida Nasution, 'Pendidikan Islam Dan Pembentukan Masyarakat Madani', *Jurnal Madania*, 6.2 (2016), pp. 134–60
- Karl May adalah seorang penulis Jerman abad 19-20, karya-karyanya telah merasuk ke berbagai pelosok dunia, termasuk di Indonesia, khsusunya yang terkait dengan kisah pengembaraannya di berbagai pelosok dunia. Lihat http://id.wikipedia.org/wiki/Karl May. Diakses pada tanggal 9 April 2012.
- Kholiq, Mochamad Abdul, 'Humanisme Dalam Al-Qur'an: Studi Penafsiran Murtada Mutahhari' (*Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatulllah*, 2018)
- Kuntowijoyo, 'Al-Quran Sebagai Paradigma', *Ulumul Qur'an*, 5 (1994), p. 100
- Kuntowijovo, Islam Sebagai Ide' t.tp.: Prisma, 1984, hlm. 58-63.
- Kuntowijoyo, 'Al-Quran sebagai Paradigma', dalam Jurnal Ulumul Quran No. 4, Vol. V, Th. 1994, hlm. 100.
- Kuntowijoyo, Daun Makrifat, Makrifat Daun (1995)
- Kuntowijoyo, Identitas Politik Umat Islam,...hlm. 23. Lihat pula Ali dan Efendi yang mengilustarsikan hal ini sebagai perubahan pola pikir dari

- orientasi formalisitik ke substantif dan universal, dan dari kuantitatif ke kualitatif, Merambah jalan Baru Islam: Rekonstruksi Pemikiran Islam Indonesia Masa Orde baru, Cet. I; Bandung; Mizan ,1992, Kuntowijoyo, Identitas Politik Umat Islam, Cet. I; Bandung: Mizan, 1997, hlm. 43.
- Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika Cet. I; Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007.
- Kuntowijoyo, Paradigma Islam Interpretasi untuk Aksi, cet. VIII, Bandung: Mizan, 1998.
- Kuntowijoyo, Selamat Tinggal Mitos Selamat Datang Realitas: Esai -Esai Budaya dan Politik (Cet. I; Bandung: Mizan, 2002.
- Kuntowijoyo. 2005. *Islam sebagai ilmu, Efistemologi, Metodologi, dan Etika*. Bandung.
- Kuntowijoyo. Muslim tanpa masjid. *Op. Cit.* Hlm 363-364
- Kuntowijoyo. Paradigma Islam. Op. Cit. Hal 337
- Kuswardinah, Asih, Ilmu Kesejahteraan Keluarga (Unnespress, 2005)
- Lismijar, 'Pembinaan Sikap Ikhl<mark>as M</mark>enurut Pendidikan Islam', *Jurnal Intelektual*, 5.2 (2019), pp. 83–105 <a href="https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/proceeding/article/view/3754">https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/proceeding/article/view/3754</a>
- M. Amin Abdullah. Dinamuka Islam Kultural. (Bandung: Mizan), 2000.
- M. Fahmi, Islam Transendental: Menelusuri Jejak -jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo (Yogyakarta: Pilar Religia, 2005.
- M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur'a>n Cet. 1: Mizan Bandung, 1992. Lihat juga, Asy Syaikh Muhammad bin Sha>lih Al Utsai>min, Tuntunan
- Ma'ruf, M., 'KONSEP KOMPETENSIA GURUMPERSPEKTIF AL-QUR'AN (Kajian Surat Al-Qalam Ayat 1 4)', *Al-Makrifat*, 2.1 (2017), pp. 1–9
- Madjid, Nurcholis, Islam: Doktrin Dan Peradaban (Paramadina, 1992)
- Maidiana, and Maya Sari, 'Ayat-Ayat Tentang Fungsi Manajemen', *ALACRITY:*Journal Of Education, 1.1 (2021), pp. 87–94

  <a href="http://lpppipublishing.com/index.php/alacrity">http://lpppipublishing.com/index.php/alacrity</a>
- Masturi, Ade, 'Dakwah Di Tengah Pluralisme Agama', *Dakwah, Jurnal Kajian Dakwah Dan Kemasyarakatan*, 21.1 (2017), pp. 1–18
- Maulavi Muhammad Ali, Muhammad The Prophet, Lahore: Ira>dahi aladabiyati, 1950, hlm. 121.
- Max Weber, The Sociology of Religion, Translated by Epharaim Fischoff, Boston: Reacon Press, 1964, hlm. 20-24.
- Mesra, Alimin, 'Pesan Alquran Dalam Kerjasama Musa Dengan Syu'Ayb Tentang Pengelolaan Bisnis', *Al-Iqtishad: Journal of Islamic Economics*, 4.1 (2016), pp. 1–13, doi:10.15408/aiq.v4i1.2530
- Minarti, Sri, Ilmu Pendidikan Islam: Fakta Teoretis-Filosofis Dan Aplikatif-Normatif (Amzah, 2022)
- Moeslim Abdurrahman, Islam Transformatif , Jakarta: Pustaka Firdaus, 1997, hlm. 57.

- Mohammad Hatta, Pengantar ke Jalan Ilmu dan Pengetahuan Cet. II; Jakarta: t.p, 1954
- Mudji Santoso, Hakikat, Peranan, Jenis-Jenis Penelitian, Serta Pola Penelitian pada Pelita ke VI, dalam Imran Arifin (ed), Penelitian Kualitatif dalam Bidang Ilmu-ilmu Sosial dan Keagamaan, Malang: Kalimasanda, 1994, cet. I, 13. Lihat juga: Koentjaraningrat, Metode-Metode Penelitian Masyarakat, Jakarta: PT. Gramedia, 1981, cet. IV.
- Muhammad \_Ajâj al-Khathîb, *U"Shûlu al-hadîtsh, "ulûmuhu wa mushthalahuhu,* (Dâr al-Fikr,1989.
- Muhammad Hafiz dan Amrizal, 'Nilai Dakwah Dalam Surah Ali-Imran Ayat 159; Studi Komparatif Tafsir Al-Azhar Karya H. Abdul Malik Karim Amrullah Dan Tafsir Al-Mishbah', 2.1 (2022), pp. 1–8
- Muhammad Husain al-Taba-taba'i, al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an (Teheran: Dar alKutub al-Islamiyyah, 1397 H), cet. III
- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought In Islam. terj. Osman Raliby, Pembangunan Kembali Alam Pikiran Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1966
- Muhammad Quraish Shihab, Tafsir <mark>al-Mi</mark>shbah, Pesan Kesan dan Keserasian AlQur'an, Jakarta: Lentera Hati, 2005,
- Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara; Ajaran Sejarah dan Pemikiran, Jakarta:UI Press, 1990, hlm. 16
- Mustaqimah, Zulfa, 'Nilai-Nilai Parenting Islami Dalam Qs an-Nisaa' Ayat 9 Telaah Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab', 2021
- Nina Syam. 2002. Rekonstruksi ilmu komunikasi perspektif pohon komunikasi.Bandung.Unpad.
- Nina Winangsih Syam, Dampak Komunikasi Persuasif Terhadap Peran serta Masyarakat, Bandung: Pps UNPAD, 1990.
- Nugroho Natosusanto adalah seorang sejarawan Indonesia, ia dikenal sebagai penulis yang produktif dalam berbagai bidang ilmu. Diantara karya karyanya yang terpublikasi ialah *Hidjau Tanahku, Hidjau Bajuku* (1963), *Hudjan Kepagian* (1958), *Rasa Sayange* (1961), *Tiga Kota* (1959), dan lain-lain.

  Lihat juga <a href="http://id.wikipedia.org/wiki/Nugroho Notosusanto">http://id.wikipedia.org/wiki/Nugroho Notosusanto</a>. *ibid*.
- Nurcholis Madjid, et. al.,Kehampaan Spritual Masyarakat Modern: Respond Transpransi Nilai-Nilai Islam Menuju Masyarakat Madani, Jakarta: Media Cita, 2000, hlm. 320.
- Nurcholis Madjid, Islam: Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 1992.
- Nurdin, Ali, Quranic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal Dalam AlQur'an (Erlangga, 2006)
- ouis Gottschalk, Understanding History, a Primary of Historical Method, New York: Alfred and Knop, 1956, hlm. 49.
- Polak, Mayor, Sosiologi (PT. Ichtiar Baru, 1985)
- Rahardjo, Dawam, Masyarakat Madani: Agama, Kelas Menengah Dan Perubahan Sosial (LP3ES, 1999)

- Rahman, Fazlur, Kontroversi Kenabian Dalam Islam: Antara Filsafat Dan Ortodoksi (Mizan, 2003)
- Rida, Muhyiddin Mas, 'Moderasi Beragama Perspektif Al-Qur'an Dalam Kurikulum 2013 Pai Jenjang Menengah Atas' (INSTITUT PTIQ JAKARTA, 2022)
- Ridho, Abdul Rasyid, Komunikasi Profetik Qur'ani: Konsep Dan Strategi Mambangun Masyarakat Madani (Sanabil, 2021)
- Ridwan Affandi. Ilmu sebagai lentera kehidupan. (Bandung: IPB Press), 2006.
- Ritaudin, M Sidi, 'Rekonstruksi Politik Egalitarianisme Bangsa Perspektif Model Negara Madinah', 6 (2012), pp. 151–76
- Rusiyan, R., 'Konsep Al-Qur'an Tentang Kompetensi Guru (Studi Analisis Tematik Surat Al-Qalam Ayat 1-4)' (Universitas Muhammadiyah Surabaya, 2018)
- Saihu, 'Pendidikan Sosial Yang Terkandung Dalam Surah At-Taubah Ayat 71-72', Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 9.1 (2020), p. 139
- Salsabila, Laily, 'Penafsiran M. Quraish Shihab Terhadap Ayat Tentang Keimanan Dalam Surah Al Hujurat Ayat 15', 2020, p. 14
- Sarnoto, Ahmad Zain, and Mohammad Muhtadi, 'Pendidikan Humanistik Dalam Perspektif Al-Qur'an', *Alim | Journal of Islamic Education*, 1.1 (2019), pp. 21–46, doi:10.51275/alim.v1i1.118
- Sayid Sabiq, *Aqidah Islam*, terj, Moh, Abdil Rathomy, Bandung: Diponegoro, 1985.
- Sayyid Mahmud al-Nasir, Islam Konsepsi dan Sejarahnya, Bandung: PT. Remaja Rosda Karya, 1994.
- Secara semantik, al-tafsir al-maudu>'i> berarti tafsir tematis. Yaitu: menghimpun seluruh ayat Al-Qur'an yang memiliki tujuan dan tema yang sama. Lihat: 'Abd al-Hayy alFarmawi, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudu'iyyah: Dirasah Manhajiyyah Maudu'iyyah, Mesir: Maktabah Jumhuriyyah, t.th., hlm. 43-44.
- Seyyed Hossein Na>sr, Antara Tuhan, Manusia dan Alam, Jembatan Filosofis dan Religius Menuju Puncak Spiritual, terj.aliNoer Zaman, Yogyakarta: IRCIoD, 1984, hlm. 21.
- Shihab, Muhammad Quraish, *Tafsir Al-Mishbah: Pesan Kesan Dan Keserasian AlQur'an* (Lentera Hati, 2005)
- Sinta Dewi, Ning Ratna, 'Liberalisme Dalam Pemikiran Islam', *Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama*, 2.2 (2022), p. 186, doi:10.22373/arj.v2i2.12827
- Siregar, Khairil Ikhsan, 'Konsep Persaudaraan Sebagai Profetik Sunnah Dalam Perspektif Mahasiswa Fakultas Ilmu Sosial UNJ', *Jurnal Online Studi Al-Qur'an*, 14.2 (2018), pp. 161–74, doi:10.21009/jsq.014.2.05
- Situmorang adalah penyair Indonesia terkemuka setelah meninggalnya Chairil Anwar. Diantara karya-karya yang dihasilkan ialah; *Surat Kertas Hijau*, kumpulan puisi (1954), *Rapar Anak Jalang* (1955), *Zaman Baru*, kumpulan puisi (1962), *Sastra Revolusioner*, kumpulan esai (1965), *Danau Toba*, kumpulan cerpen (1981), *Bunga di Atas Batu*, kumpulan

- puisi (1989), dan lain- lain. Lihat juga <a href="http://id.wikipedia.org/wiki/Sitor">http://id.wikipedia.org/wiki/Sitor</a> Situmorang. *Ibid*
- Sjadzali, Munawir, *Islam Dan Tata Negara; Ajaran Sejarah Dan Pemikiran* (Jakarta:UI Press, 1990)
- Stephen Littlejohn, Theories Human Communication, California: Wadsword Publishing Company, 1989, hlm. 83-84.
- Sunhaji, Sunhaji, 'Konsep Manajemen Kelas Dan Implikasinya Dalam Pembelajaran', *Jurnal Kependidikan*, 2.2 (1970), pp. 30–46, doi:10.24090/jk.v2i2.551
- Suparlan Suhartono, Filsafat Ilmu Pengetahuan (Cet. I; Jogjakarta : Ar-Ruszz, 2005), h. 84.
- Suparlan Suhartono, Filsafat Ilmu Pengetahuan, cet 1 (Ar-Ruszz, 2005)
- Susilo, RachmatK. Dwi. 2005. *Integrasi ilmu social, upaya integrasi ilmu social tiga peradaban*, Yogyakata. Ar-Ruzz
- Suyuthi Pulungan, Prinsip-prinsip Pemerintahan dalam Piagam Madinah Ditinjau dari Pandangan Al-Qur'an, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1994.
- Syadidul Kahar dan Muhammad Irsal Barus, Pendidikan Perspektif Islam (Analisis Teologis Dan Filosofis Dalam Konteks Kontemporer) (Madina Pubisher, 2020)
- Syafieh, M. Fil, 'Membongkar Kedok Liberalisme', 2001, p. 2
- Syahid, Tim penyusun Puslit IAIN, 'Demokrasi, HAM, Dan Masyarakat Madani', p. 149
- Syahputra, Afrizal El Adzim, 'Proses Berpikir Nabi Ibrahim As . Melalui Dialog Dengan Tuhan Dalam Al-Quran Pendahuluan Berbagai Pembahasan Yang Terkait Dengan Nabi Ibrahim as . Telah Banyak', Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al Qur'an Dan Tafsir, 12.2 (2018), doi:10.1234/hermeneutik.v14i1.6804
- Syahputra, Iswandi, *Komunikasi Profetik; Konsep Dan Pendekatan* (Simbiosa Rekatama Media, 2007)
- Taufik Abdullah dan Rusli Karim, Metode Penelitian Agama, Yogyakrta: Tiara Wacana, 1989, hlm. 70.
- Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas; studi atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman Bandung: Mizan,1996.
- Teraju Mizan. Kuntowijoyo. 1991 *Paradigma Islam, Interpretasi untuk Aksi*. Bandun : Mizan.
- Thayer, Lee, Communication and Communication System: In Organitation, Management, and Interpersonal Relations, Homewood, Illinois: Richard D. Irwin.Inc,1968
- Tim penyusun Puslit IAIN Syahid, Demokrasi, HAM, dan Masyarakat Madani,..hlm. 149.
- Ulama Salaf dalam Menuntut Ilmu Syar'i, ter. Abu Abdillah Salim bin Subaid (Bandung:Pustaka Sumayyah, t.t
- Vardiyansyah, Dani. 2005. Filsafat ilmu komunikasi suatu pengantar.Jakarta.

Indeks

Widodo, Viery Dedi, 'Keluarga Berencana Dalam Al-Qur'an (Studi Kitab Tafsir Iklil Fi Istinbath Al-Tanzil Karya Djalaludin Asy-Syuyuthi)' (IAIN Ponorogo, 2022)

Yanti, Fitri, 'Meneropong Paradigma Komunikasi Profetik', *Jurnal Ilmu Komunitas Dan Pengembangan*, 9.1 (2014), pp. 45–56

Yatim, Badri, Sejarah Peradaban Islam (PT. Raja Grafindo Persada, 2000)

Zainal Abidin, Membentuk Negara Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1956.

Zainuddin, Darwin, Fakhrur Adabi, and Abdul Kadir, 'Aktivitas-Aktivitas Gerakan *Liberalisasi Islam Di Indonesia'*, 3 (2014)

Zein, Achyar, *Tafsir Ayat-Ayat Puasa (Menelaah Format Hukum Tuhan)*, cet. I (Perdana Publishing, 2016)

