# INTERNALISASI NILAI BUDAYA *NDOU-NDOU MANSUANA* DAN *HOMALI'A*DALAM PEMBENTUKAN AKHLAK MULIA ANAK DI DESA PADA RAYA

## MAKMUR KABUPATEN WAKATOBI



Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Magister Program Studi Magister Pendidikan Agama Islam pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar

ALAUDIN

MAKASSAR

LA ODE MUHAMAD RISAL

NIM: 80200223039

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR
2025

#### PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : La Ode Muhamad Risal

NIM : 80200223039

Tempat/Tgl.Lahir : Pongo/09 September 1999

Prodi : Pendidikan Agama Islam

Fakultas/Program : Pascasarjana UIN Alauddin Makassar

Alamat : Wungka Molengo

Judul Tesis : Internalisasi Nilai Budaya Ndou-Ndou Mansuana dan

Homali'a Dalam Pembentukan Akhlak Mulia Anak di

Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa tesis ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat atau dibuat orang lain sebagian atau seluruhnya, maka tesis dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

MAKASSAR

Makassar, 14 Agustus 2025

Penyusun,

La Ode Muhamad Risal NIM. 80200223039

## PENGESAHAN TESIS

Tesis dengan judul "Internalisasi Nilai Budaya Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a dalam Pembentukan Akhlak Mulia Anak di Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi", yang disusun oleh Saudara La Ode Muhamad Risal NIM: 80200223039, Program studi Pendidikan Agama Islam Konsentrasi Pendidikan Agama Islam, telah diujikan dan dipertahankan dalam Sidang Ujian Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Kamis, 14 Agustus 2025 Masehi, bertepatan dengan tanggal 20 Shafar 1447 Hijriah, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister dalam bidang Pendidikan Islam pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

#### PROMOTOR:

1. Dr. H. Afifuddin, Lc., M.Ag.

#### KOPROMOTOR:

1. Dr. Nuryamin, M.Ag.

#### PENGUJI:

- 1. Dr. Syamsuddin, M.Pd.I.
- 2. Dr. Muhammad Yahdi, M.Ag.
- 3. Dr. H. Afifuddin, Lc., MAGERSITAS ISLAM (VE
- 4. Dr. Nuryamin, M.Ag.

Makassar, 14 Agustus 2025

Alagdin Makassar,

Abustani Ilyas, M.Ag.

Diketahui oleh: Direktur Pascasariana

NIP-19661130 199303 1 003

#### KATA PENGANTAR

Puji dan syukur atas kehadirat Allah swt. karena telah memberikan rahmat, karunia dan petunjuk-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan penulisan tesis ini dengan judul "Internalisasi Nilai Budaya *Ndou-Ndou Mansuana* Dan *Homali'a* dalam Pembentukan Akhlak Mulia Anak Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi", Shalawat menyertaisalam kepada Nabi Muhammad Saw., beserta keluarga dan para sahabat yang telah membuka pintu keimanan, penyebar kebenaran dengan cahaya ilmu pengetahuan kepada manusia hingga akhir zaman:

Melalui tulisan ini, penulis menyampaikan ucapan terima kasih kepada orang yang istimewa yaitu Ibu saya tercinta, Ibu Suhuria., S.Pd.I serta almarhum Ayah yang sangat saya rindukan Bapak La Ode Sadi, doa dan rasa hormat selalu mengiringi, semoga Allah menempatkan ayah saya di tempat terbaik di sisi-Nya, Aamiin. Begitu pula peneliti mengucapkan terima kasih UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

- 1. Prof. H. Hamdan Juhannis, M.A., Ph.D. selaku Rektor UIN Alauddin Makassar beserta Wakil Rektor I Prof. Dr. Kamaluddin Abunawas, M.Ag., Wakil Rektor II Dr. H. Andi Aderus, Lc., M.A., Wakil Rektor III Prof. Dr. Muhammad Khalifah Mustami, M.Pd., dan Wakil Rektor IV Prof. Dr. Muhammad Amri, Lc., M.Ag. yang telah memimpin UIN Alauddin Makassar dengan berbagai kebijakan sehingga memudahkan penulis dalam belajar baik dari yang bersifat akademik maupun nonakademik.
- Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag., dan Dr. Hasyim Haddade, M.Ag., selaku Direktur dan Wakil Direktur Pascasarjana UIN Alauddin

- Makassar yang telah memberikan berbagai bimbingan, arahan, dan pelayanan sebaikbaiknya.
- 3. Dr. Saprin, M.Pd. I. selaku Ketua Program Studi Pendidikan Agama Islam dan Dr. Syamsuddin M.Pd.I. selaku Sekretaris Program Studi Pendidikan Agama Islam beserta seluruh staf atas segala pelayanan dan fasilitas yang diberikan kepada penulis hingga penulis mampu menyelesaikan tesis ini.
- 4. Dr. H. Afifuddin, Lc., M.Ag. sebagai Promotor dan Dr. Nuryamin, M.Ag. sebagai Kopromotor, yang selalu bersedia dan meluangkan waktu, tenaga dan pikiran dalam mengarahkan penulis mulai dari awal penyusunan tesis ini sampai selesai.
- 5. Dr. Syamsuddin, M.Pd.I. sebagai Penguji I dan Dr. Muhammad Yahdi,M.Ag. sebagai Penguji II, yang telah meluangkan waktu, tenaga, dan pikiran untuk memberikan bimbingan dan motivasi agar tesis ini dapat diselesaikan dengan baik.
- 6. Segenap guru besar, dosen dan pegawai Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang telah memberikan wawasan keilmuan dan membantu mahasiswa.
- 7. Seluruh kerabat saya di Makassar, Zuk Ikram Safei, S.E. anak dari Alm Dr..Muh. Safei, M.Si. serta utamanya Jukarnin, S.Kep., Ns., M.Kes. yang banyak memberikan semangat dan dukungan dalam penyelesaian studi magister saya.
- 8. Saudara dan kakak Ipar saya yang tak henti-hentinya memberikan saya semangat dan menjadi salah satu sumber kekuatan dalam setiap langkah saya.

9. LD Moh. Rahmat R, S.Sos selaku kepala bidang pemadam Kebakaran

dan seluruh anggota pemadam Kebakaran Kabupaten Wakatobi yang

selalu memberi dukungan, semangat, dan doa di tengah padatnya

tugas pelayanan kepada masyarakat.

10. Seluruh sahabat yang telah memberikan dukungan, doa dan dukungan

dalam penyelesaian studi saya.

11. Ucapan terima kasih yang tulus juga saya sampaikan kepada seseorang

yang istimewa dalam hidup saya, yang hadir dengan kesabaran,

dukungan, dan cinta. Terima kasih telah menemani perjalanan ini

dengan ketulusan yang luar biasa.

12. Seluruh pihak yang tidak dapat disebutkan satu persatu yang telah

memberikan arahan dan motivasi selama kuliah berjalan.

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih banyak terdapat kekurangan

baik dari segi bahasa, pembahasan, dan pemikiran. Oleh karena itu penulis

sangat mengharapkan kritik dan saran serta masukan yang membangun dari

berbagai pihak atas segala kekurangan yang ada. Akhirnya penulis

mengucapkan terima kasih banyak kepada semua pihak yang telah

membantu semoga Allah swt memberikan pahala yang besar dan kita semua

masuk ke dalam surga firdausNya aamiin ya rabbalalamin.

Makassar, 14 Agustus 2025

Penyusun,

La Ode Muhamad Risal NIM. 80200223039

## **DAFTAR ISI**

| SAMPUL                                                                |
|-----------------------------------------------------------------------|
| PERNYATAAN KEASLIAN TESIS                                             |
| PENGESAHAN TESIS                                                      |
| KATA PENGANTAR                                                        |
| DAFTAR ISI                                                            |
| PEDOMAN TRANSLITERASI                                                 |
| ABSTRAK                                                               |
| BAB I PENDAHULUAN                                                     |
| A. Latar Belakang Masalah                                             |
| B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus                               |
| C. Rumusan Masalah                                                    |
| D. Tinjauan Pustaka                                                   |
| E. Tujuan dan Kegunaan Penelitian                                     |
| BAB II TINIAUAN TEÖRETIS                                              |
| A. Nilai Budaya                                                       |
| BAB II TINJAUAN TEÖRETIS<br>A. Nilai Budaya<br>B. Internalisasi Nilai |
| C. Akhlak Mulia dan Pendidikan Anak                                   |
| D. Kerangka Konseptual                                                |
| D. Kerangka Konseptual<br>BAB III METODOLOGI PENELTIAN                |
| A. Etika Penelitian                                                   |
| B. Jenis dan Lokasi Penelitian                                        |
| C. Pendekatan Penelitian                                              |
| D. Sumber Data                                                        |
| E. Metode Pengumpulan Data                                            |
| F. Instrumen Penelitian                                               |
| G. Teknik Pengolahan dan Analisis Data                                |
| H. Pengujian Keabsahan Data                                           |
| BAB IV HAŠIĹ DAN PEMBAHASANA. Gambaran Umum Lokasi Penelitian         |
| A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian                                    |
| B. Hasil Penelitian                                                   |
| 1. Budaya <i>Ndou-Ndou Mansuana</i> dan <i>Homali'a</i> Desa Pada     |
| Raya Makmur                                                           |
| 2. Niľai-Nilai <i>Ndou-Ndou Mansuana</i> dan <i>Homali'a</i> Desa     |
| Pada Raya Makmur                                                      |
| 3. Internalisasi Nilai Budaya <i>Ndou-Ndou Mansuana</i> Dan           |
| Homali'a Dalam Membentuk Akhlak Mulia Anak Menurut                    |
| Perspektif Pendidikan Islam                                           |
| C. Pembahasan dan Analisis                                            |
| BAB V PENUTUP                                                         |
| A. Kesimpulan                                                         |
| B. Implikasi                                                          |
| DAFTAR PUSTAKA                                                        |
| LAMPIRAN-LAMPIRAN                                                     |
| DAETAD DIMAYAT HIDID                                                  |

## PEDOMAN TRANSLITERASI

## A. Transliterasi Arab Latin

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin berdasarkan Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan R.I., masihng-masihng Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/U/1987 sebagai berikut:

## 1. Konsonan

| Huruf Arab | Nama | Huruf Latin                       | Nama                       |
|------------|------|-----------------------------------|----------------------------|
| 1          | Alif | tidak di <mark>lamba</mark> ngkan | tidak dilambangkan         |
| ب          | Ва   | B                                 | Be                         |
| ت          | Та   | T                                 | Те                         |
| ث          | Sa   | Ś                                 | es (dengan titik di atas)  |
| ح          | Jim  |                                   | Ja                         |
| ۲          | На   | INIVERSITAS ISLAM NEGE            | ha (dengan titik di bawah) |
| خ          | Kha  | // Kh                             | ka dan ha                  |
| 7          | Dal  | MAKASSA                           | De                         |
| ?          | Zal  | Ż                                 | zet (dengan titik di atas) |
| J          | Ra   | R                                 | Er                         |
| j          | Zai  | Z                                 | Zet                        |
| س<br>س     | Sin  | S                                 | Es                         |
| <i>ش</i>   | Syin | Sy                                | es dan ye                  |
| ص          | Sad  | Ş                                 | es (dengan titik di bawah) |
| ض          | Dad  | ģ                                 | de (dengan titik di bawah) |
| ط          | Та   | ţ                                 | te (dengan titik di bawah) |
| ظ          | Za   | Ż.                                | zet (dengan titik dibawah) |

|    |        |     | •                 |
|----|--------|-----|-------------------|
| ع  | 'ain   | •   | apostrok terbalik |
| غ  | Gain   | G   | Ge                |
| ف  | Fa     | F   | Ef                |
| ق  | Qaf    | Q   | Qi                |
| ك  | Kaf    | К   | Ка                |
| J  | Lam    | L   | El                |
| م  | Mim    | M   | Em                |
| ن  | Nun    | N   | En                |
| و  | Wau    | W   | We                |
| هـ | На     | Hin | На                |
| ۶  | hamzah |     | Apostrof          |
| ی  | Ya     | Y   | Ye                |

Hamzah (۶) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda. Jika terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ('). AUDDIN

## 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat transliteratur sebagai berikut:

| Tanda | Nama    | Huruf Latin | Nama |
|-------|---------|-------------|------|
| ĺ     | fath}ah | A           | A    |
| Ţ     | Kasrah  | I           | I    |
| ĵ     | d}amah  | U           | U    |

Vocal rangkap arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakad dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huru, yaitu:

| Tanda | Nama               | Huruf Latin | Nama    |
|-------|--------------------|-------------|---------|
| ىَيْ  | fath}ah dan ya>'   | Ai          | a dan i |
| ىَوْ  | fath}ah dan<br>wau | Au          | a dan u |

## Contoh:

کیْف: kaifa

haula : هَوْلَ

#### 3. Maddah



Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan | Nama                  | Huruf dan | Nama                |
|-------------|-----------------------|-----------|---------------------|
| Huruf       |                       | Tanda     |                     |
| ا آ         | fath}ah dan alif atau | a>        | a dan garis di atas |
|             | ya>' UNIVERSITAS ISLA | M NEGERI  |                     |
| ىي          | kasrah dan ya>'       |           | i dan garis di atas |
| ئو          | <i>d}amah</i> dan wau | u>        | u dan garis di atas |

## Contoh:

MAKASSAR

: ma>ta

<rama : رَمَى

: qi>la

yamu>tu يَمُوْتُ

## 4. Ta' Marbutah

Transliterasi untuk ta> ' marbu>t} ah ada dua, yaitu: ta> ' marbu>t} ah yang hidup atau mendapat harakat fath} ah, ah,

Kalau pada kata yang berakhir dengan  $ta > 'marbu > t \}ah$  diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka  $ta > 'marbu > t \}ah$  itu ditransliterasikan dengan ha (h).

## Contoh:

: raud}ah al-at}fal

al-h}ikmah: ٱلْحكْمَةُ

## 5. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydi>d yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydi>d (\* ), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

#### Contoh:

: rabbana

<najjaina> نَجَّيْنَا

al-haqq : ٱلْحَقُّ

nu"ima UNIVERSITAS ISLAM NEGERI: نُعِمَ

i 'aduwwun مَدُوِّ : 'aduwwun مَدُوُّ

C Jika huruf عن ber-tasydid di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf kasrah (ني ) maka ia ditransliterasi seperti huruf maddah menjadi i>.

#### Contoh:

: 'ali> (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

: 'arabi> (bukan 'Arabiyy atau 'Araby)

## 6. Kata Sandung

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf  $J(alif\ lam\ ma'arifah)$ . Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf *syamsiyyah* 

maupun huruf *qamariyyah*. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

## Contoh:

: al-syamsu (bukan asy-syamsu)

: al-zalzalah (bukan az-zalzalah) الزَّلْزَلَةُ

al-falsafah : الْفَلْسَفَةُ

: al-bila>du

#### 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

## Contoh:

: ta'murun تَأْمُرُوْنَ

اللَّوْغُ : al-nau' : اللَّوْغُ

syai'un LAUDUN: شَيْءٌ

umirtu : أُمِرْ ثُ

## 8. Penulis kata Arab yang Lazim digunakan dalam bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya, kata al-Qur'an (dari al-Qur'a>n),

alhamdulillah, dan munaqasyah. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditrans-literasi secara utuh.

#### Contoh:

Fi>Zila>l al-qur'a>n al-Sunnah qabl al-tadwi>n

## 9. fafz al-Jalālah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai mud}a>f ilaih (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah.

Contoh:

بِا لله di>nulla>h دِيْنُ اللهِ billa>h

Adapun *ta>' marbu>t}ah* di akhir kata yang disandarkan kepada *lafz} al-jala>lah*, ditransliterasi dengan huruf [t].

Contoh:

هُمْ فِيْ رَحْمَةِ اللهِ  $hum\,fi> rah f$ matilla>h $^{
m AM}$  NEGERI

## 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang

sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR).

## Contoh:

Wa ma> Muh}ammadun illa> rasu>l

Inna awwala baitin wud}i'a linna>si lallaz\i> bi Bakkata muba>rakan

Syahru Ramad}a>n al-laz\i> unzila fi>h al-Qur'a>n

Nas}i>r al-Di>n al-T{u>si>

Abu> Nas}r al-Fara>bi>

Al-Gaza>li>

Al-Munqiz\ min al-D}ala>l

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibn (anak dari) dan Abu> (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi.

Contoh:

ALAUDDIN

Abu> al-Wali>d Muh}ammad Ibn Rusyd, ditulis menjadi: Ibn Rusyd, Abu> al-Wali>d Muh}ammad (bukan: Rusyd, Abu> al-Wali>d Muh}ammad Ibn)

Nas}r H{a>mid Abu> Zaid, ditulis menjadi: Abu> Zaid, Nas}r H{a>mid (bukan: Zaid, Nas}r H{ami>d Abu>)

## B. Daftar Singkatan

Beberapa singkatan yang dibekukan adalah:

swt. = subh.a nahu wa ta'a la

saw. = s.allalla hu 'alaihi wa sallam

a.s. = 'alaihi al-sala m

H = Hijrah

M = Masehi

SM = Sebelum Masehi

l. = Lahir tahun (untuk orang yang masihh hidup saja)

w. = Wafat tahun

HR = Hadis Riwayat



#### ABSTRAK

Nama : La Ode Muhamad Risal

NIM : 80200223039

Judul : Internalisasi Nilai Budaya Ndou-Ndou Mansuana dan

Homali'a Dalam Pembentukan Akhlak Mulia Anak di

Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi

Penelitian ini bertujuan: 1) Mengetahui budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* 2) Mendeskripsikan nilai-nilai *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam pembentukan akhlak mulia anak 3) Mengetahui Internalisasi *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam pembentukan akhlak mulia anak Desa Pada Raya Makmur menurut perspektif pendidikan Islam.

Penelitian ini dilaksanakan Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi. Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan etnografi, dengan menggunakan sumber data primer dan sekunder. serta teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi. Teknik pengolahan data pada penelitian ini ialah dengan melakukan reduksi data, kemudian penyajian data dan verifikasi. Data penelitian kemudian di uji keabsahannya melalui triangulasi sumber dan triangulasi teknik.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa: 1) budaya *Ndou-Ndou* yang berbentuk nasihat yang sistematis mulai dari keluarga inti, keluarga besar serta tokoh adat. Sementara *Homali'a* berbentuk larangan adat agar taat terhadap aturan sosial. 2) Nilai-nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* ialah kejujuran, sopan santun, dan kepatuhan ditanamkan melalui keteladanan, serta pendekatan simbolik berbasis adat. 3) Internalisasi nilai-nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* memiliki keterkaitan erat dengan lima dimensi akhlak Islami, yakni kepada Allah, Rasulullah, diri sendiri, keluarga, dan masyarakat.

Penelitian ini memiliki implikasi teoretis dalam memperkuat gagasan bahwa pembentukan akhlak tidak hanya bersumber dari pendidikan formal, melainkan juga melalui nilai-nilai budaya lokal. Secara praktis, hasil penelitian ini bermanfaat bagi orang tua, pendidik, pemerintah daerah, serta peneliti selanjutnya dalam upaya melestarikan budaya sebagai sarana pendidikan karakter yang kontekstual dan relevan dengan kehidupan anakanak di lingkungan lokal.

#### BAB I

#### **PENDAHULUAN**

## A. Latar Belakang Masalah

Pendidikan pada dasarnya ialah proses pemberian pengetahuan yang bertujuan untuk mempersiapkan manusia sebagai individu yang memiliki Akhlak yang baik serta dapat berkontribusi pada kehidupan bermasyarakat. Sebagai manusia yang dilahirkan dan dibesarkan oleh orang tua, pendidikan pertama yang pasti didapatkan oleh setiap manusia adalah pendidikan keluarga. Pendidikan keluarga atau dikenal dengan istilah pendidikan informal pada umumnya merupakan pendidikan yang terjadi di keluarga atau rumah tangga yang tidak memiliki kurikulum atau lembaga resmi.

Pendidikan keluarga melibatkan orang tua sebagai sumber utama ilmu pengetahuan. Pendidikan yang umumnya diberikan berupa pengajaran pengetahuan, norma-norma, kebiasaan, serta keterampilan anak. Peran orang tua sangat penting dalam mendidik anak sehingga anak dapat tumbuh dan besar sebagaimana manusia yang bermanfaat untuk manusia lainnya. Baik atau buruknya anak bergantung pada pendidikan serta nasehat yang diberikan oleh orang tuanya. Nasehat atau petuah dari orang tua kepada anak adalah bagian dasar bentuk pembelajaran yang diberikan kepada anak dan setiap daerah memiliki budaya yang tersendiri dalam mendidik anak di lingkungan keluarga. Dalam memberikan pendidikan kepada anak, orang tua tentunya juga akan memberikan larangan-larangan tertentu yang dipertegas oleh orang tua pada anak agar larangan yang dimaksud tidak dilanggar. Larangan-larang yang diberikan kepada anak disebut dengan *Homali'a* atau Pemali.

Pemali adalah sesuatu hal yang sangat penting untuk di dengar dan dijalankan, sebab pemali merupakan larangan-larangan untuk berkata atau mengucapkan sesuatu yang dianggap tidak baik. Tak hanya berlaku untuk larangan berkata, pemali juga adalah larangan dalam hal melakukan sesuatu yang nanti akan berdampak buruk untuk diri sendiri dan berdampak buruk untuk orang lain. Banyak masyarakat yang mempercayai bahwa pemali jika dilanggar akan berdampak pada keselamatan, kemudian rejeki, jodoh dan keturunan. Kemudian selanjutnya Widi mengatakan bahwa sesuatu yang berhubungan dengan pemali pasti merupakan perintah yang dianggap penting untu tidak dilanggar sebab jika dilanggar maka tentunya akan sangat berbahaya bahkan akan mendekatkan dengan bala atau celaka.<sup>1</sup>

Pemali atau larangan-larangan untuk melakukan sesuatu yang melanggar norma serta nasehat orang tua merupakan bagian dari budaya dan tradisi. Masing-masing daerah tentunya juga memiliki budaya dan tradisi yang saat ini masyarakatnya masih melestarikannya. Sebagaimana pemali pada masyarakat Adat Sunda bahwa terdapat banyak desa di Sunda yang masih mengaktualisasikan adat dan budaya Sunda pada lingkungan keluarga maupun lingkungan bermasyarakat. Setidaknya terdapat dua kampung yang mengaktualisasikan pemali sebagai aturan yang digunakan untuk mengatur dan mengawasi perilaku masyarakat. Kemudian Budaya Pemali Masyarakat Kampung Naga bahwa Kampung naga juga masih menjaga tradisi dan budayanya seperti wasiat, amanat, serta akibat akan adanya pemali yang dijadikan sebagai norma susila yang harus dipatuhi oleh masyarakat agar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Narsela Adung, M. Bahri Arifin, dan Syamsul Rijal, 'Pemali Dalam Budaya Etnik Manggarai Nusa Tenggara Timur Di Samarinda: Suatu Tinjaun Semiotika', *Ilmu Budaya Jurnal Bahasa, Sastra, Seni, Dan Budaya*, 4.April (2020), h. 250–263.

terjaga harmonisasi antara manusia dengan manusia lainnya, kemudian antara manusia dengan Tuhannya serta antara manusia dengan alamnya.

Di Kabupaten Wakatobi atau tepatnya Desa Pada Raya Makmur, Nasehat orang tua dikenal dengan *Ndou-Ndou Mansuana*. Pentingnya *Ndou-Ndou Mansuana* telah dijelaskan pada QS.Luqman/31:14 sebagai berikut:

## Terjemahannya:

Kami mewasiatkan kepada manusia (agar berbuat baik) kepada kedua orang tuanya. Ibunya telah mengandungnya dalam keadaan lemah yang bertambah-tambah dan menyapihnya dalam dua tahun. (Wasiat Kami,) "Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada kedua orang tuamu." Hanya kepada-Ku (kamu) kembali.<sup>2</sup>

Dalam tafsir Ma'ariful Qur'an, QS. Luqman ayat 14 dijelaskan sebagai perintah tegas dari Allah SWT agar manusia bersyukur kepada-Nya dan kepada kedua orang tuanya, sebagai bentuk penghargaan atas pengorbanan mereka, khususnya ibu yang telah mengandung dalam keadaan lemah bertumpuk dan menyusui hingga dua tahun. Ayat ini menegaskan pentingnya posisi orang tua dalam Islam, namun juga memberikan batasan bahwa ketaatan kepada orang tua tidak boleh melampaui ketaatan kepada Allah, khususnya jika mereka memerintahkan kepada kesyirikan. Dalam hal ini, anak tidak diperbolehkan menaati, namun tetap diwajibkan memperlakukan orang tua dengan baik dalam urusan duniawi.<sup>3</sup>

QS.Lukman ayat 14 menjadi salah satu ayat yang ada di dalam Al-Qur'an yang menjabarkan perihal pentingnya anak untuk mendengarkan

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Agus Hidayatullah, *Alwasim, Al-Qur'an Tajwid* Kode, Transliterasi Per Kata, Terjemah Per Kata, (Bekasi: Cipta Bagus Segara, 2012), h. 412.

 $<sup>^3</sup>$  Usmani dan Mufti Muhammad Shafi, Maarif-Ul-Quran Vol-07.Pdf (Maktaba Darul Uloom, n.d, 2011). h. 1-3

nasehat atau petuah orang tua (*Ndou-Ndou Mansuana*). Ayat tersebut juga secara emplisit memberitahu bahwa orang tua adalah orang yang sangat mengetahui bagaimana tantangan kehidupan yang nanti akan dihadapi oleh anaknya.

Mendengarkan *Ndou-Ndou Mansuana* merupakan tindakan yang sangat penting serta patut dilakukan oleh setiap anak. Dalam memberikan nasehat oleh orang tua kepada anak, orang tua juga harus menjadi tauladan untuk anak-anaknya sehingga anak yang diberikan nasehat dapat menjadi manusia yang memiliki karakter yang baik dan Akhlak terpuji sebagaimana apa yang diajarkan dan diperbuat oleh orang tuanya sebagai sumber ilmu pertama mereka.

Dalam memberikan Ndou-Ndou oleh Mansuana atau petuah orang tua, sering sekali orang tua mengaitkannya dengan berbagai larangan atau Homali'a. Homali'a adalah salah satu kebiasaan orang tua di Kabupaten Wakatobi dalam memberikan Ndou-Ndou kepada anak yang UNIVERSITAS ISL mengorientasikan larangan atau perilaku dihindari karena dianggap membawa nasib yang buruk atau tidak beruntung, contohnya seperti larangan untuk tidur hingga kesiangan. Banyak orang tua melarang anaknya untuk tidak tidur hingga fajar terbit agar rejekinya tidak dipatok oleh ayam. Penggunaan kalimat "rejeki yang dipatok oleh ayam" ialah kata kiasan yang menggambarkan "kesempatan" mendapatkan rejeki yang diambil oleh orang lain karena kelalaian diri sendiri.

Budaya lokal seperti *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* merupakan warisan luhur yang telah lama menjadi pedoman dalam pembentukan karakter anak di masyarakat Wakatobi, khususnya Desa Pada Raya Makmur. Namun, seiring dengan perkembangan zaman dan masuknya pengaruh

budaya luar melalui media serta perubahan pola pengasuhan, nilai-nilai tersebut mulai tergerus dan tidak lagi diterapkan secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini berdampak pada munculnya perubahan perilaku anak yang ditandai dengan menurunnya sikap sopan santun, tanggung jawab, dan kepedulian sosial. Belum banyak kajian ilmiah yang secara spesifik menggali bagaimana nilai-nilai budaya lokal ini berperan dalam membentuk akhlak anak, serta bagaimana proses internalisasinya dalam konteks pendidikan. Dengan masalah tersebut membuat peneliti tertarik untuk meneliti "Internalisasi Nilai Budaya Ndou-Ndou Mansuana Dan Homali'a Dalam Pembentukan Akhlak Mulia Anak Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi".

## B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus

#### 1. Fokus Penelitian

Fokus pada penelitian ini ialah akan terbatas dalam ruang lingkup Budaya Kabupaten Wakatobi khususnya mengenai nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam membentuk Akhlak mulia anak Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi.

## 2. Deskripsi Penelitian AKASSAR

Pada penelitian ini, peneliti akan berfokus pada nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam membentuk akhlak mulia anak Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi. Adapun deskripsi fokus dalam penelitian ini adalah:

Tabel 1.1

Deskripsi Fokus Penelitian

| Fokus Penelitian                                                                            | Deskripsi Fokus Penelitian                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Internalisasi Nilai Budaya     Ndou-Ndou Mansuana     dalam membentuk akhlak     Mulia anak | Fokus ini mengkaji bagaimana nilai-nilai luhur seperti kejujuran, tanggung jawab, disiplin dan sikap hormat kepada orang tua ditanamkan kepada anak melalui praktik budaya <i>Ndou-Ndou Mansuana</i> , yang melibatkan penyampaian nasihat, petuah, dan keteladanan oleh orang tua atau tokoh |  |
|                                                                                             | adat secara berulang dan kontekstual.                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| 2. Internalisasi Nilai <i>Homali'a</i>                                                      | 1. Menggali nilai-nilai sosial dan moral                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| dalam membentuk akhlak                                                                      | yang terkandung dalam budaya                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| Mulia anak                                                                                  | Homali'a.                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| UNIVERS <sup>2</sup> - Mendeskripsikan proses keterlibatan                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| anak dalam kegiatan <i>Homali'a</i> .                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| MA                                                                                          | 3. Menganalisis bagaimana nilai-nilai                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
|                                                                                             | seperti musyawarah, kepedulian, dan                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
|                                                                                             | etika sosial ditanamkan melalui                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
|                                                                                             | interaksi sosial.                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|                                                                                             | 4. Menilai dampak internalisasi nilai                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
|                                                                                             | <i>Homali'a</i> terhadap pembentukan                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
|                                                                                             | karakter dan akhlak mulia anak.                                                                                                                                                                                                                                                               |  |

## C. Rumusan Masalah

Berangkat dari penjabaran latar belakang dan fokus penelitian diatas, oleh karena itu pokok-pokok dari permasalahan pada penelitian ini ialah bagaimana

nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* Dan *Homali'a* dalam pembentukan Akhlak Anak Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi. Pokok masalah tersebut dijabarkan ke dalam tiga rumusan masalah yang diantaranya sebagai berikut:

- 1. Bagaimana budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam membentuk akhlak mulia anak Desa Pada Raya Makmur?
- 2. Bagaimana nilai-nilai *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam membentuk akhlak mulia anak Desa Pada Raya Makmur?
- 3. Bagaimana internalisasi nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam membentuk akhlak mulia anak menurut kajian pendidikan Islam?

## D. Tinjauan Pustaka

Pada dasarnya belum ada satupun literasi atau pustaka yang membahas tentang *Ndou-Ndou Mansuana* serta *homal'ia*, namun agar penelitian ini memiliki perbandingan yang utuh serta agar lebih komprehensif, maka penulis memberikan beberapa penelusuran penelitian terdahulu yang memiliki substansi yang relevan dengan judul penelitian yang akan penulis teliti.

Setelah penulis melaksanakan penelusuran pustaka, penulis kemudian menyusunnya dengan sistematis agar dapat menjadi sebuah bangunan keilmuan (bosy of knowladge) sehingga memperluas khazanah keilmuan penulis pada masalah yang diangkat.

Berdasarkan penjelasan di atas, maka penulis telah menelusuri berbagai penelitian-penelitian terdahulu yang relevan dengan penelitian penulis, yang diantaranya adalah sebagai berikut:

1. Rakihmawati dan Yusmiatinengsih, *Upaya Meningkatkan Perkembangan* Akhlak *Anak Usia Dini Melalui Mendongeng Di TK Dhaemawanita*.

Secara umum, penelitian ini membahas tentang bagaimana orang tua dapat membuat akhlak anak menjadi lebih baik melalui kegiatan mendongeng oleh orang tuanya. Hasil dari penelitian ini menyatakan bahwa melalui kegiatan mendongeng dapat meningkatkan akhlak anak. Penelitian Rakihmawati dan Yusmiatinengsih membahas peningkatan perkembangan akhlak anak melalui metode mendongeng oleh orang tua di TK, yang secara esensial memiliki kesamaan dengan penelitian ini dalam hal fokus pembentukan akhlak anak serta peran sentral orang tua. Namun, penelitian tersebut tidak menyinggung aspek budaya lokal maupun perspektif pendidikan Islam, sebagaimana yang menjadi fokus dalam penelitian ini.

2. Sudarsono, Peranan Orang tua Dan Guru Dalam Mengatasi Degradasi Akhlak Anak Di Sekolah MA Muhammadiyah Pokobulo. Secara umum penelitian ini sama-sama membahas peran orang tua (nasehatnya) dalam mengatasi degradasi akhlak anak. Hasil penelitian ini menunjukan bahwa guru dan orang tua sangat berperan penting dalam mengatasi degradasi akhlak anak. Dalam penelitian ini juga dijelaskan bahwa salah satu peran orang tua dalam mengatasi degradasi akhlak anak ialah pemberian nasehat pada anak. Kemudian salah satu faktor penghambat dalam mengatasi degradasi akhlak anak ialah faktor lingkungan, sebab lingkungan yang tidak sehat dapat membuat anak untuk berubah sikap. Penelitian Sudarsono menyoroti peran orang tua

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Yusmaniatinengsih Rakimahwati, 'Upaya Meningkatkan Perkembangan Akhlak Anak Usia Dini Melalui Mendongeng Di Tk Dharmawanita', Ilmiah Visi P2TK PAUD NI, 7.1 (2012), h. 18–41.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sudarsono, Sulvahrul Amin, dan Abd Rajab, 'Peranan Orang Tua Dan Guru Dalam Mengatasi Degradasi Akhlak Anak Di Sekolah MA Muhammadiyah Pokobulo', *Jurnal Studi Guru Dan Pembelajaran*, 4.2 (2021), h. 437–445

dan guru dalam mengatasi degradasi akhlak anak, terutama melalui pemberian nasihat, yang memiliki keterkaitan dengan konsep nasehat orang tua. Namun, penelitian tersebut tidak mengangkat nilai-nilai budaya lokal secara eksplisit, melainkan lebih menekankan pada lingkungan sekolah sebagai ruang pembentukan akhlak.

3. Ina Farida Arif, Analisis Peranan Pemali Masyarakat Adat Sunda Terhadap Perkembangan Akhlak Anak Usia Dini, secara umum penelitian ini sama-sama membahas tentang pemali/Homalia dalam perkembangan akhlak anak. Namun pada penelitian yang dialukan oleh Ina Farida Arif fokus pada adat budaya Sunda. Hasil penelitian ini menyatakan bahwa terdapat banyak desa di Sunda yang masih menerapkan nilai kearifan lokal Sunda pada lingkungan keluarga maupun lingkungan bermasyarakat. Setidaknya ada dua desa yang menerapkan pemali sebagai aturan yang digunakan dalam mengontrol perilaku masyarakat. Dalam penelitian ini juga menyimpulkan bahwa UNIVERSITAS ISLAM NEGERI adat budaya pemali sangat berperan dalam membangun akhlak yang baik untuk anak sehingga dapat tumbuh dewasa dengan memiliki nila akhlak yang baik. sehingga peranan pemali pada masyarakat adat Sunda perlu digali dengan menggunakan metode lainnya.6 penelitian Ina Farida Arif secara khusus menyoroti peranan pamali dalam masyarakat adat Sunda terhadap perkembangan akhlak anak. Penelitian ini memiliki kesamaan dengan penelitian penulis dalam hal penggunaan budaya lokal sebagai media pendidikan akhlak. Namun, berbeda dari sisi konteks budaya, karena fokusnya pada adat Sunda, bukan budaya

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ina Farida Arif dan Aan Listiana, 'Analisis Peranan Pamali Masyarakat Adat Sunda Terhadap Perkembangan Akhlak Anak Usia Dini', *JECED: Journal of Early Childhood Education and Development*, 5.1 (2023), h. 31–53

Wakatobi. Selain itu, pendekatannya tidak menggunakan perspektif pendidikan Islam dan hanya mengangkat satu unsur budaya, yaitu *pamali*.

- 4. Hesti Widiastuti, *Pemali Dalam Kehidupan Masyarakat Kecamatan Cigugur Kabupaten Kuningan (Kajian Semiotik Dan Etnopedagogi)*, secara umum penelitian ini sama-sama membahas tentang unsur pemali terhadap akhlak manusia. Adapun hasil penelitian ini ialah teradat 32 pemali yang mempunyai nilai *bener*, 5 pemali mangandung nilai *singer*, 6 pemali mengandung nilai akhlak anatara manusia pada Tuhan, 45 pemali memiliki nilai norma terhadap manusia serta terdapat 24 pemali yang memiliki nilai norma pada alam. Penelitian yang dilakukan oleh Hesti Widiastuti juga membahas nilai-nilai *pamali* dalam kehidupan masyarakat Kecamatan Cigugur dengan pendekatan semiotik dan etnopedagogi. Meski sama-sama melihat *pamali* sebagai bagian dari nilai akhlak masyarakat, pendekatannya lebih teoritis dan tidak secara langsung membahas pembentukan akhlak anak, serta tidak menggunakan perspektif pendidikan Islam seperti penelitian ini.
- 5. Elfan Fanhas, Budaya Pemali Sebagai Bentuk Implementasi Nilai Akhlak Agama Pada Pola Asuh Masyarakat Kampung Naga (Indonesia Perenting), dalam hal ini sama-sama membahas pemali hunbungannya terhadap nilai akhlak yang ada. Kampung naga dikenal dengan falsafah hidup seperti wasiat, amanat, serta akibat akan adanya pemali yang dijadikan sebagai norma susila yang harus dipatuhi oleh masyarakat agar terjaga harmonisasi antara manusia dengan manusia, manusia

 $^7$  Hesti Widiastuti, 'Pamali Dalam Kehidupan Masyarakat Kecamatan Cigugur Kabupaten Kuningan', Lokabasa, 6.1 (2015), h. 71–78

dengan Tuhan maupun antara manusia dengan alam.<sup>8</sup> Penelitian Elfan Fanhas tentang budaya *pamali* di Kampung Naga menunjukkan bahwa *pamali* dijadikan sebagai norma akhlak yang membentuk harmoni antara manusia dengan Tuhan, manusia dengan manusia, serta manusia dengan alam. Kesamaan dengan penelitian ini terletak pada pemanfaatan budaya lokal sebagai sarana pendidikan akhlak dan keterkaitan dengan nilai agama. Namun, perbedaannya terletak pada lokasi budaya yang dikaji serta tidak adanya pengangkatan unsur budaya *Ndou-Ndou Mansuana* sebagaimana yang menjadi kekhasan dan kebaruan dalam penelitian ini.

Penelitian yang dilakukan oleh beberapa peneliti di atas, secara tersirat sama-sama membahas tentang nilai, baik-buruk dan perilaku manusia baik dari peran nasehat atau pean orang tua maupun paran pemali dalam kebudayaan masing-masing daerah. Terlepas dari itu, penelitian di atas tidak membahas mengenai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *homalia* namun setidaknya cukup relevan dengan penelitian yang akan diteliti. Selain itu, penelitian yang telah dilakukan oleh penelitian terdahulu dapat membantu peneliti dalam menemukan perbandingan sehingga penulis dapat menyelesaikan penelitian ini.

## E. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

#### 1. Tujuan Penelitian

Penelitian yang berjudul Pemahaman Masyarakat Tentang Budaya Ndou-Ndou Mansuana Dan Homali'a Dalam Pembentukan Akhlak mulia Anak Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi ini bertujuan untuk:

<sup>8</sup> Elfan Fanhas, *Indonesian Paranting* (Edu Publisher, 2020). h. 1-289

\_

- a. Untuk mengetahui budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam membentuk akhlak mulia anak Desa Pada Raya Makmur
- b. Untuk mengetahui nilai-nilai *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam membentuk akhlak mulia anak Desa Pada Raya Makmur
- c. Untuk mengetahui internalisasi *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam pembentukan akhlak mulia anak Desa Pada Raya Makmur menurut kajian pendidikan

## 2. Kegunaan Penelitian

Adapun kegunaan dari penelitian ini ialah diharapkan dapat berguna secara ilmiah dan praktis sebagai berikut:

- a. Kegunaan ilmiah
  - 1) Secara akademis, diharapkan penelitian ini dapat berguna untuk memperkaya khasanah keilmuan dalam nilai-nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a* dalam pembentukan Akhlak mulia anak di Wakatobi pada umumnya dan Desa Pada Raya Makmur pada khususnya.
  - 2) Penelitian ini diharapkan dapat berguna dalam memberikan informasi terkait *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homalia* dalam pembentukan Akhlak mulia anak di Wakatobi pada umumnya dan Desa Pada Raya Makmur pada khususnya.
  - 3) Penelitian ini juga diharapkan dapat menambah serta dapat mengisi literatur baru terkait nilai-nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam pembentukan Akhlak Mulia.
  - 4) Penelitian ini juga diharapkan dapat bermanfaat untuk peneliti selanjutnya yang mungkin meneliti sesuatu hal yang relevan dengan penelitian ini.
- b. Kegunaan praktis

Penelitian ini diharapkan dapat membantu para generasi selanjutnya dalam memahami nilai *Ndou-Ndou Mansuana* dan *homalia* dalam pembentukan akhlak mulia anak.



#### **BABII**

## **TINIAUAN TEORETIS**

#### A. Nilai Budaya

## 1. Budaya

Budaya merupakan suatu pandangan hidup yang erat kaitannya dengan akal budi, sikap, nilai, serta moral yang dimiliki oleh setiap individu atau kelompok orang kemudian diwariskan kepada generasi selanjutnya. Budaya terbentuk oleh berbagai unsur yang diantaranya seperti bahasa, adat istiadat, agama, suku dan politik. Budaya pada umumnya juga merupakan pembiasaan atas segala sesuatu yang dilakukan oleh seseorang dan kebiasaan itu berlanjut hingga generasi selanjutnya. Definisi budaya tersebut sejalan dengan pengertian budaya secara bahasa dan pengertian budaya menurut parah ahli.

Budaya berasal dari bahasa Sansekerta yaitu "buddhayah" merupakan bentuk jamak dari "buddhi" yang memiliki arti akal atau sesuatu hal yang erat kaitannya dengan pikiran, sikap dan nilai. Istilah budaya juga memiliki arti sebagai sebuah pemikiran manusia yang merefleksikan tindakannya dalam bermasyarakat.¹ Pada Kamus Besar Bahasa Indonesia, budaya atau culture diartikan sebagai pemikiran, hasil dan akal budi. Sementara membudayakan memiliki arti mengajarkan, mendidik atau pemberian ilmu pembiasaan kepada seseorang agar memiliki budaya. Jarald G and Rober menjelaskan bahwa budaya merupakan pandangan mendasar yang didapatkan pada individu atau sekelompok orang karena mempelajari dan menguasai fenomena baru sehingga dapat diterima serta diajarkan pada anggota baru.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nasrul Amin, 'Budaya Pendidikan, Budaya Organisasi Dan Budaya Mutu Lembaga Pendidikan Islam', *Al-Tanzim Jurnal Manejemen Pendidikan Islam*, 2.1 (2018), h. 94–106.

Secara sederhananya, Jarld G and Rober mendefinisikan budaya sebagai respon seseorang terhadap lingkungannya sehingga dapat diterima dan diajarkan oleh anggotanya.<sup>2</sup>

Pakar selanjutnya yakni Syaiful Sagala mendefinisikan budaya sebagai konsep dasar pembangkit minat dan berhubungan dengan pandangan hidup manusia. Michael Zweel juga mendefinisikan budaya sebagai pandangan hidup individu atau sekelompok orang yang diwariskan pada generasi selanjutnya secara terus menerus sebagai proses pembelajaran dalam mencapai cara hidup yang cocok dengan lingkungan. Lebih lanjut Michael Zweel menuliskan bahwa budaya adalah pola asumsi paling dasar yang dipelajari atau diinterpretasikan oleh generasi selanjutnya dan memiliki tujuan, keyakinan serta nilai yang sama kemudian diterapkan dalam lingkungan bermasyarakat. J.J Honingmann berpendapat bahwa ada tiga wujud kebudayaan yang diantaranya sebagai berikut:<sup>3</sup>

## a. Gagasan

Gagasan yang dimaksud bersifat abstrak serta berada pada pikiran masyarakat sehingga budaya yang berbentuk gagasan itu tidak dapat di raba secara indrawi dan juga tidak dapat dilakukan dokumentasi. Wujud dari budaya ini dapat juga disebut dengan sistem nilai budaya.

## b. Perilaku

Bentuk budaya selanjutnya ialah berbentuk perilaku yang bermuara pada gagasan yang ada. Wujud dari perilaku ialah bersifat konkret, artinya dapat di indriawi serta juga dilakukan dokumentasi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abdul Wahab Syakhrani dan Muhammad Luthfi Kamil, 'Budaya Dan Kebudayaan: Tinjauan Dari Berbagai Pakar, Wujud-Wujud Kebudayaan, 7 Unsur Kebudayaan Yang Bersifat Universal', *Journal Form of Culture*, 5.1 (2022), h. 782–791.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Syakhrani dan Kamil, 'Budaya Dan Kebudayaan: *Tinjauan Dari Berbagai Pakar, Wujud-Wujud Kebudayaan, 7 Unsur Kebudayaan Yang Bersifat Universa*l'.

## c. Benda hasil budaya

Bentuk selanjutnya ialah benda hasil budaya yang sifatnya kongkret, dapat di raba dan dilakukan dokumentasi. Kebudayaan dalam wujud kongkret ini disebut dengan kebudayaan fisik. Contohnya bangunan peninggalan seperti monas, candi, benteng dan sebagainya.

## 2. Unsur Budaya

Merujuk dari Koentjaraningrat, maka unsur-unsur kebudayaan bersifat universal serta juga dapat ditemui pada budaya seluruh daerah. Unsur-unsur kebudayaan menurut Koentjaraningrat terbagi menjadi tujuh unsur yang diantaranya sebagai berikut:4

#### a. Sistem bahasa

Bahasa yang dimaksud dalam unsur kebudayaan adalah sarana bagi manusia dalam memenuhi kebutuhan sosialnya dalam berhubungan dengan sesamanya. Pada ilmu antropologi, pembelajaran bahasa disebut dengan linguistik. Keesing berpendapat bahwa salah satu keahlian manusia dalam tradisi budaya ialah dapat menciptakan pemahaman sesuatu tentang keadaan sosialnya yang disampaikan secara simbolik serta mewariskannya pada generasi penerusnya. Penyampaian tersebut sangat bergantung pada Bahasa. Dengan demikian, bahasa menjadi sesuatu yang sangat penting dalam analisa kebudayaan Indonesia.

#### b. Sistem pengetahuan

Pengetahuan yang bersifat abstrak serta tak berwujud, erat kaitannya dengan peralatan hidup dan teknologi. Sistem pengetahuan juga sangatlah luas karena pengetahuan manusia begitu universal. Manusia akan tak dapat

 $<sup>^4</sup>$  Sumarto Sumarto, 'Budaya, Pemahaman Dan Penerapannya',  $\it Jurnal\ Literasiologi$ , 1.2 (2019), h. 114–159

untuk bertahan hidup jika mereka tidak memiliki ilmu pengetahuan yang cukup, sebagaimana contohnya tidak dapat mengetahui musim-musim yang erat hubungannya dengan kebutuhan pangan manusia. Selain itu juga, jika manusia tidak memiliki pengetahuan maka juga tidak akan dapat membuat alat-alat kebutuhan hidup seperti alat pancing, pisau sebagai alat pemotong dan sebagainya. Setiap kebudayaan memiliki suatu komunitas pengetahuan tentang alam, binatang, benda dan manusia yang ada di sekitarnya.

#### c. Sistem sosial

Unsur selanjutnya adalah budaya, unsur ini berupa kekerabatan atau hubungan sosial dalam memahami bagaimana manusia untuk membentuk masyarakat dalam berbagai kelompok sosial. Koentjaraningrat berpendapat bahwa setip daerah memiliki adat istiadat dan aturan mengenai cara bergaul dan hidup serta hal tersebut berlaku pada setiap kelompok masyarakat. Di dalam kelompok pertama manusia dalam ber sosial ialah kelompok kecil yakni keluarga, kemudian akan dikenalkan pada keluarga besar yakni para kerabatnya. Selanjutnya, manusia akan dikelompokkan pada kelompok yang besar untuk bersosial yakni bermasyarakat. Tingkatan lokalitas tersebut akan membentuk organisasi sosial dalam kehidupannya.

## d. Sistem peralatan hidup dan teknologi

Manusia dalam bertahan hidup maka harus membuat kebutuhan dasar seperti benda tau alat-alat yang menjamin kebutuhan keberlangsungan hidupnya. Peralatan awal para antropolog dalam kebudayaan manusia berdasarkan unsur teknologi yang digunakan dalam bertahan hidup dengan bentuk teknologi yang masih sangat sederhana. Dengan demikian, unsur kebudayaan peralatan hidup serta teknologi merupakan kebudayaan fisik manusia.

## e. Sistem mata pencaharian hidup

Aktivitas ekonomi atau mata pencaharian manusia menjadi pembahasan penting dalam etnografi. Penelitian etnografi merupakan sistem pencaharian yang membahas dan mengkaji tentang bagaimana langkah suatu kelompok masyarakat untuk mencukupi kebutuhan dasar hidupnya.

#### f. Sistem religi

Sumber permasalahan pada fungsi religi di dalam masyarakat ialah adanya pertanyaan bahwa mengapa manusia percaya dengan sesuatu yang gaib atau sesuatu yang tidak dapat dilihat oleh kasat mata yang dianggap derajatnya lebih tinggi dari manusia, serta mengapa manusia melakukan segala macam cara agar dapat berkomunikasi dan mencari tahu hubungan dengan kekuatan yang gaib. Dalam hal tersebut, usaha untuk memecahkan berbagai pertanyaan yang menjadi penyebab lahirnya pemahaman religi.

#### g. Kesenian

Para ahli antropologi menyimpan perhatian pada seni yang bermula pada perhatian etnografi mengenai aktivitas kegiatan kesenian masyarakat tradisional. Penjelasan yang dikumpulkan pada penelitian tersebut berisi suatu benda-benda yang memuat unsur seni, seperti ukiran, hiasan dan patung. Penulisan etnografi menjadi awal unsur seni pada kebudayaan manusia yang lebih mengarah pada sebuah cara serta proses penciptaan benda bermuatan seni tersebut. Tak hanya itu, penjelasan etnografi juga meneliti mengenai perkembangan seni musik, seni drama, seni tari dalam suatu kelompok masyarakat

#### 3. Nasehat Orang Tua

Nasihat merupakan salah satu metode komunikasi persuasif yang memiliki peranan penting dalam pembentukan, perbaikan, dan penguatan karakter seseorang. Melalui nasihat, seorang individu atau kelompok dapat menyampaikan pesan, arahan, maupun bimbingan yang bertujuan untuk mengarahkan penerima nasihat menuju perubahan sikap, perilaku, dan pola pikir yang lebih baik, konstruktif, serta selaras dengan nilai-nilai moral yang berlaku.

Dalam konteks pendidikan dan pembinaan moral, nasihat tidak sekadar berfungsi sebagai penyampaian informasi, melainkan juga sebagai sarana internalisasi nilai-nilai etika, agama, dan budaya. Secara etimologis, istilah nasihat berasal dari bahasa Arab nashaha, yang bermakna kemurnian dan kebersihan dari segala bentuk kotoran, serta memiliki makna lain yaitu khata yang berarti menjahit. Makna menjahit ini mengandung filosofi mendalam, yakni upaya untuk memperbaiki, merapikan, atau menyatukan kembali sesuatu yang sebelumnya rusak atau terpisah, baik dalam konteks moral, hubungan sosial, maupun kehidupan spiritual seseorang. Dalam perspektif terminologis, nasihat diartikan sebagai bentuk penyampaian pesan yang memuat unsur pencerahan, peringatan, larangan, dan perintah, yang disampaikan dengan metode yang mengandung prinsip motivasi. Pendekatan ini bertujuan agar penerima nasihat tidak hanya memahami pesan yang disampaikan, tetapi juga terdorong secara emosional dan rasional untuk melaksanakan anjuran dan menghindari larangan yang diberikan.

Dengan kata lain, nasihat bukan sekadar instruksi, tetapi juga rangsangan moral yang memicu kesadaran dan kemauan untuk berubah. Menurut definisi Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), nasihat adalah pemberian saran, masukan, dan petunjuk yang sesuai dengan nilai-nilai kebenaran dan kebaikan. Dari sudut pandang akademik, nasihat dapat diposisikan sebagai bentuk intervensi komunikasi yang bersifat edukatif,

konstruktif, dan berorientasi pada pembentukan karakter. Proses ini tidak hanya menyentuh aspek kognitif penerima, tetapi juga afektif dan psikomotoriknya, sehingga nasihat berfungsi sebagai instrumen strategis dalam membangun individu yang berintegritas, beretika, dan memiliki kesadaran moral yang tinggi.

Berdasarkan penjabaran diatas maka dapat ditemukan benang merah bahwa nasehat merupakan pengajaran dan pemberian amanah kepada seseorang dengan mengutamakan prinsip motivasi serta dibarengi dengan larangan-larangan hal tertentu dengan tujuan agar yang dinasehati bisa menjadi pribadi yang baik secara Akhlak dan benar secara aturan dalam bermasyarakat.

Orang yang kemudian memberikan nasehat kepada orang lain merupakan sesuatu yang sangat mulia. Umumnya nasehat diberikan oleh orang yang telah memiliki pengalaman yang lebih dari yang diberikan nasehat. Tujuan dari pemberian nasehat ialah untuk mengarahkan seseorang berperilaku, bersikap dan berkata dengan baik. selain dari hal tersebut, tujuan dari nasehat ialah untuk terhindar dari perbuatan-perbuatan tercela yang merugikan diri dan merugikan orang lain dan juga agar menjauhi larangan serta perintah Allah Swt. Dalam hal pemberian nasehat oleh seseorang harus menggunakan kalimat yang mudah dimengerti dan dapat menyentuh hati pada orang lainnya, si pemberi nasehat menaruh harapan besar agar terjadi perubahan positif dalam kehidupan dari orang yang dinasehati. Pandangan tersebut diperkuat dengan yang tulis oleh Ahmad Tafsir yang menjelaskan bahwa nasehat yang menggetarkan hati haruslah nasehat dengan menggunakan bahasa yang menyentuh hati. Namun dalam penerapannya, pemberian nasehat tidak semudah apa yang diinginkan.

Dalam memberikan nasehat pada seseorang yang apa lagi pada dasarnya orang tersebut memiliki karakter yang keras, maka pemberian nasehat perlu memperhatikan prinsip-prinsip penting yakni sabar, ikhlas serta diberikan secara berulang-ulang.<sup>5</sup>

Orang tua merupakan unsur-unsur yang ada pada keluarga. Unsur yang ada dalam keluarga terdiri dari ayah, ibu dan anak. Orang tua memiliki beberapa tanggung jawab yang salah satunya ialah mendidik, menasehati dan mengasuh anak. Tujuan dari pada menasehati anak oleh orang tua ialah semata-mata agar anak dapat tumbuh dewasa dengan akhlak etika yang baik sebagaimana yang diajarkan oleh Islam. Tanggung jawab orang tua tersebut merupakan hal yang wajib ditunaikan oleh semua orang tua. Hal tersebut sejalan dengan apa yang disampaikan oleh Ernie Martsiswati dan Yoyon Suryono bahwa orang tua memiliki tanggung jawab yang sangat besar yaitu mendidik dan membesarkan anak untuk dapat siap dalam ber kehidupan dan bermasyarakat.<sup>6</sup> Orang tua merupakan pihak yang paling berhak terhadap UNIVERSITAS ISLAM NEGERI keadaan sang anak dan yang paling bertanggung jawab terhadap kehidupan anak dalam segala sudut pandang. Z Segala sudut pandang yang dimaksud ialah bertanggung jawab untuk mengasuh, membesarkan, mendidik, menyekolahkan dan lain-lain.

# a. Indikator Nasehat

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ahmad Tafsir, *Ilmu Pendidikan Dalam Perspektif Islam* (Bandung Remaja, 1984), h. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ernie Martsiswati dan Yoyon Suryono, "Peran Orang Tua dan Pendidik Dalam Menerapkan Perilaku Disiplin Terhadap Anak Usia Dini", *Jurnal Pendidikan dan Pemberdayaan Masyarakat*, Vol. 1 No. 2, (November 2014), h. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Abu Ahmadi, *Psikologi Sosial*, (Jakarta: Rineka Cipta, 2002), h. 60.

Indikator yang sangat penting dari nasehat orang tua menurut Nurjanna Syafitri Siregar terbagi menjadi 3 yakni:<sup>8</sup>

# 1) Teladan

Orang tua sebagai tauladan terbaik dalam lingkungan keluarga. Orang tua memiliki peran yang sangat besar dalam mendidik anak, sebagaimana yang telah disampaikan sebelumnya bahwa keluarga merupakan pendidikan pertama anak yang dimana orang tua sebagai sumber ilmunya. Tauladan orang tua yang dimaksud ialah orang tua yang dapat menjadi contoh yang baik untuk anak-anak, baik secara bahasa, tindakan maupun perbuatan. Sebab pada dasarnya anak adalah manusia yang sering mudah mencontohi sesuatu hal yang dilihat dan dianggap menurutnya benar, bahkan dengan kepolosannya sesuatu yang salahpun akan dianggap sebagai kebenaran sebagaimana apa yang ia lihat pada orang tua yang menjadi tauladannya. Oleh karena itu orang tua sebagai sumber utama ilmu pada lingkungan keluarga harus memberikan contoh yang baik pada anaknya sehingga UNIVERSITAS ISLAM NEGERI anaknya dapat tumbuh menjadi manusia yang memiliki akhlak yang baik serta ber Akhlakul kharimah yang disukai oleh Allah Swt.9 Sebagaimana keteladanan yang dilakukan oleh Rasulullah untuk para sahabat dan pengikutnya. Begitu juga untuk anak, jika anak dibiasakan untuk melihat hal yang baik maka niscaya anak itu akan baik Allah berfirman dalam QS. An-Nisa/4:66. Sebagai berikut:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Nurjanna Syafitri" *Pengaruh Nasehat Orang Tua Terhadap Akhlak Anak Desa Bahal Batu Kec. Barumun Tengah Kab. Padang Lawas*" (IAIN) PADANGSIDIMPUAN, 2018), h. 16

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Nur Hotimah dan Yanto Yanto, 'Peran Orang Tua Dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Anak Usia Dini', *Indonesian Journal of Learning Education and Counseling*, 1.2 (2019), h. 85–93

وَلَوْ اَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ اَنِ اقْتُلُوْا اَنْفُسَكُمْ اَوِ اخْرُجُوْا مِنْ دِيَارِكُمْ مَّا فَعَلُوْهُ اِلَّا قَلِيْلٌ مِّنْهُمْ وَلَوْ اَنَّهُمْ فَعَلُوْا مَا يُوْعَظُوْنَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَاَشَدَّ تَثْبيْتًا

# Terjemahannya:

Seandainya Kami perintahkan kepada mereka (orang-orang munafik), "Bunuhlah dirimu atau keluarlah kamu dari kampung halamanmu," niscaya mereka tidak akan melakukannya, kecuali sebagian kecil dari mereka. Seandainya mereka melaksanakan pengajaran yang diberikan kepada mereka, sungguh itu lebih baik bagi mereka dan lebih menguatkan (iman mereka).<sup>10</sup>

Dalam Tafsir al-Our'an al-'Azhim, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa Allah mengabarkan tentang beratnya suatu perintah yang apabila benar-benar diwajibkan kepada manusia, seperti perintah untuk membunuh diri sendiri atau keluar dari kampung halaman, maka niscaya hanya sedikit dari mereka yang akan menaati perintah tersebut. Ini menunjukkan bahwa manusia cenderung berat hati dalam menghadapi perintah yang sangat besar pengorbanannya. Namun, beliau menegaskan pula bahwa jika mereka benarbenar melaksanakan apa yang diperintahkan dan dinasihatkan kepada mereka, maka hal itu akan menjadi kebaikan bagi mereka dan akan memperkuat keteguhan mereka dalam menjalani agama. Dengan kata lain, ketaatan terhadap perintah Allah, meskipun berat, merupakan jalan menuju kebajikan dan kemantapan iman. Tafsir ini memiliki relevansi yang kuat ketika dikaitkan dengan keteladanan Rasulullah kepada para sahabatnya, di mana beliau tidak hanya menyampaikan perintah Allah, tetapi juga menjadi contoh hidup yang menunjukkan bagaimana perintah itu dijalankan dengan sabar dan istigamah. Rasulullah menjalankan perintah Allah, termasuk hijrah dan pengorbanan harta jiwa, yang kemudian diikuti oleh para sahabat dengan penuh keikhlasan karena melihat langsung keteladanan beliau. Keteladanan

<sup>10</sup> Agus Hidayatullah, "Alwasim, Al-Qur'an Tajwid Kode, Transliterasi Per Kata, Terjemah Per Kata", (Bekasi: Cipta Bagus Segara, 2012), h. 89

ini menjadi faktor penting dalam membentuk keimanan yang kokoh di kalangan sahabat, sebagaimana dikatakan dalam ayat ini bahwa pelaksanaan nasihat akan memperkuat keteguhan hati.

Dalam konteks pendidikan keluarga, peran orang tua memiliki kedudukan yang sejajar dengan prinsip ini. Orang tua bukan hanya sebagai pemberi nasihat, tetapi juga sebagai teladan utama yang secara nyata menunjukkan nilai-nilai kebaikan dan ketaatan dalam kehidupan sehari-hari. Seorang anak akan lebih mudah menerima dan melaksanakan nasihat jika melihat langsung keteladanan dari orang tuanya dalam bersikap jujur, disiplin, sabar, dan taat kepada agama. Sebagaimana para sahabat meneladani Rasulullah karena ketulusan dan konsistensinya, demikian pula anak-anak akan meneladani orang tuanya jika mereka konsisten dalam mengamalkan apa yang mereka nasihatkan. Dengan demikian, nasihat orang tua tidak hanya menjadi kata-kata, melainkan menjadi ajaran hidup yang tertanam kuat dalam diri anak.

Orang tua sebagai unsur utama dalam memberikan nasehat kepada anak diharapkan dapat membuat keimanan anak meningkat atas kebenaran ajaran Islam. Ayat diatas menjelaskan dan menegaskan bahwa sebagai manusia harus dapat meningkatkan takwa kepada Allah yakni menaati perintahnya dalam pedoman Islam yakni Al-Qura'an dan Hadis. Al-Qura'an yang di turunkan oleh Allah Swt dan hadis yang bersumber dari segala ucapan, ketetapan, serta perbuatan Rasulullah yang dijadikan tauladan para pengikutnya. Hal tersebut juga dapat diinterpretasikan pada Orang tua yang harus menjadi tauladan untuk anaknya. Artinya apa yang disampaikan oleh orang tua dalam bentuk ucapan harus sesuai dengan tindakannya.

Tauladan atau konsisten di Wakatobi dikenal dengan istilah *Gau tatapu*. secara definisi *Gau tatapu* merupakan konsistensi penyampaian yang disampaikan pada seseorang yang sesuai dengan ucapan dan tindakan. *Gau tatapu* dalam *Ndou-Ndou Mansuana* merupakan elemen penting bahkan menjadi kunci untuk mendukung perkembangan anak secara akhlak dan Akhlak.

# 2) Pengawasan

Orang tua memegang peranan penting dalam kehidupan keluarga, terutama dalam mendampingi tumbuh kembang anak. Sebagai sosok yang pertama kali dikenal anak sejak lahir, orang tua memiliki tanggung jawab utama untuk mengarahkan, membimbing, dan membentuk karakter anak agar tumbuh menjadi pribadi yang baik dan bertanggung jawab. Tanggung jawab ini tidak hanya bersifat fisik, seperti mencukupi kebutuhan makan dan pakaian, tetapi juga mencakup aspek emosional, spiritual, dan akhlak.

Selama orang tua masih hidup, mereka memiliki hak dan kewajiban untuk terlibat aktif dalam setiap tahapan perkembangan anak. Pendampingan ini menjadi kunci dalam membantu anak mengenali jati dirinya, mengembangkan potensi, serta memahami nilai-nilai kehidupan. Dalam masa-masa pertumbuhan, anak sangat membutuhkan figur yang mampu menjadi panutan, tempat berlindung, serta sumber kasih sayang yang tulus. Peran tersebut hanya bisa diberikan secara optimal oleh orang tua yang hadir secara langsung dan konsisten.

Selain memberi kasih sayang, orang tua juga bertugas melakukan pengawasan terhadap perilaku dan aktivitas anak. Hal ini penting untuk memastikan bahwa anak tidak terjerumus dalam pengaruh buruk lingkungan. Orang tua yang bertindak sebagai pengawas akan mampu

mendeteksi sejak dini perilaku menyimpang, serta memberikan pengarahan yang tepat agar anak kembali ke jalur yang benar. Dengan pengawasan yang penuh kasih, anak akan merasa dihargai dan dibimbing, bukan diawasi secara otoriter.

Lebih dari itu, keterlibatan orang tua dalam kehidupan anak juga menciptakan hubungan emosional yang kuat di antara keduanya. Hubungan yang harmonis ini menjadi fondasi utama dalam menciptakan keluarga yang sehat dan seimbang. Dalam lingkungan keluarga yang penuh cinta, anak akan merasa aman, dihargai, dan termotivasi untuk menjadi pribadi yang lebih baik. Oleh karena itu, peran dan keterlibatan orang tua tidak bisa digantikan oleh siapapun dalam membentuk karakter anak yang utuh, baik secara emosional, intelektual, maupun spiritual.

# 3) Sabar

Sabar ialah sesuatu yang dimiliki oleh manusia dalam hal menahan nafsu baik nafsu untuk bertindak buruk maupun nafsu untuk bertindak salah. Dalam memberikan nasehat kepada anak, orang tua harus sabar dalam mendidik dan sebagainya. Sesuai dengan hal tersebut, perintah untuk saling nasehat menasehati ini dapat dilihat pada QS. Al-Ashr/103:1-3. Sebagai berikut:

# Terjemahannya:

Demi masa, Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam kerugian, kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal saleh dan

nasehat menasehati supaya mentaati kebenaran dan nasehat menasehati supaya menetapi kesabaran.<sup>11</sup>

Dalam Tafsir al-Qur'ān al-'Azhim, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa Allah bersumpah demi waktu, sebuah simbol kekinian dan urgensi hidup manusia, bahwa pada hakikatnya manusia berada dalam kerugian, kecuali mereka yang memiliki empat kualitas utama: beriman, beramal saleh, saling menasihati dalam kebenaran, dan saling menasihati dalam kesabaran. Menurut Ibnu Katsir, ayat ini menegaskan bahwa iman dan amal saleh saja belum cukup; dibutuhkan budaya sosial yang saling mengingatkan dalam hal baik dan bersabar menghadapi cobaan, jika manusia ingin terbebas dari kerugian akhirat. Imam Al-Zuhaili dalam At-Tafsir Munir menambahkan bahwa "saling menasihati dalam kebenaran" mengandung unsur amar ma'rūf, memotivasi satu sama lain untuk tetap pada jalan Allah, sedangkan "saling menasihati dalam kesabaran" mengandung makna menguatkan satu sama lain saat menghadapi ujian, baik dalam menegakkan kebaikan maupun menjauhi kemungkaran.<sup>12</sup>

Ayat di atas menegaskan agar dalam memberikan nasehat orang tua harus sabar. Ayat tersebut menjelaskan bahwa sesungguhnya semua manusia dalam keadaan rugi, selain daripada orang-orang yang senantiasa berwasiat atau selalu memberi nasehat kepada kebenaran dan kesabaran.

Ayat diatas juga menjelaskan bahwa ada dua hal yang diwasiatkan yaitu *Al-haq* dan *As-shabri.Al-haq* dari segi bahasa berarti sesuatu yang mantap tidak berubah apapun jika terjadi. Allah adalah *Al-haq* karena tidak

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Agus Hidayatullah, "Alwasim, Al-Qur'an Tajwid Kode, Transliterasi Per Kata, Terjemah Per Kata", (Bekasi: Cipta Bagus Segara, 2012), h. 601

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Fadllurrahman dan others, 'Analysis Of The Value Of Time And Patience In Surah Al-'Asr As The Basis For Developing Teachers' Pedagogic Competencies In Fostering Students' Adaptability Character In The Era Of Digital Change', *Rayah Al-Islam*, 9.1 (2025), h. 178–89,

mengalami perubahan. Nilai-nilai agama juga adalah *Al-haq*. Seperti Nabi mengatakan bahwa: Agama itu adalah Nasehat, begitu juga sebagian besar pakar tafsir, memahami kata *Al-Haq* dalam ayat tersebut dengan arti yakni bahwa Rasulullah hendaknya saling ingat mengingatkan tentang keberadaan, kekuasaan, keesaan Allah serta sifat-sifat lain-Nya.

Nasihat orang tua merupakan bagian penting dalam proses pendidikan informal yang berlangsung di lingkungan keluarga. Melalui nasihat yang disampaikan secara lisan maupun melalui teladan dalam kehidupan sehari-hari, orang tua menanamkan berbagai nilai yang menjadi fondasi dalam pembentukan karakter dan kepribadian anak. Nilai-nilai ini tidak hanya mencerminkan harapan dan pengalaman hidup orang tua, tetapi juga menjadi pedoman etis dan sosial yang membentuk cara berpikir, bersikap, dan bertindak anak dalam kehidupan bermasyarakat. Adapun nilai-nilai yang umumnya terkandung dalam nasihat orang tua dapat diklasifikasikan ke dalam beberapa kategori berikut:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

# a. Nilai Akhlak dan karakter

Nasihat orang tua seringkali mengandung nilai-nilai akhlak yang kuat seperti kejujuran, kerja keras, disiplin, empati, dan tanggung jawab. Nilai-nilai ini ditanamkan melalui pola asuh yang konsisten, baik secara lisan melalui nasihat langsung maupun melalui keteladanan dalam kehidupan sehari-hari. Orang tua menjadi model utama dalam memperlihatkan perilaku yang patut ditiru anak. Sebagaimana diuraikan dalam jurnal *Jurnal Ilmiah Pendidikan dan Pembelajaran* oleh Syarifuddin, keteladanan dan pembiasaan adalah cara efektif dalam membentuk karakter anak sejak usia dini. 13 Analisis terhadap

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Iwan, Internalisasi Nilai-Nilai Sopan Santun Dalam Mewujudkan Lingkungan Pendidikan Humanis, ed. by Akbar Reza Oktavia, Sustainability (Switzerland) (CV. Confident (Anggota IKAPI Jabar), 2023), XI.

teori yang dikemukakan di atas menunjukkan bahwa peran orang tua dalam membentuk karakter anak sangatlah sentral dan tidak tergantikan. Nilai-nilai akhlak seperti kejujuran, disiplin, kerja keras, empati, dan tanggung jawab tidak hanya diajarkan secara verbal melalui nasihat, tetapi juga diinternalisasi anak melalui proses observasi terhadap perilaku orang tua sehari-hari. Keteladanan menjadi instrumen penting dalam proses pendidikan moral, sebagaimana ditegaskan oleh Syarifuddin dalam *Jurnal Ilmiah Pendidikan dan Pembelajaran*, bahwa pembiasaan dan keteladanan merupakan metode efektif dalam menanamkan nilai-nilai karakter sejak usia dini. Hal ini sejalan dengan teori sosial-kognitif Albert Bandura yang menyatakan bahwa anak belajar melalui proses modeling atau peniruan terhadap figur yang dianggap signifikan, dalam hal ini adalah orang tua. Oleh karena itu, konsistensi orang tua dalam bertindak dan berkata merupakan pondasi utama dalam membentuk kepribadian anak yang berakhlak mulia.

# b. Nilai Religius dan Spiritual

Dalam lingkungan keluarga yang religius, orang tua menjadikan nasihat sebagai sarana untuk menanamkan nilai-nilai keagamaan seperti ketaatan dalam beribadah, akhlak mulia, dan penguatan spiritualitas. Hal ini sering diwujudkan dalam bentuk ajakan untuk melaksanakan ibadah bersama, serta pembiasaan berdoa dan membaca kitab suci. Pendidikan agama dalam keluarga memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan sikap dan perilaku religius anak. Lingkungan keluarga yang religius berperan sebagai fondasi awal dalam membentuk identitas keagamaan anak. Melalui nasihat yang disampaikan secara berulang dan pembiasaan aktivitas

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<sup>14</sup> Fany Octaviani, Ucin Muksin, dan Elly Marliana, 'Peran Orang Tua Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Keagamaan Pada Anak', *Peran Orang Tua Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Keagamaan Pada Anak*, 12.3 (2024), h. 261–80

keagamaan seperti ibadah bersama, berdoa, serta membaca kitab suci, anak tidak hanya menerima pengetahuan agama secara kognitif, tetapi juga mengalami internalisasi nilai secara emosional dan spiritual. Pendekatan ini memperkuat pandangan bahwa keluarga merupakan madrasah pertama bagi anak, di mana nilai-nilai spiritual tidak hanya diajarkan, tetapi juga dihayati melalui pengalaman nyata. Sejalan dengan teori internalisasi nilai menurut Tilaar, proses pembiasaan yang konsisten akan mengantarkan anak menerima nilai-nilai tersebut sebagai bagian dari dirinya. Selain itu, hal ini juga selaras dengan pandangan Berger yang menyebutkan bahwa internalisasi terjadi ketika seseorang menjadikan nilai sosial dan budaya sebagai realitas subjektifnya. Dengan demikian, praktik keagamaan dalam keluarga religius tidak hanya membentuk rutinitas, tetapi juga menanamkan kerangka berpikir dan orientasi hidup anak yang berlandaskan spiritualitas dan akhlak mulia.

# c. Nilai Sosial dan Interpersonal

Orang tua juga menekankan pentingnya nilai-nilai sosial seperti kepatuhan terhadap norma, kesopanan dalam bertutur dan bertindak, serta toleransi terhadap perbedaan. Nasihat yang diarahkan untuk membentuk kemampuan sosial ini bertujuan agar anak dapat hidup berdampingan dengan orang lain secara harmonis. Selain itu, empati dan rasa sosial turut ditekankan agar anak mampu merasakan dan peduli terhadap kondisi orang lain. Dalam jurnal *Jurnal Pendidikan Bimbingan dan Konseling Islam*, dijelaskan bahwa pembiasaan bersikap sopan dan hormat dalam keluarga menjadi fondasi interaksi sosial yang sehat. Nilai-nilai ini ditanamkan

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Yuni Ratna Dewi, 'Pentingnya Peran Orang Tua Dalam Membangun Pendidikan Karakter Anak Menurut Perspektif Islam', *Jurnal Budi Pekerti Agama Islam*, 2.3 (2024), h. 208–212

melalui interaksi sehari-hari, seperti membiasakan anak mengucapkan salam, meminta izin, menghormati orang yang lebih tua, serta membantu sesama. Proses ini membentuk sensitivitas sosial anak dan memperkuat kemampuan mereka dalam membangun relasi yang positif di lingkungan masyarakat. Ketika anak tumbuh dalam lingkungan keluarga yang menanamkan nilai-nilai sosial secara konsisten, mereka akan lebih mudah menyesuaikan diri dalam kehidupan bermasyarakat serta memiliki kecenderungan untuk menjadi pribadi yang peduli, toleran, dan bertanggung jawab secara sosial.

Nasihat orang tua dalam masyarakat Wakatobi tidak disampaikan secara langsung dan kaku, melainkan dibungkus dalam bentuk tradisi lisan yang halus dan penuh makna, salah satunya melalui pementasan bhantibhanti. Tradisi bhanti-bhanti merupakan bentuk komunikasi kultural yang berkembang sebagai media penyampai pesan antargenerasi. Dalam konteks ini, nasihat orang tua kepada anak tidak hanya menjadi bentuk arahan moral, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI tetapi juga sarana internalisasi nilai budaya lokal yang sarat makna simbolik. teks bhanti-bhanti sering kali memuat pesan seperti pentingnya pendidikan, peran ibu dalam keluarga, makna hidup, hingga nasihat tentang perjodohan. Tradisi ini menjadi ruang refleksi bagi ibu dalam menanamkan harapan kepada anak-anaknya sejak dini, seperti tercermin dalam kutipan "kumeta'o la nsumikola" ('aku akan menunggu yang berpendidikan'), yang menunjukkan kesadaran akan pentingnya keluar dari belenggu kemiskinan melalui pendidikan. Dengan demikian, nasihat orang tua dalam tradisi bhanti-bhanti bukan hanya sekadar petuah, tetapi merupakan bentuk pengasuhan kultural yang memengaruhi cara berpikir dan bertindak anak-anak Wakatobi dalam

kehidupan sehari-hari. 16 Nilai-nilai nasihat orang tua yang disampaikan melalui tradisi bhanti-bhanti memiliki kesinambungan dengan praktik budaya lokal lainnya di Wakatobi, seperti *Ndou-Ndou Mansuana* dan Homali'a. Ndou-Ndou Mansuana merupakan bentuk petuah atau wejangan yang disampaikan oleh orang tua atau anggota keluarga kepada anak-anak melalui cerita, ungkapan metaforis, atau dialog ringan dalam kehidupan sehari-hari. Seperti halnya bhanti-bhanti, Ndou-Ndou Mansuana berfungsi sebagai media internalisasi nilai moral dan sosial secara halus tanpa menimbulkan tekanan atau rasa dipaksa. Sementara itu, Homali'a berperan sebagai aturan adat berupa larangan atau pantangan yang diyakini memiliki sanksi sosial maupun spiritual apab<mark>ila di</mark>langgar. Ketiganya saling melengkapi dalam membentuk karakter anak, di mana bhanti-bhanti menyentuh sisi emosional dan estetika, Ndou-Ndou Mansuana memperkuat logika dan pemahaman nilai, sedangkan Homali'a menegaskan batasan-batasan perilaku yang harus dijaga. Dengan demikian, nasihat orang tua dalam masyarakat Wakatobi tidak terlepas dari jejaring komunikasi budaya yang komprehensif, yang secara tidak langsung membentuk kesadaran kolektif anak-anak terhadap nilai kebaikan, tata krama, dan tanggung jawab sosial sejak dini.

#### 4. Pemali

Pemali merupakan suatu konsep yang memiliki fungsi perintah sebagai larangan seseorang dalam melakukan sesuatu secara sadar seuatu yang dimaksud ialah tindakan yang melanggar norma dan etika. pemali jika dilanggar dipercaya oleh masyarakat dapat mendatangkan bencana atau musibah baik yang menimpa diri sendiri maupun yang menimpa orang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Sumiman Udu, 'Tradisi Lisan Bhanti-Bhanti Sebagai Media Komunikasi Kultural Dalam Masyarakat Wakatobi', *Jurnal Humaniora*, 27.1 (2015), h. 53,

banyak. Pengertian pemali tersebut sejalan dengan definisi pemali menurut KBBI dan menurut para ahli.

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) pemali merupakan pantangan, larangan yang berdasarkan dengan adat. Maksudnya, pantangan adalah segala yang dipantangkan atau dilarang, berupa perintah atau aturan yang melarang suatu perbuatan. Pantangan tersebut tentunya berawal dari banyaknya kasus yang terjadi karena melanggar pantangan tersebut meski segala sesuatunya adalah bersandarkan atas kehendak yang Maha Pencipta.

Menurut Mulkan, pemali adalah sebuah larangan untuk melakukan atau mengucapkan sesuatu yang berakibat buruk bagi diri dan lingkungannya. Jika dilanggar, maka akan berhubungan dengan rezeki, jodoh, keturunan dan keselamatan. Hal tersebut diperkuat dengan pendapat yang disampaikan oleh Annisa bahwa pemali merupakan salah satu ekpresi kebudayaan untuk menyampaikan pesan larangan terhadap sesuatu. Kemudian selanjutnya Danadibrata melalui Widiastuti, dalam kamusnya universitas islam negeri menyebutkan bahwa pemali merupakan suatu larangan yang jika dilanggar akan mendatangkan celaka. 17

Pendapat lain yang disampaikan Yuyuk tentang pemali bahwa pemali mengandung nilai-nilai tradisional serta nilai modern yang selanjutnya dilestarikan. Menurutnya pemali juga memiliki nilai utama yakni sebagai alat kontrol sosial untuk manusia dalam bertindak. Kemudian menurut Widiastuti mengatakan bahwa pemali memiliki unsur ilmu pengetahuan, maksudnya ialah segala sesuatu dalam bentuk pemali atau sebuah larangan menggunakan akal sehat dalam penyampaiannya. Contohnya seperti orang

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Adung, Arifin, dan Rijal, 'Pemali Dalam Budaya Etnik Manggarai Nusa Tenggara Timur Di Samarinda: Suatu Tinjaun Semiotika'.

tua melarang anaknya untuk tidak tidur hingga fajar terbit agar rejekinya tidak dipatok oleh ayam. Penggunaan kalimat "rejeki yang dipatok oleh ayam" ialah kata kiasan yang menggambarkan "kesempatan" mendapatkan rejeki yang diambil oleh orang lain karena kelalaian diri sendiri.<sup>18</sup>

Pemali dapat dipahami sebagai wujud nyata dari pendidikan karakter lokal yang diwariskan secara lisan dari generasi ke generasi. Meskipun disampaikan dalam bentuk larangan dengan gaya bahasa tradisional, nilainilai yang terkandung di dalamnya sangat relevan dalam membentuk kepribadian anak yang disiplin, taat, dan berhati-hati. Ini menunjukkan bahwa budaya lokal memiliki peran penting dalam membangun fondasi akhlak anak sejak dini melalui cara-cara yang khas namun efektif.

Berdasarkan penjabaran diatas maka dalam penerapan Pemali setidaknya ada dua prinsip yang harus diperhatikan dalam pemali yakni:

#### a. Perhatian anak

Perhatian anak dalam pemali sangat penting apalagi menyangkut UNIVERSITAS ISLAM NEGERI dengan perkembangan anak. Dalam memberikan nasehat pemali anak harus memperhatikan apa yang disampaikan oleh orang tuanya, karena jika anak tidak memperhatikan orang tuanya dalam pemberian nasehat maka nasehat itu tidak akan bernilai sama sekali bagi anak. Kemudian selanjutnya juga bahwa dalam memberikan nasehat kepada anak, orang tua juga perlu memperhatikan bagaimana kondisi anak, apakah anak sudah dalam keadaan siap atau tidak untuk mendengarkan apa yang disampaikan oleh orang tua. Karena dengan ketidaksiapan anak untuk mendengar nasehat akan membuat nasehat yang diberikan menjadi sia-sia. Artinya anak tidak fokus dalam

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> I. Toding, 'Pemali Dalam Masyarakat Mamasa Dan Implikasinya Terhadap Nilai Pendidikan Karakter', 2019,h. 1–14.

mendengar dalam hal ini ialah anak tidak memperhatikan apa yang disampaikan oleh orang tua.

#### b. Tindakan anak

Tindakan yang dimaksud ialah bagaimana anak dapat mengaktualisasikan apa yang disampaikan oleh orang tuanya. Sebab pemali akan bernilai ketika didengar dan dilaksanakan. Dalam memahami pemali tidak hanya di ingat tapi harus dipegang teguh dan dilaksanakan dalam ber kehidupan. Tindakan anak juga merupakan indikator penting untuk melihat bahwa sejauh mana anak dapat memahami bentuk nasehat dan pemali yang disampaikan oleh orang tuanya. Penyampaian nasehat yang dibarengi dengan larangan tegas seperti pemali tentunya memiliki tujuan dan nilai religi. Orang tua dalam menyampaikan nasehat dan pemali tentunya juga bertujuan agar anak dalam kehidupan bermasyarakat memiliki adap dan adat, memiliki akhlak yang baik dan benar.

Pemali merupakan bagian dari kearifan lokal yang diwariskan secara turun-temurun dalam masyarakat Indonesia. Sebagai bentuk larangan atau pantangan adat, Pemali tidak hanya berfungsi sebagai aturan sosial, tetapi juga sebagai sarana pendidikan karakter yang membentuk akhlak anak. Berdasarkan kajian literatur, indikator-indikator Pemali yang relevan dalam membentuk akhlak anak meliputi:

# a. Larangan Adat sebagai Pedoman Sikap

Pemali sering kali mengandung nilai-nilai akhlak yang mengajarkan anak untuk bersikap sopan, rendah hati, dan menghormati norma sosial. Misalnya, larangan duduk di depan pintu rumah atau bersiul di malam hari

bukan hanya sekadar pantangan, tetapi juga mengajarkan anak untuk menghormati ruang pribadi dan menjaga ketenangan lingkungan.<sup>19</sup>

# b. Kepatuhan terhadap Aturan Sosial dan Norma Budaya

Anak-anak yang tumbuh dalam lingkungan yang menjunjung tinggi Pemali cenderung memiliki tingkat kepatuhan yang tinggi terhadap aturan sosial dan norma budaya. Kepatuhan ini terbentuk melalui internalisasi nilainilai Pemali yang diajarkan oleh orang tua dan masyarakat sekitar.<sup>20</sup> Anakanak yang dibesarkan dalam lingkungan yang menjunjung tinggi nilai-nilai Pemali yaitu larangan-larangan adat atau budaya yang dipercaya membawa akibat buruk jika dilanggar akan tumbuh menjadi individu yang taat pada aturan dan memiliki kesadaran tinggi terhadap norma-norma sosial dan budaya. Nilai-nilai Pemali ini tidak hanya diajarkan secara langsung oleh orang tua melalui nasihat atau peringatan, tetapi juga diperkuat oleh lingkungan sosial (seperti tokoh adat atau masyarakat sekitar), sehingga lama-kelamaan terinternalisasi dalam diri anak. Artinya, anak menghayati UNIVERSITAS ISLAM NEGERI dan menjadikan nilai-nilai tersebut sebagai bagian dari dirinya, sehingga ia akan merasa tidak nyaman atau bersalah jika melanggarnya. Dengan demikian, nilai Pemali berfungsi sebagai alat kontrol sosial yang efektif dalam membentuk perilaku anak agar selaras dengan budaya dan norma yang berlaku di masyarakat.

#### c. Membentuk Sikap Hati-hati

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Hendry Sugara dan Teguh Iman Perdana, 'Nilai Akhlak Dan Sosial Tradisi Pemali Di Kampung Adat Kuta Sebagai Pendidikan Karakter', *Edukasi: Jurnal Pendidikan*, 19.1 (2021), h. 1–15

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Eka Lestari Zulfikar Putra, Jasrudin, 'Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Yang Terkandung Dalam Tradisi Pamali Suku Bugis Desa Lameong-Meong', *Jurnal Pancasila Dan Kewarganegaraan*, 9.2 (2024), h. 120–28.

Pemali berperan dalam membentuk sikap hati-hati pada anak. Dengan adanya larangan-larangan tertentu, anak belajar untuk mempertimbangkan konsekuensi dari setiap tindakan mereka, sehingga tumbuh menjadi individu yang patuh dan bertanggung jawab.<sup>21</sup> Nilai-nilai Pemali, yang berisi laranganlarangan dalam adat atau budaya, berfungsi sebagai alat pendidikan moral bagi anak-anak. Ketika anak diajarkan bahwa ada perbuatan tertentu yang "tidak boleh dilakukan" karena dianggap melanggar norma atau membawa akibat buruk, mereka akan belajar bersikap lebih hati-hati dalam bertindak. Pemali membantu untuk anak berpikir sebelum bertindak. mempertimbangkan apakah suatu tindakan itu benar atau salah, serta apa dampaknya terhadap diri sendiri dan orang lain. Proses ini menumbuhkan sikap kepatuhan terhadap aturan dan rasa tanggung jawab atas perbuatan mereka. Dengan demikian, Pemali tidak hanya menjadi warisan budaya, tetapi juga menjadi sarana pendidikan karakter yang efektif dalam membentuk perilaku anak.

#### B. Internalisasi Nilai

Internalisasi adalah proses penanaman nilai, norma, atau keyakinan ke dalam diri individu sehingga menjadi bagian dari sistem kepribadian dan dijadikan pedoman dalam bertingkah laku. Proses ini tidak hanya melibatkan pemahaman kognitif, tetapi juga menyentuh aspek afektif dan kognitif seseorang. Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), internalisasi merupakan penghayatan terhadap ajaran, doktrin, atau nilai sehingga merupakan keyakinan dan kesadaran akan kebenaran ajaran atau nilai yang diwujudkan dalam sikap dan perilaku seseorang. Menurut Tilaar internalisasi

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Sriwati Sriwati, Wawan Prasetyo, dan Muhammad Iqbal, 'Pamali: Intervensi Dan Pengaruhnya Terhadap Pembentukan Pola Pikir Logis Remaja Dalam Masyarakat Banjar', *JISIP (Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan)*, 6.1 (2022), h. 2360–2370

merupakan proses di mana seseorang menerima suatu sistem nilai dan menjadikannya sebagai bagian dari kehidupannya, sehingga tanpa adanya paksaan, individu tersebut akan bertindak sesuai dengan nilai-nilai yang telah diinternalisasi.<sup>22</sup> Berger menyatakan bahwa internalisasi adalah tahap ketiga dalam proses pembentukan realitas sosial, yang diawali dari eksternalisasi, objektivasi, dan berujung pada internalisasi. Pada tahap ini, realitas sosial menjadi bagian dari struktur kesadaran individu.<sup>23</sup> roses pembentukan realitas sosial dalam diri individu terdiri dari tiga tahap, yaitu eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Eksternalisasi merupakan tahap awal di mana individu menciptakan makna, nilai, dan aturan sosial melalui tindakan dan interaksi, seperti orang tua yang memberi nasihat atau masyarakat yang menetapkan norma. Selanjutnya, dalam tahap objektivasi, nilai-nilai dan aturan tersebut menjadi sesuatu yang dianggap nyata dan berlaku umum dalam kehidupan sosial, misalnya larangan-larangan adat yang dipatuhi bersama. Tahap akhir adalah internalisasi, yaitu ketika nilai-UNIVERSITAS ISLAM NEGERI nilai sosial yang sudah dianggap umum tersebut diterima, dihayati, dan menjadi bagian dari struktur kesadaran individu. Pada tahap ini, seseorang tidak hanya mengetahui nilai atau aturan sosial, tetapi juga mempercayainya dan menjadikannya pedoman dalam berpikir, merasa, dan bertindak. Misalnya, seorang anak yang awalnya hanya diajarkan untuk bersikap sopan, lambat laun akan mempraktikkannya secara sadar karena nilai kesopanan telah tertanam dalam dirinya.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Firman Mansir dan Ben Wadham, 'Paradigm of H.A.R Tilaar Thinking About Multicultural Education in Islamic Pedagogy and Its Implication in the Era Pandemic Covid-19', Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 19.2 (2021), h. 253–68.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Wesley Longhofer dan Daniel Winchester, 'Social Theory Re-Wired: New Connections to Classical and Contemporary Perspectives: Second Edition', *Social Theory Re-Wired: New Connections to Classical and Contemporary Perspectives: Second Edition*, 2016, h. 1–541.

Menurut azis dan Syarifudin Tujuan utama dari internalisasi nilai adalah untuk membentuk kesadaran intrinsik dalam diri seseorang, di mana nilai-nilai akhlak dan sosial tidak lagi bersifat eksternal (dipaksakan), melainkan menjadi bagian dari diri individu.

Dalam konteks akhlak anak di desa, internalisasi nilai sangat penting untuk membangun kepribadian yang berakhlak mulia, terlebih di era digital saat ini di mana anak-anak mudah terpapar berbagai informasi melalui smartphone yang belum tentu sesuai dengan nilai-nilai Islam dan budaya lokal. Menurut Wahyuni dan Rusydi, internalisasi nilai pada anak-anak desa harus dimulai dari lingkungan terdekat, yaitu keluarga, masyarakat, dan tokoh agama yang menjadi panutan. Proses internalisasi ini diharapkan mampu menanamkan nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, sopan santun, serta penghargaan terhadap orang tua dan sesama.

Tujuan utama dari proses internalisasi adalah membentuk individu yang memiliki kesadaran nilai secara intrinsik, artinya seseorang tidak lagi UNIVERSITAS ISLAM NEGERI bertindak berdasarkan tekanan eksternal atau aturan semata, tetapi karena adanya kesadaran dan komitmen dari dalam diri untuk menjunjung tinggi nilai-nilai tersebut

#### 1. Transformasi Nilai

Transformasi nilai merupakan tahap awal dalam proses internalisasi di mana nilai-nilai eksternal mulai dikenali, diterima, dan dipahami secara sadar oleh individu, terutama anak-anak. Pada tahap ini, nilai belum menjadi perilaku yang otomatis dilakukan, namun sudah dianggap sebagai sesuatu yang ideal dan layak ditiru. Proses transformasi biasanya terjadi melalui pengenalan langsung dari lingkungan keluarga atau tokoh sosial seperti orang tua, guru, atau pemuka adat. Anak belum sepenuhnya menjalankan

nilai-nilai seperti kejujuran atau sopan santun, tetapi sudah menyadari bahwa nilai tersebut penting dan patut dijunjung tinggi.<sup>24</sup>

Sebagai contoh, ketika seorang anak mendengar nasihat dari orang tua tentang pentingnya berkata jujur atau bersikap sopan, ia mulai menyimpan nilai tersebut sebagai pedoman awal, meskipun belum mampu mengaplikasikannya secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Tahap ini sangat bergantung pada komunikasi, keteladanan, dan suasana pendidikan yang mendukung pembentukan persepsi positif terhadap nilai.

#### 2. Transaksi Nilai

Tahap transaksi nilai terjadi ketika individu mulai melibatkan diri secara aktif dalam praktik nilai-nilai yang telah diperkenalkan pada tahap transformasi. Anak-anak tidak hanya mengenali nilai secara kognitif, tetapi juga mulai mengalaminya dalam bentuk tindakan sosial melalui pembiasaan, interaksi, dan partisipasi aktif dalam lingkungan. Proses ini sering terjadi di lingkungan yang sarat dengan contoh konkret, seperti sekolah, keluarga, dan komunitas sosial tempat anak tumbuh. Pada tahap ini, nilai menjadi bagian dari rutinitas hidup. Anak mulai mengucapkan salam, bersikap sopan, membantu orang tua, atau mengikuti kegiatan keagamaan secara berulangulang, meski belum sepenuhnya memahami makna mendalamnya. Dorongan dari lingkungan, termasuk teguran atau pujian dari orang dewasa, memiliki peran besar dalam memperkuat nilai tersebut agar semakin tertanam dalam diri anak.<sup>25</sup> Tahap transaksi nilai adalah saat di mana anak mulai

\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Jakariya Umro, 'Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Mencegah Perilaku Bullying Pada Siswa Di SMP Negeri 8 Pasuruan', *Jurnal Al-Makrifat*, 7.1 (2022), h. 50–58

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Achmad Alfaridzih dan others, 'Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Melalui Program "Brascho Nyantrik" Di SMA Brawijaya Malang', *Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Budaya*, 10.1 (2024), h 133

mempraktikkan nilai-nilai yang telah diajarkan kepadanya dalam kehidupan sehari-hari. Anak tidak hanya mengenal nilai seperti sopan santun, tolong-menolong, atau ibadah, tetapi mulai membiasakan diri melakukannya, misalnya dengan mengucapkan salam, membantu orang tua, atau mengikuti kegiatan keagamaan, meskipun belum sepenuhnya mengerti maknanya. Karena dilakukan berulang-ulang, nilai-nilai tersebut menjadi bagian dari kebiasaan anak. Lingkungan sekitar seperti keluarga, sekolah, dan masyarakat sangat berpengaruh dalam proses ini. Dukungan dari orang dewasa, seperti pujian atau teguran, juga membantu agar nilai-nilai itu makin kuat tertanam dalam diri anak.

#### 3. Tra-Internalisasi

Tra-internalisasi merupakan tahap lanjutan dan tertinggi dari proses internalisasi nilai. Pada tahap ini, nilai-nilai yang sebelumnya diperkenalkan (transformasi) dan dipraktikkan (transaksi) telah menjadi bagian tak terpisahkan dari karakter atau kepribadian individu. Anak tidak lagi memerlukan pengawasan atau dorongan eksternal untuk berperilaku sesuai nilai-nilai tersebut, karena nilai telah menyatu menjadi sistem keyakinan yang menuntun perilakunya secara otomatis.

Misalnya, seorang anak yang telah mencapai tahap ini akan bersikap jujur dan sopan meskipun tidak ada yang melihat, karena ia telah meyakini bahwa nilai tersebut adalah bagian dari jati dirinya. Dalam konteks pendidikan, ini adalah indikator sukses dari proses pembentukan karakter berbasis nilai. Peran lingkungan sangat besar dalam mencapai tahap ini, terutama jika anak terus mendapatkan keteladanan, konsistensi nilai, serta penghargaan terhadap perilaku baik.

# 4. Strategi Internalisasi Nilai

Agar proses internalisasi nilai dapat berlangsung secara efektif melalui ketiga tahapan di atas, dibutuhkan strategi yang tepat. Di antaranya adalah:

- a. Keteladanan (*uswah hasanah*), di mana anak belajar dengan meniru perilaku figur penting di sekitarnya.
- b. Pembiasaan (*habitualisasi* nilai), yaitu pengulangan tindakan positif dalam kehidupan sehari-hari hingga menjadi kebiasaan.
- c. Dialog dan Nasihat (*mau'idzah*), sebagai bentuk komunikasi moral yang memuat pesan-pesan edukatif dan reflektif.
- d. Konsistensi lingkungan, yakni lingkungan yang stabil dalam menanamkan nilai tanpa kontradiksi atau pembiaran terhadap perilaku negatif. <sup>26</sup>

#### C. Akhlak Mulia dan Pendidikan Anak

# 1. Pengertian Akhlak

Secara bahasa, akidah berarti kepercayaan atau keyakinan. Dalam Islam, akidah dipahami sebagai keyakinan yang tertanam kuat dalam hati manusia, selaras dengan ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur'an dan hadits. Sementara itu, secara etimologis, kata akhlak berasal dari bahasa Arab "akhlak," bentuk jamak dari "khuluk," yang berarti perilaku atau budi pekerti. Menurut Al-Ghazali, khuluk adalah sifat atau tabiat yang menetap dalam jiwa, yang darinya lahir perbuatan secara spontan tanpa memerlukan banyak pertimbangan. Nilai-nilai akhlak dalam Islam bersumber dari akidah yang diwahyukan Allah kepada para Nabi atau Rasul, kemudian disampaikan kepada umat manusia. Mustofa menegaskan bahwa akhlak Islam, yang berakar pada keyakinan kepada Allah, selaras dengan prinsip-prinsip pokok

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Mahila Salsabilla dan Muhammad Ariffudin, 'Penanaman Karakter Disiplin Melalui Metode Keteladanan', *FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam*, 3.1 (2022), h. 29–43

agama itu sendiri. Dengan demikian, Al-Qur'an dan hadits menjadi sumber utama akhlak sekaligus fondasi agama Islam. Nabi Muhammad merupakan teladan utama dalam pembentukan kepribadian, diikuti oleh para sahabat yang konsisten mengamalkan ajaran Al-Qur'an dan sunnah dalam kehidupan sehari-hari.

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa akhlak adalah perilaku yang terbentuk dari perpaduan pikiran, hati, perasaan, sifat bawaan, dan kebiasaan yang menyatu, lalu termanifestasi dalam tindakan sehari-hari. Dari perilaku ini lahir pula kesadaran moral yang menjadi bagian dari fitrah manusia, sehingga ia mampu membedakan yang baik dari yang buruk, serta yang bermanfaat dari yang tidak berguna.

Akhlak merupakan ilmu yang mengkaji perilaku manusia, baik yang berkaitan dengan hubungan antar sesama, hubungan dengan Tuhan, maupun interaksi dengan alam. Berdasarkan beragam definisinya, akhlak tidak memiliki batasan sempit karena mencakup seluruh perilaku, tindakan, dan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI aktivitas manusia.

Dalam Islam, konsep akhlak mencakup hubungan manusia dengan Sang Pencipta, hubungan antar sesama umat beragama, hubungan lintas agama, serta hubungan manusia dengan alam semesta. Pertama, akhlak kepada Allah Subhanahu wa Ta'ala menempati posisi tertinggi dalam tatanan etika Islam, karena akhlak-akhlak lain berakar dari kesadaran dan ketundukan kepada-Nya. Kedua, akhlak terhadap Rasulullah SAW, di mana beliau sebagai utusan terakhir Allah merupakan teladan utama bagi umat Islam dalam sikap dan perilaku. Ketiga, akhlak terhadap diri sendiri, yang meliputi pengelolaan dan penjagaan aspek spiritual dan jasmani secara menyeluruh.

# 2. Ruang lingkup Akhlak

Ruang lingkup akhlak anak mencakup berbagai aspek perilaku dan sikap yang menunjang terbentuknya karakter positif. menurut Yunahar Ilyas dalam karyanya, akhlak dibagi ke dalam enam ruang linkup, yaitu:

- a. Akhlak kepada Allah, yakni mencakup pengakuan atas keberadaan dan keesaan-Nya, menjalankan perintah-Nya serta menjauhi larangan-Nya sebagai bentuk kepatuhan total.
- b. Akhlak kepada Rasulullah, yang berarti meneladani ucapan, tindakan, dan sikap beliau sebagai model kehidupan ideal.
- c. Akhlak terhadap diri sendiri, yaitu menjaga integritas pribadi dari sikap dan tindakan tercela, baik yang terlihat maupun yang tersembunyi.
- d. Akhlak dalam keluarga, mencakup tanggung jawab timbal balik antara anggota keluarga, seperti antara orang tua dan anak, suami dan istri, serta kerabat.
- e. Akhlak dalam kehidupan bermasyarakat, meliputi larangan, perintah, serta UNIVERSITAS ISLAM NEGERI pedoman etika dalam interaksi sosial.
- f. Akhlak dalam kehidupan bernegara, yaitu hubungan dan kewajiban antara penguasa dan rakyatnya. <sup>27</sup>

Dari pemaparan tersebut, dapat pahami bahwa akhlak dalam Islam bersifat menyeluruh, mencakup hubungan manusia dengan Allah, sesama manusia, hewan, tumbuhan, serta lingkungan hidup secara umum.

Tujuan utama pembinaan akhlak anak adalah membentuk individu yang berkarakter mulia dan mampu berperilaku sesuai dengan norma agama dan sosial. Menurut Rahman pembinaan akhlak bertujuan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Zubaedi, 'Desain Pendidikan Karakter, Konsepsi Dan Aplikasinya', in *Perpustakaan Nasional: Katalog Dalam Terbitan (KDT)*, 3rd edn (Jakarta: Kencana Prenada Media Grub, 2013). h. 1–407.

meningkatkan keimanan, menghormati sesama, dan mematuhi perintah guru serta aturan sekolah. Dengan demikian, anak diharapkan tumbuh menjadi pribadi yang bertanggung jawab dan berkontribusi positif dalam masyarakat.<sup>28</sup>

#### 3. Faktor Pembentukan Akhlak

Pembentukan akhlak anak tidak terjadi secara instan, melainkan merupakan hasil dari proses panjang yang dipengaruhi oleh berbagai faktor internal dan eksternal. Faktor-faktor tersebut bekerja secara sinergis dan terus-menerus dalam membentuk pola pikir, sikap, dan perilaku anak. Adapun faktor-faktor utama yang mempengaruhi pembentukan akhlak anak antara lain:

# a. Keluarga

Keluarga merupakan lingkungan pendidikan pertama dan utama bagi anak. Dalam keluarga, anak pertama kali mengenal nilai-nilai akhlak, etika, dan agama. Orang tua berperan sebagai teladan utama yang secara langsung memberikan pengaruh terhadap pembentukan karakter anak. Keteladanan dalam bersikap, ucapan, serta interaksi antaranggota keluarga menjadi contoh nyata yang ditiru oleh anak. Menurut Rahman, orang tua yang mampu memberikan arahan, bimbingan, serta membiasakan anak untuk bertindak sesuai norma agama dan sosial akan membantu anak menginternalisasi nilainilai akhlak yang baik. Misalnya, membiasakan anak untuk berkata jujur, meminta izin, membantu orang lain, serta menunjukkan kasih sayang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Inez Auliana Nariswari, Tajuddin Nur, dan Yayat Herdiana, 'Upaya Guru Akidah Akhlak Dalam Pembinaan Akhlak Siswa Di MTs Al-Fathimiyah Karawang', *Islamika*, 4.4 (2022), h.754–763.

terhadap sesama.<sup>29</sup> orang tua memiliki peran penting sebagai contoh bagi anak dalam membentuk karakter dan akhlak. Melalui sikap, ucapan, dan perilaku sehari-hari, anak belajar meniru dan menghayati nilai-nilai seperti kejujuran, kepedulian, dan ketaatan pada norma agama dan sosial. Keteladanan orang tua membantu anak menginternalisasi nilai-nilai tersebut dalam kehidupannya.

#### b. Sekolah

Sekolah sebagai lembaga pendidikan formal memiliki peran strategis dalam mengembangkan potensi akhlak anak secara sistematis. Guru bukan hanya berperan sebagai pengajar tetapi juga sebagai pembimbing dan panutan dalam penerapan nilai-nilai akhlak. Dalam proses pembelajaran, guru dapat menanamkan akhlak melalui integrasi nilai-nilai akhlak dalam mata pelajaran, pembiasaan perilaku baik di lingkungan sekolah, serta menciptakan budaya sekolah yang positif. Hermawan menjelaskan bahwa pendekatan demokratis dalam pembelajaran akhlak di sekolah dasar dapat UNIVERSITAS ISLAM NEGER membentuk karakter anak yang terbuka, jujur, dan bertanggung jawab.30 sekolah memiliki peran penting dalam membentuk akhlak anak secara terencana dan sistematis. Guru tidak hanya mengajar, tetapi juga menjadi teladan dan pembimbing dalam menanamkan nilai-nilai akhlak melalui pelajaran, kebiasaan baik di sekolah, dan budaya positif. Pendekatan demokratis dalam pembelajaran membantu anak menjadi pribadi yang jujur, terbuka, dan bertanggung jawab.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Rieza Hardyan Rahman, 'Penerapan Media Audio Visual Dalam Meningkatkan Akhlak Anak Sekolah Dasar Di Masa Pandemi', *Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman*, 21.01 (2021), pp. 46–54.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Hermawan Ganjar dan others, 'Implementasi Pendidikan Akhlak Terpuji Berbasis Pendekatan Demokratis Menuju Indonesia Emas Di SDN Sindangraja 1 Cianjur', 7.1 (2023), h. 1–23.

# c. Masyarakat

Lingkungan masyarakat memiliki pengaruh yang signifikan terhadap perkembangan akhlak anak karena anak tidak hanya berada di rumah dan sekolah, tetapi juga berinteraksi di lingkungan sosial yang lebih luas. Norma sosial, budaya masyarakat, serta contoh dari tokoh masyarakat akan memberikan pengaruh terhadap perilaku anak. Dalam masyarakat yang menjunjung tinggi nilai-nilai kebersamaan, toleransi, dan etika sosial, anak akan lebih mudah menyerap perilaku akhlak yang positif. Sebaliknya, masyarakat yang permisif terhadap perilaku menyimpang dapat menjadi ancaman dalam pembentukan karakter anak.

#### d. Media dan Teknologi

Kemajuan teknologi informasi telah menjadikan media sebagai salah satu faktor dominan dalam kehidupan anak-anak saat ini. Akses terhadap media digital seperti televisi, YouTube, game, dan media sosial dapat menjadi sarana pembelajaran maupun pengaruh negatif, tergantung pada konten dan pengawasan yang diterapkan. Rahman menegaskan bahwa media audio visual dapat digunakan sebagai alat bantu dalam menyampaikan materi pembelajaran akhlak, karena sifatnya yang menarik dan mudah dipahami oleh anak. Namun, tanpa kontrol orang tua atau guru, media justru dapat memperkenalkan anak pada nilai-nilai yang bertentangan dengan akhlak Islam.

# D. Kerangka Konseptual

Sebelum penulis menjabarkan lebih rinci terkait teori maka terlebih dahulu kita harus memahami mengenai apa itu teori. Teori merupakan penjelasan sesuatu yang dijabarkan secara tersusun dengan rapi dan masuk

akal atau dapat diterima oleh orang banyak. Hal tersebut sejalan dengan pendapat menurut para ahli atau para pakar tentang definisi dari teori.

Mc. Millan telah menjelaskan bahwa teori merupakan penjelasan atau penjabaran yang telah teruji secara ilmiah serta tersistematis mengenai hubungan antara istilah atau fenomena tertentu. Kemudian pendapat lain dari johnson menjabarkan bahwa teori ialah suatu pernyataan serta pengertian dari sebuah klasifikasi yang kemudian disusun secara tersistim. Pendapat tersebut diperkuat lagi oleh pendapat Rudner, bahwa teori merupakan seperangkat penjabaran yang tersusun sedemikian rupa serta saling berhubungan.<sup>31</sup>

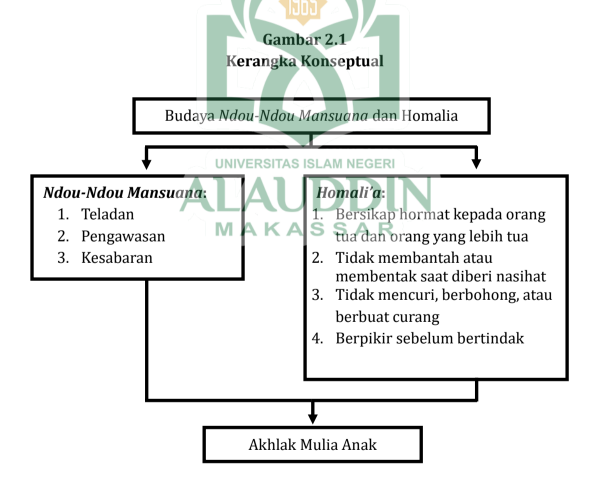
Dalam penyusunan sebuah kerangka teori, penulis mesti melakukan kajian literatur atau kajian pustaka serta menelaah dan menggunakan sumber-sumber pustaka yang relevan dengan masalah yang ada pada penelitian. Selain itu, syarat wajib pada setiap penelitian harus menggunakan kajian literatur yang baik untuk mempertajam permasalahan yang ada, serta dapat mempermudahkan dalam merumuskan konsep-konsep dasar tori dalam mengumpulkan data-data penelitian maupun dalam menginterpretasikan data yang didapatkan pada penelitian. Selain itu juga dengan menggunakan sumber literatur yang relevan dan baik maka akan mempermudahkan penulis dalam merumuskan kerangka berpikir.

J. Supranto mengatakan bahwa kerangka berpikir diartikan sebagai sebuah model konsep dasar mengenai teori-teori yang berhubungan dengan berbagai variabel atau berbagai faktor yang tekah diidentifikasi sebagai masalah yang urgen. Untuk menentukan suatu fakto yang menjadi

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Jamaliddin, 'Konsep Al-Darūrah Tentang Vaksin Astrazeneca Perspektif Majelis Ulama Indonesia', *Uin Alauddin Makasar*, 2022, h. 1–116

pertimbangan untuk digali ialah salah satu penyebab masalah dan harus didasarkan pada teori yang relevan.

Berdasarkan tinjauan pustaka, maka akan disusun sebuah kerangka berpikir yang kemudian akan digunakan dalam melaksanakan penelitian. Kerangka berpikir yang bersifat umum selanjutnya akan dijadikan lebih rinci dan lebih khusus yang merujuk pada fokus penelitian. Secara garis besar kerangka berpikir pada penelitian *Ndou-Ndou Mansuana* terdapat tiga indikator utama kemudian *homalia* terdapat 2 indikator utama yang sumber literaturnya dari berbagai tokoh adat yang ada di Wakatobi. Lebih jelasnya digambarkan pada gambar dibawah ini:



#### **BAB III**

#### **METODOLOGI PENELTIAN**

#### A. Etika Penelitian

Dalam menjalankan kegiatan penelitian, seorang peneliti harus senantiasa menjunjung tinggi sikap ilmiah dan berpegang pada prinsip-prinsip etika penelitian. Meskipun etika penelitian mencakup banyak aspek, terdapat empat prinsip utama yang perlu dipahami dengan baik, yaitu: menghargai harkat dan martabat setiap individu, menjaga privasi dan kerahasiaan subjek penelitian, menjunjung nilai keadilan serta inklusivitas, serta mempertimbangkan keseimbangan antara manfaat dan potensi risiko dari penelitian yang dilakukan.<sup>1</sup>

Etika dalam penelitian dapat dimaknai sebagai penerapan nilai-nilai akhlak dalam seluruh tahapan penelitian, mulai dari perumusan topik, perencanaan, pengumpulan dan pengelolaan data, hingga pelaporan hasil akhir. Prinsip ini mengarahkan peneliti agar bertindak secara etis, bertanggung jawab, dan berakhlak dalam setiap proses yang dilalui selama pelaksanaan penelitian.

# B. Jenis dan Lokasi Penelitian KASSAR

# 1. Jenis Penelitian

Dalam penelitian ini, penulis menerapkan pendekatan kualitatif deskriptif. Penelitian kualitatif merupakan jenis penelitian yang menghasilkan data bersifat deskriptif, baik dalam bentuk kata-kata maupun kalimat, baik tertulis maupun lisan, dari objek yang diteliti. Metode deskriptif bertujuan menyajikan gambaran atau uraian yang tersusun secara sistematis, faktual, dan akurat mengenai suatu fenomena atau hubungan antar fenomena yang diteliti. Penelitian ini juga

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H Sumantri, Metodologi Penelitian Kesehatan (Prenada Media, 2015)

termasuk penelitian kepustakaan (*library research*), karena sepenuhnya bertumpu pada penelaahan karya-karya tertulis para ahli yang relevan dengan topik pembahasan. Selain itu, penelitian ini bersifat normatif karena mengkaji teks-teks Al-Qur'an, hadis, dan pemikiran para ulama yang berkaitan dengan permasalahan yang diangkat.<sup>2</sup>

#### 2. Lokasi Penelitian

Adapun lokasi penelitian ini ialah bertempat Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi. Peneliti mengambil lokasi ini karena di era moderen saat ini, isu degradasi Akhlak sangat marak terjadi, utamanya anak-anak Desa Pada Raya Makmur.

# C. Pendekatan Penelitian

Pendekatan yang peneliti gunakan dalam penelitian ini ialah pendekatan etnografi. Etnografi adalah sebuah pendekatan penelitian kualitatif yang berfokus pada pemahaman mendalam tentang budaya dan perilaku suatu kelompok masyarakat. Ini melibatkan pengamatan langsung, wawancara, dan analisis mendalam tentang berbagai aspek kehidupan sehari-hari, termasuk bahasa, nilai, dan tradisi kelompok.<sup>3</sup>

MAKASSAR

#### D. Sumber Data

1. Data Primer

Data primer adalah sumber informasi utama yang dikumpulkan secara langsung oleh peneliti dalam proses penelitian. Data ini diperoleh dari sumber asli, yaitu responden atau informan yang terkait dengan variabel

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nasution Abdul Fatah, *Metode Penelitian Kualitatif*, ed. by Albina Meyniar, *Harfa Creative* (Harfa Creative, 2023), XI.

 $<sup>^3</sup>$  Yoki Yusanto, 'Ragam Pendekatan Penelitian Kualitatif', Journal of Scientific Communication (Jsc), 1.1 (2019), h. 1–13,

penelitian.<sup>4</sup> Berdasarkan hal tersebut maka dapat dijelaskan bahwa data primer adalah data yang diperoleh secara langsung dengan melakukan sesi tanya jawab atau wawancara dari sumber asli dalam hal ini adalah anak, orang tua, tokoh adat dan tokoh agama Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi.

#### 2. Data Sekunder

Data sekunder adalah sumber data penelitian yang diperoleh secara tidak langsung melalui media perantara. Artinya, data ini tidak dikumpulkan langsung oleh peneliti melainkan dari sumber yang telah ada sebelumnya, seperti dokumen, literatur, atau data yang dikumpulkan oleh pihak lain atau juga berupa dokumentasi. Oleh karena itu, penelitian yang akan dilakukan Desa Pada Raya Makmur, disamping memperoleh data dari hasil wawancara langsung, juga akan didapatkan data melalui arsip penelitian terdahulu yang telah mengkaji tentang nila-nilai nasehat orang tua dan pemali serta juga melalui media-media lainnya.

# E. Metode Pengumpulan Data

Metode pengumpulan data sangat penting untuk dipastikan dan dilaksanakan. Dalam penelitian kualitatif, pengumpulan data dilakukan dengan cara natural setting (kondisi yang alamiah). Dalam penelitian ini, agar mendapatkan data yang credible maka cara yang digunakan ialah lebih banyak pada observasi (participant observation), wawancara mendalam (in depth interview), dan dokumentasi. Adapun penjabaran dari cara tersebut sebagai berikut:

#### 1. Observasi

-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mohamad Muspawi Undari Sulung, 'Memahami Sumber Data Penelitian', *Jurnal Edu Research : Indonesian Institute For Corporate Learning And Studies (IICLS)*, 5.3 (2024), h. 110–116.

Observasi merupakan salah satu metode pengumpulan data yang akan diperoleh dengan melaksanakan pengamatan langsung pada lokasi penelitian. Pengamatan langsung dilakukan oleh peneliti. Observasi atau pengamatan langsung tersebut dilakukan oleh peneliti dengan menggunakan bentuk pengamatan tidak terstruktur. Pengamatan tidak terstruktur merupakan observasi yang dilaksanakan dengan tidak menggunakan sebuah pedoman observasi, sehingga peneliti dapat mengembangkan hasil pengamatan dengan sesuai berdasarkan perkembangan yang terjadi di lokasi penelitian. Dalam hal ini ialah dengan mengamati langsung dan secara jelas tentang bagaimana Pemahaman Masyarakat Tentang Budaya *Ndou-Ndou Mansuana* Dan *Homali'a* Dalam Pembentukan Akhlak Anak Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi.

#### 2. Wawancara

Wawancara atau *interview* juga merupakan salah satu metode pengumpulan data pada penelitian kualitatif. Wawancara juga merupakan sebuah komunikasi dua arah yang digunakan oleh peneliti sebagai pewawancara (*interviewer*) agar dapat mendapatkan informasi dari terwawancara atau seseorang yang diwawancarai. Dalam hal ini, wawancara dilaksanakan dengan cara atau metode dengan bertanya langsung pada terwawancara. 6 Wawancara dilakukan untuk mengetahui Pemahaman Masyarakat Tentang Budaya *Ndou-Ndou Mansuana* Dan *Homali'a* Dalam Pembentukan Akhlak Anak Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Wa Ode Emiriyani, "Peran Guru PAI Dalam Meningkatkan Kemampuan Baca Tulis As-Qur'an Siswa Kelas V Di SDN 2 Pongo Kabupaten Wakatobi", (Wakatobi: Program Studi PAI, STAI Wakatobi, 2021), h. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Wa Ode Emiriyani, *"Peran Guru PAI Dalam Meningkatkan Kemampuan Baca Tulis As-Qur'an Siswa Kelas V Di SDN 2 Pongo Kabupaten Wakatobi"*, (Wakatobi: Program Studi PAI, STAI Wakatobi, 2021), h. 32.

#### 3. Dokumentasi

Dokumentasi ialah salah satu cara atau metode pengumpulan data pada penelitian kualitatif yang digunakan oleh peneliti untuk mengumpulkan data dengan cara mengambil gambar. Dokumentasi juga merupakan metode yang digunakan untuk mengumpulkan dokumen yang nanti akan dipelajari oleh peneliti berupa arsip, dokumen serta literatur lain yang berhubungan langsung dengan masalah yang akan dibahas dalam penelitian.<sup>7</sup>

#### F. Instrumen Penelitian

Adapun instrumen penelitian yang digunakan dalam penelitian ini meliputi:

# 1. Pedoman Observasi

Pedoman observasi adalah seperangkat pernyataan yang disusun peneliti untuk mencatat fakta, gejala, atau perilaku yang tampak pada objek penelitian. Instrumen ini berupa lembar berisi sejumlah item yang digunakan sebagai acuan dalam melakukan pengamatan terhadap jalannya kegiatan selama tradisi tersebut berlangsung. Berdasarkan hal tersebut maka dapat dipahami bahwa Pedoman observasi merupakan instrumen penting dalam penelitian kualitatif yang digunakan untuk mengamati fakta, gejala, atau perilaku yang muncul pada objek penelitian secara sistematis. Dalam konteks ini, pedoman observasi disusun dalam bentuk daftar pernyataan atau itemitem yang relevan dengan fokus kajian, sehingga memudahkan peneliti dalam mencatat aktivitas selama proses tradisi berlangsung. Secara teori, pedoman observasi termasuk dalam instrumen non-tes yang berfungsi untuk

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Wa Ode Emiriyani, "Peran Guru PAI Dalam Meningkatkan Kemampuan Baca Tulis As-Qur'an Siswa Kelas V Di SDN 2 Pongo Kabupaten Wakatobi", (Wakatobi: Program Studi PAI, STAI Wakatobi, 2021), h.33

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Siti Romdona, Silvia Senja Junista, dan Ahmad Gunawan, 'Teknik Pengumpulan Data: Observasi, Wawancara Dan Kuesioner', *Jisosepol: Jurnal Ilmu Sosial Ekonomi Dan Politik*, 3.1 (2025), h. 132–38,

menstandarisasi pengamatan, menghindari bias, serta mendokumentasikan aktivitas dan perilaku yang diamati. Keberadaan item-item dalam pedoman ini didasarkan pada indikator teoritis, sehingga mencerminkan fenomena yang diteliti dengan akurat. Dalam studi-studi yang meneliti tradisi budaya, pedoman observasi juga berperan sebagai alat interpretatif yang membantu peneliti memahami makna simbolik, perilaku sosial, dan nilai-nilai yang terkandung dalam kegiatan tersebut. Dengan demikian, pedoman observasi tidak hanya menjadi alat pencatatan, tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk menangkap realitas sosial dan budaya secara mendalam.

#### 2. Pedoman Wawancara

Pedoman wawancara adalah daftar pertanyaan yang digunakan sebagai acuan untuk menggali informasi dengan melakukan wawancara terkait pokok persoalan yang diteliti pada objek penelitian, dan dapat memberikan hasil yang diharapkan peneliti dalam proses penelitian. Pedoman wawancara berisi item-item pertanyaan wawancara kepada informan yang digunakan. Hal tersebut dapat digaris bawahi bahwa pedoman wawancara menjelaskan bahwa instrumen ini merupakan daftar pertanyaan yang disusun secara sistematis sebagai acuan bagi peneliti dalam menggali informasi dari informan yang relevan dengan topik penelitian. Penekanan pada "pokok persoalan yang diteliti" menunjukkan bahwa setiap pertanyaan dalam pedoman disusun berdasarkan fokus penelitian yang telah dirumuskan sebelumnya, sehingga memungkinkan peneliti memperoleh data yang sesuai dan mendalam. Dalam konteks metodologi penelitian kualitatif, pedoman wawancara termasuk dalam instrumen non-standar, yang

<sup>9</sup> Ardiansyah, Risnita, dan M.Syahran Jailani, 'Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah', *Journal of Qualitative and Quantitative Research*, 2.1 (2023), h. 1–9.

memungkinkan fleksibilitas, namun tetap terarah oleh kerangka konseptual yang telah ditetapkan. Narasi tersebut juga menyebutkan bahwa pedoman wawancara memuat item-item pertanyaan, yang menunjukkan bahwa alat ini disusun secara bertahap dan tematis, sesuai dengan variabel atau indikator yang ingin digali. Dengan demikian, narasi ini mencerminkan pemahaman bahwa pedoman wawancara tidak hanya berfungsi sebagai alat bantu teknis, tetapi juga sebagai bagian dari strategi penggalian data yang sistematis dan terencana, guna menghasilkan informasi yang valid dan bermanfaat bagi keseluruhan proses penelitian.

# 3. Pedoman Dokumentasi

Pedoman Dokumentasi merupakan alat bantu yang digunakan untuk mengumpulkan data-data yang berupa dokumen seperti foto-foto kegiatan dan transkrip wawancara. Dokumentasi dari asal katanya dokumen, artinya barang-barang tertulis. Dalam melaksanakan metode dokumentasi, peneliti menyelidiki bendabenda tertulis seperti buku-buku, dokumen, peraturan, notulen rapat, catatan harian, dan-sebagainya. Dokumen-dokumen tersebut digunakan sebagai sumber data yang dapat memperkuat temuan penelitian, terutama dalam studi kualitatif yang menekankan pada kedalaman dan keakuratan informasi. Pedoman dokumentasi membantu peneliti dalam mengidentifikasi jenis dokumen apa saja yang relevan dengan fokus penelitian, serta bagaimana cara mengakses, mengelola, dan menganalisisnya secara sistematis. Selain itu, dokumentasi berfungsi sebagai bukti pendukung atas data yang diperoleh melalui observasi dan wawancara, sehingga meningkatkan validitas dan kredibilitas hasil penelitian. Oleh karena itu,

<sup>10</sup> Ardiansyah, Risnita, dan M. Syahran Jailani, 'Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif', *Jurnal IHSAN*: *Jurnal Pendidikan Islam*, 1.2 (2023), h. 1–9

-

penyusunan pedoman dokumentasi harus mempertimbangkan aspek kelengkapan, keaslian, serta keterkaitan dokumen dengan variabel yang diteliti.

## G. Teknik Pengolahan dan Analisis Data

Analisis data merupakan proses mencari dan menyusun secara sistematis data yang diperoleh dari hasil wawancara, catatan lapangan, dan bahan-bahan lain sehingga dapat mudah dipahami dan temuannya dapat diinformasikan kepada orang lain. Analisis data dalam penelitian kualitatif dilakukan sejak sebelum memasuki lapangan, selama di lapangan dan setelah di lapangan. Namun, dalam penelitian ini, analisis data lebih difokuskan selama proses penelitian di lapangan bersamaan dengan pengumpulan data. Aktifitas dalam analisis data kualitatif dilakukan secara interaktif dan berlangsung secara terus menerus. Adapun analisis data sebagai berikut:

### a. Reduksi data (*Data Reduction*)

Mereduksi data berarti merangkum, memilih hal-hal yang pokok, memfokuskan pada hal-hal yang penting, dan membuang yang tidak perlu. Proses analisis data dimulai dengan menelaah seluruh data yang telah terkumpul, kemudian mereduksi data. Pada tahap ini peneliti menyortir data dengan cara memilih mana data yang menarik, penting, dan berguna. Adapun data yang dirasa tidak dipakai ditinggalkan.

## b. Penyajian data (*Data Display*)

Setelah data direduksi, maka langkah selanjutnya adalah menyajikan data. Dalam penelitian kualitatif penyajian data dapat dilakukan dalam bentuk table, grafik, *Phie Card, Pictogram* dan sejenisnya. Melalui penyajian data tersebut,

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Noeng Muhadjir, Metode Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2002), Ed. IV, h. 142.

maka data akan terorganisasi dan tersusun dalam pola hubungan, sehingga akan semakin mudah dipahami.

### c. Verifikasi

Tahapan yang selanjutnya saat melaksanakan sebuah analisis data pada penelitian kualitatif setelah data direduksi serta disajikan ialah menarik kesimpulan penelitian serta verifikasi yang telah dilakukan. Kesimpulan pertama akan berubah jika ditemukan bukti-bukti kuat yang mendukung pada tahap pengumpulan data selanjutnya dan kesimpulan awal yang ditemukan masih bersifat sementara. Kemudian apabila kesimpulan yang dikemukakan pada tahap awal, didukung oleh bukti-bukti yang valid dan konsisten saat peneliti kembali ke lapangan mengumpulkan data, maka kesimpulan yang dikemukakan merupakan kesimpulan yang kredibel.

# H. Pengujian Keabsahan Data

Untuk menghindari data yang tidak valid pada penelitian kualitatif diterapkan keabsahan data. Keabsahan data penelitian ini diuji dengan memanfaatkan metode triangulasi. Pengumpulan data dengan triangulasi berarti mengumpulkan data sekaligus menguji kredibilitas data dari berbagai sumber dengan berbagai cara dan berbagai waktu. Dengan melakukan verifikasi terhadap data yang disajikan maupun pada kesimpulan tetap diperlukan peninjauan ulang terhadap data-data yang telah terkumpul dengan menentukan pola, tema dan korelasinya agar dapat menyajikan kesimpulan yang valid. Hal ini dilakukan untuk menghindari adanya jawaban dari informan yang disampaikan tidak benar atau tidak jujur. Validitas atau keabsahan data adalah yang tidak berbeda antara data yang diperoleh oleh peneliti dengan data yang terjadi sesungguhnya pada obyek penelitian

sehingga keabsahan data yang terjadi sesungguhnya pada obyek penelitian sehingga keabsahan data yang telah disajikan dapat dipertanggung jawabkan.

- Triangulasi Sumber, untuk menguji kredibilitas data dilakukan dengan cara mengecek data yang telah diperoleh melalui beberapa sumber. Data yang telah dianalisis sehingga menghasilkan kesimpulan kemudian dimintakan kesepakatan dengan sumber data.
- 2. Triangulasi Teknik, untuk menguji kredibilitas data dilakukan dengan cara mengecek data kepada sumber yang sama dengan teknik yang berbeda. Hal ini dilakukan untuk memastikan kebenaran data, bila data yang dihasilkan berbeda, peneliti kemudian melakukan diskusi lebih lanjut dengan sumber data.



### **BAB IV**

### HASIL DAN PEMBAHASAN

### A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian

Desa Pada Raya Makmur merupakan salah satu Desa yang ada di Kabupaten Wakatobi, Provinsi Sulawesi Tenggara. Desa Pada Raya Makmur memiliki tiga dusun yakni, Padangkuku, Pada Jambu dan Pada Ue. Berikut Profil Desa Pada Raya Makmur:

Tabel 4.1
Batas Desa Menurut Dusun

| Batas Desa               |                     | Batas desa menurut Dusun |          |  |
|--------------------------|---------------------|--------------------------|----------|--|
|                          |                     | Nama Dusun               | Luas     |  |
| Sebelah Timur Kel. W     | anci, Sebelah Barat | Padangkuku               | 110.11 H |  |
| Kel. Wandoka dan         | Wandoka Selatan,    | Pada Jambu               | 140.22 H |  |
| Sebelah Utara Desa       | Waginopo, Sebelah   | D. L. IV                 | 60.40 H  |  |
| Selatan Kel. Wanci       |                     | Pada Ue                  | 69.10 H  |  |
| UNIVERSITAS ISLAM NEGERI |                     |                          |          |  |

Sumber Data: Tata usaha Desa Pada Raya Makmur

Berdasarkan data batas wilayah desa menurut pembagian dusun, diketahui bahwa desa tersebut berbatasan langsung dengan beberapa kelurahan dan satu desa lainnya. Sebelah timur dan selatan berbatasan dengan Kelurahan Wanci, sebelah barat berbatasan dengan Kelurahan Wandoka dan Wandoka Selatan, serta sebelah utara berbatasan dengan Desa Waginopo. Letak geografis ini menunjukkan bahwa desa tersebut berada di wilayah strategis yang dikelilingi oleh pusat-pusat administrasi dan pemukiman padat. Secara administratif, desa ini terbagi menjadi tiga dusun, yaitu Dusun Padangkuku, Pada Jambu, dan Pada Ue. Dusun Pada Jambu memiliki wilayah terluas yakni 140,22 hektar, disusul oleh Dusun

Padangkuku seluas 110,11 hektar, dan Dusun Pada Ue seluas 69,10 hektar. Total luas ketiga dusun tersebut mencapai 319,43 hektar. Ketimpangan luas antar dusun menunjukkan adanya variasi potensi dan penggunaan lahan yang berbeda-beda di setiap wilayah, di mana Dusun Pada Jambu kemungkinan memiliki fungsi yang lebih dominan dalam aspek pemukiman, pertanian, atau pengelolaan sumber daya desa. Pembagian wilayah ini menjadi dasar penting dalam perencanaan pembangunan, pelayanan publik, serta tata kelola pemerintahan desa secara menyeluruh.

Tabel 4.2

Monografi Desa Pada Raya Makmur

| Monogram Desa rada Kaya Makinar           |                   |  |  |  |
|-------------------------------------------|-------------------|--|--|--|
| 1. Nama Desa                              | Pada Raya Makmur  |  |  |  |
| 2. Tahun Pembentukan                      | 2007              |  |  |  |
| 3. Nomor Kode Desa                        | 2020              |  |  |  |
| 4. Nomor Kode Pos                         | 93791             |  |  |  |
| A. Data Umum Desa                         |                   |  |  |  |
| 1. Tipologi Desa                          | Pertanian         |  |  |  |
| 2. Tingkat Perkembangan Desa              | Sedang berkembang |  |  |  |
| 3. Orbitasi (Jarak dari Pusat Pemerintah) |                   |  |  |  |
| a. Jarak Dari Pemerintah Kecamatan        | 1 Km              |  |  |  |
| b. Jarak Dari Pemerintah Kota             | 1 Km              |  |  |  |
| c. Jarak dari Ibu Kota                    | 2 Km              |  |  |  |
| 4. Pekerjaan                              |                   |  |  |  |
| a. Belum (Tidak Bekerja)                  | 714 Orang         |  |  |  |
| b. Mengurus Rumah Tangga                  | 275 Orang         |  |  |  |
| c. Pelajar/Mahasiswa                      | 207 Orang         |  |  |  |
| d. TNI/Polri                              | 7 Orang           |  |  |  |

| e. | Perdagangan                      | 2 Orang           |
|----|----------------------------------|-------------------|
| f. | Petani, Nelayan dan Buruh        | 239/17/4 Orang    |
| g. | Karyawan Swasta, BUMN, BUMD, dan | 21/17/13/28 Orang |
|    | Honorer                          |                   |
| h. | PNS dan Wiraswasta               | 120/172 Orang     |

Sumber Data: Tata usaha Desa Pada Raya Makmur

Desa Pada Raya Makmur merupakan salah satu desa yang berada dalam wilayah administratif Kabupaten Wakatobi, dengan kode desa 2020 dan kode pos 93791. Desa ini resmi dibentuk pada tahun 2007 dan memiliki tipologi desa pertanian, yang mencerminkan bahwa aktivitas utama masyarakatnya berpusat pada sektor agraris. Berdasarkan tingkat perkembangannya, Desa Pada Raya Makmur saat ini termasuk dalam kategori "sedang berkembang," menunjukkan adanya proses pembangunan dan peningkatan kesejahteraan yang sedang berlangsung. Secara geografis, desa ini sangat strategis karena hanya berjarak sekitar 1 km dari pusat UNIVERSITAS ISLAM NEGERI pemerintahan kecamatan maupun kota, serta 2 km dari ibu kota kabupaten, sehingga akses masyarakat terhadap layanan pemerintahan dan fasilitas umum cukup mudah.

Dalam aspek sosial-ekonomi, distribusi penduduk berdasarkan pekerjaan menunjukkan keragaman profesi. Sebanyak 714 orang tercatat belum bekerja, 275 orang mengurus rumah tangga, dan 207 orang masih berstatus pelajar atau mahasiswa. Di sektor pertahanan dan keamanan, terdapat 7 orang yang bekerja sebagai anggota TNI/Polri. Sementara itu, masyarakat yang bergerak di sektor perdagangan hanya berjumlah 2 orang. Pekerjaan di bidang pertanian, nelayan, dan buruh masing-masing tercatat sebanyak 239, 17, dan 4 orang, menandakan dominasi kegiatan agraris.

Selain itu, terdapat pula penduduk yang bekerja di sektor formal seperti karyawan swasta (21 orang), BUMN (17 orang), BUMD (13 orang), dan tenaga honorer (28 orang). Jumlah aparatur sipil negara (PNS) sebanyak 120 orang, serta wiraswasta mencapai 172 orang, menunjukkan adanya keseimbangan antara sektor formal dan informal dalam menopang perekonomian desa. Data ini mencerminkan bahwa Desa Pada Raya Makmur memiliki potensi sumber daya manusia yang cukup besar untuk dikembangkan lebih lanjut dalam berbagai sektor pembangunan.

### B. Hasil Penelitian

# 1. Budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* Desa Pada Raya Makmur

Wakatobi, sebagai wilayah kepulauan yang terdiri dari Wangi-Wangi, Kaledupa, Tomia, dan Binongko, tidak memiliki sistem kerajaan yang berdiri sendiri. Sejak zaman dahulu, seluruh wilayah ini berada di bawah kekuasaan Kesultanan Buton, yang memiliki pengaruh besar terhadap struktur sosial, budaya, dan nilai kehidupan masyarakat. Salah satu pusat penting kekuasaan dan budaya Kesultanan Buton di Wakatobi adalah Desa Liya Togo di Pulau Wangi-Wangi. Desa ini menjadi simbol kuat warisan sejarah dengan keberadaan Benteng Liya dan rumah-rumah adat yang masih bertahan hingga kini.

Dalam lingkungan budaya yang dibentuk oleh pengaruh Kesultanan Buton inilah tumbuh kearifan lokal yang khas, salah satunya adalah *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a*. Keduanya tidak lahir dari struktur resmi kerajaan, melainkan berkembang secara organik melalui sistem nilai yang dijaga dan diwariskan oleh masyarakat secara lisan dan turun-temurun.

Ndou-Ndou Mansuana adalah bentuk petuah atau nasihat yang disampaikan oleh orang tua, tokoh adat, atau orang yang dituakan kepada generasi muda. Petuah ini umumnya disampaikan dalam bentuk halus, menggunakan bahasa simbolik atau kiasan yang menyentuh perasaan dan membangkitkan kesadaran moral. Tradisi ini sangat penting dalam proses pembentukan karakter, karena mengandung nilai-nilai luhur seperti kejujuran, tanggung jawab, kerja keras, dan kesantunan.

Salah satu bentuk praktik *Ndou-Ndou Mansuana* yang terkenal adalah *banti-banti*, yakni pernyataan atau ungkapan nasihat yang dilontarkan dengan penuh makna di berbagai kesempatan, seperti saat anak akan merantau, menikah, atau ketika mengalami konflik kehidupan. Dalam beberapa penyampaiannya, *Ndou-Ndou* juga kerap disisipkan *Homali'a*, sebagai penguat nilai-nilai yang tidak boleh dilanggar.

Sementara itu, *Homali'a* merujuk pada larangan adat atau pantangan yang mengatur perilaku individu dalam kehidupan sosial masyarakat. *Homali'a* tidak sekadar merupakan aturan moral, tetapi juga mengandung unsur sakral yang diyakini memiliki konsekuensi spiritual dan sosial jika dilanggar. *Nilai-nilai Homali'a* meliputi penghormatan terhadap alam, sesama manusia, serta tatanan adat yang ada. Dengan kata lain, *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* merupakan warisan tak tertulis namun kaya makna yang merepresentasikan kekuatan budaya lokal dalam menjaga harmoni kehidupan masyarakat Wakatobi. Sampai hari ini, nilai-nilai tersebut masih menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari dan terus dijaga dalam berbagai ritus dan praktik sosial masyarakat. Berdasarkan penelitian yang dilakukan, Saleh menyampaikan bahwa:

Ndou-Ndou Mansuana dan homalia sudah ada sejak zaman dulu dari zaman kesultanan buton dan itu bukan sekadar omongan orang tua, tapi itu warisan adat yang mengajarkan hidup benar. Dulu, sebelum

anak muda pergi merantau, orang tua akan beri Ndou-Ndou, biasanya disampaikan lewat *banti-banti*. Misalnya mereka bilang begini: '*bara habuntu mbena di togo numia, roda na asala'u*' yang artinya, jangan hanya bersinar di luar, tapi juga harus tetap hormat pada asalmu. Di dalam *Ndou-Ndou* itu, kadang juga dimasukkan *Homali'a* yang tak boleh dilanggar, supaya anak-anak tahu batas dan tahu malu.<sup>51</sup>

Pernyataan yang disampaikan oleh Saleh menunjukkan bahwa Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a merupakan bagian dari warisan budaya yang telah ada sejak masa Kesultanan Buton dan tetap hidup dalam tatanan sosial masyarakat Wakatobi hingga kini. Ndou-Ndou Mansuana tidak hanya dipahami sebagai nasihat biasa dari orang tua, tetapi merupakan sarana pewarisan nilai-nilai moral dan etika yang disampaikan secara lisan kepada generasi muda. Melalui praktik banti-banti, nasihat disampaikan dengan bahasa yang halus, penuh makna, dan bersifat membimbing, seperti dalam ungkapan "bara habuntu mbena di togo numia, roda na asala'u" yang mengandung ajakan agar seseorang tetap menghormati asal-usulnya meskipun telah hidup di perantauan. Ungkapan ini mencerminkan pentingnya menjaga jati diri, kesetiaan terhadap nilai leluhur, dan rasa hormat kepada kampung halaman. Selain itu, La Saleh juga menyampaikan bahwa dalam Ndou-Ndou sering kali diselipkan Homali'a, yaitu larangan adat dilanggar oleh masyarakat. Kehadiran Homali'a vang tidak boleh memperkuat pesan moral dalam Ndou-Ndou karena memberikan batasan perilaku yang jelas, baik secara sosial maupun spiritual. Dengan demikian, keduanya membentuk suatu sistem nilai yang saling melengkapi; Ndou-Ndou sebagai nasihat yang mengarahkan, dan Homali'a sebagai larangan yang menjaga. Tradisi ini membuktikan adanya mekanisme pendidikan karakter yang telah terbangun secara turun-temurun dalam masyarakat Wakatobi,

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Saleh, Tokoh Adat, Wawancara, 31 Juli 2025

berperan besar dalam membentuk kesadaran etis, identitas budaya, dan kepatuhan terhadap norma sosial.

Sejalan dengan yang disampaikan oleh Saleh, Hadinari juga memberikan jawabannya bahwa:

Ndou-Ndou dan Homali'a itu ibarat dua sisi dari satu batang bambu. Ndou-Ndou adalah nasihat, Homali'a adalah batas. Tradisi ini sudah ada sejak zaman Kesultanan Buton, termasuk di wilayah Barata Kahedupa dan Liya, yang dikenal sebagai pusat budaya dan pertahanan melalui Benteng Liya. Pada masa itu, orang tua dan tetua adat selalu memberikan *Ndou-Ndou* kepada anak-anak, terutama saat hendak merantau, menikah, atau memikul tanggung jawab. Dalam nasihat Ndou-Ndou itu, sering diselipkan banti-banti, yaitu ungkapan kiasan yang sarat makna dan pesan moral. Jadi, banti-banti adalah bagian dari Ndou-Ndou Mansuana itu sendiri, bukan hanya hiasan kata, tapi cara halus orang tua mengajarkan nilai hidup. Di sisi lain, Homali'a menjadi penegas batas larangan yang harus ditaati. Kalau anak-anak cuma dengar nasihat tanpa tahu batasannya, mereka bisa salah arah. Homali'a dipercaya menjaga keseimbangan, tidak hanya antara sesama manusia, tapi juga antara manusia dengan alam. Pelanggaran terhadapnya bukan cuma berdampak sosial, tapi juga bisa membawa akibat spiritual. Karena itu, sejak kecil kami diajarkan nilai-nilai ini lewat Ndou-Ndou, yang di dalamnya ada banti-banti, dan ditanamkan lewat teladan hidup sehari-hari.<sup>52</sup>

Pernyataan Hadinari menegaskan bahwa *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* merupakan dua unsur budaya yang tidak terpisahkan dalam sistem nilai masyarakat Wakatobi. Dengan menggunakan analogi "dua sisi dari satu batang bambu," Hadinari mengilustrasikan bahwa *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* memiliki peran yang saling melengkapi. *Ndou-Ndou* sebagai bentuk nasihat yang mendidik, dan *Homali'a* sebagai batasan adat yang mengatur perilaku.

Hadinari juga menunjukkan bahwa tradisi ini memiliki akar sejarah yang kuat sejak masa Kesultanan Buton, terutama di wilayah-wilayah penting seperti *Barata Kahedupa* dan Liya, yang dikenal sebagai pusat budaya dan pertahanan, sebagaimana ditunjukkan oleh keberadaan Benteng Liya. Hal ini memperkuat pemahaman bahwa nilai-nilai lokal seperti Ndou-Ndou dan

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Hadinari, Tokoh Adat, *Wawancara*, 31 Juli 2025

*Homali'a* bukan hanya bagian dari kehidupan sehari-hari, tetapi juga bagian dari sistem sosial-politik yang lebih besar pada masa lalu.

Penekanan pada *banti-banti* sebagai bagian dari *Ndou-Ndou* memberikan wawasan tentang cara masyarakat Wakatobi menyampaikan nilai-nilai moral melalui bahasa yang halus dan bermakna. Dalam hal ini, *banti-banti* bukan sekadar hiasan retoris, tetapi merupakan instrumen pendidikan budaya yang efektif, karena sarat dengan pesan moral yang mudah diingat dan menyentuh secara emosional.

Selain itu, Hadinari menyoroti fungsi penting *Homali'a* sebagai sistem larangan adat yang tidak hanya mengatur hubungan antar manusia, tetapi juga hubungan manusia dengan alam. Ini menunjukkan bahwa *Homali'a* berperan dalam menjaga harmoni ekologis dan spiritual masyarakat. Pelanggaran terhadap *Homali'a* diyakini membawa dampak tidak hanya secara sosial, tetapi juga secara spiritual, yang mencerminkan keyakinan lokal terhadap keseimbangan hidup yang bersifat holistik.

Secara keseluruhan, jawaban Hadinari mencerminkan bahwa *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* tidak hanya berfungsi sebagai alat kontrol sosial, tetapi juga sebagai sistem pendidikan karakter dan penjaga harmoni yang telah diwariskan secara turun-temurun. Budaya ini dibentuk dan ditanamkan sejak masa kecil melalui nasihat, simbolisme bahasa, dan teladan hidup, sehingga membentuk fondasi kuat dalam kepribadian masyarakat Wakatobi.

Dalam kajian antropologi dan sosiologi budaya, penting untuk membedakan antara kebiasaan masyarakat yang bersifat rutin dengan budaya yang mengandung kedalaman makna sosial. Tidak semua kebiasaan atau praktik yang dilakukan oleh masyarakat secara turun-temurun secara

otomatis dapat dikategorikan sebagai budaya. Suatu fenomena sosial baik berupa tradisi, adat, maupun kebiasaan lokal baru dapat disebut sebagai budaya apabila memenuhi sejumlah kriteria mendasar. Pertama, praktik tersebut harus mengandung nilai dan norma yang dijadikan acuan bersama dalam menentukan mana yang dianggap baik, benar, dan pantas dalam masyarakat. Kedua, budaya berfungsi sebagai pedoman hidup, yakni menjadi panduan dalam bertindak dan bersikap bagi setiap anggota masyarakat, bukan sekadar rutinitas tanpa makna. Ketiga, budaya harus melalui proses internalisasi, yakni nilai-nilai tersebut ditanamkan dan diwariskan melalui interaksi sosial dan pendidikan sejak dini hingga menjadi bagian dari kepribadian seseorang. Keempat, budaya memiliki dimensi simbolik, di mana praktik-praktik tertentu mengandung makna yang lebih dalam dan tidak selalu tersampaikan secara verbal, melainkan dipahami melalui simbol, ritual, atau Bahasa. Kelima, budaya berperan sebagai alat edukatif dan sosial, yang tidak hanya mengatur perilaku individu tetapi juga membentuk karakter dan menciptakan kohesi sosial dalam komunitas. Terakhir, budaya terkait erat dengan sistem sosial yang lebih luas, artinya ia tidak berdiri sendiri, melainkan berkaitan dengan struktur sosial seperti keluarga, agama, pendidikan, dan ekonomi. Oleh karena itu, pemahaman terhadap Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a tidak cukup hanya melihat bentuk luarnya, tetapi perlu menggali substansi nilai dan sistem sosial yang melingkupinya agar layak disebut sebagai budaya. Berdasarkan penelitian yang dilakukan, Saleh menyampaikan terkait, Bagaimana Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a dijalankan dalam kehidupan masyarakat Desa Pada Raya Makmur, dan sejauh mana praktik tersebut mencerminkan nilai dan norma, pedoman hidup, diinternalisasikan secara turun-temurun, dimaknai secara simbolik, serta

berperan dalam pendidikan moral anak dan keterikatan sosial masyarakat. Beliau menyampaikan bahwa:

Ndou-Ndou itu bukan hanya kata-kata biasa, tapi warisan dari leluhur yang punya kekuatan membentuk tabiat dan akhlak anak. Di sini, kami tidak langsung bawa anak ke tokoh adat kalau dia nakal. Ada tahapannya. Pertama-tama, itu tugas orang tuanya dulu, khususnya ibu atau bapaknya. Kalau anak masih tetap melawan, baru orang tuanya akan minta bantuan dari paman, kakek, atau orang tua dalam keluarga yang dituakan. Tapi kalau anak tetap keras kepala, nah di situlah kami sebagai tokoh adat turun tangan. Kami tidak marahi, tapi kami berikan pemahaman dengan bahasa yang halus tapi dalam. Anak-anak biasanya lebih tunduk karena mereka tahu tokoh adat itu bukan sekadar orang tua, tapi juga penjaga kehormatan kampung. Biasanya ndou-ndou juga disampaikan bersamaan dengan Homali'a. Homali'a itu lebih ke larangan adat. Contohnya, tidak boleh duduk di ambang pintu, tidak boleh bersiul saat malam. Itu semua ada maksudnya. Bukan cuma karena takut, tapi supaya anak-anak bisa menjaga diri dan lebih berhatihati. Sa

Wawancara dengan Saleh memperlihatkan bahwa *Ndou-Ndou Mansuana* dipahami sebagai sistem pembinaan akhlak yang bersifat bertahap dan mengakar kuat dalam struktur sosial masyarakat Wakatobi. Saleh menjelaskan bahwa Ndou-Ndou kepada anak tidak dilakukan secara sembarangan atau sepihak melainkan mengikuti alur yang sistematis dan berjenjang, dimulai dari orang tua kandung, kemudian berlanjut kepada anggota keluarga besar yang dituakan, yang dalam budaya lokal disebut sebagai *Kaomu*. Jika nasihat dari pihak keluarga belum membuahkan hasil atau perubahan perilaku pada anak, maka barulah anak dibawa kepada tokoh adat sebagai bentuk upaya terakhir dalam proses pembinaan.

Penjelasan ini mencerminkan adanya prinsip tanggung jawab sosial yang berjenjang dalam pendidikan akhlak anak. Artinya, ketika otoritas orang tua dianggap tidak lagi efektif, masyarakat memiliki mekanisme sosial yang terorganisir untuk mengambil peran melalui figur-figur berpengaruh, tanpa

<sup>53</sup> Saleh, Tokoh Adat, Wawancara, 29 Juni 2025

menghilangkan nilai kekeluargaan dan kasih sayang. Hal ini menunjukkan betapa pentingnya peran kolektif dalam menjaga akhlak anak dan mencegah terjadinya pembiaran terhadap perilaku menyimpang.

Temuan ini diperkuat oleh hasil observasi yang menunjukkan bahwa dalam kehidupan sehari-hari, praktik Ndou-Ndou masih dijalankan secara aktif oleh keluarga-keluarga di wilayah pedesaan Wakatobi. Anak-anak masih sering dinasihati oleh orang tua atau nenek mereka, terutama pada momenmomen tertentu seperti setelah makan malam, menjelang tidur, atau setelah anak melakukan kesalahan. Sementara itu, dokumentasi berupa foto-foto kegiatan adat dan interaksi keluarga memperlihatkan bagaimana Ndou-Ndou disampaikan dalam suasana yang hangat dan penuh rasa hormat, baik di rumah maupun saat kegiatan adat seperti *karia'a*.

Saleh juga menegaskan bahwa pendekatan yang dilakukan oleh tokoh adat bukanlah pendekatan yang bersifat keras atau menghukum, tetapi persuasif dan sarat makna simbolik. Penyampaian Ndou-Ndou oleh tokoh adat dilakukan dengan bahasa yang halus, namun tegas, dan selalu disertai dengan penjelasan nilai-nilai adat serta tanggung jawab anak terhadap keluarga dan komunitas. Observasi terhadap kegiatan adat di salah satu desa di Wangi-Wangi menunjukkan bahwa tokoh adat masih rutin menyampaikan petuah kepada anak-anak dalam bentuk narasi budaya dan kisah lokal yang mudah dipahami. Ini memperkuat pandangan bahwa tokoh adat adalah figur moral dan spiritual yang memiliki otoritas sosial tinggi dalam membina akhlak anak.

Dari wawancara dan observasi tersebut dapat dipahami bahwa menurut Saleh, *Ndou-Ndou Mansuana* bukan sekadar nasihat harian, tetapi merupakan bagian dari sistem budaya yang terstruktur dan memiliki fungsi sosial edukatif yang nyata. Tokoh adat dalam hal ini menjadi benteng terakhir dalam tahapan pembinaan karakter anak, dengan harapan bahwa kharisma, wibawa, dan kekuatan tutur yang diwariskan secara turun-temurun dapat menyentuh kesadaran anak untuk berubah.

Selain itu, dokumentasi larangan adat *Homali'a* seperti tidak duduk di ambang pintu atau tidak bersiul di malam hari, menunjukkan bahwa larangan-larangan tersebut masih dikenal luas dan bahkan diwariskan melalui cerita lisan dari orang tua dan kakek-nenek. Nilai-nilai simbolik dan edukatif dari *Homali'a* juga diamati dalam cara anak-anak merespons pantangan tersebut bukan dengan takut irasional, tetapi dengan rasa hormat dan kehati-hatian dalam bertindak. Hal ini menandakan bahwa larangan adat tidak sekadar dianggap mitos, tetapi telah diinternalisasi sebagai cara untuk menjaga ketertiban sosial dan perilaku yang baik.

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa praktik *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* memiliki fungsi simbolik, edukatif, dan sosial yang kuat. Ia tidak hanya dijalankan sebagai rutinitas turun temurun, melainkan sebagai mekanisme kultural yang memperkuat keterikatan sosial, menjaga tatanan moral, dan menghindarkan anak dari perilaku menyimpang. Nilai-nilai ini dipelihara secara kolektif oleh keluarga dan masyarakat, serta diyakini masih relevan sebagai benteng moral di tengah arus perubahan budaya yang semakin kompleks. Oleh karena itu, Ndou-Ndou dan *Homali'a* layak dikategorikan sebagai bagian dari budaya dalam arti yang utuh yakni sistem nilai dan norma yang terstruktur, diwariskan, dan berfungsi membentuk karakter generasi muda di Wakatobi.

Sejalan dengan yang disampaikan oleh Saleh, Hadinari juga memberikan jawabannya bahwa:

Mina dimolengo, te Ndou-Ndou Mansuana iso te pakento ako mokoleama te perilaku ana mai. Ara ane ke ana yaka nojari kawa yaka no heti'I tepogau numansuanano, maka nabumafae di kaomuno lagi, toka ara tatapu yaka noheti'I maka tetanggungjawab mamimo te mia adati. Temoneano teikami mogau luha-luha, tula-tula lagi. TeNdou-Ndou mini kami adati yaka topakee kekerasan, mantaeda tegau adati alaa'a jumarimo mokoleama te ana tapasara. Te ana ara mondomu di Ndou-Ndou moneano langsung no heti'I karena nomenyangkutmo te hargadiri nu mansuanano ke kaomuno. TeNdou-Ndou minikami adati te menagkatalikumo.

## Terjemahannya:

Sejak dulu, Ndou-Ndou Mansuana menjadi cara kami menjaga akhlak anak-anak di kampung ini. Kalau ada anak yang tidak bisa lagi dinasihati oleh orang tuanya, maka tanggung jawab itu berpindah ke keluarga besar. Tapi kalau masih belum berubah, maka orang tua akan datang kepada kami, para tetua adat, untuk membantu menegur anak itu. Kami biasanya ajak bicara anak itu secara pribadi. Kami mulai dengan cerita-cerita lama yang penuh makna, tentang asal-usul, tentang aib, tentang rasa malu kalau sampai melanggar norma. Kami tidak pernah menggunakan kekera<mark>san, ka</mark>rena bagi kami, kekuatan kata jauh lebih berpengaruh. Anak-anak yang sudah dinasihati oleh tokoh adat biasanya akan berubah, karena mereka merasa itu sudah menyangkut harga diri keluarga dan nama baik orang tuanya. Ndou-Ndou dari tokoh adat adalah tahap terakhir, dan biasanya jadi titik balik bagi anak-anak yang sebelumnya sulit diarahkan. Homali'a juga penting. Itu laranganlarangan adat yang disampaikan dengan cara yang punya makna. Misalnya, tidak boleh makan di pintu, atau tidak boleh duduk di atas bantal. Kadang kami pakai perumpamaan supaya anak bisa mengerti sendiri. Bukan karena takut, tapi supaya dia sadar. Jadi, ndou-ndou dan Homali'a itu kami gunakan bersama-sama Runtuk menanamkan nilai kebaikan. Supaya anak-anak tumbuh jadi orang yang tahu adat, tahu malu, dan punya tanggung jawab.54

Pemaparan Hadinari mempertegas bahwa praktik *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* bukan sekadar kebiasaan turun-temurun, melainkan merupakan sistem pembinaan akhlak yang kaya akan nilai-nilai budaya yang terstruktur dan fungsional dalam kehidupan sosial masyarakat Wakatobi. Beliau menekankan pentingnya memperhatikan kondisi emosional anak sebelum nasihat disampaikan. Hal ini menunjukkan adanya pendekatan yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga psikologis dan etis di mana nilai tidak dipaksakan, tetapi ditanamkan dengan kesadaran dan kesiapan

<sup>54</sup> Hadinari, Tokoh Adat, *Wawancara*, 30 Juni 2025

\_

penerima. Proses penyampaian yang bertahap dimulai dari orang tua, lalu *Kaomu* (keluarga yang dituakan), hingga ke tokoh adat menggambarkan bahwa Ndou-Ndou dijalankan dalam struktur sosial yang berjenjang, yang memungkinkan pewarisan nilai berlangsung secara alami dan penuh makna lintas generasi.

Pentingnya aspek simbolik dalam penyampaian nilai juga tergambar dari contoh yang diberikan Hadinari, yakni anak diminta duduk di hadapan keluarga besar dan diberi air putih sebelum menerima Ndou-Ndou. Berdasarkan hasil observasi, praktik ini memang masih ditemukan di beberapa rumah tangga tradisional di Wakatobi, terutama saat anak melakukan kesalahan yang dianggap melanggar norma keluarga atau adat. Pemberian air putih tidak sekadar bentuk penyambutan atau ritual sederhana, tetapi memiliki makna menenangkan hati dan menyucikan niat sebelum nasihat diberikan, agar anak siap secara batin untuk menerima pesan moral. Dokumentasi berupa foto interaksi keluarga saat malam hari atau setelah acara makan bersama menunjukkan bahwa momen inilah yang sering digunakan untuk penyampaian Ndou-Ndou secara lembut namun bermakna, disertai ekspresi wajah yang tenang dan penuh perhatian.

Selain Ndou-Ndou, Hadinari juga menekankan bahwa *Homali'a* bukan merupakan larangan kaku atau menakutkan, tetapi komunikasi simbolik adat yang sarat nilai moral. Perumpamaan dalam *Homali'a*, seperti larangan bersiul di malam hari atau duduk di ambang pintu, digunakan bukan untuk menakut-nakuti, tetapi untuk mengajarkan kewaspadaan, kehati-hatian, dan rasa hormat terhadap ruang sosial dan spiritual. Dalam observasi pada interaksi orang tua dan anak di rumah, terlihat bahwa anak-anak merespons larangan tersebut dengan rasa hormat, meski tidak selalu memahami makna

mendalamnya. Namun, melalui pengulangan dan penjelasan dari orang tua atau nenek, larangan tersebut perlahan dimaknai sebagai bentuk kepatuhan terhadap tatanan bersama.

Dari wawancara, observasi, dan dokumentasi, terlihat bahwa *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* berfungsi bukan hanya sebagai metode pembinaan perilaku individu, tetapi juga sebagai penjaga kohesi sosial dan spiritualitas kolektif. Nilai-nilai seperti sopan santun, rasa malu, tanggung jawab, dan hormat kepada orang tua serta norma adat ditanamkan tidak dengan ancaman, tetapi melalui keteladanan, pengulangan, dan simbolisme yang menyentuh aspek batin anak. Pendekatan yang digunakan mencerminkan sistem nilai yang hidup, mengikat, dan adaptif terhadap perkembangan zaman.

Dengan demikian, analisis ini memperlihatkan bahwa praktik *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* sebagaimana dijelaskan oleh Hadinari benar-benar merepresentasikan mekanisme budaya masyarakat Wakatobi yang tidak hanya mengatur relasi sosial, tetapi juga membentuk karakter anak secara komprehensif. Nilai-nilai tersebut masih sangat relevan dan terbukti dapat bertahan sejauh prosesnya dilestarikan secara sadar oleh keluarga dan komunitas melalui praktik nyata yang teramati di lapangan. Oleh karena itu, *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* tidak hanya penting sebagai tradisi, tetapi juga sebagai media pendidikan karakter yang kontekstual dan bermuatan nilai luhur. Sejalan dengan yang disampaikan oleh para informan diatas, tokoh masyarakat juga memberikan pandangannya, Hadi menyampaikan bahwa:

"Iya, Ndou-Ndou itu bukan cuma omongan saja sembarang sampaikan. Di budaya kita, ada cara-cara yang dijaga. Misalnya kalau anak salah, dia dipanggil duduk baik-baik, kadang juga dikasi minum air putih dulu supaya tenang hatinya. Ndou-Ndou itu bukan hanya lisan, tapi juga situasinya dat supaya anak bisa terima dengan baik. Dan yang kasih nasihat bukan sembarang orang, mulai dari orang tua dulu, kalau tidak mempan baru ke keluarga besar atau *Kaomu*, terus terakhir bisa dibawa

ke tokoh adat. Jadi ada urutannya, ada cara adat yang diikuti, bukan asal ngomong saja.<sup>55</sup>

Pemaparan Hadi menegaskan bahwa *Ndou-Ndou Mansuana* bukan sekadar bentuk komunikasi lisan atau nasihat biasa yang disampaikan kapan saja dan oleh siapa saja. Dalam konteks budaya masyarakat Desa Pada Raya Makmur, *Ndou-Ndou* dipahami sebagai sistem pewarisan nilai yang memiliki tata cara tertentu, termasuk memperhatikan siapa yang menyampaikan, kapan disampaikan, dan dalam suasana bagaimana nasihat itu diberikan. Ia mencontohkan bahwa dalam beberapa kasus, anak tidak langsung dinasihati saat emosi sedang memuncak. Sebaliknya, orang tua menunggu suasana hati anak tenang, bahkan memberi air putih sebelum menyampaikan nasihat, sebagai simbol untuk menyejukkan hati dan membuka ruang penerimaan.

Hadi juga menekankan adanya struktur sosial bertahap dalam proses penyampaian nasihat. Jika orang tua merasa pesan moral belum sepenuhnya diterima oleh anak, maka peran tersebut dialihkan ke *Kaomu* atau anggota keluarga besar yang dituakan. Apabila belum berhasil juga, barulah tokoh adat dilibatkan sebagai figur penengah yang memiliki wibawa adat dan pengaruh sosial. Ini mencerminkan bahwa *Ndou-Ndou* adalah sistem pendidikan akhlak yang bersifat kolektif dan berjenjang, bukan bersifat individualistik semata.

Hasil observasi yang dilakukan di beberapa rumah tangga Desa Pada Raya Makmur menunjukkan pola yang serupa dengan yang dijelaskan oleh Hadi. Dalam salah satu observasi, seorang tidak langsung memarahi anak yang melakukan kesalahan, melainkan menunggu waktu malam, setelah makan bersama, untuk duduk bersama anaknya di ruang tamu. Anak diberi air putih, lalu dinasihati secara perlahan, dengan nada yang tenang. Nasihat

<sup>55</sup> Hadi, Tokoh Masyarakat, Wawancara, 30 Juni 2025

tidak langsung berupa larangan, tetapi disampaikan dalam bentuk cerita atau perumpamaan, yang disisipkan nilai-nilai seperti tanggung jawab, kasih sayang, dan sopan santun.

# 2. Nilai-Nilai *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* Desa Pada Raya Makmur

### a. Nilai Ndou-Ndou Mansuana

# 1) Nilai Akhlak dan karakter

Nasihat orang tua seringkali mengandung nilai-nilai akhlak yang kuat seperti kejujuran, kerja keras, disiplin, empati, dan tanggung jawab. Nilai-nilai ini ditanamkan melalui pola asuh yang konsisten, baik secara lisan melalui nasihat langsung maupun melalui keteladanan dalam kehidupan sehari-hari. Orang tua menjadi model utama dalam memperlihatkan perilaku yang patut ditiru anak, dalam hal ini Mega menjelaskan dalam wawancaranya:

Saya dan suami cukup sibuk, jadi kami berusaha menggunakan waktu makan malam sebagai momen utama untuk menasihati anak. Biasanya saya tekankan pentingnya jujur walau sedang melakukan kesalahan. Saya juga biasakan anak untuk bertanggung jawab dengan tugas sekolah dan pekerjaan rumah. Kalau dia bangun kesiangan atau lupa tugas, saya biarkan merasakan akibatnya supaya dia belajar disiplin. Contohnya ialah "waana bisa akala mamakida kita tokaluara mini wunua to wila aku temolobunto" 56

Jawaban Mega memperlihatkan pola pengasuhan yang adaptif dan fungsional dalam menghadapi keterbatasan waktu akibat kesibukan sebagai orang tua yang bekerja. Di tengah keterbatasan tersebut, Mega dan suami memanfaatkan waktu makan malam sebagai momen strategis untuk melakukan pendekatan moral terhadap anak. Waktu ini tidak hanya digunakan untuk berinteraksi secara fisik, tetapi juga menjadi ruang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Mega, Orang tua, *Wawancara*, 27 Juni 2025

komunikasi yang penuh makna dalam menyampaikan nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan disiplin.

Kutipan "Waana bisa akala mamakida kita tokaluara mini wunua to wila aku temolobunto," yang berarti "Wahai anakku, jika bohong membuat kita tampan, tetaplah berjalan pada kejujuran," merupakan bentuk nasihat tradisional yang sarat makna moral. Kalimat ini merupakan contoh dari banti-banti, yakni ungkapan simbolik yang digunakan dalam tradisi Ndou-Ndou Mansuana untuk menyampaikan pesan etika dengan cara yang halus namun mengena. Dalam kutipan ini, terdapat ajakan agar anak tetap menjunjung kejujuran, meskipun kebohongan terlihat lebih menguntungkan atau memberikan citra baik secar<mark>a lah</mark>iriah. Nilai yang ditanamkan tidak sekadar disampaikan secara langsung, melainkan dikemas melalui kiasan yang kaya makna, sehingga lebih mudah diingat dan meresap dalam hati pendengarnya. Hubungannya dengan internalisasi nilai dalam Ndou-Ndou Mansuana sangat erat, sebab proses penanaman karakter seperti kejujuran dilakukan melalui dialog antara orang tua dan anak dalam situasi keseharian. Nilai-nilai moral seperti ini tidak hanya ditransmisikan secara verbal, tetapi juga dibentuk melalui hubungan emosional dan kebudayaan yang kuat, menjadikan kejujuran sebagai prinsip hidup yang dijalani dengan kesadaran penuh, bukan karena paksaan. Dengan demikian, kutipan tersebut mencerminkan bagaimana budaya lokal berperan aktif dalam membentuk karakter generasi muda melalui kearifan tradisional yang hidup dan relevan hingga kini.

Mega menekankan pentingnya jujur meskipun anak sedang melakukan kesalahan, yang mencerminkan adanya upaya membangun hubungan yang terbuka dan penuh kepercayaan antara orang tua dan anak. Nilai ini disampaikan tidak dalam bentuk paksaan atau kemarahan, tetapi melalui percakapan santai saat makan bersama. Selain itu, Mega membentuk tanggung jawab dan disiplin melalui pembiasaan anak dalam menyelesaikan tugas sekolah dan pekerjaan rumah, serta membiarkan anak merasakan sendiri akibat dari kelalaian misalnya saat bangun kesiangan atau lupa tugas. Ini menunjukkan bahwa pendekatan pengasuhan yang digunakan berbasis pada konsekuensi alami, yang bertujuan mengembangkan kemandirian serta kesadaran anak terhadap tanggung jawab pribadi.

Hasil observasi memperkuat validitas wawancara tersebut. Dalam salah satu sesi pengamatan, peneliti mendapati suasana makan malam yang berlangsung dalam suasana hangat, tanpa kehadiran televisi atau gawai yang mengganggu interaksi. Saat itu, Mega terlihat berbicara tenang kepada anaknya yang sedang bercerita tentang masalah di sekolah. Ia menyelipkan nasihat secara halus, seperti, "Jujur itu memang kadang bikin takut, tapi kalau kita jujur, orang bisa lebih percaya sama kita." Hal ini sesuai dengan penuturannya bahwa kejujuran menjadi nilai utama-yang ia tanamkan. Anak tampak menyimak dengan baik tanpa menunjukkan tanda-tanda takut atau tertekan.

Selain itu, pengamatan terhadap rutinitas anak pada pagi hari menunjukkan bahwa Mega memang tidak serta-merta membangunkan anak ketika kesiangan. Ia membiarkan anak belajar mengelola waktunya sendiri, yang menegaskan bahwa proses pembelajaran tidak hanya disampaikan lewat kata-kata (*Ndou-Ndou*), tetapi juga melalui keteladanan dan pengalaman langsung. Pendekatan ini sesuai dengan nilai-nilai budaya lokal, yang dalam praktiknya menekankan pembiasaan, kedisiplinan, serta tanggung jawab sebagai bagian dari pembentukan karakter.

Dengan demikian, wawancara Mega yang didukung oleh hasil observasi memperlihatkan bahwa nilai-nilai *Ndou-Ndou Mansuana* dapat tetap relevan meski diterapkan dalam konteks keluarga modern. Nilai tersebut tidak harus selalu disampaikan dalam bentuk upacara adat atau bahasa simbolik, tetapi dapat diintegrasikan ke dalam rutinitas sehari-hari yang sederhana namun bermakna. Ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai budaya dapat bersifat fleksibel dan kontekstual, asalkan tetap berlandaskan pada niat dan cara yang konsisten serta penuh keteladanan. Jawaban yang cukup berbeda disampaikan oleh Ningsih. Ningsih menyampaikan bahwa:

Sejak kecil saya selalu menasihati anak agar tidak berbohong, sekecil apapun. Kalau dia jujur, saya puji. Tapi kalau ketahuan bohong, saya ajak bicara baik-baik. Untuk tanggung jawab, saya beri dia tugas ringan seperti menyapu atau menjaga adiknya, supaya terbiasa. Saya juga buat jadwal harian yang dia harus ikuti agar bisa disiplin sejak dini. Biasa saya nasehati seperti ini, 'Wa ana malamo sapaira orungusu, ara sinta aku mai hamba-hamba aku'.<sup>57</sup>

Jawaban Ningsih mencerminkan pendekatan pengasuhan positif dan preventif. Ia menanamkan nilai kejujuran secara konsisten sejak dini, dan memperkuatnya dengan penguatan positif berupa pujian saat anak jujur, serta komunikasi lembut saat anak berbohong. Pendekatan ini efektif membangun rasa aman dan keterbukaan anak terhadap orang tua. Selain itu, pemberian tugas ringan seperti menyapu atau menjaga adik menjadi media penanaman tanggung jawab secara bertahap, yang realistis sesuai usia anak. Pembuatan jadwal harian juga menunjukkan adanya upaya membentuk disiplin struktural, di mana anak belajar mengenali dan mematuhi rutinitas.

Kutipan, "Biasa saya nasehati seperti ini, 'Wa ana malamo sapaira orungusu, ara sinta aku mai hamba-hamba aku'," yang berarti "Anakku, kekuatan ibumu tidak seberapa, jadi kalau kamu sayang saya maka bantulah

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Ningsih, Orang tua, *Wawancara*, 26 Juni 2025

aku sebagai ibumu", mencerminkan bentuk komunikasi kasih sayang dalam nasihat tradisional orang tua kepada anak yang sarat dengan nilai-nilai etika dan empati. Kalimat ini mengandung pesan moral yang halus namun kuat tentang pentingnya kepedulian, tanggung jawab, dan rasa hormat anak terhadap orang tuanya, khususnya ibu. Nasihat ini tidak bersifat memaksa, tetapi menyentuh hati, karena disampaikan dengan cara yang lembut dan menyentuh perasaan anak melalui pendekatan emosional.

Dalam konteks *Ndou-Ndou Mansuana*, kutipan ini menggambarkan bagaimana nilai-nilai kebaikan dan kepatuhan ditanamkan secara perlahan melalui dialog yang membangun kesadaran dan kedekatan batin antara orang tua dan anak. *Ndou-Ndou Mansuana* bukan sekadar tradisi lisan biasa, tetapi merupakan proses internalisasi nilai budaya dan moral yang diwariskan antargenerasi melalui interaksi yang penuh makna. Dalam hal ini, pesan tentang kerja sama, kasih sayang dalam keluarga, serta tanggung jawab sosial anak terhadap orang tua menjadi inti dari nilai yang ingin ditanamkan. Dengan demikian, kutipan ini memperlihatkan bagaimana nilai-nilai luhur dalam masyarakat Wakatobi dapat diwariskan melalui ungkapan-ungkapan sederhana yang kaya makna dan memiliki kekuatan membentuk karakter anak sejak dini.

Secara keseluruhan, strategi Ningsih menunjukkan keseimbangan antara arahan dan empati dalam membentuk karakter anak. Apa yang disampaikan oleh Ningsih sejalan dengan yang disampaikan oleh Putri, Beliau menyampaikan bahwa:

Saya sering menyampaikan nasihat lewat cerita atau contoh nyata. Misalnya, saya ceritakan tentang orang yang jujur dan akhirnya dipercaya banyak orang. Saya juga ajak anak ikut membantu pekerjaan rumah agar dia merasa punya tanggung jawab. Kalau soal disiplin, saya selalu ingatkan untuk tidak menunda-nunda tugas sekolah. Dan yang paling pentin jangan menunda-nunda sholat. Saya bilang begini, 'Wa ana

no homali tunda sambahea karena tooge nujosa tunda sambahea dari pada to okomate temia  $^{58}$ 

Putri menggunakan pendekatan edukatif berbasis narasi dalam menyampaikan nasihat, yaitu dengan cerita atau contoh nyata. Metode ini efektif untuk anak karena cerita mudah dipahami dan melekat dalam ingatan, sehingga nilai kejujuran dapat tertanam melalui identifikasi tokoh dalam kisah. Selain itu, pelibatan anak dalam pekerjaan rumah menjadi sarana praktik langsung nilai tanggung jawab, yang menumbuhkan rasa memiliki terhadap tugas keluarga. Untuk disiplin, Putri menekankan pentingnya manajemen waktu dengan menghindari penundaan tugas sekolah, yang menunjukkan upaya membentuk kebiasaan positif sejak dini. Pendekatan ini menyeimbangkan antara teori (nasihat) dan praktik (kegiatan), yang sangat mendukung pembentukan karakter anak secara menyeluruh.

Kemudian Kutipan, "Saya bilang begini, 'Wa ana no homali tunda sambahea karena tooge nujosa tunda sambahea dari pada to okomate temia'", yang berarti "Wahai anak, pamali menunda salat karena dosa menunda salat lebih besar daripada membunuh orang," mencerminkan bentuk nasihat yang menggabungkan nilai keagamaan dan budaya lokal dalam satu ungkapan yang kuat. Dalam kutipan ini, orang tua menanamkan pentingnya mendahulukan kewajiban ibadah, khususnya salat, dengan cara yang menyentuh dan menggugah kesadaran anak melalui larangan Homali'a yang dikaitkan dengan dosa besar secara spiritual.

Hubungannya dengan nilai internalisasi *Ndou-Ndou Mansuana* sangat erat, karena nasihat tersebut adalah contoh nyata dari proses penyampaian nilai secara lisan, halus, dan bermakna. *Ndou-Ndou Mansuana* bukan hanya sekadar tradisi menasihati, melainkan sarana pendidikan karakter yang

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Putri, Orang tua, *Wawancara*, 26 Juni 2025

menyisipkan nilai-nilai religius, moral, dan sosial ke dalam kehidupan anak sejak usia dini. Dalam konteks ini, nasihat tersebut memperkuat pemahaman anak tentang pentingnya disiplin dalam menjalankan kewajiban agama, sambil mempertegas nilai larangan atau *homali* sebagai bentuk kontrol sosial dan spiritual yang diwariskan oleh budaya.

Dengan menyampaikan bahwa menunda salat adalah sebuah *homali* dan berdosa besar, orang tua tidak hanya menyampaikan ajaran agama secara normatif, tetapi juga memperkuatnya melalui kerangka budaya lokal yang akrab dan mudah dipahami oleh anak. Inilah kekuatan dari internalisasi nilai melalui *Ndou-Ndou Mansuana*, di mana norma agama dan adat menyatu menjadi pedoman hidup yang membentuk kesadaran moral dan spiritual anak dalam kehidupan sehari-hari.

Sejalan dengan jawaban yang diberikan oleh orang tua. Aslan selaku anak dalam wawancaranya menyampaikan bahwa:

"Mama itu sering bilang, kalau sekali kita bohong, orang-orang susahmi percaya lagi. Jadi saya selalu diingatkan supaya jujur dalam apa saja, meskipun kadang saya takut dimarahi. Pernah juga saya kasi hilang pensilnya teman, saya takut mengaku, tapi mama bilang, lebih baik jujur daripada simpan-simpan. Akhirnya saya bilang ke guruku dan minta maaf, terus mama malah bangga karena saya berani jujur. Katanya, jujur itu memang kadang bikin kita takut, tapi itu tandanya kita berani dan bisa tanggung jawab.<sup>59</sup>

Jawaban Aslan mencerminkan keberhasilan internalisasi nilai kejujuran yang ditanamkan orang tua melalui pendekatan afektif dan komunikatif. Ia menunjukkan pemahaman bahwa kejujuran adalah prinsip moral yang penting, meskipun seringkali menimbulkan rasa takut. Pengalaman pribadinya saat mengakui kesalahan mengindikasikan bahwa nasihat telah membentuk keberanian moral dan tanggung jawab sosial.

 $<sup>^{59}</sup>$  Aslan, Anak,  $\it Wawancara, 27$  Juni 2025

Respon positif sang saat Aslan jujur juga menunjukkan adanya dukungan emosional, yang memperkuat perilaku jujur sebagai bagian dari karakter anak. Ini sejalan dengan prinsip pendidikan karakter melalui pembiasaan dan penguatan positif. Jawaban yang cukup sama disampaikan oleh Tasya ia menyampaikan bahwa:

"Orang tuaku itu sering bilang, kalau kita punya tanggung jawab, harusmi diselesaikan sampai tuntas. Kalau ada tugas dari sekolah, saya langsung kerjakan habis pulang, janganmi tunggu malam. Katanya, kalau suka tunda-tunda, nanti bisa jadi kebiasaan malas. Saya juga diajarkan supaya tanggung jawab sama barang sendiri, kayak rapikan tas sama buku-bukuku. Jadi sekarang saya sudah terbiasa tidakmi bergantung terus sama orang lain untuk urus tugas-tugasku sendiri.<sup>60</sup>

Jawaban Tasya menunjukkan bahwa nilai tanggung jawab telah ditanamkan secara konsisten oleh orang tua dan berhasil diinternalisasi dalam kebiasaan sehari-hari. Ia tidak hanya memahami pentingnya menyelesaikan tugas tepat waktu, tetapi juga menyadari dampak negatif dari kebiasaan menunda. Selain itu, keterlibatannya dalam hal-hal sederhana seperti merapikan tas dan buku mencerminkan pembentukan kemandirian dan kesadaran terhadap tanggung jawab pribadi. Hal ini menunjukkan bahwa pola asuh yang diterapkan mendorong anak untuk menjadi lebih disiplin dan tidak bergantung pada orang lain, yang menjadi dasar penting bagi karakter mandiri di masa depan. Apa yang disampaikan oleh Tasya sejalan dengan yang disampaikan oleh Humaira, Humaira menyampaikan bahwa:

"Nasihat mama yang paling saya ingat itu tentang disiplin waktu, apalagi soal bangun pagi. Dari saya masih kecil, mama sudah biasa bangunkan saya sebelum subuh untuk mandi sama salat. Habis itu, saya bantu-bantu dulu sapu halaman atau siapkan sarapan buat adik-adik. bilang, kalau dari kecil sudah dibiasakan disiplin, nanti terbiasa juga di sekolah sama di masyarakat. Walaupun kadang masih ngantuk, tapi sekarang saya sudah terbiasa bangun pagi dan malah rasanya badan lebih segar. <sup>61</sup>

<sup>60</sup> Tasya, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

<sup>61</sup> Humaira, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

Jawaban Humaira menekankan pada nilai disiplin waktu yang ditanamkan sejak dini melalui rutinitas harian yang terstruktur. Kebiasaan bangun pagi sebelum subuh dan membantu pekerjaan rumah menunjukkan adanya pola pengasuhan yang menekankan pembentukan karakter melalui pembiasaan. Aktivitas ini tidak hanya melatih kemandirian, tetapi juga menumbuhkan rasa tanggung jawab terhadap peran dalam keluarga. Respon positif Humaira terhadap kebiasaan tersebut "sekarang aku sudah terbiasa dan merasa lebih segar" menunjukkan bahwa nilai disiplin telah diinternalisasi secara sadar, sehingga tidak lagi dirasakan sebagai beban, melainkan sebagai bagian dari gaya hidup.

# 2) Nilai Religius dan Spiritual

Dalam lingkungan keluarga yang religius, orang tua menjadikan nasihat sebagai sarana untuk menanamkan nilai-nilai keagamaan seperti ketaatan dalam beribadah, akhlak mulia, dan penguatan spiritualitas. Hal ini sering diwujudkan dalam bentuk ajakan untuk melaksanakan ibadah bersama, serta pembiasaan berdoa dan membaca kitab suci. dalam hal ini Mega menjelaskan dalam wawancaranya:

Jujur saya sama suami ini sibuk sekali, jadi yang paling banyak kasi *Ndou-Ndou* soal agama itu mamaku, neneknya anak. Setiap sore atau pas malam sebelum tidur, dia yang ajar cucunya doa, suruh ngaji, kadang cerita tentang Nabi. Neneknya itu biasa bilang begini: 'Ko rajin sembahyang nah, supaya Tuhan berkati ko hidup.' Kami orang tua tetap pantau juga, cuma memang *Ndou-Ndou* keagamaan lebih banyak lewat tangan nenek. Alhamdulillah anak juga sudah mulai hafal doa-doa pendek dan mulai ikut nenek kalau ngaji di rumah.<sup>62</sup>

Jawaban Mega mencerminkan pola pengasuhan kolaboratif dalam keluarga besar, di mana peran nenek sebagai figur religius menjadi kunci dalam penyampaian nilai-nilai keagamaan. Kesibukan orang tua tidak

\_

<sup>62</sup> Mega, Orang tua, Wawancara, 27 Juni 2025

menghambat proses internalisasi nilai religius karena ada dukungan dari generasi sebelumnya. Hal ini menunjukkan bahwa transmisi nilai spiritual tidak hanya bergantung pada orang tua kandung, tetapi juga dapat efektif melalui keterlibatan anggota keluarga lain yang dipercaya. Keikutsertaan anak dalam kegiatan ngaji dan hafalan doa menunjukkan bahwa pendekatan nenek bersifat konsisten dan akrab, serta mampu menciptakan suasana religius di rumah secara alami. Ningsih menyampaikan bahwa:

Kalau saya, biasa pas hari Minggu atau malam Jumat, saya duduk sama anak-anak dan kasi masuk *Ndou-Ndou*. Saya bilang: anak baik itu takut sama Tuhan, rajin ngaji, dan jangan suka kasar sama orang tua. Saya ajar dia doa, dan saya juga cerita, kalau kita jauh dari ibadah, hidup kita bisa susah. Kadang saya sambung juga dengan cerita dari pengalaman sendiri, supaya dia rasa dekat. Kita sebagai orang tua, cuma bisa tanam itu nilai, tinggal dia yang tumbuh.<sup>63</sup>

Jawaban Ningsih menunjukkan pendekatan religius yang komunikatif dan reflektif dalam mendidik anak. Ia memanfaatkan waktu khusus seperti malam Jumat untuk menyampaikan *Ndou-Ndou* keagamaan, yang menunjukkan adanya pola pengasuhan yang terjadwal dan bernuansa spiritual. Nilai-nilai seperti takut kepada Tuhan, rajin mengaji, dan hormat kepada orang tua disampaikan tidak hanya sebagai perintah, tapi juga diperkuat dengan cerita pengalaman pribadi, yang menambah kedekatan emosional dan meningkatkan pemahaman anak. Ungkapan "kita cuma bisa tanam, tinggal dia yang tumbuh" mencerminkan kesadaran akan pentingnya proses dan penghargaan terhadap perkembangan moral anak secara alami. Apa yang disampaikan oleh Ningsih sejalan dengan yang disampaikan oleh Putri, Beliau menyampaikan bahwa:

Ehh... saya ini tiap hari memang biasa tegur anak pake *Ndou-Ndou*. Apalagi kalau dia malas bangun subuh, saya bilang: ko jangan terus begitu, ko mo jadi apa kalau Tuhan sudah kasih waktu tapi ko abaikan? Saya ajar dia cara wudhu, ajak dia salat sama-sama, dan cerita soal

<sup>63</sup> Ningsih, Orang tua, Wawancara, 26 Juni 2025

pentingnya jaga hati sama perkataan. Saya bilang, kalau ko jaga hubungan sama Allah, Allah juga akan jaga ko di luar sana. Itu *Ndou-Ndou* yang saya ulang terus, biar dia ingat.<sup>64</sup>

Jawaban Putri mencerminkan pendekatan langsung dan aktif dalam membina religiusitas anak melalui *Ndou-Ndou*. Ia menekankan pentingnya kesadaran spiritual sehari-hari, seperti bangun subuh, salat, dan menjaga ucapan. Penyampaian dilakukan secara rutin dan personal, bahkan dengan bahasa yang tegas namun membangun, agar anak memahami makna ibadah sebagai tanggung jawab kepada Tuhan. Selain itu, praktik bersama seperti wudhu dan salat menunjukkan model pembelajaran teladan langsung (*learning by doing*). Ucapan "kalau ko jaga hubungan sama Allah, Allah juga akan jaga ko" memperlihatkan penanaman nilai tauhid dan kepercayaan spiritual yang kuat, sekaligus membangun ikatan emosional dan keteladanan orang tua-anak dalam beragama. Sejalan dengan jawaban yang diberikan oleh orang tua. Aslan dalam wawancaranya menyampaikan bahwa:

Karena mama sama ku kerja terus, jadi saya biasa tinggal sama nenek di rumah. Nenek itu tiap hari selalu bilang: 'Nak, jangan lupa sembahyang, itu tiang hidupmu.' nenek juga ajar saya ngaji pelan-pelan, dan setiap malam sebelum tidur suruh baca doa. Meskipun orang tuaku sk, tapi lewat nenek itu saya diajar dekat sama Tuhan. Mereka juga kalau pulang, suka tanya: 'Sudah salat?' Jadi saya tetap ingat pesan itu.<sup>65</sup>

Jawaban Aslan menunjukkan bahwa nilai religius dan spiritual dalam keluarga ditanamkan secara kuat meskipun orang tua sk. Peran nenek sebagai figur utama dalam pembinaan keagamaan sangat menonjol, yang mencerminkan keberfungsian keluarga besar dalam pendidikan moral anak. *Ndou-Ndou* keagamaan diberikan secara rutin dan sederhana, seperti ajakan salat, membaca doa, dan mengaji membentuk suasana religius di rumah yang akrab dan membumi. Meskipun orang tuanya tidak selalu hadir secara

MAKASSAR

\_

<sup>64</sup> Putri, Orang tua, Wawancara, 26 Juni 2025

<sup>65</sup> Aslan, Anak, Wawancara, 27 Juni 2025

langsung, perhatian mereka tetap ada melalui pengawasan dan pengingat, yang memperkuat kesadaran Aslan akan pentingnya ibadah. Ini menegaskan bahwa penanaman nilai religius dapat tetap efektif melalui peran pengganti yang konsisten dan penuh kasih. Jawaban yang cukup sama disampaikan oleh Tasya ia menyampaikan bahwa:

Mama sering bilang: kalau mau hidup tenang, harus rajin salat dan jangan suka marah-marah. Katanya, orang yang baik itu bukan cuma ibadahnya saja, tapi juga sikapnya di rumah dan di sekolah. Kalau saya mulai malas atau suka ngomel, mama langsung tegur, bilang: 'Ingat Tuhan liat kita.' Saya juga diajarin baca doa sebelum makan, belajar, dan tidur. Sekarang sudah biasa begitu, rasanya kalau belum salat itu kayak ada yang kurang.<sup>66</sup>

Jawaban Tasya menunjukkan bahwa nilai religius dan spiritual ditanamkan orang tua tidak hanya melalui ritual ibadah seperti salat dan doa, tetapi juga melalui pembentukan akhlak dan pengendalian emosi dalam kehidupan sehari-hari. Ibunya menekankan bahwa beragama tidak cukup hanya dengan menjalankan ibadah, tetapi juga harus tercermin dalam sikap, seperti tidak pemarah dan rajin. Ungkapan seperti "Ingat Tuhan lihat kita" mengandung pesan moral yang kuat dan mendorong kesadaran spiritual personal. Kebiasaan membaca doa sebelum aktivitas juga menandakan bahwa ibadah telah menjadi bagian dari rutinitas hidup, dan keterikatan emosional dengan salat terlihat dari rasa "ada yang kurang" jika tidak dilakukan. Ini mencerminkan internalisasi nilai religius secara menyeluruh, bukan sekadar formalitas. Apa yang disampaikan oleh Tasya sejalan dengan yang disampaikan oleh Humaira, Humaira menyampaikan bahwa:

Mama itu tiap hari ingatkan saya: 'Ko perempuan, harus jaga diri baikbaik dan jangan tinggal salat.' Kalau hari Jumat, mama suka pasang ceramah di TV terus ajak saya duduk dengar sama-sama. Biasanya habis dengar itu, dia kasih *Ndou-Ndou* pelan-pelan, bilang tentang sabar, jujur, dan doa. Kalau saya lagi sedih atau malas, mama bilang: 'Jangan lupa

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Tasya, Anak, *Wawancara*, 26 Juni 2025

doa, bilang sama Allah semua rasa hati.''' Saya jadi terbiasa cerita ke Allah lewat doa, kayak rasa tenang begitu.  $^{67}$ 

Jawaban Humaira memperlihatkan pendekatan spiritual yang lembut, personal, dan kontekstual dari sang ibu dalam menanamkan nilai religius. *Ndou-Ndou* disampaikan secara bertahap dan penuh kedekatan, terutama melalui momen mendengarkan ceramah bersama dan diskusi ringan sesudahnya. Ini menunjukkan adanya pendekatan edukatif yang partisipatif, bukan sekadar instruksi sepihak. Penekanan pada identitas anak sebagai perempuan melalui nasihat seperti "Ko perempuan, harus jaga diri baik-baik" mencerminkan nilai religius yang dikaitkan dengan peran dan tanggung jawab gender, serta upaya membentuk karakter dan kesadaran diri. Saat anak sedih atau malas, nya tidak memarahi, tetapi justru mendorong untuk berdialog dengan Tuhan melalui doa, membentuk kebiasaan spiritual yang reflektif. Kebiasaan Humaira "cerita ke Allah lewat doa" mencerminkan bahwa nilai religius telah dihayati secara emosional dan menjadi bagian dari mekanisme penguatan diri, bukan sekadar kewajiban ritual.

# 3) Nilai Sosial dan Interpersonal

Orang tua juga menekankan pentingnya nilai-nilai sosial seperti kepatuhan terhadap norma, kesopanan dalam bertutur dan bertindak, serta toleransi terhadap perbedaan. Nasihat yang diarahkan untuk membentuk kemampuan sosial ini bertujuan agar anak dapat hidup berdampingan dengan orang lain secara harmonis. Selain itu, empati dan rasa sosial turut ditekankan agar anak mampu merasakan dan peduli terhadap kondisi orang lain. dalam hal ini Mega menjelaskan dalam wawancaranya:

Anakku itu kan lebih banyak sama nenek di rumah, karena saya sama suami sibuk di luar. Tapi saya tetap pesan ke mama, supaya jangan lupa kasi dia *Ndou-Ndou* soal sopan santun. Biasanya neneknya bilang:

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Humaira, Anak, *Wawancara*, 26 Juni 2025

'Kalau ko bicara, pelan-pelan nah, jangan kasar, apalagi sama orang tua.' Terus diajar juga kalau ketemu orang harus salim, senyum, dan tidak motong omongan orang. Di rumah kami juga dilarang angkat suara kalau lagi marah, supaya anak belajar tahan diri dan hormat sama orang lain.<sup>68</sup>

Jawaban Mega menekankan bahwa meskipun ia dan suami sibuk, proses penanaman nilai sosial tetap berjalan melalui peran nenek sebagai pengganti orang tua dalam mendidik anak. Sopan santun diajarkan secara konsisten melalui ucapan, gestur, dan pembiasaan, seperti berbicara dengan nada lembut, menghormati orang tua, memberi salam, dan tidak menyela pembicaraan. Larangan mengangkat suara saat marah menunjukkan upaya membentuk kontrol emosi dan empati dalam interaksi sosial anak. Ini memperlihatkan bentuk pendidikan nilai yang berjenjang dan kolaboratif dalam keluarga besar, serta pentingnya keteladanan dari lingkungan terdekat anak. Jawaban yang cukup berbeda disampaikan oleh Ningsih terkait seberapa sering orang tua memberikan *Ndou-Ndou* kepada anak. Ningsih menyampaikan bahwa:

Saya dari dulu ajar anak, kalau mo dihargai orang, harus tahu sopan santun dulu. Saya selalu bilang: 'Ko jangan suka potong pembicaraan, kalau orang tua bicara, ko dengar baik-baik.' Kalau ada tamu datang, saya suruh dia berdiri, sapa, dan tanya kabar. Saya juga tanamkan toleransi, saya bilang: 'Ko tidak usah pilih-pilih teman, entah dia dari mana, kita semua manusia sama.' Itu *Ndou-Ndou* saya ulang terus, supaya dia tahu cara bergaul yang baik.<sup>69</sup>

Ningsih menggunakan pendekatan langsung dan praktis dalam menanamkan nilai sosial, terutama melalui etika bertutur dan etika menjamu tamu. Ia mengaitkan sopan santun dengan cara mendapat penghargaan sosial, yang memperkuat motivasi anak untuk menerapkan nilai tersebut. Penekanan pada kesetaraan sosial dan toleransi menunjukkan adanya

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Mega, Orang tua, *Wawancara*, 27 Juni 2025

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Ningsih, Orang tua, Wawancara, 26 Juni 2025

kesadaran akan pentingnya inklusivitas sejak dini. Kalimat seperti "kita semua manusia sama" menunjukkan nilai humanisme yang kuat, serta upaya untuk membentuk anak menjadi pribadi yang terbuka dan tidak diskriminatif. *Ndou-Ndou* disampaikan berulang, mencerminkan pendidikan karakter berbasis repetisi dan pengalaman sehari-hari. Apa yang disampaikan oleh Ningsih sejalan dengan yang disampaikan oleh Putri, Beliau menyampaikan bahwa:

Ndou-Ndou saya paling sering itu soal cara berteman dan bicara sama orang. Saya bilang ke anak: 'Jangan ko kasar, apalagi sama orang yang lebih tua. Hormat itu penting.' Saya ajar dia kalau duduk di depan orang tua jangan sembarang selonjor, dan kalau ada orang bicara, jangan ko sibuk main HP. Kadang saya marah kalau dia mulai cuek. Tapi saya juga bilang: 'Ko jangan benci orang cuma karena beda, kita harus saling terima.' Itu saya ajar pelan-pelan, tiap hari.<sup>70</sup>

Jawaban Putri menggambarkan bentuk *Ndou-Ndou* yang terstruktur dan kaya makna sosial, terutama terkait dengan penghormatan terhadap orang yang lebih tua dan kesadaran diri dalam bersikap di ruang sosial. Ia menekankan etika tubuh seperti tidak selonjor di depan orang tua, serta etika digital, yaitu tidak bermain HP saat ada yang bicara sebuah pendekatan yang kontekstual dengan zaman. Selain itu, pesan untuk tidak membenci orang yang berbeda mengandung nilai toleransi dan penerimaan perbedaan, yang sangat penting dalam masyarakat majemuk. Penyampaian nasihat dilakukan berulang dan bertahap, yang menunjukkan komitmen dalam pembinaan sosial anak secara berkelanjutan. Sejalan dengan jawaban yang diberikan oleh orang tua. Aslan selaku anak dalam wawancaranya menyampaikan bahwa:

Kalau mama sama bapak kan sibuk kerja, jadi saya paling banyak dengar nasihat dari nenek. Tiap kali saya pulang main, nenek tanya: 'Ko salim kah tadi sama orang tua yang ko lewati?' Dia bilang, kalau ko ketemu orang, senyum dulu, jangan acuh-acuh. Terus dia juga sering

<sup>70</sup> Putri, Orang tua, Wawancara, 26 Juni 2025

bilang: 'Kalau ko dengar orang bicara, jangan ko potong, itu tidak sopan.' Kadang saya lupa, tapi nenek selalu ingatkan pelan-pelan. $^{71}$ 

Jawaban Aslan menunjukkan bahwa peran nenek sangat dominan dalam pembentukan nilai sosial akibat kesibukan orang tua. Nilai-nilai seperti sopan santun, menyapa orang tua, senyum, dan tidak menyela pembicaraan disampaikan secara konsisten oleh nenek dengan pendekatan yang lembut dan sabar. Hal ini mencerminkan praktik pengasuhan intergenerasional, di mana keluarga besar turut berkontrsi dalam membentuk karakter anak. Kebiasaan mengingatkan dengan cara "pelanpelan" juga menunjukkan adanya komunikasi yang tidak otoriter, sehingga anak merasa diterima dan lebih mudah menyerap nilai-nilai tersebut. Jawaban yang cukup sama disampaikan oleh Tasya ia menyampaikan bahwa:

Mama itu paling sering kasi nasihat kalau saya mulai suka diam atau cuek sama orang. Dia bilang: 'Ko perempuan, harus tau bawa diri. Sopan di depan orang, jangan kasar mulut.' Setiap kali ada tamu datang, saya disuruh sapa, ajak duduk, dan jangan main HP depan mereka. Pernah juga saya dimarahi karena tidak jawab salam orang lewat depan rumah. Dari situ saya jadi belajar kalau baik sama orang itu bukan cuma lewat kata, tapi juga sikap.<sup>72</sup>

**UNIVERSITAS ISLAM NEGERI** 

Tasya menerima *Ndou-Ndou* dari nya secara langsung dan situasional, terutama saat ada tamu atau dalam interaksi sosial di rumah. Nilai-nilai yang ditekankan adalah etika gender, sopan santun, dan kesadaran etiket sosial, seperti tidak bermain HP saat ada tamu, menyapa orang yang lewat, dan menjaga tutur kata. Ini menunjukkan bahwa nya menanamkan nilai-nilai melalui pembiasaan dalam konteks keseharian, yang membuat anak memahami bahwa sikap baik bukan hanya ucapan, tapi harus tercermin dalam tindakan. Penekanan pada "perempuan harus tahu bawa diri" juga menunjukkan adanya konstruksi peran sosial berdasarkan gender, yang lazim

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Aslan, Anak, *Wawancara*, 27 Juni 2025

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Tasya, Anak, *Wawancara*, 26 Juni 2025

dalam budaya lokal. Apa yang disampaikan oleh Tasya sejalan dengan yang disampaikan oleh Humaira, Humaira menyampaikan bahwa:

Kalau saya, mama sering bilang: 'Ko jangan lihat orang dari bajunya. Siapa pun dia, kita harus hormat.' ajar saya kalau di sekolah ada teman yang beda, entah cara bicara atau bajunya, kita tetap temani. Dia bilang, kalau kita baik sama orang, nanti kita juga diperlakukan baik. Saya juga diajar kalau bicara harus pelan, dan jangan ketawa keras-keras depan orang tua. sering ulang itu *Ndou-Ndou* tiap malam, biar saya ingat baikbaik. <sup>73</sup>

Jawaban Humaira mencerminkan nilai-nilai toleransi, kesetaraan, dan empati yang ditanamkan secara kuat oleh nya. Pesan seperti "jangan lihat orang dari bajunya" mengajarkan anak untuk menghargai keberagaman dan tidak bersikap diskriminatif. nya juga memberikan batasan etika, seperti tidak bicara keras di depan orang tua, yang menunjukkan pentingnya pengendalian diri dan penghormatan dalam interaksi sosial. *Ndou-Ndou* disampaikan secara rutin, terutama di malam hari, yang menandakan adanya pendidikan karakter berbasis kedekatan emosional dan pembiasaan reflektif, bukan hanya sekadar larangan atau perintah.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

# b. Nilai Homali'a

1) Homali'a sebagai Pedoman Sikap

Dalam kehidupan masyarakat Desa Pada Raya Makmur, nilai-nilai budaya lokal masih memegang peranan penting dalam membentuk pola pikir dan perilaku generasi muda. Salah satu nilai budaya yang memiliki pengaruh kuat dalam kehidupan sosial masyarakat adalah *Homali'a*, yang dalam konteks lokal dikenal sebagai larangan atau pemali. *Homali'a* tidak hanya dipandang sebagai aturan sosial, tetapi juga sebagai pedoman etika yang diwariskan secara turun-temurun untuk menjaga keharmonisan antar individu dan kelompok dalam masyarakat. Nilai-nilai dalam *Homali'a* diyakini

\_

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Humaira, Anak, *Wawancara*, 26 Juni 2025

memiliki kekuatan moral dan spiritual, sehingga pelanggaran terhadapnya kerap dikaitkan dengan akibat-akibat buruk, baik secara individu maupun kolektif. Oleh karena itu, penerapan *Homali'a* menjadi bagian tak terpisahkan dalam proses internalisasi akhlak mulia kepada anak-anak sejak usia dini. Untuk memahami lebih jauh bagaimana nilai-nilai ini diinternalisasikan dalam kehidupan sehari-hari. Berikut disajikan hasil wawancara dengan berbagai informan, Saleh menyampaikan bahwa:

Kalau kita di kampung ini, dari dulu *Homali'a* itu jadi alat paling ampuh untuk bikin anak-anak jaga sikap. Contohnya, kita bilang: 'baru kede di soha mampiamo no to tutu narajaki'u'. yang artinya 'Jangan duduk di depan pintu, nanti rejekimu tertutup.' Itu kan bukan soal pintunya, tapi maksudnya biar anak tahu tempat, tidak sembarang duduk, apalagi di jalan orang lewat. Kita juga ajar jangan bersiul di malam hari, itu supaya anak-anak tidak buat rt saat orang lain mo istirahat. Jadi, dari kecil anak-anak ini sudah dibiasakan dengar larangan yang halus, tapi isinya mendidik. Itu namanya *Ndou-Ndou*, yang bikin anak jadi tahu diri.<sup>74</sup>

Saleh menekankan bahwa Pemali adalah sarana pendidikan yang halus namun efektif dalam membentuk sikap anak sejak dini. Melalui contoh-contoh konkret seperti larangan duduk di depan pintu dan bersiul di malam hari, ia menunjukkan bahwa larangan adat sesungguhnya mengandung pesan moral tersembunyi: menjaga ketertiban, menghargai ruang orang lain, dan hidup tertib dalam lingkungan sosial. Kutipan di atas mencerminkan salah satu bentuk internalisasi nilai budaya lokal melalui larangan adat atau *Homali'a* yang digunakan sebagai strategi edukatif dalam mendidik anakanak agar menjaga sikap dan perilaku mereka dalam kehidupan sehari-hari. Pernyataan seperti "baru kede di soha mampiamo no to tutu narajaki'u" tidak hanya bersifat larangan fisik, tetapi juga mengandung makna simbolik dan nilai moral yang lebih dalam. Larangan untuk tidak duduk di depan pintu, yang diyakini bisa "menutup rezeki", merupakan cara orang tua atau

<sup>74</sup> Saleh, Tokoh Adat, *Wawancara*, 29 Juni 2025

masyarakat menyampaikan ajaran tentang etika, keteraturan, dan sopan santun dalam bentuk yang mudah dipahami dan diingat oleh anak-anak.

Secara kultural, *Homali'a* berfungsi sebagai kontrol sosial informal yang efektif karena melekat pada keyakinan, norma, dan sistem nilai yang hidup dalam masyarakat. Dalam konteks pendidikan karakter, kutipan ini menunjukkan bahwa *Homali'a* bukan sekadar aturan adat, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen pembentukan perilaku dengan menanamkan nilai tanggung jawab, penghormatan terhadap ruang dan simbol, serta kepercayaan terhadap keseimbangan rezeki dan perbuatan. Dengan demikian, kutipan ini mengilustrasikan bagaimana nilai-nilai budaya lokal, meskipun tidak tertulis dalam bentuk formal, dapat berperan sebagai mekanisme pendidikan sosial yang kuat dan efektif dalam membentuk karakter generasi muda. Sejalan dengan yang disampaikan oleh Saleh, Hadinari juga memberikan jawabannya bahwa:

Menurut saya, Pemali ini ibarat pagar adat. Dia jaga anak-anak supaya tidak kelewatan. Kalau kita bilang *Homali'a* ko main air hujan malammalam, bukan karena airnya, tapi karena itu waktu istirahat. Kita biasakan anak-anak dengar larangan begini supaya dia tahu batas. Hormat sama orang tua, tahu sopan santun, tidak asal bicara itu semua kita tanam lewat cerita dan *Ndou-Ndou*. Apalagi sekarang anak-anak sudah banyak ikut HP, jadi Pemali ini jadi pengingat bahwa ada aturan di kampung yang harus dijaga, bukan cuma aturan sekolah.<sup>75</sup>

Hadinari menyamakan *Homali'a* dengan "pagar adat", yaitu mekanisme pembatas agar anak tidak melampaui batas dalam bertindak. Ia menekankan bahwa *Homali'a* bertujuan untuk membangun kesadaran terhadap waktu, tempat, dan etika sosial, seperti tidak bermain air malam hari sebagai simbol penghormatan terhadap waktu istirahat. Ia juga menyampaikan bahwa *Homali'a* penting di era modern, sebagai pengimbang

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Hadinari, Tokoh Adat, *Wawancara*, 30 Juni 2025

terhadap pengaruh teknologi seperti HP yang berpotensi menggeser norma lokal. Jawaban ini menunjukkan bahwa *Homali'a* masih dianggap relevan sebagai bagian dari pendidikan karakter dan pengontrol sosial berbasis budaya lokal.

Berdasarkan yang disampaikan oleh para tokoh adat juga sejalan dengan yang disampaikan oleh orang tua anak. Dalam lingkungan sosial masyarakat Desa Pada Raya Makmur, orang tua memegang peran utama dalam proses pewarisan nilai-nilai budaya kepada anak-anak mereka, termasuk dalam menanamkan nilai-nilai *Homali'a*. Nilai-nilai ini disampaikan secara lisan, baik melalui larangan langsung, penguatan lewat cerita-cerita adat, maupun dalam bentuk peringatan simbolik yang disesuaikan dengan konteks kehidupan anak. Dalam hal ini Mega menjelaskan dalam wawancaranya:

Kalau saya, karena sibuk, biasa yang jelaskan itu neneknya anak. Tapi saya juga ikut bantu-bantu kalau sempat. Contohnya waktu anak duduk depan pintu, saya bilang: 'Nak, jangan duduk situ, itu *homali*. Nanti rejekimu terhalang.' Terus dia tanya kenapa, saya jelaskan pelan-pelan, maksudnya itu supaya orang lain bisa lewat, dan kita juga jangan ganggu jalan. Sama kalau dia suka siul-siul malam, saya bilang: 'Itu pamali, nanti diganggu jin.' Walaupun begitu, saya sebenarnya mau dia tahu, itu ajaran supaya jaga ketenangan malam dan tidak ganggu orang.<sup>76</sup>

Jawaban Mega menunjukkan bahwa meskipun ia dan suami sk, peran pengasuhan nilai *Homali'a* tetap terjaga melalui peran nenek. Ia mengakui pentingnya menyampaikan makna dari larangan secara perlahan dan tidak hanya sebagai mitos semata. Penjelasannya tentang "rejeki tertutup" atau "diganggu jin" menunjukkan pendekatan tradisional simbolik, namun ia menambahkan penalaran sosial modern, seperti menjaga jalur jalan dan ketenangan malam. Ini menandakan bahwa Mega berusaha menggabungkan

-

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Mega, Orang tua, *Wawancara*, 27 Juni 2025

nilai lokal dengan logika pendidikan karakter, agar anak lebih mudah memahaminya. Jawaban yang mirip disampaikan oleh Ningsih, ia menyampaikan bahwa:

Saya selalu bilang ke anak, *Homali'a* itu bukan cuma larangan kosong, tapi ada maksud baik di dalamnya. Misalnya, kalau dia duduk di depan pintu, saya tegur: 'Eh, jangan ko duduk situ, itu no hamali, tidak baik.' Terus saya jelaskan, itu biar tidak ganggu orang lewat, dan juga biar dia belajar tahu tempat. Kalau bersiul malam, saya bilang: 'Itu *Homali'a*, nanti datang roh jahat.' Tapi di balik itu, saya mau dia sadar kalau malam itu waktu istirahat, bukan waktu main. Jadi pelan-pelan saya tanamkan akhlak lewat *Homali'a*.<sup>77</sup>

Ningsih menampilkan pendekatan edukatif dan reflektif dalam menjelaskan Homali'a. Ia tidak hanya melarang, tapi menjelaskan bahwa di balik larangan ada tujuan moral, seperti mengajarkan anak untuk tahu tempat dan waktu. Ia sadar bahwa Homali'a bukanlah larangan kosong, melainkan bentuk pendidikan etika sosial. Penjelasan tentang waktu malam sebagai waktu istirahat menunjukkan upaya penanaman nilai disiplin dan penghormatan terhadap lingkungan sosial. Ningsih memanfaatkan Homali'a sebagai sarana internalisasi nilai, bukan sekadar menakut-nakuti anak. Apa yang disampaikan oleh Ningsih sejalan dengan yang disampaikan oleh Putri, beliau menyampaikan bahwa:

Anakku itu kadang suka coba-coba, duduk di depan pintu atau siul malam-malam. Langsung saya bilang: 'Eh, itu tidak boleh, *Homali'a* itu.' Dia tanya-tanya juga kenapa. Saya jawab: 'Itu supaya kamu tidak ganggu orang, dan belajar tahu sopan santun.' Kadang saya kasih contoh, bilang: 'Dulu kita kalau langgar *Homali'a*, bisa kena marah kakek.' Jadi dia tahu, itu bukan cuma larangan, tapi sudah dari dulu jadi cara kita ajar anakanak biar jadi orang yang tahu malu, tahu aturan.<sup>78</sup>

Putri menggunakan pendekatan intergenerasional dan naratif, yaitu menjelaskan *Homali'a* melalui cerita pengalaman masa lalu bersama kakek. Ini memberikan bobot budaya dan historis terhadap larangan yang

<sup>78</sup> Putri, Orang tua, *Wawancara*, 26 Juni 2025

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Ningsih, Orang tua, *Wawancara*, 26 Juni 2025

disampaikan. Ia menekankan bahwa *Homali'a* adalah bagian dari cara orang tua dulu mendidik anak agar tahu malu dan tahu aturan, sehingga maknanya tidak hilang. Nilai yang ditanamkan melalui *Homali'a* lebih pada sopan santun, rasa malu, dan kesadaran sosial, yang dianggap penting dalam membentuk karakter anak yang berakhlak. Cara penyampaiannya tegas namun penuh makna edukatif.

Sejalan dengan jawaban yang diberikan oleh orang tua. Aslan selaku anak dalam wawancaranya menyampaikan bahwa:

Saya sering dilarang sih, apalagi sama nenek, karena bapak sama mama sibuk kerja. Paling sering saya kena tegur kalau duduk depan pintu, dia bilang: 'Eh, jangan ko duduk situ, itu *Homali'a*, nanti rejekimu mandek!' Awalnya saya kira cuma main-main, tapi lama-lama saya paham juga, itu supaya orang bisa lewat, dan kita tidak bikin sempit jalan. Kalau malam saya siul, langsung juga nenek bilang: 'Itu ko mo panggil apa?' Saya jadi takut-takut juga, tapi sekarang saya tahu itu maksudnya biar saya jangan ganggu orang tidur.<sup>79</sup>

Jawaban Aslan menunjukkan bahwa fungsi pengasuhan nilai *Homali'a* dialihkan ke nenek karena orang tuanya sk. Meskipun awalnya ia menganggap larangan nenek hanya sekadar menakut-nakuti, namun seiring waktu ia mulai memahami makna sosial dan moral di balik *Homali'a* seperti menjaga kelancaran jalur di depan pintu dan ketenangan malam. Hal ini menunjukkan adanya internalisasi bertahap, dari takut menjadi sadar. Proses ini mencerminkan bahwa nilai-nilai adat masih dapat diterima anak asal disampaikan secara rutin dan dijelaskan dengan logika sederhana. Jawaban yang cukup sama disampaikan oleh Tasya ia menyampaikan bahwa:

Iya, saya juga sering dilarang mama. Dulu saya suka duduk depan pintu kalau makan ciki atau main HP, langsung mama bilang: *Homali* itu, nanti rejekimu lari!' Waktu kecil saya cuma diam, tapi makin besar saya jadi ngerti, mama itu mau saya tahu aturan. Terus, pernah juga saya siul-siul malam karena dengar lagu di HP, mama langsung marah: 'Ko jangan ko

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Aslan, Anak, *Wawancara*, 27 Juni 2025

siul malam, itu *Homali*, nanti ada yang datang.' Saya takut juga, jadi sekarang kalau malam saya sudah tidak berani lagi macam-macam.<sup>80</sup>

menunjukkan bahwa pemahaman terhadap Tasva Homali'a berkembang seiring usia. Ia awalnya hanya diam ketika dilarang, tetapi kemudian memahami bahwa larangan itu mengandung maksud mendidik. Ia juga mengaitkan larangan Homali'a dengan konteks kekinian, seperti bermain HP dan mendengar lagu di malam hari, yang berarti nilai adat masih relevan jika dikaitkan dengan situasi modern. Rasa takut menjadi pembuka kesadaran, lalu berkembang menjadi kedisiplinan dan kehati-hatian. Ini menunjukkan efektivitas Homali'a sebagai alat penanaman etika melalui pengulangan dan pengalaman lang<mark>sung.</mark> Lebih lanjut apa yang disampaikan oleh Tasya sejalan dengan yang disampaikan oleh Humaira, Humaira menyampaikan bahwa:

Pernah juga saya dilarang. Waktu itu saya duduk depan pintu sambil main boneka, mama langsung bilang: 'Eh, itu *Homali*, jangan ko duduk di situ.' Saya tanya kenapa, mama bilang: 'Itu tempat orang lalu lalang, ko ganggu jalan, dan katanya bisa bikin rejeki seret.' Saya kadang pikir itu cuma cerita tua-tua, tapi selalu bilang: 'Ko percaya atau tidak, tetap jaga adat.' Jadi saya ikut saja, supaya tidak salah dan juga biar hormat sama orang tua. <sup>84</sup>

Jawaban Humaira memperlihatkan adanya pergeseran persepsi dari melihat *Homali'a* sebagai "cerita tua-tua" menjadi simbol penghormatan terhadap nilai budaya dan orang tua. Ia tidak selalu memahami secara rasional alasan larangan tersebut, tetapi memilih patuh karena menghormati nya. Ini menunjukkan bahwa otoritas moral orang tua masih kuat, dan *Homali'a* dipandang sebagai bentuk kesadaran budaya yang tetap dijaga. Sikapnya mencerminkan penggabungan antara skeptisisme modern dengan

<sup>80</sup> Tasya, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

<sup>81</sup> Humaira, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

ketaatan tradisional, suatu bentuk adaptasi nilai dalam konteks generasi muda.

Sejalan dengan yang disampaikan oleh para informan diatas, tokoh masyarakat juga memberikan pandangannya terkait penerapan *Ndou-Ndou Mansuana*. Hadi menyampaikan bahwa:

"Kalau menurut saya, *Homali* itu masih sangat berperan, cuma tinggal bagaimana cara kita terus ajarkan ke anak-anak sekarang. Di kampung ini, kita masih bilang ke anak-anak: 'Jangan ko duduk di depan pintu, jangan siul-siul malam.' Itu bukan cuma larangan biasa, tapi maksudnya itu ajar mereka supaya tahu sopan santun. Sekarang memang beda zaman, anak-anak banyak pegang HP, jadi kadang cuek. Tapi kalau kita terus ingatkan, lama-lama juga mereka bisa paham. *Homali* itu semacam pagar, biar anak-anak tidak sembarang laku.<sup>82</sup>

Hadi menekankan bahwa Pemali masih relevan, tetapi tantangan utama adalah perubahan zaman dan pengaruh teknologi, seperti anak-anak yang kini lebih sibuk dengan HP. Meski begitu, beliau percaya bahwa jika larangan adat terus diajarkan, anak-anak tetap bisa paham dan menyerap maknanya. Ia menyebut Pemali sebagai "pagar" sosial, yang berfungsi membatasi dan mengarahkan tingkah laku anak. Hal ini menunjukkan pandangan bahwa Pemali bukan hanya larangan mistis, tetapi strategi edukatif untuk menanamkan sopan santun dan etika sosial melalui pembiasaan dan pengulangan.

Jawaban yang disampaikan oleh Hadi hampir sama dengan yang disampaikan Onso, terkait seberapa sering orang tua memberikan *Ndou-Ndou* kepada anak. Santi menyampaikan bahwa:

Masih sangat penting itu, apalagi di lingkungan seperti kita ini yang hidup dekat sama adat. Saya lihat kalau anak-anak masih dengar orang tua dan patuhi *Homali'a*, dia lebih terarah sikapnya. Misalnya, anak yang diajar jangan sembarang bicara, jangan naik suara depan orang tua, itu semua kan dari *Homali'a* juga. Kalau tidak kita teruskan, bisa hilang itu budaya. Jadi saya selalu bilang, ajar anak dari kecil, biar nilai-nilai itu

<sup>82</sup> Hadi, Tokoh Masyarakat, Wawancara, 30 Juni 2025

nempel di dia sampai besar. Jangan tunggu dia salah baru tegur, tapi dari awal sudah tanam. <sup>83</sup>

Onso lebih menekankan pentingnya pelestarian budaya sejak dini. Ia menyoroti bahwa *Homali'a* sangat efektif dalam mengatur perilaku anak, seperti tidak bicara sembarangan atau menjaga sopan santun di hadapan orang tua. Ia melihat bahwa jika *Homali'a* tidak ditanamkan sejak kecil, maka nilai budaya bisa hilang secara perlahan. Strateginya lebih proaktif, yakni menanamkan nilai sebelum kesalahan terjadi, bukan hanya menegur saat anak sudah melanggar. Ini menunjukkan pendekatan preventif dan edukatif, dengan keyakinan bahwa nilai budaya akan melekat jika diwariskan konsisten dari generasi ke generasi.

## 2) Kepatuhan terhadap Aturan Sosial dan Norma Budaya

Anak-anak yang tumbuh dalam lingkungan yang menjunjung tinggi Pemali cenderung memiliki tingkat kepatuhan yang tinggi terhadap aturan sosial dan norma budaya. Kepatuhan ini terbentuk melalui internalisasi nilainilai Pemali yang diajarkan oleh orang tua dan masyarakat sekitar. Berikut disajikan hasil wawancara dengan berbagai informan, Saleh menyampaikan bahwa:

Homali'a itu dari dulu jadi cara paling halus tapi kuat untuk bikin anak patuh sama aturan adat. Dulu kita kalau salah, tidak langsung dimarahi, tapi dikasih Homali'a. Misalnya, jangan duduk di atas meja makan, pamali. Anak langsung mundur, karena sudah tanam dalam pikiran kalau langgar itu bisa kena sial atau tidak berberkah. Tapi sebenarnya, itu cara orang tua dulu ajar supaya anak tahu adat, tahu malu, dan hormat sama lingkungan. Jadi kalau anak dibesarkan dengan Homali'a, otomatis dia terbiasa taat, bukan karena takut, tapi karena sudah jadi kebiasaan dari kecil. 84

Saleh menekankan bahwa *Homali'a* berfungsi sebagai sarana pengajaran nilai secara halus dan konsisten. Ia menyebut bahwa larangan

<sup>83</sup> Onso, Tokoh Masyarakat, Wawancara, 30 Juni 2025

<sup>84</sup> Saleh, Tokoh Adat, *Wawancara*, 29 Juni 2025

adat, seperti tidak duduk di atas meja makan, bukan hanya berisi pantangan mistis, tetapi menyimpan nilai moral dan etika sosial seperti kesopanan dan penghargaan terhadap lingkungan. Anak-anak yang tumbuh dengan *Homali'a* akan menjadi taat secara alami karena nilai-nilai tersebut sudah dibiasakan sejak kecil. Ini menunjukkan bahwa kekuatan *Homali'a* terletak pada proses pembiasaan, bukan paksaan, sehingga ketaatan menjadi bagian dari karakter, bukan sekadar respons terhadap hukuman. Sejalan dengan yang disampaikan oleh Saleh, Hadinari juga memberikan jawabannya bahwa:

Menurut saya, *Homali'a* itu semacam hukum adat yang tidak tertulis, tapi hidup di hati orang. Anak-anak yang dari kecil sudah dengar *Homali'a*, dia tahu mana yang boleh dan tidak boleh. Dan itu bukan karena dipaksa, tapi karena dia sudah terbiasa. Misalnya, kita ajar anak jangan tidur habis magrib, pamali katanya. Itu sebenarnya mau ajar anak disiplin waktu. Nah, dari hal-hal kecil begitu, anak belajar taat. Jadi *Homali'a* ini sebenarnya bantu sekali memperkuat kepatuhan anak terhadap budaya, karena dia tumbuh dengan rasa hormat dan takut melanggar norma adat.<sup>85</sup>

Hadinari melihat *Homali'a* sebagai bentuk "hukum adat yang tidak tertulis" yang hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat. Ia menekankan bahwa *Homali'a* efektif karena membentuk kebiasaan moral anak sejak usia dini, bukan karena tekanan atau ancaman, melainkan karena internalisasi norma melalui rutinitas keseharian. Contoh larangan tidur setelah magrib diartikannya sebagai pendidikan waktu dan kedisiplinan. Artinya, *Homali'a* dipandang sebagai alat edukatif kultural yang menyisipkan nilai-nilai budaya dalam tindakan sehari-hari, memperkuat rasa hormat dan kepatuhan terhadap tatanan sosial.

Berdasarkan yang disampaikan oleh para tokoh adat juga sejalan dengan yang disampaikan oleh orang tua anak. Dalam hal ini Mega menjelaskan dalam wawancaranya:

-

<sup>85</sup> Hadinari, Tokoh Adat, Wawancara, 30 Juni 2025

Saya ini kerja dari pagi sampe sore, jadi memang tidak tiap waktu bisa dampingi anak. Tapi itu makanya saya selalu titip pesan sama nya saya, biar neneknya yang tanamkan *Homali'a* ke anak. Di rumah, anak dilarang main lari-lari kalau ada tamu, itu pamali katanya, biar anak belajar tahu sopan. Terus, kalau ada orang tua lewat, diajarkan berdiri, kasih salam. Jadi dari kecil dia dibiasakan patuh sama aturan kampung. Saya juga kalau sempat, saya ulang-ulang itu larangan, biar dia hafal dan sadar sendiri.<sup>86</sup>

Jawaban Mega menunjukkan peran pengasuhan kolektif dalam keluarga, di mana nenek turut berperan aktif dalam menanamkan *Homali'a* karena orang tua sibuk bekerja. Ia menekankan bahwa *Homali'a* digunakan untuk mengatur perilaku sosial anak secara halus, seperti tidak berlari saat ada tamu dan menghormati orang yang lebih tua. Pendekatannya adalah pengulangan dan pembiasaan, agar nilai tersebut tertanam secara perlahan. Ini menunjukkan bahwa meskipun terbatas secara waktu, orang tua tetap dapat membentuk karakter anak melalui sinergi peran antaranggota keluarga dan komunikasi nilai yang konsisten. Jawaban yang mirip disampaikan oleh Ningsih, ia menyampaikan bahwa:

Saya dari anak masih kecil sudah mulai tanam-tanam *Homali'a*, biar dia terbiasa. Contohnya, saya bilang: 'Nak, kalau ada orang tua ngomong, ko dengar baik-baik, jangan potong pembicaraan, itu pamali.' Dia ikut juga karena sering saya ulang. Kalau lagi di tempat umum, saya ajar dia duduk sopan, tidak teriak-teriak, itu juga bagian dari *Homali'a*. Jadi, *Homali'a* saya pakai untuk kasih batasan ke anak, supaya dia tahu mana yang boleh dan mana yang tidak, biar dia tumbuh jadi anak yang patuh dan tidak semau-maunya.<sup>87</sup>

Ningsih menerapkan *Homali'a* sejak anak masih kecil sebagai bentuk pembentukan moral sejak dini. Ia secara aktif menggunakan *Homali'a* untuk menanamkan aturan sopan santun dalam berinteraksi sosial, seperti tidak memotong pembicaraan dan menjaga sikap di tempat umum. Penekanannya pada batasan perilaku melalui *Homali'a* memperlihatkan bahwa ia

<sup>86</sup> Mega, Orang tua, Wawancara, 27 Juni 2025

<sup>87</sup> Ningsih, Orang tua, Wawancara, 26 Juni 2025

memandang larangan adat sebagai alat edukatif preventif yang mampu membentuk kepatuhan anak tanpa perlu hukuman keras. Strateginya adalah konsistensi dan keteladanan, yang berfungsi sebagai dasar pembentukan karakter anak. Apa yang disampaikan oleh Ningsih sejalan dengan yang disampaikan oleh Putri, beliau menyampaikan bahwa:

Kita ini di kampung, jadi adat masih kuat. Saya selalu bilang ke anak, 'Kalau ko langgar *Homali'a*, bukan cuma malu, tapi bisa kena akibat.' Misalnya, tidak boleh buang sampah sembarangan, pamali katanya, nanti bisa bawa sial. Tapi sebenarnya itu ajar dia jaga kebersihan. Kalau dia ikut aturan seperti itu terus, lama-lama dia jadi terbiasa, patuh bukan karena disuruh tapi karena sudah tertanam. *Homali'a* itu saya rasa cara paling halus tapi kuat untuk bikin anak tahu aturan sosial tanpa harus marah-marah.<sup>88</sup>

Putri memandang Homali'a sebagai mekanisme kontrol sosial yang halus namun efektif. Ia memberikan contoh nyata seperti larangan membuang sampah sembarangan yang dikemas dalam bentuk pamali, tapi memiliki tujuan moral yang jelas seperti menjaga kebersihan. Ia menekankan bahwa Homali'a membentuk kepatuhan internal, bukan karena anak takut dihukum, melainkan karena nilai sudah tertanam melalui kebiasaan. Pendekatan ini mencerminkan pendidikan karakter berbasis budaya, di mana nilai adat diwariskan bukan sekadar lewat larangan, tapi melalui pemahaman dan pengalaman sehari-hari.

Sejalan dengan jawaban yang diberikan oleh orang tua. Aslan selaku anak dalam wawancaranya menyampaikan bahwa:

Iya, walaupun saya jarang kumpul sama mama papa karena sibuk kerja, tapi nenek sering ajar saya tentang *Homali'a*. Dulu saya bandel juga, suka duduk di depan pintu, tapi nenek bilang: 'Ko jangan begitu, itu *homali*, rejekimu bisa tertutup.' Lama-lama saya jadi terbiasa untuk nurut. Di sekolah juga saya jadi lebih hati-hati, tidak suka rt atau duduk sembarang, karena sudah biasa dengar larangan di rumah. Jadi

<sup>88</sup> Putri, Orang tua, *Wawancara*, 26 Juni 2025

menurutku, iya, *Homali'a* itu bikin saya lebih tahu aturan dan malu kalau bikin salah.<sup>89</sup>

Aslan menunjukkan bahwa meskipun orang tuanya sibuk, peran nenek sebagai pengganti figur pengasuh sangat efektif dalam menanamkan nilainilai *Homali'a*. Ia mengaitkan larangan adat seperti "jangan duduk di depan pintu" dengan perubahan perilaku nyata dari nakal menjadi lebih patuh. Ia juga menyebutkan bahwa kebiasaannya di rumah berpengaruh langsung pada sikapnya di sekolah, seperti lebih hati-hati dan tidak ribut. Ini menandakan bahwa internalisasi nilai budaya melalui pembiasaan membuat Aslan memiliki kesadaran diri dan kontrol perilaku, meskipun pengasuhan langsung dari orang tua terbatas. Jawaban yang cukup sama disampaikan oleh Tasya ia menyampaikan bahwa:

Saya rasa iya juga. Mama dari kecil selalu bilang *Homali'a* ini, *Homali'a* itu, jadi saya sudah hafal di kepala. Kalau mama larang saya siul malam, saya langsung berhenti. Di rumah saya jadi tidak suka bantah, karena takut juga sama *Homali*. Di sekolah juga, saya lebih cepat dengar kata guru, karena sudah biasa dengar larangan di rumah. Saya pikir, itu yang bikin saya jadi lebih patuh dan tidak suka melawan. *Homali'a* itu memang bikin kita lebih sadar diri. 90

Tasya menampilkan pemahaman yang kuat terhadap *Homali'a* sebagai bagian dari kedisiplinan diri. Ia menyebut bahwa seringnya mendengar larangan membuatnya terbiasa menahan diri dari perilaku negatif, seperti membantah atau bersikap kurang ajar. Tasya juga menyatakan bahwa pengaruh larangan tersebut terbawa ke lingkungan sekolah, seperti patuh kepada guru dan tidak suka melawan. Ini menunjukkan bahwa pembiasaan nilai adat sejak dini menciptakan refleks sosial positif, bahkan ketika pengawasan orang tua tidak ada. Ia menyebut *Homali'a* sebagai bentuk kesadaran, yang menunjukkan internalisasi nilai etis secara mendalam. Lebih

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<sup>89</sup> Aslan, Anak, Wawancara, 27 Juni 2025

<sup>90</sup> Tasya, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

lanjut apa yang disampaikan oleh Tasya sejalan dengan yang disampaikan oleh Humaira, Humaira menyampaikan bahwa:

Kalau saya, larangan dari mama itu sudah biasa sejak kecil. *Homali'a* kayak jadi aturan tidak tertulis di rumah. Misalnya, tidak boleh makan sambil berdiri, atau tidak boleh tidur habis magrib. Saya jadi terbiasa jaga sikap. Di sekolah juga begitu, saya jadi tidak suka lari-lari sembarang atau rt dalam kelas. Saya pikir, karena dari rumah sudah dikasih batas, jadi di luar rumah saya juga tahu diri. Jadi iya, menurut saya *Homali'a* bikin saya lebih taat aturan. <sup>91</sup>

Humaira menyampaikan bahwa *Homali'a* menjadi semacam "aturan tak tertulis" dalam rumah tangganya, yang membuatnya terbiasa menjaga sikap. Ia memberi contoh konkret seperti larangan makan sambil berdiri atau tidur habis magrib, yang akhirnya menciptakan kedisiplinan dan kesadaran batasan sosial. Ia menyimpulkan bahwa karena sudah terbiasa diberi batasan di rumah, maka ia tahu cara bersikap di luar rumah, termasuk di sekolah. Ini menandakan adanya transfer nilai dari lingkungan keluarga ke lingkungan sosial yang lebih luas, serta memperlihatkan efektivitas *Homali'a* sebagai alat pendidikan karakter lintas ruang.

Sejalan dengan yang disampaikan oleh para informan diatas, tokoh masyarakat juga memberikan pandangannya terkait penerapan *Ndou-Ndou Mansuana*. Hadi menyampaikan bahwa:

"Kalau saya lihat, memang beda itu anak-anak yang dari kecil sudah diajar *Homali'a* sama orang tuanya. Biasanya mereka lebih tahu diri, tidak asal bicara, tahu sopan santun. Misalnya, kalau ada orang tua lewat, dia berdiri, kasih salam. Tidak seperti anak-anak yang dari kecil dibiarkan bebas, biasanya suka sembarang laku. *Homali'a* itu dari dulu memang cara orang tua ajar anak supaya tahu batas dan hormat sama orang lain. Jadi, menurut saya, anak-anak yang tumbuh dengan *Homali'a* itu lebih cepat paham aturan sosial, dan lebih gampang diatur juga di kampung.<sup>92</sup>

<sup>91</sup> Humaira, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

<sup>92</sup> Hadi, Tokoh Masyarakat, Wawancara, 30 Juni 2025

Hadi menyoroti bahwa perbedaan perilaku anak sangat tampak tergantung dari pengajaran *Homali'a* sejak kecil. Anak-anak yang dikenalkan dengan *Homali'a* lebih menunjukkan tahu diri, sopan santun, dan penghormatan terhadap orang tua, seperti berdiri memberi salam saat bertemu orang tua. Ia juga menekankan bahwa *Homali'a* berfungsi sebagai batasan moral dan sosial yang secara perlahan membentuk sikap patuh dan teratur dalam kehidupan bermasyarakat. Pandangan ini memperlihatkan bahwa *Homali'a* bukan sekadar larangan adat, tapi bagian dari sistem nilai sosial yang membentuk karakter anak menjadi lebih tertib dan hormat terhadap norma sosial.

Jawaban yang disampaikan oleh Hadi hampir sama dengan yang disampaikan Onso, terkait seberapa sering orang tua memberikan *Ndou-Ndou* kepada anak. Santi menyampaikan bahwa:

Iya, itu betul sekali. Saya perhatikan juga, anak-anak yang sering dengar *Homali'a* dari kecil, dia lebih hati-hati kalau mau berbuat. Misalnya, kalau mau buang sampah sembarang, langsung ingat larangan. Atau tidak main teriak-teriak kalau ada orang sedang kumpul. Itu semua karena dia sudah terbiasa dikasih tahu sejak kecil. Jadi, memang *Homali'a* itu semacam rem. Anak jadi tahu mana yang pantas dan tidak pantas. Saya percaya, kalau masih banyak orang tua yang ajarkan *Homali'a*, itu aturan sosial di masyarakat tetap terjaga bagus. <sup>93</sup>

Onso memandang *Homali'a* sebagai pengingat moral yang membentuk kehati-hatian dalam tindakan sosial anak-anak. Ia memberikan contoh konkret seperti membuang sampah sembarangan atau berteriak di tempat umum sebagai perilaku yang bisa dicegah oleh internalisasi *Homali'a*. Menurutnya, *Homali'a* berperan sebagai "rem" atau kontrol diri, yang membuat anak dapat membedakan mana yang pantas dan tidak dalam konteks sosial. Ia menegaskan bahwa *Homali'a* menjaga keberlangsungan

<sup>93</sup> Onso, Tokoh Masyarakat, Wawancara, 30 Juni 2025

aturan sosial dalam masyarakat, dan jika tetap diajarkan secara turuntemurun, maka nilai sosial budaya lokal tetap terpelihara dengan baik.

#### 3) Membentuk Sikap Hati-hati

Pemali berperan dalam membentuk sikap hati-hati pada anak. Dengan adanya larangan-larangan tertentu, anak belajar untuk mempertimbangkan konsekuensi dari setiap tindakan mereka, sehingga tumbuh menjadi individu yang patuh dan bertanggung jawab. Berikut disajikan hasil wawancara dengan berbagai informan, Saleh menyampaikan bahwa:

Menurut saya, *Homali'a* itu masih sangat berguna sekarang, apalagi buat ajar anak supaya lebih hati-hati. Dulu kita ini belajar dari larangan-larangan adat, misalnya jangan ambil makanan yang bukan milikmu, pamali katanya. Itu sebenarnya bukan cuma pantangan, tapi ajaran supaya anak tahu batas dan punya rasa tanggung jawab. Kalau anak diajar *Homali'a* dari kecil, dia akan terbiasa berpikir dulu sebelum berbuat. Jadi tidak asal bicara, tidak asal ambil barang orang. Itu tandanya *Homali'a* masih bisa bantu anak jadi lebih tertib dan punya rasa malu kalau buat salah.<sup>94</sup>

Saleh melihat *Homali'a* sebagai sarana pendidikan moral yang efektif untuk menanamkan sikap hati-hati dan tanggung jawab pada anak. Ia menekankan bahwa larangan-larangan adat seperti "jangan ambil makanan orang lain" bukan hanya pantangan simbolik, tetapi merupakan cara mengajarkan batasan etika sosial dan kepemilikan. Menurut beliau, anak yang terbiasa menerima ajaran *Homali'a* sejak kecil akan memiliki kesadaran diri untuk berpikir sebelum bertindak, serta rasa malu jika melanggar norma. Ini menunjukkan bahwa *Homali'a* dapat membentuk kontrol diri dan kesadaran moral secara internal, tanpa harus melalui pendekatan kekerasan atau hukuman. Sejalan dengan yang disampaikan oleh Saleh, Hadinari juga memberikan jawabannya bahwa:

Homali'a itu ibarat rem buat anak-anak. Kalau anak dari kecil dengar larangan seperti 'jangan main di kuburan malam-malam' atau 'jangan

<sup>94</sup> Saleh, Tokoh Adat, Wawancara, 29 Juni 2025

lewat depan orang tua tanpa salam', itu semua bikin dia terbiasa berhati-hati dalam laku. Jadi anak tahu, kalau dia buat sembarang bisa kena akibat, entah malu, entah dihukum adat. Tapi yang paling penting, *Homali'a* tanam rasa tanggung jawab. Anak belajar, kalau dia langgar aturan, dia harus terima akibatnya. Jadi bukan cuma takut, tapi dia tahu bahwa semua perbuatan ada tanggung jawabnya.<sup>95</sup>

Hadinari menggambarkan *Homali'a* sebagai rem sosial yang menahan anak dari perilaku sembarangan. Ia menyoroti bahwa anak yang diajarkan *Homali'a* sejak dini akan terbiasa bersikap hati-hati karena sadar akan konsekuensi dari setiap pelanggaran, baik berupa rasa malu maupun sanksi sosial. Yang menarik, ia menyampaikan bahwa *Homali'a* menumbuhkan kesadaran akan tanggung jawab pribadi, bukan hanya sekadar rasa takut. Anak belajar bahwa setiap tindakan memiliki akibat, dan karena itu, ia bertanggung jawab atas pilihan perilakunya sendiri. Ini memperlihatkan bahwa *Homali'a* mendukung terbentuknya karakter mandiri dan bertanggung jawab dalam diri anak.

Berdasarkan yang disampaikan oleh para tokoh adat juga sejalan dengan yang disampaikan oleh orang tua anak. Dalam hal ini Mega menjelaskan dalam wawancaranya:

Iya, sering sekali saya atau neneknya pake *Homali'a* buat kasih paham ke anak, apalagi kami ini sibuk kerja, jadi nenek yang paling banyak dampingi di rumah. Contohnya waktu dia suka main di dapur, lari-lari, langsung dibilang: 'Ko jangan lari di situ, pamali, bisa jatuh nanti disuruh keluar rumah sama penunggu.' Itu anak langsung diam, karena takut. Tapi lama-lama dia jadi paham, bukan cuma takut, tapi lebih hatihati kalau jalan di dapur atau tempat berbahaya. Jadi memang *Homali'a* itu bikin anak lebih waspada.<sup>96</sup>

Jawaban Mega mencerminkan bahwa fungsi pengasuhan dalam keluarga dilaksanakan secara kolektif, di mana peran nenek sangat dominan akibat kesibukan orang tua. *Homali'a* digunakan oleh nenek sebagai sarana

<sup>95</sup> Hadinari, Tokoh Adat, Wawancara, 30 Juni 2025

<sup>96</sup> Mega, Orang tua, Wawancara, 27 Juni 2025

menghentikan perilaku berisiko anak, misalnya berlari di dapur, dengan menyisipkan unsur mistis "penunggu rumah". Awalnya anak patuh karena takut, namun kemudian berkembang menjadi pemahaman akan konsekuensi logis, yaitu jatuh atau celaka. Ini menunjukkan bahwa *Homali'a* berfungsi sebagai alat transisi dari kontrol eksternal menuju kesadaran internal untuk berhati-hati. Jawaban yang mirip disampaikan oleh Ningsih, ia menyampaikan bahwa:

Homali'a itu memang cara paling gampang bikin anak cepat dengar. Misalnya, saya larang dia naik-naik meja makan sambil bilang, 'Jangan ko naik-naik, itu homali, bisa rezekimu tertutup.' Dia langsung turun, apalagi kalau sudah dengar kata homali. Dari situ dia pelan-pelan belajar kalau tidak semua hal boleh dilakukan sembarangan. Jadi dia makin hati-hati, tidak asal buat sesuatu. Anak-anak itu kalau dikasih tahu biasa kadang tidak dengar, tapi kalau sudah dengar homali, langsung nurut.97

Ningsih menekankan bahwa *Homali'a* lebih efektif dibanding larangan biasa, terutama karena anak lebih mudah terpengaruh oleh unsur "pamali". Contohnya larangan naik meja makan, disertai peringatan bahwa hal itu bisa menutup rezeki, memperlihatkan bagaimana simbol adat digunakan untuk membangun kesadaran batasan sosial dan etika. Anak belajar bahwa ada halhal yang pantas dan tidak pantas dilakukan, dan itu berdampak pada sikap Strategi kehati-hatian. ini menunjukkan bahwa Homali'a mampu memodifikasi perilaku anak secara bertahap, bukan melalui hukuman, tetapi lewat pembingkaian budaya. Apa yang disampaikan oleh Ningsih sejalan dengan yang disampaikan oleh Putri, beliau menyampaikan bahwa:

Saya sering juga pakai *Homali'a*, apalagi pas anak masih kecil. Saya bilang, 'Nak, jangan ko keluar malam-malam sendirian, itu *homali*. Bisa dikejar hantu laut.' Nah, dia langsung takut keluar. Tapi seiring waktu, dia jadi tahu bahwa keluar malam itu memang tidak aman. Jadi bukan cuma karena *homali*, tapi dia jadi lebih pikir-pikir dulu mau buat

<sup>97</sup> Ningsih, Orang tua, *Wawancara*, 26 Juni 2025

sesuatu. Saya rasa *Homali'a* itu semacam cara halus buat tanamkan rasa hati-hati tanpa harus bentak anak.<sup>98</sup>

Putri menggunakan pendekatan asosiatif dan simbolik melalui *Homali'a*, seperti larangan keluar malam dengan alasan "dikejar hantu laut." Meskipun awalnya berbasis rasa takut, seiring waktu anak memahami bahwa larangan tersebut ada manfaat praktisnya, yaitu menjaga keselamatan. Hal ini memperkuat pandangan bahwa *Homali'a* adalah metode edukasi yang halus, namun efektif, karena membentuk kebiasaan berpikir sebelum bertindak. Anak belajar menilai risiko dari tindakan tertentu secara mandiri. Ini mencerminkan bahwa nilai-nilai adat dapat menjadi fondasi perilaku tanggung jawab, ketika dikemas secara komunikatif dan konsisten. Sejalan dengan jawaban yang diberikan oleh orang tua. Aslan selaku anak dalam wawancaranya menyampaikan bahwa:

Iya, pernah itu. Waktu saya masih kecil, sering lari-lari di dapur. Nenek selalu bilang, 'Jangan ko lari-lari di situ, itu *homali*, nanti ko jatuh terus tidak bisa nikah.' Waduh, saya langsung berhenti. Sampai sekarang, kalau ingat itu kata nenek, saya tidak berani sembarang lari di rumah. Padahal orang tua sibuk, tapi nasihat dari nenek itu yang paling saya ingat terus. Jadi, memang saya takut, tapi dari situ saya jadi lebih hati-hati.<sup>99</sup>

Aslan menunjukkan bahwa *Homali'a* dari nenek menjadi sumber utama nilai kehati-hatian, karena orang tuanya sibuk bekerja. Nasihat seperti larangan berlari di dapur dikaitkan dengan konsekuensi simbolik "tidak bisa nikah", yang berhasil membangun rasa takut yang sehat pada dirinya. Menariknya, rasa takut itu menumbuhkan kesadaran bertindak hati-hati hingga saat ini, membuktikan bahwa pesan adat yang disampaikan sejak dini dapat menjadi memori moral yang menetap. Ini menunjukkan efektivitas *Homali'a* dalam membentuk kontrol diri meskipun figur orang tua tidak hadir

<sup>98</sup> Putri, Orang tua, *Wawancara*, 26 Juni 2025

<sup>99</sup> Aslan, Anak, *Wawancara*, 27 Juni 2025

langsung. Jawaban yang cukup sama disampaikan oleh Tasya ia menyampaikan bahwa:

Pernahmi juga saya takut karena dengar *Homali'a* dari mama. Dulu saya suka siul-siul malam, terus mama bilang, *homali* itu, nanti dipanggil hantu.' Langsung saya diam, tidak berani lagi. Sekarang, walaupun sudah besar, masih suka ingat kata itu. Jadi saya pikir dua kali kalau mau buat sesuatu. Bukan cuma takut hantu, tapi juga takut buat salah. Jadi memang nasihat begitu itu bikin saya lebih jaga sikap.<sup>100</sup>

Tasya menyoroti efek psikologis dari *Homali'a* dalam bentuk larangan bersiul di malam hari, yang dikaitkan dengan pemanggilan makhluk halus. Ia merespons larangan itu dengan menahan diri secara langsung, dan menyatakan bahwa meski sudah dewasa, ia tetap mengingat dan mempraktikkan sikap hati-hati. Tasya mengindikasikan bahwa awalnya rasa takut berasal dari unsur mistis, namun berkembang menjadi kewaspadaan moral agar tidak melakukan kesalahan. Ini memperlihatkan bahwa *Homali'a* efektif sebagai media transisi dari ketakutan simbolik ke pembentukan etika diri. Lebih lanjut apa yang disampaikan oleh Tasya sejalan dengan yang disampaikan oleh Humaira, Humaira menyampaikan bahwa:

Iya, saya takut juga waktu pernah mau duduk di meja. Mama langsung tegur, *homali* duduk di meja, nanti ko diremehkan orang.' Saya langsung turun. Itu waktu saya masih SD. Sampai sekarang saya tidak pernah lagi duduk di atas meja atau tempat yang bukan buat duduk. Karena saya sudah terbiasa dengar begitu. Jadi kalau mau buat apa-apa, pasti saya ingat dulu itu *homali*. Takut juga sih, tapi bagus, karena bikin saya jadi lebih sopan. <sup>101</sup>

Humaira mengaitkan *Homali'a* dengan larangan duduk di meja, disertai pesan sosial: "nanti diremehkan orang." Pesan ini mengandung nilai sopan santun dan kesadaran sosial, yang berdampak pada perubahan perilakunya sejak kecil hingga sekarang. Ia tidak hanya menunjukkan ketakutan, tetapi juga pemahaman terhadap makna sosial dari larangan

<sup>100</sup> Tasya, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

<sup>101</sup> Humaira, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

tersebut, seperti menjaga citra dan harga diri. Hal ini memperkuat fungsi *Homali'a* sebagai alat pendidikan sosial yang menanamkan sikap hormat dan pengendalian diri dalam keseharian. Sejalan dengan yang disampaikan oleh para informan diatas, tokoh masyarakat juga memberikan pandangannya terkait penerapan *Ndou-Ndou Mansuana*. Hadi menyampaikan bahwa:

"Kalau menurut saya, *Homali'a* itu masih sangat bisa dipakai sampe sekarang. Memang zaman sudah maju, anak-anak sudah pegang HP, tapi tetapmi *Homali'a* itu bikin anak pikir-pikir dulu sebelum buat sesuatu. Contohnya, kalau dibilang 'homali buang sampah sembarang', itu bikin dia tahan diri, jadi tahu jaga kebersihan juga. Bukan karena takut saja, tapi karena sudah tanam di pikirannya dari kecil. Jadi menurut saya, *Homali'a* itu masih kuat pengaruhnya kalau orang tua rajin bilang dan kasih contoh. <sup>102</sup>

Hadi menegaskan bahwa *Homali'a* masih relevan meskipun zaman telah berubah, termasuk di tengah perkembangan teknologi seperti penggunaan HP oleh anak-anak. Ia mencontohkan larangan membuang sampah sembarangan sebagai bentuk *Homali'a* yang efektif dalam menumbuhkan kesadaran tanggung jawab dan kepedulian sosial. Bagi beliau, kekuatan *Homali'a* bukan hanya pada efek takutnya, tapi karena nilai-nilainya sudah tertanam sejak kecil dan membentuk pola pikir anak untuk berpikir sebelum bertindak. Artinya, *Homali'a* berfungsi sebagai alat kontrol diri berbasis budaya, yang bekerja jika ditanamkan secara konsisten oleh orang tua.

Jawaban yang disampaikan oleh Hadi hampir sama dengan yang disampaikan Onso, terkait seberapa sering orang tua memberikan *Ndou-Ndou* kepada anak. Santi menyampaikan bahwa:

Iya, masih sangat efektif. Cuma sekarang tinggal bagaimana cara orang tua ajarkan. *Homali'a* itu sebenarnya bukan cuma larangan, tapi cara halus bikin anak paham batasan. Kalau dibilang, 'jangan ko duduk di meja, *homali*, itu bukan hanya karena tidak sopan, tapi karena ajar anak supaya dia tahu tempat dan tahu diri. Jadi kalau *Homali'a* terus diajar

 $<sup>^{102}</sup>$  Hadi, Tokoh Masyarakat, *Wawancara*, 30 Juni 2025

dengan baik, anak-anak bisa tumbuh lebih santun, hati-hati, dan tidak sembarang laku di masyarakat. <sup>103</sup>

Onso memandang *Homali'a* sebagai metode pengajaran nilai secara halus namun efektif. Ia menekankan bahwa *Homali'a* bukan sekadar larangan, tetapi sarana untuk menanamkan kesadaran akan batasan dan etika sosial. Contohnya larangan duduk di meja dianggap bukan hanya soal kesopanan, tapi juga ajakan agar anak tahu tempat dan tahu diri dua prinsip penting dalam budaya lokal. Menurutnya, efektivitas *Homali'a* sangat bergantung pada cara penyampaian orang tua, artinya metode ini tetap relevan asalkan dibarengi dengan komunikasi yang tepat dan pembiasaan nilai secara terusmenerus.

3. Internalisasi Nilai Budaya *Ndou-Ndou Mansuana* Dan *Homali'a*Dalam Membentuk Akhlak Mulia Anak Menurut Perspektif

Pendidikan Islam

# a. Internalisasi Nilai Budaya Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a

Budaya lokal Wakatobi menyimpan nilai-nilai luhur yang diwariskan secara turun-temurun melalui praktik yang dikenal dengan *Ndou-Ndou Mansuana* dan larangan adat *Homali'a. Ndou-Ndou Mansuana* merupakan bentuk nasihat orang tua atau anggota keluarga kepada anak-anak, yang disampaikan secara halus namun penuh makna dalam situasi sehari-hari baik melalui cerita, petuah, maupun teguran. Sedangkan *Homali'a* adalah larangan-larangan adat yang diyakini memiliki konsekuensi spiritual atau sosial jika dilanggar, namun sejatinya berfungsi sebagai pedoman etika dan pengendalian diri. Proses internalisasi nilai-nilai ini terjadi dalam ruangruang domestik seperti rumah, serta lingkungan sosial yang lebih luas seperti komunitas adat atau tetangga. Nilai-nilai tersebut tidak hanya membentuk

-

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Onso, Tokoh Masyarakat, *Wawancara*, 30 Juni 2025

akhlak pribadi seperti sopan santun dan kejujuran, tetapi juga menumbuhkan kesadaran kolektif untuk menghargai norma sosial, tradisi, serta hubungan dengan sesama manusia dan Sang Pencipta. Dalam konteks modern, meskipun arus informasi dan gaya hidup luar semakin kuat, *praktik Ndou-Ndou* dan *Homali'a* masih memainkan peran penting dalam membentuk karakter generasi muda. Untuk mengetahui sejauh mana nilai-nilai ini ditanamkan dan dipahami oleh generasi sekarang, Berikut disajikan hasil wawancara dengan berbagai informan, Saleh menyampaikan bahwa:

Ndou-Ndou sama Homali'a itu dari dulu disampaikan pelan-pelan, tidak bisa langsung sekali jadi. Harus diulang-ulang, dari anak masih kecil sampe besar, biar betul-betul tertanam. Biasanya mulai dari orang tua sendiri di rumah, lalu nenek, paman, bahkan tetua adat kalo ada kesempatan. Prosesnya bertahap. Misalnya anak dikasi nasihat waktu buat salah, lalu diulang lagi waktu acara adat, atau waktu kumpul keluarga. Di kampung, kalau ada hajatan, itu jadi momen juga untuk ulang kembali nilai-nilai itu. Anak-anak yang sering dengar dari kecil dan terus-menerus, biasanya lebih sadar diri. Sekarang memangmi sudah banyak pengaruh luar, tapi kalau kita tetap jaga ini cara, insyaAllah anak-anak masih bisa pegang nilai budaya kita. 104

Saleh menggarisbawahi bahwa internalisasi nilai-nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam pembentukan karakter anak tidaklah berlangsung secara instan atau satu kali proses, melainkan harus dilakukan secara bertahap, konsisten, dan terus-menerus. Ia menjelaskan bahwa proses ini dimulai dari lingkungan inti anak, yaitu orang tua kandung, sebagai sumber utama dalam memberikan nasihat atau larangan adat dalam bentuk Ndou-Ndou atau *Homali'a*. Setelah itu, peran pendidikan nilai budaya dilanjutkan oleh anggota keluarga yang lebih luas, seperti nenek, kakek, atau paman, yang biasanya memiliki otoritas tradisional dalam rumah tangga dan dihormati oleh anak.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Saleh, Tokoh Adat, *Wawancara*, 29 Juni 2025

Selanjutnya, Saleh menegaskan bahwa tokoh adat juga memegang peran penting, terutama saat anak sudah memasuki usia lebih matang dan mulai berinteraksi dalam ruang sosial yang lebih luas. Dalam hal ini, momentum seperti acara hajatan, kegiatan adat, atau pertemuan masyarakat dimanfaatkan sebagai wahana untuk menyampaikan ulang dan menegaskan nilai-nilai budaya yang telah ditanamkan di rumah. Ini menunjukkan bahwa pendekatan yang digunakan bersifat komunal dan bertingkat, di mana proses pendidikan nilai berlangsung lintas generasi dan lintas ruang sosial. Nilai-nilai tidak hanya disampaikan secara verbal, tetapi juga diperkuat melalui keteladanan dan pengulangan dalam berbagai situasi.

Saleh juga menunjukkan kesadaran akan tantangan zaman modern, seperti maraknya penggunaan gawai, konten luar yang mudah diakses anak, serta semakin sibuknya orang tua, yang menyebabkan proses pewarisan nilai tradisional menjadi terhambat. Namun demikian, ia menyampaikan harapan dan optimisme bahwa selama orang tua dan masyarakat tetap komitmen menjaga kesinambungan budaya ini, maka anak-anak tetap memiliki peluang besar untuk menjadikan *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* sebagai pedoman dalam bersikap dan bertindak sehari-hari.

Dengan demikian, pemikiran Saleh mencerminkan keyakinan bahwa *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* tidak hanya berfungsi sebagai alat pendidikan tradisional, tetapi juga sebagai sistem nilai yang menyatu dalam pola hidup masyarakat, yang tetap relevan dan adaptif jika diwariskan dengan cara yang tepat dan kontekstual. Sejalan dengan yang disampaikan oleh Saleh, Hadinari juga memberikan jawabannya bahwa:

Proses tanamkan *Ndou-Ndou* sama *Homali'a* itu bukan langsung jadi. Harus sabar, pelan-pelan, ulang-ulang. Mulainya dari orang tua sendiri, lalu keluarga besar, dan kalau sudah agak besar, baru tokoh adat yang ikut bicara. Dulu saya sendiri dengar dari opa tiap malam habis makan cerita *homali*, cerita hormat sama orang tua, jangan sombong. Lalu pas

ada acara kampung, dengar lagi dari tetua. Jadi bertingkat begitu prosesnya. Anak-anak yang sering dapat nasihat begitu, dia lama-lama terbiasa. Sekarang ini memang tantangannya beda, tapi kalau orang tua konsisten dan komunitas adat juga aktif, nilai itu bisa tetap hidup dan jadi pedoman untuk anak-anak di zaman sekarang. 105

Hadinari menyampaikan bahwa proses penanaman nilai-nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* merupakan proses jangka panjang yang tidak bisa dilakukan secara instan. Ia menggambarkan bahwa internalisasi nilai tersebut harus dilakukan dengan penuh kesabaran, bertahap, dan diulang-ulang, karena nilai-nilai budaya tidak serta-merta bisa langsung dipahami atau diterapkan oleh anak-anak. Ini menunjukkan bahwa ia memahami pendidikan budaya sebagai sebuah proses pembiasaan yang berlangsung secara terus-menerus dan berkesinambungan.

Menurutnya, proses tersebut dimulai dari lingkungan terkecil, yaitu orang tua di rumah, lalu dilanjutkan oleh keluarga besar, seperti kakek, nenek, atau paman, dan kemudian diperkuat oleh tokoh adat saat anak sudah lebih dewasa dan mampu menerima nilai dalam ruang sosial yang lebih luas. Ungkapan bahwa ia sendiri dahulu menerima Ndou-Ndou dari sang kakek setiap malam setelah makan menegaskan bahwa ritual keseharian dalam keluarga menjadi momen penting untuk menyisipkan nilai-nilai moral dan etika. Ia juga menekankan bahwa nasihat-nasihat ini tidak berhenti di rumah, tetapi dilanjutkan dalam konteks sosial seperti acara kampung atau pertemuan adat, di mana para tetua kembali menegaskan nilai-nilai larangan dan nasihat secara kolektif.

Hadinari juga menyadari adanya perubahan zaman dan tantangan modern, seperti kurangnya perhatian orang tua dan lunturnya nilai adat akibat pengaruh budaya luar. Namun, ia optimis bahwa nilai-nilai budaya

-

<sup>105</sup> Hadinari, Tokoh Adat, Wawancara, 30 Juni 2025

lokal masih bisa hidup dan berfungsi sebagai pedoman hidup bagi anak-anak, asalkan ada konsistensi dari keluarga dan dukungan dari komunitas adat. Dengan kata lain, ia melihat *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* sebagai instrumen penting dalam membentuk karakter anak, selama disampaikan dengan benar, terus-menerus, dan melibatkan berbagai elemen dalam masyarakat.

Melalui pandangannya ini, *Hadinari* menegaskan bahwa proses pendidikan nilai dalam budaya Wakatobi tidak bersifat individual, melainkan kolektif dan sistematis, di mana nilai diwariskan secara bertingkat dari rumah tangga ke ruang sosial yang lebih luas, dan hanya dapat berhasil jika dilakukan dengan kesabaran, kesinambungan, dan kerja sama antar generasi.

# b. Kajian Pendidikan Islam

Akhlak merupakan sikap batin yang tercermin dalam perilaku lahiriah seseorang, baik dalam hubungan dengan Tuhan, diri sendiri, maupun sesama. Ruang lingkup akhlak anak mencakup beberapa aspek utama yang menjadi fondasi pembentukan karakter positif. Pertama, akhlak kepada Allah, yang berarti pengakuan atas keesaan dan keberadaan-Nya, serta kepatuhan total dalam menjalankan perintah dan menjauhi larangan-Nya. Kedua, akhlak kepada Rasulullah, yaitu meneladani ucapan, tindakan, dan sikap beliau sebagai model kehidupan ideal. Ketiga, akhlak terhadap diri sendiri, yakni menjaga integritas pribadi dari sifat tercela, baik yang tampak maupun tersembunyi. Keempat, akhlak dalam keluarga, yang mencakup tanggung jawab dan hubungan harmonis antara anggota keluarga seperti orang tua dan anak, suami istri, serta kerabat. Kelima, akhlak dalam kehidupan bermasyarakat, yang meliputi tata etika dalam berinteraksi sosial, menjunjung nilai keadilan, kejujuran, dan saling menghormati. Dengan

memahami dan menginternalisasi ruang lingkup ini, anak-anak akan tumbuh menjadi pribadi yang saleh secara spiritual, sosial, dan moral.

Ruang lingkup akhlak erat kaitannya dengan praktik budaya lokal seperti *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam masyarakat Wakatobi. *Ndou-Ndou Mansuana* berfungsi sebagai media penyampaian nasihat orang tua yang sarat nilai moral dan religius, seperti ajakan untuk rajin beribadah, menghormati orang tua, menjaga diri dari perbuatan tercela, serta menjalin hubungan harmonis dalam keluarga dan masyarakat. Sementara itu, *Homali'a* sebagai bentuk larangan adat menanamkan kepatuhan terhadap norma dan etika sosial yang menjadi bagian penting dari akhlak kepada sesama dan terhadap diri sendiri. Keduanya menjadi sarana internalisasi nilai akhlak yang bersifat turun-temurun dan kontekstual, menjembatani ajaran Islam dengan kearifan lokal dalam membentuk anak-anak yang berakhlak mulia, berhati-hati dalam bertindak, serta sadar akan tanggung jawab spiritual dan sosialnya. Berikut disajikan hasil wawancara dengan berbagai informan, universitas islam nenyampaikan bahwa:

Ndou-Ndou Mansuana itu sebenarnya pondasi utama dalam membentuk akhlak anak, pak. Dulu waktu kita kecil, tiap malam selalu dengar nasihat dari orang tua atau kakek-nenek, itu yang jadi pegangan sampe tua. Misalnya, kalau soal akhlak ke Tuhan, selalu dibilang: 'Jangan lupa salat, nanti hidupmu susah.' Itu jadi ingatan. Kalau ke orang tua, dibilang: 'Jangan kasar sama orang tua, pamali, nanti rezekimu seret.' Dan kalau ke sesama manusia, diajar ki sopan, jangan ambil milik orang, jangan bicara keras. Nah, walaupun zaman sudah berubah, Ndou-Ndou ini masih sangat bisa membentuk karakter anak, asal rajin disampaikan. Tapi sekarang tantangannya, orang tua sudah sk, jadi yang sering sampaikan malah nenek atau kakek.<sup>106</sup>

Saleh memandang *Ndou-Ndou Mansuana* sebagai fondasi utama pembentukan akhlak anak yang mencakup dimensi akhlak kepada Allah, orang tua, dan sesama manusia. Ia menekankan bahwa nasihat yang rutin

-

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Saleh, Tokoh Adat, *Wawancara*, 29 Juni 2025

disampaikan sejak kecil menjadi "pegangan hidup" hingga dewasa, mencerminkan adanya internalisasi nilai yang kuat melalui pengulangan dan kedekatan emosional dalam keluarga. Ia menyadari tantangan zaman modern, di mana peran orang tua mulai tergeser oleh kesibukan, sehingga peran kakek-nenek menjadi pengganti dalam mentransfer nilai-nilai tersebut. Ini menunjukkan bahwa meskipun konteks sosial berubah, Ndou-Ndou tetap relevan jika dilakukan secara konsisten dalam lingkungan keluarga luas. Sejalan dengan yang disampaikan oleh Saleh, Hadinari juga memberikan jawabannya bahwa:

Homali'a itu ibarat rem buat anak-anak. Kalau anak dari kecil dengar larangan seperti 'jangan main di kuburan malam-malam' atau 'jangan lewat depan orang tua tanpa salam', itu semua bikin dia terbiasa berhati-hati dalam laku. Jadi anak tahu, kalau dia buat sembarang bisa kena akibat, entah malu, entah dihukum adat. Tapi yang paling penting, Homali'a tanam rasa tanggung jawab. Anak belajar, kalau dia langgar aturan, dia harus terima akibatnya. Jadi bukan cuma takut, tapi dia tahu bahwa semua perbuatan ada tanggung jawabnya. 107

Hadinari menyoroti bahwa Ndou-Ndou dan Homali'a adalah dua elemen budaya yang saling melengkapi; satu berbentuk nasihat halus (persuasif) dan yang lain berupa larangan tegas (preventif). Menurutnya, keduanya efektif dalam menanamkan rasa takut yang membentuk kehatihatian, serta menumbuhkan kesadaran akan pentingnya akhlak terhadap Tuhan (melalui ajakan ibadah), akhlak terhadap orang tua (melalui hormat), dan terhadap sesama (melalui larangan mengambil hak orang lain). Dengan contoh konkret seperti larangan "homali melawan orang tua" dan "homali ambil barang orang," beliau menegaskan bahwa Homali'a bukan sekadar tabu, melainkan instrumen sosial yang memperkuat nilai moral. Namun,

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Hadinari, Tokoh Adat, *Wawancara*, 30 Juni 2025

keberhasilan keduanya tetap bergantung pada keterlibatan aktif orang tua dalam pengajaran harian.

Berdasarkan yang disampaikan oleh para tokoh adat juga sejalan dengan yang disampaikan oleh orang tua anak. Dalam hal ini Mega menjelaskan dalam wawancaranya:

Kalau menurut saya, *Ndou-Ndou* itu sangat berpengaruh. Memang saya sama suami ini sibuk kerja, jadi lebih seringmi neneknya yang kasih nasihat tiap malam. *Ndou-Ndou* yang diulang-ulang itu bikin anak saya lebih rajin salat, lebih sopan sama orang tua, terus kalau di luar rumah juga dia tidak suka main kasar sama teman. Dibilang, 'Jangan ko keras kepala, *homali* kalau melawan orang tua' itu yang dia ingat. Jadi walaupun kita sibuk, karena ada nilai-nilai itu, anak tetap bisa terbentuk akhlaknya dengan baik.<sup>108</sup>

Mega menyoroti peran penting nenek dalam menyampaikan *Ndou-Ndou* karena kesibukan orang tua bekerja. Meski tidak langsung disampaikan oleh orang tua, nasihat yang diulang terus-menerus terbukti efektif membentuk akhlak anak, terutama dalam hal ketaatan beribadah, kesopanan terhadap orang tua, dan sikap sosial di luar rumah. Ini menegaskan bahwa efektivitas *Ndou-Ndou* utidak sihanya abergantung pada siapa yang menyampaikan, tetapi pada konsistensi dan nilai yang terkandung di dalamnya. Pesan-pesan seperti "homali melawan orang tua" berfungsi sebagai pengingat moral yang membentuk kontrol diri anak sejak dini. Jawaban yang mirip disampaikan oleh Ningsih, ia menyampaikan bahwa:

Iya, besar sekali pengaruhnya. Saya ini tiap malam kalau sempat, selalu sisipkan *Ndou-Ndou* sebelum dia tidur. Bukan cuma soal agama, tapi juga soal cara bersikap. *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* itu bikin dia lebih takut buat salah. Misalnya, dia tidak berani ambil barang orang sembarangan, karena tahu *homali*. Terus dia juga rajin ibadah, karena sering dibilang kalau lupa salat, rezeki bisa seret. Jadi saya lihat sekarang anak jadi lebih santun, lebih taat, dan tahu jaga diri di mana saja. 109

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Mega, Orang tua, *Wawancara*, 27 Juni 2025

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Ningsih, Orang tua, *Wawancara*, 26 Juni 2025

Ningsih menekankan pentingnya menyisipkan *Ndou-Ndou* setiap malam, sebagai upaya membentuk akhlak anak secara bertahap namun konsisten. Ia menyebutkan pengaruh langsung terhadap akhlak kepada Tuhan (rajin ibadah), akhlak kepada sesama (tidak mengambil barang orang), dan akhlak pribadi (sikap santun dan jaga diri). Kombinasi antara *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* menciptakan rasa takut untuk berbuat salah, namun bukan karena hukuman, melainkan karena nilai yang sudah melekat. Ini menunjukkan bahwa pendekatan kultural dan spiritual dalam pendidikan akhlak masih relevan di era sekarang, asalkan dilakukan dengan kesungguhan. Apa yang disampaikan oleh Ningsih sejalan dengan yang disampaikan oleh Putri, beliau menyampaikan bahwa:

Ndou-Ndou itu macam pelajaran sehari-hari, Pak. Saya ajar mi anakku mulai dari kecil. Setiap habis magrib, saya biasa duduk dengan dia, kasih tau pelan-pelan. 'Kalau ko bohong, nanti orang tidak percaya lagi sama ko', atau 'Kalau ko kasar sama orang, nanti orang jauhi ko.' Dari situ saya lihat dia lebih hati-hati kalau bicara, tidak suka maki, dan kalau ada salah dia cepat minta maaf. Jadi pengaruh Ndou-Ndou itu nyata sekali bisa bentuk anak punya akhlak, dari rumah sampai di luar.<sup>110</sup>

Putri menggambarkan *Ndou-Ndou* sebagai "pelajaran sehari-hari" yang mengalir secara alami dalam interaksi orang tua dan anak. Ia memberikan contoh konkret seperti nasihat tentang tidak berbohong dan tidak berkata kasar, yang berhasil membentuk akhlak sosial dan komunikasi anak, seperti sikap hati-hati saat berbicara dan kesediaan meminta maaf. Ini menunjukkan bahwa *Ndou-Ndou* berfungsi sebagai media pendidikan karakter yang intim, personal, dan kontekstual, yang jika dilakukan secara rutin dapat menciptakan anak yang memiliki kesadaran moral tinggi dalam

-

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Putri, Orang tua, *Wawancara*, 26 Juni 2025

kehidupan sehari-hari. Sejalan dengan jawaban yang diberikan oleh orang tua. Aslan selaku anak dalam wawancaranya menyampaikan bahwa:

Walaupun mama papa sering sibuk kerja, tapi saya tetap sering dengar *Ndou-Ndou* dari nenek. Dari situ saya belajarmi untuk rajin salat, karena katanya orang malas ibadah rejekinya seret. Saya juga diajar jangan kasar sama orang tua, apalagi angkat suara, *homali* itu. Di sekolah juga saya jadi lebih sopan, tidak berani panggil guru sembarang. Sama teman-teman juga, saya suka bantu kalau ada yang susah. Jadi saya rasa, nasihat dari rumah itu bikin saya lebih hati-hati dan lebih baik dalam bersikap.<sup>111</sup>

Aslan menunjukkan bahwa meskipun orang tuanya sibuk, kehadiran nenek sebagai penyampai *Ndou-Ndou* tetap efektif dalam membentuk akhlaknya. Ia menyebutkan pengaruh langsung terhadap akhlak kepada Tuhan (rajin salat), akhlak kepada orang tua (tidak membantah, tidak kasar), serta akhlak sosial (sopan kepada guru dan suka membantu teman). Hal ini menunjukkan bahwa nasihat yang diwariskan secara konsisten dalam lingkungan keluarga besar tetap mampu membentuk kontrol diri, empati, dan sikap hormat pada anak, meski dari figur pengganti orang tua. Jawaban yang cukup sama disampaikan oleh Tasya ia menyampaikan bahwa:

Ndou-Ndou sama Homali'a itu banyak bantu saya jadi anak yang lebih santun. Mama saya selalu bilang, kalau ko bicara, jangan kasar, karena anak perempuan harus tau diri. Saya juga belajar dari Homali'a untuk tidak buang sampah sembarang, karena katanya bisa bawa sial, tapi saya paham maksudnya supaya jaga kebersihan. Kalau akhlak ke Tuhan, saya jadi lebih rajin baca doa tiap malam. Dan kalau sama orang tua, saya lebih sering bantu di rumah, karena kalau malas bantu orang tua, katanya rejeki susah masuk.<sup>112</sup>

Tasya menekankan bahwa *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* mempengaruhi cara berbicara, kebersihan, dan kesadaran spiritual. Ia menunjukkan pemahaman yang berkembang dari hanya mengikuti larangan (pamali buang sampah) menjadi menyadari makna moral di baliknya (menjaga lingkungan).

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Aslan, Anak, Wawancara, 27 Juni 2025

<sup>112</sup> Tasya, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

Ini mencerminkan bahwa internalisasi nilai tidak hanya terjadi secara simbolis, tapi juga rasional, yang berdampak pada akhlak kepada Tuhan (doa), kepada orang tua (membantu), dan kepada sesama (sopan santun). Tasya adalah contoh anak yang mengembangkan kesadaran reflektif dari budaya lisan lokal. Lebih lanjut apa yang disampaikan oleh Tasya sejalan dengan yang disampaikan oleh Humaira, Humaira menyampaikan bahwa:

Iya, memang *Ndou-Ndou* dari orang tua itu bikin saya banyak berubah. Dulu saya suka bantah kalau disuruh, tapi sekarang tidakmi lagi, karena sering dibilang pamali lawan orang tua. Saya juga diajarmi jangan iri sama teman, dan selalu saling bantu. Kalau soal Tuhan, saya jadi lebih sering ingat untuk salat, karena mama bilang kalau lupa-lupa, nanti hidup tidak tenang. Di sekolah pun saya lebih jaga sikap, tidak suka ikut ribut. Jadi memangmi *Ndou-Ndou* itu bantu saya lebih baik tiap hari. <sup>113</sup>

Humaira mengakui perubahan perilaku yang signifikan sejak mendengar *Ndou-Ndou*, terutama dari sikap membangkang menjadi taat, serta kemampuan mengelola emosi sosial (tidak iri, tidak ikut rt). Ini menegaskan bahwa *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* berperan dalam membentuk akhlak pribadi dan sosial yang stabil, termasuk dalam aspek spiritual seperti ingat salat karena diyakinkan melalui narasi "hidup tidak tenang." Humaira menunjukkan adanya kesadaran diri yang tumbuh melalui nasihat-nasihat yang sederhana namun konsisten. Sejalan dengan yang disampaikan oleh para informan diatas, tokoh masyarakat juga memberikan pandangannya terkait penerapan *Ndou-Ndou Mansuana*. Hadi menyampaikan bahwa:

Kalo kita liat-liat sekarang, anak-anak ini akhlaknya sudah campur-campur. Ada yang masih baik, ada juga yang suka melawan orang tua, suka main HP terus, kadang lupa mi bantu orang di rumah. Tapi memang, anak-anak yang dari kecil sering dengar *Ndou-Ndou* dari orang tua atau kakek-neneknya itu kelihatan beda. Mereka lebih sopan, rajin salat, dan tidak gampang ikut-ikut hal yang tidak baik. *Ndou-Ndou* sama *Homali'a* itu, walaupun kelihatan kayak larangan-larangan kampung,

<sup>113</sup> Humaira, Anak, Wawancara, 26 Juni 2025

tapi sebenarnya itu yang jaga akhlak anak-anak. Jadi, saya masih percaya ada hubungannya, tergantung orang tua mo ajar atau tidak. 114

Hadi menilai bahwa akhlak anak-anak saat ini cenderung bervariasi, dengan sebagian masih menunjukkan sikap baik dan sebagian lainnya mengalami kemunduran moral seperti kurangnya kepatuhan kepada orang tua dan tanggung jawab rumah. Ia menekankan bahwa anak-anak yang tumbuh dengan *Ndou-Ndou* sejak kecil cenderung memiliki sikap yang lebih sopan, religius, dan tidak mudah terpengaruh hal negatif. Pernyataan ini menunjukkan keyakinan bahwa *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* masih memiliki daya transformasi moral, asalkan orang tua masih aktif mengajarkannya. Dalam hal ini, peran keluarga menjadi faktor penentu keberlangsungan nilai budaya.

Jawaban yang disampaikan oleh Hadi hampir sama dengan yang disampaikan Onso, terkait seberapa sering orang tua memberikan *Ndou-Ndou* kepada anak. Santi menyampaikan bahwa:

Kalau saya bilang, akhlak anak-anak sekarang ini tergantung dari rumah. Yang masih sering dengar *Ndou-Ndou*, dia biasa punya sikap lebih tenang, lebih hormat sama orang tua. *Homali'a* juga masih kuat di beberapa keluarga anak-anak takut kalau dibilang pamali, jadi tidak sembarang mi buat hal yang aneh-aneh. Tapi memang, sekarang banyak juga yang sudah tidak terlalu kenal itu *Homali'a*, jadi akhlaknya lebih bebas, kurang kontrol. *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* itu dulu macam pagar, sekarang pagar itu mulai dibongkar pelan-pelan. Tapi masih bisa diperbaiki, asal orang tua dan sekolah kerja sama jaga itu nilai. <sup>115</sup>

Pernyataan Hadi yang menyamakan *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* dengan pagar nilai menunjukkan pemahaman filosofis bahwa kedua elemen budaya tersebut merupakan sistem nilai yang menjaga batas moral anak dalam bertindak dan berpikir. Dalam perspektif pendidikan, hal ini berkesesuaian dengan konsep pendidikan preventif, yakni pendidikan yang berfungsi

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Hadi, Tokoh Masyarakat, *Wawancara*, 30 Juni 2025

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Onso, Tokoh Masyarakat, Wawancara, 30 Juni 2025

sebagai penjaga (protektif) dari perilaku menyimpang. *Ndou-Ndou* sebagai nasihat etis, dan *Homali'a* sebagai larangan simbolik, bekerja membentuk kesadaran moral anak secara internal, bukan hanya melalui perintah tetapi melalui simbol, pesan metaforis, dan pengalaman sosial yang dibentuk sejak dini.

Sementara itu, Onso menekankan pentingnya lingkungan keluarga sebagai fondasi utama dalam pembentukan akhlak anak. Hal ini sejalan dengan teori ekologi Bronfenbrenner, yang menempatkan keluarga sebagai mikrosistem utama yang paling berpengaruh terhadap perkembangan moral dan sosial anak. Ketika nilai-nilai *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* masih diajarkan secara aktif dalam keluarga, proses internalisasi nilai berlangsung dengan kuat melalui interaksi langsung, keteladanan, dan pengulangan. Sebaliknya, ketika nilai-nilai ini mulai diabaikan, anak kehilangan ruang reflektif untuk menilai baik dan buruk dari sudut pandang budaya lokal, yang pada akhirnya berdampak pada melemahnya kontrol diri.

Berdasarkan hasil observasi Desa Pada Raya Makmur, ditemukan bahwa praktik *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* tidak hanya dilakukan secara lisan, tetapi juga menyatu dalam kehidupan sehari-hari. Beberapa keluarga terlihat rutin menggunakan momen-momen harian seperti makan malam, menjelang tidur, atau saat anak melakukan kesalahan sebagai waktu untuk menyampaikan nasihat.

Observasi juga memperlihatkan perbedaan yang mencolok antara anak-anak yang aktif terlibat dalam praktik budaya tersebut dengan yang tidak. Anak-anak yang dibesarkan dalam keluarga yang masih menjunjung *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* menunjukkan sikap lebih santun dalam berbicara, lebih peka terhadap orang tua, serta mampu menahan diri dalam pergaulan

sosial. Sebaliknya, anak-anak yang tidak mendapatkan pendidikan nilai dari budaya ini menunjukkan kecenderungan sikap permisif, kurang disiplin, dan sering kali berbicara tanpa kontrol di ruang publik.

Temuan ini menunjukkan bahwa *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* secara tidak langsung mengajarkan akhlak kepada orang tua, akhlak sosial, serta disiplin spiritual melalui larangan-larangan adat yang mengarah pada introspeksi diri. Lebih jauh, jika dimasukkan ke dalam kurikulum pendidikan berbasis lokal, nilai-nilai ini dapat memperkaya pendidikan karakter yang tidak hanya normatif tetapi juga kontekstual, karena anak akan merasa nilai-nilai tersebut dekat dengan kehidupannya sehari-hari. Artinya, *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* bukan sekadar lisan, melainkan strategi pendidikan akhlak berbasis lokal.

Dengan demikian, hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi yang saling menguatkan menunjukkan bahwa *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* berperan sebagai model pendidikan nilai lokal yang efektif dalam membentuk karakter anak. Peran ini semakin penting di tengah tantangan globalisasi, di mana arus budaya luar dapat menggerus akar moralitas lokal jika tidak diimbangi dengan upaya revitalisasi budaya. Oleh karena itu, pelibatan keluarga, sekolah, dan masyarakat secara sinergis menjadi prasyarat utama untuk menjaga keberlangsungan fungsi edukatif dari nilainilai budaya ini sebagai pilar dalam pendidikan karakter anak.

#### C. Pembahasan dan Analisis

# 1. Budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* Desa Pada Raya Makmur

Wakatobi adalah wilayah kepulauan yang terdiri dari empat pulau utama yakni, Wangi-Wangi, Kaledupa, Tomia, dan Binongko. Secara sejarah, wilayah ini tidak memiliki kerajaan yang berdiri sendiri, melainkan sejak

dahulu berada di bawah kekuasaan Kesultanan Buton. Kesultanan inilah yang banyak membentuk tatanan sosial, nilai budaya, dan adat-istiadat yang berlaku hingga hari ini.

Salah satu pusat penting kekuasaan dan budaya Kesultanan Buton di Wakatobi adalah Desa Liya Togo di Pulau Wangi-Wangi. Desa ini menjadi simbol kuat warisan sejarah, dengan keberadaan Benteng Liya dan rumah-rumah adat yang masih berdiri kokoh, menjadi saksi bisu peradaban masa lalu.

Dalam lingkungan budaya yang dibentuk oleh pengaruh Kesultanan Buton inilah, lahir dan berkembang sebuah kearifan lokal yang unik, yaitu *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a*. Keduanya bukan produk hukum kerajaan yang tertulis, melainkan tumbuh secara organik, diwariskan secara lisan dari generasi ke generasi.

Ndou-Ndou Mansuana adalah bentuk petuah atau nasihat yang disampaikan oleh orang tua, tokoh adat, atau orang yang dituakan kepada generasi muda. Penyampaiannya lembut, penuh kiasan, dan sarat makna, sehingga mampu menyentuh hati dan membangkitkan kesadaran moral. Nilai yang terkandung di dalamnya mencakup kejujuran, tanggung jawab, kerja keras, dan kesantunan.

Salah satu bentuk praktiknya adalah *banti-banti*, yakni ungkapan nasihat yang diberikan pada momen-momen penting, misalnya ketika anak akan merantau, menikah, atau menghadapi ujian hidup. Dalam beberapa penyampaiannya, *Ndou-Ndou* sering kali disisipkan *Homali'a* sebagai pengingat batasan yang tidak boleh dilanggar.

Homali'a sendiri adalah larangan adat atau pantangan yang mengatur perilaku dalam kehidupan sosial. Ia bukan hanya aturan moral, tetapi juga memiliki dimensi sakral, diyakini membawa konsekuensi spiritual dan sosial jika dilanggar. Nilai-nilainya mengajarkan penghormatan terhadap alam, sesama manusia, dan tatanan adat.

Dengan demikian, *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* ibarat dua sisi mata uang yang saling melengkapi yang satu membimbing dengan nasihat, yang lain menjaga dengan larangan. Keduanya menjadi benteng moral masyarakat Wakatobi, menjaga harmoni dan membentuk akhlak mulia sejak usia dini.

# 2. Nilai-Nilai *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* Desa Pada Raya Makmur

### a. Nilai Ndou-Ndou Mansuana

1) Nilai Akhlak dan Karakter dalam Budaya Ndou-Ndou Mansuana

Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai akhlak dan karakter dalam budaya *Ndou-Ndou Mansuana* diinternalisasi melalui pola asuh yang konsisten dan kontekstual. Nasihat orang tua, baik secara langsung maupun melalui peran anggota keluarga lainnya berfungsi sebagai media utama dalam menyampaikan nilai kejujuran, tanggung jawab, dan kedisiplinan. Temuan ini memperkuat pandangan Tilaar bahwa internalisasi nilai merupakan proses pembentukan karakter melalui integrasi nilai-nilai sosial dan moral ke dalam pribadi anak. 116

Strategi pengasuhan yang ditunjukkan oleh Mega, Ningsih, dan Putri memperlihatkan pendekatan yang adaptif terhadap kondisi keluarga modern. Keteladanan orang tua, kebiasaan berbicara santai namun bermakna, serta penerapan konsekuensi alami menjadi metode efektif dalam membangun kesadaran anak terhadap pentingnya nilai akhlak. Hal ini sesuai dengan teori

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Mansir dan Wadham, 'Paradigm of H.A.R Tilaar Thinking About Multicultural Education in Islamic Pedagogy and Its Implication in the Era Pandemic Covid-19'.

Berger yang menyebutkan bahwa nilai sosial menjadi bagian dari individu melalui tahap internalisasi setelah melalui eksternalisasi dan objektivasi. 117

Pernyataan anak-anak seperti Aslan, Tasya, dan Humaira menunjukkan bahwa nilai-nilai yang ditanamkan tidak hanya dipahami secara kognitif, tetapi juga dihayati secara emosional dan diwujudkan dalam tindakan. Artinya, *Ndou-Ndou* tidak hanya berfungsi sebagai bentuk komunikasi budaya, tetapi juga sebagai mekanisme pembentukan karakter yang kontekstual dan efektif dalam keluarga modern.

## 2) Nilai Religius dan Spiritualitas

Nilai religius dan spiritual dalam budaya *Ndou-Ndou Mansuana* menempati posisi penting dalam proses pendidikan moral anak. Penanaman nilai ini tidak terbatas pada praktik ibadah formal seperti salat dan doa, tetapi juga mencakup pembentukan sikap spiritual seperti kesabaran, introspeksi, dan keikhlasan. Peran nenek sebagai figur religius yang intens memberikan *Ndou-Ndou* keagamaan menunjukkan bahwa transmisi nilai dapat berlangsung lintas generasi, selaras dengan konsep pendidikan berbasis komunitas dalam budaya lokal.

Sebagaimana dijelaskan oleh Mega dan Aslan, walaupun orang tua sibuk, proses internalisasi nilai religius tetap berjalan berkat keterlibatan nenek yang konsisten. Ini menunjukkan bahwa keberfungsian keluarga besar dalam budaya lokal menjadi kekuatan dalam membentuk spiritualitas anak. Pendekatan ini sangat sejalan dengan pandangan Koentjaraningrat tentang budaya sebagai sistem nilai dan praktik yang diwariskan antargenerasi. 118

118 Sumarto Sumarto, 'Budaya, Pemahaman Dan Penerapannya', *Jurnal Literasiologi*, 1.2 (2019), h. 114–59

\_

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Longhofer dan Winchester, 'Social Theory Re-Wired: New Connections to Classical and Contemporary Perspectives: Second Edition'.

Nilai-nilai seperti menjaga salat, membaca doa sebelum aktivitas, dan keyakinan bahwa Tuhan selalu mengawasi, telah menjadi bagian dari kesadaran spiritual anak. Pengalaman subjektif anak seperti merasa tenang setelah berdoa atau merasa "ada yang kurang" ketika belum salat, menjadi bukti bahwa nilai-nilai tersebut telah diinternalisasi secara mendalam, bukan sekadar sebagai kewajiban ritual, tetapi sebagai kebutuhan rohani yang membentuk kedekatan anak dengan Tuhan.

Nilai religius dan spiritual dalam budaya *Ndou-Ndou Mansuana* juga berfungsi sebagai pedoman etika dalam interaksi sosial anak. Pemahaman bahwa Tuhan mengawasi setiap perilaku tidak hanya mendorong anak untuk disiplin dalam ibadah, tetapi juga membentuk rasa tanggung jawab moral terhadap sesama. Dalam konteks ini, spiritualitas menjadi fondasi pembentukan akhlak sosial, seperti menghormati orang yang lebih tua, bersikap jujur, menepati janji, dan menghindari perbuatan yang merugikan orang lain.

Selain itu, keterlibatan nenek sebagai agen utama dalam penanaman nilai ini memperlihatkan adanya mekanisme *role modeling* yang kuat. Anak tidak hanya menerima nasihat secara verbal, tetapi juga menyaksikan praktik nyata dalam keseharian, misalnya kebiasaan nenek membaca doa sebelum makan atau mengucap syukur setelah menerima rezeki. Proses ini menciptakan pembelajaran yang bersifat kontekstual dan afektif, sehingga lebih mudah diinternalisasi oleh anak.

Faktor lingkungan sosial juga memperkuat internalisasi nilai religius ini. Kehidupan bermasyarakat di Wakatobi yang masih menjunjung tinggi norma adat dan ajaran agama membuat anak berada dalam ekosistem nilai yang konsisten. Tradisi seperti pengajian kampung, doa bersama, atau

kegiatan keagamaan saat hari besar Islam menjadi sarana sosialisasi nilai yang bersifat kolektif. Dengan demikian, proses internalisasi tidak hanya berlangsung dalam lingkup keluarga, tetapi juga diperkuat oleh komunitas.

Dari perspektif pendidikan karakter, integrasi nilai religius dan spiritual dalam budaya *Ndou-Ndou Mansuana* memberikan model yang holistik. Pendidikan anak tidak hanya diarahkan pada pencapaian akademik, tetapi juga pada pembentukan hati nurani dan kesadaran rohani. Hal ini selaras dengan pandangan Lickona bahwa pendidikan karakter yang efektif harus menyentuh ranah moral knowing, moral feeling, dan moral action, di mana aspek spiritual menjadi penggerak utama perilaku etis.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa nilai religius dan spiritual yang terinternalisasi melalui budaya *Ndou-Ndou Mansuana* tidak sekadar menjadi warisan budaya, tetapi juga menjadi modal sosial yang memperkuat ketahanan moral generasi muda. Mekanisme lintas generasi, dukungan komunitas, serta integrasi nilai dalam aktivitas sehari-hari menjadi faktor UNIVERSITAS ISLAM NEGERI kunci keberhasilan pembentukan karakter anak dalam konteks budaya lokal ini.

# 3) Nilai Sosial dan Interpersonal sebagai Cermin Budaya Kolektif

Nilai sosial dan interpersonal dalam *Ndou-Ndou Mansuana* juga memainkan peran sentral dalam membentuk kemampuan anak untuk hidup bermasyarakat secara harmonis. Nilai-nilai seperti sopan santun, menghormati orang tua, toleransi, dan empati ditanamkan melalui nasihat harian dan pembiasaan dalam situasi konkret, seperti menyapa tamu, tidak memotong pembicaraan, dan tidak bermain HP saat berinteraksi.

Temuan dari Mega, Ningsih, dan Putri menunjukkan bahwa pembentukan etika sosial dilakukan dengan pendekatan langsung yang disesuaikan dengan konteks zaman. Penggunaan larangan yang disampaikan secara halus serta penguatan nilai melalui cerita dan contoh nyata memperkuat efektivitas internalisasi nilai sosial.

Sementara itu, jawaban anak-anak seperti Aslan, Tasya, dan Humaira membuktikan bahwa mereka telah mampu menyerap nilai-nilai tersebut dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Ketegasan orang tua dan nenek dalam mengingatkan, disertai pendekatan penuh kasih, memungkinkan anak merasakan nilai sosial bukan sebagai aturan kaku, tetapi sebagai kebiasaan yang menghormati nilai-nilai kemanusiaan dan kebudayaan.

Dalam konteks budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a*, nilai sosial berperan sebagai landasan dalam membentuk anak menjadi pribadi yang santun, toleran, dan mampu hidup berdampingan dalam keberagaman. Ini memperlihatkan bahwa pendidikan karakter yang berakar dari budaya lokal tetap relevan dan mampu beradaptasi dalam dinamika kehidupan universitas islam negeri

## b. Nilai Homali'a

Berdasarkan hasil penelitian, nilai *Homali'a* berfungsi sebagai pedoman sikap yang sangat penting dalam membentuk perilaku dan karakter anak-anak Desa Pada Raya Makmur. *Homali'a*, yang dikenal sebagai pemali atau larangan adat, tidak hanya dilihat sebagai norma larangan semata, tetapi lebih jauh menjadi sistem nilai yang mengandung pesan moral, etika sosial, dan spiritualitas lokal. Proses pewarisan nilai ini berlangsung melalui komunikasi lisan, praktik keseharian, serta peran aktif keluarga, terutama orang tua dan kakek-nenek, dalam menanamkan larangan yang sarat makna edukatif.

Secara analitis, *Homali'a* tidak hanya mencerminkan aturan-aturan kultural yang harus dipatuhi, tetapi juga menjadi alat edukasi karakter yang menginternalisasikan nilai-nilai seperti kesopanan, disiplin waktu, rasa malu, dan penghormatan terhadap norma sosial. Hasil wawancara menunjukkan bahwa anak-anak yang dikenalkan sejak dini dengan *Homali'a* menunjukkan kepatuhan yang tinggi, sikap berhati-hati, serta kemampuan menyesuaikan diri dalam kehidupan sosial. Hal ini memperkuat pandangan bahwa nilai budaya lokal dapat menjadi bagian integral dalam pendidikan karakter anak.

Lebih jauh, nilai *Homali'a* terbukti adaptif terhadap tantangan zaman. Beberapa informan menyatakan bahwa larangan-larangan adat yang awalnya dipahami sebagai mitos atau cerita turun-temurun mulai dipahami ulang dengan pendekatan rasional dan edukatif. Larangan seperti tidak duduk di meja makan atau tidak bersiul malam hari, misalnya, diterjemahkan sebagai ajaran menjaga sopan santun dan ketertiban. Ini menunjukkan adanya integrasi nilai tradisional dengan pendekatan pendidikan modern, di mana *UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Homali'a* tetap relevan jika dikomunikasikan secara reflektif dan kontekstual.

Selain itu, *Homali'a* juga berperan sebagai pagar sosial, yakni sistem kontrol yang bersifat preventif dan tidak represif. Tidak seperti sistem hukuman formal, *Homali'a* bekerja melalui pengulangan, keteladanan, dan pemahaman bertahap. Anak-anak belajar bukan karena takut dihukum, melainkan karena telah terbiasa memahami makna dan konsekuensi dari pelanggaran larangan. Pola internalisasi ini mendukung pembentukan kontrol diri dan tanggung jawab pribadi, yang menjadi dasar penting dalam membentuk akhlak mulia.

Temuan ini sejalan dengan teori internalisasi nilai dalam pendidikan karakter, di mana nilai ditanamkan melalui lingkungan sosial yang konsisten,

melalui keteladanan dan pembiasaan<sup>119</sup>. Dalam konteks *Homali'a*, keluarga dan masyarakat desa berperan sebagai agen sosial utama dalam menjaga keberlanjutan nilai budaya lokal. Peran nenek dalam banyak narasi informan, misalnya, menunjukkan bahwa keberhasilan pengasuhan tidak hanya tergantung pada kehadiran orang tua biologis, tetapi juga pada sistem kekerabatan dan komunitas yang kuat.

Dengan demikian, nilai *Homali'a* bukan hanya sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai instrumen pendidikan yang strategis dalam membentuk generasi muda yang berakhlak, patuh, dan bertanggung jawab. Relevansinya tetap terjaga apabila disampaikan secara kontekstual, komunikatif, dan konsisten dalam keseharian anak. Penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi antara nilai adat dan strategi pendidikan modern dapat menciptakan pendekatan yang lebih utuh dalam mendidik karakter anak, terutama di tengah arus globalisasi dan pengaruh teknologi yang kian kuat.

3. Internalisasi Nilai Budaya *Ndou-Ndou Mansuana* Dan *Homali'a*Dalam Membentuk Akhlak Mulia Anak Menurut Perspektif

Pendidikan Islam

## a. Internalisasi Nilai Budaya Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a

Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses internalisasi nilai budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dalam masyarakat Wakatobi merupakan suatu sistem pendidikan karakter yang berjalan secara bertahap, komunal, dan lintas generasi. Nilai-nilai ini tidak sekadar diwariskan secara verbal melalui nasihat atau larangan, tetapi juga melalui keteladanan dan kebiasaan yang dilakukan secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Proses pewarisan ini membentuk pola pendidikan yang bersifat kolektif dan holistik,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Alfaridzih dan others, 'Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Melalui Program "Brascho Nyantrik" Di SMA Brawijaya Malang'.

di mana lingkungan rumah tangga, keluarga besar, dan komunitas adat saling terlibat dalam pembentukan karakter anak.

Secara analitis, *Ndou-Ndou Mansuana* berfungsi sebagai media komunikasi edukatif yang kaya akan pesan moral, disampaikan melalui caracara yang halus namun sarat makna, seperti petuah, cerita, dan teguran. Sementara *Homali'a* hadir sebagai bentuk larangan adat yang tidak hanya mengatur tindakan, tetapi juga menginternalisasikan kontrol diri dan kesadaran etis. Kedua bentuk nilai ini saling melengkapi: yang satu menanamkan pemahaman, yang lainnya menanamkan disiplin. Dalam konteks pendidikan karakter, hal ini sejalan dengan konsep pembiasaan dan keteladanan sebagai metode efektif dalam menanamkan nilai.<sup>120</sup>

Pandangan informan seperti Saleh dan Hadinari memperkuat bahwa proses internalisasi nilai-nilai budaya ini tidak berlangsung secara instan. Mereka menggambarkan bahwa pewarisan nilai memerlukan kesabaran, pengulangan, dan kesinambungan yang kuat dari lingkungan terdekat. Tokoh keluarga seperti orang tua, kakek-nenek, dan paman tidak hanya berperan sebagai pengasuh, tetapi juga sebagai pendidik moral yang memiliki otoritas sosial dalam menanamkan norma. Proses ini kemudian diperluas oleh tokoh adat dalam ruang sosial yang lebih besar, seperti pada saat hajatan atau pertemuan kampung, yang menjadi arena edukasi kultural secara kolektif.

Nilai-nilai *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* tidak berhenti pada fungsi kontrol sosial, tetapi juga mengandung dimensi spiritual dan sosial yang mendalam. Anak-anak belajar memahami bahwa setiap larangan atau nasihat memiliki konsekuensi, baik secara sosial maupun dalam hubungan dengan Sang Pencipta. Dengan demikian, proses pendidikan nilai yang berlangsung tidak

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Hotimah dan Yanto, 'Peran Orang Tua Dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Anak Usia Dini'.

bersifat mekanis atau sekadar tradisional, melainkan menyatu dalam praktik hidup dan pola pikir masyarakat.

Namun demikian, tantangan modern seperti penetrasi budaya luar, perkembangan teknologi digital, serta berkurangnya waktu interaksi antaranggota keluarga diakui sebagai faktor yang menghambat proses pewarisan nilai ini. Baik Saleh maupun Hadinari menyampaikan bahwa meskipun arus modernisasi kuat, selama masih ada komitmen dari keluarga dan komunitas untuk menjaga kesinambungan nilai-nilai tersebut, maka internalisasi nilai budaya tetap dapat berlangsung. Hal ini menunjukkan adanya adaptabilitas budaya lokal dalam menghadapi perubahan zaman, yang dapat menjadi dasar penguatan pendidikan karakter berbasis kearifan lokal.



Gambar 4.1 Internalisasi *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* (Rasa Tanggung jawab)

Aktivitas bersih-bersih yang dilakukan oleh anak-anak dalam gambar dapat dipahami sebagai hasil dari proses internalisasi nilai-nilai budaya lokal yang diwariskan secara turun-temurun, terutama melalui praktik *Ndou-Ndou Mansuana*. Dalam hal ini, orang tua atau tetua masyarakat memberikan

nasihat kehidupan kepada anak-anak dalam bentuk tutur lisan penuh makna dan kiasan untuk menanamkan sikap hormat, tanggung jawab, dan peduli terhadap lingkungan. Tindakan anak-anak menjaga kebersihan lingkungan ini merupakan cerminan dari nasihat-nasihat Ndou-Ndou yang mungkin mereka terima dalam kehidupan sehari-hari, seperti pentingnya menjaga keharmonisan hidup bersama, gotong royong, dan tidak mengotori tempat tinggal.

Dalam nilai *Ndou-Ndou*, menjaga lingkungan adalah bagian dari sikap hidup benar dan menjadi wujud konkret dari penerapan ajaran leluhur. Selain itu, *Homali'a*, yang merupakan aturan tak tertulis dalam masyarakat sebagai bentuk larangan, turut berperan dalam membentuk perilaku anakanak. Melanggar nilai kebersihan atau merusak harmoni sosial dan alam biasanya dianggap sebagai tindakan *homali* yang bisa berdampak buruk, baik secara sosial maupun spiritual.

Dengan demikian, anak-anak yang terlibat dalam kegiatan positif seperti ini menunjukkan bahwa nilai-nilai *Homali'a* telah diinternalisasi, mereka tahu mana yang boleh dan tidak boleh dilakukan, sekalipun tidak selalu secara eksplisit dikatakan. Gambar ini memberikan gambaran nyata bagaimana internalisasi nilai *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* terjadi melalui kegiatan sehari-hari anak-anak. Melalui praktik seperti bersih-bersih lingkungan, terlihat bahwa nilai-nilai adat dan budaya yang diwariskan secara lisan telah membentuk karakter anak sejak usia dini menumbuhkan rasa tanggung jawab, kepedulian sosial, serta pemahaman akan batas dan larangan dalam kehidupan bersama.



Gambar 4.2 Internalisasi *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* (Tanggung jawab)

Foto di atas menampilkan seorang anak perempuan yang sedang mencuci piring di area dapur. Ia terlihat fokus pada aktivitas tersebut, dengan posisi tubuh menghadap ke wastafel, kedua tangan aktif membersihkan piring, dan ekspresi wajah yang menunjukkan keseriusan. Lingkungan dapur tampak sederhana namun rapi, dengan rak piring di atas wastafel dan peralatan dapur tertata di sekelilingnya. Meskipun sederhana, suasana ini memperlihatkan adanya keteraturan dan disiplin dalam mengelola ruang rumah tangga.

Kegiatan mencuci piring yang dilakukan oleh anak ini bukan sekadar aktivitas rutin, tetapi merupakan wujud nyata dari nilai tanggung jawab dan kemandirian yang ditanamkan sejak dini. Proses keterlibatan anak dalam pekerjaan rumah tangga seperti ini sejalan dengan nilai-nilai budaya lokal *Ndou-Ndou Mansuana*, yang menekankan pentingnya peran serta setiap

anggota keluarga dalam menjaga keharmonisan rumah tangga melalui kontribusi nyata. Dalam tradisi ini, membantu pekerjaan rumah tangga dipandang sebagai bagian dari pendidikan karakter yang membentuk pribadi disiplin, peduli, dan terampil mengatur kehidupan sehari-hari.

Selain itu, aktivitas tersebut juga mencerminkan nilai *Homali'a*, yaitu rasa tanggung jawab dan kesadaran terhadap kewajiban bersama dalam keluarga. *Homali'a* tidak hanya berbicara tentang bekerja sama, tetapi juga menanamkan sikap bahwa setiap individu, tanpa memandang usia, memiliki peran penting dalam memelihara kesejahteraan keluarga. Dalam konteks ini, mencuci piring menjadi sarana internalisasi nilai *Homali'a* melalui pengalaman langsung, sehingga anak belajar bahwa tanggung jawab bukanlah beban, melainkan bagian dari identitas dan kehormatan keluarga.

Dengan demikian, foto ini memperkuat temuan penelitian bahwa internalisasi nilai-nilai budaya seperti *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dapat dilakukan melalui aktivitas sederhana sehari-hari. Proses ini berlangsung secara alami melalui teladan, pembiasaan, dan keterlibatan aktif anak dalam pekerjaan rumah tangga. Aktivitas mencuci piring menjadi media efektif untuk membangun rasa tanggung jawab, kepedulian terhadap kebersihan, keteraturan hidup, dan penghargaan terhadap kerja sama dalam keluarga.



## Gambar 4.3 Internalisasi Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a (Spiritual)

Kegiatan mengaji yang dilakukan oleh anak-anak pada gambar tersebut merupakan bentuk nyata dari penanaman nilai moral dan spiritual yang menjadi bagian integral dari Ndou-Ndou Mansuana, yaitu pemberian nasihat adat oleh orang tua atau orang dewasa kepada anak-anak. Dalam hal ini, ajaran keagamaan seperti pentingnya membaca Al-Qur'an, menjaga salat, dan menjauhi larangan agama sering kali disampaikan melalui ungkapan simbolik dan penuh hikmah, termasuk dalam bentuk Ndou-Ndou. Orang tua akan menasihati anak agar taat beribadah dengan cara yang menyentuh hati dan membentuk kesadaran batin, bukan dengan paksaan. Sementara itu, nilai Homali'a dalam konteks ini berperan sebagai batas moral dan larangan yang harus dipatuhi. Dalam budaya masyarakat Wakatobi, meninggalkan salat atau tidak mempelajari agama sering dianggap sebagai pamali, karena bertentangan dengan nilai adat dan spiritual yang telah lama tertanam. Dengan demikian, kegiatan mengaji bukan hanya dipandang sebagai kewajiban agama, tetapi juga sebagai bentuk kepatuhan terhadap norma budaya yang telah diwariskan secara turun-temurun. Kegiatan seperti ini menunjukkan bahwa proses internalisasi nilai tidak selalu terjadi melalui ceramah atau pidato, tetapi melalui rutinitas dan kebersamaan, di mana nilainilai tersebut ditanamkan secara perlahan namun mendalam. Anak-anak belajar dari orang tua, guru mengaji, atau orang dewasa lain di sekitar mereka, bahwa ketaatan beragama adalah bagian dari hidup yang benar dan bahwa melanggar aturan agama merupakan pelanggaran terhadap Homali'a yang bisa berdampak buruk, baik secara sosial maupun spiritual.



Gambar 4.4 Internalisasi *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* (Sopan Santun)

Foto di atas memperlihatkan seorang anak perempuan berseragam sekolah sedang mencium tangan orang tuanya (salim) sebelum berangkat sekolah. Momen ini terjadi di depan gerbang sekolah, ketika sang ayah menjemput atau mengantar dengan sepeda motor. Adegan sederhana ini menyimpan makna yang mendalam sebagai wujud nyata penghormatan, sopan santun, serta kedekatan emosional antara anak dan orang tua. Dalam perspektif budaya lokal Wakatobi, tindakan salim mencerminkan proses internalisasi nilai *Ndou-Ndou Mansuana* sebuah nasihat atau wejangan orang tua yang diwariskan secara turun-temurun dan menekankan pentingnya menghormati orang tua dan guru sebagai pilar utama pembentukan akhlak.

Internisasi nilai *Ndou-Ndou Mansuana* tidak hanya terjadi melalui pengajaran verbal, tetapi juga melalui keteladanan dan pembiasaan dalam kehidupan sehari-hari. Kebiasaan salim yang dilakukan sebelum berangkat sekolah, misalnya, menjadi media simbolis yang sarat makna. di satu sisi, ia melatih anak untuk bersikap rendah hati, santun, dan patuh, di sisi lain, ia memupuk hubungan emosional yang hangat antara anak dan orang tua, serta menguatkan ikatan keluarga. Lebih dari sekadar rutinitas, salim adalah perwujudan dari doa restu yang diyakini membawa keberkahan, keselamatan, dan kesuksesan bagi anak dalam menuntut ilmu.

Dalam kerangka adat *Homali'a*, sikap tidak menghormati orang tua bukan hanya dipandang sebagai pelanggaran etika interpersonal, tetapi juga dianggap sebagai pelanggaran terhadap norma adat yang dapat berdampak negatif baik secara sosial maupun spiritual. Oleh karena itu, *nilai Ndou-Ndou Mansuana* memiliki peran ganda, pertama, sebagai pedoman moral untuk menjaga harmoni hubungan antarindividu, kedua, sebagai benteng adat yang UNIVERSITAS ISLAM NEGERI melindungi keberlangsungan tatanan sosial dan spiritual masyarakat.

Dengan demikian, tindakan salim yang tampak sederhana sesungguhnya mengandung muatan pendidikan karakter yang kuat. Ia berfungsi sebagai wahana pembelajaran nilai moral, penghormatan, dan ketaatan yang terinternalisasi sejak dini, sehingga mampu membentuk generasi muda yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga berakar pada nilai-nilai budaya dan moralitas luhur yang dijunjung tinggi oleh masyarakat Wakatobi dan budaya Nusantara secara umum.



Gambar 4.5 Internalisasi *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* (Perhatian)

Foto diatas memperlihatkan seorang ibu sedang memberi nasihat kepada anak laki-lakinya, sementara seorang balita duduk di pangkuannya. Suasana ruang keluarga tampak hangat dan santai, menunjukkan kedekatan emosional antara ibu dan-anak. Ekspresi dan-posisi tubuh anak menunjukkan bahwa ia mendengarkan dengan perhatian, meskipun tanpa ekspresi tegang, menandakan bahwa proses nasihat ini merupakan hal yang biasa dan rutin dilakukan. Situasi ini mencerminkan praktik pengasuhan berbasis budaya yang sejalan dengan nilai *Ndou-Ndou Mansuana*, yaitu penyampaian nasihat secara halus, berulang, dan penuh makna dalam keseharian, bukan hanya saat anak melakukan kesalahan. Nasihat yang konsisten, seperti yang diterapkan ibu dalam foto ini, bertujuan untuk menginternalisasikan nilainilai kebaikan secara perlahan namun mendalam, agar anak tumbuh dengan kesadaran moral dan karakter yang kuat. Hal ini juga berkaitan dengan prinsip *Homali'a*, di mana nilai dan norma disampaikan sejak dini agar

membentuk pola perilaku yang sesuai dengan harapan sosial dan adat. Dengan demikian, foto ini menggambarkan pentingnya peran orang tua dalam membentuk karakter anak melalui nasihat yang kontinu, bukan hanya reaktif terhadap kesalahan, tetapi sebagai bagian dari pendidikan moral harian yang sarat makna.

Foto di atas dapat diinterpretasikan bukan sekadar sebagai momen interaksi antara ibu dan anak, tetapi sebagai representasi konkret dari mekanisme internalisasi nilai dalam budaya lokal Wakatobi.

Dalam konteks *Ndou-Ndou Mansuana*, nasihat yang diberikan oleh orang tua terutama ibu tidak hanya dipahami sebagai upaya mengoreksi perilaku, tetapi juga sebagai media transfer nilai yang mengandung dimensi moral, emosional, dan spiritual. Proses ini bersifat kontekstual karena disampaikan dalam suasana yang akrab dan alami, di ruang keluarga, sehingga anak tidak merasa tertekan. Sebaliknya, ia merasakan kehangatan dan rasa aman yang memungkinkan pesan moral tersebut meresap secara perlahan namun efektif.

Kehadiran balita di pangkuan ibu menambah dimensi penting dalam pembacaan foto ini. Ia menunjukkan bahwa proses penanaman nilai dimulai bahkan sebelum anak mampu memahami secara verbal pesan yang disampaikan. Dengan kata lain, nilai *Ndou-Ndou Mansuana* telah dirancang untuk berjalan secara lintas usia, memanfaatkan pengulangan (*repetisi*) dan teladan perilaku (*role modeling*) agar pesan moral tertanam sejak dini. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa pembelajaran nilai paling efektif ketika dilakukan dalam *setting* kehidupan sehari-hari, bukan hanya dalam situasi formal atau seremonial.

Selain itu, foto ini menegaskan peran nasihat sebagai strategi preventif, bukan semata-mata kuratif. Dalam banyak budaya, nasihat seringkali muncul hanya sebagai respons terhadap kesalahan, namun *Ndou-Ndou Mansuana* menekankan bahwa nasihat harus menjadi bagian dari rutinitas hidup diberikan bahkan saat tidak ada pelanggaran yang terjadi. Strategi ini memastikan anak membangun kesadaran moral intrinsik, di mana nilai-nilai kebaikan tertanam sebagai kebutuhan batin, bukan hanya sebagai aturan eksternal yang harus ditaati.

Keterkaitan dengan *Homali'a* juga tampak jelas. Prinsip *Homali'a* menegaskan bahwa nilai dan norma adat harus ditanamkan sejak dini agar menjadi bagian tak terpisahkan dari kepribadian anak. Dalam konteks ini, nasihat yang konsisten dan penuh makna menjadi sarana untuk membentuk *blueprint* perilaku yang sesuai dengan harapan sosial dan adat setempat.

Dengan demikian, foto di atas memperkuat temuan bahwa praktik *Ndou-Ndou Mansuana* bukan hanya tentang isi nasihat, tetapi juga tentang cara, suasana, dan kontinuitas penyampaiannya. Pendekatan ini memadukan kasih sayang, keteladanan, dan konsistensi, yang pada akhirnya membentuk generasi yang tidak hanya paham secara intelektual tentang nilai-nilai moral, tetapi juga merasakannya secara emosional dan menghidupkannya dalam tindakan sehari-hari.

Secara konseptual, temuan ini memperkuat pandangan bahwa pendidikan karakter tidak hanya dapat dilakukan melalui institusi formal, tetapi juga secara informal dan non-formal melalui budaya lokal. Internalisasi nilai seperti ini tidak hanya menciptakan individu yang berakhlak, tetapi juga memperkuat identitas budaya dan kohesi sosial masyarakat. Oleh karena itu, *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* dapat dianggap sebagai model

pendidikan karakter berbasis komunitas yang masih sangat relevan di tengah perubahan sosial yang cepat.

#### b. Kajian Pendidikan Islam

Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai akhlak dalam kehidupan anak Desa Pada Raya Makmur diinternalisasikan secara kuat melalui dua elemen budaya lokal, yakni *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a*. Keduanya bukan sekadar produk budaya, tetapi telah bertransformasi menjadi instrumen pendidikan karakter yang efektif dalam membentuk sikap dan perilaku anak. Dalam konteks ini, hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi menunjukkan keselarasan antara teori pendidikan karakter dan praktik sosial budaya masyarakat setempat.

Ndou-Ndou, yang disampaikan oleh orang tua atau kakek-nenek, terbukti menjadi sarana penanaman nilai-nilai moral yang berorientasi pada tiga hubungan utama dalam akhlak: hubungan vertikal dengan Allah, hubungan horizontal dengan sesama manusia, dan hubungan internal dengan diri sendiri. Nasihat-nasihat seperti "rajin salat agar rezeki lancar" atau "jangan membantah orang tua karena pamali" tidak hanya menyentuh aspek religius dan sosial, tetapi juga mengembangkan kesadaran diri anak akan konsekuensi moral dari tindakannya. Hal ini sejalan dengan pandangan psikologi pendidikan bahwa repetisi pesan dalam suasana emosional yang hangat memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan karakter anak. 121

Berbeda dari Ndou-Ndou yang bersifat persuasif, *Homali'a* berperan sebagai *moral boundary* (pembatas moral) yang menanamkan pengendalian diri sejak dini. Larangan adat seperti "*homali* melawan orang tua" atau

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Syifa Salma, 'Pentingnya Peran Orang Tua Dalam Pendidikan Karakter Anak', *Protasis: Jurnal Bahasa, Sastra, Budaya, Dan Pengajarannya*, 3.1 (2024), h. 101–08.

"homali ambil barang orang" berfungsi tidak hanya sebagai kontrol sosial, tetapi juga membentuk kesadaran etika dan tanggung jawab anak terhadap tindakannya. Hadinari menyebut *Homali'a* sebagai "rem" bagi anak, yang menekankan aspek preventif dari sistem nilai budaya tersebut. Dari perspektif teori pendidikan, *Homali'a* berperan sebagai strategi pembelajaran tidak langsung (*implicit learning*) yang efektif dalam membangun regulasi diri.

Keterlibatan keluarga, terutama figur pengganti seperti nenek atau kakek, menjadi aspek penting dalam keberhasilan internalisasi nilai-nilai ini. Seperti ditunjukkan oleh Mega, Ningsih, dan Putri, meskipun orang tua sibuk, kehadiran figur dewasa yang menyampaikan Ndou-Ndou secara konsisten tetap mampu menanamkan nilai-nilai moral pada anak. Ini menegaskan keluarga dalam pentingnya mikrosistem kerangka teori ekologi Bronfenbrenner, di mana interaksi sehari-hari yang bersifat langsung dan berulang memiliki efek jangka panjang terhadap perkembangan moral UNIVERSITAS ISLAM NEGERI anak.122

Testimoni dari anak-anak seperti Aslan, Tasya, dan Humaira menunjukkan bahwa nilai-nilai dari Ndou-Ndou dan *Homali'a* telah tertanam dalam perilaku nyata, seperti rajin beribadah, menjaga sopan santun, dan menghormati orang tua serta guru. Ini menunjukkan bahwa internalisasi tidak berhenti pada penghafalan atau kepatuhan semu, tetapi telah menjadi bagian dari kesadaran reflektif yang tumbuh melalui pengalaman sosial dan spiritual mereka.

Hadi dan Santi menggambarkan adanya tantangan dalam keberlanjutan praktik *Ndou-Ndou* dan *Homali'a*, akibat pengaruh globalisasi,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Lailatul Maghfiroh, 'Pendidikan Ahlak Anak Usia Dini Menurut Imam Al-Ghozali', 3.1 (2024), h. 53–67.

media digital, dan menurunnya intensitas interaksi nilai dalam keluarga. Hal ini menunjukkan bahwa tanpa intervensi aktif dari keluarga dan lembaga pendidikan, nilai-nilai luhur tersebut berisiko tergantikan oleh norma-norma permisif. Oleh karena itu, revitalisasi budaya lokal dalam kurikulum pendidikan karakter menjadi kebutuhan mendesak agar anak-anak tetap memiliki pagar moral yang kontekstual dan relevan.

Berdasarkan hasil observasi, praktik *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* masih dilakukan melalui momen-momen keseharian seperti sebelum tidur atau saat anak melakukan kesalahan. Pola ini menunjukkan bahwa nilai-nilai tersebut dapat diadopsi dan diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan formal melalui pendekatan kontekstual. Ini sejalan dengan prinsip pendidikan berbasis budaya (*culture-based education*), di mana nilai-nilai lokal dijadikan sebagai sumber belajar yang dekat dengan realitas sosial peserta didik.

Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a terbukti menjadi dua strategi pendidikan akhlak yang saling melengkapi Ndou-Ndou sebagai nasihat konstruktif yang membentuk sikap, dan Homali'a sebagai rambu sosial yang menumbuhkan kendali diri. Keduanya bekerja melalui pola komunikasi antar generasi yang penuh kedekatan emosional, simbolik, dan religius. Dalam konteks pendidikan karakter, pendekatan ini sangat relevan sebagai model pendidikan berbasis nilai lokal yang berkelanjutan, terutama jika didukung oleh peran aktif keluarga dan institusi pendidikan formal.

#### **BAB V**

#### **PENUTUP**

## A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil dari penelitian yang dilakukan oleh peneliti maka dapat ditarik kesimpulan berdasarkan pada rumusan masalah sebagai berikut:

- 1. Budaya *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* Desa Pada Raya Makmur berperan penting dalam membentuk akhlak mulia anak melalui sistem pewarisan nilai yang berlangsung secara bertahap dan kolektif. Praktik *Ndou-Ndou*, berupa nasihat dan petuah dari orang tua, *kaomu* (garis keturunan), hingga tokoh adat, membentuk struktur sosial yang mendukung pembinaan moral anak secara berkelanjutan. Sementara *Homali'a* sebagai bentuk larangan adat yang sarat simbolik memperkuat sikap kehati-hatian, dan kepatuhan terhadap norma. Temuan ini menegaskan bahwa kedua unsur budaya tersebut berfungsi sebagai sistem pendidikan informal yang berdaya guna dalam menjaga integritas akhlak generasi muda, dan mencerminkan keberlanjutan nilai lokal dalam menghadapi tantangan perubahan sosial.
- 2. Nilai-nilai yang terkandung dalam *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* tidak hanya mencerminkan ajaran moral masyarakat lokal, tetapi juga mengandung unsur pedagogis yang kuat. Nilai kejujuran, sopan santun, tanggung jawab, kepatuhan, serta kesadaran sosial ditanamkan melalui metode lisan, keteladanan, pembiasaan, dan pendekatan simbolik dalam konteks adat. Proses ini menunjukkan adanya kesesuaian dengan pendekatan pendidikan karakter berbasis nilai (*value-based education*), di mana proses pembentukan akhlak tidak hanya bertumpu pada

instruksi verbal, tetapi juga pada pengalaman konkret dan interaksi sosial. Hal ini membuktikan bahwa budaya lokal memiliki potensi pedagogis yang tinggi dan dapat diintegrasikan dalam strategi pendidikan berbasis nilai lokal.

3. Internalisasi nilai-nilai Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a dalam perspektif pendidikan Islam menunjukkan adanya keterkaitan yang erat dengan lima dimensi akhlak menurut Islam yakni akhlak kepada Allah, Rasulullah, diri sendiri, keluarga, dan masyarakat. Nilai-nilai lokal yang dikembangkan dalam praktik Ndou-Ndou dan Homali'a sejalan dengan prinsip-prinsip pendidikan Islam yang menekankan pentingnya pembentukan karakter secara menyeluruh dan berbasis tauhid. Temuan ini memperkuat argumen bahwa pendidikan Islam tidak harus dilepaskan dari kearifan lokal, tetapi justru dapat disinergikan untuk menciptakan model pendidikan karakter yang lebih kontekstual, relevan, dan berakar pada budaya masyarakat. Dengan demikian, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI memberikan kontribusi konseptual penelitian ini terhadap pengembangan pendidikan Islam berbasis nilai-nilai budaya lokal.

## B. Implikasi

Penelitian ini memiliki beberapa implikasi penting baik dari aspek teoretis maupun praktis:

MAKASSAR

### 1. Implikasi Teoretis

Penelitian ini memberikan kontribusi terhadap pengembangan teori internalisasi nilai dalam pendidikan Islam dengan menegaskan bahwa proses pembentukan akhlak tidak hanya bersumber dari lembaga pendidikan formal, tetapi juga dapat berkembang melalui budaya lokal yang diwariskan secara turun-temurun. *Ndou-Ndou Mansuana* dan *Homali'a* menjadi bukti

bahwa nilai-nilai lokal memiliki kompatibilitas tinggi dengan nilai-nilai Islam dalam membentuk karakter anak yang mulia.

## 2. Implikasi Praktis

### a. Bagi Orang Tua

Penelitian ini mendorong orang tua agar tidak meninggalkan budaya nasihat dan larangan adat yang konstruktif. Orang tua perlu terus menanamkan nilai-nilai positif melalui teladan dan komunikasi interpersonal yang hangat kepada anak-anak mereka sebagai bentuk pendidikan akhlak yang efektif.

## b. Bagi Pendidik dan Lembaga Pendidikan

Nilai-nilai budaya lokal seperti *Ndou-Ndou* dan *Homali'a* dapat dijadikan sebagai materi tambahan atau pendekatan edukatif di sekolah, terutama dalam pelajaran Pendidikan Agama Islam dan Pendidikan Kewarganegaraan. Pendekatan berbasis budaya lokal ini memungkinkan anak lebih mudah memahami nilai karena dekat dengan kehidupan sehari-universitas islam negeri

## c. Bagi Pemerintah Daerah dan Tokoh Masyarakat

Temuan ini menjadi dasar penting bagi kebijakan pelestarian budaya lokal melalui program pendidikan nonformal, penguatan peran keluarga, serta pemberdayaan masyarakat dalam menjaga kearifan lokal sebagai sarana penguatan moral anak. Pemerintah daerah dapat mendukung melalui regulasi, sosialisasi, maupun integrasi dalam kurikulum lokal berbasis budaya.

#### d. Bagi Peneliti Selanjutnya

Penelitian ini membuka ruang pengembangan untuk studi lanjutan yang lebih mendalam tentang model pendidikan berbasis budaya lokal di

wilayah lain, atau pengaruh digitalisasi terhadap keberlangsungan nilai-nilai budaya tradisional dalam pembentukan karakter anak.



#### DAFTAR PUSTAKA

- Adung, Narsela, M. Bahri Arifin, dan Syamsul Rijal, 'Pemali Dalam Budaya Etnik Manggarai Nusa Tenggara Timur Di Samarinda: Suatu Tinjaun Semiotika', *Ilmu Budaya Jurnal Bahasa, Sastra, Seni, Dan Budaya*, 4.April (2020), h. 250–63
- Alfaridzih, Achmad, dan others, 'Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Melalui Program "Brascho Nyantrik" Di SMA Brawijaya Malang', *Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Budaya*, 10.1 (2024), h. 133,
- Amin, Nasrul, 'Budaya Pendidikan, Budaya Organisasi Dan Budaya Mutu Lembaga Pendidikan Islam', *Al-Tanzim Jurnal Manejemen Pendidikan Islam*, 2.1 (2018), h. 94–106
- Ardiansyah, Risnita, dan M. Syahran Jailani, 'Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif', *Jurnal IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam*, 1.2 (2023), h. 1–9,
- Ardiansyah, Risnita, dan M.Syahran Jailani, 'Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah', *Journal of Qualitative and Quantitative Research*, 2.1 (2023), h. 1–9
- Arif, Ina Farida, dan Aan Listiana, 'Analisis Peranan Pamali Masyarakat Adat Sunda Terhadap Perkembangan Moral Anak Usia Dini', *JECED*: Journal of Early Childhood Education and Development, 5.1 (2023), h. 31–53,
- Fadllurrahman, dan others, 'Analysis Of The Value Of Time And Patience In Surah Al-'Asr As The Basis For Developing Teachers' Pedagogic Competencies In Fostering Students' Adaptability Character In The Era Of Digital Change', Rayah Al-Islam, 9.1 (2025), h. 178–89,
- Fanhas, Elfan, Indonesian Paranting (Edu Publisher, 2020)
- Fatah, Nasution Abdul, *Metode Penelitian Kualitatif*, ed. by Albina Meyniar, *Harfa Creative* (Harfa Creative, 2023), XI
- Ganjar, Hermawan, dan others, 'Implementasi Pendidikan Akhlak Terpuji Berbasis Pendekatan Demokratis Menuju Indonesia Emas Di SDN Sindangraja 1 Cianjur', 7.1 (2023), h. 1–23
- Hotimah, Nur, dan Yanto Yanto, 'Peran Orang Tua Dalam Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Anak Usia Dini', *Indonesian Journal of Learning Education and Counseling*, 1.2 (2019), h. 85–93,
- Iwan, Internalisasi Nilai-Nilai Sopan Santun Dalam Mewujudkan Lingkungan Pendidikan Humanis, ed. by Akbar Reza Oktavia, Sustainability (Switzerland) (CV. Confident (Anggota IKAPI Jabar), 2023), XI
- Jamaliddin, 'Konsep Al-Darūrah Tentang Vaksin Astrazeneca Perspektif Majelis Ulama Indonesia', *Uin Alauddin Makasar*, 2022, h. 1–116

- Longhofer, Wesley, dan Daniel Winchester, 'Social Theory Re-Wired: New Connections to Classical and Contemporary Perspectives: Second Edition', Social Theory Re-Wired: New Connections to Classical and Contemporary Perspectives: Second Edition, 2016, h. 1–541
- Maghfiroh, Lailatul, 'Pendidikan Ahlak Anak Usia Dini Menurut Imam Al-Ghozali', 3.1 (2024), pp. 53–67
- Mansir, Firman, dan Ben Wadham, 'Paradigm of H.A.R Tilaar Thinking About Multicultural Education in Islamic Pedagogy and Its Implication in the Era Pandemic Covid-19', *Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan*, 19.2 (2021), h. 253–68
- Nariswari, Inez Auliana, Tajuddin Nur, dan Yayat Herdiana, 'Upaya Guru Akidah Akhlak Dalam Pembinaan Akhlak Siswa Di MTs Al-Fathimiyah Karawang', *Islamika*, 4.4 (2022), h. 754–63
- Octaviani, Fany, Ucin Muksin, dan Elly Marliana, 'Peran Orang Tua Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Keagamaan Pada Anak', Peran Orang Tua Dalam Menanamkan Nilai- Nilai Keagamaan Pada Anak, 12.3 (2024), h. 261-
- Rahman, Rieza Hardyan, 'Penerapan Media Audio Visual Dalam Meningkatkan Akhlak Anak Sekolah Dasar Di Masa Pandemi', *Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman*, 21.01 (2021), h. 46–54
- Rakimahwati, Yusmaniatinengsih, 'Upaya Meningkatkan Perkembangan Moral Anak Usia Dini Melalui Mendongeng Di Tk Dharmawanita', *Ilmiah Visi P2TK PAUD NI*, 7.1 (2012), h. 18–41
- Salsabilla, Mahila, dan Muhammad Ariffudin, Penanaman Karakter Disiplin Melalui Metode Keteladanan', FATAWA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3.1 (2022), h. 29-43
- Siti Romdona, Silvia Senja Junista, dan Ahmad Gunawan, 'Teknik Pengumpulan Data: Observasi, Wawancara Dan Kuesioner', Jisosepol: Jurnal Ilmu Sosial Ekonomi Dan Politik, 3.1 (2025), h. 132–38
- Sriwati, Sriwati, Wawan Prasetyo, dan Muhammad Iqbal, 'Pamali: Intervensi Dan Pengaruhnya Terhadap Pembentukan Pola Pikir Logis Remaja Dalam Masyarakat Banjar', JISIP (Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan), 6.1 (2022), pp. 2360–70
- Sudarsono, Sudarsono, Sulvahrul Amin, dan Abd Rajab, 'Peranan Orang Tua Dan Guru Dalam Mengatasi Degradasi Moral Anak Di Sekolah MA Muhammadiyah Pokobulo', *Jurnal Studi Guru Dan Pembelajaran*, 4.2 (2021), h. 437–45
- Sugara, Hendry, dan Teguh Iman Perdana, 'Nilai Moral Dan Sosial Tradisi Pamali Di Kampung Adat Kuta Sebagai Pendidikan Karakter', *Edukasi: Jurnal Pendidikan*, 19.1 (2021), h. 1–15,
- Sumarto, Sumarto, 'Budaya, Pemahaman Dan Penerapannya', Jurnal

- Literasiologi, 1.2 (2019), h. 114-59
- Syakhrani, Abdul Wahab, dan Muhammad Luthfi Kamil, 'Budaya Dan Kebudayaan: Tinjauan Dari Berbagai Pakar, Wujud-Wujud Kebudayaan, 7 Unsur Kebudayaan Yang Bersifat Universal', *Journal Form of Culture*, 5.1 (2022), h. 782–91
- Syifa Salma, 'Pentingnya Peran Orang Tua Dalam Pendidikan Karakter Anak', Protasis: Jurnal Bahasa, Sastra, Budaya, Dan Pengajarannya, 3.1 (2024), h. 101–08
- Toding, I., 'Pemali Dalam Masyarakat Mamasa Dan Implikasinya Terhadap Nilai Pendidikan Karakter', 2019, h. 1–14
- Udu, Sumiman, 'Tradisi Lisan Bhanti-Bhanti Sebagai Media Komunikasi Kultural Dalam Masyarakat Wakatobi', *Jurnal Humaniora*, 27.1 (2015), p.h. 53
- Umro, Jakariya, 'Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak Dalam Mencegah Perilaku Bullying Pada Siswa Di SMP Negeri 8 Pasuruan', *Jurnal Al-Makrifat*, 7.1 (2022), h. 50–58
- Undari Sulung, Mohamad Muspawi, 'Memahami Sumber Data Penelitian', Jurnal Edu Research: Indonesian Institute For Corporate Learning And Studies (IICLS), 5.3 (2024), h. 110–116
- Usmani, dan Mufti Muhammad Shafi, *Maarif-Ul-Quran Vol-07.Pdf* (Maktaba Darul Uloom, n.d, 2011)
- Widiastuti, Hesti, 'Pamali Dalam Kehidupan Masyarakat Kecamatan Cigugur Kabupaten Kuningan', Lokabasa, 6.1 (2015), h. 71–78,
- Yuni Ratna Dewi, 'Pentingnya Peran Orang Tua Dalam Membangun Pendidikan Karakter Anak Menurut Perspektif Islam', *Jurnal Budi Pekerti Agama Islam*, 2.3 (2024), h. 208-12
- Yusanto, Yoki, 'Ragam Pendekatan Penelitian Kualitatif', *Journal of Scientific Communication (Jsc)*, 1.1 (2019), h. 1–13
- Zubaedi, 'Desain Pendidikan Karakter, Konsepsi Dan Aplikasinya', in Perpustakaan Nasional: Katalog Dalam Terbitan (KDT), 3rd edn (Kencana Prenada Media Grub, 2013h pp. 1–407
- Zulfikar Putra, Jasrudin, Eka Lestari, 'Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Yang Terkandung Dalam Tradisi Pamali Suku Bugis Di Desa Lameong-Meong', *Jurnal Pancasila Dan Kewarganegaraan*, 9.2 (2024), h. 120–28

## LAMPIRAN-LAMPIRAN

# Lampiran Dokumentasi







LINIVERSITAS ISI AM NEGERI







## Lampiran Instrumen Wawanacara

## **Sumber Informan:**

- Anak-anak 8 Informan

- Orangtua 8 Informan
  Tokoh Pemuda 8
  Tokoh Adat 2 Informan
  Tokoh Agama 2 Informan

## KISI-KISI INSTRIIMEN

|    | KISI-KISI INSTRUMEN         |                                                   |  |  |
|----|-----------------------------|---------------------------------------------------|--|--|
| No | Aspek                       | Indikator                                         |  |  |
| 1  | Internalisasi nilai budaya  | - Pemahaman anak dan orang tua                    |  |  |
|    | Ndou-Ndou Mansuana          | terhadap makna <i>Ndou-Ndou Mansuana</i>          |  |  |
|    |                             | - Pola penyampaian nilai (nasihat,                |  |  |
|    |                             | larangan, cerita rakyat)                          |  |  |
|    |                             | - Respons dan sikap anak terhadap                 |  |  |
|    |                             | nasihat                                           |  |  |
|    |                             | - Frekuensi penerapan nilai tersebut              |  |  |
|    |                             | dalam kehidupan sehari-hari                       |  |  |
| 2  | Nilai-nilai <i>Homali'a</i> | - Pemahaman masyarakat terhadap                   |  |  |
|    | ALA                         | konsep <i>Homali'a</i> (pantangan, larangan adat) |  |  |
|    | MAK                         | - Contoh konkret nilai <i>Homali'a</i> dalam      |  |  |
|    |                             | kehidupan sehari-hari                             |  |  |
|    |                             | - Pengaruh nilai tersebut terhadap                |  |  |
|    |                             | perilaku anak                                     |  |  |
|    |                             | - Sanksi sosial atau simbolik dari                |  |  |
|    |                             | pelanggaran <i>Homali'a</i>                       |  |  |
| 3  | Pembentukan akhlak mulia    | - Sikap hormat terhadap orang tua dan             |  |  |
|    | anak                        | sesama                                            |  |  |
|    |                             | - Kepatuhan terhadap aturan keluarga              |  |  |

|  |   | dan masyarakat                         |
|--|---|----------------------------------------|
|  | - | Tanggung jawab dan kejujuran anak      |
|  | - | Perilaku sosial anak: tolong-menolong, |
|  |   | sopan santun, kerja sama               |
|  | - | Kemampuan anak membedakan              |
|  |   | perilaku baik dan buruk                |

# INSTRUMEN PENELITIAN

| Pertanyaan Untuk Orang Tua                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Aspek                                               | Pertanyaan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| Aspek Internalisasi nilai budaya Ndou-Ndou Mansuana | - Apakah /Ibu masih sering menyampaikan Ndou- Ndou kepada anak? Jika ya, bisa diceritakan bagaimana biasanya cara /Ibu menyampaikannya, apa harapan /Ibu setelah memberi nasihat tersebut, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI bagaimana respons anak selama ini, dan apa yang biasanya dilakukan jika anak tidak mendengarkan?  - Bagaimana /Ibu menanamkan nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan kedisiplinan kepada anak melalui nasihat sehari-hari?  - Bagaimana /Ibu menyampaikan nilai-nilai keagamaan kepada anak melalui ndou-ndou atau nasihat? |  |
|                                                     | - Apa saja nilai sosial yang biasa /Ibu tanamkan kepada anak melalui nasihat, seperti sopan santun atau toleransi terhadap orang lain?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                     | Aspek Internalisasi nilai budaya Ndou-Ndou                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |

| 2  | Nilai-nilai   | - Bagaimana /Ibu menjelaskan Homali'a seperti tidak      |
|----|---------------|----------------------------------------------------------|
|    | Homali'a      | boleh duduk di depan pintu atau bersiul di malam         |
|    |               | hari kepada anak sebagai bagian dari pendidikan          |
|    |               | akhlak?                                                  |
|    |               | - Dalam kehidupan sehari-hari, bagaimana /Ibu            |
|    |               | menanamkan kepatuhan pada anak terhadap aturan           |
|    |               | sosial melalui ajaran <i>Homali'a</i> ?                  |
|    |               | - Apakah /Ibu pernah menggunakan <i>Homali'a</i> sebagai |
|    |               | cara untuk mengajarkan anak agar lebih hati-hati         |
|    |               | dalam bertindak? Bisa beri contohnya?                    |
| 3  | Pembentukan   | - Menurut /Ibu, apakah nilai Ndou-Ndou dan               |
|    | Akhlak Anak   | Homali'a berpengaruh terhadap perilaku dan akhlak        |
|    |               | anak?                                                    |
|    |               | - Apa perubahan positif yang Anda lihat pada akhlak      |
|    |               | anak sejak mereka dikenalkan pada nilai-nilai            |
|    |               | budaya tersebut?                                         |
| В  | Pertanyaan U  | ntuk Anak                                                |
| No | Aspek         | Pertanyaan Pertanyaan                                    |
| 1  | Internalisasi | - Apakah kamu pernah mendengar nasihat orang tua         |
|    | nilai budaya  | dalam bentuk Ndou-Ndou? Jika iya, bisa ceritakan         |
|    | Ndou-Ndou     | contohnya, bagaimana perasaanmu saat                     |
|    | Mansuana      | mendengarnya, apakah kamu mematuhinya, dan               |
|    |               | apakah kamu pernah juga diajak oleh orang tua            |
|    |               | untuk menerima nasihat dari keluarga besar seperti       |
|    |               | paman atau kakek, atau bahkan dari tokoh adat            |
|    |               | - Apa nasihat orang tua yang paling kamu ingat           |

|    |                            | <ul> <li>tentang bersikap jujur, bertanggung jawab, atau disiplin?</li> <li>Apa nasihat orang tuamu tentang ibadah atau sikap beragama yang paling sering kamu dengar?</li> <li>Apakah orang tuamu pernah menasihatimu tentang cara bersikap baik kepada orang lain? Bisa beri contoh?</li> </ul>                                                                                                                          |  |
|----|----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 2  | Nilai-nilai<br>Homali'a    | <ul> <li>Apakah kamu pernah dilarang melakukan sesuatu karena dianggap Homali'a? Bagaimana kamu menanggapi larangan itu?</li> <li>Apakah menurutmu larangan dari orang tua atau nenek, yang dianggap Homali'a, membuatmu jadi lebih taat aturan di rumah atau sekolah?</li> <li>Pernahkah kamu merasa takut melakukan sesuatu karena ingat nasihat orang tua yang mengandung UNIVERSITAS ISLAM NEGERI Homali'a?</li> </ul> |  |
| 3  | Pembentukan<br>Akhlak Anak | - Apakah kamu merasa dirimu jadi lebih baik dalam bersikap atau berperilaku setelah mendengar Ndou-Ndou dan <i>Homali'a</i> dari orang tua? Apa saja yang kamu pelajari dari nasihat itu tentang akhlak kepada Tuhan, kepada orang tua, dan kepada sesama manusia, seperti sopan santun, tolong-menolong, atau menghormati orang tua?                                                                                      |  |
| С  | Pertanyaan U               | Intuk Tokoh Adat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| No | Aspek                      | Pertanyaan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| 1  | Internalisasi              | - Bagaimana sejarah atau asal usul <i>Ndou-Ndou</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |

|    | nilai budaya  | <i>Mansuana</i> dalam budaya masyarakat Pada Raya                                                             |  |
|----|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|    | Ndou-Ndou     | Makmur?                                                                                                       |  |
|    | Mansuana      | - Apa saja nilai moral atau etika yang terkandung                                                             |  |
|    |               | dalam <i>Ndou-Ndou Mansuana</i> ?                                                                             |  |
|    |               | - Bagaimana cara pewarisan nilai-nilai tersebut dari                                                          |  |
|    |               | generasi ke generasi?                                                                                         |  |
| 2  | Nilai-nilai   | - Menurut Anda, bagaimana fungsi <i>Homali'a</i> sebagai                                                      |  |
|    | Homali'a      | panduan untuk menanamkan sikap sopan santun                                                                   |  |
|    |               | dan penghormatan terhadap norma sosial pada                                                                   |  |
|    |               | anak-anak?                                                                                                    |  |
|    |               | - Menurut A <mark>nda, b</mark> agaimana nilai-nilai <i>Homali'a</i> dapat                                    |  |
|    |               | memperkuat kepatuhan anak terhadap adat dan                                                                   |  |
|    |               | norma budaya yang berlaku?                                                                                    |  |
|    |               | - Bagaimana pandangan Anda tentang peran Homali'a                                                             |  |
|    |               | dalam membentuk sikap hati-hati dan tanggung UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  jawab pada anak-anak di masa sekarang? |  |
| 3  | Pembentukan   | Sejauh mana efektivitas <i>Ndou-Ndou Mansuana</i> dan                                                         |  |
|    | Akhlak Anak   | MAKASSAR<br>Homali'a dalam membentuk karakter dan akhlak                                                      |  |
|    |               | anak di masa kini?                                                                                            |  |
| D  | Pertanyaan U  | n Untuk Tokoh Masyarakat                                                                                      |  |
| No | Aspek         | Pertanyaan                                                                                                    |  |
| 1  | Internalisasi | - Menurut /Ibu, apakah masyarakat masih aktif                                                                 |  |
|    | nilai budaya  | menerapkan nilai <i>Ndou-Ndou Mansuana</i> kepada                                                             |  |
|    | Ndou-Ndou     | anak-anak?                                                                                                    |  |
|    | Mansuana      | - Bagaimana Anda melihat peran keluarga dan                                                                   |  |
|    | 1-1411344114  |                                                                                                               |  |
|    |               | lingkungan dalam menanamkan nilai tersebut?                                                                   |  |

| 2 | Nilai-nilai | _   | Apakah Anda melihat larangan adat seperti <i>Homali'a</i>       |
|---|-------------|-----|-----------------------------------------------------------------|
|   | Homali'a    |     | masih berperan penting dalam membentuk sikap                    |
|   |             |     | dan perilaku sosial anak-anak di lingkungan /Ibu?               |
|   |             | -   | Apakah Anda melihat bahwa anak-anak yang                        |
|   |             |     | diajarkan tentang <i>Homali'a</i> sejak kecil cenderung         |
|   |             |     | lebih taat terhadap aturan sosial di lingkungan                 |
|   |             |     | masyarakat?                                                     |
|   |             | -   | Apakah menurut /Ibu, Homali'a masih efektif                     |
|   |             |     | digunakan sebagai cara membentuk anak-anak yang                 |
|   |             |     | lebih bijaks <mark>ana d</mark> an berhati-hati dalam bersikap? |
| 3 | Pembentukan | - ( | Bagaimana pandangan Anda terhadap akhlak anak-                  |
|   | Akhlak Anak |     | anak saat ini di lingkungan Anda?                               |
|   |             | -   | Apakah masih ada hubungan antara akhlak anak dan                |
|   |             |     | nilai-nilai budaya lokal yang diwariskan?                       |



### Lampiran Dokumen



#### KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR LEMBAGA PENELITIAN DAN PENGABDIAN KEPADA MASYARAKAT

Jl. H.M. Yasin Limpo No. 36, Romang Polong-Gowa (0411) 841879 email: lp2m@uin-alauddin.ac.id website lp2m.uin-alauddin.ac.id

Nomor : B- 07988/Un.06/LP2M/PP.00.9/01/2025

Sifat : Biasa

Lamp. : 1 (satu) Rangkap Proposal Hal : Rekomendasi Izin Penelitian

Kepada Yth

Gubernur Provinsi Sulawesi Selatan

C.q. Kepala UPT P2T BKPMD Provinsi Sulawesi Selatan

d

Tempat

Assalamu Alaikum Wr. Wb.

Dengan hormat disampaikan bahwa mahasiswa(i) Universitas Islam Negeri Alauddin

Makassar dengan identitas di bawah ini:

Nama : LA ODE MUHAMAD RISAL

NIM : 80200223039

Semester/T.A. : IV (Empat)/T.A. 2023-2024

Fakultas : Pascasarjana

Jurusan/Prodi : Pendidikan Agama Islam Alamat : Wungka Molengo No. HP: : 082311546962

bermaksud melakukan penelitian dalam rangka penyusunan Tesis sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister (S2). Dengan judul Tesis: INTERNALISASI NILAI BUDAYA NDOU-NDOU MANSUANA DAN HOMALI'A DALAM PEMBENTUKAN AKHLAK MULIA ANAK DI DESA PADA RAYA MAKMUR KABUPATEN WAKATOBI.

Untuk maksud tersebut, kami mengharapkan kiranya kepada mahasiswa(i) tersebut dapat diberi izin untuk melakukan penelitian di DESA PADA RAYA MAKMUR KABUPATEN WAKATOBI dari tanggal 26/06/2025 sampai 06/07/2025.

Demikian rekomendasi ini dibuat, atas perhatian dan kerjasamanya diucapkan terima kasih

MAKASS

On Rosmin, S. Ag., M. Th. I. NIP. 197212311999032004

arsip

- mahasiswa yang bersangkutan

- pertinggal



#### PEMERINTAH KABUPATEN WAKATOBI BADAN KESATUAN BANGSA DAN POLITIK

BADAN KESA Jalan : La Ruku No. & Kel, Mandati III Wangi-Wangi Selatan email ; <u>badan.kesbangpol.wktb@gmail.com</u>

Wangi-Wangi, 20 Juni 2025

00.9.2/237.a/VI/IP/KESBANGPOL/2025

Sifat

Lampiran :

Izin Penelitian Perihal

Kepala Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi

di-

Tempat

Berdasarkan Surat dari Ketua Lembaga Penelitian dan Pengabdian Kepada Masyarakat Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar Nomor : B-07988/Un.06/LP2M/PP.00.9/01/2025 tanggal 19 Juni 2025 Perihal Rekomendasi Izin Penelitian, maka pada prinsipnya kami menyetujui memberikan izin penelitian kepada:

: LA ODE MUHAMAD RISAL Nama

NIM

80200223039

Fakultas

· Pascasariana : Pendidikan Agama Islam

Prodi Judul Tesis

: "Internalisasi Nilai Budaya Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a Dalam

Pembentukan Akhlak Mulia Anak di Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi"

Lokasi Penelitian : Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi

Waktu Penelitian : Berlangsung mulai tanggal 26 Juni 2025 s/d, 06 Juli 2025.

Dengan ketentuan sebagai berikut:

Tidak melakukan kegiatan lain selain penelitian dimaksud. Dalam setiap kegiatan senantiasa berkoordinasi dengan instansi terkait dan aparat keamanan demi suksesnya kegiatan penelitian,

 demi suksesnya kegiatan penemian,
 Senantiasa menjaga keamanan dan ketertiban serta mentaati peraturan perundang undangan, agama dan adat istiadat yang berlaku,
 Setelah selesai melaksanakan penelitian agar menyampaikan laporan tertulis hasil penelitian (satu) Expl kepada Bupati Wakatobi u.p. Kepala Badan Kesatuan Bangsa dan Politik Kabupaten Wakatol

Demikian surat izin ini diberikan untuk digunakan sebagaimana mestinya.

Bupati Wakatobi

Kepala Badan Kesatuan Bangsa dan Politik Kabupaten Wakatobi,

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI



## Tembusan disampaikan Kepada :

1. Yth, Bupati Wakatobi;

2. Yth. Wakil Bupati Wakatobi;

3. Yth. Camat Wangi-Wangi;

4. Yth. Ketua Lembaga Penelitian dan Pengabdian Kepada Masyarakat

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar;

5. Mahasiswa Yang Bersangkutan;

6. Arsip.

CS Dipindai dengan CamScanner

#### **DAFTAR RIWAYAT HIDUP**

Peneliti bernama La Ode Muhamad Risal, lahir di Kelurahan Pongo, Kabupaten Wakatobi, pada tanggal 9 September 1999. Peneliti merupakan



anak ketiga dari empat bersaudara, dari pasangan (Alm.) La Ode Sadi dan Suhuria, S.Pd. I. Kabupaten Wakatobi sebagai daerah asal peneliti dikenal sebagai kawasan maritim dengan kekayaan budaya dan potensi wisata laut yang mendunia. Lingkungan ini turut memberi pengaruh besar terhadap pembentukan nilai

dan perspektif budaya peneliti sejak dini.

Pendidikan formal peneliti dimulai pada TK Kartini Wakatobi (2003–2005), kemudian dilanjutkan pada jenjang Sekolah Dasar di SDN 1 Mandati 1 dan SDN 3 Pongo, tempat peneliti menamatkan pendidikan dasarnya pada tahun 2011. Jenjang menengah pertama ditempuh di MTsN 1 Wangi-Wangi dan selesai pada tahun 2014. Selanjutnya, pendidikan tingkat atas dijalani di SMAN 5 Wangi-Wangi dan SMAN 1 Wangi-Wangi, yang diselesaikan pada tahun 2017.

Pada tahun 2018, peneliti sempat terdaftar sebagai mahasiswa di Universitas Muhammadiyah Buton, kemudian pada tahun 2019 memilih untuk melanjutkan studi di STAI Wakatobi pada Program Studi Pendidikan Agama Islam. Setelah menyelesaikan studi jenjang sarjana, peneliti melanjutkan pendidikan pada Program Magister Pendidikan Agama Islam di Pascasarjana UIN Alauddin Makassar dan menyelesaikan studi pada tahun 2025 dengan judul tesis: "Internalisasi Nilai Budaya Ndou-Ndou Mansuana dan Homali'a dalam Pembentukan Akhlak Mulia Anak di Desa Pada Raya Makmur Kabupaten Wakatobi."

Dalam bidang organisasi, peneliti aktif menjadi kader Himpunan Mahasiswa Islam (HMI) sejak tahun 2018. Pengalaman dalam organisasi ini telah membentuk cara pandang, orientasi perjuangan, serta arah pengembangan diri peneliti dalam bidang sosial dan keumatan. Pada tahun 2019, peneliti turut menggagas pembentukan IKRAPPMAWANGI (Ikatan Solidaritas Pemuda Pelajar Mahasiswa Wangi-Wangi) bersama rekan-rekan seperjuangan, dan dipercaya sebagai Ketua Umum Pengurus Pusat periode 2019–2021. Organisasi ini bergerak dalam bidang pendidikan, sosial kemasyarakatan, dan pengembangan pemuda daerah.

Saat ini (2025), peneliti aktif bekerja sebagai pegawai pada Satuan Pemadam Kebakaran Kabupaten Wakatobi, dengan tanggung jawab dalam penanggulangan kebakaran, penyelamatan, serta edukasi publik mengenai mitigasi risiko kebakaran. Profesi ini selaras dengan semangat pengabdian yang terus peneliti jaga dalam setiap peran sosial yang dijalankan.

