## jBUDAYA *LONTO LEOK* DALAM MENJALIN KERUKUNAN ANTARUMAT BERAGAMA DI KABUPATEN MANGGARAI BARAT, PROVINSI NUSA TENGGARA TIMUR



Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Magister Program Studi Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam Pada Pascasarjana UIN Alauddin Makassar



PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR
2025

### PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Haris Abdul Wahid

NIM : 80800221018

Tempat/Tanggal Lahir : Kedi 23 agustus 1996

Prodi : Komunikasi dan Penyiaran Islam

Pascasarjana : UIN Alauddin Makassar

Judul : Budaya Lonto Leok Dalam Menjalin Kerukunan

Antarumat beragama di Kabupaten Manggarai Barat

Provinsi <mark>Nusa T</mark>enggara Timur

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa tesis ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau UNIVERSITAS ISLAM NEGERI seluruhnya, maka tesis dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

MAKASSAR

Gowa, 25 agustus 2025

Penyusun,

HARIS ABDUL WAHID NIM 80800221018

#### PENGESAHAN TESIS

Tesis dengan judul "Budaya lonto leok dalam menjalin kerukunan antarumat beragama di Kabupaten Manggarai Barat Provinsi Nusa Tenggara Timur", yang disusun oleh saudara Haris Abdul Wahid, NIM: 80800221018, program studi Komunikasi dan Penyiaran Islam, telah diujikan dalam Ujian Tutup Tesis yang diselenggarakan pada hari Senin, 4 agustus 2025 Masehi, bertepatan dengan tanggal 10 shafar 1447 Hijriah, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar magister Program Studi Magister Komunikasi dan Penyiaran Islam Pascasarjana UIN Alauddin Makassar dengan perbaikan seperlunya.

## 

Makassar, 25 Agustus 2025

Direktur Rascasarjana
LUN-Alauctum Makassan

Diketahui oleh,

Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag.

NIP. 196611301993031003

### **KATA PENGANTAR**

# بِسُمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

اَلْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَالصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عَلَى أَشْرَفِ اْلأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِيْنَ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى اَلِهِ وَاصْحَبِهِ أَجْمَعِيْنَ

Atas petunjuk dan kehendak Allah swt, dengan mencurahkan kelapangan hati dan memberikan kejernihan pikiran sehingga peneliti bisa menyelesaikan penulisan tesis ini dengan judul "Budaya lonto Leok Dalam Menjalin Kerukunan antarumat Beragama di Kabupaten Manggarai Barat Provinsi Nusa Tenggara Timur", dengan baik demi sebagai syarat untuk memperoleh gelar magister dalam bidang konsentrasi Komunikasi dan Penyiaran Islam.

Setelah melewati banyak hambatan dan kesulitan yang ditemui dalam proses penulisan tesis ini mulai dari tahap persiapan sampai tahap penyelesaian, namun dengan segenap usaha, do'a dan bantuan dari berbagi pihak baik yang bersifat material maupun immaterial, akhirnya tesis ini dapat diselesaikan. Oleh karena itu, sepatutnya pada kesempatan ini penulis menyampaikan ucapan terima kasih dan penghargaan yang sebesar-besarnya pada semua pihak yang telah memberikan bantuannya, khususnya kepada:

 Prof. Drs. Hamdan Juhannis, M.A., Ph.D. selaku Rektor UIN Alauddin Makassar, Wakil Rektor I Prof. Dr. H. Kamaluddin Abunawas, M. Ag. Wakil Rektor II Dr. H. Andi Aderus, LC., M.A. Wakil Rektor III Prof. Dr. Muhammad Halifah Mustamin, M.Pd. dan Wakil Rektor IV Prof. Dr. H. Muhammad Amri, Lc., M.Ag. beserta jajarannya yang telah memberikan fasilitas yakni sarana dan

- prasarana pendidikan serta nasihat, bimbingan dan petunjuk sehingga penulis dapat menyelesaikan studi tepat waktu.
- 2. Prof. Dr. H. Abustani Ilyas, M.Ag. selaku Direktur Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, Wakil Direktur, Prof. Dr. Hasyim Haddade, S.Ag., M.Ag. beserta jajarannya yang telah membantu dalam penyelesaian tesis ini.
- 3. Dr. H. Kamaluddin Tajibu, M.Si selaku Ketua Prodi Komunikasi dan Penyiaran Islam Program Magister dan Dr. Ramsiah Tasruddin, M.Si. selaku Sekretaris Prodi Komunikasi dan Penyiaran Islam Program Magister beserta jajaran staf yang telah banyak memberikan bantuan demi kelancaran proses administrasi dari peneliti.
- 4. Dr. Abdul Halik, M.Si selaku promotor dan Dr. Sakaruddin, M.Si selaku kopromotor yang telah meluangkan waktu dan tenaganya serta membagikan ilmunya dalam memberi pengarahan serta bimbingan pada penulisan tesis ini dengan penuh kesabaran dan ketulusan.
- 5. Dr. H. Kamaluddin Tajibu, M.Si. selaku penguji I dan Dr. Rahmawati Haruna, M.Si. selaku penguji II yang juga telah meluangkan waktu dan tenaganya serta membagikan ilmunya dalam memberi pengarahan pada penulisan tesis ini.

MAKASSAR

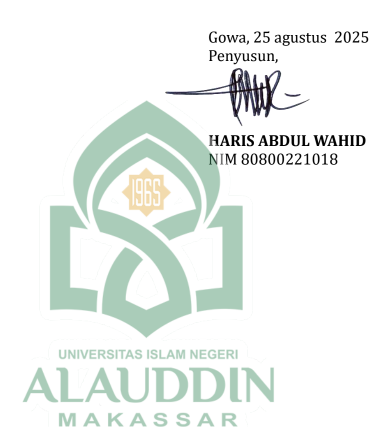
- 6. Para guru besar dan dosen yang telah memberikan ilmunya sejak semester awal hingga semester akhir dan juga staf pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang telah membantu dalam pelayanan untuk meningkatkan kualitas mahasiswa dalam lingkup UIN Alauddin Makassar.
- 7. Kepada seluruh Pengelola Perpustakaan, staf Jurusan, staf Tata Usaha Pascasarjana atas kontribusinya kepada penulis dalam membantu menyediakan berbagai literatul ilmiah.

- 8. Kepada Founder dan member Ruang Edit yang telah meluangkan waktunya untuk berbagi informasi kepada penulis sehingga memudahkan penulis dalam menyelesaikan tesis ini.
- 9. Terkhusus kepada teman-teman Jurusan Komunikasi dan Penyiaran Islam (S2) dan (S1) yang tetap solid dalam segala hal, yang senantiasa meluangkan waktunya untuk memberikan bantuan, motivasi dan dorongan untuk menyelesaikan tesis ini.
- 10. Semua pihak yang tidak dapat penulis sebut satu persatu. Terimakasih telah membantu penelti hingga tahap ini.

Teristimewah kepada kedua orang tua tercinta (Ayah Mardu Aklidin dan Ibu Siti Hanafia) yang telah mendidik sejak kecil, yang tidak henti-hentinya mengsupport dan rela membiayai pendidikan sampai ke jenjang perkuliahan dan senantiasa selalu mendoakan yang terbaik untuk anak-anaknya dengan tulus serta memberikan dukungan penuh, terimakasih atas segala jasa yang tak terbalas, doa dan cinta kasihnya yang senantiasa mengiringi setiap langkah peneliti sehingga dapat menyelesaikan tesis ini. Semoga Allah swt merahmati dan meridhainya serta selalu berada dalam lindungan-Nya pada setiap hembusan nafasnya.

Peneliti berharap semoga tesis ini dapat bermanfaat khususnya bagi peneliti sendiri sekaligus menjadi sumbangsi pemikiran kepada pembaca, orang tua, pemerintah, Bangsa dan Negara. Akhirnya hanya kepada Allah swt jualah kita memohon balasan atas segala yang diberikan dan kepada semua pihak yang terlibat dalam penyelesaian tesis ini mendapat kebaikan dan balasan dari Allah swt. Peneliti juga menyadari bahwa masih banyak kekurangan yang terdapat didalam penyusunan dan penyelesaian tesis ini. Oleh karena itu, peneliti

mengharapkan saran maupun kritikan yang dapat membangun untuk perbaikan karya tulis selanjutnya dari berbagai pihak. Semoga Allah swt meridhai segala kegiatan kita semua, Aamiin.



### PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN DAN SINGKATAN

### A. Transliterasi Arab-Latin

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin, sesuai SKB Menag dan Mendikbud Nomor 158 Tahun 1987 dan Nomor 0543b/U/1987, dapat dilihat pada tabel berikut:

### 1. Konsonan

| Huruf Arab            | Nama    | Huruf Latin            | Nama                        |
|-----------------------|---------|------------------------|-----------------------------|
| 1                     | alif    | tidak dilambangkan     | tidak dilambangkan          |
| ب                     | ba      | b                      | Be                          |
|                       | ta      | t                      | Те                          |
| ث                     | sа      | \$ CC                  | es (dengan titik di atas)   |
| ج                     | jim     |                        | Je                          |
| ج<br>ح<br>خ           | ḥа      | h                      | ha (dengan titik di bawah)  |
| خ                     | kha     | kh                     | ka dan ha                   |
| 3                     | dal     | d                      | De                          |
| ٤                     | żal     | Ż                      | zet (dengan titik di atas)  |
| ر                     | ra      | r                      | Er                          |
| j                     | zai     | Z                      | Zet                         |
| س                     | sin     | S                      | Es                          |
| س<br>ش<br>ص<br>ض<br>ط | syin    | UNIVERSITASY ISLAM NEG | es dan ye                   |
| ص                     | ṣad 🛕 🔭 | Ţ <b>ĄŢ</b> ŞŢŢ        | es (dengan titik di bawah)  |
| ۻ                     | dad 🦰   |                        | de (dengan titik di bawah)  |
|                       | ţa      | MAKĀSSA                | te (dengan titik di bawah)  |
| ظ                     | żа      | Ż                      | zet (dengan titik di bawah) |
| ع                     | ʻain    | (                      | apostrof terbalik           |
| ع                     | gain    | g                      | Ge                          |
| ف                     | fa      | f                      | Ef                          |
| ق                     | qaf     | q                      | Qi                          |
| ك                     | kaf     | k                      | Ка                          |
| ل                     | lam     | l                      | El                          |
| ٩                     | mim     | m                      | Em                          |
| ن                     | nun     | n                      | En                          |
| ھ                     | wau     | W                      | We                          |
| ۵                     | ha      | h                      | На                          |
| ۶                     | hamzah  | ,                      | Apostrof                    |
| ی                     | ya      | у                      | Ye                          |

Hamzah (+) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa

pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda apostrof (').

### 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama   | Huruf Latin | Nama |
|-------|--------|-------------|------|
| ĺ     | fatḥah | a           | a    |
| Ī     | kasrah | i           | i    |
| 1     | dammah | u           | u    |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda | Nama           | Huruf Latin       | Nama    |
|-------|----------------|-------------------|---------|
| ئى    | fatḥah dan yā' | ai<br>SLAM NEGERI | a dan i |
| ـَوْ  | fatḥah dan wau | au                | u dan u |

MAKASSAR

Contoh:

kaifa: كَيْفَ

haula: هَوْلَ

### 3. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakat dan<br>Huruf | Nama                     | Huruf dan<br>Tanda | Nama                   |
|----------------------|--------------------------|--------------------|------------------------|
| ا ا                  | fatḥah dan alif atau yā' | Ā                  | a dan garis di<br>atas |

| یی  | kasrah dan yā' | Ī | i dan garis di<br>atas |
|-----|----------------|---|------------------------|
| يُو | ḍammah dan wau | Ū | u dan garis di<br>atas |

Contoh:

: māta : ramā : qīla : yamūtu : يَمُوْتُ

### 4. Tā' marbūṭah

Transliterasi untuk tā' marbūṭah ada dua, yaitu: tā' marbūṭah yang hidup atau mendapat harakat fatḥah, kasrah, dan ḍammah, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan tā' marbūṭah yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan tā' marbūṭah diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka tā' marbūṭah itu ditransliterasikan dengan ha (h).

Contoh:

المَّالِّ المَّالِّ المَّالِّ المَّالِّ المَّالِّ المَّالِّ المَّالِّ المَّالِّ المَّالِّ المَّالِيَّةُ المَّالِيَّةُ المَّالِمَةُ المَّالِيَّةُ المَّالِمَةُ المَّالِمِينِّ المَّالِمِينِّ المَّالِمِينِّ المَّلِمَةُ المَّلِمَةُ المَّالِمِينِّ المَّلِمَةُ المَّلِمِينِّ المَّلِمِينِّ المَّلْمِينِّ المَّلِمِينِّ المَلْمِينِيْ المَّلِمِينِيْ المَّلِمِينِّ المَّلِمِينِ المَّلِمِينِ المَّلِمِينِ المَّلِمِينِ المَلْمِينِ المَّلِمِينِ المَلْمِينِيْ المَلْمِينِ المَّلِمِينِ المَّلِمِينِ المَّلِمِينِ المَلْمِينِ المَلْمِينِيْلِيْلِيْمِينِ المَلْمِينِ المَلْمِينِيِّ الْمُلْمِينِ المَلْمِينِ المَلْمِينِ المَلْمِينِ المَلْمِينِ المَلْمِينِي المَلْمِينِي المَلْمِينِ المَلْمِينِي وَلِمُلْمِينِ المَلْمِينِي وَلِمُلْمِينِي وَلِمُلْمِينِ المَلْمِينِي وَلِمَامِينِيلِي مَلْمُلْمِينِي وَلِمُلْمِينِي وَلِمِينِي وَلِمِينِي مِلْمُلْمِينِي وَلِمِينِي مِلْمُلْمِينِي وَلِمِينِي مِلْمِينِ مِلْمُلْمِينِي وَلِمِينِي وَلِمِينِي وَلِمِينِي وَلِمِينِي وَلِمِينِي وَلْ

## 5. Syaddah (Tasydīd)

Syaddah atau tasydīd yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydīd (-), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

### Contoh:

: rabbanā : najjainā : al-ḥaqq : nu"ima : عُدِّمً : aduwwun

: 'Alī (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

زنٌ : 'Arabī (bukan 'Arabiyy atau 'Araby)

### 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf J (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf qamariyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

### Contoh:

ُ الشَّمْسُ : al-syamsu (bukan asy-syamsu) : al-zalzalah (bukan az-zalzalah)

al-falsafah : مَالْفَلْسَفَةُ al-bilādu : مَالْبِلاَدُ

### 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif. Contoh:

: ta'murūna : al-naw'u : syai'un : يَّأُمُرُوْنَ : syai'un : umirtu

### 8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia

akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi tersebut di atas. Misalnya, kata al-Qur'an (dari al-Qur'ān), alhamdulillah, dan munaqasyah. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasi secara utuh.

Contoh:

Fī Zilāl al-Qur'ān Al-Sunnah qabl al-tadwīn

### 9. Lafz al-Jalālah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai mudāf ilaih (frasa nomina), ditransliterasi tanpa huruf hamzah. Contoh:

billāh بِاللهِ billāh دِيْنُ اللهِ

Adapun tā' marbūṭah di akhir kata yang disandarkan kepada lafẓ al-jalālah, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

hum fī raḥmatillāh ISLAM NEGERI هُمْ فِيْ رَحْمَةِ اللهِ

### 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan Pedoman Umum Ejaan Bahasa Indonesia (PUEBI) yang berlaku. Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul

referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan. Contoh:

Wa mā Muhammadun illā rasūl

Inna awwala baitin wudi'a linnāsi lallazī bi Bakkata mubārakan

Syahru Ramaḍān al-lażī unzila fīhi al-Qur'ān

Nasīr al-Dīn al-Tūsī

Abū Naṣr al-Farābī

Al-Gazālī

Al-Munqiż min al-Dalāl

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abū (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contoh:

Abū al-Walīd Muḥammad ibnu Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad Ibnu)
Naṣr Ḥāmid Abū Zaīd, ditulis menjadi: Abū Zaīd, Naṣr Ḥāmid (bukan: Zaīd, Naṣr Ḥamīd Abū)

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

MAKASSAR

### **B.** Daftar Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

swt. = subḥānahū wa taʻālā

saw. = sallallāhu 'alaihi wa sallam

a.s. = 'alaihi al-salām

H = Hijrah M = Masehi

SM = Sebelum Masehi

l. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat tahun

QS .../...: 4 = QS al-Bagarah/2: 4 atau QS Āli 'Imrān/3: 4

HR = Hadis Riwayat

### **ABSTRAK**

Nama : Haris Abdul Wahid

Nim : 80800221018

Judul tesis : Budaya lonto leok dalam menjalin kerukunan

antarummat beragama di kabupaten Manggarai Barat,

provinsi Nusa Tenggara Timur

Penelitian ini membahas tentang budaya *lonto leok* dalam menjalin kerukunan antarumat beragama di kabupaten Manggarai Barat provinsi Nusa Tenggara Timur, dengan tujuan untuk mendeskripsikan kondisi kehidupan masayarakat antarumat beragama di kabupaten Manggarai Barat provinsi Nusa Tenggara Timur. Dan Untuk mendeskripsikan nilia nilai budaya lonto leok berkonsekuensi terhadap kerukunan antarumat beragama di kabupaten Manggarai Barat provinsi Nusa Tenggara Timur.

Jenis penelitian adalah kualitatif, berlokasi di kabupaten Manggarai Barat provinsi Nusa Tenggara Timur. Dengan pendekatan etnografi. Tehnik Pengumpulan data dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi. Sumber data primer adalah masyarakat Manggarai Barat, tokoh agama, dalam hal ini tokoh agama islam dan tokoh agama Kristen khatolik, dan tu'a adat masyarakat. Data sekunder diperoleh dari buku-buku, jurnal, dan tulisan-tulisan. Data yang terkumpul dianalisis dengan mereduksi data, kemudian menyajikannya dan terakhir menarik kesimpulan menyajikan pengeri

Hasil penelitian menemukan bahwa kondisi kehidupan keagamaan masyarakat Manggarai Barat cukup rukun, Masyarakat antarumat beragama saling berinteraksi satu dengan yang lainya dan senantiasa menjaga toleransi antarumat beragama, budaya lonto leok memiliki peran penting dalam meningkatkan toleransi dan kerukunan beragama di Manggarai Barat. Nilai- nilai budaya yang luhur seperti musyawarah, hidup berdampingan secara damai, kesetaraan dan saling menghormati, dan menghargai perbedaan dapat menjadi landasan untuk membangun masyarakat yang humanis dan rukun.

Implikasi penelitian adalah (1) Peran orang tua dalam Pendidikan dan pembinaan agama dan budaya ditanamkan sejak dini kepada anak-anak agar mereka tumbuh menjadi pribadi yang toleran dan menghargai perbedaan.

(2) Pemerintah Manggarai Barat perlu mengeluarkan kebijakan yang mendukung toleransi dan kerukunan beragama, seperti melarang diskriminasi atas dasar agama, melindungi tempat-tempat ibadah, dan selalu mempromosikan dialog antarumat beragama.

Kata kunci: budaya, kerukunan, agama

### **ABSTRACT**

Name : Haris Abdul Wahid

Student ID : 80800221018

Thesis Title : The Culture of Lonto Leok in Fostering Interreligious

Harmony in West Manggarai Regency, East Nusa Tenggara Province

This study explores the cultural practice of lonto leok and its role in fostering interreligious harmony in West Manggarai Regency, East Nusa Tenggara Province. The research aims to describe the state of interfaith life in the region and to examine how the cultural values embedded in lonto leok contribute to promoting harmony among religious communities.

This qualitative research was conducted in West Manggarai Regency using an ethnographic approach. Data were collected through observation, interviews, and documentation. The primary data were obtained from residents, Islamic and Roman Catholic religious leaders, as well as traditional elders (tu'a adat) within the community. Secondary data were obtained from books, journals, and written sources. The collected data were analyzed through the processes of data reduction, data presentation, and conclusion drawing.

The findings indicate that religious life in West Manggarai is characterized by harmony, with different religious communities interacting respectfully and maintaining mutual tolerance. The Lonto leok tradition plays a significant role in enhancing interreligious tolerance and unity. Core cultural values such as deliberation, peaceful coexistence, equality, mutual respect, and appreciation of differences serve as a foundation for building a tolerant and harmonious society.

The implications of this study are (1) The role of parents is vital in instilling religious and cultural education from an early age to nurture children who are tolerant and appreciative of diversity. (2) The West Manggarai government should enact policies that promote tolerance and interreligious harmony, including prohibiting religious discrimination, protecting places of worship, and encouraging interfaith dialogue.

Keywords: culture, harmony, religion

## **DAFTAR ISI**

| SAMP   | UL                                            | i  |
|--------|-----------------------------------------------|----|
| JUDUI  | J                                             | i  |
| DAFTA  | AR ISI                                        | i  |
| BAB I  | PENDAHULUAN                                   | 1  |
| A.     | Latar Belakang Masalah                        | 1  |
| B.     | Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus          | 8  |
| C.     | Rumusan Masalah                               |    |
| D.     | Kajian Pustaka                                |    |
| E.     | Tujuan Dan Kegunaan Penelitian                | 11 |
| BAB II | TINJAUAN TEORETIS                             | 13 |
| A.     | Tinjauan tentang komunikasi antarbudaya       | 13 |
| B.     | Tinjauan tentang interaksionisme simbolik     |    |
| C.     | Tinjauan tentang agama/dan Budayaam NEGERI    | 36 |
| D.     | Kerukunan ummat beragama                      | 56 |
| E.     | Kerukunan ummat beragama  Kerangka konseptual | 66 |
| BAB II |                                               |    |
| A.     | Jenis dan Lokasi Penelitian                   | 68 |
| B.     | Lokasi Penelitian                             | 68 |
| C.     | Pendekatan Penelitian                         | 78 |
| D.     | Sumber data                                   | 69 |
| E.     | Metode Pengumpulan Data                       | 70 |
| F.     | Instrumen Penelitian                          | 72 |
| G.     | Teknik Pengolahan dan Analisis Data           | 73 |

| H. Pengujian dan Keabsahan Data                             | 75  |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| BAB IV HASIL PENELITIAN                                     | 78  |
| A.Gambaran umum kabupaten Manggarai Barat                   | 78  |
| B. Kondisi kehidupan Masyarakat beragama di Manggarai Barat | 82  |
| C. Pengaruh nilai kerukunan budaya lonto leok               | 93  |
| BAB V PENUTUP                                               | 110 |
| A. Kesimpulan                                               | 110 |
| B. Implikasi penelitian                                     | 111 |
| DAFTAR PUSTAKA                                              | 112 |



### BAB I PENDAHULUAN

### A. Latar Belakang Masalah

Indonesia merupakan salah satu negara yang memiliki kemajemukan dan keberagaman, yang demikian berkaitan dengan kehidupan manusia. Seringkali dalam kenyataanya terdapat banyak sisi kehidupan yang berbeda antara individu dengan individu, kelompok dengan kelompok. Dan berbagai bentuk budaya, kepercayaan, agama merupakan suatu bentuk kehidupan yang dihasilkan oleh manusia sebagai ekspresi dari hasil interaksi perasaan, raga dan pikiran terhadap alam sekitar.

Seiring dengan perkembangan zaman, kemajuan teknologi modern mempengaruhi kehidupan masyarakat, tapi kebiasaan yang menjadi tradisi turuntemurun bahkan yang menjadi kebiasaan adat masih tetap bertahan. Kebiasaan-kebiasaan tersebut masih sering dilakukan meskipun dalam pelaksanaannya telah mengalami perubahan, akan tetapi maknanya masih tetap terjaga dan terpelihara dengan baik.

Selo Soemardjan dan Soelaman Soemardi merumuskan kebudayaan merupakan tentang semua hasil karya, rasa dan cipta masyarakat. Karya masyarakat menghasilkan teknologi, dan kebudayaan kebendaan atau kebudayaan jasmaniya yang diperlukan oleh maunusia untuk menguasai alam sekitarnya agar kekuatan dan hasilnya dapat diabadikan untuk keperluan masyarakat. Rasa yang meliputi jiwa manusia, mewujudkan segalah norma-norma dan nilai-nilai sosial yang perlu untuk mengatur setiap masalah-masalah kemasyarakatan dalam jangka yang luas. Baik yang berkaitan dengan agama, ideologi, kebatinan, kesenian dan semua unsur hasil ekspresi jiwa manusia yang hidup sebagai masyarakat.

Manggarai barat merupakan salah satu kabupaten yang kebanyakan penduduknya terdiri atas masyarakat adat, nilai-nilai tradisional masih dijunjung tinggi, masyarakat manggarai menganggap adat istiadat merupakan sebuah pusaka leluhur yang kaya akan kearifan lokal, terutama yang berkaitan dengan kebijakan dalam penyelesaian konflik.

Penyelesaian sengketa merupakan bagian integral dari kehidupan sosial masyarakat, terutama dalam konteks komunitas yang hidup dalam tatanan tradisional seperti di Manggarai Barat. Konflik atau sengketa baik yang bersifat personal maupun kelompok sering kali tidak dapat dihindari, namun cara dan proses penyelesaian sengketa yang dipilih akan sangat menentukan hasil akhir, baik itu terciptanya perdamaian maupun munculnya konflik yang baru. Dalam sistem hukum modern, penyelesaian sengketa umumnya dilakukan melalui jalur formal seperti pengadilan. Namun pendekatan ini sering kali dianggap kurang efektif untuk masyarakat adat yang memiliki nilai-nilai dan struktur sosial berbeda. Pada masyarakat adat Manggarai Barat mekanisme dan cara penyelesaian sengketa melalui adat menjadi solusi yang tidak hanya efektif tetapi juga sesuai dengan nilai-nilai budaya mereka.

Salah satu mekanisme penyelesaian sengketa yang paling dikenal di Manggarai Barat adalah *Lonto Leok*. Secara harfiah *Lonto Leok* berarti "duduk melingkar dan membundar" yang mendeskripsikan proses musyawarah bersama untuk mencapai kesepakatan dan perdamaian. Tradisi ini telah digunakan selama berabad-abad untuk menyelesaikan berbagai jenis konflik, mulai dari konflik keluarga, perselisihan batas tanah, hingga sengketa antar komunitas maupun konflik antarumat beragama. Proses ini melibatkan tokoh adat, pihak yang

bersengketa, dan masyarakat umum sebagai saksi dan untuk mendapatkan perdamaian.

Lonto leok merupakan suatu musyawarah yang dilakukan di mbaru Gendang atau mbaru adat. Dengan di fasilitasi tua adat untuk menyelesaikan konflik di antara warga masyarakat secara adil dan bijaksana. Dalam tradisi masyarakat Manggarai Barat, Lonto Leok tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme penyelesaian sengketa, Tetapi juga sebagai wadah untuk memperkuat solidaritas sosial dan merawat nilai-nilai kolektivitas. Dalam budaya Manggarai konflik dipandang bukan sebagai masalah individu semata, melainkan sebagai ancaman terhadap harmoni sesama. Oleh karena itu dalam penyelesaiannya harus mengikutsertakan semua pihak yang terkait baik secara langsung maupun tidak langsung, termasuk keluarga besar dan masyarakat sekitar. Hal ini sejalan dengan nilai-nilai adat yang mengutamakan kebersamaan, persaudaraan, dan perdamaian.

### **UNIVERSITAS ISLAM NEGERI**

Sistem hukum formal meski diakui secara nasional sering kali dianggap tidak sepenuhnya mampu menyelesaikan konflik di masyarakat adat. Beberapa kendala utama dalam penerapan sistem formal adalah prosedur yang panjang, biaya yang mahal, serta kurangnya pemahaman akan nilai-nilai budaya lokal. Di sisi lain penyelesaian sengketa melalui mekanisme adat seperti *Lonto Leok* lebih mudah diterima oleh masyarakat karena lebih sederhana, murah, dan sesuai dengan norma-norma lokal. Proses ini memungkinkan semua pihak untuk merasa didengar dan dihargai, sehingga lebih mudah menerima hasil akhir tanpa menimbulkan dendam.

Lonto Leok terdiri dari beberapa serangkaian tahapan yang diawali dengan mediasi oleh tokoh adat. Para tu'a adat atau yang dikenal sebagai tu'a golo mengundang pihak-pihak yang bersengketa untuk duduk bersama di mbaru gendang. Selama proses musyawarah pihak-pihak yang bersengketa diberikan kesempatan untuk menyampaikan pandangan dan argumen mereka secara terbuka. Tokoh adat kemudian memediasi diskusi dengan tujuan mencapai kesepakatan yang adil dan dapat diterima oleh semua pihak. Proses ini biasanya diakhiri dengan ritual simbolis seperti makan bersama yang menandakan bahwa sengketa telah selesai dan semua pihak telah berdamai.

Studi kasus penyelesaian konflik tanah di desa Golo Mori Manggarai Barat menjadi salah satu contoh keberhasilan *Lonto Leok* dalam menyelesaikan konflik yang berpotensi memecah belah komunitas yang pada akhirnya meluas ke konflik antarumat beragama. Dalam kasus ini sengketa antara dua kelompok masyarakat terkait batas tanah dan berhasil diselesaikan melalui musyawarah adat yang dipimpin oleh *tu'a golo*. Bentrokan dapat memicu konflik lebih luas jika tidak segera ditangani, konflik antar desa bisa meluas menjadi permusuhan yang membawa bawa agama melihat latarbelakang perbedaan agama antara dua pihak. Keputusan akhir berupa pembagian tanah secara proporsional diterima oleh kedua pihak, dan di akhiri dengan ritual perdamaian yang dilakukan setelahnya berhasil mengembalikan hubungan baik di antara mereka. Proses ini menunjukkan bagaimana *Lonto Leok* tidak hanya menyelesaikan sengketa tetapi juga memulihkan hubungan sosial yang rusak akibat konflik.

Selain efektivitasnya budaya *Lonto Leok* memiliki keunggulan tersendiri dibandingkan sistem hukum formal. Salah satunya adalah biayanya yang relatif

rendah, karena tidak memerlukan biaya dan administrasi yang tinggi seperti dalam proses pengadilan. Selain itu waktu penyelesaiannya juga relatif lebih singkat karena keputusan diambil melalui musyawarah langsung tanpa melalui proses birokrasi yang rumit. Keunggulan lainnya adalah fleksibilitasnya dalam menyesuaikan dengan kebutuhan dan konteks konflik yang dihadapi. Tidak seperti hukum formal yang sering kali bersifat kaku, mekanisme *Lonto Leok* memungkinkan adanya solusi kreatif yang disepakati bersama.

Dalam era modern budaya *Lonto Leok* berfungsi sebagai pelengkap sistem hukum formal. Di banyak negara termasuk Indonesia penyelesaian sengketa berbasis adat telah diakui sebagai bagian dari sistem hukum pluralistik. Dengan mengintegrasikan mekanisme adat seperti *Lonto Leok* ke dalam sistem hukum formal, diharapkan masyarakat adat dapat memiliki lebih banyak pilihan dalam menyelesaikan sengketa. Hal ini dapat mengurangi beban pengadilan yang sering kali kewalahan menangani berbagai kasus dalam masyarakat.

Beragamnya suku dan budaya di Manggarai Barat memungkinan terjadinya konflik agama, suku, maupun ras. Karena bukan menjadi hal yang mudah untuk bisa mengumpulkan berbagai macam perbedaan, Karna tidak jarang perbedaan akan membawa lahirnya pertikaian dan konflik di masyarakat.<sup>1</sup>

Lonto Leok merupakan sebuah budaya yang di maknai sebagai kearifan lokal yang tumbuh dan berkembang dalam kehidupan masyarakat Manggarai, menjadi salah satu budaya yang di maknai sebagai persatuan. Lonto Leok dalam kebudayaan Manggarai Barat diartikan sebagai salahsatu media atau sarana untuk mempererat

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Nasaruddin Umar, *Islam nusantara jalan Panjang Moderasi di Indonesia,* (Jakarta: PT Gramedia, 2019), h. 15.

hubungan dan persatuan antara masyarakat. Di tengah perkembangan zaman dan berbagai persoalan yang bertujuan mencapai disintegritas kehidupan bangsa dengan berbagi motifnya. Mengkaji kearifan lokal dan menemukan niali-nilai dan makna di dalamnya merupakan sebuah upaya untuk memperkokohkan kembali semangat persatuan dalam setiap individu (secara khusus masyarakat Manggarai Barat). Nilai kebersamaan menjadi nilai penting dalam kehidupan bermasyarakat untuk menjadi masyarakat yang humanisme.

Semua agama mempunyai visi dan tujuan untuk pembawa kedamaian, kebersamaan hidup bukan saja antar manusia tetapi antar sesama makhluk tuhan di muka bumi. dalam tataran historisnya misi agama tidak selalu artikulatif, Selain sebagai alat pemersatu sosial agama pun menjadi unsur konflik. semua agama mengajarkan persaudaraan dengan berbagai cara namun tidak ada agama dalam sejarah yang dapat mengklaim telah membuat persaudaraan menjadi nyata dan alamiah dalam kehidupan sehari-hari<sup>2</sup>

Dalam kehidupan masyarakat beragama di Manggarai Barat ketika menghadapi konflik sesungguhnya banyak ditemukan sarana atau media penyelamat yang selama berpuluh-puluh tahun terbukti efektif untuk meredakan konflik.masyarakat lokal memiliki kebijakan sendiri untuk membentuk sarana penyelamat dan mendayagunakannya dalam kehidupan sehari-hari, kelembagaan-kelembaban sosial dalam masyarakat lokal seperti gotong royong, dan budaya Lonto Leok bagi masyarakat Manggarai Barat dapat berfungsi sebagai media penyelamat. demikian juga para instansi pemerintah telah terbentuk berbagai

<sup>2</sup> Glenn D. Paige, *Islam Tanpa Kekerasan* (Yogyakarta: LKIS,1998), h.171

sarana penyelamat baik yang melibatkan intern umat beragama maupun antar umatberagama.

Seiring dengan perkembangan zaman, Fenomena-fenomena globalisasi menciptakan pergeseran makna dan perubahan kebiasaan manusia yang mencerminkan hilangnya nilai-nilai kemanusiaan dan nilai-nilai agama. Memudarnya nilai kerja sama (cama raes) terjadi karna rasa kebersamaan mulai menurun dan setiap pekerjaan tidak lagi bersifat sukarela, bahkan hanya dinilai dari materi atau uang. Sehingga jasa selalu diperhitungkan dalam bentuk keuntungan materi, Sehingga rasa kebersamaan akan semakin menipis dan penghargaan hanya dapat dimiliki oleh mereka yang memiliki dan membayar dengan upah. Kondisi yang serba materi seperti saat ini telah menjadikan nilai-nilai kebersamaan dalam masyarakat yang luhur semakin hilang dan tidak bernilai.

Berdasarkan pemaparan tersebut di atas, Peneliti tertarik untuk meneliti dan mengkaji tentang budaya *Vonto leok* dalam menjalin kerukunan antar umat beragama di kabupaten Manggarai Barat Provinsi Nusa Tenggara Timur.

## B. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus S S A R

### 1. Fokus Penelitian

Lingkup pembahasan perlu dibatasi, sehingga tidak terjadi kesalahan atau kekeliruan dalam menafsirkan tujuan yang peneliti. Oleh karena itu, penelitian ini akan difokuskan pada budaya *lonto leok* dalam menjalin kerukunan antarumat beragama. (Studi pada masyarakat kabupaten Manggarai Barat Provinsi Nusa Tenggara Timur).

### 2. Deskripsi Fokus

Deskripsi fokus diperlukan untuk menghindari kekeliruan penafsiran pembaca terhadap variable-variabel dalam judul. Oleh karena itu peneliti merumuskan deskripsi fokus dari penelitian ini sebagai berikut:

### a. Budaya lonto leok

Budaya *Lonto Leok* merupakan sebuah budaya yang di maknai sebagai kearifan lokal yang tumbuh dan berkembang dalam kehidupan masyarakat Manggarai menjadi salah satu budaya yang di maknai sebagai persatuan. *Lonto Leok* diatributkan sebagai filosofi hidup dan menjadi ciri khas budaya Manggarai dalam tatanan hidup bersama. Dimaknai sebagai filosifi karna dalam *Lonto Leok* menjadi wadah untuk menuangkan aspirasi dan menghasilkan kesepakatan universal yang mengatasi berbagai macam perbedaan.

### b. Kerukunan antarummat beragama

Kerukunan antarumat beragama dalam penelitian ini merupakan hubungan antarumat beragama yang didasari dengan toleransi, saling pengertian dan saling menghormati dalam pengamalan agama dan kerjasama dalam kehidupan bermasyarakat.

#### C. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang tersebut peneliti mengemukakan pokok masalah yaitu bagaimana peran budaya *lonto leok* dalam menjalin kerukunan antarumat beragama di Kabupaten Manggarai Barat Provinsi Nusa Tenggara Timur. Dari pokok permasalahan tersebut, peneliti mengemukakan sub-sub masalah adalah sebagai berikut:

- Bagaimana deskripsi kerukunan antarumat beragama pada masyarakat di kabupaten Manggarai Barat?
- 2. Bagaimana nilai budaya *lonto leok* berkonsekuensi terhadap menguatnya kerukunan antarumat beragama di kabupaten Manggarai Barat?

### D. Kajian Pustaka

Beberapa penelitian terdahulu yang digunakan sebagai refrensi dalam penelitian ini , antara lain adalah :

- 1. Disertasi yang berjudul "Wacana Budaya Tudak dalam Ritual Penti' pada Kelompok Masyarakat Manggarai di Flores Barat: sebuah kajian lingusitik budaya."Karangan Bustan F. Cet. Denpasar, Bali. Pada tahun 2005. Program Doktor (S3) Linguistik Universitas Udayana. Tujuan penelitian Sebagai sumber konseptualisasi, kebudayaan merupakan peta kognitif milik bersama satu masyarakat karena kebudayaan merupakan wadah yang esensi isinya menggambarkan bagaimana mereka menata cara mereka berpikir tentang UNIVERSITAS ISLAM NEGERI peristiwa, perilaku, keyakinan dalam ranah budaya.
- 2. keefektifan Bimbingan Kelompok Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lonto Leok untuk Meningkatkan Kecerdasan Interpersonal Siswa". Karangan Fabianus Hadiman Bosco<sup>3</sup> Cet.: Prodi PGSD STKIP St. Paulus Ruteng. Dengan tujuan penelitian ini menghasilkan model bimbingan kelompok berbasis budaya lonto leok yang efektif untuk meningkatkan interpersonal siswa.<sup>4</sup>

<sup>4</sup> Fabianus Hadiman Bosco. *keefektifan Bimbingan Kelompok Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lonto Leok untuk Meningkatkan Kecerdasan Interpersonal Siswa"* (Prodi PGSD STKIP St. Paulus Ruteng), h.18.

- 3. Konseptualisasi masyarakat manggarai tentang budaya lonto leok sebagai piranti hukum adat responsif-sosiologik dalam rangka penyelesaian konflik pertanahan dan pemertahanan harmoni sosial karangan Agustinus Mahur dan Fransiskus Bustan, jurnal Lazuardi Vol.2. NO. 2 Desember 2019. Secara umum, penelitian ini mengkaji hubungan antara bahasa Manggarai, kebudayaan Manggarai, dan konseptualisasi masyarakat Manggarai dalam memandang dunia, sebagaimana terefleksi dalam konseptualisasi masyarakat Manggarai tentang budaya lonto leok(BLL) dalam tautan dengan fungsinya sebagai piranti hukum adat responsif-sosilogik dalam rangka penyelesaian konflik pertanahan dan pemertahanan harmoni sosial.
- Jurnal Hendrikus Balzaro Japa "Praktis budaya lonto leok sebagai wujud pemersatu masyarakat manggarai" Hendrikus Balzaro Japa menjelaskan Bahwa Sebagai kearifan lokal Lonto Leok menjadi spiritualitas kehidupan orang Manggarai dalam menyatukan perbedaan ide, visi-misi dan menggalang persatuaan. Kehidupan bermasyarakat yang tidak terlepas dari berbagai problematika yang menggiring pada terjadinya perpecahan, menyadarkan orang Manggarai untuk menyelesaikan dan menemukan solusi dari sebuah masalah dengan duduk bersama, bertujuan supaya terwujudnya tatanan kehidupan bermasyarakat yang dilandasi semangat kebaikan bersama. Pemeliharaan kebaikan bersama menjadi nilai yang urgen dalam kehidupan masyarakat Manggarai. Penelitian terdahulu membahas budaya lonto leok sebagai piranti hukum adat responsif-sosilogik dalam rangka penyelesaian konflik pertanahan dan pemertahanan harmoni sosial.

Sedangkan pada penelitian ini akan mengkaji bagaimana budaya *Lonto leok* dalam menjalin kerukunan antar umat beragama.

### E. Tujuan dan kegunaan penelitian

- 1. Tujuan penelitian
- a. Untuk menganalisis kondisi kehidupan masyarakat beragama di Kabupaten Manggarai Barat.
- b. Untuk menemukan nilai nilai budaya *lonto leok* berkonsekuensi terhadap kerukunan antarumat beragama di Kabupaten Manggarai Barat.
  - 2. Kegunaan penelitian ini diharapkan mampu memberikan manfaat:

### a. Kegunaan teoritis

Hasil penelitian diharapkan dapat menghasilkan teori mengenai budaya lonto leok. Teori tersebut diharapkan mampu memberikan perbaikan dalam upaya menjaga kerukunan antar umat beragama di kabupaten Manggarai Barat. serta Memberikan manfaat pada kemajuan ilmu pengetahuan terkhusus pada Perkembangan komunikasi dan penyiaran islam. Dan dapat dijadikan refensi untuk pengembangan penelitian selanjutnya untuk informasi terkait budaya lonto leok atau salah satu rujukan atau dasar dalam penelitian yang datang, serta memberikan keterangan tentang perkembangan adat dan istiadat yang terdapat di Kabupaten Manggarai Barat khususnya.

### b. Kegunaan praktis

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat pada perkembangan suatu budaya lokal di kabupaten Manggarai Barat pada khususnya, dan hasil penelitian ini bisa menambah wawasan bagi pemerintah atau stockholder untuk menarik minat wisatawan dan memperkenalkan sebagai salah satu warisan budaya di nusantara



### **BAB II**

### TINJAUAN TEORITIS

### A. Tinjauan tentang komunikasi antarbudaya

Komunikasi sangat mempengaruhi berbagai aspek kehidupan dan sosial, atau sebaliknya semua aspek kehidupan sosial mempengaruhi komunikasi. Oleh sebab itu orang mendeskripsikan komunikasi sebagai *ubiquitos* atau serba hadir. Artinya komunikasi selalu berada di manapun dan kapan pun. Jadi komunikasi memiliki peran yang sangat penting bagi seseorang, apalagi yang memiliki latarbelakang yang berbeda dan mereka yang memiliki kebudayaan yang berbeda.

Budaya dan komunikasi saling berinteraksi secara erat dan dinamis. Inti dari budaya merupakan komunikasi, karena budaya muncul melalui komunikasi. Akan tetapi pada gilirannya budaya yang tercipta pun dapat mempengaruhi cara berkomunikasi anggota budaya yang bersangkutan.

Pakar komunikasi memaknai komunikasi antarbudaya dalam banyak pengertian. Liliweri memberikan pengertian terhadap komunikasi antarbudaya sebagai teori yang secara khusus menggeneralisasi konsep komunikasi diantara komunikator dengan komunikan yang berbeda kebudayaan, dan yang membahas pengaruh kebudayaan terhadap kegiatan komunikasi<sup>5</sup>

Menurut Samover dan Porter, komunikasi antarbudaya terjadi ketika komunikator atau penyampai pesan adalah anggota dari suatu budaya dan penerima pesan (komunikan) adalah anggota dari suatu budaya lainnya<sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Alo Liliweri: *Gatra-gatra. Komunikasi antarbudaya*. (University Michigan: Pustaka Pelajar. 2001)h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Larry A samove, Richard E porter, Ed, *Inercultural Communication: A Reader. Ed. Ke3*. (Belmont: Wadsworth, 1982) h.20.

Komunikasi antarbudaya memiliki topik sentral yang membedakannya dengan ilmu komunikasi lainnya yaitu perbedaan latarbelakang pengalaman komunikator yang relatif besar karena perbedaan budaya. Jadi jika mereka adalah dua orang yang berbeda, perilaku dan makna komunikasi mereka juga akan berbeda.

Hubungan antar budaya terjadi ketika suatu individu yang berasal dari latarbelakang budaya berbeda berinteraksi dengan anggota yang memiliki latar budaya yang berbeda, dengan menyadari perbedaan diantara mereka. Komunikasi antarbudaya adalah suatu frase yang terdiri dari dua kata yaitu 'komunikasi dan antarbudaya', yang membahas aspek komunikasi dalam konteks antarbudaya pada masyarakat.

Komunikasi antarbudaya secara sedarhana di maknai sebagai komunikasi antar entitas yang berkomunikasi, yang masing-masing entitas memiliki latar belakang budaya yang berbeda. Dengan membawa simbol, makna, preferensi, dan universitas islam negeri pola mereka sendiri ke setiap situasi komunikasi, yang mencerminkan banyak budaya yang mereka miliki sepanjang hidup.

# 1. Unsur -unsur komunikasi antarbudaya.

Komunikasi antarbudaya memiliki 3 elemen yang berperan penting<sup>7</sup>. Ketiga elemen tersebut adalah :

### a. Persepsi

Persepsi adalah proses memahami dan menyeleksi, mengevaluasi, dan merangkai stimuli dari luar individu. Adapun persepsi kultural dipengaruhi oleh kepercayaan, nilai dan sistem yang mengatur individu. Tiap individ memiliki

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Deddy Mulyana & Jalaluddin Rakhmat. *Komunikasi Antarbudaya: Panduan Berkomunikasi dengan Orang-orang Berbeda Budaya*. (Bandung: Remaja Rosdakarya,2005). H 132

pandangan berbeda tentang kondidi di sekitarnya. Setiap individu berpotensi memiliki pemahaman yang berbeda pada lingkungan sosial.

### b. Komunikasi verbal

Semua budaya memiliki sistem dan aturan bahasa masing-masing ketika berkomunikasi dengan orang lain. Bahasa dipengaruhi oleh budaya dan bahasa yang mencerminkan makna dari budaya itu sendiri. Karena nilai-nilai yang dianut oleh budaya berbeda, maka makna bahasa budaya juga berbeda. Bahasa sebagai sistem kode verbal terdiri dari sekumpulan simbol dan terdapat norma-norma yang menghubungkan simbol-simbol tersebut yang kemudian digunakan dan dipahami oleh kelompok masyarakat.

Masyarakat yang memiliki latarbelakang budaya dan bahasa yang berbeda dapat menyebabkan kesalahpahaman bahkan kebencian, dan terputusnya hubungan baik. Sistem bahasa verbal beragam seperti budaya di dunia. Sistem bahasa verbal juga terdapat pada subkultur tertentu yang hanya dipahami dan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI digunakan oleh komunitas atau kelompok tertentu.

### c. Komunikasi nonverbal

Menurut Samovar dan Porter, komunikasi nonverbal mencakup segala rangsangan, kecuali rangsangan verbal dalam proses komunikasi. Komunikasi nonverbal dihasilkan melalui seseorang yang digunakan dalam suatu lingkungan dan maknanya memiliki nilai penting. Dapat diartikan bahwa komunikasi nonverbal adalah perilaku yang disengaja dan tidak disengaja sebagai bagian dari proses komunikasi<sup>8</sup>. Manusia berkomunikasi setiap hari tanpa sadar komunikasi

<sup>8</sup>Larry A. Samovar dan Richard E. Porter, *Communication Between Cultures Edition 3*, (California: Wadsworth Pub., 1991), h. 91.

\_

nonverbal yang digunakan bisa jadi bermakna bagi orang lain.

Isi pesan komunikasi nonverbal spesifik secara budaya, sehingga pesan nonverbal tidak menunjukkan kesamaan dalam setiap budaya. Pesan nonverbal lebih sulit untuk dimaknai daripada bahasa verbal, tetapi pesan nonverbal biasanya sesuai dengan bahasa verbal. Misalnya, kita akan mengatakan "Saya setuju" diikuti dengan anggukan. Ini adalah contoh gerakan sinkronisasi dalam bentuk komunikasi non verbal berupa anggukan dan komunikasi verbal berupa pengucapan kata "setuju".

## 2. Hambatan komunikasi antarbudaya

Hambatan- hambatan komunikasi adalah merupakan segala sesuatu yang menjadi penghalang untuk terjadinya komunikasi yang baik<sup>9</sup>.

### a. Perbedaan bahasa

ketidaksesuaian dalam penggunaan bahasa terjadi ketika komunikator hanya memperhatikan satu makna saja dari satu kata atau frasa yang ada pada bahasa baru, tanpa mempedulikan konotasi atau maknanya.

## b. Stereotyp MAKASSAR

Kesulitan komunikasi muncul dari penstereotipan stereotype, yaiti menggeneralisasikan orang-orang berdasarkan sedikit informasi dan membentuk asumsi orang-orang berdasarkan keanggotaan mereka dalam suatu kelompok. Secara sederhana stereotip merupakan proses pennyesuaian seorang ke dalam kategori yang sudah mapan, atau menilai orang atau objek berdasarkan kategori

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Chaney, Lilian. *Pengantar Ilmu Komunikasi. Edisi Kedua* (PT. Raja Grafindo Persada: Jakarta 2004) h. 14

yang sesuai daripada karakteristik individu mereka. Stereotype dapat membuat informasi yang kita terima tidak maksimal.

### c. Keterasingan

Asing atau keterasingan merupakan sendiri dan tidak dikenal oleh orang lain, sehingga kata terasing berarti, tersisih dari pergaulan, terpindah dari yang lain, atau terpencil. Keterasingan merupakan bentuk pengalaman ketika orang mengalami penurunan mental yang menganggap dirinya sebagai orang asing. Orang yang merasa asing terhadap dirinya sendiri. Seseorang tidak menganggap dirinya sebagai subjek atau sebagian pusat dari dunia yang berperan sebagai pelaku atas perbuatan karena inisiatifnya sendiri.

### d. Ketidakpastian

Ketidakpastian atau tidak pasti merupakan kondisi seseorang yang meragukan kemampuan diri sendiri untuk berinteraksi dan memprediksi terhadap orang asing, dan keraguan terhadap apa yang harus dilakukan saat bertemu dengan orang lain. Ketidakpastian merupakan asas utama terhadap kegagalan komunikasi antarbudaya. Berhadpan dan bertemu dengan orang-orang yang budaya berbeda atau etnis lain adalah situasi baru bagi kebanyakan orang. Situasi baru ini ditandai dengan tingkat ketidakpastian. Ketidakpastian hadir dalam berbagai bentuk dan memiliki beberapa aspek penting di antaranya adalah kurangnya informasi, volatilitas ( sesuatu yang mudah berubah), ambiguitas dan kompleksitas. Kesimpulannya ketidakpastian merupakan kondisi ketidaktahuan seseorang tentang sesorang, budaya.

### B. Tinjauan tentang interaksionisme simbolik

Interaksionisme simbolik merupakan istilah yang terdiri dari dua kata, yakni "interaksi" dan "simbolis". Secara etimologi, interaksi diartikan sebagai sebuah hubungan atau keterkaitan. Pendapat yang lain menjelaskan, bahwa interaksi adalah sebuah kondisi ketergantungan antara satu pihak dengan pihak lain. Sedangkan kata simbolis diartikan sebagai lambang atau tanda. Dalam ilmu komunikasi, yang dinamakan simbol adalah sebuah tanda, isyarat atau segala hal yang memiliki pesan, maksud, arti atau makna di dalamnya.

Secara terminologi, interaksionisme simbolik didefinisikan sebagai hubungan antara individu dengan individu, atau hubungan antara individu dengan masyarakat serta lingkungannya yang selalu berkembang secara dinamis melalui media simbol-simbol.<sup>13</sup>

Pendapat lain yang menyebutkan, teori interaksi simbolik ini memiliki landasan bahwa setiap perilaku dan tindakan yang dilakukan manusia disebabkan oleh pemaknaannya terhadap lingkungan di sekitarnya. 14 Dengan demikian, maka teori interaksi simbolik adalah proses hubungan yang saling terkait antara satu individu dengan individu lain dalam masyarakat dengan memanfaatkan perantara simbol atau tanda. Hubungan ini terjadi karena antara satu pihak dengan pihak lain ingin saling menyampaikan pesan dan maksudnya dengan memanfaatkan media

\_

 $<sup>^{10}\</sup>mbox{George}$ Ritzer, Ensiklopedia Teori Sosial, terj. Astry Fajrya (Yogyakarta; Pustaka Pelajar, 2013), h. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Peter Beilharz, *Teori-Teori Sosial Observasi Kritis terhadap para Silosof Terkemuka*, terj. Sigit Jadmiko (Yogyakarta; Pustaka Pelajar, 2002), h. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Yetty Oktarina & Yudi Abdullah, *Komunikasi dalam Perspektif Teori dan Praktik,* (Yogyakarta; CV Budi Utama, 2017), h. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>George Ritzer, *Ensiklopedia Teori Sosial*, terj. Astry Fajrya (Yogyakarta; Pustaka Pelajar, 2013), h. 47 23.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>George Ritzer, *Ensiklopedia Teori Sosial*, terj. Astry Fajrya, h. 34.

simbolis. Pihak yang menerima pesan perlu melakukan proses interpretasi terlebih dahulu untuk memperoleh maksud dan makna di balik simbol tersebut. Selanjutnya individu akan mengetahui bagaimana dia akan merespon simbol tersebut.

Pada era awal digagasnya konsep teori interaksi simbolik ini, sebagaimana telah diceritakan sebelumnya, bahwa porsi kajiannya adalah mengkaji interaksi antara dua individu saja atau bisa dikatakan interaksi interpersonal saja. Pada saat pertama kemunculannya itu, interaksi simbolik belum berbicara mengenai hubungan yang lebih luas seperti interaksi dengan kelompok maupun interaksi dengan masyarakat.<sup>15</sup>

Pada dasarnya, interaksi simbolik fokus pada kajian terhadap perilaku manusia sebagai simbol yang memiliki makna di dalamnya. Dengan mengacu pada konsep tersebut, teori interaksi simbolik ini memuat enam konsep yang fundamental, yaitu:

- a. Di balik gejala-gejala dari perilaku manusia pasti terdapat makna yang belum terungkap.
- b. Pemaknaan yang manusiawi dari sebuah pola perilaku dapat diperoleh dari hubungan sosial.
- c. Masyarakat adalah wadah dari proses interaksi sosial yang sifatnya selalu berkembang, tidak parsial, tidak pula linier dan tidak dapat diduga.
- d. Setiap perilaku masyarakat yang fenomenologis, pasti muncul karena ada maksud tertentu, ada makna subjektif tertentu dan ada tujuan tertentu. Jadi,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>I.B Wirawan, *Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma Fakta Sosial, Definisi Sosial dan Perilaku Sosial* (Jakarta; Kencana Prenadamedia Group, 2014), h. 114.

perilaku manusia tidak dapat dikatakan sebagai perilaku yang terkomando atau yang otomatis terjadi dengan sendirinya.

- e. Mental di dalam diri setiap individu akan selalu berkembang dan selalu aktif untuk berdialektika.
- f. Setiap perilaku manusia pada dasarnya merupakan sebuah kewajaran, sebab perilaku tersebut terkonstruksi dan hasil dari reaksi. 16

Berangkat dari beberapa poin tersebut, dapat diketahui bahwa konsep dari interaksi simbolik berkaitan erat dengan perilaku manusia sebagai simbol yang memiliki makna di dalamnya.

# 1. Asumsi dan substansi interaksionisme simbolik

Asumsi dan Substansi Interaksionisme Simbolik Seperti telah disebutkan sebelumnya, bahwa istilah interaksionisme simbolik dicetuskan oleh Herbert Blumer, meskipun sebelumnya telah dirintis penggagasannya oleh George Habert Mead gurunya. Di tangan Herbert Blumer inilah teori interaksi simbolik memiliki UNIVERSITAS ISLAM NEGERI konstruksi asumsi yang sempurna dan berjaya sampai beberapa waktu ke depan. Herbert Blumer mempunyai tiga asumsi dasar dalam teori interaksi simbolik ini.

George Ritzer dan Barry Smart mengemukakan, tiga asumsi tersebut adalah sebagai berikut:

- a. Manusia akan merespon benda-benda dengan pemaknaan mereka terhadap benda-benda tersebut.
- Makna terhadap benda-benda itu muncul melalui proses interaksi sosial di antara mereka.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>I.B Wirawan, *Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma Fakta Sosial, Definisi Sosial dan Perilaku Sosial,* h. 115-116.

c. Pemaknaan tersebut terlebih dahulu didialogkan secara intrapersonal dalam diri seseorang sebelum terwujud sebagai sebuah tindakan respon.<sup>17</sup>

Asumsi dasar Herbert Blumer di atas, diperkuat pula secara filosofis oleh tokoh aliran Chicago yang lain. Setidaknya ada enam asumsi lain yang dapat memperkuat asumsi Blumer dalam memperkokoh konstruksi teori interaksionisme simbolik.

- a. Manusia makhluk adalah yang memiliki ciri khas dapat mempergunakan simbol dalam proses interaksinya. Manusia mempunyai titik perbedaan dibanding dengan makhluk lain, seperti binatang atau organisme. Apabila binatang atau organisme merespon rangsangan simbolik secara langsung atau reflek, maka hal tersebut berbeda dengan manusia. Ketika manusia memperoleh rangsangan simbol, maka proses selanjutnya adalah proses pemaknaan dan interpretasi. Setelah pemaknaan itu muncul, barulah manusia akan menentukan tindakan untuk merespon rangsangan simbolik tadi.
- b. Ciri khas dari manusia adalah pola interaksi yang berlangsung di antara mereka. Dalam hal ini, seseorang akan memperoleh kualitas terbaik dari dirinya apabila dia bergaul dengan orang lain. Asumsi ini menggaris bawahi bahwa menusia akan sungguh-sungguh menjadi manusia apabila berinteraksi dengan manusia lain di dalam masyarakat. Sebab meskipun seseorang itu mempunyai tingkat kecerdasan yang baik dan potensi yang tinggi, namun jika dia tidak memiliki peran sosial dan tidak melakukan interaksi sosial maka tidak ada ruang baginya untuk merealisasikan potensinya tersebut.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>George Ritzer & Barry Smart, *Handbook Teori Sosial*, terj. Imam Muttaqien, Derta Sri Widowatie & Waluyati (Jakarta; Nusa Media, 2015), h. 428.

- c. Manusia adalah makhluk yang sadar dan aktif dalam membentuk perilakunya sendiri. George Haber Mead mengungkapkan, bahwa manusia mempunyai kapasitas yang dapat selalu berkembang dalam interaksi sosialnya dan keterlibatannya dalam beberapa peran sosial di masyarakat. Kapasitas tersebut adalah pikiran (mind) dan diri (self). Artinya, manusia akan membentuk pikiran dan kepribadiannya melalui komunikasi dan roletaking (peranan) di tengahtengah masyarakat. Sehingga manusia dalam bertindak bukan hanya merespon rangsangan belaka, akan tetapi manusia yang bertindak itu berarti sedang berproses dalam berpikir serta sedang mengembangkan potensi.
- d. Manusia disebut makhluk purposif yang bertindak terhadap situasi yang sedang dihadapi. Artinya, dalam merespon dorongan, kebutuhan atau ekspektasi, manusia tidak membebaskan tindakannya. Di dalam merespon sebuah situasi, manusia akan memberikan makna terlebih dahulu terhadap situasi tersebut kemudian manusia akan bertindak berdasarkan pemaknaannya atas situasi yang ada saat itu.
- e. Masyarakat merupakan sekumpulan orang yang berinteraksi secara simbolik. Pandangan ini sangat kontras dengan pandangan strukturalisme, yang menganggap masyarakat adalah bagian independen dari individu. Pandangan strukturalisme menyatakan masyarakat dan individu merupakan dua bagian yang berdiri masing-masing. Masyarakat yang mendikte tindakan individu, masyarakat yang membuat tata aturan untuk individu, dan masyarakat yang

-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Zamroni, Pengantar Pengembangan Teori Sosial (Yogyakarta; PT Tara Wacana Yoga, 1992), h. 47

membentuk struktur, status serta peran kepada individu. Hal tersebut berbeda dengan pandangan pengikut interaksionisme simbolik Herbert Blumer, yang memandang bahwa masyarakat adalah proses interaksi antar individu yang fleksibel namun tetap terstruktur. Proses interaksi tersebut adalah bentuk dari kemampuan individu yang mengkomunikasikan dan mengkoordinasikan tindakan secara simbolis.

- f. Dalam memahami tindakan perlu menggunakan beberapa metode untuk mengungkapkan pemaknaan seseorang terhadap tindakannya tersebut. Asumsi ini penting khususnya bagi para peneliti di bidang interaksionisme simbolik atau pengguna teori interaksionisme simbolik ini. Mula-mula peneliti harus Asumsi ini penting khususnya bagi para peneliti di bidang interaksionisme simbolik atau pengguna teori interaksionisme simbolik ini. Mula-mula peneliti harus memahami bahwa setiap individu mempunyai gambar tersendiri untuk memaknai situasi atau objek konkrit yang sedang dihadapinya. Itu sebabnya sangat penting bagi peneliti untuk memasuki "dunia pemaknaan" baik dari individu, kelompok atau masyarakat yang sedang diteliti. Adapun metode yang dapat dilakukan oleh peneliti diantaranya;
  - 1) dengan berempati, 2) ikut berperan dan berpartisipasi, dan 3) menyatu dan mencair dengan mereka agar mendapat apresiasi serta simpatik dari mereka.<sup>19</sup>

<sup>19</sup>George Ritzer & Barry Smart, *Handbook Teori Sosial*, terj. Imam Muttaqien, Derta Sri Widowatie & Waluyati (Jakarta; Nusa Media, 2015), h. 432.

#### 2. mengungkap makna simbolis melalui Interaksionisme Simbolik

Tingkah laku manusia dalam kesehariannya selalu menghasilkan simbol. Aktivitas manusia dalam segala aspek kehidupannya, juga memunculkan penampakkan simbol. Sebagai contoh, seseorang berolah raga di pagi hari, itu menyimbolkan seseuatu. Contoh lain, seorang wanita berdandan sebelum beraktivitas di luar rumah, itu juga menyimbolkan sesuatu. Misal lagi, pegawai atau karyawan kantor, ada yang bekerja dengan giat dan ada yang bekerja dengan malas, itupun juga menyimbolkan sesuatu. Termasuk juga di dalamnya, perilaku manusia yang melibatkan unsur kebendaan ata<mark>u uns</mark>ur material, itupun juga menyimbolkan sesuatu. Seperti contohnya bangunan-bangunan bersejarah, seperti gedung, candi, gereja dan masjid, bangunan bangunan tersebut merupakan hasil atau perwujudan tingkah laku orang yang hidup pada zamannya, dimana bangunan tersebut menunjukkan simbol tertentu yang mengandung makna dari sang pembuatnya. Media-media simbolis tersebut, baik yang berupa perilaku maupun kebendaan, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ketika ditelaah secara lebih dekat dan kompleks akan melahirkan kandungan makna yang sama ataupun beragam, serta akan memicu reinterpretasi baru yang kemudian akan memperkaya pemaknaannya. Gagasan dan pemikiran yang berada di dalam koridor interaksionisme.

Simbolik memuat cara-cara dan metode-metode ilmiah untuk mengungkap dan memahami makna yang terkandung di dalam simbol-simbol.<sup>20</sup> Blumer mengutarakan tentang tiga prinsip utama interaksionisme simbolik, yaitu tentang pemaknaan (*meaning*), bahasa (*language*), dan pikiran (thought). Premis ini

-

 $<sup>^{20} \</sup>rm Umiarso~\&~Elbadiansyah,~Interaksionisme~Simbolik~dari~Era~Klasik~hingga~Modern~(Depok;~PT~Rajagrafindo~Persada,~2019),~h.~207$ 

nantinya mengantarkan kepada konsep "diri" seseorang dan sosialisasinya kepada "komunitas" yang lebih besar yaitu masyarakat.

#### a. Pemaknaan

Tindakan seseorang sangat tergantungng pada pemaknaan terhadap suatu objek. Makna bukan muncul atau melekat pada sesuatu objek secara alamiah. Makna tidak bisa muncul "dari sananya" makna berasal dari pikiran individu, diciptakan oleh individu sendiri. Individu bertindak terhadap sesuatu berdasarkan pada makna yang diberikan terhadap sesuatu tersebut. Makna bisa diterjemahkan sebagai hubungan antar lambang dan bunyi dengan acuannya. Makna adalah benruk responsi dari stimulus yang diperoleh aktor dalam komunikasi dengan asosiasi maupun hasil belajar yang dimiliki

Diri merupakan kemampuan untuk merefleksikan diri dari setiap individu melalui penilaian sudut pandang atau pendapat orang lain. Teori interaksi simbolik ini menjadi salah satu cabang teori sosiologi yang mengemukakan mengenai diri UNIVERSITAS ISLAM NEGERI sendiri dan dunia luarnya.

Interaksi simbolik, terkait dengan konsep diri (self) mengacu pada persepsi individu tentang identitas dan bagaimana mereka melihat diri mereka sendiri. Diri ini merupakan konsep yang terus berkembang seiring dengan pengalaman individu dalam interaksi sosial. Sebuah individu membentuk pemahaman tentang siapa dirinya melalui interaksi dengan orang lain dalam masyarakat.<sup>21</sup>

Konsep diri memiliki peran yang sangat penting dalam memahami bagaimana individu berinteraksi dalam masyarakat. Diri dapat dijelaskan sebagai

-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Umiarso Elbadiansyah, *Interaksionisme Simbolik Dari Era Klasik Hingga Modern* (Jakarta: Rajawali Pers, 2014), h. 237.

kemampuan seseorang untuk menerima diri mereka sebagai objek dalam proses berpikir. Proses ini tidak terlepas dari pengaruh interaksi sosial dengan individu lain dalam lingkungan sosial mereka. Namun, penting untuk diingat bahwa diri juga memiliki dimensi lain yang tidak kalah signifikan, yaitu sebagai subjek yang mampu bertindak dan mempengaruhi lingkungan sosialnya.

Teori yang diusulkan oleh George Herbert Mead, konsep "Me" merujuk pada aspek diri yang berperan sebagai objek, sementara "I" menggambarkan aspek subjek dari diri. Dalam hal ini, diri tidak dapat dipisahkan dari kegiatan interaksi sosial dan bahasa komunikasi.

b. Bahasa

Makna muncul dalam diri aktor dengan adanya interaksi dengan orang lain. Sebelumnya dikatakan bahwa makna muncul dari pikiran masing-masing subjek, tetapi makna tidak begitu saja muncul dengan sendirinya, makna muncul melalui observasi kepada individu-individu yang sudah terlebih dahulu mengetahui. Interaksi individu dengan individu yang lain dijembatani oleh penggunaan simbolsimbol, oleh penafsiran dan oleh kepastian makna dari tindakan orang lain dan bukan hanya sekedar saling bereaksi

Cara manusia berinteraksi banyak ditentukan oleh praktik bahasa. Bahasa sebenarnya bukan sekedar dilihat sebagai alat pertukaran pesan semata, tapi interaksionisme simbolik melihat posisi bahasa lebih sebagai seperangkat ide yang dipertukarkan kepada pihak lain secara simbolik. Perbedaan penggunaan bahasa pada akhirnya juga menentukan perbedaan cara berpikir manusia tersebut.

Masyarakat merupakan jejaring hubungan sosial yang diciptakan, dibangun, serta dikonstruksikan oleh setiap individu di tengah masyarakat. Setiap

individu tersebut terlibat aktif dalam perilaku yang dipilih. Ia melakukannya secara sukarela. Kemudian, pada akhirnya mengantarkan manusia dalam proses pengambilan peran di tengah masyarakat.

Interaksi/masyarakat (society), adalah aspek lain yang penting dalam kerangka ini. Interaksi sosial adalah bagian integral dari kehidupan manusia, dan dalam konteks ini, masyarakat adalah lingkungan di mana interaksi itu terjadi. Masyarakat adalah tempat di mana norma, nilai, dan budaya dihasilkan dan dipertahankan melalui interaksi sosial.

Kerangka interaksi simbolik membantu menguraikan interaksi manusia dalam masyarakat dengan lebih mendalam. Hal ini memungkinkan analis untuk memahami bagaimana individu membentuk identitas mereka, memahami norma sosial, dan berpartisipasi dalam proses sosial yang lebih besar. Dengan demikian, kerangka interaksi simbolik menjadi alat penting dalam memahami kehidupan sosial manusia dan interaksi yang terjadi di dalamnya.

Interaksi sosial adalah cara di mana individu berinteraksi melalui perilaku, gerakan tubuh, dan dialog. Behaviorisme sosial adalah kerangka kerja teoritis yang mengamati peran penting gerak tubuh dan dialog dalam interaksi simbolik. Dalam interaksi simbolik, individu menciptakan makna melalui simbol-simbol dan tandatanda yang digunakan dalam komunikasi. Hasil dari interaksi ini dapat memiliki dampak yang dapat dibayangkan terhadap aktor sosial lain dalam lingkungan mereka.

#### c. Pikiran

Makna bukan sesuatu yang final tetapi masih akan terus dalam proses pemaknaan selama diri subjek terus melakukan tindakan dalam realitas sosialnya. Makna diperlakukan melalui suatu proses penafsiran guna menghadapi sesuatu yang dijumpai, diri sang aktor berdialog dengan dirinya sendiri, pada kerangka ini diri dapat berperan menjadi subjek maupun objek, dan memilah-milah makna untuk penyesuaian dengan stimulus isyarat yang dimunculkan diri yang lain. Proses berpikir yang terjadi sebagai bentuk dari percakapan batin, George Herbert Mead menyebut proses ini dengan *dialogue minding*.

Pikiran merupakan kemampuan untuk menggunakan simbol yang memiliki kesamaan makna sosial. Oleh sebab itu, setiap individu harus mengembangkan pikiran melalui interaksi dengan individu lainnya. Interpretasi/pikiran (mind) adalah kemampuan individu untuk memberikan makna pada tindakan dan perilaku orang lain. Interpretasi merupakan aspek penting dalam proses interaksi simbolik. Individu menggunakan pikiran mereka untuk menginterpretasikan tindakan orang lain, dan inilah yang membantu dalam pembentukan pemahaman tentang diri dan masyarakat.

Pentingnya interpretasi dalam interaksi sosial juga tidak dapat diabaikan. Interpretasi terjadi ketika individu berdialog dengan diri mereka sendiri, mencoba memahami makna dari tindakan dan simbol yang mereka temui dalam interaksi sosial. Proses ini menggambarkan bahwa pikiran individu memiliki peran yang signifikan dalam membentuk tanggapan mereka terhadap situasi sosial. Hal ini juga menyoroti bahwa pemikiran individu dapat menghasilkan reaksi dan tanggapan yang tidak hanya berlaku bagi satu individu saja, melainkan juga dapat memiliki dampak pada masyarakat secara keseluruhan.

Berangkat dari konsep ini, proses interaksi simbolik dapat dijelaskan sebagai suatu dinamika di mana aktor sosial, yang merupakan individu dalam

masyarakat, menyesuaikan tingkah laku dan tindakan mereka satu sama lain melalui interpretasi. Mereka saling memberi makna pada tindakan dan kata-kata, dan ini membentuk dasar dari interaksi sosial yang kompleks.<sup>22</sup>

Interaksi sosial adalah semua tentang simbol dan seperti apa individu berinteraksi supaya menciptakan makna. Artinya, fokus interaksionisme simbolik yaitu pada detail simbol dan cara penggunaannya dalam lingkungan sosial dan keseharian individu. Dengan cara ini, dapat membantu menjelaskan makna yang dimiliki simbol bagi orang-orang.

Makna dan tanda dalam interaksi sosial memiliki peran yang khusus tergantung pada apakah satu atau lebih pelaku terlibat. Ketika satu individu melakukan tindakan, mereka sudah memperkirakan dampaknya pada aktor lain yang terlibat dalam situasi tersebut.

Interaksi yang melibatkan dua atau lebih individu, berbagai tanggapan dan interpretasi yang berbeda dapat muncul. Ini mencerminkan keragaman universitas islam negeri pemahaman dan respon yang dapat timbul dalam interaksi sosial. Interaksi sosial, oleh karena itu, adalah proses yang menggambarkan kompleksitas perilaku manusia, di mana individu memiliki kesempatan untuk mengendalikan diri dan respons mereka secara adaptif dalam konteks interaksi yang dinamis.

Teori interaksi simbolik terdapat tiga gagasan kunci yang harus dipahami. Pertama, orang menanggapi situasi simbolik yang berasal dari pengkondisian sosialnya dan diproses secara individual melalui komunikasi dengan dirinya

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Goerge Ritzer dan Douglas J. Goodman, *Teori Sosiologi: Dari Teori Sosiologi Klasik Sampai Perkembangan Mutakhir* (Bantul: Kreasi Wacana, 2008), h. 396.

sendiri. Selanjutnya, makna merupakan hasil interaksi sosial, dan tidak melekat pada objek. Kemudian yang terakhir, makna interpretasi pribadi dapat berubah seiring waktu seiring dengan perubahan situasi dalam interaksi sosial.<sup>23</sup> Dengan demikian dapat diketahui bahwa makna sangat ditentukan oleh kondisi individu.

Dalam proses memahami makna simbolis, perspektif sosio-psikologis menekankan pada pola dugaan. Artinya, individu dalam melakukan tindakan, baik secara personal ataupun yang melibatkan benda sebagai unsur material, seluruhnya dimunculkan oleh anggapan bahwa dirinya adalah sebuah hakikat.

Individu yang menganggap dirinya adalah sebuah hakekat, maksudnya adalah bahwa dalam proses berpikir, berdialog dengan diri sendiri sebelum memutuskan bertindak, dia memposisikan dirinya sebagai kebenarannya. Itu sebabnya, respon terhadap simbol yang ditangkap oleh panca inderanya merupakan pemaknaan yang muncul dari unsur batinnya. Batin yang dimaksud di sini tentunya adalah batin yang sadar telah menerima informasi dan pengetahuan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI dari pengalaman langsung maupun tidak langsung terhadap objek yang terkait.

### 3. Bentuk Interaksi Simbolik dalam Masyarakat

Untuk lebih memperjelas analisis teori interaksi simbolik, terdapat beberapa bentuk dasar interaksi sosial yang ada dalam suatu masyarakat. Yaitu sebagai berikut:<sup>24</sup> Komunikasi nonverbal, pertukaran spoial, kerjasama (cooperatif), persaingan (Competition), pertentangan atau pertikaian (conflict).

#### a. Komunikasi Non-Verbal

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Soerjono Soekanto, *Teori Sosiologi Tentang Pribadi Dalam Masyarakat* (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1982), h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Idad Suhada, *Ilmu Sosial Dasar* (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2016), h. 82.

Proses komunikasi non-verbal adalah sebuah bentuk komunikasi yang berlangsung tanpa melibatkan aktivitas verbal antarindividu. Jenis komunikasi ini sering kali terjadi dalam konteks media sosial, di mana individu dapat saling berinteraksi dan berkomunikasi tanpa menggunakan kata-kata. Sebagai contoh, ekspresi wajah, bahasa tubuh, dan emoji adalah elemen-elemen penting dalam komunikasi non-verbal di platform-platform media sosial.

Media sosial telah menjadi wahana utama untuk mengungkapkan perasaan, ide, dan opini, terutama ketika individu ingin memperkuat pesan mereka melalui aspek non-verbal. Selain itu, komunikasi non-verbal juga dapat terjadi melalui pemilihan pakaian dan gaya individu. Misalnya, seseorang mungkin mengenakan pakaian formal untuk menunjukkan keseriusan dalam suatu acara atau berpenampilan santai untuk menciptakan kesan santai dan ramah.<sup>25</sup>

Kemampuan manusia untuk memahami dan menggunakan komunikasi non-verbal dengan efektif sangat penting dalam era digital ini, di mana interaksi UNIVERSITAS ISLAM NEGERI sosial sering kali dilakukan melalui layar. Pemahaman yang mendalam tentang komunikasi non-verbal dapat membantu individu dalam membangun hubungan yang lebih kuat dan memahami pesan-pesan yang mungkin tidak tersampaikan secara verbal dalam konteks online.

#### b. Pertukaran Sosial

Pertukaran sosial adalah sebuah fenomena yang muncul ketika individuindividu terlibat dalam serangkaian aktivitas pertukaran yang bertujuan untuk memperkuat hubungan sosial mereka. Pertukaran ini merupakan hasil dari adanya kepentingan bersama yang menggerakkan individu-individu untuk

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Gramedia, *Teori Interaksi Simbolik Menurut Ahli* <a href="https://www.gramedia.com/literasi/teori-interaksi-simbolik/">https://www.gramedia.com/literasi/teori-interaksi-simbolik/</a>, diakeses pada 29 September 2023 pukul 23:22 WITA.

membentuk hubungan yang saling menguntungkan. Fenomena ini secara khas muncul dalam konteks sosial dan telah menjadi perhatian utama dalam literatur sosiologi.

Setiap individu menjalani aktivitas pertukaran untuk mencapai tujuan bersama, seperti meningkatkan saling pengertian, memperluas jaringan sosial, atau menciptakan kepercayaan. Pertukaran sosial ini dapat terjadi dalam berbagai bentuk, termasuk pertukaran materi, informasi, dukungan emosional, dan bantuan sosial.

Semua bentuk pertukaran ini memiliki dampak yang signifikan pada dinamika hubungan sosial dalam masyarakat. Penelitian lebih lanjut tentang pertukaran sosial memungkinkan pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana individu berinteraksi, membangun hubungan, dan menjalin keterkaitan dalam masyarakat.

Selain itu, penelitian ini juga membantu dalam mengidentifikasi faktoruniversitas islam negeri
faktor yang memengaruhi dinamika pertukaran sosial, termasuk nilai, norma, dan
motivasi individu. Oleh karena itu, pemahaman yang lebih dalam tentang
pertukaran sosial sangat penting dalam memahami struktur sosial dan
perkembangan masyarakat.

### c. Kerjasama (*Kooperatif*)

Kerja sama adalah suatu bentuk interaksi di antara sekelompok individu yang bekerja bersama-sama dengan tujuan mencapai hasil atau keuntungan yang sama. Terdapat beberapa mekanisme yang dapat digunakan untuk mencapai kerja sama yang efektif. *Pertama*, tawar-menawar yaitu anggota kelompok berusaha untuk mencapai kesepakatan yang menguntungkan bagi masing-masing pihak.

Melalui proses ini, mereka berupaya untuk memaksimalkan keuntungan individu sambil tetap mempertimbangkan kepentingan bersama. Selain tawar-menawar, terdapat juga fenomena kooptasi yang dapat terjadi dalam dinamika kerja sama.

Kedua, kooptasi merujuk pada situasi di mana satu kelompok atau individu memanfaatkan kekuasaan atau pengaruhnya untuk memaksa pihak lain untuk bergabung atau bekerjasama dengan mereka. Meskipun terdengar kontroversial, kooptasi kadang-kadang dianggap sebagai strategi yang diperlukan dalam mencapai tujuan bersama.

Ketiga, koalisi merupakan bentuk kerja sama yang melibatkan beberapa kelompok atau individu yang bekerja bersama untuk mendukung tujuan bersama. Dalam hal ini, mereka menyadari bahwa dengan menggabungkan kekuatan dan sumber daya mereka, mereka dapat mencapai hasil yang lebih besar daripada jika bekerja sendiri. Koalisi seringkali membutuhkan komunikasi yang efektif dan koordinasi yang baik antara anggotanya untuk mencapai kesepakatan dan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI mencapai tujuan yang diinginkan.

*Keempat*, patungan merupakan bentuk kerja sama di mana dua atau lebih kelompok atau individu menggabungkan sumber daya dan keahlian mereka untuk menciptakan ide atau produk baru. Melalui sinergi yang dihasilkan dari kolaborasi ini, mereka dapat mencapai inovasi yang mungkin sulit dicapai jika bekerja sendiri.<sup>26</sup>

Kerja sama adalah inti dari interaksi antara individu atau kelompok dalam mencapai tujuan bersama. Melalui berbagai mekanisme seperti tawar-menawar, kooptasi, koalisi, dan usaha patungan, mereka dapat memaksimalkan potensi

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Soerjono Soekanto, *Sosiologi Suatu Pengantar* (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2010), h. 65-68.

mereka dan mencapai hasil yang lebih besar daripada jika bekerja secara independen. Dalam hal ini, penting untuk memahami dan mengaplikasikan metode kerja sama yang sesuai dengan situasi dan tujuan yang ingin dicapai.

## d. Persaingan

Kompetisi atau Persaingan adalah fenomena yang umum terjadi dalam berbagai aspek kehidupan manusia, baik di tingkat individu, kelompok, maupun lembaga. Konsep ini melibatkan dua orang atau lebih yang berusaha mencapai suatu tujuan atau meraih posisi tertentu dengan cara melakukan tindakan atau kinerja secepat mungkin, seefisien mungkin, dan sebaik mungkin. Tujuan utama dari kompetisi ini adalah untuk mencapai status yang lebih unggul atau menjadi yang terbaik dalam suatu konteks tertentu.

Ketika individu atau kelompok terlibat dalam kompetisi, mereka mungkin memiliki berbagai motivasi dan dorongan. Beberapa mungkin merasa tertantang dan termotivasi untuk meningkatkan keterampilan dan pengetahuan mereka. Di sisi lain, ada yang mungkin merasa kompetisi sebagai ancaman dan cenderung bersifat defensif. Bagaimanapun, ketika kompetisi berlangsung, mereka akan selalu berusaha untuk mengungguli satu sama lain dalam upaya mencapai prestasi terbaik.

Individu atau kelompok dalam berkompetisi, mungkin tidak selalu terjadi kesepakatan atau akurasi. Tantangan, ketidakpastian, dan tekanan emosional dapat mewarnai setiap tahap kompetisi. Namun, proses kompetisi ini tetap memiliki nilai penting dalam memotivasi pertumbuhan individu dan masyarakat, mendorong inovasi, dan mewujudkan pencapaian luar biasa. Dengan demikian, kompetisi adalah suatu aspek integral dalam perkembangan manusia dan

peradaban, yang terus mendorong kita untuk menjadi yang terbaik dalam berbagai bidang kehidupan.

#### e. Konflik

Konflik merupakan fenomena sosial yang melibatkan perbedaan pendapat atau ide di antara individu atau kelompok yang dapat menimbulkan berbagai masalah dalam dinamika sosial. Dalam analisis konflik ini, perlu ditekankan bahwa konflik adalah proses yang mempengaruhi berbagai aspek kehidupan masyarakat, dan terkadang, berdampak serius pada interaksi sosial antara individu atau kelompok.

Konflik dapat muncul dari beragam sumber, termasuk perbedaan nilai, kepentingan, tujuan, atau bahkan persepsi yang berbeda terhadap suatu masalah tertentu. Sebagai contoh, perbedaan pendapat dalam konteks politik seringkali menjadi pemicu utama konflik, di mana kelompok atau partai politik bersaing untuk mengamankan dukungan publik atau kekuasaan. Konflik semacam ini dapat UNIVERSITAS ISLAM NEGERI menciptakan ketegangan dan mempengaruhi stabilitas sosial di suatu negara.<sup>27</sup>

Terkadang, konflik tidak hanya terbatas pada perbedaan pendapat, tetapi juga dapat berkembang menjadi konfrontasi fisik atau kekerasan, yang dapat mengakibatkan kerusakan fisik, cedera, bahkan hilangnya nyawa. Dalam hal in peran komunikasi sangat penting untuk menyelesaikan konflik dengan mencapai solusi yang baik tanpa harus menggunakan kekerasan.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>J. Swi Narwoko dan Bagong Suyanto, *Sosiologi Teks Pengantar Dan Terapan* (Cet. V; Jakarta: Kencana, 2011), h. 71.

#### C. Tinjauan tentang agama dan budaya

Sejarah telah banyak menyajikan fakta bahwa tradisi yang tarik menarik antara budaya lokal dan agama formal telah lama berlangsung dalam kehidupan manusia, Setiap agama dan tradisi hampir pasti dimungkinkan menghadapi problem perbenturan di antara keduanya. Agama-agama formal, menurut istilah R. Redfild disebut dengan *great tradition* seringkali diperhadapkan *vis a vis* dengan budaya lokal (little tradition)<sup>28</sup>

Interkoneksitas agama dan budaya lokal seringkali membawa perubahan dalam tradisi masyarakat setempat. Tradisi lokal boleh jadi mengalami peminggiran oleh kehadiran agama formal. Tetapi kenyataan dapat berbicara sebaliknya, budaya lokal yang dianggap sebagai tradisi kecil (little tradition) mendominasi hampir semua kehidupan masyarakat. Atau bisa jadi elemen budaya lokal dan agama formal dipersatukan oleh realisasi kehidupan dalam bentuk dan warna yang sama sekali berbeda dengan bentuk aslinya.

Pada hakekatnya agama adalah bingkai dalam proses pergumulan manusia dengan realitas kehidupan maupun persentuhannya dengan dunia *transcendent*. Agama selalu dipahami sebagai petunjuk jalan yang paling benar yang bersifat absolut karena berasal dari kekuatan yang Maha sempurna dan tak ada batasnya. Persepsi tersebut melekat baik pada agama *ardhi* atau agama kebudayaan (*cultural religions*) demikian pula agama *samawi*. Implikasinya seluruh aktifitas manusiadengan realitas kehidupan tidak boleh bergeser dari koridor atau normanorma yang telah digariskan oleh agama

-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Zakiyuddin Baidhawy, dan Mutaharun Jinan, *Agama dan pluralitas Budaya Lokal* (Surakarta: PSB-PS UMS, 2002), h. 63.

Agama meski memiliki seperangkat aturan yang harus dipatuhi oleh para penganutnya namun pada realitasnya, formulasi teoretis yang secara detail dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari tidak cukup memadai dalam menjawab seluruh konteks permasalahan yang dihadapi oleh manusia yang setiap saat berkembang.

Dalam konteks agama Islam harus diyakini bahwa Al-Qur'an dan sunnah sebagai landasan utama, karena seluruh prinsip ilmu pengetahuan baik dalam konteks masa lalu, masa kini maupun masa yang akan datang sudah *include*. Namun harus diakui bahwa Al-Qur'an dan sunnah tidak memuat seluruh regulasi perangkat ilmu pengetahuan yang secara teoritis dapat diaktualisasikan baik pada tataran konsep maupun pada tataran praktis. Untuk itu dibutuhkan ijtihad atau interpretasi- interpretasi intelektual yang cerdas demi memberikan pencerahan dalam memecahkan setiap problema yang dihadapi. Pada posisi ini maka persentuhan dengan kebudayaan menjadi sesuatu yang tak terelakkan.

Pertanyaan kemudian muncul sejauh mana agama memberi apresiasi terhadap kebudayaan sebagai bentuk kreatifitas manusia. Sejarah menyajikan fakta bahwatradisi sebagai salah satu ekspresi budaya dalam mempertahankan denyut nadi kehidupannya kadang tarik menarik dengan agama formal<sup>29</sup>. Pergumulan antara agama dan budaya lokal pada kenyataannya acapkali terdiskreditkan, akan tetapidapat pula sebaliknya, budaya lokal yang dianggap sebagai tradisi kecil (little tradition) mendominasi hampir semua ekspresi kehidupan masyarakat. Atau boleh jadi budaya lokal dan agama formal dipersatukan dalam sebuah formulasi budaya baru.

<sup>29</sup>Zakiyuddin Baidhawy, op. Cit., h.63.

Landasan fundamental ajaran Islam adalah wahyu, namun bukan berarti memasung kreatifitas manusia untuk berkreasi dalam mengembangkan seluruh potensinya, sebaliknya Islam memberi ruang yang cukup memadai kepada manusia untuk senantiasa eksis mengembangkan cakrawala berpikirnya demi menjalankan fungsinya sebagai khalifah, termasuk membaca tradisi; merekonstruksi atau merubahnya, sebagaimana Al-Qur'an dan sunnah yang telah merekonstruksi atau merubah pesan-pesan dan menyempurnakan tradisi<sup>30</sup>

Dalam konteks sejarah penyebaran Islam di Indonesia, tradisi dimediasi secara cerdas, cermat dan proporsional, para penyiar agama Islam menjadikan media tradisi sebagai salah satu strategi membumikan ajaran Islam. Melalui akulturasi budaya, agama Islam di Indonesia dapat dikembangkan tanpa mengurangi nilai-nilai tradisi lokal. Para penyiar Islam memberi muatan-muatan ke-Islaman terhadap nilai- nilai tradisional yang sudah ada yang bukan hanya menambah keindahannya tetapi juga memperkaya pemaknaannya, sebuah dialog UNIVERSITAS ISLAM NEGERI intelektual yang cerdas dan dinamis.

Wali Songo misalnya dengan kemampuan intelektualnya dan kedalaman penghayatannya terhadap Islam, melakukan Islamisasi terhadap budaya masyarakat, di samping meng-Islamisasikan budaya masyarakat ia juga mengembangkan wawasan budaya baru yang Islami<sup>31</sup> Para penyiar Islam atau penyebar agama Islam dulu, dengan strategi menjadikan Islam sebagai isi dan

<sup>30</sup>Hasan Hanafi, *Human al-Fikri al Watan; at Turas wa al Asr wa al Hamdasah* diterjemahkan oleh Khairon Nahdiyyin dengan judul *Oposisi Pasca Tradisi* (Cet. I; Yogyakarta: Syarikat Indonesia, 2003), h. 38-39.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Mohammad Tholhah Hasan, *Prospek Islam dalam Menghadapi Tantangan Zamanm* (Cet. VI; Jakarta: Lantabora Press, 2005), h. 127.

budaya lokal dalam bentuk tradisi sebagai wadah ia berhasil melakukan Islamisasi.

Kajian Islam dan tradisi menjadi wacana untuk melihat bagaimana perjumpaan antara agama dengan tradisi lokal. Perkembangan terkini menunjukkan adanya harmoni dan interaksi diantara keduanya. Sehingga ada proses akulturasidalam menampilkan praktik beragama pada kehidupan seharihari. Realitas umatIslam terbangun atas konfigurasi sosial yang terbentuk dari identitasi-dentitas kelompok seperti kelompok aliran keagamaan, organisasi sosial keagamaan, etnisitas, profesi, dan sebagainya, yang melingkupi diri kaum muslimin di masyarakat.

Budaya berasal dari bahasa Sangsekerta yaitu *buddhi,* berarti budi atau akal, pikiran, watak, sedangkan daya, berarti akal, kekuatan, jadi budaya mengandung makna leburan dari pada dua makna tadi yang artinya himpunan segala usaha dan daya upaya yang dikerjakan dengan menggunakan hasil pendapat budi untuk memperbaiki sesuatu dengan tujuan mencapai kesempurnaan<sup>32</sup>

MAKASSAR

Budaya adalah bentuk jamak dari kata "budi" dan "daya" yang berarti cinta, karsa, dan rasa. Dalam Bahasa inggris, kata budaya berasal dari kata culture. Dalam Bahasa belanda diistilahkan dengan kata *cultuur*. Dalam Bahasa latin, berasal dari kata *colera. Colera* berarti mengolah, dan mengerjakan, menyuburkan, dan mengembangkan tanah (bertani). Kemudian pengertian ini berkembang dalam arti *culture*, yaitu sagala daya dan aktivitas manusia untuk mengolah dan

 $<sup>^{\</sup>rm 32}$  Sidi ghazalba, pengantar kebudayaan sebagai ilmu (Cet.III, Jakarta: Pustaka Antara ,1968).h.35

# mengubahalam<sup>33</sup>

Masyarakat yang menghuni disuatu tempat tertentu sudah dapat menyelesaikan permasalahannya dengan solusi yang penuh kearifan tanpa harus memakai standar yang berlaku secara umum. Disisi lain, komunitas lokal (*local community*) menjawab tantangan kehidupan ini dengan kearifan dan kebijaksanaan yang dimilikinya. Kearifan atau kebijaksanaan (*wisdom*) tersebut muncul bisa jadi karena pengalaman yang selama ini terjadi telah menjadikannya sebagai jawaban dan solusi terhadap masalah yang sedang dihadapinya. Faktor keterlibatan para pendahulu, nenek moyang, yang mewariskan tradisi tersebut kepada generasi berikutnya menjadi sangat penting bagi terjaganya kearifan tersebut<sup>34</sup>

Budaya adalah suatu pola asumsi dasar yang ditemukan dan ditentukan oleh suatu kelompok tertentu karena mempelajari dan menguasai masalah adaptasi eksternal dan integrasi internal, yang telah bekerja dengan cukup baik untuk dipertimbangkan secara layak dan karena itu diajarkan pada anggota baru sebagai cara yang dipersepsikan, berpikir dan dirasakan dengan benar dalam hubungan dengan masalah tersebut<sup>35</sup>.

Sementara dalam pandangan H. Endang Saifuddin Anshari, mengemukakan bahwah: kebudayaan atau kultur, adalah hasil karya cipta dengan kekuatan jiwa (pikiran,Perasaan, perbuatan individu) dan hasil raga yang menyatakan diri dalm

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Elly M. Setiadi, dkk. *Ilmu Sosial dan Budaya Dasar* (Cet; III Jakarta: Kencana, 2006), h. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Abdul Hakim, *Kearifan local Dalam Ekonomi Islam* (Studi Atas Aplikasi *al-Urf* Sebagai Dasar Adopsi) Akademika, Volume 8, Nomor 1, Juni 2014, h. 68.

 $<sup>^{\</sup>rm 35}$  Jerald, G. and Robert, A.B. Behavior in Organizations, (Cornell University: Pearson Prentice 2008).h.12

berbagai kehidupan. Potensi rohaniyah dan lahiriyah manusia melahirkan sebuah karya sebagai jawaban atas segala tantangan, dan tanggung jawab, sehingga merasa terdorong untukberekspresi dan menjalin kerja sama untuk memperoleh keterkaitan memenuhi kebutuhan demi kebahagiaan dan kesejahteraan (material dan spiritual) baik individu maupun masyarakat<sup>36</sup>

Adapun menurut Sutan Tadir Alisjahban disebutkan, kebudayaan merupakan keseluruhan yang kompleks yang terjadi dari unsur-unsur yang berbeda sepertipengetahuan, kepercayaan, seni, hukum, moral, adat istiadat, dan segala kecakapan lain yang diperoleh manusia sebagai anggota masyarakat<sup>37</sup>

Dengan demikian, dalam menganalisa dan mengenali kebudayaan maka dilakukan pendekatan. Setidaknya ada dua sudut pandang dari kebudayaan yaitu 1) sudut pandang berupa gagasan, konsep dan pikiran manusia, maksudnya masih berupa ide, belum dapat dilihat, 2) sudut pandang berupa hasil karya yang berwujud sebagai benda atau materi, artinya sudah dalam bentuk hasil UNIVERSITAS ISLAM NEGERI perbuatan<sup>38</sup>

Berdasarkan beberapa keterangan-keterangan diatas, maka dapat disimpulkan bahwah kebudayaan adalah hasil cipta manusia menggunakan dan mengarahkan segenap potensi yang dimiliki. Kebudayan ini terwujud melalui pikiran, adat istiadat, keseniandan sebagainya

Karena itu, kebudayaan selanjutnya dapat digunakan untuk memahami agama secara empiris atau agama yang tampil dalam bentuk formal yang

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Endang Syaifuddin Anshari, *Agama dan Kebudayaan* (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 1980), h.32.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Sutan Takdir Alisyahbana, *Antropologi Baru* (Jakarta: Dian Rakyat, 1986), h. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> M. Munandar Sulaiman, *Ilmu Budaya Dasar* (Cet. V; Bandung: PT. Eresco, 1995), h. 12.

menggejala di masyarakat. Pengamalan agama yang terdapat di masyarakat tersebut diproses oleh penganutnya dari sumber agama yaitu wahyu dari penalaran. Kita misalnya membukakitab fiqh, yang merupakan pelaksanaan dar nash Alquran maupun hadis Nabi Saw. agama menjadi membudaya atau membumi ditengah masyarakat. Agama yang tampil dalam bentuknya yang demikian itu berkaitan dengan kebudayaan yang berkembang di suatu masyarakat tempat agama itu berkembang. Sekali lagi dengan melalui pemahaman terhadap kebudayaan tersebut seseorang akan dapat membantu mengamalkan ajaran agamanya.<sup>39</sup>

# 1. Budaya dan unsur unsurnya

Kebudayaan tidak diwariskan secara biologis, melainkan hanya diperoleh dengan cara belajar. dan kebudayaan tersebut diperoleh manusia sebagai anggota masyarakat. Hampir semua tindakan manusia adalah kebudayaan. Luasnya bidang kebudayaan menimbulkan adanya telahan mengenai apa sebenarnya isi dari kebudayaan itu. Herkovits mengajukan adanya empat unsur pokok dalam kebudayaan yaitu alat-alat tekhnologi, sistem ekonomi, keluarga dan kekuasaan politik. Bronislaw Malinowski menyebut unsur-unsur pokok kebudayaan sebagai berikut:

1. Sistem norma-norma yang memungkinkan kerjasama antara para anggota masyarakat agar menguasai alam sekelilingnya

#### 2. Organisasi ekonomi

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Cet. XIX; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012), h. 49-50.

3. Alat-alat dan lembaga-lembaga atau petugas-petugas untuk pendidikan, dan perlu diingat bahwa keluarga merupakan lembaga pendidikan yang utama<sup>40</sup>

Pandangan para ahli tentang kebudayaan berbeda-beda, namun sama-sama memahami bahwa kebudayaan adalah suatu keseluruhan yang terintegrasi. Unsur- unsur kebudayaan terdapat pada setiap kebudayaan dari semua manusia dimanapun berada. Menurut Koentjaraningrat, istilah universal menunjukkan bahwa unsur-unsur kebudayaan bersifat universal dan dapat ditemukan di dalam kebudayaan semua bangsa yang tersebar di berbagai penjuru dunia. Ketujuh unsur kebudayaan tersebut adalah<sup>41</sup>

# a. Sistem bahasa (lisan maupun tulisan)

Bahasa merupakan sarana bagi manusia untuk memenuhi kebutuhan sosialnya untuk berinteraksi atau berhubungan dengan sesamanya. Dalam ilmu antropologi, studi mengenai bahasa disebut dengan istilah antropologi linguistik. Menurut Keesing, kemampuan manusia dalam membangun tradisi budaya, menciptakan pemahaman tentang fenomena sosial yang diungkapkan secara simbolik, dan mewariskannya kepada generasi penerusnya sangat bergantung pada bahasa. Dengan demikian, bahasa menduduki porsi yang penting dalam analisa kebudayaan manusia.

# b. Sistem pengetahuan

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Jacobus Ranjabar, *Sistem Sosial Budaya Indonesia; Suatu Pengantar* (Bogor : GHalia Indonesia, 2006), h. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Tasmuji, Dkk, *Ilmu Alamiah Dasar, Ilmu Sosial Dasar, Ilmu Budaya Dasar,* (Surabaya: IAIN SunanAmpel Press, 2011), 160-165. Lihat pula Jacobus Ranjabar, *Sistem Sosial Budaya Indonesia; Suatu Pengantar* (Bogor: Ghalia Indonesia, 2006), h. 20-23.

Sistem pengetahuan dalam kultural universal berkaitan dengan sistem peralatan hidup dan teknologi karena sistem pengetahuan bersifat abstrak dan berwujud di dalam ide manusia. Sistem pengetahuan sangat luas batasannya karena mencakup pengetahuan manusia tentang berbagai unsur yang digunakan dalam kehidupannya. Banyak suku bangsa yang tidak dapat bertahan hidup apabila mereka tidak mengetahui dengan teliti pada musim-musim apa berbagai jenis ikan pindah ke hulu sungai. Selain itu, manusia tidak dapat membuat alat-alat apabila tidak mengetahui dengan teliti ciri ciri bahan mentah yang mereka pakai untuk membuat alat-alat tersebut. Tiap kebudayaan selalu mempunyai suatu himpunan pengetahuan tentang alam, tumbuh-tumbuhan, binatang, benda, dan manusia yang ada di sekitarnya

#### c. Sistem sosial

Unsur budaya berupa sistem kekerabatan dan organisasi sosial merupakan usaha antropologi untuk memahami bagaimana manusia membentuk masyarakat melalui berbagai kelompok sosial. Menurut Koentjaraningrat tiap kelompok masyarakat kehidupannya diatur oleh adat istiadat dan aturan-aturan mengenai berbagai macam kesatuan di dalam lingkungan di mana dia hidup dan bergaul dari hari ke hari. Kesatuan sosial yang paling dekat dan dasar adalah kerabatnya, yaitu keluarga inti yang dekat dan kerabat yang lain. Selanjutnya, manusia akan digolongkan ke dalam tingkatan-tingkatan lokalitas geografis untuk membentuk organisasi sosial dalam kehidupannya

### d. Sistem peralatan hidup dan teknologi

Manusia selalu berusaha untuk mempertahankan hidupnya sehingga mereka

akanselalu membuat peralatan atau benda-benda tersebut. Perhatian awal para antropolog dalam memahami kebudayaan manusia berdasarkan unsur teknologi yang dipakai suatu masyarakat berupa benda-benda yang dijadikan sebagai peralatan hidup dengan bentuk dan teknologi yang masih sederhana. Dengan demikian, bahasan tentang unsur kebudayaan yang termasuk dalam peralatan hidup dan teknologi merupakan bahasan kebudayaan fisik.

# e. Sistem mata pencarian hidup

Mata pencaharian atau aktivitas ekonomi suatu masyarakat menjadi fokus kajian penting etnografi. Penelitian etnografi mengenai sistem mata pencaharian mengkaji bagaimana cara mata pencaharian suatu kelompok masyarakat atau sistem perekonomian mereka untuk mencukupi kebutuhan hidupnya

## f. Sistem religi

Asal mula permasalahan fungsi religi dalam masyarakat adalah adanya universitas islam negeri pertanyaan mengapa manusia percaya kepada adanya suatu kekuatan gaib atau supranatural yang dianggap lebih tinggi daripada manusia dan mengapa manusia itu melakukan berbagai cara untuk berkomunikasi dan mencari hubungan-hubungan dengan kekuatan-kekuatan supranatural tersebut. Dalam usaha untuk memecahkan pertanyaan mendasar yang menjadi penyebab lahirnya asal mula religi tersebut, para ilmuwan sosial berasumsi bahwa religi suku-suku bangsa di luar Eropa adalah sisa dari bentuk-bentuk religi kuno yang dianut oleh seluruh umat manusia pada zaman dahulu ketika kebudayaan mereka masih primitif

#### g. Kesenian

Perhatian ahli antropologi mengenai seni bermula dari penelitian etnografi

mengenai aktivitas kesenian suatu masyarakat tradisional. Deskripsi yang dikumpulkan dalam penelitian tersebut berisi mengenai benda-benda atau artefak yang memuat unsur seni, seperti patung, ukiran, dan hiasan. Penulisan etnografi awal tentang unsur seni pada kebudayaan manusia lebih mengarah pada teknikteknik dan proses pembuatan benda seni tersebut. Selain itu, deskripsi etnografi awal tersebut juga meneliti perkembangan seni musik, seni tari, dan seni drama dalam suatu masyarakat.

Sementara itu Melville J. Herkovits mengajukan unsur-unsur kebudayaan yang terangkum dalam empat unsur: Alat-alat teknologi, Sistem Ekonomi, Keluarga dan Kekuasaan politik. Dalam pemakaian sehari-hari, orang biasanya mensinonimkandefinisi budaya dengan tradisi (*tradition*). Tradisi, dalam hal ini, diartikan sebagai ide-ide umum, sikap dan kebiasaan dari masyarakat yang nampak dari perilaku sehari-hari yang menjadi kebiasaan dari kelompok dalam masyarakat tersebut. Padahal budaya dan tradisi itu berbeda. Budaya dapat UNIVERSITAS ISLAM NEGERI memasukkan ilmu pengetahuan ke dalamnya, sedangkan tradisi tidak dapat memasukkan ilmu pengetahuan ke dalam tradisi tersebut<sup>42</sup>

Adapun menurut Bronislaw Malinowski menngatakan bahwahada 4 unsur pokok dalam kebudayaan yang meliputi<sup>43</sup>:

a. Sistem norma sosial yang memungkinkan kerja sama antara para anggota masyarakat untuk menyesuaikan diri dengan alam sekelilingnya.

<sup>42</sup> Soekarto Indrachfudi, *Bagaimana Mengakrabkan Sekolah dengan Orang Tua dan Masyarakat* (Malang: IKIP Malang, 1994), h. 20

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Jacobus Ranjabar, *Sistem Sosial Budaya Indonesia; Suatu Pengantar* (Bogor GHalia Indonesia, 2006), h. 22.

- b. Organisasi ekonomi
- c. Alat-alat dan lembaga atau petugas-petugas untuk pendidikan
- d. Organisasi kekuatan politik.

Budaya sebagai keyakinan, nilai, peraturan, norma, simbol serta tradisi yang telah dipelajari dan merupakan hal yang umum bagi sekelompok orang. Karakteryang sama dari sekelompok orang itulah yang membuat mereka unik, budaya merupakan cara hidup dan kebiasaan Budaya sebagai sikap mental dan kebiasaan lama yang sudah melekat dalam setiap langkah kegiatan dan hasil kerja. Fungsi utama budaya adalah untuk memahami lingkungan dan menentukan bagaimana orang-orang dalam organisasi merespons sesuatu, menghadapi ketidakpastian dan kebingungan. Seorang pemimpin harus memikirkan pentingnya budaya karena sangat berperan penting dalam kesuksesan organisasi.

Koentjaraningrat mengelompokkan maspek-aspek budaya berdasarkan dimensi wujudnya, yaitu:

- 1. Kompleks gugusan atau ide seperti pikiran, pengetahuan, nilai, keyakinan, norma dan sikap.
- 2. Kompleks aktifis seperti pola komunikasi, tari-tarian, upacara adat.
- 3. Materian hasil benda seperti seni, peralatan dan sebagainya<sup>44</sup>

Sedangkan menurut Robert K. Marton, di antara segenap unsur-unsur budaya terdapat unsur yang terpenting yaitu kerangka aspirasi tersebut, dalam

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Koentjaraningrat, *Rintangan-Rintangan Mental dalam Pembangunan Ekonomi di Indonesia*, (Jakarta: Lembaga Riset Kebudayaan Nasional Seni, 1969), h. 17.

artian ada nilai budaya yang merupakan konsepsi abstrak yang hidup di dalam alam pikiran $^{45}$ 

# 2. Penerapan budaya (internalisasi nilai - nilai)

Agar budaya tersebut menjadi nilai-nilai yang tahan lama, maka harus ada proses internalisasi budaya. Internalisasi adalah proses menanamkan dan menumbuhkembangkan suatu nilai atau budaya menjadi bagian diri (*self*) orang yang bersangkutan. Penanaman dan penumbuhkembangan nilai tersebut dilakukan melalui berbagai didaktik metodik pendidikan dan pengajaran<sup>46</sup>.Proses pembentukan budaya terdiri dari sub-proses yang saling berhubungan antara lain: kontak budaya, penggalian budaya, seleksi budaya, pemantapan budaya, sosialisasi budaya, internalisasi budaya, perubahan budaya, pewarisan budaya yang terjadi dalam hubungannya dengan lingkungannya secara terus menerus dan berkesinambungan<sup>47</sup>

Dapat dipahami bahwa Kebudayaan merupakan suatu keseluruhan yang kompleks, hal ini berarti bahwa kebudayaan merupakan suatu kesatuan dan bukan jumlah dari bagian keseluruhannya mempunyai pola pola atau desain tertentu yang unik. Setiap kebudayaan mempunyai mozaik yang spesifik.

Kebudayaan merupakan suatu prestasi kreasi manusia *immaterial* artinya berupa bentuk-bentuk prestasi psikologis seperti ilmu pengetahuan, kepercayaan, senidan sebagainya. Kebudayaan dapat pula berbentuk fisik seperti hasil seni, terbentuknya kelompok keluarga. Kebudayaan dapat pula berbentuk

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Fernandez, S.O, Citra Manusia Budaya Timur dan Barat, (NTT: Nusa Indah, 1990), h. 28

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Talizhidu Dhara, *Budaya Organisasi*, (Jakarta: Rineka Cipta, 1997), h. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Asmaun Sahlan, *Mewujudkan Budaya Religius di Sekolah: Upaya Mengembangkan PAI dari teorike Aksi*, (Malang: UIN Maliki Press, 2010), h. 72.

kelakuan- kelakuan yang terarah seperti hukum, adat istiadat, yang berkesinambungan. Kebudayaan merupakan suatu realitas yang obyektif, yang dapat dilihat. Kebudayaandiperoleh dari lingkungan. Kebudayan tidak terwujud dalam kehidupan manusia yang soliter atau terasing tetapi yang hidup di dalam suatu masyarakat tertentu Koenjtaraningrat, wujud kebudayaan dibedakan menjadi tiga bagian yaitu:<sup>48</sup>

- 1. Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks dari ide-ide, gagasan, nilai-nilai, norma-norma, peraturan, dan sebagainya. wujud ide kebudayaan yang sifatnya abstrak, tak dapat diraba dan difoto. Lokasinya berada dalam alam pikiran warga masyarakat tempat kebudayaan yang bersangkutan itu hidup. Pada saat ini kebudayaan ide juga banyak tersimpan dalam disk, *tape*, koleksi microfilm, dan sebagainya. Kebudayaan ide ini dapat disebut tata kelakuan, karena berfungsi sebagai tata kelakuan yang mengatur, mengendalikan dan memberi arah kepada kelakuan dan perbuatan manusia.
- 2. Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks aktivitas serta tindakan berpola dari manusia dalam masyarakat Wujud kedua dari kebudayaan sering disebut sebagai sistem sosial, yang menunjuk pada perilaku yang berpola dari manusia. Sistem sosial berupa aktivitas- aktivitas manusia yang berinteraksi, berhubungan serta bergaul dari waktu ke waktu
- 3. Wujud kebudayaan berupa benda-benda hasil karya manusia Sedangkan wujud ketiga dari kebudayaan disebut kebudayaan fisik, yaitu keseluruhan hasil

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Madyo Ekosusilo, *Hasil Penelitian Kualitatif Sekolah Unggul Berbasis Nilai: Studi Multi Kasus diSMAN 1, SMA Regina Pacis, dan SMA al-Islam 01 Surakarta,* (Sukoharjo: UNIVET Bantara Press, 2003), h. 10.

aktivitas fisik, perbuatan dan karya manusia dalam masyarakat yang sifatnya konkrit berupa benda-benda.

Ketiga wujud yang telah disebutkan diatas, dalam kenyataan kehidupan msyarakat tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Kebudayaan ideal dan adat istiadat mengatur dan memberi arah kepada tindakan dan karya manusia. Pikiran dan ide-ide maupun tindakan dan karya manusia. Menghasilkan bendabenda kebudayaan fisik. Sebaliknya kebudayaan fisik membentuk suatu lingkungan hidup tertentu yang semakin lama semakin menjauhkan manusia dari lingkungan alamiahnya sehingga mempengaruhin pola-pola perbuatannya, bahkan juga cara berpikirnya

Jadi yang dinamakan budaya adalah totalitas pola kehidupan manusia yang lahir dari pemikiran dan pembiasaan yang mencirikan suatu masyarakat atau penduduk yang ditransmisikan bersama. Budaya merupakan hasil cipta, karya dan karsa manusia yang lahir atau terwujud setelah diterima oleh masyarakat atau komunitas tertentu serta dilaksanakan dalam kehidupan sehari-hari dengan penuhkesadaran tanpa pemaksaan dan ditransmisikan pada generasi selanjutnya secara bersama.

### 3. Fungsi Kebudayaan

Kebudayaan adalah hasil karya manusia yang diwujudkan dalam proses waktu yang terus menurus. Ketika kebudayaan telah terwujud secara nyata ditengah-tengah masyarakat, kebudayaanlah yang akhirnya mengatur manusia untuk bagaimana seharusnya bertindak, berbuat, menentukan sikap satu sama lain. Manusia berada ditengah kebudayaan yang diciptakannya sendiri. Oleh karen itu, kebudayaan memiliki fungsi sebagai:

- a. Suatu hubungan pedoman antar manusia atau kelompok.
- b. Wadah untuk menyalurkan perasaan-perasaan dan kehidupan lainnya.
- c. Pembimbing kehidupan manusia
- d. Pembeda antara manusia dan binatang

Kebudayaan mempunyai fungsi yang sangat besar bagi manusia dan masyarakat. Bermacam-macam kekuatan yang harus dihadapi masyarakat dan anggota-anggotanya seperti kekuatan alam, kekuatan-kekuatan itu tidak selalu baik baginya. Kecuali, manusia dan masyarakat memerlukan pula kepuasan, baik dibidangsprirual maupun materiil. kebutuhan masyarakat tersebut di atas, untuk sebagian besar dipenuhi oleh kebudayaan yang bersumber pada masyarakat itu sendiri<sup>49</sup>

Jadi fungsi kebudayaan adalah sebagai pengatur hubungan antara manusia. Kebudayaan juga sebagai pencipta kaidah-kaidah atau aturan dalam kehidupan UNIVERSITAS ISLAM NEGERI masyarakat serta untuk melindungi diri dari alam dan sebagai wadah segenap perasaan manusia.

# 4. Faktor-faktor yang mempengaruhi budaya.

Kebudayaan sebagai hasil budi daya manusia atau hasil cipta, rasa dan karsa manusia dalam perkembangannya dipengaruhi oleh banyak faktor. Faktor-faktor tersebut adalah $^{50}$ 

#### 1. Faktor ras.

Menurut teori ini terdapat ras yang superior dan ras yang imperior. Ras yang

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Idad Suhada, *Ilmu Sosial Dasar* (Cet I; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2016), h. 92.

<sup>50</sup> Warsito, Antropogi Budaya (Yogyakarta: Ombak, 2012), h. 56-59

superior ialah ras yang mampu menciptakan kebudayaan. Ras yang imperior ialah ras yang hanya mampu mempergunakan hadil budaya dan menurut saja.

## 2. Faktor lingkungan geografis.

Faktor ini biasa dihubungkan dengan keadaan tanah, iklim, temperature/suhu udara, dimana manusia bertempat tinggal. Menurut teori ini lingkungan alam sangat mempengaruhi suatu kebudayaan daerah tertentu.

# 3. Faktor perkembangan tekhnologi.

Kehidupan modern sekarang ini, tingkat tekhnologi merupakan faktor yang sangat penting yang mempengaruhi kebudayaan. Semakin tinggi tingkat teknologi manusia, pengaruh lingkungan geografis terhadap perkembangan kebudayaan semakin berkurang. Semakin tinggi tingkat teknologi suatu bangsa semakin tinggi pula tingkat kebudayaan, oleh karena teknologi suatu bangsa dapat dengan mudah mengatasi lingkungan alam.

### 4. Faktor hubungan antar bangsa.

Hubungan antar bangsa mempunyai pengaruh yang sangat besar terhadap kebudayaan. Hal ini dapat dilihat dengan adanya peristiwa-peristiwa.

RSITAS ISLAM NEGERI

a. *Penetration pasifique* atau perembesan kebudayaan secara damai.

Ini terjadi karena adanya kaum imigran yang pindah menjadi penduduk suatu negeri lain. Mereka membawa kebudayaan yang masuk dan diterima oleh negeri tersebut tanpa menimbulkan kekacauan/kegoncangan masyarakat penerima.

#### b. Culture Contact atau akulturasi.

Akulturasi merupakan proses perkawinan unsur-unsur kebudayaan dimana unsur-unsur kebudayaan asing yang dating dicerena menjadi kebudayaan

sendiri, atau juga pertemuan dua unsur kebudayaan yang berbeda di daerah lain.

- c. Difusi kebudayaan. Yaitu penyebaran unsur-unsur kebudayaan dari suatu tempat ketempat lain.
- d. Culture creisse Ialah proses persilangan antara dua unsur kebudayaan yang berbeda.

#### 5. Faktor sosial.

Susunan suatu masyarakat dan hubungan interaksi sosial diantara warganya membentuk suatu watak dan ciri-ciri dari masyarakattersebut.

## 6. Faktor religi.

Kepercayaan suatu masyarakat yang telah diyakini sejak masa yang telahlalu sulit hilang begitu saja.

### 7. Faktor Prestige

Faktor ini biasanya bersifat individual yang dipopulerkan didalam kehudupan sosial.

# 8. Faktor mode.

Faktor mode bukanlah motif ekonomi. Suatu mode merupakan hasil budaya pada saat-saat tertentu.

## D. Pandangan al quran tentang budaya

Karakteristik ajaran Islam dengan budaya bersikap terbuka, akomodatif, tetapi juga selektif. Dari satu segi Islam terbuka dan akomodatifuntuk menerima berbagai masukan dari luar, tetapi bersamaan dengan itu Islam juga selektif, yakni tidak begitu saja menerima seluruh jenis kebudayaan, melainkan kebudayaan yang

sejalan dengan Islam<sup>51</sup>

Ketika Islam mulai berkembang di suatu daerah di Indonesia, terjadi proses akulturasi nilai- nilai Islam dengan budaya setempat (budaya lokal). Perayaan maulid Nabi Muhammad Saw, barazanji dan tradisi lebaran (hari raya idul fitri) di Indonesia adalah beberapa contoh akulturasi nilai-nilai islam dengan budaya lokal<sup>52</sup>

Pandangan Alquran terkait budaya, Islam tidak menjadikan budaya sebagai lawan, tetapi ia berusah menjadikannya sebagai kawan, sebagaimana disebutkan dalam QS al A'raf/7: 199.

خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمُرُ بِٱلْعُرُفِ وَأَعْرِضُ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ٩

Artinya

"Jadilah Engkau Pema'af dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf, Serta berpalinglah dari pada orang-orang yang bodoh."<sup>53</sup>

Menurut M. Quraish Shihab kata "urf dalam ayat ini sama dengan ma"ruf yakni sesuatu yang dikenal dan dibenarkan oleh masyarakat, dengan kata lain adat istiadat yang didukung oeleh nalar yang sehat serta tidak bertentangan dengan ajaran agama. Ia adalah kebajikan yang jelas dan diketahui semua orang, serta diterima dengan baik oleh manusia normal, ia adalah yang disepakati sehingga tidak perlu didiskusikan apalagi diperdebatkan<sup>54</sup>

<sup>51</sup> Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* cet : XVIII( Jakarta : PT Raja Grafindo, 2011), h.85.

 $<sup>^{52}</sup>$  Faisal Ismail,  $\it Paradigma~Kebudayaan~Islam~Kritis~Analisis~Historis~ (Yogyakarta: Ombak, 2016), h. 17.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Kementrian Agama RI, *Al-Qur*"an dan Terjemahnya New Cordova (Bandung: Syaamil Qur"an, 2012), h. 176

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah, Volume V* (Cet. V; Jakarta: Lentera Hati, 2006), h. 353.

Pendapat lain yang dikemukkan oleh bebrapa ulama terkait makna kata *urf* dalam ayat diatas, diantaranya:

- Imam abu al-Muzhaffar al-Sam"ani, urf adalah sesuatu yang dikenal oleh masyarakat dan dijadikan sebagai tradisi dalam proses interaksi diantara masyarakat.
- 2. Wahbah al-Zuhaili berkata, maksud *urf* dalam ayat di atas adalah diartikan secara bahasa, yaitu tradisi baik yang telah dikenal oleh masyarakat
- 3. Imam Burhanuddin Ibrahim bin Umar al-Biqa"i, berpendapat tentang *urf* dengan mengkaji "suruhlah orang mengerjakan yang *urf*", yaitu setiap kegiatan yang telah dikenal baik oleh syara" dan dibolehkan. Karena hal tersebut termaksud sifat pemaaf yang ringan dan mulia

Berdasarkan pandanga diatas, "urf artinya adalah tradisi yang baik, yang telah ada dimasyarakat dan didalamnya mengandung nilai-nilai kebaikan yang secara subtansi tidak bertentangan dengan ajaran Islam, oleh karena itu tradisi dan budaya termasuk bagian dari salah satu pertimbangan dalam membentuk hukum agama. Artinya tidak selamanya budaya tersebut harus dibenturkan dengan ajaran Islam; tetapi seharusnya budaya dijadikan sebagai mitra dalam kehidupan beragama

Islam menerima segala bentuk tradisi, seni, dan budaya jikabudaya tersebut sesuai (atau dalam proses akulturasinya dapat disesuaikan) dengan nilai-nilai Islam. Budaya tidaklah bebas dari nilai, sebab biasanya di dalam budaya terdapat ajaran akhlak dan moral yang berfungsi untuk mengatur tata hubungan manusia disuatu tempat, sehingga masyarakat tersebut terwujud aman dan damai.

#### E. Kerukunan umat beragama

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia terdapat kata "kerukunan" diawali dari kata rukun, rukun merupakan tentang kehidupan yang saling membaur, tolong menolong dan saling berdekatan menjadi kelompok bersahabat<sup>55</sup>

Kerukunan juga merupakan sikap maupun sifat dari diri seseorang dalam memberi kebebasan kepada orang sekitar dan saling memberikan pengakuan tentang perbedaan yang disebut dengan hak asasi manusia. Kata kerukunan bisa diartikan sebagai terdapatnya rasa persaudaraan dari kebersamaan antara satu orang dengan orang lain, maupun suatu kelompok meskipun ada perbedaan menonjol. Selain itu kerukunan juga bisa diartikan sebagai bagian dari suatu proses yang dapat menjadikan rukun yang sebelum hal tersebut adanya ketidakmauan maupun ketidakmampuan dalam hidup berdampingan dengan damai, karena masih mementingkan individu.<sup>56</sup>

Kerukunan diartikan secara luas dapat bermakna terdapatnya momen UNIVERSITAS ISLAM NEGERI persaudaraan serta adanya kebersamaan dari semua orang walaupun adanya perbedaan dari agama, serta suku dan golongan.

Dalam kerukunan antarumat beragama dapat dimaknai sebagai rukun dan saling berdamai dari aspek-aspek dalam kehidupan, diantaranya dalam aspek ibadah, dari aspek toleransi, serta kerja sama antarumat beragama. Maftuh Basuni telah mengemukakan yang terdapat dalam jurnal Nazmudin yang bunyinya, bahwa dalam kerukunan antarumat beragama adalah fondasi dari kerukunan nasional merupakan sesuatu yang berapi-api karena hal tersebut harus di pelihara terus

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Wjs. Poerwadarmita, *Kamus Umum Bahasa Indonesia*, (Jakarta: Balai Pustaka, 1980), h. 106

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> H. Said Agil Husain Al Munawar, *Fikih Hubungan Antar Agama* (Jakarta: Ciputat Press, 2003), h. 4

menerus. Dari penjelasan tersebut kerukunan yang terjalin di kehidupan antarumat beragama ialah suatu bentuk hubungan antarumat beragama yang berlandaskan sikap terikat dan memberi toleran, mau memberi pengertian maupun mengakui setiap hubungan antar sesama penganut dalam mengamalkan ajaran yang diperintah, dan juga pintar dalam hal bekerjasama yang baik untuk membangun kehidupan sosial bermasyarakat, berbangsa serta bernegara. Dengan kata lain, kerukunan umat beragama bisa diartikan sebagai toleransi antarumat beragama dalam toleransi harus didasari saling menerima adanya perbedaan antarumat beragama. Masyarakat sendiri juga harus bisa menghormati orang lain seperti halnya dalam beribadah agar tidak menggangu walaupun berbeda dengan yang diyakini.<sup>57</sup>

Undang Undang Dasar 1945 menyebutkan bahwa terdapat sila pertama yakni Ketuhanan Yang Maha Esa memiliki makna bahwa sudah menjadi kewajiban pemerintah maupun para penyelenggara suatu negara dalam memelihara dan mengatur moral kemanusiaan dalam menjunjung tinggi cita-cita dalam menciptakan moral yang luhur supaya tidak terlepas dalam usaha mengembangkan serta membina kehidupan dalam beragama di Indonesia. Dalam operasionalnya, amanat tersebut kemudian dilaksanakan oleh pemerintah melalui departemen agama. Cara membina kerukunan dalam hidup umat beragama melalui tiga aspek kerukunan (triologi kerukunan), diantaranya<sup>58</sup>:

57 Nazmudin, Kerukunan Dan Toleransi Antarumat Beragama Dalam Membangun Keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia, *Journal Of Government And Civil Society* 1, No. 1 (2017),h. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Syahrin Harahap, *Teologi Kerukunan* (Jakarta: Prenada Media ,2011), h.79.

- a) Kerukunan intern umat beragama,
- b) Kerukunan antar-umat beragama,
- c) Kerukunan antarumat beragama dengan pemerintah

Perhatian pemerintahan dalam urusan keagamaan juga masalah hubungan antarkomunitas agama supaya terjaga stabilitas nasional menjadi dinamis, dalam mengintegrasikan serta mengiplementasikan menjadi sebuah kebijakan nasional digaris besarkan pola umum yang terarah dibidang penataan hingga pembinaan di kehidupan keagamaan merujuk untuk

- a. Terjaminnya kebebasan serta kemerdekaan dalam beragama karena hal tersebut memiliki makna yang sangat penting sebagai melengkapi keperluan keagamaan masyarakat pluralistik di Indonesia.
- b. Pengembangan sikap hormat dan toleran dalam kelompok pemeluk agama untuk mencapai kerukunan antarumat beragama untuk membentuk stabilitas sosial<sup>59</sup>

Mencermati pengertian kerukunan umat beragama, tampaknya peraturan bersama di atas mengingatkan kepada bangsa Indonesia bahwa kondisi ideal kerukunan umat beragama, bukan hanya tercapainya suasana batin yang penuh toleransi antar umat beragama, tetapi yang lebih penting adalah bagaimana mereka bisa salingbekerjasama<sup>60</sup>

Setidakny ada lima kualitas kerukunan umat beragama yang perlu

<sup>60</sup> Keputusan Bersama Mentri Agama, Jaksa Agung, Dan Mentri Dalam Negri Republik Indonesia, Peringatan dan Perintah Kepada Penganut, Anggota dan Anggota Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia dan Warga Masyarakat, (Jakarta, 2011),h 22

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Faisal Ismail, *Dinamika Kerukunan Antarumat Beragama*, (Bandung: Pt. Remaja Rosdakarya, 2014), 34.

dikembangkan, yaitu: nilai religiusitas, keharmonisan, kedinamisan, kreativitas, dan produktivitas.<sup>61</sup>

## a. Religiusitas

Kualitas kerukunan hidup umatberagama harus merepresentasikan sikap religius umatnya. Kerukunan yang terbangun hendaknya merupakan bentuk dan suasana hubungan yang tulus yang didasarkan pada motif-motif suci dalam rangka pengabdian kepada Tuhan. Oleh karena itu, kerukunanbenar-benar dilandaskan pada nilai kesucian, kebenaran, dan kebaikan dalam rangka mencapai keselamatan dan kesejahteraan umat.

#### b. Keharmonisan

Kualitas kerukunan hidup umat beragama harus mencerminkan pola interaksi antara sesama umat beragama yang harmonis, yakni hubungan yang serasi, "senada dan seirama," tenggang rasa, saling menghormati, saling mengasihi dan menyayangi, saling peduli yang didasarkan pada nilai persahabatan, kekeluargaan, persaudaraan, dan rasasepenanggungan

#### c. Kedinamisan

Kualitas kerukunan hidup umat beragama harus diarahkan pada pengembangan nilai-nilai dinamik yang direpresentasikan dengan suasana yang interaktif, bergerak, bersemangat, dan bergairah dalam mengembangkan nilai kepedulian,

<sup>61</sup> Ridwan Lubis, Cetak Biru Peran Agama, (Puslitbang, Jakarta, 2005) h. 12-13

keaktifan,dan kebajikan bersama.

## d. Kreativitas

Kualitas kerukunan hidup umat beragama harus dioreintasikan pada penngembangan suasana kreatif. Suasana yang dikembangkan, dalam konteks kreativitas interaktif, diantaranya suasana yang mengembangkan gagasan, upaya, dan kreativitas bersama dalam berbagai sector kehidupan untuk kemajuan bersama yang bermakna

#### e. Produktivitas

Kuallitas kerukunan hidup umat bergama harus diarahkan pula pada pengembangan nilaiproduktivitas umat. Untuk itu, kerukunan di tekankan pada pembentukan suasana hubungan yang mengembangkan nilai-nilai social praktis dalam upaya mengentaskan kemiskinan, kebodohan, dan ketertinggalan, seperti mengembangkan amal kebajikan, bakti social, badan usaha, dan berbagai kerjasama social ekonomi yang mensejahterakan umat

Berdasarkan beberapa keterangan-keterangan diatas, maka dapat disimpulkan bahwah Kerukunan adalah hubungan timbal balik yangditandai oleh sikap saling menerima, saling mempercayai, saling menghormati dan menghargai, serta sikap saling memaknai kebersamaan yang menciptakan kehidupan yang damai sesuaidengan tuntunan norma-norma agama.

## 1. Faktor - faktor terjadinya kerukunan antarummat beragama

Beberapa faktor yang membentuk terjadinya kerukunan antar umat

## beragama antara lain:

## a. Ajaran Agama

Ajaran agama yang dianut dan diyakini oleh setiap umatnya, yang mengajarkan untuk saling menyayangi dan menhormati satu dengan yang lain. Membuat terbentuknya kerukunan sangan mudah terjalin. Karena masing-masing umat atau warga dapat memahami dan mengamalkan ajaran agama yang mereka yakini.

## b. Peran Pemerintah Setempat

Dalam menjalankan roda pemerintahan, pemerintah setempat sangat mengutamakan kerukunan warganya. Sehingga dalam menjalankan roda pemerintahan tidak membeda-bedakan warga yang satu dengan yang lain. Hal ini menyebabkan tidak terjadi kecemburuan social dianta warganya. Selain itu dalam menyusun stuktur pemerintahan juga tidan menempatkan orang-orang dari etnis tertentu. Semua warga berhak mengisi posisipemerintahan mulai dari RT, RW dan kelurahan. Sehingga tidak mediskriminasikan satugolongan tertentu.

## c. Peran Pemuka Agama Setempat.

Terbentuknya kerukunan di Kuripanjuga tak luput dari peran pemuka agama masing- masing, yang bertindak sebagai pengayom, pengawas dan penengah kaumnya dalam kehidupan bermasyarakt. Sehingga lengkap sudah terbentuknya kerukuna di Kuripan.Karena semua elemen masyrakat saling bahu membahu mewujudkan masyarakat Kuripan yang aman dan damai. Contohnya

ketika ada perselisihan yang melibatkan satu golongan tertentu atau beda golongan, tokoh agama beserta masyarakat berusaha menyelesekan pemasalahan yang ada.

## 2. Faktor - faktor penghambat kerukunan ummat beragama

Dalam perjalanannya menuju kerukunan umat beragama selalu diiringi dengan beberapa faktornya, ada yang beberapa diantaranya bersinggungan secara langsung di masyarakat, adapula terjadi akibat akulturasi budaya yang terkadang berbenturan dengan aturan yang berlaku di dalamagama itu sendiri.Faktor-Faktor Penghambat Kerukunan Umat Beragama antara lain:

- a. Pendirian rumah ibadah: apabila dalam mendirikan rumah ibadah tidak melihat situasi dan kondisi umat beragama dalam stabilitas sosial dan budaya masyarakat setempat maka akan tidak menutup kemungkinan menjadi biang dari pertengkaran atau munculnya permasalahan umat beragama.
- b. Penyiaran agama: apabila penyiaran agama bersifat agitasi dan memaksakan kehendak bahwa agama sendirilah yang paling benar dan tidak mau memahami keberagamaan agama lain,maka dapat memunculkan permasalahan agama yang kemudian akan menghambat kerukunan antar umat beragama, karena disadari atau tidak kebutuhan akan penyiaran agama terkadang berbenturan dengan aturan kemasyarakatan.
- c. Perkawinan beda agama: perkawinan beda agama disinyalir akan mengakibatkan hubungan yang tidak harmonis, terlebih pada anggota keluarga masing-masing

pasangan berkaitan dengan hukum perkawinan, warisan, dan harta benda, dan yang paling penting adalah keharmonisan yang tidak mampu bertahan lama di masing-masing keluarga.

d. Penodaan agama: yaitu melecehkan atau menodai doktrin suatu agama tertentu.

Tindakan ini sering dilakukann baik perorangan atau kelompok meski dalam skala kecil, baru-baru ini penodaan agama banyak terjadi baik dilakukan oleh umat agama sendiri maupun dilakukan oleh umat agama lain yang menjadi provokatornya

## 3. kerukunan dalam prespektif islam

Istilah Islam bermula dari kata *aslama, yuslimu, Islaman* yang diartikan sebagai damai, tunduk, patuh, maupun berserah diri. Dalam penjelasan diatas bisa diartikan alam semesta berIslam (berserah diri, tunduk, patuh, maupun damai) terhadap Allah, yang maha satu sang pencipta. Meyakini bahwa seluruh alam tunduk terhadap hukum yang ada sehingga segala sesuatu yang ada dibumi terjalin dengan rapi dan harmonis. Islam menjadi agama dalam tatanan ajaran akidah, akhlak, maupun ibadah yang di utus Allah kepada Nabi Muhammad kemudian di amalkan sebagaimana bentuk bimbingan maupun petunjuk untuk umat manusia dalam menjalankan kehidupan didunia sesuai perintah dalam rangka memperoleh keselamatan hingga kebahagiaan dunia akhirat<sup>62</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Faisal Ismail, *Dinamika Kerukunan Antarumat Beragama*, (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2014) h 1-2

Kerukunan dalam Islam diberi istilah "tasamuh" atau toleransi. Sehingga yang dimaksud toleransi adalah kerukunan sosial kemasyarakatan, bukan dalam hal akidah Islamiyah (keimanan),karena akidah telah digariskan secara jelas dan tegas dalam Alqur'an dan Hadits. Dalam hal akidah atau keimanan seorang muslim hendaknya meyakini bahwa Islam adalah satu- satunya agama dan keyakinan yang dianutnya sesuai dengan firman Allah swt dalam QS Al Kafirun/111: 1-6.

## Artinya

"Katakanlah Hai orang-orang kafir!. Aku tidak menyembag apa yang kamu sembah. Dan tidak (pula) kamu menyembah Tuhan yang aku sembah. Dan aku bukan penyembah apa yang biasa kamu sembah. Dan kamu bukanlah penyembah Tuhan yang aku sembah. Bagimu agamamu dan bagiku agamaku"63

Islam juga memberi tahu tentang manusia jika memang ditakdirkan Allah SWT menjadi makhluk sosial yang saling membutukan orang lain dalam menjalin interaksi sosial. Manusia terbentuk karakter yang baik dengan cara melakukan hubungan timbal balik yang saling terikat dalam melakukan kerjasama sehingga menciptakan kehidupan yang baik dari material maupun psikis. Apalagi ajaran agama Islam sangat mengarahkan agar manusia dapat saling bekerja sama serta bahu-membahu (ta'awun) ketika melakukan kegiatan apapun yang sesuai

\_

<sup>63</sup> Depertemen Agama RI, AL- Quran dan terjemahannya (Al Mahera, Jakarta 2017), h. 203.

ajarannya. Islam mengajarkan agar tetap dapat saling membaur tanpa adanya batasan walaupun adanya perbedaan yang jelas. Pada prinsipnya Islam menjelaskan untuk tetap mengamalkan kebaikan dan saling toleransi dalam menjalani kehidupan yang harmoni dan damai. Dengan kata lain, Islam sangat menekankan perlunya menjalin kehidupan yang rukun, saling toleran terhadap sesama maupun kepada non-muslim.

Sebuah kerukunan dapat dilihat dalam melakukan pengelompokan pergaulan hidup dalam keseharian kelompok umat beragama yang dapat saling berdampingan secara damai, tetap toleran, saling mengetahui hak-hak dalam hal kebebasn memilih keyakinan dan dapat saling melakukan peribadatan sesuai dengan aturan dalam agama yang dianut antar individu, serta terdapat sikap ketersediaan dan kemauan ketika melakukan kerjasama yang bersifat sosial dalam membangun masyarakat hingga bangsa

Pada era globalisasi sekarang ini, umat beragama dihadapkan kepada serangkaian tantangan baru yang tidak terlalu berbeda dengan yang pernah dialami sebelumnya. Pluralitas merupakan hukum alam (sunnatulah) yang mesti terjadi dan tidak mungkin terelakkan.

Namun, pluralitas tidak semata menunjukkan pada kenyataan adanya kemajemukan, tetapi lebihdari itu adanya keterlibatan aktif terhadap kenyataan adanya pluralitas tersebut. Pluralitas agama dapat kita jumpai dimana-mana, seperti di dalam masyarakat tertentu, di kantor tempat bekerja dan di perguruan tinggi tempat belajar dll. Seseorang baru dikatakan memiliki sikap keterlibatan aktif dalam pluralitas apabila dia dapat berinteraksi secara positif dalam lingkungan kemajemukan. Pemahaman pluralitas agama menuntut sikap pemeluk

agama untuk tidak hanya mengakui keberadaan dan hak agama lain,tetapi juga harus terlibat dalam usaha memahami perbedaan dan persamaan guna mencapai kerukunaan dan kebersamaan.

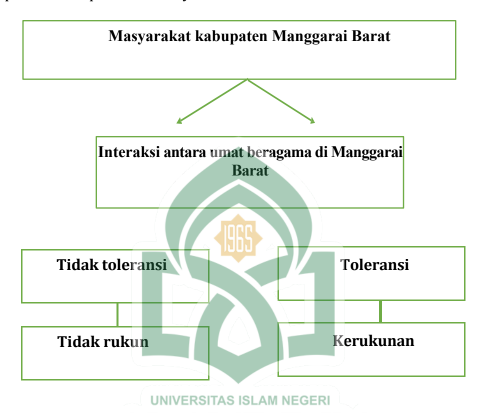
Melihat eksistensi manusia dalam kerukunaan dan kebersamaan ini, diperolehpengertian bahwa arti sesungguhnya dari manusia bukan terletak pada akunya, tetapi pada kitanya atau pada kebersamaannya. Kerukunan dan kebersamaan ini bukan hanya harus tercipta intern seagama tetapi yang lebih penting adalah "antarumat beragama didunia" (pluralitas Agama).

## E. Kerangka konseptual

Agama islam berlandaskan dua hubungan yaitu hubungan secara vertikal yaitu hubungan dengan Allah (hablum minallah) dan hubungan dengan sesama manusia (wa hablum minannas) Hubungan dengan allah merupakan dalam tata agama (ibadah), sedangkan pada hubungan yang kedua merupakan membentuk sosial (muamalah) Sosial yang membentuk masyarakat yang jadi tempat kebudayaan. asas tersebut dalam penerapannya tidak luput dari tujuan pembentukan hukum Islam secara keseluruhan, yaitu menjaga kemaslahatan kehidupan manusia di dunia dan akhirat

Ajaran islam yang bersumberkan wahyu yang memiliki aturan-aturan dan syariat sendiri. Karena bersifat normatif, maka cenderung menjadi permanen dan termaktub.Sedangkan budaya merupakan hasil buatan manusia. Oleh sebab itu kadang berkembang sesuai dengan perkembangan zaman dan cenderung untuk selalu berubah-ubah. Sehingga budaya Islam merupakan budaya yang berdasar pada nilai-nilai dan aturan syariat Islam yaitu al-Qur'an dan hadits .

Berdasarkan pemaparan tersebut ,adapun yang menjadi kerangka konseptual dalam penelitian ini yaitu:



Dalam penelitian ini penulis megungkap kerukunan antarumat beragama di kabupaten Manggarai Barat antara masyarakat islam dan Kristen. Dengan terdapatnya interaksi sosial yang terjalin dengan baik antrumat beragama seperti saling berinteraksi , saling menghormati musaywarah dan lain lain, dengan terciptanya sikap saling menghormati antara beda agama yang terjalin dari dulu, dengan tidak saling memisah serta tidak saling mencemooh dan menghina agama lain yang membuat kerukunan antarumat beragama dapat terjalin dengan baik. masyarakat di kabupaten Manggarai Barat masih berpegang teguh pada budaya Lonto leok

## **BAB III**

#### **METODOLOGI PENELITIAN**

## A. Jenis dan Lokasi Penelitian

## 1. Jenis Penelitian

Pada penelitian ini peneliti menggunakan jenis etnografi komunikasi. Penelitian etnografi memahami dan mempelajari, serta menguji suatu kondisi dan situasi yang sesungguhnya (*reality testing*), yang memiliki akses ke kelompok dan sebaliknya, kaya dengan data, tidak mahal, dan dapat digunakan sebagai dasar informasi yang dibutuhkan dalam penyusunan hipotesis bagi jenis penelitian yang lain<sup>64</sup>

Dalam penelitian ini, peneliti melihat dan mempelajari fenomena dan kondisi yang terjadi pada masyarakat Manggarai Barat dengan menggali hal-hal yang terjadi dalam lingkup kehidupan Masyarakat kemudian melihat fakta sebagai universitas islam negeri suatu yang menarik dan makna khusus sebagai esensi dalam mempelajari fakta sosial yang ada di masyarakat Manggarai Barat.

MAKASSAR

## 2. Lokasi Penelitian

Penelitian ini dilakukan di Kabupaten Manggarai Barat Provinsi Nusa Tenggara Timur. Penentuan lokasi dikarenakan belum pernah diadakan penelitian yang berkaitan dengan budaya *lonto leok* dalam menjalin kerukunan antarumat beragama.

 $<sup>^{64}</sup>$ Yusuf Muri, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif & Penelitian Gabungan. (Jakarta: Kencana, 2014), h. 360

## B. Pendekatan Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif, merupakan mengkaji objek yang mengungkapkan fenomena-fenomena yang ada secara kontekstual melalui pengumpulan data yang diperoleh. Dengan melihat unsur-unsur sebagai satuan objek kajian yang saling terkait selanjutnya mendeskripsikannya. maka penelitian kualitatif dalam tulisan ini dimaksudkan untuk menggali suatu fakta lalu memberikan penjelasan terkait berbagai realita yang ditemukan di lapangan.

Lexy. J.Moleong mendefenisikan metode penelitian kualitatif sebagai prosedurpenelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang diamati<sup>65</sup>. Dengan metode ini penulis mengharapkan dapat memperoleh data yang akurat dan lengkap berdasarkan fakta yang ada dilapangan. Secara alternatif, pendekatan kualitatif merupakan salah satu pendekatan yang secara primer menggunakan paradigma UNIVERSITAS ISLAM NEGERI pengetahuan berdasarkan pandangan konstruktivitas (seperti makana jamak dari pengalaman individual, makna yang Secara sosial dan histori dibangun dengan AKASSAR suatu teori atau mengembangkan pola) maksud atau pandangan advokasi/partisipatori (seperti, orientasi politik, isu, kolaboratif atau orintasi perubahan) atau keduanya. Peneliti mengumpulkan data penting secara terbuka terutama dimaksudkan untuk mengembangkan tema-tema dari data<sup>66</sup>.

Berdasarkan keterangan di atas, penelitian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman dan gambaran umum terkait budaya *lonto leok* dalam

-

<sup>65</sup> Lexy. J. Moleong, metode penelitian kualitatif (Bandung: Rosda Karya 2007), h. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Emzir, *Metodologi Penelitian Pendidikan Kualitatif dan Kuantitatif* (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2013), h. 28

menjalin kerukunan antarummat beragama di Manggarai Barat.

#### C. Sumber Data

Sumber data dalam penyusunan penelitian diambil dalam proses penelitian yang dilakukan di lapangan, dalam penyusunan ini menggunakan dua sumber data yaitu:

#### 1. Sumber Data Primer

Data Primer yakni data yang diperoleh di lapangan seperti informasi yang bersumber dari pengamatan langsung kelokasi penelitian dengan cara observasi dan wawancara dengan unsur pemerintahan, tokoh adat, maupun data yang diperoleh dari masyarakat di Kabupaten Manggarai Barat.

#### 2. Sumber Data Sekunder

Data sekunder berupa dokumenter yang bersumber dari buku-buku, hasil penelitian, jurnal, majalah, media cetak dan dokumen-dokumen lainnya yang berkaitan dengan penelitian ini yang diperoleh dengan cara penelusuran arsip dan berbagai perpustakaan.

# F. Metode Pengumpulan Data KASSAR

Metode pengumpulan data merupakan sesuatu yang sangat penting dalam penelitia, karena tujuan utama dari penelitian adalah mendapatkan data. Adapun teknik pengumpulan data yang dipergunakan dalam penulisan ini adalah sebagai berikut:

 Library Research (riset kepustakaan) yaitu dengan mengumpulkan data dan membaca buku-buku, majalah-majalah yang erat hubungannya dengan pokok permasalahan dalam penulisan tesis ini. Selain itu penelitian ini dimaksudkanuntuk memperoleh data dan informasi yang erat kaitannya dengan budaya dan kerukunan antarummat

2. *Field research* (riset lapangan) yaitu mengumpulkan data melalui penelitian lapangan dengan menggunakan metode sebagai berikut:

#### a. Observasi

Observasi yaitu mengadakan pengamatan langsung terhadap hal-hal yang adahubungannya dengan objek penelitian. Hal ini dilakukan untuk mengetahui keadaan yang sebenarnya untuk dibandingkan dengan hasil penelitian yang berasal dari wawancara kelak dengan informan agar diperoleh data yang akurat untuk menggambarkan keadaan yang sebenarnya

## b. Wawancara

Mengadakan wawancara mendalam, merupakan proses tanya jawab dalam penelitian yang berlangsung secara lisan antara dua orang atau lebih bertatap muka mendengarkan secara langsung informasi-informasi atau keterangan-universitas islam negeri keterangan secara mendalam dan detail<sup>67</sup>

Wawancara merupakan pengumpulan data dengan mengajukan pertanyaan secara langsung oleh pewawancara (pengumpulan data) kepada responden, dan jawaban-jawaban responden dicatat atau direkam dengan alat perekam<sup>68</sup>

Sugiyono mengemukakan bahwa anggapan yang perlu dipegang oleh peneliti dalam menggunakan metode wawancara adalah sebagai berikut<sup>69</sup>

<sup>67</sup>Isbandi Rutminto Adi, *Kesejahteraan Sosial*: Pekerja Sosial, *Pembangunan Sosial dan Kajian Pembangunan* (Cet.I; Jakarta: PT. Raja Grapindo Persada, 2012), h. 50.

<sup>68</sup> Cholid Nurbuko dan Abu Achmadi, *Metodologi Penelitian* (Cet. VIII; Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2007), h. 70

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Irwan Soehartono, *Metode Penelitian Sosial* (Cet. VII; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2008), h. 67-68.

- 1) Bahwa subjek adalah orang yang paling tahu tentang dirinya sendiri.
- 2) Bahwa apa yang dinyatakan oleh subjek kepada peneliti adalah benar dan dapat dipercaya.
- 3) Bahwa interpretasi subjek tentang pertanyaan-pertanyaan yang diajukan peneliti kepadannya adalah sema dengan apa yang dimaksudkan peneliti.

Wawancara dimaksudkan untuk memperoleh suatu data berupa informasi dari informan, selanjutnya peneliti dapat menjabarkan lebih luas informasi tersebut melalui pengolahan data secara komperensif, sehingga wawancara tersebut dapat memungkinkan peneliti untuk dapat mengetahui bagaimana budaya *lonto leok* dalam menjalin kerukunan antarummat beragama. Wawancara ini dilakukan dengan tokoh adat, tokoh agama, dan masyarak Manggarai Barat.

#### c. dokumentasi

Dokumentasi merupakan catatan peristiwa sudah berlalu. Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar, atau karya-karya monumental dari seseorang<sup>70</sup>

Dokumen digunakan untuk memperoleh data langsung dari tempat penelitian. Dokumen yang dimaksud untuk melengkapi data dari hasil observasi dan wawancara, dokumentasi merupakan sumber data yang stabil, di mana menunjukkan suatu fakta yang telah berlangsung. Agar lebih memperjelas dari mana informasi itu didapatkan, peneliti mengabadikan dalam bentuk foto-foto dan data yang relevan dengan penelitian. Adapun secara dokumentasi yaitu foto-foto dengan pihak pemerintah, tokoh adat serta pihak lain yang memberi informasi, dan lokasi dari mana peneliti mendapatkan informasi.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Sugiyono, *Metode Penelitian Kombinasi* (Cet. 10; Bandung: Alfa Beta, 2018), h. 326

#### G. Instrumen Penelitian

Penelitian merupakan aktivitas ilmiah yang sistematis, terarah, dan bertujuan, maka pengumpulan data penelitian adalah sangat penting guna menjelaskan fenomena yang sedang diteliti atau menggambarkan variablevariabel yang diteliti. Marzuki menjelaskan bahwa data atau informasi yang dikumpulkan harus relevan dengan persoalan yang dihadapi, artinya data itu bertalian, berkaitan, mengena dan tepat<sup>71</sup>. Disinilah letak arti penting dari pada alat pengumpulan data atau disebut dengan instrument penelitian.

Peneliti adalah instrumen kunci dalam penelitian.<sup>72</sup> Barometer keberhasilan suatu penelitian tidak terlepas dari instrumen yang digunakan, Oleh karena itu isntrumen utama dalam penilitian ini dalah peneliti itu sendiri. Selanjutnya Intrument penelitan yang kami gunakan meliputi; observasi, wawancara, (interview) dengan daftar pertanyaan penelitian yang telah dipersiapkan, kamera, alat perekam dan buku catatan.

## F. Teknik Pengolahan dan Analisis Data

Analisis data adalah poreses mencari dan menyusun secara sistematis data yang diperoleh dari hasil wawancara, catatan lapangan, dan dokumentasi, dengan caramengorganisasikan data kedalam kategori, menjabarkan kedalam unit-unit, melakukan sintesa, menyusun kedalam pola, memilih mana yang panting dan yang akan dipelajari, dan membuat kesimpulan sehingga dapat dipahami dengan

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>Marzuki, *Metodologi Riset* (Yogyakarta: T.pn, 1977), h. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Sugiyono, *Metode Penelitian Kombinasi*, h. 306.

mudah oleh peneliti sendiri maupun orang lain

Dalam analisis data ini bukan hanya merupakan kelanjutan dari usaha pengumpulan data yang menjadi obyek peneliti dalam menyusun tesis, namun juga merupakan satu kesatuan yang terpisahkan dengan pengumpulan data berawal denganmanelaah seluruh data yang tersedia dari berbagai sumber, yaitu informan dari hasil teknik pengumpulan data baik wawancara, observasi, serta dokumentasi. Analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis kualitatif yang merupakan upaya yang berlanjut dan berulang-ulang, data yang diperoleh di lapangan diolah dengan maksud dapat memberikan informasi yang berguna untuk dianalisis.

Suryabrata menyatakan bahwa analisis data merupakan langkah yang paling kritik dalam penelitian. Analisis data adalah suatu cara yang digunakan untuk mengolah atau menganalisis data hasil penelitian yang selanjutnya dicari kesimpulan dari hasil penelitian yang diperoleh<sup>73</sup>GERI

Teknik analisis yang digunakan adalah teknik analisis kualitatif yaitu upaya yang dilakukan dengan cara mengorganisasikan data, memilah-milahnya menjadi satuan yang dikelolah, menyintesiskannya, mencari dan menemukan pola, menemukan apa yang dapat diceritakan kepada orang lain<sup>74</sup>

Adapun teknis analisis data dalam penelitian kualitatif secara umum dimulai dari:

40

 $<sup>^{73}</sup>$  Sugiyono, Metode Penelitian Sosial (Cet. VII; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2008), h. 67-68

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Sumadi Suryabrata. *Metodologi Penelitian* (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2010), h.

#### 1. Reduksi Data

Dalam proses ini peneliti dapat melakukan pemilihan-pemilihan data yang hendak dikode mana yang dibuang mana yang merupakan ringkasan, cerita-cerita apayang sedang berkembang.

## 2. Penyajian Data

Penyajian data yakni menyajikan sekumpulan informasi yang tersusun dan memberikan kemungkinan adanya penarikan kesimpulan dan pengambilan tindakan. Penyajian data yang telah diperoleh dari lapangan terkait dengan seluruh permasalahan penelitian kemudian dipilih sesuai dengan yang dibutuhkan dengan baik dan yang tidak, lalu di kelompokkan kemudian diberikan batasan masalah. Dari penyajian data tersebut, maka diharapkan dapat memberikan kejelasan data yang substantive dengan data pendukung.

#### 3. Verifikasi/Penarikan Kesimpulan

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

adalah menarik kesimpulan dan verifikasi. Penarikan kesimpulan sebenarnya adalah sebagian dari satu kegiatan yang utuh. Kesimpulan-kesimpulan juga diverifikasi selama kegiatan berlangsung, juga merupakan tinjauan ulang pada catatan-catatan lapangan yang ada.

#### H. Pengujian dan Keabsahan Data

Setelah proses pengumpulan data dilakukan, proses selanjutnya adalah melakukan analisis data. Pada dasarnya analisis data dalam etnografi berjalan bersamaan dengan pengumpulan data. Ketika peneliti melengkapi catatan lapangan setelah melakukan observasi, pada saat itu pula peneliti melakukan

analisis data<sup>75</sup>. Bagi etnografi komunikasi menemukan hubungan antara komponen komunikasi merupakan analisis data yang utama, karena berdasarkan itulah pola terbentuk. Analisis juga dapat dilakukan pada komponen kompetensi komunikasi untuk mengetahui pengaruh dari aspek sosio kultural terhadap pola yang telah ada.

Creswell dalam Kuswarno menyebutkan tiga teknik analisis data dalam penelitian etnografi yaitu:<sup>76</sup>

- Deskripsi, menjadi tahapan awal bagi etnografer dalam menuliskan laporan dan mempresentasikan hasil penelitiannya dengan menggambarkan secara detil obyek penelitiannya.
- 2. Analisis, etnografer menemukan beberapa data akurat mengenai penggambaran obyek penelitian yang biasanya melalui tabel, grafik, diagram, dan model. Penjelasan pola-pola atau regularitas dari perilaku, membandingkan obyek penelitian dengan obyek lain dan mengevaluasinya dengan nilai umum yang berlaku, semua termasuk pada tahap ini.
- 3. Interpretasi, menjadi tahap akhir analisis data dalam penelitian etnografi. Etnogrfer menggunakan kata orang pertama dalam penjelasannya, untuk menegaskan bahwa penelitiannya murni hasil interpretasinya dan pada tahap inilah etnografer mengambil kesimpulan dari hasil penelitiannya Peneliti menggunakan tiga teknis analisis data tersebut dengan

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Engkus Kuswarno, *Etnografi Komunikasi, Pengantar dan Contoh Penelitiaanya* (Bandung: Widya Padjadjaran, 2008), h. 67.

 $<sup>^{76}</sup>$  Engkus Kuswarno, Etnografi Komunikasi, Pengantar dan Contoh Penelitiaanya (Bandung: Widya padjadjaran, 2008), h. 68.

mendeksripsikan hasil penelitian, selanjutnya dianalisis dengan membandingkan beberapa hasil temuan lapangan dan tahap terakhir adalah menginterpretasi hasil analisis. Pada tahap ini, etnografer menggunakan kata orang pertama dalam penjelasannya, untuk menegaskan bahwa apa yang dia kemukakan adalah murni hasil interpretasinya.



#### **BAB IV**

## BUDAYA LONTO LEOK DALAM MENJALIN KERUKUNAN ANTARUMMAT BERAGAMA DI KABUPATEN MANGGARAI BARAT

## A. Gambaran Umum Kabupaten Manggarai Barat

Kabupaten Manggarai Barat merupakan sebuah ibukota yang terletak di bagian barat pulau Flores di provinsi Nusa Tenggara Timur. Kabupaten Manggarai Barat adalah wilayah administratif yang tergolong wilayah baru. Sebelumnya kabupaten ini adalah bagian dari wilayah administratif Kabupaten Manggarai. Ibu Kota Kabupaten Manggarai Barat merupakan Labuan Bajo. Kabupaten Manggarai Barat terletak di antara 8°14'- 9°00' Lintang Selatan (LS) dan 119°21'-120°20' Bujur Timur (BT).

Kabupaten Manggarai Barat merupakan daerah yang memiliki luas daratan mencapai 2.947,50 km², yang terdiri atas daratan Flores dan pulau-pulau besar lainya seperti pulau Komodo, Rinca, Longos, dan beberapa pulau kecil lainnya. Wilayah administrasi kabupaten Manggarai Barat terdiri dari 12 Kecamatan yaitu kecamatan Komodo, kecamatan Boleng, kecamatan Sano Nggoang, kecamatan Mbeliling, kecamatan Lembor, kecamatan Welak, kecamatan Lembor Selatan, kecamatan Kuwus, kecamatan Ndoso, kecamatan Macang Pacar, kecamatan Kuwus Barat, dan kecamatan Pacar. Adapun yang menjadi batas-batas wilayah administrasi Kabupaten Manggarai Barat adalah sebagai berikut

- 1. Sebelah utara berbatasan dengan laut Flores
- 2. Sebelah timur berbatasan dengan Kabupaten Manggarai
- 3. Sebelah selatan berbatasan dengan selat Sumba dan laut Sawu
- 4. Sebelah barat berbatsan dengan selat Sape

## a. Penduduk

Berdasarkan proyeksi penduduk tahun 2023, Kabupaten Manggarai Barat Memiliki total penduduk sebanyak 272.556 jiwa. Populasi ini terdiri dari penduduk laki-laki dan penduduk perempuan, yang terdistribusi di seluruh wilayah kabupaten ini. Kabupaten Manggarai Barat terbagi menjadi 12 kecamatan dan 5 kelurahan, dan 164 desa.

Table 1.1

Jumlah penduduk Kabupaten Manggarai Barat 2022-2024

| Kecamatan      | Ju <mark>mlah</mark> Penduduk ( jiwa) |                     |         |
|----------------|---------------------------------------|---------------------|---------|
|                | 2022                                  | 2023                | 2024    |
| Macang Pacar   | 16,428                                | 16,405              | 16.098  |
| Kuwus          | 14,175                                | 14,151              | 14.446  |
| Lembor         | 34,199                                | 34,521              | 34.543  |
| Sano Nggoang   | 15,008                                | 15,479              | 15.061  |
| Komodo         | 54,669<br>IVERSITAS ISLA              | 55,586<br>AM NEGERI | 57.077  |
| Lembor Selatan | 7 24,962                              | 25,311              | 25.864  |
| Boleng         | 19,464                                | 19,559              | 20.268  |
| Welak          | 22,452                                | 22,811              | 23.745  |
| Ndoso          | 20,461                                | 20,558              | 20.969  |
| Kuwus barat    | 11,026                                | 11,073              | 11.456  |
| Mbeliling      | 14,336                                | 14,324              | 14.655  |
| Pacar          | 17,257                                | 17,411              | 17.778  |
| Total          | 209.768                               | 267.189             | 272.556 |

Sumber: BPS Kabupaten Manggarai Barat 2024

Berdasarkan tabel 1.1 tersebut disimpulkan bahwa Jumlah penduduk di kabupaten Manggarai Barat pada tahun 2022-2024 berjumlah 209.768 jiwa, pada

tahun 2022 sebesar 267.189 jiwa dan pada tahun 2023 sebesar 272.556 jiwa. dengan laju pertumbuhan penduduk rata-rata 1,32% pertahun dengan kepadatan penduduk mencapai 81,59 jiwa/km².

## b. Agama

Mayoritas penduduk Kabupaten Manggarai Barat beragama Kristen katolik. Hal ini berdasarkan data yang dikeluarkan oleh Kementerian Dalam Negeri bahwa pada tahun 2023 jumlah persentase penganut agama Kristen katolik di Kabupaten Manggarai Barat mencapai 78,02 persen.<sup>77</sup> Untuk lebih jelasnya dapat dilihat dalam tabel berikut:

Tabel 1.2
Persentase Penduduk Kabupaten Manggarai barat Berdasarkan Agama yang
Dianut

| No. | Agama             | Persentase                  | Tahun |
|-----|-------------------|-----------------------------|-------|
| 1   | Islam             | 21,16                       | 2023  |
| 2   | Kristen Protestan | RSITAS ISLAM NEGERI<br>0,74 | 2023  |
| 3   | Kristen Katolik   | 78,02                       | 2023  |
| 4   | Hindu             | 0,08                        | 2023  |
| 5   | Budha             | 0,01                        | 2023  |

Sumber Data: BPS Kabupaten Manggarai barat 2024.

Berdasarkan table 1.2 tersebut, dapat disimpulkan bahwa agama Kristen katolik merupakan agama yang paling banyak dianut masyarakat di kabupaten Manggarai Barat. Dengan jumlah persentase penduduk mencapai 78,02 persen

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>BPS Kabupten Manggarai Barat Tahun 2024

tahun 2023. Sementara penganut agama lainnya hanya mencapai jumlah persentase penduduk 0,01 sampai 21,16 persen.

#### c. Pendidikan

Pendidikan di Kabupaten Manggarai Barat melibatkan berbagai tingkatan, mencakup Sekolah Dasar (SDK/MI), Sekolah Menengah Pertama (SMP/MTs), Sekolah Menengah Atas (SMA/SMK/MA), hingga perguruan tinggi swasta. Pendidikan di Kabupaten Manggarai Barat mencerminkan komitmen untuk memberikan akses pendidikan yang merata dan berkualitas. Mulai dari pondok belajar anak-anak hingga institusi pendidikan tinggi, seperti politeknik el Bajo, Kabupaten Manggarai Barat menjadi wahana pembelajaran bagi masyarakatnya. Dengan ragam pilihan tersebut, tercipta ekosistem pendidikan yang menyeluruh, memastikan generasi masa depan memiliki landasan pengetahuan yang kuat untuk menghadapi tantangan global.<sup>78</sup>

#### d. Suku dan Bahasa

Masyarakat di Kabupaten Manggarai Barat sebagian besar berasal dari Suku Manggarai yang merupakan suku asli di Nusa Tenggara Timur, dan beberapa suku lainya seperti suku Bajo, suku Bima, dan suku bugis yang sudah migrasi ke Manggarai Barat. Umumnya mereka berbahasa dengan menggunakan Bahasa manggarai. bahasa Manggarai yang digunakan memiliki dialek bahasa yang bervariasi, tetapi sebagian besar menggunakan Dialek Manggarai dan sisanya menggunakan dialek Mbojo yang pada umumnya digunakan di wilayah pesisir laut.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<sup>78</sup> Profil Kabupaten Manggarai Barat 2024

## B. Kondisi kehidupan Masyarakat antarumat beragama di Manggarai Barat

Berdasarkan objek yang dikaji oleh peneliti yakni *lonto leok*, penelitian ini diawali dengan mencari informasi mengenai *lonto leok* melalui jurnal, buku, serta artikel yang ada di internet sebagai bahan untuk memperoleh gambaran tentang *lonto leok* di Kabupaten Manggarai Barat. Selanjutnya peneliti menentukan informan yakni masyarakat Manggarai Barat sebagai data primer dalam penelitian. kemudian menemui dan memilah beberapa masyarakat, peneliti memilih 7 orang masyarakat dan satu orang masing masing tokoh agama dan tokoh adat untuk dijadikan sebagai sumber informasi dalam penelitian ini. Selain itu, peneliti juga ikut dalam acara *lonto cama pande raes* untuk menyaksikan dan mendapatkan pengalaman terkait dengan *lonto leok* di Kabupaten Manggarai Barat.

Kondisi keagamaan yang di maksud dalam penelitian ini merupakan pada tataran pengamalan atau praktek yang dilakukan agar nilai- nilai yang terkandung dari setiap praktek dari aktivitas keagamaan itu diterapkan dalam tingkah laku kehidupan sehari-hari khususnya yang berkaitan dengan toleransi antarumat beragama. Aktifitas keagamaan dalam kehidupan berdampingan antarsatu dengan yang lain yang di laksanakan secara nyata dalam kehidupan masyarakat.

Toleransi antarumat beragama yang di maksud dalam penelitian ini merupakan adanya hubungan yang baik, dinamis dan damai antar sesama umat beragama. Hubungan antara sesama umat satu agama dan berbagai agama serta antara umat beragama dengan pemerintah, dalam usaha memperkuat kesatuan dan persatuan bangsa serta meningkatkan kesajateraan untuk bersama-sama membangun masyarakat yang sejahtera dan dinamis.

Toleransi dalam beragama tidak dimaknai untuk hidup dan tumbuh dalam ajaran agama yang lainya. Melainkan toleransi dalam beragama yang dimaksudkan di sini adalah menghormati agama lain dan menjunjung tinggi perbedaan. Dalam bertoleransi tidak dibenarkah untuk berlebih-lebihan sehingga sikap dan tingkah laku menggangu hak-hak dan esensi kepentingan agama lain.

Kabupaten Manggarai Barat terdapat 5 jenis kepercayaan yang dianut oleh masyarakat setempat, yaitu agama islam, kristen katolik, dan kristen protestan, budha dan hindu. hal ini bisa dilihat pada tabel 1.2 di atas. Perbedaan agama yang di anut di Manggarai Barat tidak pernah menimbulkan konflik yang berlatar sentimen agama, bahkan dari sisi kerukunan umat beragamanya sampai saat ini masih terjalin sangat baik. Hal ini bisa terwujud karena penduduknya saling menerapkan sikap saling menghargai, saling menghormati, menjalin hubungan yang harmonis dalam berinteraksi sosial dan tidak saling mengganggu pada saat melakukan kegiatan keagamaan pada masing-masing agama yang diimaninya. Oleh karena itu, untuk lebih memperjelas tentang kehidupan sosial keagamaan masyarakat di Manggarai Barat maka penulis menguraikan sebagai berikut:

## 1. Kehidupan sosial kehidupan masyarakat agama islam dan kristen

Kehidupan sosial masyarakat agama islam dan kristen di Manggarai Barat secara umum berjalan dengan baik dan harmonis baik antara sesama penganut agama islam maupun dengan umat kristiani. Umat islam sendiri tidak merasa terganggu dengan keberadaan umat kristiani, begitupun sebaliknya, Pada saat menjalankan kegiatan sosial daerah Manggarai Barat yang masyarakatnya mayoritas penganutnya beragama kristen katolik, namun penganut agama islam tidak pernah mempermasalahkan hal itu begitu pula sebaliknya. Masyarakat umat

islam tidak merasa terkucilkan karena tinggal di tengah-tengah masyarakat yang penduduknya mayoritas beragama kristen katolik.

Penduduk agama kristen katolik menyadari bahwa setiap manusia diciptakan berbeda-beda dan berbangsa bangsa, Baik dari segi suku, agama, ras dan antargolongan, namun perbedaan tersebut tidak menjadi penghalang untuk saling tidak menyambung tali persaudaraan antarsesama masyarakat yang di luar agama kristen katolik, karena mereka meyakini agama bukanlah hal yang menjadi penghalang untuk saling berinteraksi sosial dan berhubungan baik dengan masyarakat yang berbeda keyakinan dengannya. Sementara umat islam memiliki tingkat solidaritas yang sangat tinggi dalam merajut tali persaudaraan baik antarsesama umat islam maupun dengan umat kristiani.

Penduduk umat beragama islam antusias menerapkan sikap toleransi antarumat beragama untuk menghindari konflik antargama. Walaupun masyarakat Manggarai Barat mayoritas beragama kristen katolik tetapi umat islam tidak pernah merasa terkucilkan dalam berinteraksi sosial karena hubungan antarumat beragamanya terjalin dengan sangat baik dan harmonis. Salah satu bukti harmonisnya kehidupan sosial masyarakat di kabupaten Manggarai Barat bisa dilihat dari:

## a. Hubungan baik dan interaksi sesama

Hubungan yang baik dalam berinteraksi merupakan suatu kunci dari semua kehidupan sosial dalam masyarakat, oleh karena itu tanpa interaksi sosial tidak mungkin adanya kehidupan bersama. Salah satu cara mempererat tali persaudaraan dan saling toleransi antara umat beragama adalah dengan adanya komunikasi yang baik antara sesama umat Islam maupun umat Kristiani di

Manggarai Barat, Dengan adanya iteraksi yang baik maka akan membuat suasana semakin kondusif dan tetap harmonis.

Berdasarkan hasil wawancara dengan Mujahirin selaku sekretaris desa Wae Wako kecamatan Lembor kabupaten Manggarai Barat mengenai interaksi sosial mengatakan bahwa:

"Kondisi kehidupan bergama di Manggarai barat sesungguhnya saling berinteraksi sesama dengan baik, dengan mengedepankan nilai-nilai sosial kehidupan untuk sesama pemeluk agama begitupun untuk penganut agama lain. untuk terjadinya masalah bisa hilang sedikit demi sedikit, contoh nyantanya adalah ketika masyarakat ummat islam yang ingin melakukan ibadah hari raya keagamaan maka dari umat Kristen khatolik dan protestan memberikan ucapan selamat hari raya kepada kami. Dan inilah yang menjadi asas dasar lahirnya kerukunan" 79

Sesuai pernyataan dari bapak Mujahirin, dalam ajarana islam berkeyakinan bahwa Allah swt menciptakan manusia dengan kondisi dan keadaan yang berbedabeda untuk saling mengenal, saling menghargai dan tolong menolong satu sama lain dan tidak menjadikan perbedaan sebagai permusuhan. Umat Islam di Manggarai Barat sangat menghargai perbedaan dan menghargai keberadaan masyarakat non muslim, Dan mengakui bahwa masyarakat antarumat beragama di Manggarai sangat menjunjung tinggi sikap toleransi antara umat beragama dan tidak membeda-bedakan antara umat islam dan umat kristiani dalam berinteraksi sosial. Pernyataan ini juga diperkuat oleh Kristo yang mengungkapkan bahwa:

"Puji tuhan pada umumnya masyarakat kita di Manggarai sampai saat ini masih saling berinteraksi satu dengan yang lainya dengan baik, kami juga uumat khatolik berupaya mengedepankan nilai-nilai sosial terhadap sesama pemeluk agama begitupun sebaliknya." <sup>80</sup>

 $<sup>^{79}</sup>$  Mujahirin, (35 tahun) sekretaris desa,  $wawancara\ 21$ oktober 2024, di kantor desa Wae Wako

 $<sup>^{80}</sup>$  Kristo (38 tahun) penganut agama Kristen katolik,  $wawancara\ 21$ oktober 2024 di kediamannya.

Sedangkan menurut Hamsu selaku imam lingungan di kelurahan Wae Wako mengenai interaksi sosial mengatakan bahwa:

"penduduk masyarakat beragama di Manggarai pada dasarnya sudah saling berinteraksi dengan cukup baik, ketika mereka saling berjumpa di acara-acara baik pernikahan dan acara kematian ataupun acara keagamaan yang melibatkan antar semua pemeluk agama mereka saling bertegur sapa satu sama lain dengan sangat sopan dan baik."81

Berdasarkan pernyataan dari informan tersebut menunjukkan bahwa masyarakat penduduk Manggarai Barat berupaya untuk menjunjung tinggi sikap saling toleransi dengan berinteraksi sangat baik antara sesama umat islam maupun umat kristiani. Hasil wawancara terhadap beberapa informan mengenai interaksi sosial berada dalam nuansa yang baik, harmonis dan rukun jika dilihat dari cara masyarakat setempat saling berkominikasi satu dengan yang lainya. Kondisi yang seperti ini yang diharapkan oleh masyarakat pada umumnya agar tercapainya kerukunan umat beragama selalu terpelihara dengan baik agar bisa terhindar dari adanya konflik ataupun perpecahan antara sesama pemeluk agama.

Dalam upaya mempererat kekerabatan terhadap sesama pemeluk agama, interaksi antara sesama pemeluk agama harus terjalin dengan baik. Adapun untuk saling berinteraksi dengan baik merupakan dengan cara mempererat silaturahmi satu dengan yang lainya, Dengan upaya ini maka interaksi terhadap sesama penganut akan berjalan dengan baik dan harmonis, sehingga dalam hal ini penulis mewawancarai beberapa informan. Informan mengenai silaturrahmi seperti yang dikatakan oleh Rasyidah yaitu:

"Ketika bersilaturahmi kerumah saudara dan kerabat baik yang seiman maupun tidak , biasanya ketika mengadakan hajatan atau yang lainya keluarga kami selalu saling mengundang untuk hadir dan bersama- sama kumpul dalam acara, di Manggarai kerukunan terjadi salahsatu faktornya

<sup>81</sup> Hamsu, (55 tahun) imam lingkungan, wawancara 22 Oktober 2024 di kediamannya.

adalah karna dari keluraga yang satu."82

Berdasarkan pernyataan informan di atas, menunjukkan bahwa hubungan silaturahmi antara penganut beragama tetap terjalin dengan baik sampai hingga saat ini, dan ini merupakan suatu bentuk interaksi sosial yang bisa dikatakan sangat efektif baik secara interaksi secara individu maupun ketika berinteraksi dengan orang lain dalam menjaga kerukunan umat beragama di Mangarai Barat. Tanpa interaksi dan hubungan baik dalam suatu masyarakat maka tidak akan terjadi kerukunan umat beragama. Selain dari adanya faktor interaksi sosial sebagai bentuk kerukunan umat beragama, maka salah satu cara lain untuk membina kerukunan adalah dengan adanya kerjasama dan bergotong royong antara setiap pemeluk beragama seperti yang akan dibahas selanjutnya.

## 2. Gotong royong (cama raes)

Gotong royong dan kerjasama antrumat beragama sangatlah penting untuk menjaga kerukunan beragama, dan merupakan salah satu cara untuk menjaga kerukunan antar pemeluk agama, dengan adanya kerjasama yang baik antara pemeluk agama maka terciptanya masyarakat yang toleran. Misalnya bergotong royong dalam pembangunan sarana dan prasarana, hari besar keagamaan, dan pelaksanaan hari nasional.

Berdasarkan hasil wawancara dari beberapa informan di Manggarai Barat tentang kerjasama bahwa masyarakat Manggarai baik dari umat Islam maupun agama lain mengatakan hal yang sama bahwa mereka sangat antusias untuk mengikuti kerja bakti seperti gotong royong, kegiatan kerja bakti perbaikan jalan, dan pembersihan area sekitaran kantor Kecamatan dan kantor Kelurahan. Dengan

 $<sup>^{82}\</sup>mbox{Rasyidah}$  (25 tahun) masyarakat beraagama islam, wawancara 22 oktober 2024 di kediamannya.

adanya kegiatan tersebut maka masyarakat tersebut bisa berbaur dan menjalani komunikasi dengan baik antarpemeluk agama. Selain itu bisa juga mempererat kekerabatan antara masyarakat baik dari masyarakat umum, tokoh agama, maupun dari jajaran pemerintahan. Dari hasil wawancara Mujahirin sekretaris desa Wae Wako bahwa:

"Kebersamaan antarumat beragama dalam hal bekerja sama, umat islam dan kristen masih sangat kompak, kenapa saya mengatakan seperti itu karena pada saat kita mau melakukan kerja bakti umat islam maupun umat kristiani sangat antusias saling membantu. Misalnya pada saat pembenahan dan pembersihan sekitaran kantor Kecamatan maupun Kelurahan umat Kristiani turut serta membantu, tidak hanya itu umat Kristiani juga turut serta membantu kami dalam pembenahan jalan dan pembersihan area pasar"83

Pernyataan Mujahirin juga dipertegas oleh Kanis sebagai gurugama khatolik di desa Wae Wako

"Keterkaitan dengan kerja bakti, masyarakat umat Kristen khatolik sangat peduli untuk membantu umat Islam karena umat Islam juga sering membantu kami dalam bekerja bakti. Misalnya, saat kami ingin membersihkan area aula tempat ibadah kami tetangga-tetangga yang umat Islam ikut serta membantu seperti membantu megecet, pangkas-pangkas rumput disekitaran tempat ibadah kami, serta membantu dalam hal berbenah dan sebagian umat islam ikut andil dalam mensukseskan acara misa minggu pagi"<sup>84</sup>.

Masyarakat Manggarai Barat hidup rukun dan damai dengan saling menghargai antara sesama umat beragama, Hal ini dilakukan atas dasar kemansusiaan bahwa sebagai sesama bangsa Indonesia dan sebagai makhluk ciptaan tuhan untuk dapat hidup saling berbuat baik kepada siapapun. Begitupun dalam beragama harus saling menghargai antara umat beragama.

-

 $<sup>^{83}</sup>$  Muhajirin (35 tahun) sekretaris desa wa<br/>e wako, wawancara22 oktober 2024 di kantor desa.

<sup>84</sup> Kanis (52 tahun) gurugama khatolik, *wawancara* 23 oktober 2024 di kediamannya.

## 3. Menghormati dan menghargai perbedaan

Setiap agama sepakat untuk mengajarkan kebaikan. Hal ini menjadi modal besar untuk terciptanya kerukunan umat beragama. Keberadaan agama-agama yang diakui negara kesatuan republik Indonesia memiliki ajaran yang luhur agar mengajarkan kebaikan bagi umat manusia. Meskipun ada yang tidak menghargai perbedaan dan cenderung tidak mendukung kerukunan umat beragama, tetapi tidak mengurangi keluhuran agama dalam menerapkan konsep kerukunan.

Sejauh ini kerukunan akan dapat dicapai apabila setiap golongan, agama, memiliki prinsip setuju dalam perbedaan. Setuju dalam perbedaan berarti orang mau menerima sepenuh hati dan menghormati orang lain dengan seluruh aspirasi, keyakinan, kebiasaan dan pola hidupnya, menerima dan menghormati orang lain dengan kebebasan untuk menganut keyakinan agamanya sendiri. Kesadaran mengenai pentingnya membangun kerukunan beragama di tengah masyarakat jauh lebih kuat tertanam didalam hati masing-masing umat beragama. Dari hasil wawancara peneliti dengan tokoh agama islam dan masyarakat muslim Kecamatan lembor Kabupaten manggarai Barat, Umar selaku imam lingkungan muslim mengatakan:

"Masyarakat yang berada di Manggarai Barat ini lahir dari berbagai suku dan agama yang berbeda, perbedaan itu tidak menjadikan hubungan sosialnya berjarak melainkan terjalin dengan baik, masyaraka kami ajarkan agar saling merangkul, sehingga kehidupan beragama dapat terlaksana dengan baik, seperti mudahnya umat islam melaksanakan ritual ibadah dan kegiatan keagamaan lainnya walaupun berada di daerah mayoritas katolik, begitupula ketika kami mengadakan kegiatan syiar-syiar keagamaan seperti acara

maulid, halal bi halal dan lain lainya serta menyambut hari raya besar kami seperti lebaran ini aman-aman saja.<sup>85</sup>

Berdasarkan hasil wawancara dari para informan, Manggarai Barat adalah salah satu kabupaten yang memiliki keragaman ras, agama, dan suku. Manggarai Barat juga dapat disebut sebagai miniaturnya Indonesia dalam konteks kerukunan umat beragama. Dengan keadaaan tersebut masyarakat dituntut untuk menjaga atau memelihara kerukunan yang selama ini telah terjalin di tengah-tengah masyarakat. Tentunya hal ini tidak serta-merta dibuat untuk beberapa kepentingan saja, keadaan ini terlihat nyata berkat dari pemahaman-pemahaman yang tumbuh ditengah-tengah masyarakat untuk menjunjung tinggi nilai toleransi dan seringnya diadakan kegiatan silaturahmi antar agama. Menurut kanis selaku tokoh agama katolik di Kecamatan lembor mengatakan:

"Budaya lonto leok sangat menghargai dan menjunjung tinggi perbedaan dan merupakan kunci utama dalam membangun toleransi dan kerukunan beragama. Tradisi dan kebiasaan yang menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan saling menghormati antarumat beragama perlu dilestarikan dan ditanamkan sejak dini kepada generasi muda. Hal ini dapat dilakukan melalui pendidikan formal dan informal, seperti pengajaran agama, ceramah, dan diskusi tentang pentingnya toleransi dan kerukunan beragama." <sup>86</sup>

Pentingnya peran pemuka agama dalam menjaga kerukunan dan hubungan baik antarumat beragama dimuali dengan bagaimana cara menempatkan umat agamanya agar aktif dalam kegiatan keagamannya masing-masing, karena setiap pertemuan di masing-masing agama pemuka agama memiliki kesempatan bertemu dengan seluruh umat agamanya, kesempatan tersebut mereka manfaatkan untuk

\_

2024

<sup>85</sup> umar, (41 tahun) Pemuka agama islam, Wawancara di Kecamatan lembor, 20 oktober

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Kanis (52 tahun) Pemuka agama Katholik *wawancara* Kecamatan lembor, 21 oktober 2024

memberikan nasehat dan nilai nilai kebaikan dari setiap agama, seperti berdiskusi dan bermusyawarah yang membahas terkait masalah kemasyarakatan dan keagamaan bagaimana mereka harus memposisikan diri terhadap kedua aspek tersebut. Selanjutya peneliti mewawancarai beberapa informan terkait aktivitas masyarakat dalam toleransi umat beragama. dari hasil wawancara peneliti dengan imam masjid Tado bara mengemukakan :

"Toleransi dan menghargai perbedaan masyarkat di Manggarai selama ini merupakan bentuk sikap persatuan dan kesatuan yang tumbuh berdasarkan kesadaran masyarakat untuk hidup berdampingan dan menciptakan rasa aman antar sesama umat beragama. Setelah menunaikan Shalat Ied, umat Muslim saling silaturahmi bermaaf-maafan terhadap muslim lain, mulai dari keluarga, tentangga dan kerabat-kerabat untuk meminta maaf. Umat muslim juga bersilaturahmi kepada tetangga-tetangga atau saudara-saudara mereka yang non muslim, ini akhirnya membuat masyarakat non muslim saling berbaur dalam nuansa bermaaf-maafan. Hal itu, dilakukan sebagai bentuk dari penghormatan kepada tetangga yang berbeda keyakinan."87

Pernyataan Hurma juga dipertegas oleh Dantut yang berpendapat tentang aktivitas masyarakat manggarai toleransi bahwa:

"Contoh nyata toleransi pada masyarakat Manggarai di sini adalah Pada perayaan Hari Raya Kurban, mayarakat muslim dalam prosesi penyembelihan dan pembagian daging selain dari umat Islam, umat lain pun turut andil dalam membantu dan memberikan hewan Kurban untuk disembelih dan dibagibagikan kepada masyarakat yang kurang mampu. Khusunya dalam hal hewan qurban, tentunya untuk penyembelihan hewan Kurban tetap dilakukan oleh umat Islam namun dari umat lain ikut berpartisipasi saat memotong kecilkecil atau menguliti. Dengan adanya hari raya kurban, sikap umat yang berbeda keyakinan ini akan memperetat hubungan sesama masyarakat, dan secara langsung merupkan bentuk dari adanya toleransi yang bersifat dinamis antar umat beragama untuk saling membantu, meringankan beban,

\_

 $<sup>^{87} \</sup>mathrm{Hurma}$ , (60 tahun) imam masjid tado bara , Wawancara di Kecamatan lembor, 20 oktober 2024.

menghormati yang berbeda keyakinan."88

Selanjutnya peneliti wawancara pemerintah desa Wae Wako tentang aktivitas masyarakat manggarai dalam bertoleransi , Mujahirin mengemukakan bahwa:

"Dalam kehidupan sehari-hari di era moderen seperti ini masyarakat Manggarai kami selalu menyampaikan nilai serta sikap toleransi sangat dibutuhkan oleh semuah lapisan masyarakat agar terciptanya kehidupan masyarakat yang harmonis serta menjujung tinggi rasa persaudaraan"<sup>89</sup>

Dari hasil wawancara peneliti dengan salah satu masyarakat dari agama katolik, Dedi harjo berpendapat:

"toleransi yang ada dan kebersamaan di manggarai Barat didasari oleh sikap saling menghargai dan menghormati antara sesama dan sejauh sikap toleransi tersebut tidak menodai nilai-nilai antaragama yang ada di Manggarai Barat.90

Dengan demikian sikap toleransi di Manggarai Barat sangat erat hubungannya dengan usaha mempererat hubungan antar sesama, karena adanya toleransi dalam kehidupan sehari-hari akan tercipta kehidupan yang harmonis, sejahtera dan damai.

Keharmonisan antarumat beragama yang pertama adalah terletak pada sikap toleransi yang dibangun untuk menyikapi kerukunan yang ada. Bagi negara ini toleransi sangatlah diperlukan dalam menjaga bingkai keagamaan dilihat dari bermacam-macamnya agama yang berkembang di Indonesia tidak hanya Islam yang di akui di negara Indonesia, akan tetapi juga ada lima agama lainnya seperti

<sup>89</sup> Mujahirin (35 tahun) sekretaris desa wae wako, *wawancara* 22 oktober 2024 di kantor desa.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Dantut, (34 tahun) Masyarakat muslim kabupaten Manggarai Barati, *wawancara* 20 oktober 2024 di kediamanya.

 $<sup>^{90}\</sup>mbox{Dedi}$ harjo, (35 tahun) masyarakat agama khatolik, <br/>  $\it Wawancara\,$ di Kecamatan lembor, 20 oktober 2024

hindu, budha, kristen, katholik, dan kongucu. Toleransi sendiri patut kita banggakan namun disisi lain juga terdapat kejenuhan dari para pemeluk agama karena secara tidak langsung toleransi sendiri dapat memunculkan adanya sikap Apologis (sikap yang digunakan untuk pembelaan keyakinan). Pemeluk agama yang mengatakan bahwa agama yang di yakinilah yang paling mempunyai sikiap toleransi kuat dari pada ajaran agama lain, dari sini akan timbul ketegangan- ketegangan baru yang bersiafat Tekstual (Tertulis), dan Kontekstual (Antropologi, Sosiologi, dan Sejarah). Para agamawan dan politisi mengklaim berkat adanya pancasila Indonesia menjadi negara damai penuh dengan kerukunan dan sikap toleransi yang begitu tinggi.

# C. Nilai-nilai kerukunan budaya lonto leok dalam menjaga kerukunan antarummat beragama di Manggarai Barat.

Budaya memiliki peran penting dalam meningkatkan toleransi dan kerukunan antarumat beragama di masyarakat. Toleransi dan kerukunan beragama merupakan pilar utama dalam mewujudkan kehidupan yang damai dan harmonis. Budaya yang menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan saling menghormati antarumat beragama dapat menjadi landasan kuat untuk membangun masyarakat yang inklusif dan rukun.

## 1. Struktur lembaga adat serta fungsi dan wewenang tu'a adat

## a. Tu'a golo

Tu'a golo merupakan kepala kampung (beo) yang memimpin dan memiliki kuasa, otoritas dan wewenang untuk mengatur beo/gendang secara keseluruhan, serta menangani berbagai urusan adat termasuk masalah yang berkaitan konflik antarumat beragama, konflik tanah dan lain- lainya di wilayah masyarakat Manggarai Barat. Tu'a golo kemudian menyerahkan kekuasaannya dan wewenang untuk

membagi serta mengurus konflik tanah kepada orang kepercayaannya yang disebut  $tu'a\ teno$ . Tugas dan wewenang  $tu'a\ golo$  yaitu: pertama, memimpin rapat yang berkepentingan umum warga kampung serta bertindak sebagai hakim yang memutuskan perkara. Kedua, mengatur kehidupan warga kampung dan memiliki hak sanksi apabila terjadi perkelahian diantara warga.

#### b. Tu'a teno

Tua teno memiliki peran khusus terkait pelaksanaan teknis dalam pembukaan lahan baru (lingko). Tu'a teno merupakan seseorang yang memiliki kekuasaan dan kebijakan terkait dengan tanah dan tradisi leluhur. Otoritas khusus yang dimiliki oleh tu'a teno tersebut merupakan fungsi dan wewenang yang begitu penting dalam mengurus berbagai hal yang berhubungan dengan tanah dalam wilayah Masyarakat. Sehingga tua teno mutlak untuk hadir dalam setiap musyawarah penting, serta menjadi saksi dalam setiap sengketa atau konflik yang berkaitan dengan tanah

#### c. Tu'a panga dan tu'a kilo

Tu'a panga mempunyai fungsi untuk memimpin warga panga (suku), sedangkan tu'a kilo merupakan pemimpin keluarga yang terdiri dari beberapa kepala keluarga yang memiliki hubungan darah yang sangat dekat (satu nenek/kakek). Jumlah tua panga tergantung banyaknya panga atau suku yang ada, sedangkan banyaknya tu'a kilo tergantung banyaknya keluarga besar dalam suatu panga (suku).

Wewenang *tu'a panga* yaitu menyelesaikan sangketa dikalangan anggota *panga* (suku) yang belum bisa diselesaikan oleh *tu'a kilo*, menyalurkan anspirasi atau kepentingan anggota *panga* ketingkat lebih atas yaitu *tu'a golo*,

menyampaikan perintah-perintah dari *tu'a golo* kepada anggotannya serta menyaksikan dan mengatur hubungan dan perbuatan hukum berkenan dengan harta benda lainya yang bersifat religious.

## 2. Nilai-nilai kerukunan budaya lonto leok

Nilai adalah sesuatu yang berharga, bermutu, dan menunjukkan kualitas dan berguna bagi kehidupan manusia. Sesuatu itu bernilai berarti sesuatu itu berharga atau berguna bagi kehidupan manusia, nilai-nilai itu sangat banyak mempengaruhi tindakan dan perilaku manusia, baik secara individual, kelompok atau masyarakat secara keseluruhan tentang baik buruk, benar salah, patut atau tidak patut. Suatu nilai apabila sudah membudaya di dalam diri seseorang, maka nilai itu dijadikan sebagai pedoman atau petunjuk di dalam bertingkah laku. Hal ini dapat dilihat dalam kehidupan sehari-hari, misalnya bekerja sama.

Nilai merupakan fitur lain dari suatu budaya. nilai merupakan kritik atas pemeliharaan budaya secara keseluruhan dan karena hal ini mewakili kualitas universitas islam negeri yang dipercayai orang yang penting untuk kelanjutan hidup mereka. Nilai-nilai berguna untuk menentukan bagaimna sesorang seharusnya bertingkah laku dalam keinginan, kebaikan, dan keindahan yang diartikan dari budaya sebagai petunjuk dalam kehidupan sosial

Penyelesaian konflik yang berkaitan dengan kerukunan antarumat beragama maupun konflik yang lainya di masyarakat hukum adat Manggarai Barat, pada awalnya dapat dilakukan sendiri oleh para pihak terkait (tombo diadia) yaitu dengan mengedepankan semangat kekeluargaan. Apabila kedua belah pihak gagal dan tidak mampu menyelesaikannya, maka barulah dilanjutkan ke Tua Kilo, Tua Panga, Tua Teno dan Tua Golo. Hal tersebut karena dilandasi oleh suatu

kepercayaan yang besar dan penuh kepada pimpinan adat. Memandang pimpinan adat sebagai lambang kepercayaan warganya untuk melaksanakan hukum dan menyelesiakan konflik/sengketa yang terjadi antara warga, selain dikarenakan tempat tinggal yang sama, prosedur penanganan konflik lebih dirasakan pada hukum adat yang berlaku dan adanya kepentingan yang sama untuk mempertahankan keberadaan atau keutuhan masyarakat hukum adat.

Mekanisme penyelesaian konflik berkaitan dengan *lingko* pada masyarakat hukum adat Manggarai Barat maupun pada masyarakat Manggarai pada umumnya, yaitu melalui lembaga penyelesaian sengketa berbentuk forum (*lonto leok*) yang dipimpin oleh *tua golo* dengan anggota- anggotanya terdiri dari *tua teno, tua panga, tua kilo* serta utusan-utusan lain yang memiliki kapasitas dan kemampuan (*nganceng curup agu nganceng nggale*). *Nganceng* (bisa), *curup* (bicara), *agu* (dan), *nggale* (memilih), maka dari istilah tersebut mengandung makna bahwa orang yang menjadi utusan tersebut bukan sekedar orang yang pandai bicara tetapi didukung oleh kemampuan memecahkan dan meyelesaikan sengketa dan tingkat pemahamannya terhadap hukum adat setempat serta mempunyai kejujuran. Keberadaan utusan-utusan tersebut adalah untuk menjamin tingkat representasi dan menghindari sikap memihak dari forum budaya *lonto leok*.

Selain utusan-utusan tersebut di atas, unsur lain yang menjadi anggota dalam forum *lonto leok* yaitu orang yang dikenal dalam masyarakat atau orang yang terpandang dalam arti kejujuran, kebijaksanaan, tanggung jawabnya dan reputasinya yang tidak tercela. Terpenuhinya persyaratan ini, membuat seseorang tersebut menjadi tokoh yang diterima oleh semua pihak. Tokoh tersebut biasanya

dari unsur pemerintah yaitu kepala desa, yang berfungsi untuk mengawasi, mengarahkan dan turut serta mendorong pengembangan substansi norma hukum adat yang fungsionil menyelesaikan masalah-masalah dalam masyarakat.

Hal tersebut sesuai dengan apa yang dikemukakan oleh Kepala Desa Wae Wako bahwa :

"Setiap ada konflik/sengketa yang diselesaikan oleh otoritas adat, baik sengketa tanah maupun sengketa lainya, kepala desa setempat selalu diundang, selain untuk menjalankan fungsinya juga seringkali dijadikan sebagai saksi apabila terjadi konflik/sengketa yang berkelanjutan di kemudian hari.<sup>91</sup>

Forum *lonto leok* merupakan implementasi dari musyawarah dan mufakat (*bantang cama reje lele*), sehingga memuat kewajiban bagi para fungsionaris adat untuk menyelesaikan sengketa dalam lingkungannya. Penyelesaian dilakukan dengan pertukaran pendapat, pandangan, perasaan, atau penilaian antara fungsionaris adat dan semua yang terlibat dalam forum, sampai pada suatu keadaan masing-masing anggota merasakan bahwa pikiran dan perasaannya telah menjadi bagian dari kehendak bersama. Pertukaran pendapat (*cica lonto leok*) bukanlah suatu perdebatan, tetapi merupakan suatu usaha mencari penyelesaian untuk kesepakatan bersama, walaupun terjadi perbedaan pendapat, keputusan akhir ada pada *Tua Teno* dengan tetap memperhatikan pendapat forum yang berkembanng.

Budaya lokal yang berkembang seperti *lonto leok* di Manggarai Barat, memiliki beberapa nilai-nilai penting yang terkandung di dalamnya yang kemudian menjadi karakter timbulnya toleransi beragama diantaranya:

<sup>91</sup>Tobias mansyur, (39 tahun) Kepala Desa Wae Wako, wawancara 24 oktober 2024.

#### a. Musyawarah dan mufakat

Bagian terpenting dari *Lonto Leok* adalah proses musyawarah untuk mencapai mufakat. Setiap individu diberikan kesempatan untuk menyampaikan pandangan dan argumennya. Keputusan yang diambil merupakan hasil kesepakatan bersama yang mengikat dan dihormati oleh seluruh peserta. Nilai ini mengajarkan pentingnya mendengarkan, menghargai perbedaan pendapat, dan mencari titik temu demi kebaikan dan kenyamanan bersama.

Hasil wawancara yang diperoleh dari beberapa informan seperti yang disebutkan oleh Ahmad beka bahwa:

"hasil nempung cama ca ata mesena, ai le lonto cama pande raes rintuk sai tau mangan sehat pikiran le nempung cama e, apa ko apa kat e ca tau pande lain na one beo ho nempung sekolah, caci , wau wini dll harus olo nempung dan kembali one tua golo e"92

Berdasarkan hasil wawancara tersebut Ahmad Beka mengemukakan bahwa Musyawarah adalah suatu hal yang diharapkan semua masyarakat karena semuanya didasarkan pada keputusan bersama. Seperti halnya dalam suatu kegiatan sosial dan kegiatan keagamaan apabila ingin mengadakan kerja bakti maka harus dengan musyawarah karena dengan adanya musyawarah tentunya kesepakatan akan tercapai.

Pernyataan Ahmad Beka juga dipertegas oleh Suhar terkait musyawarah dalam suatu kegiatan kemasyarakatan, menurutnya adalah:

"Musyawarah dalam *lonto leok* sangat penting dalam suatu kegiatan agar halhal yang tidak diinginkan tidak terjadi, misalnya ketika kita mengadakan acara keluarga maka harus dimusyawarahkan ke tetangga terdekat jangan sampai mereka terganggu dengan adanya hiburan yang ingin ditampilkan,

<sup>92</sup> Ahmad Beka (60) Masyarakat muslim, Wawancara di Kecamatan lembor, 22 oktober 2024

hal-hal kecil seperti ini juga selalu diperhatikan agar tidak terjadi hal-hal yang menyebabkan ketidak harmonisan kepada sesama tetangga."<sup>93</sup>

Dalam menyelesaikan konflik/sengketa, semua kesepakatan adat dikukuhkan dalam ritus "manuk kudut neka caca bantang" (ayam pemutus perkara untuk melarang menarik atau mengubah kembali segala hal yang telah diputuskan otoritas adat). Meskipun putusan adat dalam musyawarah tersebut tidak tertulis, namun ritus manuk kudu neka caca bantang merupakan tali pengikat bagi para pihak maupun dengan anggota masyarakat hukum adat lainnya. Dengan demikian, musyawarah (lonto leok) dan putusan otoritas adat bukan hanya bertujuan menegakan norma hukum adat, tetapi juga suatu proses norma hukum adat tersebut menjadi sesuatu yang tidak dapat dirubah dan tetap konsisten, sehingga di dalamnya mengandung makna penciptaan norma hukum adat yang diperbaharui (law making process). Hasil keputusan bersama yang dikukuhkan oleh otoritas adat sering disebut sebagai cumang tau tombo bantang (tercapainya kesepakatan bersama).

### b. Nilai kesetaraan

Budaya *Lonto Leok* menekankan pada pentingnya kolaborasi, kerjasama, MAKASAR dan kesetaraan. Masyarakat diharapkan saling membantu dan mendukung satu sama lain, baik dalam hal pekerjaan, upacara adat, atau kegiatan sosial lainnya. Kebersamaan diwujudkan melalui gotong royong dan solidaritas di antara anggota masyarakat.

Kesetaraan adalah keadaan setara, terutama dalam hal status, hak, dan kesempatan. Kesetaraan berarti bahwa setiap individu atau kelompok orang

<sup>93</sup> Suhar (35) Masyarakat muslim di Kecamatan lembor, Wawancara 22 oktober 2024

diberikan sumber daya dan peluang yang sama, apapun keadaannya. Dalam gerakan keadilan sosial dan ras, kesetaraan sebenarnya dapat meningkatkan kesenjangan dalam masyarakat. Ini karena tidak setiap kelompok masyarakat memerlukan sumber daya atau peluang yang sama untuk berkembang. Hal tersebut diungkap oleh Mujahirin selaku Sekretaris Desa Wae Wako mengatakan bahwa:

"Dalam *lonto leok* Kesetaraan dalam kerukunan agama memiliki prinsip yang menekankan betapa pentingnya perlakuan yang adil dan setara terhadap semua masyarakat, tanpa memandang agama atau kepercayaan mereka. Ini juga melibatkan penghargaan terhadap perbedaan dan keragaman agama serta upaya untuk membangun hubungan yang harmonis antara pemeluk agama yang berbeda. Pendidikan memainkan peran kunci dalam mempromosikan kesetaraan dalam kerukunan agama dengan meningkatkan pemahaman, toleransi."94

Pernyataan Mujahirin dipertegas oleh Petrus ngapu terkait kesetaraan dalam *lonto leok* dalam suatu kegiatan kemasyarakatan, menurutnya adalah:

"lonto leok memastikan adanya kedamaian dan keharmonisan di Manggarai Barat, kami percaya bahwa semua umat beragama harus memiliki hak dan kewajiban yang sama. Ini adalah prinsip dasar Islam untuk menghormati keberagaman dan memastikan perlakuan yang adil bagi semua. Setiap masyarakat, tanpa memandang agama mereka, harus memiliki hak yang sama untuk beribadah dan berpartisipasi dalam kegiatan sosial dan keagamaan dan nilai ajaran islam, ini sejalan dengan nilai-nilai yang ada dalam budaya lonto leok."95

Pernyataan yang sama juga dijelaskan Nili selaku tokoh agama kristen protestan mengatakan sebagai berikut:

-

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Mujahirin (35 tahun) sekretaris desa wae wako, *wawancara* 22 oktober 2024 di kantor desa.

<sup>95</sup> Petrus Ngapu (67 tahun) tua golo wae wako, wawancara 24 Oktober 2024.

"Budaya *lonto leok* dalam membangun komunitas yang inklusif, kesetaraan hak dan kewajiban sangat penting. Kami sangat mendukung prinsip bahwa semua orang, baik dari agama Protestan maupun agama lain, memiliki hak yang sama untuk dihormati dan diakui dalam segala aspek kehidupan masyarakat. Ini juga mencakup partisipasi dalam aktivitas sosial dan upacara keagamaan yang mempererat hubungan antarumat beragama.<sup>96</sup>

Berdasarkan informasi dari beberapa informan tersebut budaya *lonto leok* memiliki nilai yang menekankan pada kesetaraan, perlakuan adil terhadap semua masyarakat, tidak peduli agama mereka, dan melibatkan penghargaan terhadap perbedaan agama dan upaya untuk membangun hubungan harmonis antarumat beragama. Dengan meningkatkan pemahaman, toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan agama, pendidikan sangat penting untuk mendorong kesetaraan. Pendidikan membantu setiap masyarakat untuk belajar nilai-nilai inklusif dan berinteraksi dengan orang-orang dari berbagai latar belakang agama.

Untuk membangun kerukunan dan harmoni di Manggarai Barat, kesetaraan hak dan kewajiban umat beragama sangat penting. Ini akan memastikan bahwa UNIVERSITAS ISLAM NEGERI setiap masyarakat dapat hidup dengan damai dan saling menghormati.

1) Menghormati perbedaan keyakinan atau kepercayan

Di Manggarai Barat, menghormati perbedaan keyakinan dianggap sebagai pendekatan terbaik untuk memastikan bahwa hak dan kewajiban yang sama diberikan kepada semua umat beragama. Masyarakat dalam *Lonto Leok* menganggap penting untuk memberikan kebebasan kepada setiap individu untuk berpartisipasi dalam kehidupan masyarakat tanpa diskriminasi berdasarkan agama. Mereka juga menekankan bahwa nilai-nilai yang dianut oleh setiap kelompok harus dihargai secara adil. Dalam menghadapi keragaman ini, semua masyarakat memiliki tanggung jawab untuk menjaga kedamaian, mempromosikan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Nili (55 tahun) masyarakat umat protestan, wawancara 24 Oktober 2024

kerukunan, dan saling menghormati satu sama lain. Hal tersebut diuangkap Anton selaku tokoh agama kristen protestan :

"Menghormati perbedaan keyakinan adalah cara terbaik untuk memastikan hak dan kewajiban yang sama bagi semua umat beragama. Kita masyarakat Manggarai memiliki kebebasan untuk berpartisipasi dalam kehidupan masyarakat dan nilai-nilai kami dihargai. Di tengah perbedaan ini, kita semua bertanggung jawab untuk menjaga kerukunan dan saling menghormati."

Di Manggarai Barat, penghormatan terhadap perbedaan keyakinan adalah cara utama untuk memastikan bahwa setiap individu memiliki hak dan kewajiban yang sama. Semua masyarakat desa, tanpa memandang agama, memiliki kebebasan untuk berpartisipasi dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat. Ini mencakup partisipasi dalam acara sosial, kegiatan komunitas, dan upaya bersama untuk membangun desa yang lebih baik.

Nilai-nilai setiap agama dan keyakinan dihargai di Manggarai Barat. Misalnya, ketika ada acara keagamaan, masyarakat dari agama lain turut serta dalam menjaga keamanan dan ketertiban. Mereka juga menghormati tradisi dan praktik keagamaan orang lain, seperti menyediakan peralatan makan yang sesuai untuk tamu Muslim saat acara di rumah non-Muslim. Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai setiap agama diakui dan dihormati, menciptakan lingkungan yang inklusif dan harmonis.

Penghormatan terhadap perbedaan keyakinan membantu menciptakan kerukunan sosial, mengurangi potensi konflik, dan meningkatkan kebersamaan. Dengan menghormati nilai-nilai dan praktik keagamaan satu sama lain, masyarakat membangun kepercayaan yang kuat antar umat beragama. Lingkungan yang penuh toleransi dan penghormatan terhadap perbedaan menciptakan suasana yang damai dan harmonis, di mana semua masyarakat merasa dihargai dan diterima.

Tujuan yang sangat penting adalah mewujudkan harmoni dan persatuan di masyarakat karena setiap orang, tidak peduli agamanya, memiliki hak dan kewajiban yang sama. Kesetaraan ini berarti bahwa semua orang harus dilayani dengan adil dan diberi kesempatan yang sama untuk berpartisipasi dalam berbagai aspek kehidupan sosial, ekonomi, dan keagamaan. Langkah utama dalam mencapai tujuan ini adalah

Menciptakan hubungan yang saling menghormati antarumat beragama. Ketika setiap kelompok agama menghormati keyakinan dan praktik agama lainnya, mereka menciptakan lingkungan di mana perbedaan dilihat sebagai kekayaan, bukan sebagai penghalang. Penghormatan ini mengakui hak setiap orang untuk beribadah sesuai kepercayaannya dan berkontribusi kepada masyarakat tanpa diskriminasi.

#### 2) Kebebasan dalam beribadah

Setiap orang merasa diterima dan dihargai dalam masyarakat ketika ada hubungan yang saling menghormati. Mereka menganggap kontribusinya dan identitasnya dihargai. Perasaan harga diri meningkatkan rasa memiliki dan solidaritas di antara masyarakat, meningkatkan stabilitas dan kesejahteraan komunitas. Oleh karena itu, memastikan bahwa semua umat beragama memiliki hak dan kewajiban yang sama dan membangun hubungan yang menghormati satu sama lain adalah penting untuk menciptakan persatuan dan harmoni dalam masyarakat. Ini bukan hanya tentang toleransi, tetapi tentang membangun komunitas yang inklusif di mana setiap orang dapat hidup dan berkembang dengan damai dan harmonis.

Perizinan beribadah tanpa diskriminasi memastikan bahwa semua komunitas agama memiliki hak yang sama untuk membangun dan menggunakan tempat ibadah mereka dengan bebas, menjalankan ibadah dengan bebas, dan berpartisipasi dalam aktivitas keagamaan tanpa menghadapi hambatan atau perlakuan tidak adil karena agama mereka. Ini adalah prinsip utama untuk membangun masyarakat yang inklusif, harmoni, dan menghormati keberagaman. Hal tersebut dijelaskan oleh Umar mengatakan bahwa:

"Keberadaan *lonto Leok*, mengutamakan kesetaraan dan keadilan untuk semua masyarakat tanpa memandang agama mereka. Kami berpegang teguh pada prinsip dasar izin beribadah tanpa diskriminasi untuk memastikan bahwa setiap anggota masyarakat dapat menjalankan ibadah mereka dengan bebas dan tenang."97

Nilai yang terkandung dalam *lonto Leok* memiliki prinsip kesetaraan dan keadilan diprioritaskan untuk semua masyarakat, tanpa membedakan agama mereka. Prinsip dasar bahwa izin beribadah harus diberikan tanpa diskriminasi dipegang teguh oleh kepala desa dan pemimpin *tua golo*. Ini berarti bahwa setiap permohonan untuk membangun atau menggunakan tempat ibadah diproses secara adil, tanpa mempertimbangkan agama pemohon. Tujuannya adalah untuk memastikan bahwa setiap anggota komunitas dapat menjalankan ibadah mereka dengan bebas dan santai, tanpa rasa takut atau tekanan. Kebijakan ini menunjukkan komitmen desa terhadap toleransi dan penghormatan terhadap keberagaman serta upaya untuk menciptakan lingkungan yang harmonis dan inklusif bagi semua orang. Melalui tindakan ini, diharapkan untuk membangun hubungan yang saling menghormati antarumat beragama dan memastikan bahwa hak-hak setiap masyarakat dilindungi dan dihargai.

97 umar, (41 tahun) Pemuka agama islam, *Wawancara* di Kecamatan lembor, 20 oktober 2024

Salah satu contohnya adalah ketika umat Islam mengajukan izin untuk membangun Mesjid baru. Proses perizinan berjalan lancar tanpa hambatan atau diskriminasi, dan mereka mendapatkan dukungan penuh dari pemerintah desa dan masyarakat adat sekitar. Hal tersebut diuangkap oleh Hurma bahwa:

"Ketika umat Islam meminta izin untuk membangun mesjid baru. Mereka mendapat dukungan penuh dari pemerintah desa dan masyarakat sekitar, dan proses perizinan berjalan lancar. Hal yang sama berlaku untuk komunitas Protestan yang memperluas gereja mereka atau komunitas khatolik yang berencana membangun gereja baru. Semua proses ini dilakukan dengan adil dan transparan."98

Berdasarkan pernyataan tersebut kebijakan toleransi beragama di Manggarai Barat memperoleh dukungan yang kuat dari masyarakat. Masyarakat Manggarai Barat menunjukkan sikap hormat terhadap perbedaan agama dan memahami pentingnya hidup berdampingan dengan damai. Dukungan ini terlihat dari keterlibatan aktif masyarakat dari berbagai agama dalam acara keagamaan. Contohnya, masyarakat bergotong royong dan berkolaborasi dalam perayaan keagamaan seperti Idul Fitri, Natal, dan Paskah. Hal ini menunjukkan bahwa mereka tidak hanya menghormati keyakinan satu sama lain, tetapi juga turut serta dalam perayaan agama yang berbeda sebagai bentuk solidaritas dan dukungan. Partisipasi ini mencerminkan tingkat integrasi sosial yang tinggi dan kesadaran akan nilai-nilai kebersamaan di tengah keberagaman.

Secara keseluruhan, penjelasan ini menegaskan bahwa kebijakan dan sikap toleransi beragama di Manggarai Barat berhasil memupuk rasa saling menghormati

 $<sup>^{98}</sup>$  Hurma, (60 tahun) imam masjid tado bara ,  $\it Wawancara$  di Kecamatan lembor, 20 oktober 2024.

dan kerjasama antar umat beragama, menciptakan lingkungan sosial yang harmonis dan damai.

#### c. Nilai Persatuan

Persatuan adalah nilai yang penting dalam Budaya lokal Lonto Leok. Masyarakat dihimbau untuk menjaga hubungan harmonis antarindividu, keluarga, dan komunitas. Kehidupan dalam persatuan dianggap penting untuk mencapai kesejahteraan bersama dan menjaga kestabilan sosial. Pelaksanaan Lonto Leok menjadi indikator untuk membangun kerjasama dan kolaborasi antarumat beragama. Masyarakat yang datang dari berbagai latar belakang agama bekerja bersama dalam semangat kebersamaan dan persaudaraan. Ini menciptakan pengalaman konkret yang menguatkan ikatan sosial dan mempromosikan kerukunan beragama di dalam keluarga dan komunitas. Melalui interaksi dan dialog yang terjadi, pelaksanaan *Lonto Leok* dapat menciptakan kesempatan bagi individu untuk saling mengenal, memahami, dan menghargai perbedaan agama MAKASSAR satu sama lain. Selain itu, *Lonto Leok* dipakai sebagai forum untuk menyelesaikan permasalahan sosial dan lainnya, tanpa memandang agama yang dianut oleh personal ataupun kelompok yang bermasalah. Hal tersebut dikemukakan oleh tua golo Wae Wako bahwa:

"Ungkapan atau istilah khasnya masyarakat adat Manggarai teu ca ambo neka woleng lako (Tebu yang berada dalam satu rumpun tidak dapat jalan berpisah). Para peserta digambarkan sebagai tebu yang bertumbuh bersama dalam satu rumpun kemudian berjalan bersama secara beriringan. Dalam kegiatan ini, para peserta yang ikut terdiri dari berbagai latar belakang

## pendidikan dan keyakinan keagamaan<sup>99</sup>

Pernyataan di atas menunjukan bahwa dalam forum *Lonto Leok*, ketika terjadi sebuah pertemuan untuk menyelesaikan sebuah masalah ataupun membicarakan persiapan untuk mengadakan sebuah upacara adat dan kegiatan lainnya, maka peserta yang hadir adalah masyarakat yang berada di lingkungan sekitar *mbaru gendang*. Masyarakat yang ikut dalam kegiatan ini terdiri dari berbagai latar belakang agama yang berbeda. Dalam kegiatan *Lonto Leok* tidak memfokuskan pada salah satu agama saja, melainkan melibatkan semua umat beragama. Berdasarkan hasil wawancara dengan *tua golo* Wae Wako bahwa:

"Adat tidak bersentuhan langsung dengan agama, dalam arti bahwa tidak ada masalah berkaitan dengan agama yang diselesaikan dengan menggunakan jalur *Lonto Léok*, tetapi *Lonto Léok* akan menyelesaikan permasalahan umat beragama apapun tanpa membeda bedakannya" 100

Pernyataan di atas menunjukan bahwa Nilai yang terkandung dalam *Lonto Leok*, yang dapat diterapkan dalam moderasi beragama adalah rasa persaudaraan, perasaan empati serta kebersamaan. Sejalan dengan tujuan budaya lonto leok yang memiliki tujuan menyatukan pendapat dalam kebersamaan.

#### d. Nilai toleransi antarumat beragama

Budaya bukanlah faktor tunggal yang menentukan tingkat toleransi dan kerukunan beragama di masyarakat. Faktor lain seperti faktor politik, ekonomi, dan sosial juga memainkan peran penting. Namun, budaya dapat menjadi alat yang efektif untuk meningkatkan toleransi dan kerukunan beragama jika digunakan dengan tepat. Pemerintah, organisasi masyarakat sipil, dan tokoh agama memiliki

<sup>99</sup> Petrus Ngapu (67 tahun) tua golo wae wako, wawancara 24 Oktober 2024.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Petrus Ngapu (67 tahun) tua golo wae wako , wawancara 24 Oktober 2024.

peran penting dalam mempromosikan budaya toleransi dan kerukunan beragama. Pemerintah dapat membuat kebijakan yang mendukung toleransi dan kerukunan beragama, seperti kebijakan yang melindungi hak-hak minoritas agama dan kebijakan yang mempromosikan pendidikan budaya. Organisasi masyarakat sipil dapat mengadakan program-program yang meningkatkan toleransi dan kerukunan beragama, seperti program dialog antarumat beragama dan program pelatihan tentang toleransi dan kerukunan beragama. Tokoh agama dapat memberikan contoh dan teladan dalam berperilaku toleran dan menghargai perbedaan.

Budaya *lonto leok* memiliki peran penting dalam meningkatkan toleransi dan kerukunan beragama di masyarakat Manggarai Barat. Toleransi dan kerukunan beragama merupakan pilar utama dalam mewujudkan kehidupan yang damai dan harmonis. *Lonto leok* yang menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan saling menghormati antarumat beragama dapat menjadi landasan kuat untuk UNIVERSITAS ISLAM NEGERI membangun masyarakat yang inklusif dan rukun. Berdasarkan hasil wawancara dengan *tua teno beo* Kedi Baruk mengatakan:

"Piji tuhan masyarakat sini tidak pernah terjadi konflik yang di latarbelaknagi oleh isu agama, keberadaan lonto leok menyatukan segala perbedaan yang ada di masyarakat."<sup>101</sup>

Pernyataan Baruk dipertegas oleh Tobias Mansur terkait peran *lonto leok* dalam menjalin kerukunan umat beragama di Manggarai Barat

"Peran kami selaku pemerintah setempat selalu berusaha agar keberlangsungan hidup yang rukun seperti ini selalu tetap ada, Kami selalu usaha di setiap kegiatan yang dilaksanakan oleh pemerintah selalu mengikutsertakan semua agama yang ada di sekitar sini tujuannya untuk bisa saling akrab dan menciptakan toleransi yang baik satu dengan yang

 $<sup>^{101}\,\</sup>mathrm{Baruk}$  (70 tahun) tua teno beo Kedi, wawancara 21 oktober 2024 di kediamanya.

## lainnya"102

Budaya Lonto leok memiliki peran penting dalam meningkatkan toleransi dan kerukunan beragama di masyarakat Msnggarai. Pembinaan budaya toleransi dan kerukunan beragama harus dilakukan secara berkelanjutan dan melibatkan berbagai pihak, termasuk pemerintah, tokoh agama, tokoh masyarakat, dan masyarakat luas. Pendidikan agama dan budaya perlu ditanamkan sejak dini kepada anak-anak agar mereka dapat tumbuh menjadi pribadi yang toleran dan menghargai perbedaan.Pemerintah perlu mengeluarkan kebijakan yang mendukung toleransi dan kerukunan beragama, seperti melarang diskriminasi atas dasar agama, melindungi tempat-tempat ibadah, dan mempromosikan dialog antarumat beragama. Tokoh agama dan tokoh masyarakat perlu menjadi teladan dalam bersikap toleran dan rukun satu sama lain.



<sup>102</sup> Tobias mansyur, (39 tahun) Kepala Desa Wae Wako, wawancara 24 oktober 2024.

#### BAB V

#### **PENUTUP**

#### A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan dengan informan tentang lonto leok di Kabupaten Manggarai Barat, penelitian ini disimpulkan sebagai berikut:

- 1. Kondisi kehidupan keagamaan masyarakat Manggarai Barat cukup rukun, Masyarakat antarumat beragama saling berinteraksi satu dengan yang lainya, senatiasa saling membantu satu dan saling menhargai antar ummat beragama. dan menjalankan agamanya tanpa saling menggangu dan tidak saling merendahkan agama orang lain.
- 2. Lonto leok memiliki peran penting dalam menjaga dan meningkatkan universitas islam negeri toleransi dan kerukunan beragama di Manggarai Barat. Nilai-nilai budaya yang luhur, seperti musyawarah, hidup berdampingan secara damai, nilai kesetaraan dan saling menghormati, dan menghargai perbedaan dapat menjadi landasan untuk membangun masyarakat yang toleran dan rukun. Pembinaan budaya toleransi dan kerukunan beragama harus dilakukan secara berkelanjutan dan melibatkan berbagai pihak, termasuk pemerintah, tokoh agama, tokoh masyarakat, dan masyarakat luas.

## B. Implikasi penelitian

Budaya *lonto leok* di Manggarai Barat merupakan salah satu warisan dari masa lampau, diharapkan untuk tetap dijaga kelestariannya, agar tidak hilang sedikit demi sedikit. Implikasi yang diharapkan dalam penelitian ini adalah:

- Perlunya pendidikan agama dan budaya ditanamkan sejak dini kepada anakanak agar mereka tumbuh menjadi pribadi yang toleran dan menghargai perbedaan.
- 2. Pemerintah Manggarai Barat perlu mengeluarkan kebijakan yang mendukung toleransi dan kerukunan beragama, seperti melarang diskriminasi atas dasar agama, melindungi tempat-tempat ibadah, dan mempromosikan dialog antarumat beragama.



#### **DAFTAR PUSTAKA**

- Anshari, Endang Syaifuddin *Agama dan Kebudayaan* (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 1980)
- Al Munawar, Said Agil Husain *Fikih Hubungan Antar Agama* (Jakarta: Ciputat Press, 2003)
- Baidhawy, Zakiyuddin dan Mutaharun Jinan, *Agama dan pluralitas Budaya Lokal* (Surakarta: PSB-PS UMS, 2002)
- Beilharz, Peter *Teori-Teori Sosial Observasi Kritis terhadap para Silosof Terkemuka*, terj. Sigit Jadmiko (Yogyakarta; Pustaka Pelajar, 2002)
- Bosco, Fabianus Hadiman keefektifan Bimbingan Kelompok Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lonto Leok untuk Meningkatkan Kecerdasan Interpersonal Siswa" (Prodi PGSD STKIP St. Paulus Ruteng 2013)
- Dhara, Talizhidu *Budaya Organisasi*, (Jakarta: Rineka Cipta, 1997)
- Emzir, *Metodologi Penelitian Pendidikan Kualitatif dan Kuantitatif* (Jakarta: RajagrafindoPersada, 2013)
- Deddy Mulyana & Jalaluddin Rakhmat. *Komunikasi Antarbudaya: Panduan Berkomunikasi dengan Orang-orang Berbeda Budaya*. (Bandung: Remaja Rosdakarya,2005)
- Elly M. Setiadi, dkk. Ilmu Sosial dan Budaya Dasar (Cet; III Jakarta: Kencana, 2006)
- Ekosusilo, Madyo Hasil Penelitian Kualitatif Sekolah Unggul Berbasis Nilai: Studi Multi Kasus diSMAN 1, SMA Regina Pacis, dan SMA al-Islam 01 Surakarta, (Sukoharjo: UNIVET Bantara Press, 2003)
- Fernandez, S.O, Citra Manusia Budaya Timur dan Barat, (NTT: Nusa Indah, 1990)
- ghazalba, Sidi *pengantar kebudayaan sebagai ilmu* (Cet.III, Jakarta: Pustaka Antara ,1968)
- Harahap, Syahrin Teologi Kerukunan (Jakarta: Prenada Media ,2011)
- Hakim, Abdul *Kearifan local Dalam Ekonomi Islam* (Studi Atas Aplikasi *al-Urf* Sebagai Dasar Adopsi) Akademika, Volume 8, Nomor 1, Juni 2014)
- Ismail, Faisal *Dinamika Kerukunan Antarumat Beragama*, (Bandung: Pt. Remaja Rosdakarya, 2014)
- Ismail, Faisal *Dinamika Kerukunan Antarumat Beragama*, (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2014)
- Ismail, Faisal *Paradigma Kebudayaan Islam Kritis Analisis Historis* (Yogyakarta: Ombak, 2016
- Hanafi, Hasan *Human al-Fikri al Watan; at Turas wa al Asr wa al Hamdasah* diterjemahkan oleh Khairon Nahdiyyin dengan judul *Oposisi Pasca Tradisi* (Cet. I; Yogyakarta: Syarikat Indonesia, 2003)

- Indrachfudi, Soekarto *Bagaimana Mengakrabkan Sekolah dengan Orang Tua dan Masyarakat* (Malang: IKIP Malang, 1994)
- Suhada, Idad *Ilmu Sosial Dasar* (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2016)
- Joseph A. Devito, *Komunikasi Antar Manusia: Kuliah Dasar*, (Jakarta, Proffesional Books,1991)
- Paige, Glenn D *Islam Tanpa Kekerasan* (Yogyakarta: LKIS,1998)
- Kuswarno, Engkus *Etnografi Komunikasi, Pengantar dan Contoh Penelitiaanya* (Bandung: Widya Padjadjaran, 2008)
- Koentjaraningrat, *Rintangan-Rintangan Mental dalam Pembangunan Ekonomi di Indonesia*, (Jakarta: Lembaga Riset Kebudayaan Nasional Seni, 1969)
- Kementrian Agama RI, *Al-Qur*"an dan Terjemahnya New Cordova (Bandung: Syaamil Qur"an, 2012)
- Lubis, Ridwan Cetak Biru Peran Agama, (Puslitbang, Jakarta, 2005)
- Lilian., haney, *Pengantar Ilmu Komunikasi. Edisi Kedua* (PT. Raja Grafindo Persada: Jakarta 2004)
- Liliweri, Alo: *Gatra-gatra Komunikasi antarbudaya*. (University Michigan: Pustaka Pelajar. 2001)
- Robert, Jerald, G. and A.B. *Behavior in Organizations*, (Cornell University: Pearson Prentice 2008)
- Muri, Yusuf *Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif & Penelitian Gabungan.* (Jakarta: Kencana. 2014)
- Marzuki, Metodologi Riset (Yogyakarta: T.pn, 1977)
- Moleong Lexy. J, metode penelitian kualitatif (Bandung: Rosda Karya 2007)
- Munandar Sulaiman, M. Ilmu Budaya Dasar (Cet. V; Bandung: PT. Eresco, 1995)
- Nata, Abuddin *Metodologi Studi Islam* (Cet. XIX; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2012)
- Nazmudin, Kerukunan Dan Toleransi Antarumat Beragama Dalam Membangun Keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia, *Journal Of Government And Civil Society* 1, No. 1 (2017)
- Rutminto Adi, Isbandi *Kesejahteraan Sosial*: Pekerja Sosial, *Pembangunan Sosial danKajian Pembangunan* (Cet.I; Jakarta: PT. Raja Grapindo Persada, 2012)
- Richard E porter, , Larry A samove, Ed, *Inercultural Communication: A Reader. Ed. Ke3*. (Belmont: Wadsworth, 1982)
- Ranjabar, Jacobus Sistem Sosial Budaya Indonesia; Suatu Pengantar (Bogor : GHalia Indonesia, 2006)
- Ranjabar, Jacobus Sistem Sosial Budaya Indonesia; Suatu Pengantar (Bogor GHalia Indonesia, 2006)

- Soehartono, Irwan Soehartono *Metode Penelitian Sosial* (Cet. VII; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2008)
- Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi (Cet. 10; Bandung: Alfa Beta, 2018)
- Suryabrata. Sumadi *Metodologi Penelitian* (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2010
- Suhada, Idad *Ilmu Sosial Dasar* (Cet I; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2016
- Sahlan, Asmaun Mewujudkan Budaya Religius di Sekolah: Upaya Mengembangkan PAI dari teorike Aksi, (Malang: UIN Maliki Press, 2010)
- Soekanto, Soerjono *Sosiologi Suatu Pengantar* (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2010)
- Swi Narwoko dan Bagong Suyanto, *Sosiologi Teks Pengantar Dan Terapan* (Cet. V; Jakarta: Kencana, 2011)
- Umar, Nasaruddin *Islam Nusantara Jalan Panjang Moderasi Di Indonesia,* (Jakarta: PT Gramedia, 2019)
- Samovar Larry, A. dan Richard E. Porter, *Communication Between Cultures Edition* 3, (California: Wadsworth Pub., 1991),
- Poerwadarmita, Wjs. *Kamus Umum Bahasa Indonesia*, (Jakarta: Balai Pustaka, 1980)
- Quraish Shihab, M. *Tafsir al-Misbah, Volume V* (Cet. V; Jakarta: Lentera Hati, 2006)
- Ritzer, George *Ensiklopedia Teori Sosial, terj. Astry Fajrya* (Yogyakarta; Pustaka Pelajar, 2013)
- Yetty Oktarina & Yudi Abdullah, *Komunikasi dalam Perspektif Teori dan Praktik,* (Yogyakarta; CV Budi Utama) 2017). AM NEGERI
- Umiarso & Elbadiansyah, Interaksionisme Simbolik dari Era Klasik hingga Modern (Depok; PT Rajagrafindo Persada, 2019)
- Soekanto, Soerjono *Teori Sosiologi Tentang Pribadi Dalam Masyarakat* (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1982)
- Takdir Alisyahbana Sutan, *Antropologi Baru* (Jakarta: Dian Rakyat, 1986)
- Tholhah Hasan, Mohammad *Prospek Islam dalam Menghadapi Tantangan Zamanm* (Cet. VI; Jakarta: Lantabora Press, 2005)
- Warsito, *Antropogi Budaya* (Yogyakarta: Ombak, 2012)
- Wirawan, B Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma Fakta Sosial, Definisi Sosial dan Perilaku Sosial (Jakarta; Kencana Prenadamedia Group, 2014)
- Zamroni, Pengantar Pengembangan Teori Sosial (Yogyakarta; PT Tara Wacana

Yoga, 1992)

## Foto-foto Wawancara dan Observasi Penelitian di Kecamatan Lembor Kabupaten Manggarai Barat



Gambar 1

Wawancara dengan Bapak ustadz Umar, Imam lingkungan dan tokoh agama Kecamatan Lembor Kabupaten Manggarai Barat



Gambar 2

Wawancara dengan Bapak Mujahirin Muhamtahir, Sekretaris desa Wae Wako Kecamatan Lembor, Manggarai Barat.



Gambar 3

Acara peresmian *Mbaru gendang* dan menyambut imam baru agama Kristen katolik di Manggarai Barat



Gambar 4

Wawancara dengan Bapak Petrus Ngapu, Tu'a Golo Desa Wae wako Kecamatan Lembor, Manggarai Barat



Gambar 5

Lonto leok, musyawarah mem<mark>bina k</mark>erukunan antarumat beragama



**Gambar 6**Lonto leok masyarkat Manggarai



#### **RIWAYAT PENULIS**

HARIS ABDUL WAHID yang akrab dipanggil dengan sapaan Haris, lahir di Kedi, pada tanggal 23 Agustus 1996. Penulis merupakan anak ke dua dari delapan bersaudara, terlahir dari pasangan bapak Mardu Aklidin dan Siti Hanafia, Tahapan pendidikan yang telah ditempuh oleh penulis dimulai dari pendidikan

Sekolah Dasar MI Al- mujahidin Pampa dan selesai pada tahun 2008, penulis melanjutkan Sekolah Menengah pertama di MTs Jabal Nur pada tahun 2008 dan selesai pada tahun 2011, dan melanjutkan pendidikan di MA Al- Falah Rade pada tahun 2011 dan selesai pada tahun 2014. Kemudian penulis melanjutkan studi strata satu (S1) di Universitas Muhammadiyah Makassar pada tahun 2015 pada jurusan komunikasi dan penyiaran islam dan lulus pada tahun 2020.

Untuk memperoleh gelar Magister penulis menyelesaikan Tesis dengan judul "BUDAYA LONTO LEOK DALAM MENJALIN KERUKUNAN ANTARUMAT BERAGAMA DI KABUPATEN MANGGARAI BARAT, PROVINSI NUSA TENGGARA TIMUR". Motto hidup penulis "Sebaik-baik manusia ialah yang memberi manfaat kepada orang lain"