# PENEMUAN HUKUM OLEH HAKIM MELALUI KIAS



# **DISERTASI**

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Doktor dalam Bidang Syari'ah Hukum Islam pada Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar

## **PROMOTOR**

PROF. DR. H. MINHAJUDDIN M. A.

KOPROMOTOR

PROF. DR. DARUSSALAM SYAMSUDDIN, M. Ag DR. H. MUAMMAR MUHAMMAD BAKRY, Lc., M. Ag.

Oleh:

Muh. Fauzi Ardi NIM: 80100310063

PROGRAM PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI ALAUDDIN MAKASSAR 2015

## PERNYATAAN KEASLIAN DISERTASI

Mahasiswa yang bertandatangan di bawah ini:

Nama : Muh. Fauzi Ardi

NIM : 80100310063

Jenjang : Program Doktor

Program Studi : Dirasah Islamiyah

Konsentrasi : Syari 'ah /Hukum Islam

Judul Disertasi : Penemuan Hukum oleh Hakim Melalui Kias

Menyatakan dengan sebenarnya bahwa disertasi ini adalah karya sendiri, kecuali kutipan-kutipan yang disebutkan sumbernya. Apabila pernyataan ini tidak benar dan terbukti bahwa disertasi ini merupakan duplikat, tiruan dan/atau plagiat secara keseluruhan, maka disertasi dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Demikian surat pernyataan ini penulis buat dengan sesungguhnya.

Makassar, Juli 2015 Pembuat pernyataan,



# PERSETUJUAN DISERTASI

Disertasi dengan judul "*Penemuan Hukum Oleh Hakim Melalui Kias*", yang disusun oleh Saudara **Muhammad Fauzi Ardi**, NIM: **80100310063**, telah diujikan dalam Sidang **Ujian Tertutup Disertasi** yang diselenggarakan pada hari Kamis, 11 November 2015 M bertepatan dengan tanggal 29 Muharam 1437 H, karenanya, promotor, kopromotor dan penguji memandang bahwa disertasi tersebut telah memenuhi syarat-syarat ilmiah dan dapat disetujui untuk menempuh *Ujian Terbuka Disertasi (Ujian Promosi)*.

| PROMOTOR:                                     |                                         |               |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------|
| 1. Prof. Dr. H. Minhajuddin, M.A.             |                                         | ()            |
| KOPROMOTOR:                                   |                                         |               |
| 1. Prof. Dr. Darussalam Syamsuddin, M.Ag.     |                                         | ()            |
| 2. Dr. H. Muammar Muhammad Bakry, Lc. M.A     | Ag.                                     | ()            |
| PENGUJI:                                      |                                         |               |
| 1. Prof. Dr. H. Lomba Sultan, M.A.            |                                         | ()            |
| 2. Prof. Dr. H. Achmad Abu Bakar, M.Ag.       |                                         | ()            |
| 3. Drs. H. Mawardi Djalaluddin, Lc. M.Ag. Ph. | D <sub>M</sub> NEGER                    | ()            |
| 4. Prof. Dr. H. Minhajuddin, M.A.             |                                         | ()            |
| 5. Prof. Dr. Darussalam Syamsuddin, M.Ag.     |                                         | ()            |
| 6. Dr. H. Muammar Muhammad Bakry, Lc. M.A     | Ag.                                     | ()            |
|                                               | Makassar,                               | November 2015 |
|                                               | Diketahui o<br>Direktur Pa<br>UIN Alaud |               |

**Prof. Dr. H. Ali Parman, M.A.** NIP. 19570414 198603 1 003

#### KATA PENGANTAR

بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِين، وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَقَّتْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لا يُفَرِّطُونَ، ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللّهِ مَوْلاهُمُ الْحَقِّ أَلا لَهُ الْحُكْمُ وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَاسِينَ، امابعد.

Kemuliaan dan pujian seluruhnya adalah milik Allah swt, demikian pula kekuatan dan kekuasaan, kesehatan dan kesempatan, hidayah dan taufik adalah milik-Nya. Tiada kemuliaan yang diberikan oleh Allah swt. sesudah keimanan melainkan itikad baik dan tekad yang sungguh-sungguh untuk melaksanakan perintah Allah swt. Sungguh suatu keberuntungan yang tak ternilai, bagi orang yang senantiasa melayarkan bahtera hidupnya dengan hiasan berbagai aktivitas bermanfaat yang diiringi ketaatan dan permohonan kepada Allah swt: "Ya Allah anugerahilah kebahagiaan dan keselamatan kepada hamba-hamba-Mu yang senantiasa berikhtiar mencari rida-Mu dalam melaksanakan tugas dan amanat yang diujikan kepadanya". Salawat dan salam semoga senantiasa dicurahkan kepada manusia termulia Rasulullah Muhammad saw., kerabat, para sahabatnya, para ulama warasatul anbiyaa dan orang-orang yang senantiasa mengikuti jalanyang telah ditunjukkan yaitu jalan Islam.

Disertasi ini merupakan realisasi dari kerja panjang dan usaha yang tiada henti yang dilakukan dan didukung oleh teman sepenuntutan di Pascasarjana UIN Alauddin, rekan sepengabdian di lembaga peradilan serta motivasi yang tiada henti dari Bapak/Ibu dosen pembimbing. Usaha maksimal dalam melakukan penelitian kualitatif telah dilakukan dengan menggunakan pendekatan yang terkait dengan penelitian, mencari dan meminjambuku dan peraturan-peraturan dari pejabat yang berkompeten, berdialog dengan rekan-rekan hakim di Pengadilan Agama.

Sebagai wujud simpati dan penghargaan yang mendalam serta ucapan terima kasih yang tinggi tercurah kepada semua pihak yang telah membantu. Meskipun dengan keterbatasan ruang, perkenankan menyebutkan di antara mereka sebagai berikut:

- Bapak Prof. Dr. H. Musafir Pababbari, M.Si, sebagai Rektor UIN Alauddin.
   Demikian pula seluruh Wakil Rektor, Kepala Biro AUPK dan AAKK, serta segenap pejabat dan staf di lingkungan UIN Alauddin Makassar.
- Bapak Prof. Dr. H. Ali Parman, M.A, sebagai Direktur Pascasarjana UIN Alauddin, Kepala Tata Usaha dan seluruh pejabat dan staf Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.
- 3. Bapak Prof. Dr. H. Minhajuddin, M.A. sebagai Promotor, Bapak Prof. Dr. Darussalam Syamsuddin, M. Ag. sebagai Kopromotor I dan Bapak Dr. H. Muammar Muhammad Bakry, M. Ag sebagai Kopromotor II, yang telah memeriksa disertasi ini dan telah memberikan petunjuk dan saran perbaikan dan penyempurnaan sehingga disertasi ini, menjadi jauh lebih baik.
- 4. Segenap dosen yang telah meluangkan waktunya mengajar, sehingga berbagai kekurangan dapat diminimalisir dan dapat meningkatkan kualitas ilmiah para mahasiswanya.
- 5. Bapak ketua Mahkamah Agung RI, Ketua Kamar Agama, Ketua Pengadilan Tinggi Agama Makassar, Wakil Ketua Pengadilan Tinggi Agama Makassar serta rekan-rekan hakim yang telah mensupport dan mendukung penyelesaian kuliah penulis. Terkhusus kepada bapak yang mulia Dr. Andi Syamsu Alam (Mantan Hakim Agung/ Mantan Ketua Kamar Agama) yang setiap pertemuan selalu mengatakan bahwa hakim yang sarjana adalah hakim yang menyelesaikan pendidikan S.3. Pernyataan beliaulah yang menjadi tantangan terbesar bagi penulis untuk menyelesaikan pendidikan S.3

- 6. Rekan-rekan seperjuangan dan sepenuntutan di program doktor, dengan semangat kebersamaan dapat mengikuti perkuliahan dengan baik tanpa melupakan suasana diskusi di ruang kuliah yang sering kali muncul humor dan canda. Mereka inilah yang membuat waktu perkuliahan tidak terasa berlalu, terlebih cemilan yang dibawa secara bergantian oleh teman sepenuntutan baik untuk mahasiswa maupun untuk Bapak dan Ibu dosen telah menjadi bumbu penyedap nikmatnya menuntut ilmu.
- 7. Kedua orang tua, almarhum H. Zakaria Hasanuddin dan Hj. Gawediah yang telah memberi hikmah terhadap seluruh putra putrinya. Doanya telah mengantar anakanaknya untuk dapat menuntut ilmu dan sukses dalam kehidupan dan melahirkan cucu cucunya yang saleh salehah.
- 8. Istri tercinta, Nurhayati, M.H. yang selalu setia menerima dan memahami pergerakan nafas keluarga, dengan kesibukannya mengemban tugas keluarga dan tugas Negara sebagai hakim, namun tetap eksis memberikan prioritas dalam berbagai hal, termasuk perjuangan dan kesetiaannya merawat dan membesarkan kedua anak kami, Mutmainnah Ramadhani dan Nurfitrah Aliyah. Doa dan dorongan mereka senantiasa menghiasi perjalanan hidup sekeluarga.

Tiada yang dapat kami ucapkan selain ungkapan terima kasih yang tidak terhingga, serta doa kepada Allah swt. semoga seluruh bantuan, simpati dan keprihatinan yang disampaikan kepada penulis mendapat balasan pahala yang berlipat ganda dan menjadi amal jariyah bagi mereka yang akan diperoleh pada hari akhirat kelak.Amin, ya Rabb al-Alamin.

Upaya penyusunan disertasi ini telah dilakukan secara maksimal tetapi tidak luput dari kesalahan seperti kalimat indah: Tidak ada sesuatu yang sempurna kecuali milik Allah swt. Karenanya, dibutuhkan masukan, saran dan kritikan konstruktif guna perbaikan dan penyempurnaan disertasi ini. Akhirnya, semoga segala usaha ini

senantiasa tercerahkan sehingga dapat terwujud karya yang berguna bagi pengembangan keilmuan,khususnya pembangunan hukum Islam di Indonesia. Amin.

Makassar, November 2015 Penulis,

Muh. Fauzi Ardi



# DAFTAR ISI

| JUDUL 1 | DISERTASI                                                                                                                                                                                                                                    | i                                     |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| PERNYAT | ΓAAN KEASLIAN DISERTASI                                                                                                                                                                                                                      | ii                                    |
| PERSETU | JUAN DISERTASI                                                                                                                                                                                                                               | iii                                   |
| KATA PE | NGANTAR                                                                                                                                                                                                                                      | iv                                    |
| DAFTAR  | ISI                                                                                                                                                                                                                                          | viii                                  |
| PEDOMA  | N TRANSLITERASI ARAB LATIN                                                                                                                                                                                                                   | X                                     |
| ABSTRAK | ζ                                                                                                                                                                                                                                            | xvii                                  |
|         |                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |
| BAB I   | PENDAHULUAN A. Latar Belakang Masalah B. Rumusan Masalah C. Defenisi Operasional dan Ruang Lingkup Penelitian D. Kajian Pustaka E. Kerangka Teoritis F. Metodologi Penelitian G. Tujuan dan Kegunaan Penelitian                              | 1<br>10<br>10<br>12<br>19<br>47<br>52 |
| BAB II  | METODE-METODE PENEMUAN HUKUM OLEH HAKIM A. Metode Interpretasi B. Metode Konstruksi C. Hermeneutika Hukum                                                                                                                                    | 58<br>78<br>82                        |
| BAB III | KIAS DALAM HUKUM ISLAM NEGERI  A. Tinjauan Ontologis tentang Kias                                                                                                                                                                            | 94<br>94<br>99<br>130<br>136<br>148   |
| BAB IV  | PENEMUAN HUKUM OLEH HAKIM  A. Wasiat wajibah untuk ahli waris non muslim dan anak tiri dengan mengkiaskan kepada aturan wasiat wajibah untuk anak angkat  B. Pemberian warisan kepada ahli waris pengganti  C. Porsi Pembagian Harta Bersama | 158<br>176<br>192                     |

| BAB V PENUTUP           |     |
|-------------------------|-----|
| A. Kesimpulan           | 212 |
| B. Implikasi Penelitian | 216 |
| KEPUSTAKAAN             | 217 |
| LAMPIRAN-LAMPIRAN       |     |
| DAFTAR RIWAYAT HIDLIR   |     |



## PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN

# 1. Konsonan

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf latin :

| Huruf Arab | Nama | Huruf Latin        | Nama                        |  |
|------------|------|--------------------|-----------------------------|--|
| 1          | alif | Tidak Dilambangkan | tidak dilambangkan          |  |
| ب          | ba   | b                  | be                          |  |
| ت          | ta   | t                  | te                          |  |
| ث          | s a  | sl                 | es (dengan titik di atas)   |  |
| <b>E</b>   | jim  | J                  | je                          |  |
| ۲          | h{a  | h}                 | ha (dengan titik di bawah)  |  |
| خ          | kha  | kh                 | ka dan ha                   |  |
| ٦          | dal  | D                  | de                          |  |
| خ          | z al | z                  | zet (demgam titik di atas)  |  |
| J          | ra   | R                  | er                          |  |
| ز          | zai  | NIVERSIZAS ISLAI   | zetEGERI                    |  |
| س          | sin  | S                  | es                          |  |
| ů<br>ů     | syin | sy                 | es dan ye                   |  |
| ص          | s}ad | s}                 | es (dengan titik di bawah)  |  |
| ض          | d}ad | d}                 | de (dengan titit di bawah)  |  |
| ط          | t}a  | <b>t</b> }         | te (dengan titik di bawah)  |  |
| ظ          | z}a  | z}                 | zet (dengan titik di bawah) |  |
| ع          | ʻain | ۲                  | apostrof terbalik           |  |
| غ          | gain | G                  | ge                          |  |
| ف          | fa   | F                  | ef                          |  |

| ق | qaf    | q  | qi       |
|---|--------|----|----------|
| ك | kaf    | k  | ka       |
| J | lam    | 1  | el       |
| م | mim    | m  | em       |
| ن | nun    | n  | en       |
| و | wau    | w  | We       |
| ٥ | ha     | h  | ha       |
| ç | hamzah | ,  | apostrof |
| ي | ya     | ya | ye       |

Hamzah (\*) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (').

## 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut :

| Tanda | Nama    | Huruf Latin | Nama |
|-------|---------|-------------|------|
|       | fath}ah | a           | a    |
|       | Kasrah  | i           | i    |
|       | d}ammah | u           | u    |

Vokal rangkap bahasa arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu :

| Tanda | Nama Huruf Latin |    | Nama    |
|-------|------------------|----|---------|
|       | fath}ah dan ya   | ai | a dan i |
|       | fath}ah dan wau  | au | a dan u |

## Contoh:

: kaifa

haula : هول

## 3. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harkat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu :

| Harkat dan huruf | Nama             | Huruf dan tanda | Nama                |
|------------------|------------------|-----------------|---------------------|
|                  | fath]ah dan alif | a>              | a dan garis di atas |
|                  | atau ya          |                 |                     |
|                  | kasrah dan ya    | i>>             | i dan garis di atas |
|                  | d}ammah dan wau  | u>              | u dan garis di atas |

Contoh:

ma>ta: مات

<rama : رمی

qi>la : قيل

yamu>tu : پموت

## 4. Ta marbu>t}ah

Transliterasi untuk ta marbu>t}ah ada dua, yaitu : ta marbu>t}ah yang hidup atau mendapat harkat fath}ah, kasrah dan d}ammah, transliterasinya adalah (t). sedangkan ta marbu>t}ahyang mati atau mendapat harkat sukun transliterasinya adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan *ta marbu>t}ah*diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka *ta marbu>t}ah*itu ditransliterasikan dengan (h).

#### Contoh:

: raud}ah al-atfa>l

: al-madi>nah al-fa>d}ilah

: *al-h}ikmah* 

## 5. Syaddah (tasydi>d)

Syaddah atau tasydi>d yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydi>d ( ), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

## Contoh:

: Rabbana>

Jika huruf & ber-*tasydid* di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf kasrah ( ), maka ia ditransliterasi seperti huruf *maddah* (i>).

#### Contoh:

: 'Ali (bukan 'aliyy aau 'aly)

# 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf \( \) (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiah maupun huruf qamariah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

## Contohnya:

الشمس : al-syamsu (bukan asy-syamsu)

7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi

hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal

kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

Contoh:

: ta'muru>na

8. Penulisan kata arab yang lazim digunakan dalam Bahasa Indonesia.

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau

kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang

sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sudah

sering ditulis dalam tulisah bahasa Indonesia, tidak lagi ditulis menurut cara

transliterasi di atas. Misalnya kata Al-Qur'an (dari al-Qur'a>n), sunnah, khusus dan

umum. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks arab,

maka mereka harus ditransliterasi secara utuh.

Contoh:

Fi> Z>ila>l al-Qur'a>n

9. Lafz } al-Jala>lah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya atau

berkedudukan sebagai mud}a>filaih (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf

hamzah.

Contoh:

د ين الله : di>nulla>h

Adapun ta marbu>t/ahdi akhir kata disandarkan kepada lafz/ al-jala>lah,

ditransliterasi dengan huruf (t).

Contoh:

: Hum fi> rah}matillah

## 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (*All caps*), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan bahasa indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, makah huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-. Baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR).

## Contoh:

Wa ma> Muh}ammadun illa}> rasu>l

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata ibnu (anak dari) dan Abu> (Bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contohnya:

Abu> al-wali>d Muhammad ibnu Rusyd, ditulis menjadi; Ibnu Rusyd, Abu> al-Wali>d Muh}ammad (bukan : Rusyd, Abu> al-Wali>d Muh}ammad Ibnu)

# Daftar singkatan

swt. : subhanahu wa ta'ala

saw. : sallallahu 'alaihi wa sallam

a.s. : 'alaihi al-salam

H : Hijriah

M : Masehi

SM : Sebelum Masehi

L. : Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. : wafat tahun

QS ..../ : al-Qur'an surah al-Baqarah/ nomor surah: nomor ayat

HR : Hadir Riwayat



#### **ABSTRAK**

Nama : Muh. Fauzi Ardi Nim : 80100310066

Konsentrasi : Syari'ah/Hukum Islam

Judul Disertasi : Penemuan Hukum oleh Hakim melalui Kias.

Disertasi ini mengangkat masalah pokok yaitu, "Bagaimana upaya hakim dalam menemukan hukum melalui kias". Untuk membahas masalah pokok ini, dirinci menjadi tiga sub masalah, yaitu: Metode-metode apa saja yang digunakan hakim dalam penemuan hukum? Bagaimana penerapan kias dalam penemuan hukum oleh hakim? Bagaimana hambatan kias dan solusinya dalam mengakomodir hukum Islam kontemporer?

Masalah ini disorot dengan menggunakan penelitian pustaka dalam bentuk kualitatif, ditinjau melalui pendekatan teologis normatif, yuridis, filosofis, sosiologi dan psikologis. Data yang digunakan adalah data primer dan sekunder. Teknik pengumpulan data dengan studi kepustakaan. Setelah data terkumpul, diolah dengan reduksi data, penyajian data dengan analisis data secara induktif, dedukti serta komparatif dan penarikan kesimpulan.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode yang digunakan hakim dalam penemuan hukum yakni (1) Interpretasi yang mencakup interpretasi subtantif, interpretasi gramatikal, interpretasi sistematis atau logis, interpretasi historis, interpretasi sosiologis dan teleologis, interpretasi kompetatif, interpretasi resriktif, interpretasi eksentif, interpretasi futuristis dan interpretasi interdisipliner serta multidisipliner. (2) Konstruksi mencakup konstruksi analogi, konstruksi argumentum a'contrario, pengkongkritan hukum dan fiksi hukum. (3) Hermeneutika. Penerapan Kias dalam penemuan hukum oleh Hakim dituangkan dalam putusan demi solusi keadilan bagi pencari keadilan, memenuhi asas ius coria novit dan memenuhi asas sederhana, cepat dan biaya ringan. Hambatan Kias dan solusinya mencakup (1) Polemik kehujjahan kias. (2) kurangnya pemahaman mengenai kias. (3) perbedaan illah dalam kias (4) Anggapan bahwa kias bukan dari Islam (5) Ijtihad tidak hanya Kias. solusi atas hambatan tersebut yakni perbedaan tersebut harus diminimalisir dengan mencoba memahami argumen masing-masing tanpa ada klaim kebenaran mutlak terhadap pendapat yang diikuti dan pengkajian yang lebih dalam terhadap kias

Penemuan hukum oleh hakim dengan menggunakan kias yang termuat dalam mahkota hakim yakni putusan adalah mutiara bagi pencari keadilan. Dengan penerapan kias dalam penemuan hukum ini diharapkan dapat berimplikasi pada terpenuhinya rasa keadilan dalam masyarakat. Oleh karena itu hakim seharusnya tidak cukup hanya memahami teks aturan, berdasarkan makna gramatikal. Hakim harus mampu melakukan terobosan hukum dengan konstruksi penemuan hukum untuk menjawab persoalan-persoalan yang muncul.

#### BAB I

## **PENDAHULUAN**

## A. Latar Belakang Masalah

Islam adalah agama Allah swt.yang diwahyukan kepada semua Rasul-Nya, sejak Nabi Adam as. hingga Nabi Muhammad saw. sebagai petunjuk bagi umat manusia untuk mengantarkan kepada hidup sejahtera di dunia maupun di akhirat. <sup>1</sup> Islam juga merupakan mata rantai terakhir agama Allah swt.yang memiliki kitab suci al-Qur'an yang memancarkan ajaran yang senantiasa toleran terhadap perkembangan zaman. Tidak ada lagi sesudah itu rasul yang diutus dan tidak ada lagi wahyu yang diturunkan untuk mengatur kehidupan umat manusia di muka bumi ini.

Hal ini mengisyaratkan bahwa agama Islam yang dinyatakan sempurna di akhir hayat Rasulullah itu benar-benar membawa ajaran yang memiliki dinamika yang sangat tinggi dan mampu memberikan solusi terhadap segala macam persoalan baru yang ditimbulkan oleh perkembangan zaman, sebagaimana dalam QS. Al-Maidah/5:3 sebagai berikut:

Terjemahnya:

"Pada hari ini telah Aku sempurnakan agamamu untukmu, dan telah Aku cukupkan nikmat-Ku bagimu, dan telah Aku ridai Islam sebagai Agamamu."

Bagi kaum muslimin, al-Qur'an diyakini sebagai sumber pertama dan utama dalam ajaran Islam. Di dalam al-Qur'an terkandung pokok-pokok ajaran Islam yang mencakup segala aspek, termasuk aspek hukum yang mengatur tata kehidupan manusia. Namun demikian kandungannya tidaklah semua dapat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ali Yafie, Menggagas Fiqh Sosial dari Soal Ligukngan Hidup, Asuransi hingga Ukhuwah (Cet. II; Bandung: Mizan, 1994), h. 11

dipahami dengan baik. Oleh karena itu diperlukan orang yang memiliki kemampuan tinggi dalam menjelaskan kandungan al-Qur'an kepada masyarakat luas, sehingga mereka dapat memahami kemudian menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari sesuai dengan maksud *Syari*'. Kemampuan itu dapat diperankan dengan sempurna oleh Nabi Muhammad saw. melalui ucapan, praktek dan *taqrir* (ketetapan)-nya. Inilah yang kemudian dikenal dengan istilah al-sunnah yang diyakini senagai sumber kedua ajaran Islam.

Ketika Nabi Muhammad saw. masih hidup, segala permasalahan yang muncul dijawab langsung olehnya baik dengan alasan wahyu ataupun sunnahnya sendiri dan terkadang pula diselesaikan dengan musyawarah dengan para sahabat. Dengan demikian cukuplah al-Qur'an dan al-Sunnah yang menjadi pegangan bagi masyarakat pada saat itu dalam menyelesaikan persoalan hidup sehari-hari.

Akan tetapi bagi sahabat yang jauh dari Nabi Muhammad saw., tentu hal demikian merupakan persoalan yang cukup menyulitkan. Mereka senantiasa berhadapan dengan persoalan baru yang belum pernah mereka temukan pada saat masih bergaul dengan Nabi Muhammad saw. <sup>4</sup> Dalam situasi demikian mereka dituntut untuk menafsirkan ajaran Islam untuk melegalkan budaya lokal -tempat para sahabat bertugas- sehingga sesuai dengan ajaran Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ada tiga fungsi sunnah terhadap al-Qur'an. *Pertama*, Sunnah menguatkan ajaran al-Qur'an (*muaqqid*), *kedua*, sunnah menerangkan dan menjabarkan pesan-pesan al-Qur'an (*mubayyin*), dan *ketiga*, sunnah menetapkan sendiri sesuatu yang belum diatur dalam al-Qur'an. Lihat Muhammad "Ajjaj al-Khatib, *Us}ul al-Hadi>s* (Beirut: Da>r al-Fikr, 1975), h. 50

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Badran Abu al-Aynayn Badran, *Us}ul al-Fiqh al-Isla>miy* (Mesir: Muassasah Sabab al-Jamiah al-Iskandariyah, t.th.), h. 5. Bandingkan dengan Amir Nurdin, *Ijtihad Umar bin Khattab; Studi tentang Perubahan Hukum dalam Islam* (Cet. II; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1991), h. 8

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Persoalan baru yang dimaksud adalah budaya lokal di saat Islam memasuki daerah-daerah yang baru dibebaskan dari imperium Romawi dan Persia seperti Mesir, syiria dan Irak.Setiap daerah itu mempunyai ragam budaya tersendiri yang sangat berbeda dengan kondisi sosial di Hijaz (daerah sekitar Mekah dan Madinah). Lihat Satria Effendi M. Zein, *Kata Pengantar* dalam Nasrun Rusli, *Konsep Ijtihad al-Syaukani; Relevansinya bagi Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia* (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), h. xii.

Pada periode sahabat, keadaan sangat jauh berbeda dengan masa sebelumnya terutama dengan meluasnya wilayah Islam ke Utara, Timur dan Barat.Pada saat itu, ajaran Islam bertemu dengan berbagai budaya tua<sup>5</sup> yang telah lama melembaga sejak zaman sebelumnya.Dengan demikian, tuntutan masyarakat terasa semakin menghendaki ditingkatkannya intensitas *ra'yu* (rasio). Bertolak dari tuntutan-tuntutan demikian, para sahabat berupaya untuk menjawab segala tantangan dengan melakukan ijtihad.<sup>6</sup>

Dari perspektif kesejarahan yang penulis paparkan di atas, dapat dipahami bahwa sejak semula hukum Islam telah dihadapkan pada proses perkembangan dan perubahan sosio-kultural yang senantiasa bergerak dinamis seiring dengan laju perkembangan masyarakat. Keadaan seperti ini senantiasa berlanjut sampai sekarang\, ketika kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi berkembang demikian pesatnya yang berdampak pula pada akselerasi perkembangan dan perubahan sosial budaya yang pada akhirnya mampu memperkenalkan kepada masyarakat yang disebut dengan zaman modern.

Dalam ilmu sosiologi hukum, hukum dalam posisi di atas dituntut untuk senantiasa dapat memainkan peran ganda yang sangat penting. *Pertama*, hukum dapat dijadikan sebagai alat untuk mengubah masyarakat yang disebut dengan istilah *social engeneering*. *Kedua*, hukum dapat dijadikan sebagai alat untuk mengatur dan mengontrol masyarakat, atau disebut dengan istilah *social control*.<sup>7</sup>

Dalam peran pertama, hukum menempati posisi sebagai pengubah struktur sosial sehingga hukum dengan segala perangkatnya memainkan peran untuk

<sup>6</sup>Secara sederhana ijtihad dapat diartikan sebagai upaya berpikir secara optimal dan sungguh-sungguh dengan menggali hukum Islam dari sumbernya untuk memperoleh jawaban terhadap permasalahan hukum yang timbul dalam masyarakat. Lihat Muhammad Musa Tiwani, *al-Ijtihad wa Mada Hayatina Ilaihi fi haza al-Asar* (Riyad: Dar al-Kutub al-Haditsa, 1972), h. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Kebudayaan tua yang dimaksud adalah kebudayaan Persia, *Helleinisme*- Yunani dan lain-lain. Lihat Nasrun Rusli, *Konsep Ijtihad al-Syaukani; Relevansinya bagi Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia*, h. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Soerjono Soekanto, *Pokok-pokok sosiologi Hukum* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1980), h. 115-116.

membawa masyarakat ke dalam suatu tatanan yang baru. Hal demikian terlihat pada upaya Nabi Muhammad saw. dalam mengubah tatanan masyarakat jahiliyah biadab menjadi tatanan masyarakat Islam yang beradab. Sedang dalam peran kedua, hukum menempati posisi sebagai alat untuk mempertahankan stabilitas sosial. Kondisi seperti ini terlihat pada beberapa warisan hukum kolonial Belanda di Indonesia yang masih berlaku meskipun Indonesia sudah merdeka dan persoalan tata Negara yang sangat erat kaitannya dengan hukum tidak lagi diatur oleh bangsa Belanda tapi diatur sendiri oleh bangsa Indonesia. Dalam hal ini, pelaksanaan hukum tersebut juga mengalami perubahan sesuai dengan kondisi sosial-kultural masyarakat (butuh kemampuan adaptatif), meskipun ketentuan formalnya tidak berubah.

Kedua peran hukum di atas berpadu pada satu titik tujuan yaitu untuk mewujudkan kemaslahatan umat manusia sebagai tujuan hakiki hukum itu sendiri.Tujuan yang demikian itu dimiliki oleh semua sistem hukum yang berlaku di Indonesia (hukum Islam, hukum Barat dan hukum Adat). Bahkan karena berdasarkan wahyu dan bersendikan akal- hukum Islam, menurut Anderson, mempunyai ciri khas yang membedakannya dengan sistem hukum yang lainnya.<sup>8</sup>

Sebagai suatu sistem hukum yang berdasarkan wahyu, hukum Islam memiliki tujuan mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia maupun di akhirat. Perwujudan tujuan ini sangat ditentukan oleh adanya harmonisasi hubungan antara manusia baik individu maupun kolektif, serta hubungan manusia dengan alam sekitarnya. Di atas semua itu ditentukan oleh adanya hubungan yang harmonis antara manusia sebagai makhluk dan Allah swt. sebagai Khalik.<sup>9</sup>

Dalam rangka mewujudkan harmonisasi hubungan-hubungan tersebut di atas, Allah swt.memberikan tuntunan beberapa aturan-aturan hukum yang

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> J.J. Anderson, *Islamic Law in the Modern World* (Chicagho: Chicagho University Press, 1965) h 42

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Asafri Jaya Bakri, *Konsep Maqasid Syari'ah menurut al-Syatibi* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), h. 2

mengatur hubungan manusia dengan Tuhan dalam masalah akidah dan ibadah terdiri dari nash yang rinci, memiliki daya ikat dan validitas yang kuat serta bersifat *qat'i*. Oleh karena itu terhadap bidang ini tidak boleh melakukan perubahan, pengembangan dan pembaharuan.

Berbeda dengan masalah aqodah akidah dan ibadah, masalah muamalah dan sosial kemasyarakatan, aturan-aturan hukum yang diatur oleh Allah swt.hanyalah garis besarnya saja dan bersifat *zanni*. Bertitik tolak dari garis-garis besar tersebut, manusia dengan potensi akalnya diberikan kebebasan untuk mencari alternatif-alternatif pemecahan terhadap masalah kehidupan yang mengitarinya.

Persoalan yang muncul kemudian adalah pada kenyataannya ayat-ayat hukum yang terkandung di dalam al-Qur'an sangat terbatas jumlahnya. <sup>10</sup> Sementara itu terdapat juga kenyataan lain yang tidak bisa dibantah bahwa masalah sosial berkembang sangat cepat yang menimbulkan berbagai corak baru dalam kehidupan masyarakat. Dua kenyataan inilah yang menyebabkan umat Islam selalu dihadapkan kepada suatu masalah tentang fleksibilitas hukum Islam dalam mengakomodir setiap perubahan yang terjadi dalam suatu masyarakat.

Untuk menjawab tantangan di atas dan dalam rangka mereaktualisasikan dan memperbaharui hukum Islam, maka gagasan untuk kembali melakukan ijtihad marak disuarakan di mana-mana. Akan tetapi pengetahuan tentang cara melakukan ijtihad masih terasa kurang mendapat perhatian. Menyadari akan hal tersebut, studi tentang metodologi hukum mulai digalakkan secara lebih

<sup>10</sup> Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh Harun Nasution bahwa hanya delapan persen ayat al-Qur'an yang mengandung ketentuan tentang iman, ibadah dan kehidupan kemasyarakatan. Jumlah ayat yang berkenaan dengan kehidupan kemasyarakatan 228 ayat. Dari jumlah tersebut dirinci dalam aturan-aturan hukum beberapa bidang, yaitu *al-ahwa>l al-Syakhsiyah* berkisar 70 ayat, *al-ah}ka>m al-mada>niyah* berkisar 70 ayat, *al-ah}ka>m al-jinaiyah* 30 ayat, *al-ah}ka>m al-murafa'at* 13 ayat dan *al-ah}ka>m al-dusturiyah* 10 ayat. Lihat Saiful Mizani (ed.), *Islam Rasional Pemikiran dan Gagasan Prof. Dr. Harun Nasution* (Cet. III: Bandung: Mizan, 1995), h. 26-27. Pernyataan di atas merupakan penegasan dari penelitian Abdul Wahhab Khallaf, *Ilmu Us}ul al-Fiqh* (Cet. XII; Kuwait: Da>r al-Qala>m, 1978), h. 33.

komprehensif dan kritis. Metode ijtihad ditimba dari berbagai mazhab dalam bentuk perbandingan. Metode ijtihad dari berbagai mazhab tersebut diambil dan diterapkan berdasarkan relevansi kasus yang sedang dihadapi di masa kini tanpa mempersoalkan dari mazhab mana metode itu diramu. Hal itu didorong oleh suatu kesadaran bahwa pada kenyataannya, tidak ada suatu metode usul fiqh dalam suatu mazhab yang dipandang paling lengkap dari berbagai aspek. Hal ini diakui juga oleh para pendiri mazhab yang dengan sadar menyatakan bahwa karyanya masih dimungkinkan untuk diadakan pembaharuan. Dengan demikian diharapkan masing-masing metode yang ada dalam berbagai mazhab tersebut saling melengkapi antara satu dengan yang lain.

Dalam mengantisipasi laju perkembangan zaman di bidang hukum, para mujtahid mempunyai tanggung jawab yang besar dalam penemuan hukum terhadap suatu masalah yang belum pernah terjadi sebelumnya. Salah satu metode yang dikembangkan oleh para mujtahid dalam penemuan hukum adalah kias. Metode ini dikembangkan dalam memberlakukan ketentuan hukum terhadap peristiwa yang baru muncul terhadap peristiwa yang ketentuan hukumnya telah disebutkan sebelumnya oleh nash karena adanya kesamaan 'illat dalam hukum.

Para ulama ushul mengartikan kias sebagai upaya menerangkan hukum dari sesuatu yang tidak tersebut dalam nash dengan mengaitkannya pada sesuatu yang telah tersebut hukumnya dalam nash al-Kitab dan al-Sunnah, dengan berdasar pada kesamaan makna ('illat) hukumnya. <sup>11</sup> Dengan metode kias ini, berbagai hukum syari'ah terhadap perkembangan sosio-kultural dalam masyarakat dapat diketahui.

Al-Syafi'i membenarkan bahwa segenap kandungan syari'ah bersumber dari Allah, namun untuk mengetahuinya tidak dengan satu cara. Ada hukum

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Muhammad Abu Z}ahrah, *UsJu>l al-Fiqh* (Mesir: Da>r al-Fikr al-Arabiy, t.th.), h. 218. Bandingkan dengan Abd.Wahhab al-Khalla>f, *Masa>dir al-Tasyri al-Isla>miy fi ma> la> Nas}h fih* (Kuwait: Da>r al-Qala>m, 1972), h. 19.

syari'ah yang ditunjukkan langsung oleh nash secara tegas dan rinci, ada pula yang memerlukan penjelasan dari sunnah nabi. Menurut al-Syafi'i, sesuatu yang telah disebutkan hukumnya secara jelas dan rinci di dalam al-Qur'an dan al-Sunnah wajib diamalkan sebagaimana adanya. Akan tetapi jika tidak disebutkan dalam nash, hukumnya harus dicari lewat kesepakatan (*ijma'*) ulama dan bila tidak terdapat juga dalam *ijma'*, maka jalan lain untuk menerangkan hukumnya adalah lewat pintu ijtihad yang tidak lain adalah kias itu sendiri. <sup>12</sup> Prinsip berlakunya kias adalah adanya kesamaan '*illat* hukum, dengan asumsi bahwa dua hal yang sama '*illat*nya akan mempunyai hukum yang sama pula.

Tradisi penalaran hukum melalui ijtihad sebenarnya telah berlaku sejak zaman Rasulullah saw. Kasus yang paling sering dijadikan sebagai rujukan mengenai berlakunya ijtihad itu adalah ijtihad yang dilakukan oleh Muaz ibn Jabal.

عَنْ أَنَاسٍ مِنْ أَهْلِ حَمْصَ مِنْ أَصْحَابٍ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا أَرَادَ أَنْ يَبْعَثَ مُعَاذًا إِلَى الْيَمَنِ قَالَ كَيْفَ تَقْضِي إِذَا عَرَضَ لَكَ قَضَاءٌ قَالَ أَقْضِي بِكِتَابِ اللَّهِ قَالَ فَإِنْ لَمْ جَحْد فِي كَتَابِ اللَّهِ قَالَ فَإِنْ لَمْ جَحْد فِي سُنَّة رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا فِي كَتَابِ اللَّهِ قَالَ أَرْضَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فَإِنْ لَمْ جَحْد فِي سُنَّة رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا قَلْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَةُ وَقَالَ الْخَمْدُ لَلَّهِ النَّذِي وَفَقَ رَسُولَ رَسُولِ اللَّهِ لَمُ يُرْضَى رَسُولَ اللَّهِ اللَّذِي وَفَقَ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَةُ وَقَالَ الْخَمْدُ لَلَّهِ النَّذِي وَفَقَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَةً وَقَالَ الْخَمْدُ لَلَّهِ النَّذِي وَقَقَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ عَالِهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَدْرَةُ وَقَالَ الْحُمْدُ لَلِّهِ النَّذِي وَقَقَ رَسُولَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَدْرَةً وَقَالَ الْحُمْدُ لَلِيهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهُ وَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْلًا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَكُونُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَقَلَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ

## Artinya:

Dari beberapa orang penduduk Himsh yang merupakan sebagian dari sahabat Mu'adz bin Jabal. Bahwa Rasulullah saw.. ketika akan mengutus Mu'adz bin Jabal ke Yaman beliau bersabda: "Bagaimana engkau memberikan keputusan apabila ada sebuah peradilan yang dihadapkan kepadamu?" Mu'adz menjawab, "Saya akan memutuskan menggunakan Kitab Allah." Beliau bersabda: "Seandainya engkau tidak mendapatkan dalam Kitab Allah?" Mu'adz menjawab, "Saya akan kembali kepada sunnah Rasulullah saw..." Beliau bersabda lagi: "Seandainya engkau tidak

 $^{12}$  Muhammad bin Idris al-Syafi'I,  $\it al$ -Risa> $\it lah$  (Mesir: Maktabah al-Bab al-Halabiy, 1938), h. 477.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Abu Dawud Sulaiman abn al-Azdi al-Sijista>niy, *Sun>an Abi Da>wud*, jilid II (Mesir: Mustafa al-Bab al-Halabiy, 1952), h. 272. Lihat juga Abu Isa Muhammad ibn Isa al-Tirmizi, *al-Jami al-Sahihayn* yang lebih popular dengan nama *Suna>n al-Tirmizi*, juz I (Beirut: Da>r al-Fikr, 1967), h. 157.

mendapatkan dalam Sunnah Rasulullah saw.. serta dalam Kitab Allah?" Mu'adz menjawab, "Saya akan berijtihad menggunakan pendapat saya, dan saya tidak akan mengurangi." Kemudian Rasulullah saw.. menepuk dadanya dan berkata: "Segala puji bagi Allah yang telah memberikan petunjuk kepada utusan Rasulullah untuk melakukan apa yang membuat senang Rasulullah."

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa sejak zaman Nabi saw., praktek ijtihad telah berlangsung terutama yang berorientasi kepada kias. Contoh lain ijtihad dengan menggunakan pendekatan kias adalah ijtihad Ali bin Abi Talib dan Abd. Rahman bin Awf yang mengkiaskan hukuman orang meminum khamar dengan hukuman orang yang memfitnah atau menuduh orang berbuat zina yaitu dijatuhi sanksi berupa delapan puluh kali dera. Dalam hal ini, Ali ra. mempersamakan antara peminum khamar dengan pembuat fitnah dengan mengacu kepada 'illat yang sama yaitu keduanya melahirkan ucapan yang tidak benar. <sup>14</sup> Dengan demikian, dapat diketahui bahwa sesuatu yang sebelumnya belum dijelaskan hukumnya secara eksplisit di dalam al-Qur'an dan al-Sunnah dapat diketahui dengan menggunakan metode kias.

Dari uraian di atas, dapatlah dipahami bahwa kias adalah salah satu metode penemuan hukum yang memberikan kontribusi dalam pembaharuan hukum kontemporer. Dengan metode penalaran hukum melalui kias, maka kias dipandang dapat memberikan kontribusi pemikiran kepada para mujtahid untuk mereaktualisasikan dan memperbaharui hukum Islam dengan tetap mengacu kepada pertimbangan kemaslahatan umum yang hendak dicapai.

Pembaharuan dalam Islam berarti pikiran, gerakan dan usaha untuk menyesuaikan paham-paham keagamaan (Islam) dengan perkembangan baru yang ditimbulkan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi modern. <sup>15</sup> Seiring dengan itu persoalan yang dihadapi pada zaman Rasulullah saw. berbeda dengan

<sup>15</sup> Harun Nasution, *Pembaharuan dalam Islam Sejarah Pemikiran dan Gerakan* (Cet. II; Jakarta: Bulan Bintang, 1996), h. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Lihat Muhammad bin Ali bin Muhammad al-Syawkani, *Nayl al-Awtar*, juz VII (mesir: Mustafa al-Bab al-Halabiy, t.th). h. 125

persoalan yang dihadapi oleh masyarakat sekarang, karena problematika semakin kompleks seiring dengan proses perkembangan sosial.<sup>16</sup>

Dalam kaitannya dengan hukum Islam kontemporer, pembaruan dalam Islam merupakan gerakan ijtihad dalam menetapkan ketentuan hukum yang mampu menjawab permasalahan dan perkengan baru yang diharapkan ditimbulkan oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi modern, baik menetapkan hukum terhadap masalah baru yang belum ada ketentuan hukumnya maupun menetapkan hukum baru untuk menggantikan hukum lama yang sudah tidak sesuai lagi dengan keadaan dan kemaslahatan manusia pada masa sekarang. Misalnya, ijtihad Yusuf al-Qardawi tentang zakat jasa. Yusuf al-Qardawi berpendapat bahwa pada penghasilan yang datang dari jasa dikenakan zakat dan nisabnya disamakan dengan nisab hasil pertanian.<sup>17</sup>

Ijtihad Yusuf al-Qardawi ini merupakan suatu langkah pembaharuan, karena ketentuan hukum yang diperoleh dari hasil ijtihadnya mampu menjawab persoalan baru yang ditimbulkan oleh dinamika perkembangan masyarakat. Kemajuan yang ditimbulkan oleh ilmu pengetahuan dan teknologi modern tersebut telah menyebabkan penghasilan lewat jasa mempunyai nilai ekonomis yang tinggi, sedang di masa Nabi Muhammad saw., penghasilan yang demikian belum mempunyai nilai ekonomis yang besar.

Penalaran hukum dengan menggunakan metode kias ini didasarkan pada anggapan bahwa ketentuan-ketentuan hukum yang diturunkan oleh Allah swt, bertujuan untuk mengatur perilaku manusia yang diyakini terdapat alasan logis dan hikmah yang ingin dicapai. Allah swt.tidak mungkin menurunkan ketentuan hukum secara sia-sia atau tanpa tujuan apa-apa. Secara umum tujuan tersebut

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Proses sosial tersebut dapat terjadi misalnya dengan dinamika pertambahan penduduk, adanya beberapa penemuan baru, pertentangan/konflik, pemberontakan/revolusi dan adanya kontak dengan peradaban lain. Lihat Soerjono soekanto, sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1955), h. 352-361

17 Yusuf al-Qardawi, *Fiqh al-Zakah*, jilid I IBeirut: Dar al-Irsyad, t.th). h. 489.

adalah untuk kemaslahatan manusia di dunia maupun di akhirat.Akan tetapi secara khusus, setiap perintah dan larangan Allah swt.mempunyai alasan logis dan tujuan masing-masing. Sebagian dari padanya disebutkan dengan tegas di dalam al-Qur'an dan al-Sunnah, sebagian lagi diisyaratkan saja dan ada pula yang membutuhkan analisis pemikiran terlebih dahulu sehingga timbul penafsiran yang bermacam-macam. Ada yang memahami bahwa kias itu merupakan penetapan hukum yang diperoleh secara tradisional sehingga dianggap kaku dalam merespon perkembangan zaman, sementara yang lain memahaminya dengan penetapan hukum berdasarkan pada akal semata. Karena adanya kekaburan dalam mempersepsi kias tersebut, maka perlu diteliti bagaimana sesungguhnya konsep kias dan sejauhmana relevansi dengan pembaharuan hukum Islam

#### B. Rumusan Masalah

Berdasarkan pemahaman awal dari latar belakang masalah yang telah dikemukakan sebelumnya, dapat dirumuskan masalah pokok yang hendak diteliti dan dibahas dalam disertasi ini yaitu, "Bagaimana hakim menemukan hukum melalui metode kias?". Selanjutnya dari masalah pokok ini akan dirinci menjadi sub-sub masalah sebagai berikut:

- 1. Metode-metode apa saja yang dapat digunakan hakim dalam penemuan hukum?
- 2. Bagaimana penerapan kias dalam penemuan hukum oleh hakim?
- 3. Bagaimana hambatan kias dan solusinya dalam mengakomodir hukum Islam kontemporer?

## C. Definisi Operasional dan Ruang Lingkup Penelitian.

Untuk memudahkan pemahaman mengenai judul disertasi ini, maka terlebih dahulu dikemukakan pengertian kata-kata dan frasa yang dianggap perlu untuk menghindari kesalahpahaman, kata-kata itu adalah:

1. Penemuan hukum, terdiri dari dua kata penemuan dan hukum.

Penemuan berasal dari kata temu yang bermakna mendapati dan menjumpai. Dari kata ini bila berawalan dan berakhiran me-nemu-kan bermakna mendapatkan sesuatu yg belum ada sebelumnya; mendapatkan; mendapati:, dari kata tersebut dibentuk kata benda (temuan) bermakna : hasil memikirkan dan melakukan. Adapun bila berbentuk penemuan bermakna proses, cara, perbuatan menemui atau menemukan. <sup>18</sup>

Hukum bermakna peraturan atau adat resmi yang dibuat oleh penguasa, segala undang-undang, peraturan. Selain itu hukum bermakna ketentuan atau kaidah/patokan mengenai suatu peristiwa atau kejadian. Serta bermakna: keputusan (pertimbangan) yang ditentukan oleh hakim (di pengadilan). <sup>19</sup>

Dari pengertian tersebut dapat dipahami, bahwa penulis akan menganalisis proses dan cara hakim pada pertimbangan putusan di putusan untuk menemukan sebuah aturan.

- 2. Hakim bermakna orang yang mengadili perkara di pengadilan atau mahkamah.<sup>20</sup> Dalam hal ini penulis akan menganalisis upaya-upaya hakim di Indonesia dalam melakukan penemuan hukum
- 3. Kias berasal dari bahasa Arab: Qiya>s, kata tersebut diserap ke bahasa Indonesia dan dibakukan menjadi Kias berarti perbandingan/persamaan atau alasan yang berdasarkan perbandingan atau persamaan dengan hal yang terjadi <sup>21</sup>. Dalam hal ini penulis akan menganalisis mengenai kias yang ditempuh hakim dalam penemuan hukum.

Definisi operasional penelitian adalah, "Penemuan Hukum oleh Hakim melaui Kias". Ruang lingkup penelitian difokuskan pada metode penemuan

<sup>19</sup>Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, *Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi ketiga*, h. 426

<sup>20</sup>Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, *Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi ketiga*, h. 398.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, *Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi ketiga*, (Jakarta: Balai Pustaka, 2005). h.1244.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, *Edisi Ketiga*, h. 594.

hukum oleh hakim dengan melakukan ijtihad yang difokuskan kepada kias dalam menemukan solusi hukum di Pengadilan Agama.

## D. Kajian Pustaka

Permasalahan pokok yang akan dikaji dalam disertasi ini belum pernah dibahas oleh penulis lain sebelumnya. Telah ada beberapa tulisan yang berkaitan dengan penerapan kias, tetapi objek bahasannya berbeda dengan permasalahan yang dikaji dalam disertasi ini. Dalam penelusuran kepustakaan, peneliti telah menemukan beberapa literatur yang ada kaitannya dengan permasalahan kias, antara lain:

Abd al-Wahhab al-Khallaf, *IlmuUsul al-Fiqh*.<sup>22</sup> Bagian buku ini menjelaskan tentang keberadaan kias dalam menetapkan suatu hukum. Suatu peristiwa hukum kontemporer yang belum pernah terjadi dan ditetapkan hukumnya oleh Rasulullah saw, akan ditetapkan hukumnya oleh para ahli hukum yang hidup pada zaman tersebut. Dalam penerapan hukum ini menggunakan kias (analogi hukum). Buku ini menggambarkan tentang seluk beluk kias dan rukun kias yang harus terpenuhi dalam proses istimbat hukum.

Abd al-Wahhab al-Khallaf, *Mas}a>dir al-Tasyri' al-Isla>miy fi ma>La> Nas}s}a fih.*<sup>23</sup> Bagian buku ini juga membahas tentang kias dalam kaitannya dengan penetapan hukum Islam. Adanya penetapan hukum yang belum pernah ditemukan ketentuannya sebelumnya dengan menggunakan metode kias.

Amir Syarifuddin, *Ushul Fiqh*.<sup>24</sup> Bagian buku menguraikan tentang polemik mengenai kias itu sendiri yang pada intinya ingin menggambarkan bahwa tidak semua ulama ushul memandang bahwa kias adalah dalil atau sumber hukum yang wajib diikuti.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Abd al-Wahhab al-Khallaf, *IlmuUsul al-Fiqh*, (Kuwait: Da>r al-Qalam, 1978).

 $<sup>^{23}</sup>$ Abd al-Wahhab al-Khallaf,  $Mas\}a>dir al-Tasyri' al-Isla>miy fi ma> La> Nas}s\}a$  fih, (Kuwait, Da>r al-Qalam, 1972).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Amir Syarifuddin, *Ushul Fiqh*, (Jakarta, Logos Wacana Ilmu, 1997)

Mukhtar Yahya dan Fathurrahman, *Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami*.<sup>25</sup> Buku ini mengupas tentang kehujjahan kias. Sebagai perbandingan terhadap apa yang ditulis oleh Amir Syarifuddin, buku ini menguraikan juga tentang polemik mengenai kias dan menggambarkan bahwa ada kelompok ulama yang memandang bahwa kias bukan sebagai dalil dan sumber hukum bahkan tidak bisa dijadikan sebagai hujjah.

Abu Hamid Al-Gazali, al-*Mustas}fa> Min Ilm al Us}u>l.*<sup>26</sup> Dari lanjutan mengenai polemik dalam kias, buku ini menyinggung tentang kias yang menggambarkan bahwa kias hanyalah merupakan metode dalam menghasilkan hukum Islam dari penalaran teks nash melalui analogi.

Muhammad Abu Zahrah, *Ushul al-Fiqh*.<sup>27</sup> Dalam buku ini menarik untuk dianalisis penjelasan dari penulis buku ini yang menggambarkan alasan mengenai kelompok anti kias dengan asumsi bahwa kias tidak sampai membawa kepada tingkat keyakinan karena masih bersifat zanni dalam menentukan illat hukum. Dari penalaran ini sehingga disimpulkan bahwa kehujjahan kias masih tetap kabur sehingga membawa kepada kerancuan hukum. Dari uraian ini dapat diketahui bahwa al-Ghazali dan Abu Zahrah berpendapat bahwa kias bukan dalil melainkan cara atau metode untuk menggali dan menghasilkan hukum dari dalil nash.

Abu Hasan, *Analogical Reasonin in Islamic Jurisprudence*.<sup>28</sup> Buku ini bisa dijadikan perbandingan dengan buku karangan Abu Zahra dan Al-Ghazali sebelumnya, untuk dapat mengetahui status kias dalam penerapan hukum Islam khususnya mengenai pro kontra terhadap terhadap kias tersebut.

 $<sup>^{25}\,\</sup>mathrm{Mukhtar}$ Yahya dan Fathurrahman, *Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami*, (Bandung, Al-Maarif, 1993).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Abu Hamid Al-Gazali, al-*Mustas}fa> Min Ilm al Us}u>l (Mesir*, Da>r al-Fikr, 1937).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Muhammad Abu Zahrah, *Ushul al-Fiqh* (Mesir, Da>r al-Fikr, t. th).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Abu Hasan, *Analogical Reasonin in Islamic Jurisprudence* (Pakistan, Islamic Research Institute, 1995).

Ahmad Azhar Basyir, *Refleksi atas Persoalan Keislaman;Seputar Filsafat, Hukum, Politik dan Ekonomi.*<sup>29</sup> Buku ini mengupas tentang persoalan-persoalan keislaman kontemporer, termasuk persoalan hukum Islam. Ada beberapa persoalan hukum yang dimunculkan dengan menggunakan kias sebagai penalaran berfikir.

Muhammad Atho Mudzhar, *Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia*. Majelis Ulama Indonesia sebagai lembaga tempat berkumpulnya para ulama memberikan kontribusi yang sangat berarti dalam mengakomodir persoalan-persoalan hukum yang muncul di era modern ini. Persolan yang belum pernah muncul pada zaman Nabi yang kemudian bermunculan dewasa ini mengharuskan para ulama untuk memberi respon terhadapnya sehingga umat bisa mengambil patokan dasar dalam mencermati persoalan-persoalan tersebut.

Muhlis Usman, *Kaedah-Kaedah Ushuliyah dan Fiqhiyah; Pedoman Dasar Dalam Istinbath Hukum Islam.*<sup>31</sup> Buku ini membahas tentang bagaimana cara untuk sampai kepada penetapan hukum dengan menggunakan berbagai macam kaedah. Kaedah-kaedah dalam hukum Islam tersebut merupakan pedoman bagi ahli hukum sehingga semakin teliti dalam upaya penetapan hukum.

Beni Ahmad Saebani dan Januri, *Fiqh Ushul Fiqh*. <sup>32</sup> Kajian buku ini menguraikan fiqh dengan ushul fiqh secara berbarengan sehingga hubungan keduanya lebih tampak. Bagian buku ini juga menjelaskan tentang sumber hukum Islam dan metode penggaliannya. Dalam pandangan Imam Syafi'i.kias sebagai bagian dari sumber hukum Islam. Syafi'i menegaskan bahwa kias merupakan

<sup>30</sup> Muhammad Atho Mudzhar, *Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia* (Jakarta, INIS, 1993).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ahmad Azhar Basyir, *Refleksi atas Persoalan Keislaman;Seputar Filsafat, Hukum, Politik dan Ekonomi* (Bandung, Mizan, 1996).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Muhlis Usman, *Kaedah-Kaedah Ushuliyah dan Fiqhiyah*; *Pedoman Dasar Dalam Istinbath Hukum Islam* (Jakarta, Raja Grafindo Persada, 1997).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Beni Ahmad Saebani dan Januri, *Figh Ushul Figh* (Bandung, Pustaka Setia, 2009).

bagian dari pendekatan ijtihadiyah dalam menggali hukum Islam, sedangkan kias adalah salah satu bagian dari penerapan logika silogistik yang dikembangkan oleh Imam Syafi'i.

Mustofa dan Abdul Wahid, *Hukum Islam Kontemporer*. <sup>33</sup>Buku ini menganalisis tentang hukum Islam yang bersifat kekinian. Dalam buku ini membahas secara tersendiri mengenai diskursus pembaruan hukum Islam yang tentu saja tetap mengacu kepada hukum Islam klasik sebagai landasan untuk menilai pembaruan-pembaruan hukum yang terjadi dewasa ini. Hukum sering disebut sebagai produk yang lahir dari dinamika kehidupan manusia, sehingga muncul ungkapan, "Di mana ada masyarakat, di situ ada hukum (*Ubi Societas ibi ius*)."

Mardani, *Hukum Islam, Pengantar Hukum Islam di Indonesia*. <sup>34</sup> Buku ini mengupas tentang Hukum Islam, periodesasinya, mazhab yang digunakan, kaitannya dengan sistem hukum nasional serta sumbernya. Dari sisi sumber hukum Islam, penulis buku ini menempatkan kias sebagai urutan kelima setelah Al-Qur'an, Hadis Rasul SAW, Ijtihad serta Ijma.

Satria Effendi, M. Zein, *Ushul Fiqh*. <sup>35</sup>Buku ini memaparkan masalah ushul fiqh dari sudut pandang berbagai mazhab, memberikan penekanan yang lebih kepada metode istinbath serta maqasid as-syar'iyah yang selama ini terpendam dalam teks ushul fiqh klasik. Ditambah dengan berbagai contoh masalah fiqhiyah kontemporer yang ditujukan sebagai jembatan antara ushul fiqh yang cenderung teoritis dengan dunia nyata. Pada saat ini hukum Islam sedang menghadapi tantangan yang amat serius seiring dengan banyaknya hal baru yang muncul dan berubah dalam setiap aspek kehidupan manusia. Dengan keterbatasan

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Mustofa dan Abdul Wahid, *Hukum Islam Kontemporer* (Jakarta, Sinar Grafika, 2009).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Mardani, *Hukum Islam, Pengantar Hukum Islam di Indonesia* (Yogyakarta, Pustaka Pelajar, 2010).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Satria Effendi, M. Zein, *Ushul Figh* (Jakarta, Kencana, 2009).

bidang bahasan dan perbedaan latar belakang budaya, produk fiqh klasik menjadi terasa kurang memadai untuk menjawab berbagai masalah kontemporer, khususnya dalam konteks ke Indonesiaan yang semakin kompoleks.

Achmad Ali. Menguak Teori Hukum (Legal Theory) dan Teori Peradilan (Judicialprudence) termasuk Interpretasi Undang-Undang (Legisprudence).<sup>36</sup> Sesuai judulnya, buku ini mengungkapakan berbagai teori tentang hukum, teroi pengadilan, teori keadilan, teori tujuan hukum dan berbagai masalah-masalah aktual hukum. Jelasnya, pada Bab Pertama, yang berisi pendahuluan, memuat antara lain: Hakikat Keilmuan Hukum dan Perilaku Hukum. Hakikat keilmuan hukum antara lain meliputi: ilmu hukum, filsafat hukum, teori hukum, dan metode memahami makna hukum; sedangkan Perilaku hukum, antara lain memuat ilmuilmu perilaku dan perilaku hukum, pengertian perilaku hukum, dampak hukum terhadap perilaku manusia, dan mempengaruhi perilaku hukum, serta pengetahuan hukum (knowledge of the law). Bab kedua, membahas pendekatan hukum klasik, modern, dan globalisasi.Bab ketiga, memaparkan Sistem Hukum, Tujuan Hukum, dan Kesadaran Hukum. Selanjutnya, pada bab keempat, buku ini memuat teori efektivitas hukum dan faktor-faktor yang mempengaruhinya. Relevansi bahasan dalam buku ini dengan disertasi yang akan ditulis adalah dalam hal hal efektifitas penerapan hukum dalam dinamika perkembangan masyarakat yang semakin pesat.

Achmad Ali. *Menguak Tabir Hukum (Suatu Kajian Filosofis Dan Sosiologis*).<sup>37</sup> Buku ini membahas secara luas definisi dan pengertian-pengertian dasar hukum, hukum sebagai kaedah, hukum sebagai suatu kenyataan dalam

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Achmad Ali. Menguak Teori Hukum (Legal Theory) dan Teori Peradilan (Judicialprudence) termasuk Interpretasi Undang-Undang (Legisprudence) (Jakarta, Kencana, 2009)

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Achmad Ali. *Menguak Tabir Hukum (Suatu Kajian Filosofis Dan Sosiologis*) (Cet. II; Jakarta, Toko Gunung Agung, 2002

masyarakat, tujuan hukum, sumber-sumber hukum, fungsi hukum, pemikiran tentang hubungan tugas hakim dengan undang-undang, metode penemuan hukum, perubahan hukum dan perubahan masyarakat, aliran-aliran pemikiran dalam ilmu hukum, serta hal-hal dasar tentang hukum acara. Buku ini sangat membantu peneliti dalam melihat hukum sebagai suatu sistem dan penerapannya dalam konteks keindonesiaan dan kekinian. Sesuai latar belakang penulisnya, buku ini dilengkapi dengan teori-teori sosiologi hukum dan filsafat hukum yang sangat relevan dengan kajian penulis, terutama dalam hal metode penemuan hukum.

Muammar Bakry, Figh Prioritas, Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam.38 Buku ini membahas tentang penempatan nilai-nilai hidup dalam susunan maslahat-mafsadat, aqidah-syari'ah, cabang-pokok (ushul-furu'), hak-kewajiban, universal-pertikular (kulli-juz'i), primer-komplementer (dharuri-tahsiniyat), penting-tidak penting (muhimm-gayru muhimm) dan sebagainya. Selanjutnya buku ini mendeskripsikan kaidah-kaidah hukum yang mengklasifikasi, menyusun dan merangkum masalah-masalah yang kompleks dalam satu payung kaidah hukum (legal maxim). Dalam kaitannya dengan kias, penulis buku ini menggunakan kias awlawi. Spesifikasi kias awlawi kapasitasnya sebagai analogi hukum yang illat-nya disebutkan dalam nash ataupun tidak, namun sangat atau lebih jelas terkandung pada masalah baru dibanding illat yang terdapat pada masalah yang telah dilegalkan oleh nash. Karena itu, Illat yang ada pada kias ini lebih dekat kepada teks-teks dan jelas dengan sendirinya (self explanatory). Dalam pengertian lain, kias awlawi mengantar far'un kepada ashal dengan menyatakan illat yang ada pada masalah baru lebih besar daripada yang ada pada ashl.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Muammar Bakry, Fiqh Prioritas, Konstruksi Metodologi Hukum Islam dan Kompilasi Kaidah Prioritas Hukum Islam (Jakarta, Pustaka MAPAN, 2009).

Badri Khaeruman, Hukum Islam Dalam Perubahan Sosial.<sup>39</sup> Buku ini membahas tentang perubahan-perubahan kehidupan sosial seiring dengan terjadinya perubahan kondisi geografis. Kebudayaan, komposisi penduduk, ideologi dan penemuan-penemuan baru ilmu pengetahuan dalam masyarakat. Hal ini akan memaksa para ahli hukum untuk menyikapinya karena perubahan tersebut akan menyebabkan perbedaan yang sangat jauh dan bertentangan dengan teks-teks asal hukum itu ditetapkan. Dalam syariat Islam misalnya, diketahui bahwa perempuan muslim dilarang bepergian seorang diri dan harus didampingi oleh muhrimnya. Akan tetapi, kemudian ketetapan ini ternyata berbenturan dengan kemajuan teknologi dan ilmu pengetahuan serta nilai-nilai kemodernan dewasa ini, yang setuap individu termasuk wanita bebas bergerak sendirian untuk memenuhi kepentingan hidupnya. Tantangan ini mendapat respon yang sangat baik dari para ahli hukum Islam untuk memberikan fatwa baru tentang bolehnya perempuan bepergian sendiri. Dari respon tersebut sehingga hukum Islam tetap eksis di tengah-tengah kehidupan sosial umat Islam tanpa mengurangi dan atau mengebiri hukum Islam itu sendiri. Di sinilah sangat dibutuhkan peran kias dalam penalaran dan penetapan hukum. Namun yang masih sering menjadi polemik di antara para ahli hukum Islam, adalah sejauh mana perubahan itu boleh dilakukan, mengingat perubahan itu terkadang berbenturan dengan teks-teks hukum asal.

Selain buku-buku sebagai literature tersebut, masih banyak literature lain yang membahas tentang kias dalam kaitannya dengan penetapan hukum Islam, namun pembahasannya tidak jauh berbeda dengan pembahasan buku-buku yang telah dikemukakan di atas.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Badri Khaeruman, *Hukum Islam Dalam Perubahan Sosial* (Bandung, Pustaka Setia, 2010).

## E. Kerangka Teoretis

Menurut Muhammad Daud Ali, di Indonesia berlaku tiga sistem hukum yaitu; hukum adat, hukum Islam, dan hukum Barat. Hukum Islam yang berlaku di Indonesia terbagi dua: (1) hukum Islam yang berlaku secara formal yuridis; dan (2) hukum Islam yang berlaku secara normatif. Hukum Islam yang berlaku secara formal yuridis adalah sebagian dari hukum Islam yang mengatur hubungan manusia dengan manusia lain dan benda di dalam masyarakat yang disebut dengan istilah muamalah. Bagian hukum Islam ini menjadi hukum positif berdasarkan peraturan perundang-undangan, misalnya hukum perkawinan, hukum kewarisan, dan hukum wakaf. Pemberlakuan hukum Islam tersebut didukung oleh peradilan agama yang menjadi salah satu unsur dalam sistem peradilan nasional. 40

Hukum Islam yang berlaku secara legal formal tersebut dijelaskan oleh Ichtijanto dengan teori eksistensinya, bahwa bentuk eksistensi hukum Islam dalam hukum nasional Indonesia adalah: (1) ada dalam arti sebagai bagian integral dari hukum nasional Indonesia; (2) ada dalam arti mandiri, diakui wibawa dan kekuatannya dan berstatus sebagai hukum nasional; (3) ada dalam arti norma hukum Islam berfungsi sebagai penyaring bahan-bahan hukum nasional Indonesia; (4) ada dalam arti sebagai bahan dan unsur utama hukum nasional Indonesia.<sup>41</sup>

Hukum Islam yang berlaku secara normatif adalah bagian hukum Islam yang mempunyai sanksi moral kemasyarakatan. Pelaksanaannya bergantung pada kuat-lemahnya kesadaran hukum, tingkatan iman, takwa, dan akhlak masyarakat.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Lihat Muhammad Daud Ali, "Hukum Islam: Peradilan Agama dan Masalahnya" dalam Eddi Rudiana Arief dkk., *Hukum Islam di Indonesia Pemikiran dan Praktek* (Cet.II; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1994), h. 75

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Lihat Ichtijanto, "Perkembangan Teori Berlakunya Hukum Islam di Indonesia" dalam Eddi Rudiana Arief dkk., *Hukum Islam di Indonesia Perkembangan dan Pembentukan* (Cet.II; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1994), h.137

Hukum Islam yang berlaku secara normatif itu tidak memerlukan bantuan penyelenggara negara untuk melaksanakannya. Hukum Islam yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan berlaku secara normatif, misalnya salat, puasa, zakat, dan haji. Keinsafan akan halal-haramnya suatu perbuatan atau benda merupakan landasan kesadaran hukum bangsa Indonesia yang beragama Islam untuk tidak melakukan suatu perbuatan yang dilarang agama, seperti berjudi, mencuri, berzina, dan memakan harta/benda yang tidak halal.<sup>42</sup>

Bagi masyarakat muslim akan menerima autoritas hukum Islam atas dirinya. Hal ini dikemukakan oleh H.A.R. Gibb sebagaimana dikutip oleh Ichtijanto, bahwa secara sosiologis orang-orang yang beragama Islam menerima autoritas hukum Islam (taat kepada hukum Islam). Namun demikian, tingkatan ketaatan orang-orang muslim berbeda-beda tergantung pada takwanya kepada Allah swt. Hukum Islam merupakan alat yang ampuh untuk mempersatukan etika sosial Islam.Orang Islam secara internasional bersatu dalam nilai-nilai hukum Islam. Namun, dalam masyarakat muslim terdapat keanekaragaman paham hukum Islamnya. Dalam masyarakat muslim berkembang toleransi atas perbedaan paham hukum dan praktek hukum yang ada karena etika hukumnya sama. 43

Masyarakat Indonesia berkeinginan untuk berhukum dengan sistem hukum yang mereka yakini, yaitu hukum agama (Islam). Menurut Sayuti Malik, dari hasil penelitian hukum terdapat gambaran dari masyarakat Sumatera Barat, Aceh, Jawa Tengah, Jawa Timur, Jawa Barat, Jakarta, Ambon, Jambi, Riau, Pontianak, Banjarmasin, Samarinda, Ujungpandang (Makassar), Buton, Ternate, Sumbawa Besar dan lain-lain menghendaki terwujudnya hukum nasional

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Muhammad Daud Ali, "Hukum Islam: Peradilan Agama dan Masalahnya" dalam Eddi Rudiana Arief dkk., *Hukum Islam di Indonesia Pemikiran dan Praktek*, h. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Lihat H.A.R. Gibb dalam Ichtijanto, "Perkembangan Teori Berlakunya Hukum Islam di Indonesia" dalam Eddi Rudiana Arief dkk., *Hukum Islam di Indonesia Perkembangan dan Pembentukan*, h. 114

Indonesia yang memberlakukan hukum agama (Islam). Kenyataan itu menggambarkan keadaan hukum yang hidup dalam masyarakat (*the living law*). 44

Al-Qur'an yang prakteknya dijelaskan dalam sunah mengajarkan bahwa orang Islam secara pribadi dituntut untuk mentaati dan menjalankan hukum Islam. Secara doktriner dan ajaran menuntut ketaatan umat Islam untuk mengembangkan kehidupan beragamanya dalam kehidupan sosial dan dalam kehidupan bernegara. Kebahagiaannya di dunia dan di akhirat dikaitkan dan digantungkan pada sikap dan prilaku umat Islam untuk mentaati hukum agama (Islam).

Upaya untuk menjadikan hukum Islam sebagai penunjang pembangunan hukum nasional merupakan upaya yang relevan. Menurut Juhaya S. Praja, ada tiga faktor yang menyebabkan hukum Islam memiliki peran besar dalam pembinaan hukum nasional. *Pertama*, hukum Islam turut menciptakan tata nilai yang mengatur kehidupan umat Islam, minimal dengan menetapkan apa yang dianggap baik dan buruk, apa yang menjadi perintah, anjuran, dan larangan. *Kedua*, banyak keputusan hukum dan unsur yurisprudensial dari hukum Islam yang terserap menjadi bagian dari hukum positif. *Ketiga*, adanya golongan yang masih memiliki aspirasi teokratis di kalangan umat Islam, sehingga penerapan hukum Islam secara penuh masih menjadi slogan perjuangan. <sup>45</sup>

Menurut Juhaya S. Praja, integrasi hukum Islam ke dalam hukum nasional Indonesia saat ini mengalami kendala sebab perhatian pemikir Islam masih dalam batas-batas mempertahankan identitas keislaman dari pengaruh non-Islam yang bersifat sekuler dan masih terbatas pada salah satu fungsi hukum,

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Lihat Sayuti Malik dalam Ichtijanto, "Perkembangan Teori Berlakunya Hukum Islam di Indonesia" dalam Eddi Rudiana Arief dkk., *Hukum Islam di Indonesia Perkembangan dan Pembentukan*, h. 141

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Lihat Juhaya S. Praja, "Kata Pengantar" dalam Eddi Rudiana Arief dkk., *Hukum Islam di Indonesia Perkembangan dan Pembentukan* (Cet.II; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1994), h. xv

yaitu *n hi munkar* dalam pengertian social control; belum memaksimalkan fungsi amar ma'ruf dalam pengertian social engineering yang menekankan anjuran kebaikan dalam arti luas dan praktis.<sup>46</sup>

Hukum nasional Indonesia tidak mungkin meninggalkan hukum Islam karena Pancasila, UUD 1945, dan dalam nilai-nilai nasional Indonesia tidak dapat lepas dari agama dan hukum agama. Kenyataan dalam hukum nasional tersebut dengan masyarakat muslim sebagai mayoritas mendorong ditemukannya payung hukum atas segala tindakan yang dilakukan oleh masyarakat. Seiring dengan perkembangan masyarakat yang semakin pesat, mengharuskan harmonisasi perkembangan di bidang hukum karena perilaku masyarakat dalam pergaulan sehari-hari tidak terlepas dari persoalan hukum. Namun demikian perkembangan hukum tidak mampu mengimbangi pesatnya perkembangan masyarakat sehingga sangat mungkin akan terjadi kekosongan hukum.

Dalam kerangka pikir tersebut dan dengan melihat kenyataan hukum dalam masyarakat tentang harmonisasi perkembangan masyarakat perkembangan hukum, patut dilakukan kajian mendalam terhadap kias/analogi sebagai salah bentuk metode penafsiran dalam penemuan hukum. Dalam hal ini posisi hukum Islam tidak seharusnya dijadikan sebagai alternatif, melainkan dijadikan sebagai tuntutan dalam merumuskan atau menemukan hukum terhadap setiap persoalan yang muncul dalam masyarakat karena kedudukan hukum Islam dalam sistem hukum nasional setara dengan hukum adat dan hukum Barat. Bahkan seharusnya, nilai-nilai keislaman nasional hendaknya menjadi sumber primer politik hukum Indonesia, mengingat warga negara yang mayoritas beragama Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Juhaya S. Praja, "Kata Pengantar" dalam Eddi Rudiana Arief dkk., Hukum Islam di Indonesia Perkembangan dan Pembentukan (Cet.II; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1994), h.

Hukum Islam dan hukum positif yang berlaku di Indonesia merupakan hukum yang hidup (*the living law*) dan dipedomani oleh masyarakat. Kedua sumber hukum ini dipertautkan oleh kehidupan bernegara yang secara defakto bangsa Indonesia mayoritas beragama Islam. Tuntutan tatanan bernegara dan tuntutan tatanan beragama (Islam) inilah yang mempersinggungkan kedua sumber hukum tersebut.

Persinggungan kedua sumber hukum ini apabila dielaborasi secara baik, maka akan menghasilkan sebuah rumusan (konsep) hukum yang lebih akomodatif terhadap setiap persoalan-persoalan hukum yang muncul yang tidak terlepas dari pengaruh modernisasi dan globalisasi, sehingga konsep hukum (aturan-aturan) yang dilahirkan lebih relevan dengan ciri khas kepribadian bangsa Indonesia. Di samping itu, analisis komparatif untuk merumuskan ketentuan-ketentuan hukum hukum yang berlaku berkaitan dengan sistem di Indonesia mempertimbangkan karakteristik bangsa Indonesia yang sangat plural sehingga bisa melahirkan suatu unifikasi hukum, baik dalam hukum perdata maupun dalam hukum pidana.

Karakteristik teologis-normatif hukum Islam kelihatan lebih menonjol, sementara itu, karakteristik empiris-humanistik lebih menonjol dalam hukum positif. Secara epistemologis, hukum Islam diyakini sebagai hukum yang bersumber dari ajaran-ajaran Tuhan (wahyu), yang kemudian diformulasi penjabarannya dalam bentuk fiqh. Sedangkan hukum positif bersumber dari nilainilai humanistik-empiris yang senantiasa berubah seiring dengan perkembangan peradaban manusia.

Menurut Muhyar Fanani, hukum Islam perlu dilenturkan agar tetap berperan dalam kehidupan umat manusia sepanjang zaman, oleh karena hukum Islam menjadi pilihan yang tidak lagi diperdebatkan kebenaran dan keadilannya. <sup>47</sup> Akan tetapi, kelenturan (elastisitas) hukum Islam dalam berinteraksi atau berintegrasi dengan hukum nasional (positif) tentunya dalam batas-batas toleransi yang masih dapat dibenarkan.

Hukum Islam harus lolos dalam perdebatan nasional yang mengedepankan *public reason* (pertimbangan publik) atau *civic reason* (pertimbangan umum). Hasil perdebatan itu kemudian dikodifikasi menjadi hukum nasional. Kodifikasi itu setiap saat harus ditinjau kembali untuk disesuaikan dengan tuntutan perkembangan masyarakat. Untuk itu, ijtihad dari pakar hukum Islam adalah perangkat yang tidak boleh padam kapan pun dan dimana pun.<sup>48</sup>

Ijtihad dari fuqaha sangat urgen untuk memberikan kontribusi dalam pembinaan dan pengembangan hukum nasional, mengingat hukum Islam merupakan salah satu sumber hukum universal yang perlu diakomodasi. M. Daud Ali mengemukakan, ijtihad adalah usaha sungguh-sungguh dengan menggunakan kemampuan yang ada, dilakukan oleh orang yang memenuhi syarat untuk merumuskan ketentuan hukum atas persoalan yang belum jelas atau tidak ada ketentuannya dalam al-Qur'an dan sunah. Menurut Yusuf al-Qardawiy, ijtihad kontemporer yang diperlukan pada saat ini terbagi dua, yaitu: (1) الأجتهاد الأنشائي dan; (2) الأجتهاد الأنشائي. Ijtih d al-intiq 'iy adalah ijtihad yang dilakukan dengan cara memilih dan menguatkan pendapat salah seorang fukaha terdahulu yang masih relevan untuk diterapkan pada saat ini. Sedangkan Ijtih d al-insy 'iy adalah ijtihad yang dilakukan untuk mengeluarkan (merumuskan) hukum baru atas suatu

<sup>47</sup> Muhyar Fanani, *Membumikan Hukum Langit: Nasionalisasi Hukum Islam dan Islamisasi Hukum Nasional Pasca Reformasi* (Cet.I; Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008), h. 89

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Muhammad Daud Ali, *Hukum Islam: Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia* (Cet.I; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1996), h. 192-193

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Lihat, Muhammad Daud Ali, *Hukum Islam: Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia*, h. 242

persoalan yang belum dibahas oleh fukaha terdahulu.<sup>50</sup> Ijtihad diperlukan untuk menjembatani jurang antara aturan hukum dengan tindakan manusia.

Menurut Ali Yafie, hukum Islam (fikih) akan berperan nyata jika ijtihad ditempatkan secara proporsional dalam kerangka keutuhan ajaran Islam. Perbendaharaan hukum Islam (fikih) yang telah terbina berabad-abad lamanya meringankan beban ijtihad yang dibutuhkan pada masa kini, fukaha sekarang tinggal menambah dan memperbaiki apa yang sudah ada. Menurut Qodri Azizy, ada dua macam sikap yang tidak proporsional menyangkut perbendaharaan hukum Islam (fikih) tersebut. *Pertama*, sikap menempatkannya pada posisi doktrinal. Dalam hal ini fikih dianggap identik dengan syariat. *Kedua*, sikap tidak memperhitungkannya sama sekali. Diperlukan reposisi untuk mencari jalan tengah di antara kedua sikap yang tidak proporsional tersebut. Fikih harus ditempatkan pada proporsi yang sebenarnya sebagai hasil ijtihad, sehingga menjadi hidup dan mempunyai nilai, dilakukan reaktualisasi yang dilanjutkan dengan reinterpretasi, dan didekati secara multidisipliner. Se

Penempatan fikih pada proporsi yang sebenarnya akan menjadikan fikih memegang peranan penting dalam menjembatani perbedaan antara hukum yang tidak tertulis (hukum Islam) dan hukum tertulis (hukum positif). Menurut Jazuni, hukum yang mengatur perbuatan manusia ada yang langsung berasal dari Tuhan yang disebut syariat, dan ada yang merupakan hasil penalaran (ijtihad) manusia (mujtahid) dari dalil-dalil nas yang disebut *q nun*. Supremasi syariat tersebut

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Lihat Yusuf al-Qardawiy, *al-Ijtih d al-Mu' sir bain al-In«ib ţ wa al-Infir ţ* (D r al-Ta-zi' wa al-Nasyr al-Isl miyyah, 1414 H.-1994 M.), h. 20-32

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Lihat Ali Yafie, "Posisi Ijtihad dalam Keutuhan Ajaran Islam" dalam Haidar Bagir dan Syafiq Basri, ed., *Ijtihad dalam Sorotan* (Cet.IV; Bandung: Mizan, 1996), h. 83

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Lihat Qodri Azizy, *Reformasi Bermazhab: Sebuah Ikhtiar Menuju Ijtihad Sesuai Saintifik-Modern* (Cet.I; Jakarta: Teraju, 2003), h. 74-76

merupakan acuan yang harus digunakan dalam melakukan penilaian terhadap hukum buatan manusia (sekuler), dapat diterima atau ditolak.<sup>53</sup>

Soerjono Soekanto menegaskan, bahwa hukum merupakan konkretisasi dari sistem nilai yang berlaku dalam masyarakat dan suatu keadaan yang dicitacitakan adalah adanya kesesuaian antara hukum dengan sistem nilai tersebut. <sup>54</sup> Sementara, hukum Islam merupakan salah satu sistem nilai yang berlaku di Indonesia. Dengan demikian, semakin jelas perlunya dilakukan secara berkesinambungan analisis kritis paradigma hukum Islam terhadap hukum positif Indonesia, khususnya dalam penemuan dan penerapan hukumnya. Salah satu unsur penegak hukum yang sangat penting adalah hakim khususnya hakim yang berkiprah di pengadilan agama. Hakim diharapkan mampu menggali dan menemukan hukum dengan cara-cara kreatif dan inofatif, berani keluar dari kungkungan undang-undang melalui petunjuk nurani yang bermartabat dan bertanggungjawab.

Dalam konteks Indonesia modern, Muhyar Fanani mengemukakan bahwa hukum Islam sebenarnya merupakan aspirasi kesadaran hukum masyarakat Indonesia, karena mayoritas penduduk Indonesia adalah muslim. Oleh karena itu, prospek hukum Islam di era Indonesia baru sangat positif. Hukum Islam di era ini, harus menjadi sumber utama pembangunan hukum nasional. <sup>55</sup> Sehubungan dengan hal ini, dalam penyusunan peraturan perundang-undangan di Indonesia

<sup>53</sup>Lihat Jazuni, *Legislasi Hukum Islam di Indonesia* (Cet.I; Bandung: PT Citra Aditya Bakti, 2005), h. 50

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Soerjono Soekanto, *Kesadaran Hukum Masyarakat* (Cet.I; Jakarta: Rajawali, 1982), h. 159

Muhyar Fanani, Membumikan Hukum Langit: Nasionalisasi Hukum Islam dan Islamisasi Hukum Nasional Pasca Reformasi, h. 199-120

nilai-nilai agama (hukum Islam) dan nilai-nilai budaya yang tumbuh dalam masyarakat perlu diperhatikan, digali, dan dikembangkan.<sup>56</sup>

Berdasarkan argumen-argumen tersebut, Muhyar Fanani, mengemukakan teori, bahwa dalam konteks Indonesia modern, tidak relevan mempertentangkan antara hukum Islam dengan hukum nasional. Nasionalisasi dan islamisasi adalah jalan terbaik dalam menata kehidupan bermasyarakat di Indonesia. Dengan nasionalisasi, keragaman hukum dapat diminimalisir dan kekokohan hukum nasional dapat terjaga. Islamisasi hukum nasional yang dimaksudkan adalah menyusun hukum nasional yang tidak bertentangan dengan akal sehat, realitas kebangsaan-keindonesiaan, serta hukum-hukum yang ada dalam Al-Qur'an.<sup>57</sup>

Berdasarkan teori di atas, reintegrasi hukum Islam (fikih) dan hukum positif (nasional), menjadi opsi menarik dalam upaya merumuskan konsep atau aturan-aturan dalam menata masyarakat Indonesia, khususnya dalam rangka reinterpretasi dan reaktualisasi hukum atas adanya interaksi manusia yang semakin modern yang tentu saja membutuhkan payung hukum dalam interaksi antara manusia dengan sesamanya manusia dan manusia dengan lingkungannya. Hal ini sangat penting, karena dengan adanya penemuan hukum khususnya yang berkaitan dengan metode kias/analogi hukum, akan memberikan pengaruh terhadap proses perkembangan hukum dalam mengantisipasi laju perkembangan masyarakat yang semakin kompleks. Terbentuknya suatu komunitas dalam suatu

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Abdul Manan, *Aspek-Aspek Pengubah Hukum* (Cet.III; Jakarta: Kencana Prenada Media, 2006), h. 27

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Abdul Manan, *Aspek-Aspek Pengubah Hukum*, h. 378-379

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Menurut Achmad Ali, penemuan hukum meliputi dua hal, interpretasi dan konstruksi. Interpretasi adalah penafsiran terhadap teks undang-undang, masih tetap berpegang pada bunyi teks itu. Sedangkan konstruksi adalah hakim menggunakan penalaran logisnya untuk mengembangkan lebih lanjut suatu teks undang-undang dimana hakim tidak lagi perpegang kepada bunyi teks itu, tetapi dengan syarat hakim tidak mengabaikan hukum sebagai sebuah sistem. Selanjutnya, Lihat Achmad Ali, *Menguak Tabir Hukum (suatu Kajian Filosofis dan Sosiologis)*, Cet. II, Jakarta, Toko Gunung Agung, 2002, h.156

wilayah akan berdampak kepada adanya interakasi di antara mereka yang tidak luput dari persoalan hukum padahal di sinilah para penegak hukum mulai kebingungan ketika menghadapi suatu persoalan hukum di dalam masyarakat yang terkadang persoalan tersebut belum terakomodir dalam aturan hukum secara formil. Para penegak hukum khususnya hakim tidak dibenarkan untuk menolak perkara yang diajukan kepadanya dengan alasan bahwa perkara atau kasus tersebut belum ada hukumnya.

Setelah itu, diupayakan korelasinya dengan teori existensi dan memaksimalkan peran hukum Islam sebagai sumber utama dalam perumusan hukum positif di Indonesia yang masih didominasi dengan hukum peninggalan Belanda itu sambil terus melakukan upaya inovasi dalam berbagai aspek di bidang hukum sehingga hukum diharapkan mampu untuk mengimbangi laju pertumbuhan masyarakat yang semakin kompleks dengan ketersediaan payung hukum terhadap berbagai masalah hukum yang muncul dalam masyarakat modern yang tentunya dengan jalan mengoptimalkan fungsi hukum Islam sebagai penyaring.

Akan tetapi, tentunya untuk sampai pada reintegrasi hukum dan berfungsinya peran hukum Islam sehingga tidak terjadi kondisi kekosongan hukum dalam suatu masyarakat, terlebih dahulu akan melalui proses analisis kritis secara kontekstual dan komparatif antara hukum Islam dan hukum positif (nasional). Oleh karena itu, perlu dilakukan studi kritis secara mendalam dan komprehensip terhadap perspektif hukum Islam dalam konteks pencarian alternatif aturan yang lebih memenuhi kemaslahatan dan keadilan dalam segala aspek kehidupan.

Analisis tersebut dipastikan tidak mengalami kendala karena kemayoritasan muslim di Indonesia serta hukum Islam penuh dengan nuansa

kemaslahatan dan keadilan. Tujuan hukum Islam untuk mewujudkan kemaslahatan umum dengan cara menjadikan aturan hukum syariah yang paling utama dan sekaligus menjadi sesuai dengan kebutuhan ruang dan waktu demi kehidupan manusia yang adil, bermartabat dan bermaslahat. Hal tersebut dijelaskan pada Teori maslahat yang dikemukakan oleh al-Gazali<sup>59</sup> dan Imam al-Syatibi. <sup>60</sup>

Kemaslahatan yang menjadi inti dari tujuan hukum (maqa>s}id al-Syari'ah) dapat dilihat dari dua sudut pandang.

- a. *Maqa>s}id al-Syari*' (tujuan tuhan).
- b. Maqa>s}id al-Mukallaf (tujuan hamba-Nya)

Dan untuk memperjelas konsep tersebut, hal tersebut terbagi menjadi empat point. *Pertama*, tujuan awal syari'ah adalah untuk kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. *Kedua*, syari'ah sebagai sesuatu yang harus dipahami. *Ketiga*, syari'ah sebagai hukum taklif (pembebanan) yang harus dikerjakan. *Kempat*, tujuan syari'ah yaitu membawa manusia dibawah naungan hukum.

Aspek pertama berkaitan hakikat *maqa>s}id al-syari'ah*, aspek yang kedua berkaitan dengan suatu dimensi pemahaman bahwa syari'ah bisa dipahami atas maslahat yang ada di dalamnya. Kemudian aspek ketiga berkaitan dengan ketentuan-ketentuan *taklif*, yaitu dalam rangka untuk mewujudkan kemaslahatan. Adapun aspek keempat berkaitan dengan kepatuhan manusia sebagai mukallaf terhadap hukum-hukum Allah, yaitu untuk membebaskan manusia dari kekangan hawa nafsu.

Berdasarkan hal tersebut, penemuan hukum oleh hakim hendaknya diaplikasikan sesuai dengan prinsip-prinsip, asas-asas dan tujuan hukum syara.

<sup>60</sup>Al-Sya>tibi, *al-Muwa>faqa>t fi Us}ul al-Syari'ah*, Juz II (Beirut: Da>r al-Kutub al-Ilmiyyah, t.th), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Al-Gaza>li, *al-Mus}tas}fa min ilmi al-Us}ul*, Vol 1(Beirut: Da>r Ihya al-turas| al-Arabi, t. th), h. 281.

Imam al-Syatibi memberikan rambu-rambu untuk mencapai tujuan-tujuan syari'at yang bersifat daruriyat, hajjiyah dan tahsiniyah. Maslahat Daruriyat yakni kemaslahatan yang menjadi dasar tegaknya kehidupan asasi manusia baik yang berkaitan dengan agama maupun dunia. Jika ia luput dalam kehidupan manusia maka mengakibatkan rusaknya tatanan kehidupan manusia tersebut. Maslahat daruriyat ini merupakan dasar asasi untuk terjaminnya kelangsungan hidup manusia, jika tidak maka akan muncullah fitnah dan bencana besar. Maslahat Hajiyyat yakni persoalan yang dibutuhkan manusia untuk menghilangkan kesulitan dan kesusahan yang dihadapi. Bila pada tingkatan ini kemaslahatan tidak terwujud tidak sampai mengancam dan kerusakan, tetapi hanya akan menimbulkan kesulitan. Dan Maslahat Tahsiniyyat yakni sifatnya untuk memelihara kebagusan dan kebaikan budi pekerti serta keindahan saja. Sekiranya kemaslahatan ini tidak terwujud tidak akan menimbulkan kesulitan dan kegoncangan serta rusaknya tatanan kehidupan manusia.

Maslahat *daruriyat, hajjiyah dan tahsiniyah* berisikan lima asas hukum syara, yakni memelihara agama, memelihara jiwa, memelihara keturunan, memelihara akal dan memelihara harta. Penjagaan terhadap lima unsur di atas bisa ditempuh dengan dua cara<sup>61</sup>:

- a. Dari segi ada (min nahiyah al-wujud), yaitu dengan cara menjaga dan memelihara hal-hal yang dapat melanggengkan keberadaan lima unsure tersebut. Contohnya adalah mencanangkan perumahan dengan harga terjangkau untuk kesejahteraan rakyat, dalam rangka penjagaan terhadap jiwa
- b. Dari segi tidak ada (*min nahiyah al-adam*), yaitu dengan cara mencegah halhal yang menyebabkan ketiadaan lima unsur tersebut. Contohnya adalah dengan menghukum seberat-beratnya pelaku kejahatan pencucian uang

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Ika Yunia Fauzia dan Abdul Kadir Riyada, *Prinsip Dasar Ekonomi Islam Persfektif Maqashid al-Syari'ah. h.* 89.

ataupun pelaku korupsi dana APBN dan pajak Negara. Akibat kejahatan tersebut maka penjagaan jiwa, akal ataupun keturunan akan sangat sulit dilaksanakan. Karena mereka mengorupsi dana untuk penyelenggaraan penjagaan terhadap jiwa, akal, ataupun keturunan. Contoh lain adalah dengan memberikan wasiat wajibah untuk ahli waris non muslim dan anak tiri dengan mengkiaskan kepada aturan wasiat wajibah untuk anak angkat demi tidak terjadinya ketimpangan dalam perwujudan keadilan pemerataan bagi ahli waris.

Ditinjau dari dimensi cakupan kemaslahatan, para ahli mengklasifikasikan teori maslahah kepada dua hal. Pertama, maslahah 'ammah, yaitu kemaslahatan umum yang berhubungan dengan kepentingan masyarakat banyak atau mayoritas umat. Misalnya, ulama membolehkan membunuh penyebar bid'ah dalalah karena dapat merusak akidah mayoritas umat. Kedua, maslahah khassah, yaitu kemaslahatan khusus yang berhubungan dengan kemaslahatan individual. Misalnya, kemaslahatan yang berkenaan dengan pemutusan hubungan status perkawinan terhadap seseorang yang dinyatakan hilang (mafqud, pemberian warisan kepada ahli waris pengganti dan porsi pembagian harta bersama yang adil kepada suami dan isteri.

Urgensi pengklasifikasian kedua jenis kemaslahatan ini berkaitan dengan skala prioritas manakala antara teori kemaslahatan umum dengan kemaslahatan individual terjadi perbenturan. Dalam konteks ini, mendahulukan kemaslahatan umum dari kemaslahatan pribadi menjadi suatu keniscayaan.

Aspek keberadaan *maslahah* dalam perspektif syara' dan adanya keselarasan antara anggapan baik secara rasional dengan tujuan syara', teori ini diklasifikasikan kepada tiga hal. Pertama, *maslahah mu'tabarah*, yaitu kemaslahatan yang berada dalam kalkulasi syara'. Dalam hal ini ada dalil yang

secara khusus menjadi dasar dari bentuk kemaslahatan itu, baik secara langsung ada indikator dalam syara' (*munasib mu'assir*) ataupun secara tidak langsung ada indikatornya (*munasib mulaim*). Misalnya, salah satu bentuk hukuman bagi pencuri adalah keharusan mengembalikan barang curian kepada pemiliknya, apabila masih utuh atau mengganti dengan sesuatu yang sama nilainya. Hukuman ini dianalogikan kepada ketentuan hukuman *gasab* (orang yang mengambil harta orang lain tanpa izin) sebagai suatu keharusan mengambil barang orang lain tanpa izin pemiliknya.

Kedua, *maslahah mulgah*, yaitu bentuk kemaslahatan yang ditolak, karena bertentangan dengan ketentuan syara'.

Ketiga, maslahah mursalah, atau dalam beberapa literartur disebut juga dengan al-istislah, maslahah mutlaqah, atau munasib mursal; yaitu kemaslahatan eksistensinya tidak didukung esensinya yang syara' dan tidak pula ditolak melalui dalil yang terperinci, tetapi cakupan makna nas terkandung dalam substansinya.62 Dalam hal ini, sesuatu itu dalam anggapan baik secara rasio dengan pertimbangan untuk mewujudkan kemaslahatan bagi manusia. Sesuatu yang baik menurut rasio akan selaras dengan tujuan syara' dalam penetapan hukum, yang secara khusus tidak ada indikator dari syara' untuk menolak ataupun mengakui keberadaannya.

Maslahah mursalah dalam kedudukan sebagai metode ijtihad secara jelas digunakan oleh Imam Malik beserta penganut mazhab Maliki. Selain itu, maslahah mursalah juga digunakan kalangan ulama non-Maliki sebagaimana dinukilkan oleh al-Syatibi.

Menurut perspektif pemikiran Najm al-Din al-Tufi, klasifikasi teori *maslahah* seperti di atas adalah sesuatu yang tidak urgen. Rumusan teori yang

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Fathi Ridwan, *Min Falsafah al-Tasyri' al-Isla>m* (Cet. II; Beirut: Da>r al-Kitab al-Lubnani, 1975), h. 31

dikemukakan oleh Jumhur ulama tersebut tidak dapat diterima oleh al-Tufi. Kekhasan corak pemikirannya, terlihat bahwa asumsi *maslahah* ditempatkan sebagai dalil yang bersifat mandiri dan dominan dalam penetapan hukum, baik secara substansial kemaslahatan itu sendiri didukung oleh syarak ataupun tidak.

Teori kemaslahatan dalam pemikiran Najm al-Din al-Tufi bercorak sangat khas. Pemikirannya jauh berbeda dengan arus umum mayoritas ulama yang hidup sezaman dengannya. Formulasi teori *al-maslahah* dalam pemikiran al-Tufi bertitik tolak dari hadis "*La darara wa la dirar fi al-Islam*" (Tidak boleh memudaratkan dan tidak boleh pula dimudaratkan orang lain dalam Islam), H.R: al-Hakim, al-Baihaqi, al-Daruqutni, Ibn Majah, dan Ahmad Ibn Hanbal.

Menurut Najm al-Din al-Thufi, intisari dari keseluruhan ajaran Islam yang termuat dalam *nas* ialah kemaslahatan bagi manusia secara universal. Atas dasar itu, seluruh ragam dan bentuk kemaslahatan disyari'atkan dan keberadaan maslahat itu tidak perlu mendapatkan konfirmasi dari *nas*. *Al-maslahah*, dalam gagasan al-Tufi, merupakan dalil yang bersifat mandiri dan paling dominan dalam penetapan hukum.

Secara terminologis, al-Tufi merumuskan *al-maslahah* sebagai "suatu ungkapan dari sebab yang membawa kepada tujuan syarak dalam bentuk ibadah atau adat kebiasaan". Dengan demikian, *al-maslahah* dalam arti syarak dipandang sebagai sesuatu yang dapat membawa kepada tujuan syarak.

Pemikiran al-Thufi tentang *al-maslahah* membawa nuansa lain terhadap pendapat mayoritas ulama semasanya. Kemaslahatan itu dalam persepsi umum para ulama, harus mendapatkan dukungan dari syarak, baik melalui *nas* tertentu maupun cakupan makna dari sejumlah *nas*.<sup>63</sup> Pemikiran al-Tufi yang tidak sejalan

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Termasuk yang berpegang pada pendapat ini Hujjah al-Islam Imam al-Gazali. Lihat Fathi Ridwan, *Min Falsafah al-Tasyri' al-Isla>m*, h. 32

dengan para ulama semasanya menyebabkan ia terisolasi, tetapi substansi pemikirannya kemudian mendapat perhatian para ahli sesudahnya.

Menurut teori Najm al-Din al-Tufi, *al-maslahah* tidak diklasifikasikan kepada berbagai ragam bentuk, sebagaimana yang diformulasikan oleh kalangan Jumhur ulama. Menurut al-Tufi, *al-maslahah* merupakan *hujjah* yang mandiri dan paling dominan sebagai landasan penetapan hukum. Menurut konteks ini, kemaslahatan itu tidak perlu mendapatkan justifikasi *nas*, apakah ada *nas* yang mendukungnya atau ada cakupan makna dari sejumlah *nas*, ataupun *nas* menolak keberadaannya sama sekali.<sup>64</sup>

Teori kemaslahatan dalam rumusan al-Tufi memuat prinsip-prinsip sebagai berikut :

- a. Akal dapat secara bebas menentukan kemaslahatan dan kemudaratan, khususnya dalam bidang muamalah dan adat. Untuk menilai dan menentukan sesuatu itu maslahat atau mudarat cukup dengan akal (rasio). Kemampuan akal untuk mengetahui sesuatu itu baik atau buruk tanpa harus melalui wahyu menjadi fondasi pertama dalam piramida pemikiran al-Tufi. Di sinilah letak perbedaan yang cukup serius antara al-Tufi dengan Jumhur ulama. Menurut Jumhur, meskipun kemaslahatan itu dapat dicapai dengan akal, namun harus mendapatkan konfirmasi dari nas atau ijma'.
- b. *Al-maslahah* merupakan dalil yang bersifat mandiri dan menempati posisi paling kuat dalam penetapan hukum. Atas dasar ini, ke*hujjah*an *al-maslahah* tidak diperlukan adanya dalil pendukung. Kemaslahatan cukup didasarkan kepada kekuatan penilaian rasio tanpa perlu melalui wahyu.
- c. *Al-maslahah* hanya berlaku dalam masalah muamalah dan adat kebiasaan. Sedangkan dalam masalah ibadah , seperti salat maghrib tiga

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Fathi Ridwan, *Min Falsafah al-Tasyri' al-Isla>m*, h. 33

rakaat, puasa selama sebulan penuh pada bulan Ramadhan, dan tawaf dilakukan sebanyak tujuh kali, tidak termasuk kategori objek *maslahah*. Masalah-masalah ini merupakan hak dan otoritas Tuhan secara penuh.

*Al-maslahah* merupakan dalil syarak yang paling dominan. Dalam konteks ini, jika *nas* atau ijma' bertentangan dengan *al-maslahah*, maka kemaslahatan diprioritaskan dengan metode *takhsis nas* (pengkhususan hukum) dan *bayan* (perincian).

Kemaslahatan menjadi ciri khas hukum Islam hal tersebut semakin komprehensip dengan terdapatnya nuansa keadilan dalam penemuan hukum Islam. Masalah keadilan termasuk tema sentral yang penting dalam kajian-kajian hukum, intelektual dan ilmu-ilmu keislaman dalam segala aspeknya. Kaum filosof, juga ulama fikih memahami keadilan sebagai kebaikan. Orang adil adalah baik menurut penilaian ilmu fikih. Keadilan merupakan syarat utama yang harus dimiliki para *rawi* hadis sebagai legalitas formal riwayatnya itu. Keadilan justru dipandang sebagai tujuan tertinggi dalam kajian ilmu hukum.

Kriteria keadilan, seperti halnya kriteria kebenaran, tidak tergantung pada frekuensi dibuatnya pembenaran tersebut. Karena manusia terbagi menjadi banyak bangsa, kelas, agama, profesi dan sebagainya, yang berbeda-beda, maka terdapat banyak ide keadilan yang berbeda-beda pula. Terlalu banyak untuk menyebut salah satunya sebagai keadilan.<sup>67</sup>

Prakteknya, tampak bahwa keadilan seringkali terbentur pada kepentingan tertentu, sehingga keadilan tidak bisa dinikmati oleh setiap orang.

 $^{66}\mathrm{Mahm}$ d al-Tahh n<br/>, Taisir Mustalah al-Had (Bair t: D r al-Sya'bi al-Islamiah, 1972), h<br/>. 24

-

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Nurcholish Madjid, *Islam Doktrin dan Peradaban* (Cet.I; Jakarta: Paramadina, 1992), h. 509

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Jimly Asshiddiqie & Ali Safa'at, *Teori Hans Kelsen tentang Hukum* (Cet. III; Jakarta: Konstitusi Pers, 2012), h.18

Padahal, keadilan adalah kunci utama (*master key*) untuk menciptakan insan-insan dan masyarakat yang bermartabat.

Keadilan dalam Alquran seringkali terungkap dalam dua bentuk, yakni al-'adl dan al-qist. Kedua bentuk ini identik maknanya secara tekstual tetapi memiliki perbedaan yang sangat mendasar, meskipun keduanya mengandung arti "keadilan". <sup>68</sup> Perbedaannya, al-'adl berarti "sama rata (السوية)", <sup>69</sup> sedangkan al-qist berarti "lurus ()". <sup>70</sup>

Bentuk lain dari kata adil adalah *al-'adalah* yang biasanya diartikan; berlaku adil, tidak memihak, menghukum dengan betul (benar), adil (lawan dari kata aniaya).<sup>71</sup>

Kata "keadilan" dalam *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, diartikan dengan: (1) tidak berat sebelah/tidak memihak, (2) berpihak kepada kebenaran, dan (3) sepatutnya/tidak sewenang-wenang.<sup>72</sup>

Makna keadilan menurut al-R gib al-Asfah ni dalam kitabnya  $Mufrad\ t$  al- $Alf\ z\ al$ -Qur'  $n\ yakni\ :$  العدالة والعدل : لفظ يقتضى معنى المساواة (lafaz) yang  $menunjukkan\ arti\ persamaan$ ). Kata ' $adl\ digunakan\ untuk\ hal$ -hal yang bisa dicapai dengan mata batin (bas) rah), seperti persoalan hukum. Dalam konteks ini, ia mengacu pada Q.S. al-M idah/5: 95. Ia mempersamakan antara bentuk ' $adl\ dan\ taqs\ t\ (al$ -qist).

<sup>71</sup>Louis Ma'l f, al-Munjid fi al-Lugah, h. 491 dan 628 Bandingkan denganAhmad Warson Munawwir, al-Munawwir Kamus Arab Indonesia (Yogyakarta: Unit Pengadaan Bukubuku Ilmiah Keagamaan Pondok Pesantren al-Munawwir Krapyak Yogyakarta, 1984), h. 971

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Louis Ma'l f, *al-Munjid fi al-Lugah* (Cet. XX; Bair t: D r al-Masyriq, 1977), h. 491 dan 628

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Louis Ma'l f, *al-Munjid fi al-Lugah*,h. 491 dan 628. Lihat juga As'ad M. Alkalili, *Kamus Indonesia Arab* (Cet. V; Jakarta: Bulan Bintang, 1993), h. 67., dan Mahmud Yunus, *KamusArabIndonesia* (Cet. II; Jakarta: Hidakarya Agung, 1992), h. 257

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Louis Ma'1 f, al-Munjid fi al-Lugah, h. 491

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Tim Penyusun Kamus, Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Cet. VII; Jakarta: Balai Pustaka, 1996), h. 7

 $<sup>^{73}</sup>$  al-R gib al-Asfah ni, *Mufrad t Alf z al-Qur' n* (Bair t: D r al-Sy miyah, Damaskus: D r al-Qalam, 1992 M/1412 H), h. 551-552

Bentuk *al-'adl* beserta derivasinya dalam Alquran, terulang sebanyak 29 kali. 74 Sedangkan bentuk *al-qist* beserta derivasinya, terulang sebanyak 25 kali. 75 Bentuk *al-'adl* dengan pengertian dasarnya "sama rata (السوية)", dapat dijumpai dalam Q.S. al-Nis /4: 129, bentuk al-qist dengan pengertian dasarnya "lurus )" dapat dijumpai dalam Q.S. al-H{ujurat/49: 9.

Quraish Shihab menambahkan bahwa bentuk al-qist juga mengandung arti dasar "bagian" dan dengan arti ini maka tidak harus mengantarkan adanya "persamaan". Karena itu, kata qist lebih umum dari pada kata 'adl.<sup>76</sup> Selain bentuk al-'adl dan al-qist, Alquran juga mengungkap makna "keadilan" dengan bentuk *al-miz n*. Bentuk *al-miz n* berasal dari akar kata *wazn* yang berarti "timbangan" karena *miz n* adalah alat untuk menimbang. Namun dapat pula bermakna keadilan, karena bahasa seringkali menyebut "alat" untuk makna "hasil penggunaan alat itu."<sup>77</sup>

Selanjutnya, Sayyid Mujtaba Muas wi Lari mendefenisikan secara terminologis keadilan dalam beberapa pengertian, yakni ; meletakkan sesuatu pada tempatnya; tidak melakukan kezaliman; memperhatikan hak orang lain; tidak melakukan suatu perbuatan yang bertentangan dengan hikmah dan kemaslahatan.<sup>78</sup>

Meletakkan sesuatu pada tempatnya dalam konteks persamaan yang merupakan makna asal kata adil, bermakna bahwa subyek keadilan tidak berpihak kepada siapapun. Artinya, subyek keadilan tidak menisbatkan kepada yang benar sesuatu predikat yang salah, demikian pula, tidak menisbatkan kepada yang salah

<sup>77</sup>H.M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran, h. 112

<sup>78</sup>Sayyid Mujtaba Mus wi Lari, *Dir sat f Us l al-Isl m* diterjemahkan dengan judul Teologi Islam Sy 'ah (Cet. I; Jakarta: al-Huda, 2004 M/1425 H), h. 47

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Muhammad Fu'ad 'Abd al-B qi, al-Mu'jam al-Mufahras li Alf z al-Qur' n al-Kar m (Bair t: D r al-Fikr, 1992), h. 448-449

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Muhammad Fu'ad 'Abd al-B qi, al-Mu'jam al-Mufahras li Alf z al-Qur' n al-Kar m, h. 691-692

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>H.M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran (Bandung: 1996), h. 111

sesuatu predikat yang benar. Karena itu pula, berpihak kepada kebenaran berarti benarkanlah yang benar dan salahkanlah yang salah.

Sebagai konsekuensi dari prinsip ini, pihak yang benar akan memperoleh hak sesuai dengan kebenarannya, dan pihak yang salah akan kehilangan prestasi sesuai kesalahannya. Prinsip ini otomatis tidak akan melahirkan kesewenangwenangan, tidak pula ada yang dizalimi. Karena pada dasarnya masing-masing pihak menuai prestasinya sendiri, baik prestasi positif maupun negatif.

Berdasarkan pengertian-pengertian di atas, maka paling tidak ada empat makna keadilan menurut al-Qur'an, yakni adil dalam arti sama, seimbang, pengakuan hak individu dan penegakannya, dan keadilan Ilahi.

# a. Adil dalam arti "sama"

Persamaan yang dimaksud adalah "persamaan dalam hak", sebagai mana dalam Q.S. al-Nisa'/4: 58.

...

# Terjemahnya:

Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil ...<sup>79</sup>

Abd. Muin Salim menyatakan bahwa para *mufassir* berbeda pendapat mengenai pengertian *al-'adl* dalam ayat tersebut di atas, namun kebanyakan mereka mengartikan *al-adl* dengan makna *al-inh f wa al-wasiyyat* (berada di pertengahan dan mempersamakan". Pengertian seperti ini dikemukakan oleh al-Baidawi, al-Ragib, dan Rasyid Rida. Sejalan dengan pendapat ini, Sayyid Qutub menegaskan bahwa dasar persamaan itu adalah sifat kemanusiaan yang dimiliki

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Departemen Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya* (Semarang: Toha Putra, t.th), h. 162

oleh setiap orang. Ini berarti bahwa manusia mempunyai hak yang sama oleh karena mereka sama-sama manusia. <sup>80</sup>

Kata "adil" dalam ayat tersebut diartikan "sama", sangat terkait dengan sikap dan perlakuan hakim pada saat proses pengadilan dan pengambilan putusan. Karena itu, ayat ini menuntun hakim untuk menempatkan pihak-pihak yang bersengketa di dalam posisi yang sama termasuk dalam proses beracara dan pengambilan putusan. Apabila persamaan dimaksud mencakup keharusan mempersamakan apa yang mereka terima dari putusan, maka ketika itu persamaan tersebut menjadi wujud makna "al-adl" sebagaimana yang dimaksud ayat tersebut.

# b. Adil dalam arti "seimbang"

Keseimbangan tersebut ditemukan pada suatu kelompok yang di dalamnya terdapat beragam bagian yang menuju satu tujuan tertentu, selama syarat dan kadar tertentu terpenuhi oleh setiap bagian. Dengan terhimpunnya syarat ini, kelompok itu dapat bertahan dan berjalan memenuhi tujuan kehadirannya. Ayat terkait dengan ini adalah Q.S. al-Infit r (82): 6-7.

Kata *fasawwaka* dalam ayat tersebut diartikan "membuat seimbang", karena ayat tersebut menginformasikan kepada manusia bahwa tubuhnya itu secara keseluruhan disusun menurut prinsip-prinsip keseimbangan. <sup>82</sup> Dapat dirumuskan bahwa seandainya ada salah satu anggota tubuh manusia berlebih atau berkurang dari kadar atau syarat yang seharusnya, maka pasti tidak akan terjadi keseimbangan (keadilan). Demikian juga "keseimbangan" dalam penciptaan alam

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>H. Abd. Muin Salim, *Fiqh Siyasah; Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Quran* (Cet. I; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1994), h. 213

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>H.M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran, h. 115

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur'an; Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep Kunci (Cet. I; Jakarta: Paramadina, 1996), h. 373

raya bersama ekosistemnya. <sup>83</sup> Di sini, keadilan identik dengan kesesuaian (proporsionalitas).

Perlu dicatat bahwa keseimbangan tidak mengharuskan persamaan kadar dan syarat bagi semua bagian unit agar seimbang. Bisa saja satu bagian berukuran kecil atau besar, sedangkan kecil dan besarnya ditentukan oleh fungsi yang diharapkan darinya. Jadi, petunjuk-petunjuk Alquran yang membedakan lelaki dan perempuan pada beberapa hak waris dan persaksian, apabila ditinjau dari sudut pandang keadilan, harus dipahami dalam arti keseimbangan, bukan persamaan.

# c. Adil dalam arti "pengakuan hak individu dan penegakannya."

Pengertian adil inilah yang menempatkan sesuatu pada tempatnya, atau memberi hak individu melalui jalan yang tepat dan terdekat. Melalaikan keadilan ini berarti kezaliman, pelanggaran terhadap hak-hak individu, atau bahkan lingkungan. Dengan demikian, menyirami tumbuhan adalah keadilan. Dalam ilustrasi lain, dikatakan bahwa sungguh merusak permainan (catur), jika menempatkan gajah di tempat raja, demikian ungkapan seorang sastrawan yang arif. Pengertian keadilan seperti ini, pada gilirannya akan melahirkan keadilan sosial (social justice). Oleh karena itu, dapat dirumuskan bahwa keadilan adalah nilai dasar yang berlaku dalam kehidupan sosial (social life).

# d. Adil dalam arti "keadilan Ilahi"

Adil di sini berarti "memelihara kewajaran atas berlanjutnya eksistensi dan tidak mencegah kelanjutan eksistensi dan perolehan rahmat sewaktu terdapat banyak kemungkinan itu." Semua wujud tidak memiliki hak atas Allah, keadilan Ilahi pada dasarnya merupakan rahmat dan kebaikan-Nya. Keadilan-Nya

.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>Lihat Q.S. al-Mulk/67: 3

<sup>84</sup>H.M. Quraish Shihab, op. cit., h. 116

<sup>85</sup>H.M. Quraish Shihab, op. Cit, h. 116.

mengandung konsekuensi bahwa rahmat Allah swt. tidak tertahan untuk diperoleh sejauh makhluk itu dapat meraihnya.

Adil dalam pengertian seperti yang dirumuskan di atas, dapat dipahami dari sifat Allah sebagai Maha Adil, yakni "Allah al-'Adl" dan atau "Allah al-Muqsit". Jadi, sifat Allah yang paling hakiki adalah "Adil". Dalam Q.S. 'Ali 'Imr n/3: 18 Allah berfirman:

# Terjemahnya:

Allah menyatakan bahwasan<mark>ya tidak</mark> ada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia, Yang menega<mark>kkan k</mark>eadilan. Para malaikat dan orang-orang yang berilmu (juga menyatakan yang demikian itu). Tak ada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia, Yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. <sup>86</sup>

Ayat ini turun setelah Nabi saw. didatangi oleh dua orang pendeta dari Syam (Syiria). Kedua pendeta itu, datang ke Madinah terdorong oleh nubuwat yang termaktub dalam kitab mereka. Segera setelah Nabi saw tiba di Madinah, kedua pendeta itu datang menghadap. Para pendeta itu dengan seksama mengamati kota Madinah. Dengan takjub salah seorang pendeta mengatakan: "betapa miripnya kota ini dengan karakteristik kota Nabi, yang akan diutus pada akhir zaman".

Ketika keduanya menemui Nabi saw., mereka benar-benar mengenal dengan detail segala sifat dan karakter Nabi saw. Lalu keduanya berkata: "engkau Muhammad?" Nabi saw. menjawab: "ya". Keduanya berkata lagi, "engkau Ahmad?" Nabi saw. menjawab: "ya". Keduanya berkata: "Kami menanyakan kepada anda tentang kesaksian (*syah dah*), jika Anda memberitahukan kepada kami mengenai kesaksian itu, kami beriman kepada anda, dan membenarkan

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 95

anda." Nabi saw. lalu berkata kepada keduanya: "silahkan anda bertanya kepada saya". Keduanya lalu bertanya : "ceritakan kepada kami tentang kesaksian teragung dalam kitabullah". Lalu turun ayat berikut kepada Nabi saw : ثنيهَدَ اللهُ أَنَّهُ لا لا لا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ الْمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ ... Kedua pendeta itu akhirnya memeluk agama Islam, dan membenarkan misi Nabi saw.<sup>87</sup>

Ayat tersebut menegaskan bahwa Allah selain Dia maha Esa, dan tiada sekutu bagi-Nya, Dia juga Zat yang menegakkan keadilan ( ). Kemahaadilan-Nya ini, mesti juga terpatri dalam diri masing-masing hamba.

Abd. Muin Salim menegaskan bahwa perintah untuk berbuat adil yang berhadapan dengan larangan berbuat kekejian (*f hisyat*), <sup>88</sup> mengandung makna bahwa amal shaleh mencakup usaha-usaha yang berkaitan dengan pemenuhan kebutuhan manusia sebagai makhluk utama. <sup>89</sup> Bertolak dari sini, maka amal saleh adalah keadilan (keselarasan). <sup>90</sup>

Ditemukan banyak ayat Alquran yang memerintahkan agar manusia menegakkan keadilan <sup>91</sup> dan melarang berbuat kekejian (*fahisyah*) dan aniaya (*zalim*). <sup>92</sup> Perintah semacam ini, tiada lain kecuali bertujuan untuk terciptanya kesejahteraan dalam arti yang luas. Sejahtera dapat berarti aman, sentosa dan makmur; selamat (terlepas) dari segala gangguan, kesukaran dan sebagainya. Kesejahteraan tersebut akan tercapai bilamana telah tercipta keadilan.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>Ab al-Hasan 'Ali bin Ahmad al-W hidi, *Asb b Nuz l al-Qur' n* (Cet. I; Bair t : D r al-Kutub al-'Ilmiah, 1991 M/1411 H), h. 101

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>H. Abd. Muin Salim, Fiqh Siyasah; Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Quran, h. 131

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>H. Abd. Muin Salim, Fiqh Siyasah; Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Quran, h. 133

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>H. Abd. Muin Salim, Fiqh Siyasah; Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Quran, h.
134

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>Baca misalnya Q.S. al-Baqarah/2: 282; al-Nisa/4: 58; Q.S. al-M idah/5: 8; Q.S. al-An' m/6: 70 dan 152; Q.S. al-A'r f/7; 29 Q.S. al-Nahl/11: 90; Q.S. al-Hujurat /49: 9; dan Q.S. al-Had /57: 25.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>Baca misalnya Q.S. al-Nis /4: 135; Q.S. al-Maidah/5: 8; al-Nahl/11: 90; Q.S. al-Mumtahanah/60: 8; dan selainnya.

Secara kontekstual, perintah dalam ayat tidak hanya ditujukan kepada kelompok sosial tertentu dalam masyarakat muslim, tetapi juga ditujukan kepada setiap orang yang mempunyai kekuasaan memimpin orang-orang lain. Konsep lain yang terkandung dalam klausa ayat tersebut adalah "keadilan". <sup>93</sup> Bertolak dari pengertian *al-'adl* yang telah dirumuskan bahwa perintah menetapkan hukum dengan adil di sini mengandung arti agar penggunaan kekuasaan politik harus berdasarkan dan bertujuan memelihara martabat kemanusiaan (*basyariah insani*). <sup>94</sup> Pemeliharaan martabat kemanusiaan inilah sebagai bingkai "kesejahteraan". Dengan kata lain bahwa, amanat Allah sebagai titipan suci kepada umat manusia berupa penegakan keadilan adalah sendi hidup yang utama untuk mencapai kesejahteraan.

# e. Adil dalam pengertian "pertengahan"

Adil dalam pengertian "berada di tengah-tengah, menengahi dan tidak memihak", tampak dalam firman Allah swt. dalam surah al-Baqarah/2: 143: وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاس وَيكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً وَمَا جَعَلْنَا الْقَبْلَة الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِيَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكبيرَةً إِلاَ القِبْلَة الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِيَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكبيرَةً إِلاَّ القِبْلَة التِّي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِيَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكبيرَةً إِلاَّ لَتَعْلَمُ مِن يَنقَلِبُ عَلَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَوُوفَ رَّحِيمٌ (

Terjemahnya:

"Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat yang adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Dan Kami tidak menetapkan kiblat yang menjadi kiblatmu (sekarang) melainkan agar Kami mengetahui (supaya nyata) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang membelot. Dan sungguh (pemindahan kiblat) itu terasa amat berat, kecuali bagi orang-orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah; dan Allah tidak akan

212

217

<sup>93</sup>H. Abd. Muin Salim, Fiqh Siyasah; Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Quran, h.

<sup>94</sup>H. Abd. Muin Salim, Fiqh Siyasah; Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Quran, h.

menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia". 95

Dalam ayat tersebut terlihat bahwa kata "wasatan" diartikan adil dan pilihan. Quraish Shihab mengartikannya dengan pertengahan, moderat, dan teladan. <sup>96</sup> Tujuannya, agar umat Islam bisa menjadi saksi kepada orang lain dan kepada diri sendiri. Karena posisi pertengahan itu, menyebabkan orang tidak memihak ke kiri dan ke kanan. Ketidakberpihakan ini, mengantarkan manusia untuk berlaku adil.

Selain itu, posisi pertengahan menyebabkan seseorang mudah dilihat dari segala penjuru oleh siapapun, dan ketika itu, ia dapat menjadi teladan bagi semua pihak. Dalam pengertian yang berbeda, posisi pertengahan juga dapat melihat ke siapa pun dan ke semua penjuru.

Demikianlah kenyataannya, posisi pertengahan itu mengantarkan kepada ketidakberpihakan (inparsial), dan inparsialitas mengantarkan umat kepada keadilan. Keadilan pada umumnya berfungsi untuk kepentingan orang lain, meskipun orang lain itu adalah dua pihak yang bersengketa. Jika keadilan itu dilakukan atas nama agama Islam, maka umat lain akan melihat dan meyakini bahwa Islam itu adil.

Berbuat adil atas nama agama dalam ayat ini dapat dilihat dengan memperhatikan akhlak pelaku keadilan itu. Jika akhlaknya mengikuti dan meneladani Rasul saw. dalam berbuat adil, seolah-olah Rasul melihat dia, maka sesungguhnya orang itu telah berbuat adil untuk dan atas nama agama. Tetapi keadilan itu bernilai universal, sehingga meskipun pelaku keadilan adalah muslim, tetap ia berkewajiban memberi keadilan kepada seluruh umat manusia, non muslim sekalipun, bahkan termasuk kepada dirinya sendiri dan lingkungan.

-

<sup>95</sup> Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 42

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>H.M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran, h.347

Keadilan kepada diri sendiri antara lain memandang dan berusaha berada di tengah-tengah antara kehidupan dunia yang materialisme dengan kehidupan akhirat yang sarat spiritualisme, tidak mengingkari kehidupan dunia tetapi juga tidak memandang bahwa kehidupan dunia adalah segalanya. Manusia tidak boleh lalai karena materialisme, tetapi juga tidak perlu membumbung tinggi dalam spritualisme, ketika pandangan mengarah ke langit kaki tetap harus berpijak ke bumi. <sup>97</sup>

Menegakkan keadilan tidak harus dalam posisi sebagai hakim, tetapi masyarakat biasa pun berperan penting dalam proses penegakan keadilan, karena keadilan menyentuh seluruh segi kehidupan. Dalam proses litigasi pun, masyarakat tetap mempunyai andil dalam penegakan keadilan, antara lain menjadi saksi yang jujur dan tidak memihak, memberikan informasi yang benar dan akurat, serta bersedia meluangkan waktu untuk memberikan kesaksian di muka sidang, jika diperlukan salah satu pihak, atau dinilai perlu oleh pengadilan.

Penafsiran yang luas mengenai ayat tersebut antara lain dikatakan bahwa *litakunu syuhada' 'ala al-nas*, mengandung arti bahwa kaum muslimin akan menjadi saksi di masa datang atas baik buruknya pandangan dan kelakuan manusia. Akan ada pergulatan pandangan dan berbagai *isme*, tetapi *umatan wasatan* akan menjadi rujukan dan saksi tentang pandangan dan pertarungan aneka *isme*.

Jika penafsiran ini dibawa ke proses litigasi perdata dan pidana, maka konsepsi dan filosofi kebenaran dan keadilan dalam hukum Islam, dinilai lebih tepat, karena kebenaran dan keadilan harus ditegakkan oleh semua pihak yang terlibat dalam proses pemeriksaan dan pengambilan putusan, baik dalam posisi sebagai pihak yang berperkara, saksi, aparat pengadilan, maupun hakim. Pihak

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>H.M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran, h.111

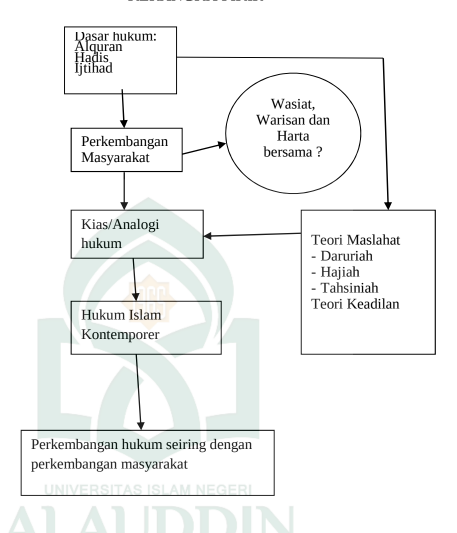
<sup>98</sup>H.M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran, h. 348

berperkara harus jujur menyampaikan gugatan, jawaban, replik dan duplik. Saksi harus jujur dalam memberikan keterangan di muka sidang, sehingga fakta hukum bisa terungkap. Demikian pula hakim, harus bisa, mau, mampu dan berani untuk melakukan terobosan hukum yang konstruktif dengan pertimbangan yang ilmiahrasional dan berhati nurani, dalam rangka mengungkap kebenaran, kemudian menegakkan hukum dan keadilan di atas kebenaran itu. Dengan kata lain, kebenaran fakta yuridis yang berhasil diungkapkan dalam proses pembuktian, harus ditunjang dengan kebenaran dalam ranah penemuan hukum oleh hakim sehingga keadilan benar-benar bisa ditegakkan.

Lebih spesifik lagi, dalam perspektif filsafat hukum Islam, kebenaran formal dalam proses litigasi perdata tidaklah cukup. Kebenaran yang dikehendaki hukum Islam secara filosofis adalah kebenaran yang berdimensi teologis, yaitu kebenaran yang dirahmati Allah. Kebenaran yang demikian harus menimbulkan harmonisasi dua arah, yaitu harmonisasi hamba dengan khalik sang pencipta, dan harmonisasi antara para pihak yang berperkara. Harmonisasi antara pihak yang berperkara tentu saja tidak mudah, tetapi setidaknya pihak yang kalah dapat memaklumi oleh karena merasa dan mengetahui bahwa memang dialah yang salah. Memaklumi kesalahan sendiri, bisa mengantarkan kepada perdamaian secara ikhlas, sedangkan perdamaian dalam proses perdata, merupakan capaian hukum dan kedilan yang paling maksimal.

Untuk memudahkan memahami, berikut ini disertakan alur pikir dalam diagram kerangka pikir :

#### KERANGKA PIKIR



# F. Metodologi Penelitian

### 1. Jenis Penelitian.

Sesuai dengan judulnya, disertasi ini adalah penelitian pustaka (*library research*) yang bersifat kualitatif (*qualitative research*). Jenis penelitian adalah deskriptif-verifikatif. Penelitian dilaksanakan untuk menggambarkan dan menjelaskan eksistensi kias dan penerapannya dalam hukum Islam kontemporer. Konseptualisasi, kategorisasi, dan deskripsi persoalan kias dalam kaitannya dengan perkembangan sosial kemasyarakatan yang semakin kompleks dikembangkan atas dasar data

kualitatif yang diperoleh. Di samping itu, dilakukan verifikasi tentang kias dalam mengakomodir persoalan hukum yang semakin berkembang.

#### 2. Pendekatan.

Persoalan penemuan hukum oleh hakim melalui kias akan dikaji dengan menggunakan pendekatan teologis normatif (*syar'iy*), yuridis, filosofis, sosiologis dan psikologis. Namun demikian, pendekatan primernya adalah teologis normatif (*syar'iy*) dan yuridis. Dengan demikian, pendekatan inilah yang lebih banyak digunakan dalam analisis kritisnya. Sedangkan pendekatan lainnya digunakan sebagai pendekatan sekunder.

# 3. Pengumpulan Data.

#### a. Jenis dan sumber data.

Jenis data yang dicari adalah data kualitatif yang bersumber dari kepustakaan dan dokumen-dokumen resmi (perundang-undangan). Studi kepustakaan dimaksudkan untuk memperoleh data yang akan digunakan sebagai acuan atau landasan dalam penelitian. Kajian hukum Islamnya (fikih) digunakan sebagai variabel pembanding yang aktif (active variable) dan pemberi kontribusi (knowledge contribution) terhadap perundang-undangan yang berlaku di Indonesia.

Data yang berkaitan tentang kias dijadikan sebagai data primer. Penelitian difokuskan pada analisis kritis terhadap kias dalam kaitannya dengan penemuan dan penerapan hukum Islam kontemporer yang dikaji dari berbagai literatur, terutama literatur usul fikih, fikih, dan ilmu hukum.

Kajian filosofis dan teoretis yang dideskripsikan, didukung oleh data aplikasi empiris yang diperoleh dari hasil penelitian yang telah ada. Data tersebut diperlukan untuk menunjukkan adanya fakta-fakta atau realitas pendukung yang terjadi dalam kehidupan sosial (masyarakat), sehingga hasil

analisis teoretis konsepsionalnya yang menggunakan pendekatan teologis normatif (*syar'iy*), filosofis dan yuridis, diperkuat dan didukung oleh pembuktian faktual realitas yang terjadi di masyarakat yang diperoleh dengan menggunakan pendekatan sosiologis dan psikologis.

### b. Teknik pengumpulan data.

Pengumpulan data dilakukan secara eksploratif untuk menemukan dan mengungkap konsep yang akurat dan sistematis tentang eksistensi kias dan peranannya dalam penemuan dan penerapan hukum Islam kontemporer. Data yang menyangkut konsep, aturan, dan implementasi kias dalam penemuan dan penerapan hukum dikumpulkan melalui studi kepustakaan. Bahan-bahan kepustakaan sebagai data primer dikumpulkan dengan terlebih dahulu melihat judul-judul buku yang relevan, kemudian isinya ditelaah, kemudian diklasifikasi sesuai dengan batasan masalah. Data yang relevan dikumpulkan/dicatat dalam buku data dan ditempatkan berdasarkan klasifikasinya. Pengklasifikasian data dilakukan berdasarkan variabelvariabelnya, primer-sekunder dan relevan-kurang relevan. Penelusuran dokumen juga dilakukan untuk memperkuat atau melengkapi literatur yang ada. Teknik ini dipilih untuk dilakukan karena penggunaannya mudah dan jenis penelitian adalah *library research*.

### 4. Metode Pengolahan dan Analisis Data

Data yang terkumpul direduksi (*data reduction*) dengan memilah-milahnya ke dalam suatu konsep tertentu, kategori tertentu, dan tema tertentu. Kemudian hasil reduksi data juga diorganisasi ke dalam suatu bentuk tertentu (*display data*), sehingga terbentuk rumusan konseptual secara utuh.

Metode pengolahan dan analisis data yang digunakan adalah kualitatif. Data disusun sesuai kerangka pembahasan untuk memperoleh gambaran konsep tentang kias dalam penemuan dan penerapan hukum Islam kontemporer. Hal ini dilakukan karena objek penelitian ditekankan pada peranan kias tersebut dalam upaya penemuan hukum. Penekanan penelitian terletak pada aspek analisis teoritis kritis terhadap penemuan dan penerapan hukum.

### 5. Teknik Analisis dan Interpretasi Data.

#### a. Teknik analisis data.

Teknik analisis data yang digunakan adalah deduktif, induktif dan komparatif.Di samping itu, juga digunakan starategi analisis verifikatif kualitatif dan *content analysis* secara obyektif dan sistematis. <sup>99</sup>Analisis itu digunakan untuk memberi gambaran alur logika, mempertajam, dan memperkaya data kualitatif.Dalam analisis data, hukum Islam ditempatkan sebagai variabel aktif (*active variable*) dan perundang-undangan sebagai variabel pasif (*passive variable*). Teknik ini digunakan karena analisis perspektif hukum Islamnya dimaksudkan untuk memberi kontribusi (*knowledge contribution*) terhadap penemuan dan penerapan hukum Islam kontemporer.

Proses analisis data dilakukan tidak sekali jadi, melainkan berinteraksi secara bolak balik. Frekwensi proses interaksi bolak balik tersebut bergantung pada kompleksitas permasalahan yang akan dijawab. 100

<sup>99</sup>Menurut Burhan Bugin *content analysis* sering digunakan dalam analisis verifikasi. Kedua teknik analisis itu sangat erat kaitannya dalam mempertajam hasil analisis, sehingga sering digunakan secara simultan. Lihat Burhan Bugin, *Analisis Data Penelitian Kualitatif* (Cet.II; Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2003), h. 85

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>Burhan Bugin, *Analisis Data Penelitian Kualitatif*, h. 70

## b. Teknik interpretasi data.

Hasil analisis data masih faktual, karena itu harus diberi arti oleh peneliti melalui interpretasi. 101 Teknik interpretasi data yang digunakan adalah interpretasi kontekstual, yaitu menginterpretasi data dengan melihat hubungan perkembangan kondisi sosio-yuridismasyarakat dalam melakukan interaksi dengan ketentuan-ketentuan (teks-teks) hukum yang berkaitan dengan hukum Islam. Interpretasi kontekstual dimaksudkan untuk menanggapi eksistensi kias dalam penemuan dan penerapan hukum Islam kontemporer dianggap penting dan mendesak, karena selama ini penafsiran hukum cenderung tabu danterlarang. Padahal sesungguhnya, eksistemsi hukum formil hendaknya menopang tegaknya hukum matril sehingga keberadaan hukum formil tidak menjadi kendala ditegakkannya hukum matril. Dengan kata lain, penafsiran hukum yang salah satunya menggunakan kias (analogi) seharusnya terus dikembangkan sehingga norma hukum tidak tertinggal jauh dibandingkan dengan perkembangan masyarakat yang semakin kompleks. SITAS ISLAM NEGERI

### 6. Prosedur Penelitian.

Prosedur penelitian yang dilakukan dalam disertasi ini yaitu menginventarisasi persoalan kias yang ada kaitannya dengan penemuan hukum, mengkategorisasi substasinya, menghubungkan, membandingkan, dan memverifikasi dengan persoalan kias dalam kaitannya dengan penemuan dan penerapan hukum Islam kontemporer. Sesudah itu, mengelaborasi dan mendeskripsikan hasilnya secara kualitatif, kemudian disimpulkan berdasarkan *content analysis* dan interpretasi kontekstual.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Sumadi Suryabrata, *Metodologi Penelitian* (Cet.XIII; Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2000), h. 87

Kegiatan pengumpulan data dan analisis data kadang-kadang dilakukan secara simultan, prosesnya berbentuk siklus, bukan linier.Kegiatan koleksi data menjadi bagian integral dari kegiatan analisis data, karena dalam pengumpulan data dengan sendirinya dilakukan perbandingan-perbandingan untuk memperkaya data bagi tujuan konseptualisasi, kategorisasi, dan teorisasi.

### G. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

# 1. Tujuan Penelitian.

Tujuan pokok penelitian adalah untuk mendeskripsikan dan memverifikasi penemuan hukum oleh hakim melalui kias. Pengujian ini perlu dilakukan dengan pertimbangan; 1) Penduduk Indonesia dominan beragama Islam dan hukum Islam merupakan salah satu norma hukum yang dipedomani oleh masyarakat serta menjadi acuan hakim di pengadilan. 2) Perundang-undangan diberlakukan atas dasar legalistic-formal dalam kehidupan bernegara, sementara hukum Islam (fikih) diberlakukan atas dasar keyakinan beragama, dan hak warga masyarakat untuk menjalankan syariat agama dijamin oleh konstitusi negara (Undang-Undang Dasar 1945). Dengan demikian, ketentuan-ketentuan yang ada dalam perundang-undangan tentunya tetap diharapkan sejalan dengan perilaku masyarakat atau dapat diterima oleh norma-norma hukum Islam.

Selain tujuan pokok tersebut, ada tiga sub tujuan yang akan dicapai, yaitu:

- a. Untuk mengkaji dan menjelaskan metode-metode yang digunakan hakim dalam penemuan hukum;
- b. Untuk mengkaji dan menjelaskan persoalan penerapan kias dalam penemuan hukum oleh hakim. Hal ini dilakukan untuk mengisi kekosongan hukum yang ada di suatu wilayah;

c. Untuk mengkaji dan menjelaskan persoalan hambatan kias dan solusinya dalam mengakomidir hukum Islam ontemporer serta untuk mengkritisi ketentuan-ketentuan yang berimplikasi pada persoalan kias dalam mengisi kekosongan hukum di tengah semakin kompelksnya pesoalan hukum yang muncul dalam masyarakat.

## 2. Kegunaan Penelitian.

- a. Kegunaan teoritis; hasil penelitian berguna sebagai bahan kajian untuk mengungkap dan mendeskripsikan nilai kebenaran, keadilan, manfaat dalam implementasi kias dalam hukum Islam dan perundang-undangan serta studi kritisnya, sehingga kekurangan yang terdapat dalam perundang-undangan yang berkaitan dengan perkembangan masyarakat modern dapat dibenahi sesuai dengan konsep hukum Islam. Dalam hal ini kajian hukum Islam yang telah dirumuskan berguna sebagai *knowledge contribution* terhadap perundang-undangan yang berlaku di Indonesia.
- b. Kegunaan praktis; hasil penelitian dapat dijadikan dasar untuk memberikan masukan kepada institusi terkait, dalam merevisi peraturan perundangundangan yang ada dan dalam membuat peraturan perundang-undangan baru yang terkait dengan pemberlakuan suatu hukum supaya terhindar dari kekosongan hukum, karena di mana ada masyarakat maka di situ ada hukum. Dari penerapan kias inilah diharapkan mampu menumbuh kembangkan nilainilai hukum Islam dalam suatu masyarakat.

#### BAB II

#### METODE-METODE PENEMUAN HUKUM OLEH HAKIM

Law enforcement tidak hanya di tangan pengadilan atau hakim. Selain peradilan atau hakim terdapat penegak-penegak hukum lain baik sebagai pranata publik yang memegang kekuasaan publik maupun sebagai pranata sosial. Kejaksaan dan kepolisian merupakan pranata publik, sedangkan advokat atau penasehat hukum adalah pranata sosial. Meskipun demikian hakim merupakan bagian utama (primary variable) penegak hukum, yang memiliki peran signifikan dalam menegakkan kebenaran dan keadilan. Untuk menegakkan dan kebenaran dan keadilan tersebut, hakim harus mampu melakukan penafsiran terhadap undang-undang secara aktual, agar hukum yang diterapkan bersifat adaptabilitas dengan perkembangan kondisi, waktu dan tempat serta dapat mewujudkan kemashlahatan bagi kehidupan masyarakat yang senantiasa berkembang. Oleh karena itu, dalam hal penegakkan hukum, hakim bukan sekedar "broche de la loi", tetapi sebagai penterjemah atau pemberi makna melalui penemuan hukum (rechtschepping) bahkan menciptakan hukum baru melalui putusan-putusannya (Judge made law). 1

Penemuan hukum merupakan hak dan tanggung jawab hakim secara ex officio untuk menggali hukum dari sumber-sumbernya yang bersifat umum atau general sebagai das sollen baik yang berupa prinsip-prinsip (nilai-nilai) dasar sebagai hukum asal, peraturan hukum terapan yang sudah ada sebagai hukum cabang, maupun praktik hukum dalam masyarakat sebagai hukum yang hidup, dengan menggali illat hukum yang terkandung di dalamnya melalui metode penemuan hukum yang tepat dan kemudian merumuskannya kembali melalui asas-asas (kaidah-kaidah) hukum menjadi hukum terapan baru yang kemudian melalui proses konkritisasi (individualisasi) diterapkan pada peristiwa konkrit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Bagir Manan, Penegakkan Hukum yang Berkeadilan, dalam Majalah Hukum Varia Peradilan, (Jakarta: Ikatan Hakim Indonesia (IKAHI), Tahun Ke-XX No. 241 Nopember 2005), h. 5.

sebagai *das sein* tertentu dengan memperhatikan kesamaan *illat* hukum antara ketentuan hukum baru dengan kasus konkrit, demi terwujudnya perlindungan hukum dan keadilan.

Oleh Karena penemuan hukum selalu menghasilkan ketetentuan hukum baru, maka secara praktis setiap penemuan hukum pasti merupakan pembaruan hukum. Selain itu, penemuan hukum oleh hakim selalu bersifat kasuistis, yakni untuk kasus tertentu yang sedang dihadapi. Oleh sebab itu, penemuan hukum selalu bersifat kasuistis sehingga tidak mesti berlaku untuk kasus-kasus lainnya, kecuali jika memang kasusnya sama persis. Namun sebenarnya semua kasus hanya memiliki sifat serupa tapi tak sama.

Menurut Mukti Arto, Penemuan hukum oleh hakim itu identik dengan pembuatan recep obat oleh dokter. Setelah dokter mendengar keluhan pasien, menemukan penyakit yang diderita oleh pasien, menemukan penyebab sakitnya pasien, dan memeriksa kondisi fisik pasien, maka dokter pun mencari obat yang cocok untuk sang pasien agar sembuh dari sakitnya. Ketika dokter menemukan ramuan obat patent namun menurut pertimbangan dokter obat paten tersebut perlu dilakukan perubahan komposisi yang harus disesuaikan dengan penyakit pasien dan kondisi fisik pasien agar pasien bisa sembuh dari sakitnya. Bagi dokter, kesembuhan pasien adalah nomor wahid, sedang obat patent itu nomor dua. Jika obat patent yang telah ada tidak dapat memberi kesembuhan pada pasien, maka dokter membuat recep obat yang mampu menyembuhkan sakitnya pasien.<sup>2</sup>

Ilustrasi lain, hakim itu seperti tukang permak pakaian. Jika seseorang membeli pakaian dengan size yang paling cocok untuk badan pemakainya, namun ada bagian-bagian yang harus diubah agar nyaman dipakai. Maka tukang permak pun melakukan pengubahan terhadap pakaian itu agar nyaman dipakai oleh pemiliknya. Bagi tukang permak, kenyamanan pakaian itu nomor wahid,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>http://pta-jambi.go.id/attachments/article/1880/PENEMUAN%20HUKUM%20 % 20 DE MI%20MEWUJUDKAN%20KEADILAN.pdf, 8 Mei 2015.

sedang size pakaian itu nomor dua. Jika size pakaian yang sudah ada tidak membuat nyaman pemakainya, maka tukang permak pun akan melakukan pengubahan pakaian agar nyaman dipakai oleh pemakainya. Jika dokter membuat recep agar mampu menyembuhkan sakitnya pasien dan tukang jahit memermak pakaian agar nyaman dipakai, maka hakim melakukan penemuan hukum agar mampu memberi perlindungan hukum dan keadilan kepada pencari keadilan.

Hakim dalam memeriksa, mengadili dan memutus suatu perkara, pertama kali harus menggunakan Hukum Tertulis sebagai dasar putusannya. Jika dalam hukum tertulis tidak cukup, tidak tepat dengan permasalahan dalam suatu perkara, maka langkah kedua, barulah hakim mencari dan menemukan sendiri hukumnya dari sumber-sumber hukum yang lain seperti yurisprudensi, dokrin, traktat, kebiasaan atau hukum tidak tertulis.<sup>3</sup>

Undang-Undang No. 48 Tahun 2009 Pasal 10 ayat (1) tentang Kekuasaan Kehakiman menentukan "bahwa Pengadilan dilarang menolak untuk memeriksa, mengadili, memutus suatu perkara yang diajukan dengan dalil hukum tidak ada atau kurang jelas, melainkan wajib untuk memeriksa dan mengadilinya". Ketentuan pasal ini memberi makna bahwa hakim sebagai organ utama Pengadilan dan sebagai pelaksana kekuasaan kehakiman wajib hukumnya bagi Hakim untuk menemukan hukumnya dalam suatu perkara meskipun ketentuan hukumnya tidak ada atau kurang jelas. Penemuan hukum oleh hakim memiliki kekuatan mengikat setelah putusan berkekuatan hukum tetap.

Undang-Undang No. 48 Tahun 2009 Pasal 5 (1) juga menjelaskan bahwa "Hakim dan Hakim Konstitusi wajib menggali, mengikuti dan memahami nilainilai hukum dan rasa keadilan yang hidup dalam masyarakat". Kata "menggali" biasanya diartikan bahwa hukumnya sudah ada, dalam aturan perundangan tapi masih samar-samar, sulit untuk diterapkan dalam perkara konkrit, sehingga untuk

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Abdul Mannan, *Penemuan Hukum oleh Hakim dalam praktek Hukum Acara Perdata di Peradilan Agama*, Makalah pada Rakernas Mahkamah Agung tanggal 14-10 Oktober 2010, h. 1.

menemukan hukumnya harus berusaha mencarinya dengan menggali nilai-nilai hukum yang hidup dalam masyarakat. Apabila sudah ketemu hukum dalam penggalian tersebut, maka Hakim harus mengikutinya dan memahaminya serta menjadikan dasar dalam putusannya agar sesuai dengan rasa keadilan yang hidup dalam masyarakat.

Sebelum melakukan penemuan hukum, hakim harus mengetahui dengan jelas tentang fakta dan peristiwa yang ada dalam perkara tersebut. Oleh karena itu, Majelis Hakim sebelum menjatuhkan putusannya terlebih dahulu harus menemukan fakta dan peristiwa yang terungkap dari Penggugat dan Tergugat, serta alat-alat bukti yang diajukan oleh para pihak dalam persidangan. Terhadap hal yang terakhir ini, Majelis Hakim harus mengonstatir dan mengkualifisir peristiwa dan fakta tersebut sehingga ditemukan peristiwa/fakta yang konkrit.

Mengkonstatir yakni membuktikan benar tidaknya peristiwa/fakta yang diajukan para pihak dengan pembuktian melalui alat-alat bukti yang sah, menurut hukum pembuktian, yang diuraikan dalam duduknya perkara dan Berita Acara Persidangan. Mengkualifisir peristiwa/fakta yang telah terbukti itu, yaitu menilai peristiwa itu termasuk hubungan hukum apa atau yang mana, menemukan hukumnya bagi peristiwa yang telah dikonstatiring itu untuk kemudian dituangkan dalam pertimbangan hukum

Setelah Majelis Hakim menemukan peristiwa dan fakta secara objektif, maka Majelis Hakim berusaha menemukan hukumnya secara tepat dan akurat terhadap peristiwa yang terjadi itu. Jika dasar-dasar hukum yang dikemukakan oleh pihak-pihak yang berperkara kurang lengkap, maka Majelis Hakim karena jabatannya dapat menambah/ melengkapi dasar-dasar hukum itu sepanjang tidak merugikan pihak-pihak yang berperkara.

Metode penemuan hukum yang dimaksud di antaranya:

# A. Metode Interpretasi

Metode interpretasi adalah penafsiran terhadap teks undang-undang, yang masih tetap berpegang pada bunyi teks tersebut. 

Interpretasi hukum dilakukan dalam hal peraturannya ada tetapi tidak jelas untuk dapat diterapkan pada peristiwa konkrit. Interpretasi merupakan salah satu metode penemuan hukum yang memberikan penjelasan gamblang tentang teks undang-undang, agar ruang lingkup kaidah dalam undang-undang tersebut dapat diterapkan pada peristiwa hukum tertentu. Penafsiran oleh hakim merupakan penjelasan yang harus menuju kepada pelaksanaan yang dapat diterima oleh masyarakat mengenai peraturan hukum terhadap peristiwa yang konkret. Tujuan akhir penjelasan dan penafsiran aturan tersebut untuk merealisasikan fungsi agar hukum positif itu berlaku. 

\*\*Total Total State S

Metode interpretasi terbagi atas<sup>6</sup>:

#### 1. Metode penafsiran substantif.

Metode penafsiran seperti ini adalah di mana hakim harus menerapkan suatu teks undang-undang terhadap kasus in konkreto dengan belum memasuki rapat penggunaan penalaran yang lebih rumit, tetapi sekadar menerapkan silogisme.

Hakim dalam silogisme, mengambil kesimpulan dari adanya premis mayor, yaitu (peraturan) hukum, dan premis minor yaitu peristiwanya dan menyimpulkannya (konklusi) yang kemudian dituangkan secara lebih tegas dan lugas dalam amar putusan.

Misalnya, **Premis Mayor**, (peraturan) hukumnya: Perceraian dapat terjadi karena alasan salah satu pihak meninggalkan pihak lain selama 2 (dua)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ahmad Ali, *Mengenal Tabir Hukum*, *Suatu Kajian Filosofis dan Sosiologis* (Cet.I; Jakarta: Chandra Pratama, 1996), h. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Sudikno Mertokusumo dan A.Pitlo, *Bab-Bab Tentang Penemuan Hukum* (Jakarta, Citra Aditya Bakti, 1993), h.13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Abdul Mannan, *Penerapan Hukum Acara Perdata di Lingkungan Peradilan Agama* (Cet. IV; Jakarta: Kencana, 2006), h . 279-281.

tahun berturut-turut tanpa izin pihak lain dan tanpa alasan yang sah atau karena hal lain diluar kemampuannya. **Premis Minor**, peristiwanya: Tergugat terbukti secara sah dan meyakinkan telah meninggalkan penggugat selama 2 (dua) tahun berturut-turut tanpa izin dari penggugat. **Konklusi**: Perceraian — yang mengakhiri ikatan perkawinan antara Penggugat dan Tergugat — dapat terjadi/dilakukan.

#### 2. Metode penafsiran gramatikal.

Peraturan perundang-undangan dituangkan dalam bentuk bahasa tertulis, putusan pengadilan juga disusun dalam bahasa yang logis sistematis. Untuk mengetahui makna ketentuan undang-undang yang belum jelas perlu ditafsirkan dengan menguraikannya menurut bahasa umum sehari-hari. Metode penafsiran gramatikal ini merupakan penafsiran yang paling sederhana dibandingkan dengan penafsiran yang lain.

Interpretasi gramatikal harus logis. Penafsiran gramatikal misalnya mengenai istilah "dipercayakan" seperti yang secara implisit tercantum dalam Pasal 432 KUH Pidana. Sebuah paket yang *diserahkan* kepada dinas perkeretaapian (PJKA), sedangkan yang berhubungan dengan pengiriman tidak ada lain kecuali dinas itu, berarti dipercayakan. Contoh lain istilah *menggelapkan* dari Pasal 41 KUH Pidana ada kalanya ditafsirkan sebagai menghilangkan. Metode interpretasi gramatikal ini disebut juga metode obyektif.<sup>7</sup>

Penasiran gramatikal dapat dilihat pula dalam Putusan PA Jakarta Selatan Nomor 1241/Pdt.G/2012/PAJS dan Putusan PTA Jakarta Nomor 75/Pdt.G/2013/PTA.JKT. Kasus putusan tersebut bermula pada 20 Desember 1993, terjadi pernikahan yang tidak dicatatkan di Kantor Urusan Agama (KUA) antara M (laki-laki) dengan AM (Perempuan). Diduga kuat

-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Sudikno Mertokusumo dan A.Pitlo, *Bab-Bab Tentang Penemuan Hukum*, h. 14-15.

dari pernikahan tersebut, lahirlah MIR (anak laki-laki) pada 5 Februari 1996.

Pada 7 Oktober 2011, M meninggal dunia. Pada masa hidupnya, M adalah seorang pejabat tinggi negara. Sesuai fakta, sebelum dan selama pernikahan tidak tercatatnya dengan AM, M sebenarnya masih terikat dalam ikatan perkawinan yang resmi dengan MM (perempuan) dan sudah memiliki empat anak. Merasa status pernikahan dan akibat hukumnya—di antaranya status anaknya—berada dalam ketidakpastian mengkhawatirkan, AM mulai dari tahun 2008 sampai 2013 terus berusaha untuk mencari penguatan hukum dan kejelasannya. Ia pernah mengajukan permohonan penetapan hubungan hukum anak luar kawin dengan ayah biologisnya di Pengadilan Agama (PA) Tigaraksa Tangerang. Dilanjutkan kemudian dengan upaya-upaya serupa di PA Jakarta Selatan dan Pengadilan Tinggi Agama (PTA) Jakarta untuk mendapatkan pengesahan perkawinannya sehingga secara hukum dapat diakui juga adanya hubungan perdata MIR (anak) dengan M (ayah), serta dengan keluarga dari pihak M. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Upaya yang dilakukan AM tidak membuahkan hasil. Putusan PA Jakarta Selatan Nomor 1241/Pdt.G/2012/PA.JS dan Putusan PTA Jakarta Nomor 75/Pdt.G/2013/PTA.JKT pada intinya sama-sama menyatakan bahwa pernikahan tersebut tidak tidak dapat dicatatkan dalam administrasi negara. Oleh karenanya tidak memiliki kekuatan hukum. Putusan tersebut juga menyatakan bahwa secara hukum MIR adalah anak yang lahir di luar perkawinan. PA Jakarta Selatan dan PTA Jakarta juga menekankan bahwa Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 yang menyatakan bahwa anak yang lahir di luar perkawinan dapat memiliki hubungan perdata dengan ibu dan ayah biologisnya tidak berlaku surut.

Majelis hakim dalam perkara tersebut mendasarkan putusannya pada penafsiran gramatikal pada makna UU nomor 1 Tahun 1974, pasal 2 ayat (1) dan ayat (2) yang diperkuat dengan ketentuan pasal 3 ayat (1) Peraturan Pemerintah (PP) nomor 9 Tahun 1975 tentang Pelaksanaan UU Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, "Setiap orang yang akan melangsungkan perkawinan memberitahukan kehendaknya itu kepada Pegawai Pencatat Nikah (PPN) di tempat perkawinan akan dilangsungkan."

# 3. Metode penafsiran sistematis atau logis.

Penafsiran sistematis adalah menafsirkan peraturan perundangundangan dengan menghubungkannya dengan peraturan hukum atau undang-undang lain atau dengan keseluruhan sistem hukum. Dalam metode penafsiran ini, hukum dilihat sebagai satu kesatuan yang utuh, tidak merupakan bagian yang berdiri sendiri tetapi merupakan bagian dari satu sistem. Penafsiran sistemais menitik bereratkan kenyataan bahwa undang-undang tidak terlepas, tetapi akan selalu ada hubungannya dengan atau antara yang satu dengan yang lain, sehingga seluruh perundangundangan itu menjadi satu kesatuan, saling terkait dan teratur

Mengadapi satu kata tertentu dalam suatu pasal misalkan, orang harus memperhatikan hubungan suatu perkataan yang hendak ditafsirkan dalam rangka yang lebih besar, yaitu dengan kalimatnya, yang merupakan suatu pasal. Akan tetapi pasal-pasal tersebut memiliki hubungan lagi dengan beberapa pasal lainnya mengenai suatu hal tertentu, yang ada sangkutpautnya dengan beberapa hal dalam hubungan yang lebih luas lagi. Akhirnya dengan penafsiran itu orang dapat memperoleh gambaran atau

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>JM. Muslimin, "Analisis Terhadap Putusan Mahkamah Agung Nomor 329 K/Ag/2014", Majalah Peradilan Agama, Edisi 6, Mei 2015, h. 66

pandangan yang luas dan jelas tentang arti suatu perkataan dengan undang-undang seluruhnya. 9

Misalnya, Dalam pasal 1330 KUHPerdata menyatakan "Tidak cakap membuat persetujuan/perjanjian antara lain orang-orang yang belum dewasa". Timbul pertanyaan : "Apakah yang dimaksud dengan orang-orang yang belum dewasa". Untuk hal tersebut harus dikaitkan pada pasal 330 KUHPerdata yang mengatur batasan orang yang belum dewasa yaitu belum berumur 21 tahun.

Atau, dalam pasal 171 huruf b Kompilasi Hukum Islam disebutkan bahwa Pewaris adalah orang yang pada saat meninggalnya atau yang dinyatakan meninggal berdasarkan putusan Pengadilan beragama Islam, meninggalkan ahli waris dan harta peninggalan. Untuk mengetahui siapa yang dimaksud dengan ahli waris dan harta peninggalan dapat dilihat dalam pasal 171 huruf c Kompilasi Hukum Islam bahwa ahli waris adalah orang yang pada saat meninggal dunia mempunyai hubungan darah atau hubungan perkawinan dengan pewaris, beragama Islam dan tidak terhalang karena hukum untuk menjadi ahli waris. Adapun untuk mengetahui makna harta peninggalan dipahami dari pasal 171 huruf d bahwa harta peninggalan adalah harta yang ditinggalkan oleh pewaris baik yang berupa benda yang menjadi miliknya maupun hak-haknya.

Penafsiran sitematis dapat dilihat dari Putusan Mahkamah Agung Nomor 329 K/Ag/2014. <sup>10</sup> Berbeda dengan Putusan PA Jakarta Selatan dan PTA Jakarta yang lebih fokus pada pencatatan perkawinan, majelis kasasi berusaha untuk tidak terpaku pada pasal 2 ayat (2) UU Nomor 1 Tahun 1974 tentang "dicatat atau tidaknya" suatu perkawinan sebagai seolah

-

 $<sup>^9</sup> JM.$  Muslimin, "Analisis Terhadap Putusan Mahkamah Agung Nomor 329 K/Ag/2014",, h. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Putusan kasasi perkara yang diajukan oleh AM. Sebagaimana yang dijelaskan dalam contoh kasus penafsiran gramatikal h. 6-7.

menjadi dasar disahkannya perkawinan. Tetapi untuk melihat sah atau tidaknya perkawinan harus dirujuk ke pasal 2 ayat (1). Pasal ini menjadi standard utama sah tidaknya

# 4. Metode penafsiran histories.

Penafsiran historis adalah penafsiran yang didasarkan kepada sejarah terjadinya, peraturan tersebut. Dalam praktik Peradilan, penafsiran historis dapat dibedakan antara penafsiran menurut sejarah lahirnya undang-undang dengan penafsiran menurut sejarah hukum. Interpretasi menurut sejarah undang-undang (wetshistorisch) adalah mencari maksud dari perundang-undangan itu seperti apa yang dilihat oleh pembuat undang-undang ketika undang-undang itu dibentuk dulu, di sini kehendak pembuat undang-undang yang menentukan. Interpretasi menurut sejarah hukum (rechtshistorisch) adalah metode interpretasi yang ingin memahami Undang-undang dalam konteks seluruh ajaran hukum. Jika kita ingin mengetahui makna yang terkandung dalam suatu peraturan perundang-undangan, tidak cukup dilihat pada sejarah lahirnya Undangundang itu saja, melainkan juga harus diteliti lebih jauh proses sejarah yang mendahuluinya.

Penafsiran perundang-undangan menurut sejarah penetapan suatu ketentuan perundang-undangan dapat dilakukan oleh hakim dengan jalan menyelidiki sejarah peraturan yang bersangkutan yaitu melihat asas-asas hukum yang terkandung dalam peraturan tersebut sebelum penetapannya dalam undang-undang yang berlaku sekarang.

Misalnya aturan dalam PP No.9 Tahun 1975 tentang Pelaksanaan undang-undang perkawinan No. 1 tahun 1974 pasal 21 dan Kompilasi Hukum Islam yang menyebutkan tentang gugatan perceraian diajukan oleh isteri atau kuasanya pada Pengadilan Agama,. Yang daerah hukumnya

mewilayahi tempat tinggal penggugat kecuali isteri meninggalkan tempat kediaman bersama tanpa izin suami. Penggarisan tersebut, salah satunya dilatarbelakangi oleh kuatnya pengaruh kelompok gender ketika itu.

Atau mengapa dalam Kompilasi Hukum Islam secara keseluruhan seperti aturan bagian-bagian ahli waris memiliki kesamaan dengan aturan dalam Al-Qur'an dan hadis. Salah satu jawaban historisnya karena penyusunan Kompilasi Hukum Islam disusun melalui tahapan yang panjang dan dilakukan dengan menggunakan beberapa jalur: Penelaahan 38 kitab fikih yang dilakukan oleh beberapa IAIN, penelaahan yurisprudensi peradilan agama, wawancara dengan sejumlah ulama yang tersebar di Indonesia, dan kajian perbandingan tentang Hukum Keluarga di Maroko, Mesir dan Turki. Di samping itu KHI memperhatikan aspekaspek historis dan kemajemukan masyarakat bangsa Indonesia, baik secara vertikal maupun horizontal. KHI disusun melalui surat keputusan bersama antara Mahkamah Agung dan Menteri Agama. Secara resmi, KHI merupakan hasil konsensus (ijmak) ulama dari berbagai golongan melalui media lokakarya yang mendapat legalitas dari kekuasaan negara. 11

Interpretasi historis dalam hukum Islam, sesuai dengan metode melihat penyebab turunnya sebuah ayat yang mendasari ayat tersebut turun. Atau sebab-sebab mengapa hadis dikeluarkan oleh rasulullah saw.

## 5. Metode penafsiran sosiologis atau teleologis.

Metode ini menerapkan makna undang-undang berdasarkan tujuan kemasyarakatan. Di sini hakirn menafsirkan undang-undang sesuai dengan tujuan pembentuk undang-undang, titik beratnya adalah pada tujuan undang-undang itu dibuat, bukan pada bunyi kata-katanya saja. Peraturan perundang-undangan yang telah usang, disesuaikan penggunaannya

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Cik Hasan Bisri, *Peradilan Islam dalam Tatanan Masyarakat Indonesia* (Cet. I; Bandung, PT. Remaja Rosdakarya, 1997), h. 28.

dengan menghubungkan dengan kondisi dan situasi saat ini atau situasi sosial yang baru.

Dengan interpretasi teleologis ini undang-undang yang masih berlaku tetapi sudah usang atau sudah tidak sesuai lagi, diterapkan terhadap peristiwa, hubungan, kebutuhan dan kepentingan masa kini, tidak peduli apakah hal ini semuanya pada waktu diundangkannya undang-undang tersebut dikenal atau tidak. Di sini peraturan perundang-undangan disesuaikan dengan hubungan dan situasi sosial yang baru. Ketentuan undang-undang yang sudah tidak sesuai lagi dilihat sebagai alat untuk memecahkan atau menyelesaikan sengketa dalam kehidupan bersama waktu sekarang.

Misalnya, Didaerah suku Dayak di Kalimantan, tanah dianggap seperti ibu yang dapat dimiliki oleh setiap orang dan harus dijaga/dirawat layaknya menjaga/merawat seorang ibu. Dalam hal ini hakim harus menserasikan pandangan sosial kemasyarakatannya dengan Undangundang No. 5 tahun 1960 tentang UU Pokok-pokok Agraria.

Atau pernikahan *silariang* di adat Makassar. Dalam adat makassar dikenal, *Annyala* (kebersalahan dalam perkawinan) yang dibedakan atas tiga macam, yaitu : *Silariang*, *Nilariang*, dan *Erangkale*. Karena namanya saja "*Annyala*", maka ketiganya tentu saja merupakan perbuatan tidak terpuji, karena mempermalukan diri dan keluarga, ketiganya membawa dampak rasa malu serta konsekuensi taruhan harga diri (*Siri*').

Silariang ialah dua orang yang saling mencintai, keduanya lari dari keluarganya tanpa ada paksaaan untuk menikah. Silariang merupakan hal yang tidak direstui bahkan menjadi aib dalam masyarakat. Terjadinya hal tersebut biasanya disebabkan pertama, uang belanja perkawinan yang ditentukan oleh pihak keluarga si gadis sangat tinggi. Terkait dengan uang

naik atau uang belanja dalam perkawinan yang tinggi, lazimnya disengaja oleh pihak keluarga perempuan untuk menolak secara halus pinangan laki-laki. *kedua*, bisa juga terjadi karena keluarga si gadis tidak menyetujui dan menyukai pihak keluarga laki - laki, baik calon menantunya maupun calon besannya, misalnya karena perbedaan status sosial atau dianggap kurang dalam kesopanan, adat istiadat atau yang lainnya. *Ketiga*, anak perempuan sudah dipertunangkan dengan seorang jejaka lain pilihan orang tuanya (kemungkinan kerabatnya sendiri).<sup>12</sup>

Nilariang adalah seorang pemuda melarikan anak gadis atau oleh pemuda dan keluarganya untuk dinikahkan. Nilariang terbagi atas : pertama, perbuatan pemuda melarikan anak gadis tanpa sepengetahuan orang tuanya, karena bisa juga terjadi orang tua dan keluarga si pemuda tidak merestui tindakan anaknya melarikan anak gadis orang. Kedua, keluarga pemuda memberi restu dengan sebab yang beragam, misalnya ingin membuat malu keluarga perempuan.

Erang kale adalah Kondisi di mana si gadis mendatangi si lelaki, menyerahkan dirinya untuk dinikahi meski tanpa restu dari orang tuanya. Biasanya ini terjadi karena anak gadis telah hamil di luar nikah dan meminta tanggung jawab dari lelaki yang menghamilinya.

Apabila terjadi perkawinan lari (*Silariang, Nilariang, Erangkale*), maka keluarga si gadis akan melakukan pengejaran, biasa disebut *tu-masiri*', dan kalau mereka berhasil menemukan kedua pelarian itu, maka kemungkinan laki-laki akan dibunuh. Tindakan membunuh tersebut disebut *appaenteng siri*' atau menegakkan harga diri dan kehormatan keluarga.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Sefri Noviardi, "Kawin Lari dalam Budaya "Siri" pada Masyarakat Suku Bugis di Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten Tanjung Jabung Timur Provinsi Jambi" (Tesis, Undip Semarang, Semarang, 2003), h. 81.

Perbuatan *tu-mannyala* (orang yang bersalah) biasanya dapat menimbulkan konflik dalam masyarakat, terkhusus keluarga si gadis. Namun hal itu dapat dihindari bila *tu-mannyala* tadi telah berada di rumah satu pemuka masyarakat (dalam hal ini imam atau kadhi) maka menjadi kewajiban baginya untuk segera menikahkan *tu-mannyala*.

Langkah pertama, orang tua sigadis (tu-masirik) dihubungi dan dimintai persetujuannya agar anaknya dapat dinikahkan. Biasanya orang tua tak dapat memberi jawaban apalagi bertindak sebagai wali, karena merasa hubungannya dengan anaknya mimateami (telah dianggap mati). Sebab itu, tak ada jalan lain bagi imam atau kadhi kecuali menikahkan tu-mannyala dengan ia sendiri bertindak sebagai wali hakim. Setelah itu, baru dipikirkan yang harus dilakukan tu-mannyala agar diterima kembali sebagai keluarga yang sah dalam pandangan adat. Hubungan antara tu-masiri' dengan tu-annyala sebagai tu-appakasirik tidak akan diterima selama tu-mannyala belum abbajik (damai).

Bila tu-mannyala mampu dan berkesempatan *appakabajik* (berdamai) ia lalu minta bantuan kepada penghulu adat/pemuka masyarakat tempatnya meminta perlindungan dahulu. Lalu diutuslah seseorang untuk menyampaikan maksud *appala bajik* (meminta damai) kepada keluarga *tu-masirik* atau kepada penghulu kampung tempat keluarga tu-masirik yang selanjutnya menghubungi keluarga *tu-masirik* agar berkenan menerima kembali *tumate tallasa'na* (orang mati yang masih hidup).

Keluarga *tu-masirik* lalu menyampaikan kepada sanak keluarganya tentang maksud kedatangan *tu-mannyala appala bajik*. Bila seluruh keluarga berkenan menerima kembali *tu-mannyala* tersebut, maka disampaikanlah kepada yang mengurus selanjutnya pada pihak *tu-*

mannyala. Kemudian tu-mannyala dengan keluarganya mengadakan persiapan yang diperlukan dalam upacara appala bajik tersebut. Keluarga tu-mannyala menyediakan sunrang (mahar) sesuai aturan sunrang dalam perkawinan adat, selain menyediakan pula pappasala (denda karena berbuat salah). Pappasala dengan sunrang dimasukkan dalam 'kampu' disertai 'leko' sikampu' (sirih pinang dalam kampu). Keluarga tu-mannyala juga yang wajib menyiapkan dalam pertemuan itu antara lain hidangan adat.

Pada waktu yang telah ditentukan, *tu-mannyala* (orang yang telah berbuat salah/aib) datang dengan keluarga yang mengiringinya ke rumah salah seorang *tu-masirik* (orang yang menderita malu atau yang dipermalukan). Sementara itu keluarga *tu-masirik* telah pula hadir. Dengan upacara penyerahan *kampu* dari pihak *to-mannyala/tu-mappakasirik* yang diterima oleh *tu-masirik* maka berakhirlah dendam dan ketegangan selama ini. *Tu-mannyala* tadi meminta maaf kepada keluarga *tu-masirik* yang hadir dan pada saat itu dirinya resmi diterima sebagai keluarga yang sah menurut adat.

Appala bajik adalah permohonan restu kepada wali atas pernikahan yang dilakukan tanpa restu dari pihak keluarga, oleh karena itu hakim sebelum mengesahkan pernikahan (berdasarkan pasal 7 Kompilasi Hukum Islam) yang telah dilaksanakan tidak hanya memeriksa apakah rukunrukun pernikahan telah terpenuhi tetapi juga melihat apakah pemohon isbat nikah yang beradat makassar telah melakukan Appala bajik (dalam Silariang). Salah satu tujuan penelusuran apakah Appala bajik telah dilaksanakan, untuk menghindari terjadinya benturan di masyarakat setelah putusan isbat nikah dibacakan.

Pada hakekatnya suatu penafsiran pada undang-undang yang dimulai dengan cara gramatikal atau tata bahasa harus selalu diakhiri dengan penafsiran secara sosiologis. Kalau tidak demikian, maka tidak mungkin hakim dapat membuat suatu keputusan yang benar-benar sesuai dengan kenyataan hukum di dalam masyarakat. Bahasa maupun kata-kata yang terdapat dalam perundang-undangan tidak selalu dengan jelas dapat menggambarkan maksud dan tujuan yang akan dicapai dari pembuatan undang-undang

Penafsiran sosiologis sesuai dengan konsep adat dalam hukum Islam. Hal mana adat menjadi sumber hukum bila adat tersebut tidak bertentangan dengan al-Qur'an dan hadis.

## 6. Metode penafsiran komperatif.

Interpretasi komperatif adalah metode penafsiran undang-undang dengan memperbandingkan antara berbagai sistem hukum. Penafsiran model ini paling banyak dipergunakan dalam bidang hukum perjanjian internasional. Di luar hukum internasional, penafsiran komperatif sangat jarang dipakai.

Penafsiran komperatif dapat dilihat pada putusan MK Nomor 21/PUU-XII/2014 pada halaman 104-10<sup>13</sup> majelis hakim membandingkan sistem hukum di Indonesia dan amerika serikat. Majelis Hakim mempertimbangkan bahwa KUHAP tidak memiliki check and balance system atas tindakan penetapan tersangka oleh penyidik karena KUHAP tidak mengenal mekanisme pengujian atas keabsahan perolehan alat bukti dan tidak menerapkan prinsip pengecualian (exclusionary) atas alat bukti yang diperoleh secara tidak sah seperti di Amerika Serikat. Contoh mekanisme pengujian terhadap keabsahan perolehan alat bukti dapat

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>http://www.mahkamahkonstitusi.go.id/putusan/21\_PUU-XII\_2014.pdf, 22 Mei 2015

dilihat dalam kasus Dominique Straus Kahn yang dituduh melakukan perkosaan terhadap Nafissatou Diallo di Hotel Manhattan New York pada tahun 2011. Kasus tersebut akhirnya dibatalkan pada Agustus 2011 di Magistrates Court New York, setelah adanya keraguan terhadap kredibilitas saksi korban, termasuk kesaksiannya yang tidak konsisten tentang apa yang terjadi. Hal yang melatarbelakangi alat bukti harus diuji keabsahan perolehannya.

Menurut Paul Roberts dan Adrian Zuckerman, ada tiga prinsip yang mendasari perlunya mekanisme pengujian atas keabsahan perolehan alat bukti, yaitu: Pertama, rights protection by the state. Hak tersebut lahir karena terkadang upaya dari penyelidik atau penyidik dalam menemukan alat bukti dilakukan dengan melanggar hak asasi calon tersangka atau tersangka. Dalam rangka mengembalikan atau mempertahankan hak yang sudah dilanggar maka diperlukan suatu mekanisme pengujian perolehan alat bukti untuk mengetahui dan memastikan apakah alat bukti tersebut sudah benar-benar diambil secara sah. Kedua, deterrence (disciplining the police). Pengesampingan atau pengecualian alat bukti yang diambil atau diperoleh secara tidak sah, akan mencegah/menghalangi para penyidik maupun penuntut umum mengulangi kembali kesalahan mereka di masa mendatang. Apabila hakim secara rutin mengecualikan/mengesampingkan alat bukti yang didapat secara tidak sah tersebut, maka hal itu menjadi pesan yang sangat jelas kepada aparat penegak hukum bahwa tidak ada manfaat yang bisa diambil dari melanggar hukum, kemudian motivasi dari aparat untuk melanggar hukum akan menurun drastis.

Ketiga, *the legitimacy of the verdict*. Dalam proses acara pidana diperlukan suatu sistem yang dapat dipercaya sehingga masyarakat yakin terhadap sistem hukum atau sistem peradilannya. Apabila hakim sudah

terbiasa memaklumi aparat penyidik dan penuntut umum dalam menyajikan alat bukti yang didapat secara tidak sah, maka sistem hukum tersebut akan diragukan legitimasinya dan masyarakat akan segera mengurangi rasa hormatnya. Dengan demikian, terlihat bahwa Hukum Acara Pidana Indonesia belum menerapkan prinsip *due process of law* secara utuh, oleh karena tindakan aparat penegak hukum dalam mencari dan menemukan alat bukti tidak dapat dilakukan pengujian keabsahan perolehannya.

## 7. Metode penafsiran restriktif.

Interpretasi restriktif adalah penafsiran untuk menjelaskan undangundang dengan cara ruang lingkup ketentuan undang-undang itu dibatasi dengan mempersempit arti suatu peraturan dengan bertitik tolak pada artinya menurut bahasa.

Misalnya, makna hakim dalam UU No. 22 Tahun 2004 tentang Komisi Yudisial (UU Komisi Yudisial). Putusan Mahkamah Konstitusi No. 05/PUU-IV/2006 telah memaknai kata 'hakim' dalam UU Komisi Yudisial tidak meliputi hakim konstitusi. Untuk sampai pada kesimpulan itu, Mahkamah Konstitusi secara tegas menyebut menggunakan metode interpretasi sistematis dan historis, yakni berdasarkan *original intent* perumusan ketentuan UUD 1945. Dengan putusan itu, Komisi Yudisial tak punya kewenangan mengawasi hakim konstitusi. Contoh lain, kerugian hanya terbatas kepada kerugian materiil saja sedangkan kerugian imateriil, tidak termasuk didalamnya.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Paul Roberts and Adrian Zuckerman, *Criminal Evidence*, (New York: Oxford University Press Inc, reprinted 2008), h. 149-159

## 8. Metode penafsiran ekstensif.

Interpretasi ekstensif adalah metode interpretasi yang membuat penafsiran melampaui batas yang diberikan oleh penafsiran gramatikal. Seperti perkataan menjual dalam Pasal 1576 KUH Perdata; ditafsirkan bukan hanya jualbeli semata-rnata, tetapi juga "peralihan hak".

#### 9. Metode penafsiran futuristis.

Interprestasi futuristis adalah penafsiran undang-undang yang bersifat antisipasi dengan berpedoman kepada undang-undang yang belum mempunyai kekuatan hukum (*ius constituendum*). Misalnya suatu rancangan undang-undang yang masih dalam proses perundangan, tetapi pasti akan diundangkan.

Penafsiran futuris juga bisa berarti penafsiran yang bersifat antisimpatif. Artinya, meski secara formal undang- undang secara spesifik terkait dengan suatu peristiwa belum ada, namun interpretasi hukum yang bersifat antisipatif untuk menemukan hukum dari suatu pristiwa tersebut haruslah dilakukan berdasarkan kebutuhan yang mendesak untuk itu.

Misalnya aturan mengenai batasan yang dapat dipraperadilankan yakni hanya mencakup, sebagai berikut :

- Sah tidaknya suatu penangkapan dan atau penahanan atas permintaan tersangka atau keluarganya atau permintaan yang berkepentingan demi tegaknya hukum dan keadilan;
- Sah tidaknya Penghentian Penyidikan atau Penghentian Penuntutan atas permintaan yang berkepentingan demi tegaknya hukum dan keadilan;
- c. Permintaan ganti-rugi atau rehabilitasi oleh tersangka atau keluarganya atau pihak lain atau kuasanya yang perkaranya tidak diajukan ke Pengadilan.

Pembatasan Praperadilan tersebut diatur dalam pasal 77 sampai pasal 83 Undang-undang No.8 tahun 1981 tentang KUHAP. Selain itu prapradilan menyangkut juga tentang tuntutan ganti kerugian termasuk ganti kerugian akibat adanya "tindakan lain" yang di dalam penjelasan pasal 95 ayat (1) KUHAP ditegaskan kerugian yang timbul akibat tindakan lain yaitu, kerugian yang timbul akibat pemasukan rumah, penggeledahan dan penyitaan yang tidak sah menurut hukum. Sehingga dalam konteks ini praperadilan lengkapnya diatur dalam pasal 1 butir 10 KUHAP Jo. Pasal 77 s/d 83 dan pasal 95 s/d 97 KUHAP, pasal 1 butir 16 Jo. Pasal 38 s/d 46, pasal 47 s/d 49 dan pasal 128 s/d 132 KUHAP.

Dalam konteks ini pra peradilan tidak hanya menyangkut sah tidaknya suatu penangkapan atau penahanan, atau tentang sah tidaknya suatu penghentian penyidikan atau penuntutan, atau tentang permintaan ganti-rugi atau rehabilitasi, akan tetapi upaya pra-pradilan dapat juga dilakukan terhadap adanya kesalahan penyitaan yang tidak termasuk alat pembuktian, atau seseorang yang dikenakan tindakan lain tanpa alasan yang berdasarkan undang-undang, karena kekeliruan mengenai orangnya atau hukum yang diterapkan. ( Vide : Keputusan Menkeh RI No.:M.01.PW.07.03 tahun 1982 ), atau akibat adanya tindakan lain yang menimbulkan kerugian sebagai akibat pemasukan rumah, penggeledahan dan penyitaan yang tidak sah menurut hukum.

Namun untuk menghindari kesewenang-wenangan penyidik dalam penentuan tersangka, maka Putusan Sarpin yang kemudian dikuatkan oleh putusan MK Nomor 21/PUU-XII/2014. <sup>15</sup> memperluas batasan-batasan tersebut hingga mencakup dalam hal penetapan tersangka yang tidak memenuhi dua alat bukti. Putusan Sarpin dan Putusan MK

-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>http://www.mahkamahkonstitusi.go.id/putusan/21\_PUU-XII\_2014.pdf, 22 Mei 2015

tersebut dapat mencegah atau paling tidak membuat penyidik, harus bertindak teliti dan hati-hati jangan sampai penetapan tersebut melukai keadilan yang bersangkutan.

Pada putusan Mk tersebut majelis hakim mempertimbangkan bahwa pada saat KUHAP diberlakukan pada tahun 1981, penetapan tersangka belum menjadi isu krusial dan problematik dalam kehidupan masyarakat Indonesia. Upaya paksa pada masa itu secara konvensional dimaknai sebatas pada penangkapan, penahanan, penyidikan, dan penuntutan, namun pada masa sekarang bentuk upaya paksa telah mengalami berbagai perkembangan atau modifikasi yang salah satu bentuknya adalah "penetapan tersangka oleh penyidik" yang dilakukan oleh negara dalam bentuk pemberian label atau status tersangka pada seseorang tanpa adanya batas waktu yang jelas, sehingga seseorang tersebut dipaksa oleh negara untuk menerima status tersangka tanpa tersedianya kesempatan baginya untuk melakukan upaya hukum untuk menguji legalitas dan kemurnian tujuan dari penetapan tersangka tersebut. Padahal hukum harus mengadopsi tujuan keadilan dan kemanfaatan secara bersamaan sehingga jika kehidupan sosial semakin kompleks maka hukum perlu lebih dikonkretkan secara ilmiah dengan menggunakan bahasa yang lebih baik dan sempurna. Dengan kata lain, prinsip kehatihatian haruslah dipegang teguh oleh penegak hukum dalam menetapkan seseorang menjadi tersangka. 16

Upaya hukum praperadilan itu sendiri pada dasarnya bertujuan untuk melindungi hak asasi tersangka sehubungan dengan tindakantindakan upaya paksa yang mungkin dilakukan oleh penyidik terhadap tersangka. Pada hakekatnya, upaya paksa merupakan tindakan paksa yang

<sup>16</sup>http://www.mahkamahkonstitusi.go.id/putusan/21\_PUU-XII\_2014.pdf, 22 Mei 2015

dibenarkan undang-undang demi kepentingan pemeriksaan tindak pidana, yang pada dasarnya merampas kemerdekaan dan kebebasan serta merupakan suatu pembatasan hak asasi tersangka.

Oleh karenanya, terhadap tindakan-tindakan penyidik tersebut oleh KUHAP, lembaga praperadilan bertujuan sebagai pengawasan horizontal atas tindakan-tindakan upaya paksa yang dikenakan pada tersangka. Sehingga diharapkan tersangka dan/atau terdakwa, bahkan terpidana sekalipun dapat diadili dalam suatu sistem peradilan yang benarbenar mengemban *independent juducial power without encroachments by government or political parties*.

# 10. Penafsiran Interdisipliner dan Multidisipliner. 17

Penafsiran interdispliner dilakukan oleh hakim, penegak hukum atau peminat hukum apabila dia melakukan analisis terhadap kasus yang ternyata substansinya menyangkut berbagai disiplin atau bidang kekhususan dalam lingkup ilmu hukum, seperti hukum perdata, hukum pidana, hukum administrasi, atau hukum internasional. Hakim tersebut akan melakukan penafsiran yang disandarkan pada harmonisasi logika yang bersumber pada asas-asas hukum yang mendasari lebih dari satu cabang bidang kekhususan dalam disiplin ilmu hukum.

Sementara pada metode penafsiran multidisipliner, selain mengenai dan berusaha membuat terang kasus yang dihadapinya, seorang hakim, penegak hukum dan peminat hukum harus mempertimbangkan berbagai masukan dari disiplin ilmu lain selain ilmu hukum itu sendiri. Untuk membuat keputusan yang seadil-adilnya serta memberikan kepastian bagi para pencari keadilan, ia membutuhkan verifikasi dari berbagai ilmu terkait. Dalam praktek di pengadilan, biasanya dalam melakukan

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>JM. Muslimin, "Analisis Terhadap Putusan Mahkamah Agung Nomor 329 K/Ag/2014", h. 66.

penafsiran multidisipliner, hakim mendatangkan para ahli atau pakar dalam disiplin ilmu terkait untuk mendapatkan keterangan mereka sebagai saksi ahli di bawah sumpah.

Misalnya, pengajuan dispensasi nikah di Pengadilan Agama, hal mana pemohon mendalilkan agar anaknya yang dibawah umur dapat diizinkan untuk melakukan pernikahan karena anak yang dimaksud telah hamil. Majelis hakim idealnya mempertimbangkan bukti-bukti medis yang terkait dengan disiplin ilmu kesehatan, untuk mengetahui secara pasti kebenaran kehamilan anak pemohon. Hal ini dilakukan untuk menghindari adanya rekasaya dan penyelundupan hukum dalam permohonan dispensasi nikah yang pada akhirnya akan mengeksploitasi anak.

Contoh lain dalam hal penetapan ahli waris, untuk menetapkan apakah ada hubungan antara pewaris dengan ahli waris, dalam hal misalnya pewaris meninggal karena kecelakaan pesawat. Majelis hakim patutnya mempertimbangkan bukti-bukti medis seperti hasil lab mengenai kesamaan DNA dan sidik gigi. Hal ini untuk menghindari jangan sampai dana besar asuransi yang diberikan oleh pihak asuransi maskapai penerbangan jatuh pada orang yang tidak tepat menjadi ahli waris.

Metode penafsiran ini dapat pulah disimak dari putusan MK Nomor 46/PUU-VIII/2010 <sup>18</sup> putusan dalam perkara permohonan Pengujian Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan terhadap Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945. Majelis Hakim dalam pertimbangannya menjelaskan bahwa secara alamiah, tidaklah mungkin seorang perempuan hamil tanpa terjadinya pertemuan antara ovum dan spermatozoa baik melalui hubungan seksual (coitus) maupun melalui cara lain berdasarkan perkembangan teknologi yang

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Putusan MK Nomor 46/PUU-VIII/2010, h. 32-33

menyebabkan terjadinya pembuahan. Oleh karena itu, tidak tepat dan tidak adil manakala hukum menetapkan bahwa anak yang lahir dari suatu kehamilan karena hubungan seksual di luar perkawinan hanya memiliki hubungan dengan perempuan tersebut sebagai ibunya. Adalah tidak tepat dan tidak adil pula jika hukum membebaskan laki-laki yang melakukan hubungan seksual yang menyebabkan terjadinya kehamilan dan kelahiran anak tersebut dari tanggung jawabnya sebagai seorang bapak dan bersamaan dengan itu hukum meniadakan hak-hak anak terhadap lelaki sebagai bapaknya. Lebih-lebih manakala tersebut berdasarkan perkembangan teknologi yang ada memungkinkan dapat dibuktikan bahwa seorang anak itu merupakan anak dari laki-laki tertentu.

Akibat hukum dari peristiwa hukum kelahiran karena kehamilan, yang didahului dengan hubungan seksual antara seorang perempuan dengan seorang laki-laki, adalah hubungan hukum yang di dalamnya terdapat hak dan kewajiban secara bertimbal balik, yang subjek hukumnya meliputi anak, ibu, dan bapak.

Berdasarkan uraian di atas, hubungan anak dengan seorang laki-laki sebagai bapak tidak semata-mata karena adanya ikatan perkawinan, akan tetapi dapat juga didasarkan pada pembuktian adanya hubungan darah antara anak dengan laki-laki tersebut sebagai bapak. Dengan demikian, terlepas dari soal prosedur/administrasi perkawinannya, anak yang dilahirkan harus mendapatkan perlindungan hukum. Jika tidak demikian, maka yang dirugikan adalah anak yang dilahirkan di luar perkawinan, padahal anak tersebut tidak berdosa karena kelahirannya di luar kehendaknya. Anak yang dilahirkan tanpa memiliki kejelasan status ayah seringkali mendapatkan perlakuan yang tidak adil dan stigma di tengahtengah masyarakat. Hukum harus memberi perlindungan dan kepastian

hukum yang adil terhadap status seorang anak yang dilahirkan dan hakhak yang ada padanya, termasuk terhadap anak yang dilahirkan meskipun keabsahan perkawinannya masih dipersengketakan;

#### B. Metode Konstruksi

Metode konstruksi dalam penemuan hukum oleh hakim, yakni hakim mempergunakan penalaran logisnya untuk mengembangkan lebih lanjut suatu teks undang-undang, di mana hakim tidak lagi terikat dan berpegang pada bunyi teks itu, tetapi dengan syarat hakim tidak mengabaikan hukum sebagai suatu sistem <sup>19</sup> Interpretasi dan konstruksi mempunyai arti yang berbeda, interpretasi hanya menentukan arti kata-kata dalam suatu undang-undang, sedangkan konstruksi mengandung arti pemecahan atau menguraikan makna ganda, kekaburan, dan ketidakpastian dari perundang-undangan sehingga tidak bisa dipakai dalam peristiwa konkrit yang diadilinya. konstruksi hukum dilakukan dalam hal peraturannya memang tidak ada, jadi terdapat kekosongan hukum (rechts vacuum) atau tepatnya kekosongan undang-undang (wet vacuum)

Para hakim dalam melakukan konstruksi dalam penemuan dan pemecahan masalah hukum, harus mengetahui tiga syarat utama yaitu: (1) konstruksi harus mampu meliput semua bidang hukum positif yang bersangkutan, (2) dalam pembuatan konstruksi tidak boleh ada pertentangan logis di dalamnya, (3) konstruksi kiranya mengandung faktor keindahan dalam arti tidak dibuat-buat, tetapi dengan dilakukan konstniksi persoalan yang belum jelas dalam peraturan- peraturan itu diharapkan muncul kejelasan-kejelasan. Konstruksi harus dapat memberikan gambaran yang jelas tentang sesuatu hal, oleh karena itu harus cukup sederhana dan tidak menimbulkan masalah baru dan boleh tidak dilaksanakan. Sedangkan tujuan dari konstruksi

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Ahmad Ali, Mengenal Tabir Hukum, Suatu Kajian Filosofis dan Sosiologis, h. 167.

adalah agar putusan hakim dalam peristiwa konkrit dapat memenuhi tuntutan keadilan dan bermanfaat bagi pencari keadilan.<sup>20</sup>

Metode konstruksi terbagi atas<sup>21</sup>:

# 1. Argumen peranalogian.

Konstruksi ini juga disebut dengan "analogi" yang dalam hukum Islam dikenal dengan "kias". Konstruksi hukum model ini dipergunakan apabila hakim harus menjatuhkan putusan dalam suatu konflik yang tidak tersedia peraturannya, tetapi peristiwa itu mirip dengan yang diatur dalam undangundang. Di sini hakim bersikap seperti pembentuk undang-undang yang mengetahui adanya kekosongan hukum, akan melengkapi kekosongan itu dengan peraturan yang serupa dengan mencari unsur-unsur. Persamaannya dengan menggunakan penalaran pikiran secara analogi. Jika pemakaian analogi dilaksanakan secara baik, maka akan memecahkan problem yang dihadapi itu dengan menemukan hukum yang baru pula dengan tidak meninggalkan unsur-unsur yang ada dalam peraturan yang dijadikan persamaan itu. Misalnya dalam hal sebagaimana yang disebutkan dalam Pasal 1756 KUH Perdata yang mengatur tentang mata uang (goldspecie). Apakah uang kertas termasuk dalam hal yang diatur dalam peraturan tersebut? Dengan jalan argumentum peranalogian atau analogi, mata uang tersebut ditafsirkan termasuk juga uang kertas. Di Indonesia, penggunaan metode argumentum peranalogian, atau analogi baru terbatas dalam bidang hukum perdata, belum disepakati oleh pakar hukum untuk dipergunakan dalam bidang hukum pidana.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Ahmad Ali, *Mengenal Tabir Hukum*, *Suatu Kajian Filosofis dan Sosiologis*, h. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Abdul Mannan, *Penerapan Hukum Acara Perdata di Lingkungan Peradilan Agama* (Cet. IV; Jakarta: Kencana, 2006), h . 281-282.

## 2. Metode argumentum a'contrario.

Metode ini menggunakan penalaran bahwa jika undang-undang menetapkan hal-hal tertentu untuk peristiwa tertentu, berarti peraturan itu terbatas pada peristiwa tertentu dan bagi peristiwa di luarnya berlaku kebalikannya. Argumentum a'contrario titik beratnya diletakkan pada ketidakpastian peristiwanya. Di sini diperlakukan segi negatif dari undangundang, Hakim menemukan peraturan untuk peristiwa yang mirip, di sini hakim mengatakan "peraturan ini saya terapkan pada peristiwa yang tidak diatur, tetapi secara kebalikannya". Dalam hal ketidaksamaan ada unsur kemiripan. Misalnya seorang duda yang hendak kawin lagi tidak tersedia peraturan yang khusus. Peraturan yang tersedia bagi peristiwa yang tidak sama tetapi mirip, ialah bagi janda yaitu Pasal 39 Peraturan Pemerintah Nomor 9 Tahun 1975. Bagi janda yang hendak kawin lagi harus menunggu masa iddah. Maka Pasal itu juga diberlakukan untuk duda secara argumentum a'contrario, sehingga duda kalau hendak kawin lagi tidak perlu menunggu. Tujuan argumentum a'contrario ini adalah untuk mengisi kekosongan hukum atau ketidaklengkapan undang-undang, Jadi, bukan argumentasi arguinentum a'contrario merupakan untuk membenarkan rumusan peraturan tertentu.

3. Pengkonkretan hukum (Rechtsvervijnings.) Kontruksi model ini ada yang menyebutnya dengan penghalusan hukum, penyempitan hukurn, dan ada pengkonkretan hukum. pengkonkretan hukum merupakan pengkonkretan terhadap suatu masalah hukum yang tersebut dalam peraturan perundangundangan, karena peraturan perundang-undangan tersebut terlalu umum dan sangat luas ruang lingkupnya. Agar dapat dipergunakan dalam menemukan hukum terhadap suatu perkara yang sedang diperiksa,

masalah hukum yang sangat luas itu dipersempit ruang lingkupnya sehingga dapat diterapkan dalam suatu perkara secara konkrit.

Dalam pengkonkretan hukum ini, dibentuk pengecualianpengecualian atau penyimpangan-penyimpangan dari peraturan- peraturan yang bersifat umum, yang kemudian diterapkan kepada peristiwa yang bersifat khusus dengan penjelasan atau konstruksi dengan memberi ciriciri.

Misalnya pengertian melawan hukum dalam Pasal 1365 KUH Perdata yang luas ruang lingkupnya karena dalam peraturan itu tidak dijelaskan tentang apakah kerugian harus diganti juga oleh yang dirugikan, yang ikut bersalah menyebabkan kerugian. Tetapi dalam yurisprudensi ditentukan bahwa kalau ada kesalahan pada yang dirugikan, ini hanya dapat menuntut sebagian dari kerugian yang diakibatkan olehnya. Jadi di sini ada pengkonkretan ruang lingkup tentang pengertian perbuatan melawan hukum.

4. Fiksi hukum. Metode fiksi sebagai penemuan hukum ini sebenarnya berlandaskan asas "*in dubio pro reo*" yaitu asas yang menyatakan bahwa setiap orang dianggap mengetahui hukum. Pada fiksi hukum pembentuk undang-undang dengan sadar menerima sesuatu yang bertentangan dengan kenyataan sebagai kenyataan yang nyata.<sup>22</sup>

Fiksi adalah metode penemuan hukum yang mengemukakan fakta- fakta baru kepada kita, sehingga tampil suatu personifikasi baru di hadapan kita. Ada pun fungsi dari fiksi hukum ini di samping untuk memenuhi hasrat untuk menciptakan stabilitas hukum, juga utamanya untuk mengisi kekosongan undang-undang. harus dibedakan antara fiksi yang sudah tertuang dalam putusan hakim, bukan lagi fiksi melainkan telah menjadi

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Ahmad Ali, *Mengenal Tabir Hukum*, *Suatu Kajian Filosofis dan Sosiologis*, h. 200.

judge made law, telah menjadi kenyataan. Dalam kaitan ini Scholten berpendapat bahwa fiksi itu hanya berfungsi pada saat-saat peralihan, dan manakala peralihan usai. berakhir pula fungsi fiksi itu. Jadi dalam fiksi hukum setiap orang mengetahui semua ketentuan-hukum yang berlaku dan hal ini sangat diperlukan oleh hakim dalam praktik hukum. Fiksi hukum sangat bermanfaat untuk mengajukan hukum, yaitu untuk mengatasi benturan antara tuntutan-tuntutan baru dan sistem yang ada.<sup>23</sup>

#### C. Hermeneutika Hukum

Terminologi kata "hermeneutika" cukup lama dikenal dalam perkembangan ilmu pengetahuan yaitu ilmu sastra, teologi, filsafat, politik, dan baru masuk dalam ranah ilmu hukum sekitar abad ke-20 melalui kajian Filsafat Hukum sekaligus sebagai lompatan yang besar karena perdebatannya lebih mengarah pada persoalan ontologi dan epistemologi. Gaung lompatan hermeneutika modern dipelopori oleh para filsuf besar seperti Hans George Gadamer, Jugen Habermas, Paul Ricoeur, Martin Heideg- ger, dan Richard E. Palmer.<sup>24</sup>

Secara etimologis, kata "hermeneutik" atau "hermeneutika" merupakan padanan dari kata bahasa Inggris "hermeneutic" dan "hermeneutics". Kata "hermeneutic" (kata sifat) di artikan sebagai ketafsiran yaitu menunjuk kepada "keadaan" atau sifat yang ada dalam suatu penafsiran, sementara kata "hermeneutics" (kata benda) mengandung tiga arti yaitu ilmu penafsiran; ilmu untuk mengetahui maksud yang terkandung dalam kata-kata dan ungkapan penulis; dan penafsiran yang secara khusus menunjuk kepada penafsiran atas teks atau kitab suci. Kata "hermeneutics" juga berasal dari turunan kata benda "hermeneia" (bahasa Yunani) yang secara harafiah dapat diartikan sebagai

<sup>24</sup> Sri Rahayu Oktoberina dan Niken Savitri, *Butir-Butir Pemikiran dalam Hukum* (Bandung: Refika Aditama, 2008), h. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Ahmad Ali, Mengenal Tabir Hukum, Suatu Kajian Filosofis dan Sosiologis, h. 200

"penafsir" atau "interpretasi". Dalam perspektif filosofis, hermeneutika merupakan aliran filsafat yang mempelajari hakikat hal mengerti/memahami "sesuatu". Sesuatu yang sekaligus juga sebagai objek penafsiran hermenutik dapat berupa teks (dokumen resmi negara), naskah-naskah kuno, lontar, peristiwa, pemikiran dan wahyu atau kitab suci. Jika objek penafsiran itu berupa teks hukum, doktrin hukum, asas hukum, atau norma hukum, maka esensinya ia adalah hermeneutika hukum. <sup>25</sup>

Pada mitologi Yunani kuno, kata hermeneutika merupakan derivasi dari kata Hermes, yaitu seorang dewa yang bertugas menyampaikan dan menjelaskan pesan dari Sang Dewa kepada manusia. Menurut versi mitos lain, Hermes adalah seorang utusan yang memiliki tugas menafsirkan kehendak dewata dengan bantuan kata-kata manusia. Pengertian dari mitologi ni kerapkali dapat menjelaskan pengertian hermeneutika teks-teks kitab suci, yaitu menafsirkan kehendak tuhan sebagaimana terkandung di dalam ayat-ayat kitab suci. Secara teologis peran Hermes tersebut dapat dinisbahkan sebagaimana peran Nabi, bahkan Sayyed Hossein Nashr menyatakan bahwa Hermes tersebut tidak lain adalah Nabi Idris a.s.<sup>26</sup>

Oleh karena itu, hermeneutika adalah ilmu dan seni menginterpretasikan (*the art of interpretation*) suatu teks/kitab suci. Sedangkan dalam perspektif filosofis, hermeneutika merupakan aliran filsafat yang mempelajari hakikat hal mengerti atau memahami sesuatu. Sesuatu yang dimaksud disini dapat berupa teks, naskah-naskah kuno, peristiwa, pemikiran dan kitab suci, yang kesemua hal ini adalah merupakan objek penafsiran hermeneutika

-

68.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Sri Rahayu Oktoberina dan Niken Savitri, Butir-Butir Pemikiran dalam Hukum, h. 66-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Jazim Hamidi, *Hermeneutika Hukum* (Yogyakarta, UII Press: 2005), h. 20

Pendekatan hermeneutik bertujuan untuk memahami interaksi para aktor yang tengah terlibat atau melibatkan diri di/ke dalam suatu proses sosial, termasuk proses-proses sosial yang relevan dengan permasalahan hukum. Asumsi pendekatan hermeneutik bahwa setiap bentuk dan produk perilaku antar manusia termasuk produk hukum baik yang in abstracto maupun in concreto akan selalu ditentukan oleh interpretasi yang dibuat dan disepakati para pelaku yang tengah terlibat dalam proses itu, yang tentu saja memberikan keragaman maknawi pada fakta yang sedang dikaji sebagai objek. Pendekatan ini dengan strategi metodologiknya *to learn from the people* mengajak menggali dan meneliti makna-makna hukum dari perspektif penegak hukum yang terlibat dalam pengguna dan atau pencari keadilan. Metode dan cara menafsirkannya dilakukan secara holistik dan komprehensif dalam bingkai keterkaitan antara teks, konteks dan kontekstualisasinya.

Pendekatan hermeneutika yang merupakan metode penemuan hukum dengan cara interpretasi dapat digunakan sebagai alternatif dalam memahami makna hakiki "teks" atau "sesuatu". Kajian hermeneutika hukum mempuyai makna : pertama, hermeneutika hukum dapat dipahami sebagai metode interpretasi atas teks-teks hukum. Dimana interpretasi yang benar terhadap teks hukum itu harus selalu berhubungan dengan isi (kaidah hukumnya), baik yang tersurat maupun yang tersirat, atau antara bunyi hukum dan semangat hukum. terdapat tiga syarat yang harus dipenuhi oleh seorang penafsir yaitu: memenuhi subtilitas intelegendi (ketepatan pemahaman), subtilitas explicandi (ketepatan penjabaran), dan subtilitas applicandi (ketepatan penerapan). Maka tidak berlebihan jika para pakar hukum, ilmu sosial dan filsafat beranggapan

<sup>27</sup>M. Syamsudin, "Pemaknaan Hakim Tentang Korupsi dan Implikasinya Pada Putusan: Kajian Perspektif Hermene- utika Hukum", Jurnal Mimbar Hukum, Vol. 22 No. 3, Oktober 2010, Yogyakarta: Fakultas Hukum UGM, h. 501

bahwa hermeneutika hukum merupakan alternatif yang tepat dan praktis untuk memahami naskah normatif.

Kedua, hermeneutika hukum juga mempuyai pengaruh besar dengan teori penemuan hukum. Hal ini ditunjukkan dalam kerangka lingkaran spiral hermeneutika, yaitu proses timbal balik antara kaidah- kaidah dan fakta-fakta. Karena dalil hermeneutika menjelaskan bahwa orang harus mengkualifikasi fakta-fakta dalam bingkai kaidah-kaidah dan menginterpretasi kaidah-kaidah dalam bingkai fakta-fakta.

Dalam filsafat hermeneutika khususnya pada peristiwa memahami atau menginterpretasi sesuatu, subyek (*interpretator*) tidak dapat memulai upayanya dengan mendekati obyek pemahamannya sebagai tabula rasa (tidak bertolak dari titik nol). Sebab setiap orang terlahir kedalam suatu dunia produk sejarah yang selalu menjalani proses menyejarah terus menerus, yakni tradisi yang bermuatan nilai-nilai, wawasan-wawasan, pengertian-pengertian, asasasa, arti-arti, kaidah-kaidah, pola-pola perilaku dan sebagainya, yang terbentuk dan berkembang oleh dan dalam perjalanan sejarah. Jadi, tiap subyek, terlepas dan tidak tergantung dari kehendaknya sendiri, selalu menemukan dirinya sudah berada dalam suatu tradisi yang sudah ada sebelum ia dilahirkan.<sup>28</sup>

Lewat proses interaksi dengan dunia sekelilingnya, tiap orang menyerap atau diresapi muatan tradisi tersebut, dan dengan itu membentuk prapemahaman terhadap segala sesuatu, yakni prasangka berupa putusan yang diberikan sebelum semua unsur yang menentukan sesuatu atau suatu situasi ditelaah secara tuntas, dan dengan itu juga terbentuk cakrawala pandang, yakni medan pengamatan (range of vision) yang memuat semua hal yang tampak dari sebuah titik pandang subyektif tertentu.

 $<sup>^{28}</sup>$ www.badilag.net//Hermeneutika%20 Hukum%20 Sebagai%20 Metode%20 Penemuan%20 Hukum.pdf, 21 April 2015, h. 7

Pra pemahaman dan cakrawala pandang itu akan menentukan persepsi individual terhadap segala sesuatu yang tertangkap dan teregistrasi dalam wilayah pandang pengamatan individu yang bersangkutan. Dalam dinamika proses insterpretasi, pra-pemahaman dan cakrawala pandang dapat mengalami pergeseran, dalam arti meluas, melebar dan meningkat derajat kedalamannya. Pergeseran ini dapat mengubah pengetahuan subyek, karena akan dapat memunculkan hal-hal baru dan aspek-aspek baru dari hal-hal yang tertangkap dalam cakrawala pandang.

Proses interpretasi itu berlangsung dalam proses lingkaran pemahaman yang disebut lingkaran hermeneutik (hermeneutische zirkel), yakni gerakan bolak-balik antara bagian atau unsur-unsur dan keseluruhan sehingga terbentuk pemahaman yang utuh. Dalam proses pemahaman ini, tiap bagian hanya dapat dipahami secara tepat dalam konteks keseluruhan, sebaliknya keseluruhan ini hanya dapat dipahami berdasarkan pemahaman atas bagianbagian yang mewujudkannya. Lingkaran pemahaman ini dimungkinkan, karena pada diri interpretator sudah ada cakrawala pandang dan prapemahaman yang terbentuk lewat interaksi dengan tradisi yang didalamnya ia menjalani kehidupan. Bertolak dari pra-pemahaman dalam kerangka cakrawala pandangnya tentang interpretandum (ihwal yang mau dipahami) sebagai suatu keseluruhan, interpretator berusaha menemukan makna dari bagian-bagian lalu berdasarkan pemahaman atas bagian-bagian tersebut dalam hubungan antara yang satu dengan yang lainnya berupaya memahami interpretandum, hasilnya disorotkan pada bagian-bagian guna memperoleh pemahaman yang lebih tepat untuk kemudian hasilnya disorotkan balik pada keseluruhan, dan demikian seterusnya sampai tercapai suatu pemahaman yang utuh dan tepat.

Metode hermeneutika hukum pada hakikatnya sangat berguna, ketika seorang hakim menganggap dirinya berhak untuk menambah makna orisinal dari teks hukum. Pengalaman Hakim pada saat menemukan hukum dalam praktek dipengadilan memberikan dukungan bagi konsepsi pragmatis dan interpretasinya. Oleh karena itulah hermeneutika hukum berfungsi sebagai metode untuk interpretasi atas teks hukum/peraturan perundangan yang dijadikan dasar pertimbangannya serta interpretasi atas peristiwa dan fakta akan sangat membantu Hakim dalam memeriksa dan memutus perkara dipengadilan.

Penerapan metode hermeneutika hukum oleh Hakim dipengadilan. Dapat dipahami dari putusan pengadilan kasus Marbury versus Madison (1803). Putusan terhadap kasus Marbury versus Madison ini, menandai lahirnya lembaga "Judicial Review, untuk pertama kalinya dalam tatanan sistem hukum di Amerika Serikat. Dimana dalam kasus ini John Marshal selaku Chief of Justice dari supreme court, telah menolak untuk mengeluarkan writ of mandamus, yaitu suatu perintah pengadilan kepada pejabat pemerintah untuk melakukan perbuatan tertentu yang merupakan salah satu kewajiban dari pejabat tersebut, yang dituntut oleh William Marbury kepada James Madison selaku secretary of state.

Alasannya, dasar hukum penuntutan hak tersebut yaitu pasal 13 *judicial act* (UU Kekuasaan Kehakiman) tahun 1789 yang dirumuskan oleh kongres, dianggap menambahkan kewenangan supreme court dari kewenangan yang tercantum dalam konstitusi Amerika Serikat. Oleh karena itu, ketentuan tersebut adalah inkonstitutional dan tidak sah. Sebab, UU tidak bisa mengubah konstitusi yang merupakan "*the supreme law of the land*" (asas *lex superior derogate leg inferiori*).<sup>29</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Jazim Hamidi, *Hermeneutika Hukum*, h.64

Doktrin judicial review memperoleh kekuatan hukum ketika John Marshal memutuskan kasus Marbury versus Madison tersebut pada bulan Februari 1803, dengan mengatakan bahwa:

"it one of the purpose of written constitution to define and limit the powers of the legislature. The legislature cannot be permittes to pass statutes contrary to a constitution, if the letter is to prevail as superior law. A court avoid choosting between the constitution and a conflicting statute when both are relevant to a case which the court is asked to decide. Since the constitution is paramount law, judges have no choise but to prefer it to refuse to give effect to the latter."

Sebenarnya dibalik kasus itu sarat dengan muatan politis, meskipun jika dilihat dari posisi kasus yang sebenarnya sekedar merupakan sengketa kepentingan antara Marbury (sebagai Penggugat) dan Madison (sebagai Tergugat). Tetapi John Marshall tahu bahwa dibalik sengketa itu tersembuyi masalah yang lebih besar dan menyangkut kepentingan rakyat banyak. Dalam usahanya memberikan putusan yang tepat, Marshall menalar secara hermeneutika. Premis yang muncul berdasarkan penalaran secara hermeneutika (premis tak terberi), antara lain:

- a. Masa lalu: masalah itu muncul karena kelalaian Jhon Marshall sendiri.
- Masa kini: ada perseteruan politik antara partai republik (Thomas Jefferson) dengan partai federalis (John Adam).
- c. Masa depan: kemungkinan muncul konflik terbuka antara lembaga kepresidenan dengan supreme court, bila tuntutan Marbury dikabulkan, yang bisa membahayakan keutuhan nasional.

Dengan dalih mempertimbangkan dan menyelaraskan ketiga kepentingan diatas, John Marshall dalam putusannya berusaha mencari titik temu dalam kasus tersebut dengan cara mendialogkan antara konstitusi Amerika Serikat, judicial act, fakta yuridis, kondisi sosial politik, serta kepentingan dirinya dan lembaga yang dia pimpin. Pertimbangan yang dia

lakukan itu merupakan pertimbangan atas dasar nilai, dan keputusan yang dia ambil merupakan wujud dari kebijaksanaannya.

Keputusan akhir bahwa judicial act adalah inkonstitusional itu muncul secara heuristika. Mengapa, karena kesimpulan ini merupakan suatu pengembangan (inovasi) secara kreatif dari asas "lex superior derogate leg inferiori". Selain itu pula diperkuat dengan interpretasi hermeneutika atas lafal sumpah jabatannya sebagai hakim dengan asas "ius curia novit" dan pada akhirnya dapat memperjelas maksud konstitusi. Akibatnya lahir suatu temuan baru dibidang hukum berupa lembaga judicial review, yang keberadaannya diakui di AS hingga sekarang. Penemuan hukum dengan perspektif hermeneutika yang spektakuler ini, bisa muncul berkat "cakrawala pandang yang luas" dari hakim Marshall. Penemuan hukum seperti ini juga membuktikan bahwa supreme court lewat hakim Marshall ini tidak sekedar bertindak sebagai corong undang-undang, tapi telah sanggup menemukan dan membentuk nilai hukum baru. Pada akhirnya, setelah mendapat pengakuan dari forum hukum dan masyarakat, temuannya itu menjadi suatu asas hukum yang mempuyai kekuatan sebagai preseden, karena "ratio decidendi"-nya akseptabel.<sup>30</sup>

Metode hermeneutika dapat pula menunjang bagi hakim untuk mewujudkan keadilan gender. Penerapannya dalam proses persidangan yaitu ketika hakim melakukan penemuan hukum pada tahap sebelum pengambilan keputusan (ex ante) maka hakim akan melakukan perbincangan dan mendengarkan suara pengalam- an yang tidak dikenal dari perempuan (the unknown in women"s experience). Hal ini akan menyingkap sesuatu yang tidak diketahui (by making known the unknown) yang selama ini ada di wilayah privat atau pribadi. Dalam pandangan teori hukum feminis sistem

 $^{30}$ www.badilag.net//Hermeneutika%20 Hukum%20 Sebagai%20 Metode%20 Penemuan%20 Hukum.pdf, 21 April 2015, h. 13.

peradilan pada saat berhadapan dengan perempuan baik mereka sebagai korban maupun sebagai pelaku, harus dapat mempertimbangkan pengalaman khusus perempuan dengan cara melakukan pemahaman atas persprektif perempuan. <sup>31</sup>

Misalnya perempuan yang menjadi korban kekerasan, maka hakim dalam menemukan hukum melalui pendekatan hermenutik akan memaknai istilah kekerasan tidak sekedar tekstual belaka melainkan pada pemaknaan yang kritis bahwa kekerasan terjadi karena adanya diskriminasinya sistematik yang terjadi sebagai hasil ketidakadilan yang berakar dalam sejarah, adat, norma atau struktur masyarakat yang mewaris kan keadaan diskriminatif. Dari pemaknaan ini akan diperoleh proses pemaknaan eksistensial atau disebut sebagai dekonstruksi pemikiran subjektif masyarakat pemilik simbol (kaum laki- laki). Kemudian hakim akan menyelami pengalaman perempuan sebagai korban kekerasan seperti dampak buruk diri korban baik secara fisik maupun psikologis.<sup>32</sup>

Demikian juga pada perkara perempuan yang membunuh bayinya sendiri akibat dari hubungan gelap atau di luar nikah yang mungkin disebabkan karena perasaan takut, bingung, malu, depresi dan lain-lain, maka hakim dalam memeriksa perkara tersebut perlu memahami psikologi perempuan itu yang tidak sepenuhnya menimpakan kesalahan kepadanya sehingga menjadi pertimbangan hakim sebelum menjatuhkan pemidanaan.

Pemaknaan kritis terhadap teks perundang-undangan agar mencapai keadilan penting dilakukan oleh hakim dengan beberapa alasan. Pertama, teks hukum tidak berdiri sendiri akan tetapi harus dipahami maksud atau tujuan besar dari pembuat teks hukum tersebut; kedua, setiap teks hukum selalu

<sup>31</sup>Sri Rahayu Oktoberina dan Niken Savitri, *Butir-Butir Pemikiran dalam Hukum*, h. 93.

-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Alef Musyahadah, "Hermeneutika Hukum sebagai Alternatif Metode Penemuan Hukum bagi Hakim Untuk Menunjang Keadilan Gender", Jurnal Dinamika Hukum, Univ. Jend. Sudirman, Vol. 13. No. 2, Mei 2013, h. 302.

memiliki tujuan dan objek yang ingin dicapainya, perlu melihat hubungan antara pasal dengan tujuan besar diberlakukannya peraturan tersebut; ketiga, adanya kemungkinan kesalahan-kesalahan teks atas suatu hukum karena berlawanan dengan rasa keadilan masyarakat; dan keempat, berani mengkritik teks hukum untuk suatu kesempurnaan pelaksanaan hukum, menggali keadilan sekalipun di luar teks hukum demi keadilan, moral, hati nurani rakyat.<sup>33</sup>

Pendekatan hermeneutik hukum untuk menggali makna hukum yang kritis memang bukan perkara yang sederhana bagi hakim sebab diperlukan kesiapan kepribadian hakim yang matang untuk melakukan *rule breaking* dengan mengasah dan memperluas kepekaan hati nurani dan aspek spiritual melalui *Prophetic Intelligence (PI)* dan *Emotional Spiritual Quotion* (ESQ). Penegak hukum khususnya hakim memerlukan konsep tersebut dalam setiap pembuatan keputusan hukum yang selalu diawali dengan irah-irah "Demi Keadilan Berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa" sekaligus untuk mengatasi merosotnya moralitas penegak hukum yang sering menjadi soroton publik. Dengan hal ini akan menciptakan seorang hakim yang *homo ethicus, homo juridicus, homo politicus. Homo ethicus berarti* seorang hakim wajib menjunjung tinggi etika. *Homo juridicus* berarti hakim harus harus memiliki logika dan wawasan yang luas. *Homo politicus* berarti seorang juris harus peka terhadap kondisi sosial.

Metode interpretasi, Konstruksi dan analogi lazim digunakan oleh hakimhakim di Indonesia. metode-metode penemuan hukum tersebut pada umumnya memiliki kemiripan dengan metode penemuan hukum Islam. Metode penemuan hukum Islam tersebut digunakan pula oleh hakim dalam penyelesaian perkara

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Alef Musyahadah, "Hermeneutika Hukum sebagai Alternatif Metode Penemuan Hukum bagi Hakim Untuk Menunjang Keadilan Gender", h. 303.

khususnya hakim di Pengadilan Agama. Metode-metode penemuan hukum yang dimaksud, mencakup *bayani* (linguistik), *ta'lili* (kiasi: kausasi) dan *istislahi*. <sup>34</sup>

Penemuan hukum melalui metode *bayani* adalah upaya penemuan hukum melalui interpretasi kebahasaan. Konsentrasi metode ini lebih berkutat pada sekitar penggalian pengertian makna teks. Dalam pola ini, dimasukkan semua kegiatan yang berkaitan dengan kebahasaan (semantik), kapan suatu lafadz diartikan secara majaz, bagaimana memilih salah satu arti dari lafadz *musytarak* (ambigu), mana ayat yang umum yang diterangkan (am, mubayyan, lex generalis), mana pula yang khusus, yang menerangkan (*khash, mubayyin, lex specialist*), mana ayat yang qoth'i (yang artinya tidak berubah) dan mana pula yang dzanni (yang artinya masih mungkin untuk dikembangkan), kapan suatu perintah dianggap wajib dan kapan dianggap sunnah, kapan larangan itu dianggap haram dan kapan makruh.

Sedangkan pola ijtihad ke dua yaitu ta'lili (kausasi) berusaha meluaskan proses berlakunya hukum dari kasus *nas* ke kasus cabang yang memiliki persamaan illat. Dalam epistemologi hukum Islam pola ini teraplikasi melalui kias. Dasar rasional aplikasi pola ini adalah adanya keyakinan kuat mujtahid yang melakukan kias mengenai adanya suatu atribut (wasf) pada kasus pokok yang menjadi alasan ditetapkannya hukum yang berlaku terhadap kasus tersebut dan atribut yang sama terdapat pada kasus cabang sehingga hukum kasus pokok itu berlaku pada kasus cabang.

Upaya penemuan metode yang prospektif-futuristik sebenarnya dapat diharapkan pada pola ijtihad istislahi yang lebih memberi ruang kepada kemungkinan analisis sosial. Dalam pola ini, dalil dikumpulkan guna menciptakan beberapa prinsip umum yang digunakan untuk melindungi atau mendatangkan kemaslahatan. Prinsip-prinsip tersebut disusun menjadi tiga tingkatan daruriyat

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Muhammad Ma'ruf al Dawalibi, *Al-Madkha>l ila al-Us}u>l al-Fiqh* (Beirut: Da>r al Ilmi li al Malayin, 1965), 405.

(kebutuhan esensial), hajiyat (kebutuhan sekunder) dan tahsiniyah (kebutuhan kemewahan). Prinsip umum ini dideduksikan kepada persoalan yang ingin diselesaikan. Kemaslahatan yang ingin dicapai terkait dengan kemaslahatan agama, jiwa, akal, keturunan dan harta.



### BAB III

#### KIAS DALAM HUKUM ISLAM

# A. Tinjauan Ontologis tentang Kias

# 1. Beberapa Pengertian Kias

Kias mempunyai beberapa makna. Secara umum keseluruhan makna tersebut dapat dikembalikan kepada makna dasarnya yaitu mengukur. Sebuah ungkapan Arab قس رحما berarti mengukur tombak atau lembing. Kias mempunyai dua akar kata yaitu ق ي س yang memiliki arti yang sama. Timbangan kias adalah قا س يقيس قيا سا . Ungkapan Arab qistu al-syai'a bighairih berarti saya mengukur sesuatu dengan sesuatu yang lain yang serupa. 1 Kesamaan jumlah dan kwalitas adalah dua hal yang mendasari pengukuran.

Kata kias digunakan oleh orang Arab untuk mengukur kedalaman luka di kepala. Sebuah ungkapan Arab قاس الطبيب السجة yang berarti dokter mengukur luka di kepala atau قاس الجراحة yang berarti mengukur kedalaman luka.<sup>2</sup> Sedangkan ungkapan الجارية تخطا قيسا dapat berarti gadis itu melangkah dengan teratur. Ketika berjalan ia melangkah dengan langkah-langkah yang terukur dan seimbang. Langkah-langkahnya nyaris sama. Dari sini diturunkan makna menyamakan sesuatu.

Kias, yang menggambarkan pengertian ukuran dan persamaan, dalam arti kiasan dapat berarti ketetapan atau cara yang telah ditentukan. Dari sini diturunkan makna lain dari Kias yaitu menentukan (taqdir). Misalnya seseorang mengatakan, هزاعلى القياس, yang berarti menurut ketetapan yang telah ditentukan. Demikian juga ungkapan على القياس كزا yang berarti menurut cara begini. 4 Istilah

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Al-Jauhari, al-S}ihah, Kairo: (Da>r al-Kutub al-'Arabi, 1977), h. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Jamaluddin Muhamad ibn Mukarram ibn Manzur, *Lisa>n al- 'Arab*, Juz I (Beirut: Da>r al-Fikr), h. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Jamaluddin Muhamad ibn Mukarram ibn Manzur, Lisa>n al- 'Arab, Juz III, h.59, Juz

IV, h.26.

<sup>4</sup>Ahmad Hasan, *The Early Development of Islamic Jurisprudence* (Islamabad: Islamic

ini sering dipergunakan oleh para ahli hukum awal dalam pengertian "prinsip umum" atau hukum yang telah ditentukan, seperti banyak ditemukan dalam literatur hukum.

Berbagai makna kias dapat diringkas menjadi pengukuran, perbandingan, kesamaan, hukum yang telah ditentukan, menetapkan dan prinsip umum. Dalam pemakaiannya secara teknis makna ini hanya dipakai dalam pengertian membandingkan antara dua kasus yang sama dan menyelesaikan kasus baru berdasarkan ketetapan hukum yang telah diterapkan sebelumnya.

Berdasarkan analisa kebahasaan ini, al-Amidi menyimpulkan bahwa kias mensyaratkan dua hal yang masing-masing dihubungkan satu dengan yang lainnya oleh kesamaan yang menjadi titik temu hubungan tersebut<sup>5</sup> Jika dikatakan bahwa si A dibandingkan dengan si B, ini dapat berarti A sebanding dengan B karena keduanya mempunyai kesamaan tertentu.

Makna literal kias ini berpengaruh pada makna teknisnya. Dalam bidang fiqh misalnya, para ahli fiqh berpendapat bahwa kata kias mengandung tiga makna. Pertama, mengukur atau mengevaluasi, yakni memastikan tingkat atau ukuran sesuatu dengan cara membandingkan dengan objek lainnya yang pas dan setara dan diketahui ukurannya. Seperti mengukur kain dengan meteran. Ini merupakan pengukuran nilai sesuatu dengan sesuatu yang lain. Kedua, Kiasberarti kesamaan. Seperti contoh di atas.

Ketiga, kias dapat berarti gabungan dari kedua makna di atas, yaitu makna evaluasi dan kesamaan. Makna ini bertujuan untuk mengevaluasi dan membuktikan kesamaan dua hal, dan terbukti keduanya sama. Dengan demikian, pengukuran dan evaluasi mengandaikan adanya kesamaan dalam pengertian kias secara literal. Karena itu al-Bazdawi dan al-Nasafi tidak menambahkan apapun kepada makna literal kias. Keduanya berpendapat bahwa kias menurut makna

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Saifuddin al-Amidi>, A*l-Ihka>m fi Us}ul al-Ahka>m* (Beirut: Da>r al-Fikr, 2003), h. 125.

asalnya berarti menentukan atau memastikan kualitas atau nilai sesuatu, atau menjadikan ukuran dua hal yang sama dalam kwantitasnya, baik keduanya terkait berdasarkan persepsi indra maupun berdasarkan persepsi akal. Pandangan yang sama tentang makna kias ini dikemukakan pula oleh para ahli nahw. Namun kata-kata kias tidak pernah dipakai dalam al-Qur'ân. Tetapi kata-kata yang memiliki gagasan atau makna yang sama dengan kias dapat ditemukan didalamnya, contohnya seperti kata i'tibar dan nazhar.

Kata kias juga tidak muncul dalam literatur hadits. Akan tetapi terdapat ungkapan Nabi yang memiliki gagasan yang kurang lebih setara dengan makna kias dalam bahasa Arab. Diriwayatkan bahwa seorang sahabat bertanya kepada Nabi apakah ia boleh menunaikan ibadah haji atas nama orang tuanya yang telah meninggal. Nabi memberikan jawaban dengan membandingkan pada kebolehan membayarkan hutang atas nama orang tua. Jawaban tersebut memperlihatkan penggunaan makna kias dalam penalaran yang bersifat alamiah meskipun tidak terdapat materi kata kias dalam hadits.<sup>9</sup>

Pengertian kias secara terminologi terdapat beberapa definisi yang dikemukakan para pakar ushul fikih, sekalipun redaksinya berbeda, tetapi mengandung pengertian yang sama. Di antaranya dikemukakan Shadr asy-Syari'ah (w. 747 H/1346 M, tokoh ushul fikih Hanafi). Yakni memberlakukan hukum asal kepada hukum furu' disebabkan kesatuan 'illah yang tidak dapat dicapai melalui hanya dengan pendekatan bahasa. Maksudnya, 'illah yang ada pada satu nas sama dengan 'illah yang ada pada kasus yang sedang dihadapi

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Kamal ibn Humam, *Al-Tahrir* (Kairo: Da>r al Kutub, 1951), h. 263-264

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Mahmud Ahmad Nahlah, *Us}ul al-Nahw al-'Arabi* (Iskandariyah: Da>r al-Ma'rifah al-Jami'iyyah, 2002), h. 99

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Abdul Hamid, "Kias Usuli dan Kias Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis", "Tesis", UIN Syarif Hidayatullah, 2009, h. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Abdul Hamid, "Kias Usuli dan Kias Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis", h. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Ubaidillah ibnu Mas'ud al Bukha>ry Sadr Asy Syari'ah, *Tanqih al Us}ul*, jilid II (Makkah Al Mukaramah: Maktabah al Baz, Tth), h. 52.

seorang pakar, dan karena kesatuan 'illah ini, maka hukum dari kasus yang sedang dihadapi disamakan dengan hukum yang ditentukan oleh nas tersebut.

Imam Syafi'i mendefinisikan kias sebagai upaya pencarian (ketetapan hukum) dengan berdasarkan dalil-dalil terhadap sesuatu yang pernah diinformasikan dalam al-Qur'an dan hadist. 11 Mayoritas ulama Syafi'iyyah mendefinisikan kias dengan : Membawa (hukum) yang (belum) diketahui kepada (hukum) yang diketahui dalam rangka menetapkan hukum bagi keduanya, atau meniadakan hukum bagi keduanya, disebabkan sesuatu yang menyatukan keduanya, baik hukum maupun sifat.<sup>12</sup>

Saifuddin al-Amidi mendefinisikan kias yakni

عبارة عن الاءستواء بين الفرع و الاصل في العلة المستنبطة من حكم الاصل<sup>13</sup> mempersamakan 'illah yang ada pada furu'dengan 'illah yang ada pada ashal yang diistinbatkan dari hukum ashal.

Wahbah al-Zuhaili mendefinisikan kias yakni

menyatukan sesuatu yang tidak disebutkan hukumnya dalam nas dengan sesuatu yang disebutkan hukumnya oleh nas, disebabkan kesatuan 'illah hukum antara keduanya.

Dalam peristilahan ulama Ushul Fiqh, kias diartikan mencari persamaan diantara dua peristiwa dengan mengunakan cara deduksi (analogical deduction), yaitu menciptakan/menarik suatu garis hukum baru dari garis hukum yang lama, dengan maksud memakai garis hukum baru itu pada suatu keadaan, karena garis

<sup>14</sup>Wahbah Zuhaili, *Us\u>l al-Figh al-Isla>mi* (Beirut: Da>r al-Fikr, 1986), h. 601

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Ahmad Nahrawi Abdussalam Al Indunisi, *Ensiklopedi Imam Syafi;i* (Jakarta Selatan: PT Mizan Publika, 2008), h.342.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Abu Hamid Al-Ghazali, al-Mustasfa fi 'Ilm al-Us}ul, Jilid II (Beirut: Da>r al-Kutb al-'Ilmiyah, 1983), h. 54 <sup>13</sup>Saifuddin al-Amidi>, A*l-Ihka>m fî Us}ul al-Ahka>m*, Jil.III, h. 170

hukum baru itu ada persamaan 'illat-nya dengan garis hukum yang lama.<sup>15</sup> Atau dengan pengertian lain, kias adalah hasil pemikiran secara "analogi deduktif".

Sekalipun terdapat perbedaan redaksi dalam beberapa definisi yang dikemukakan para pakar ushul fikih klasik dan kontemporer di atas tentang kias, tetapi mereka sepakat menyatakan bahwa proses penetapan hukum melalui metode kias bukanlah menetapkan hukum dari awal (*itsbat al-hukm waInsya'uhu*), melainkan hanya menyingkapkan dan menjelaskan hukum (*al-kasyf wa al-izhhar li al-hukm*) yang ada pada suatu kasus yang belum jelas hukumnya.<sup>16</sup>

Dalam hal di atas kita melakukan kias, yaitu menarik kesimpulan dengan cara analogis. Alasan hukum semacam ini adalah bersifat rasional, sehingga banyak peristiwa (kasus) yang dapat di-kias-kan kepada kasus-kasus lain, apabila alasan yang rasional itu sudah cukup jelas. Kias mendorong umat Islam untuk berpikir secara logis dalam memperbandingkan (mempersamakan) bermacam kasus, di tinjau dari alasan dan akibatnya. Dengan demikian, maka ruang lingkup dari hukum Islam menjadi luas, tidak terbatas ( tidak terikat pada makna leterleknya ayat al-Qur'an dan Sunnah saja ). Ayat al-Qur'an dan Sunnah dalam memberikan ketentuan hukum banyak yang bersifat garis besar pada umumnya. Begitu pula kejadian/peristiwa di tengah masyarakat berjalan terus, berkembang dan bertambah. Seandainya tidak memakai kias, bagaimana menetapkan hukum agama dalam persoalan yang baru yang belum ada kepastian hukumnya. Dengan memakai kias, maka Mujtahid dapat menetapkan hukum, yaitu dengan memperbadingkan peristiwa-peristiwa baru dengan hal-hal yang telah ditetapkan hukumnya dengan nash.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Abdul Wahhab Khalla>f, *Ilmu Us}u>l Fiqh* (Cairo, t.tp.1956), h.52. lihat pula Abdullah Siddik, *Asas-Asas Hukum Islam* (Jakarta: Wijaaya, 1982), h. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Ali al-Zafzaf, *Mudarafah fi Us|u>l al-Figh* (Mesir: Da>r al-Fikr al-Arabi>, 1970), h. 8

Penyingkapan dan penjelasan ini dilakukan melalui pembahasan mendalam dan teliti terhadap 'illah dari suatu kasus yang sedang dihadapi. Apabila 'illah -nya sama dengan 'illah hukum yang disebutkan dalam nas , maka hukum terhadap kasus yang dihadapi itu adalah hukum yang telah ditentukan nas tersebut.

Metode kias hanya digunakan untuk memecahkan masalah-masalah yang tidak ditemukan sumber hukumnya, sehingga dalam ijtihad ini memungkinkan terjadinya perbedaan pendapat. Ijtihad hanya dilakukan untuk memecahkan suatu persoalan, dan biasanya persoalan itu belum ditemukan dalil yang pasti dari sumber hukum utama, sehingga perlu diadakan upaya persamaan (analogi).

## 2. Rukun dan Syarat-syarat Kias

Para ahli Ushul yang mempergunakan kias sebagai dalil dalam menetapkan ketika kias itu telah memenuhi rukunnya. Rukun kias ada empat :

a. *As]l*, yaitu merupakan hukum pokok yang diambil persamaan atau sesuatu yang ada nash hukumnya.

Qadhi Abd al-Jabbar memberikan empat makna bagi *as l*. Pertama, jalan atau saluran menuju sesuatu, seperti al-Qur'an sebagai sumber asal bagi semua perintah (*as la-ahka > m*). Kedua, hukum yang dengannya kasus baru diungkap (*maqis 'alaih*), dan ini merupakan kasus asal bagi pengambilan kias (*as la-qiya > s*). Ketiga, sesuatu yang pengetahuan tentangnya bergantung pada pengetahuan pada yang lain. Al-Amidi memberikan contoh untuk ini dengan pengetahuan tentang Tuhan dan Nabi, karena pengetahuan tentang yang disebut terakhir bergantung pada pengetahuan tentang yang pertama. Pengetahuan tentang Tuhan merupakan *as l* bagi pengetahuan tentang Nabi. Keempat, sesuatu yang berdiri sendiri dan tidak ada sesuatu yang lain yang bergantung padanya melalui kias. Pada bagian ini al-Amidi memberikan

contoh berupa emas dan perak yang menjadi kasus asal bagi pelarangan riba, meskipun tidak ada sesuatupun yang tergantung pada keduanya.<sup>17</sup>

Terjadi perbedaan pendapat ulama tentang definisi kasus asal. Menurut para teolog, *as}l* berarti nash. Misalnya, ayat al-Qur'an yang melarang minuman khamr atau hadis yang melarang tukar menukar gandum dengan ukuran berat yang tidak sama, merupakan kasus asal (*as}l*). Al-Syaukani mendefinisikan *as}l* sebagai nash yang menunjukkan penentuan ketetapan hukum dalam objek kesepakatan. Pendapat ini dipegang oleh Qadhi Abu Bakar al-Baqilani dan Mu'tazilah. Alasannya adalah karena nash menjadi sandaran bagi yang lain dan yang lain menyandar pada nash, karena itu nash disebut *as}l*. <sup>18</sup>

Pendapat lain mengatakan kasus asal berarti ketetapan hukum yang ditunjuk oleh nash. Seperti tidak bolehnya minum khamr dan larangan tukarmenukar jenis barang yang sama dengan ukuran yang tidak sama, yang ditunjukkan oleh nash masing-masing. Pendapat ini dipegang oleh Abu Husain al-Bashri dan Fakhruddin al-Razi. Untuk mendukung pandangan ini ditegaskan bahwa *as}l* adalah sesuatu dimana sesuatu yang lain bergantung kepadanya, dan pengetahuan tentang hal tersebut sangat penting untuk mengetahui yang lainnya. Sifat seperti ini dapat ditemukan dalam hukum yang ditunjuk oleh nashsh, seperti larangan minum khamr di atas. Karena itu ia harus disebut *as}ll.*<sup>19</sup>

Menurut al-Amidi perbedaan pendapat seputar masalah ini hanyalah perdebatan soal kata-kata. Sesungguhnya, hal itu sangat terkait dengan makna

<sup>18</sup>Muhammad al-Syauka>ni, *Irsyad al-Fuhul ila Tahqiq al-Haq min 'ilm al-Us}u>l* (Beirut: Da>r al-Fikr, tt), h. 14-15. Lihat pula Wahbah Zuhaili, *Us}u>l al-Fiqh al-Isla>mi>* (Da>r al-Fikr al-Mu'asir, 1986), h. 16-17

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Saifuddin al-Amidi, *Al-Ih}ka>m fi us}u>l al Ahka>m*, Juz. II (Beirut: Da>r al-Fikr, 2003), h.240.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Abdul Hamid, "Kias Usuli dan Kias Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis", h. 105.

kata as l itu sendiri. As l berarti sesuatu yang menjadi landasan bagi yang lain. Karena itu, Ketetapan hukum dapat menjadi as l, karena hukum dalam kasus cabang didasarkan padanya. Jika hukum merupakan as l dalam kasus pelarangan minum khamr, maka nash yang dengannya hukum diketahui merupakan as l bagi as l yang lain (ketetapan hukum). Atas dasar ini, dengan cara apapun hukum tentang minum khamr diketahui, baik melalui Ijma' atau lainnya, ia dapat menjadi as l. Lebih jauh al-Amidi berpendapat bahwa objek hukum lebih tepat dianggap as l, karena baik ketetapan hukum maupun nash menuntut keberadaannya, namun tidak sebaliknya, karena objek tidak selalu memerlukan nash atau hukum. 20

# Menurut Al-Amidi, Syarat as}l yakni:

Pertama, ketetapan hukum, yang dapat diperluas ke kasus cabang, harus berupa hukum Syari'ah. Karena tujuan kias syar'î adalah menerapkan ketetapan hukum syara' kepada kasus cabang baik secara positif (itsbat) maupun negatif (nafî). Jika hukum kasus asal tidak berkaitan dengan hukum Syari'ah, maka tujuan kias tidak dapat terlaksana. Jika hukum kasus asal bukan syar'i, tetapi inderawi (*hissi*) atau rasional ('aqli) atau bersifat kebahasaan, maka kias tidak berlaku dalam persoalan-persoalan tersebut. Menurut para fuqaha', kias tidak berlaku dalam masalah-masalah rasional dan inderawi.<sup>21</sup>

Al-Syafi'i menekankan bahwa kias harus diambil berdasarkan al-Qur'an, Sunnah dan ijma'. Ia menyebut ketiga sumber ini sebagai ushl atau sumber yang berfungsi sebagai dasar bagi kias.<sup>22</sup> Menurut Abu Bakar al-Jashshas Setiap hukum yang memenuhi standar yang memenuhi persyaratan bagi penetapan hukum Syari'ah dapat menjadi kasus asal (as}l) bagi kias, karena adanya bukti yang menunjukkan adanya sebab ('illat) disitu. Kias dapat

<sup>22</sup>Al-Syafi'i, *Al-Umm*, Vol VII (Kairo: Da>r al-Kutub al-Arabiyyah), h.148.

-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Saifuddin al-Amidi>, *Al-Ihka*>*m fi us}u>l al Ahka*>*m*, h. 10-11.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Saifuddin al-Amidi>, *Al-Ihka*>*m fi us}u>l al Ahka*>*m*, h. 278

dilakukan berdasarkan nash al-Qur'an, sunnah dan ijma' dan ketetapan hukum yang didasarkan pada hadis ahad. Ketetapan yang diambil melalui kias juga dapat dijadikan dasar bagi kias, meskipun hal tersebut diperdebatkan oleh para ahli fiqh. Ia memberikan contoh nikah bersyarat yang sah berdasarkan kias atas keabsahan penjualan bersyarat.<sup>23</sup>

Kedua, hukum kasus asal haruslah hukum yang telah tetap, tidak dinasakh oleh hukum lain, sehingga ia dapat diperluas ke kasus yang lain. <sup>24</sup> Jika hukum tersebut belum tetap, atau telah dinasakh, ia tidak dapat diperluas kepada kasus yang lain. Suatu hukum diperluas dari kasus asal ke kasus cabang berdasarkan kualitas yang berperan sebagai penghubung dan ini bergantung pada pemberi hukum (law giver). Ketika hukum ditetapkan tidak berdasarkan kualitas yang diakui oleh Syari'ah, ia tidak dapat dipertimbangkan. Al-Ghazali mengakui syarat ini dengan mengatakan bahwa hukum yang diterapkan dalam kasus cabang merupakan tambahan bagi hukum yang diakui dan diterapkan dalam kasus asal. Ini bergantung pada pengakuan kasus asal oleh pemberi hukum. Jika ia dinasakh, berarti pemberi hukum tidak mempertimbangkan kualitas penghubung (wasf jami'). Jika sebab perintah tidak diakui oleh pemberi hukum karena di nasakh, bagaimana ia dapat diperluas ke kasus cabang?<sup>25</sup>

Ketiga, hukum kasus asal harus didukung oleh otoritas hukum (dalil syara') yang sah. Yang demikian itu karena ketetapan hukum yang tidak didasarkan atau dibangun oleh otoritas hukum yang diakui, tidak dapat menjadi perintah hukum yang sah. <sup>26</sup> Jika perintah ditetapkan oleh otoritas akal atau

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Abu Bakar al-Jashshash, *Us}u>l al-Jashshash* (Kairo: Da>r al-Kutub al-Misriyyah, 1964), h. 248-250

<sup>1964),</sup> h. 248-250 <sup>24</sup> Abdul Hamid, "Kias Usuli dan Kias Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis", h. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Saifuddin al-Amidi>, *Al-Ihka*>*m fi us}u>l al Ahka*>*m*, h. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Saifuddin al-Amidi>, *Al-Ihka*>*m fi us u>l al Ahka>m*, h. 278.

bahasa, hal itu tidak dapat dijadikan sebagai dasar perintah hukum. Sumber perintah harus otoritas hukum atau wahyu.<sup>27</sup>

Hukum yang diakui dan otoritas yang diwahyukan bagi penetapan perintah hukum bisa jadi berupa teks al-Qur'an atau Sunnah atau ijma'. Ketetapan hukum yang didasarkan pada teks ada dua macam. Pertama, ketetapan-ketetapan hukum yang sebab-sebabnya dapat dipikirkan, seperti larangan minum khamar. Kedua, ketetapan-ketetapan hukum yang sebabsebabnya tidak dapat dipikirkan, seperti jumlah bilangan raka'at dalam shalat dan jumlah hari puasa Ramadhân. Kias tidak berlaku pada bagian yang disebut terakhir. Sedangkan untuk bagian yang disebut pertama, dibagi ke dalam dua jenis. Pertama, ketetapan hukum yang sebab-sebabnya juga ditemukan pada kasus cabang. Kedua, ketetapan-ketetapan hukum yang sebabsebabnya tidak ditemukan pada kasus cabang. Kias tidak berlaku pada kategori terakhir, hanya berlaku untuk kategori yang disebut pertama. <sup>28</sup>

Mengenai ijma', ia sama sahnya dengan teks (nashsh) untuk menetapkan ketentuan-ketentuan hukum. Ketetapan yang ditentukan melalui ijma' dibagi lagi seperti pembagian teks, sebagaimana telah ditunjukkan di atas. Sebagian ahli fiqh madzhab al-Syafi'i berpendapat bahwa kias tidak berlaku pada ketetapan yang didasarkan pada ijma' kecuali ada otoritas teks yang menjadi dasar ijma' tersebut diketahui. Tetapi al-Syirazi (ahli fiqh Syafi'iyah) dan al-Sam'ani tidak sependapat dengan pandangan ini. Keduanya berpendapat bahwa ijma' merupakan otoritas yang sah untuk menentukan perintah hukum, sama sepert teks (nashsh). Karena itu, jika kias berlaku pada perintah yang didasarkan pada teks, ia juga berlaku pada perintah yang didasarkan pada ijma'.<sup>29</sup>

<sup>27</sup>Al-Ghazali, *Syifa>' al-Ghalil* (Beirut: Da>r al Fikr, 2003), h. 636

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Abu Ishaq al-Syirazi, *Al-Luma'*, (Kairo: Da>r al-Kutub al-'Arabiyyah, 1925), h. 42. <sup>29</sup>Abu Ishaq al-Syirazi, *Al-Luma'*, h. 44.

Keempat, kasus asal tidak boleh merupakan turunan dari kasus asal yang lain. Perintah yang menjadi kasus asal bagi kasus cabang harus mandiri dan memiliki sebab hukumnya sendiri. Ini merupakan pendapat yang dianut oleh mayoritas ahli fiqh. Tetapi para ahli fiqh Hambali mengakui keabsahan kasus asal yang didasarkan pada kasus asal yang lain. Alasannya adalah bahwa sebab kasus asal dengan kasus cabang sama seperti yang ditemukan dalan kasus asal yang telah diambil dari kasus asal yang lain. Dengan demikian kias atas kasus asal menengah yang didasarkan yang sudah didasarkan pada kasus lain dimaksudkan untuk memperluas proses kias.<sup>30</sup>

Al-Ghazali tidak membolehkan kias berantai ini. Menurut al-Ghazali, suatu ketetapan hukum, tegasnya, yang tidak didasarkan pada teks atau ijma' tidak dapat diterima sebagai dasar bagi kias, karena hal tersebut akan mengarah pada kias karena keserupaan saja. Ketetapan hukum yang diambil dari kasus asal bisa jadi menyerupai kasus cabang yang ketiga, dan yang ketiga menyerupai yang keempat dan yang keempat menyerupai yang kelima. Hasilnya adalah bahwa kasus yang terakhir tidak lagi menyerupai kasus asal pertama. Perbandingannya, menurut al-Ghazali, sama dengan seseorang yang mengambil batu kerikil yang mencari yang kedua sama dengan yang pertama, kemudian mencari yang ketiga sama dengan yang kedua, begitu seterusnya hingga yang kesepuluh. Tetapi akhirnya yang kesepuluh tidak lagi sama dengan yang pertama dalam keseluruhan aspeknya. Ini disebabkan karena peningkatan perbedaan yang kecil pada akhirnya menjadi perbedaan yang besar antara yang pertama dengan yang terakhir.<sup>31</sup>

Kelima, hukum kasus asal tidak boleh menyimpang dari aturan umum kias. Hukum yang menyimpang dari aturan umum kias ada dua macam. Pertama, ketetapan hukum yang sebabnya dapat dipahami. Kedua, ketetapan

<sup>31</sup>Al-Ghazali, *Al-Mustasfa* (Beirut: Da>r al-Kutub al-Ilmiyyah, 1993), h. 187

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Saifuddin al-Amidi>, *Al-Ihka*>*m fi us}u*>*l al Ahka*>*m*, h. 279.

hukum yang sejak awal dikembangkan oleh Syari'ah dan tidak mempunyai kemiripan dengan apapun. Untuk yang disebut terakhir ini tidak dapat dijadikan landasan kias. Tidak penting apakah sebabnya dapat dipahami, seperti mengqasar shalat selama perjalanan dan mengusap sepatu (*mash al-khuff*), ataukah sebabnya tidak dapat dipahami, seperti adanya denda (diat) yang harus dibayar sebagai sanksi pembunuhan. Untuk yang disebut pertama terbagi menjadi dua bagian. Pertama, pengecualian dari ketetapan umum, seperti keabsahan kesaksian seorang saksi tunggal. Nabi membolehkan, sebagai kasus khusus, menerima kesaksian Ibn Khuzaimah sebagai saksi standar, meskipun kesaksian standar mensyaratkan dua orang laki-laki atau seorang laki-laki dan dua orang wanita. Kedua, ketetapan hukum yang sebabnya tidak dapat diketahui sejak awal. Ini dapat dicontohkan dengan jumlah raka'at dalam shalat dan standar jumlah emas dan perak yang wajib dizakati. Ini bukan kasus pengecualian, tetapi melakukan kias dengan kasus-kasus tersebut adalah tidak sah.<sup>32</sup>

Keenam, ketetapan hukum kasus asal harus didukung oleh ijmâ'. Karena jika kasus asal dalam dirinya diperdebatkan, maka ia pertama-tama harus ditetapkan, baru kemudian dapat diperluas ke kasus-kasus lain. Menurut sebagian fuqaha', kasus asal yang diperdebatkan boleh untuk dikiaskan, karena kias sendiri tidak mensyaratkan kesepakatan menyeluruh atas kesimpulannya, dan itu berarti juga tidak mensyaratkan kesepakatan dalam unsur-unsurnya. 33

Ketujuh, Jika kasus asal mengandung kias majemuk (*kias murakkab*), maka kias tidak sah. Kias murakkab berarti dimana ketetapan hukum kasus asal tidak ditetapkan oleh nashsh atau ijma' masyarakat. Kias murakkab ini dapat dibagi kedalam dua kategori: majemuk dalam kasus asal (*murakkab al-as}l*)

33 Abdul Hamid, "Kias Usuli dan Kias Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis", h. 113.

-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Saifuddin al-Amidi>, *Al-Ihka*>*m fi us}u>l al Ahka*>*m*, h. 282.

dan majemuk dalam kualitas (*murakkab al-wasf*). Kemajemukan kasus asal berarti penentang menolak 'illat yang dipergunakan oleh pengguna qiyâs. Penentang mungkin keberatan dengan keabsahan 'illat dan menegaskan 'illat yang lain yang dianggap sebagai sebab yang sebenarnya yang mendasari ketetapan hukum.<sup>34</sup>

Kedelapan, dalil yang menjadi dasar penetapan kasus asal tidak boleh mengandung atau menunjukkan kasus cabang. Jika kasus cabang juga ditetapkan oleh otoritas yang sama dengan kasus asal, kasus cabang tidak lagi dapat disebut kasus cabang, tetapi menjadi kasus asal. Dengan demikian menunjukkan kesamaan antara keduanya menjadi tidak bermakna. Atau menjadikan salah satu dari keduanya sebagai asal bagi yang lain, ini membuat tidak ada perbedaan antara keduanya. 35

Contoh untuk ini misalnya, sebuah hadîts Nabi mengatakan: Janganlah kamu menjual tepung dengan tepung kecuali pembayarannya dilakukan dengan tunai, dan juallah berat yang sama, dengan yang sama. Tepung meliputi tepung gandum dan tepung jagung. Menerapkan hukum barter terhadap keduanya berdasarkan kesamaan antara keduanya, tidaklah sah. Kedua kasus tersebut telah diungkap oleh nashsh secara langsung. Ini berarti menggunakan kias dengan perintah yang didasarkan pada nashsh dan memperluasnya juga pada kasus yang ditunjuk oleh nashsh.<sup>36</sup>

Kesembilan, sebab ketetapan hukum kasus asal harus pasti dan tidak ambigu. Alasannya adalah bahwa kasus cabang yang diungkap oleh hukum kasus asal berdasarkan sebab yang sama antara kedua kasus tersebut. Karena itu seseorang harus mengetahui dengan pasti bahwa hukum kasus asal

<sup>36</sup> Abdul Hamid, "Kias Usuli dan Kias Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis", h. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Abdul Hamid, "Kias Usuli dan Kias Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis", h. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Saifuddin al-Amidi>, *Al-Ihka*>*m fi us u>l al Ahka>m*, h. 286-287.

berdasarkan sebab akibat. Dalam hal hukum yang tidak berdasar pada sebab-akibat, kias dianggap tidak sah. Karena itu menjadi keharusan bahwa sebab yang menjadi dasar bagi kias harus jelas, pasti dan tidak ambigu.<sup>37</sup>

Kesepuluh, dengan menetapkan sebab hukum kasus asal, ketetapan hukum tidak boleh diubah ketika diterapkan pada kasus cabang. Misalnya, menurut sebuah hadîts, jika seseorang memiliki empat puluh ekor kambing, ia harus memberikan seekor kambing sebagai pembayar zakatnya. Menurut al-Syafi'i, karena perintah tersebut supra rasional, seseorang harus mengeluarkan seekor kambing dan bukan harganya. Lebih jauh ia menjelaskan bahwa tidak ada pilihan antara kambing dengan harganya dalam hadîts tersebut. Tetapi menurut Abu Hanifah, orang tersebut dapat memberikan kambing atau harganya, karena tujuan memberikan kambing adalah memenuhi kebutuhan orang miskin dan bukan kebutuhan pada kambing itu sendiri. Tujuan ini dapat tercapai dengan memberikan harganya. Al-Syafi'i menyanggah dengan dua cara: Pertama, diakui bahwa sasaran memberikan kambing adalah untuk memenuhi kebutuhan orang miskin. Tetapi sasaran ini hanyalah sebagian, bukan segala-galanya. Dengan menyebutkan kambing Nabi mungkin bermaksud bahwa orang miskin bisa memiliki jenis kekayaan orang yang kaya. Karena itu dengan memberikan kambing sebagai zakat kita dapat mengikuti makna teks secara harfiah dan jelas itu, disamping sifat supra rasionalnya. Kedua, sebab perintah ini adalah untuk memenuhi keinginan orang miskin, dan ini diambil dari hadîts. Jika pandangan Abu Hanifah diikuti, itu berarti menghilangkan perintah nashnya. Nash tersebut jelas-jelas mengkhususkan kambing dan bukan harganya. Penafsiran tentang harganya dibolehkan dengan

 $<sup>^{37}</sup>$ Jamal al-Din Abd al-Rahmn al-Isnawi, *Nihiyat al-S{ul Fi Syarh Minha>j al-Us}u>l* (Kairo; Da>r al-Kutub al-Arabiyyah, tt), h. 103.

syarat ia didukung oleh makna yang benar-benar dapat dipahami dari bahasa hadis tersebut.<sup>38</sup>

b. *Far'un*, yaitu merupakan hukum cabang yang dipersamakan atau sesuatu yang tidak ada nash hukumnya.

Para teolog memberi definisi tentang *far'un* sebagai ketetapan hukum yang harus ditetapkan melalui sebab-akibat, seperti keburukan melakukan perbuatan zina. Fuqaha' mendefinisikan *far'un* sebagai kasus atau objek yang hukumnya dicari melalu kias. *Far'un* juga didefinisikan sebagai kasus yang hukumnya diperluas dari kasus lain, atau objek yang hukumnya diketahui ditingkat sekunder. Ia disebut *far'un* karena ketetapan hukumnya diambil dari hukum kasus lain. Tetapi al-Bashri sendiri lebih menyukai pendapat para teolog yang menganggap ketetapan hukum atau hukum turunan sebagai *far'un*, dan bukan objeknya itu sendiri seperti diakui oleh fuqaha'. <sup>39</sup>

Syarat-syarat keabsahan *far'un* yang ditetapkan fuqaha' secara umum ada Lima, yakni Pertama, sebab kasus asal harus ditemukan dalam kasus cabang, karena perluasan ketetapan hukum kasus asal ke kasus cabang justru karena adanya kesamaan sebab dalam kedua kasus tersebut. Tetapi kesamaan ini diungkap oleh ahli fiqh dengan cara yang berbeda, misalnya al-Ghazali berpendapat bahwa sebab kasus asal yang itu juga harus ditemukan pada kasus cabang. Sedangkan al-Amidi menggunakan ungkapan "sebab kasus cabang harus sama dengan sebab kasus asal". 41

Kedua, kasus cabang tidak boleh mendahului kasus asal. Melakukan kias wudhu' dengan tayammum dari segi niatnya merupakan contoh kias semacam ini. Menurut al-Syafi'i, niat diperlukan bagi keabsahan wudhu'

<sup>41</sup>Saifuddin al-Amidi, *Al-Ihka>m fi us}u>l al Ahka>m*, h. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Ghazali, *Al-Mustasfa>*, h. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Abu Husain al-Bashri, *Kita>b al-Mu'tamad fî 'Us}u>l al-Fiqh* (Beirut: Da>r al-kutub al- Ilmiyyah, 1982), h. 50.

<sup>40</sup>Ghazali, *Al-Mus}tasfa>*, h. 89.

berdasarkan kias kepada tayammum. Tetapi perlu dicatat bahwa perintah tayammum diwahyukan setelah perintah wudhu'. Dalam contoh ini, kasus cabang, yaitu wudhu', mendahului kasus asal, yaitu tayammum. Karena itu, kias tersebut tidak sah. Tetapi al-Ghazali mengakui kias semacam ini dengan syarat, bukan tanpa syarat. Ia mengatakan jika suatu preseden berdasarkan suatu petunjuk (dalil), ia bisa mendahului yang ditunjuk (madlul). Penciptaan alam semesta menunjukkan keberadaan penciptanya. Tetapi preseden semacam ini tidak dibolehkan dalam hubungan sebab-akibat, karena hukum ada dengan keberadaan sebabnya. Bagaimana mungkin suatu sebab datang lebih belakangan dari akibatnya. Ini hanya dibolehkan dalan kasus seseorang menggunakan argumen balik terhadap penentangnya. Selanjutnya al-Ghazali mengemukakan jalan keluar untuk membenarkan kias wudhu' dengan tayammum. Ia mengatakan jika ada otoritas lain selain tayammum untuk mendukung kewajiban niat dalam wudhu', maka kias tersebut sah. Dalam hal ini tayammum bukan satu-satunya otoritas yang mendukung bagi kewajiban tayammum.<sup>42</sup>

Ketiga, syarat yang mesti bagi keabsahan *far'un* (kasus cabang) adalah hukumnya harus sama dengan hukum kasus asal, baik dalam hal substansinya maupun dalam jenisnya. Kesamaan dalam substansi hukum dapat dijelaskan dengan contoh hukuman qishâs jika seseorang membunuh dengan sarana yang mematikan. Hukum kasus cabang adalah sama dengan hukum kasus asal, yaitu pembunuhan. Kesamaaan dalam hal jenis hukum dapat dijelaskan dengan contoh kewalian anak perempuan kecil dalam perkawinan berdasarkan kualitas kewalian dalam pengurusan harta. Kewalian dalam perkawinan masuk dalam jenis kewalian dalam pengurusan harta, karena keduanya merupakan sebab pengaturan (tasharruf), tetapi keduanya tidak sama karena berbeda watak

<sup>42</sup>Ghazali, *Al-Mustasfa*, h. 70

kepengurusannya. Jika hukum dalam kedua kasus tersebut berbeda dalam substansi atau jenisnya, maka kias menjadi tidak sah. Jika seorang non muslim misalnya, mengatakan kepada istrinya bahwa ia seperti ibunya, maka suami tidak boleh melakukan hubungan seksual dengan istrinya, menurut al-Syafi'i. Ia menerapkan hukum muslim kepada non muslim dengan cara qiyâs. Tetapi ulama' Hanafiah menganggap kias yang seperti ini tidak sah. Dua hukum ini berbeda dan hukum muslim tentang zihar tidak dapat diterapkan pada non muslim. 43

Keempat, hukum kasus cabang tidak boleh merupakan perintah yang didasarkan pada nassh (*manshus 'alaih*). Jika ia perintah tekstual, maka akan terjadi kias atas perintah tekstual dengan perintah tekstual lainnya. Tetapi kias berlaku jika suatu kasus diungkap oleh nashsh, dan hukum kasus lain tidak diketahui. Jika hukum kasus asal dan kasus cabang diungkap oleh nashsh, seseorang tidak dapat menerapkan hukum satu kasus untuk yang lainnya. Lebih jauh, sulit menentukan mana diantara keduanya yang menjadi kasus asal dan mana yang kasus cabang. Syarat ini secara bulat disepakati oleh ahli hukum klasik.<sup>44</sup>

c. Illat , yaitu sifat yang menjadi dasar persamaan antara hukum cabang dengan hukum pokok. Secara etimologi, 'illat berarti nama bagi sesuatu yang menyebabkan berubahnya keadaan sesuatu yang lain dengan keberadaannya. Umpamanya, penyakit disebut 'illat karena adanya penyakit kondisi tubuh manusia berubah (dari sehat menjadi sakit). 'illat secara etimologi juga bermakna "sebab". Meskipun ada yang mengatakan, bahwa kata 'illat bisa bermakna "penyakit", tetapi pemaknaan sebagai "sebab" hukum jauh lebih relevan, karena secara substansial 'illat bermakna sebagai penetapan hukum

-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Adhuddin al-Iji, *Syarh Muhtashar al-Muntaha>* (Beirut: Da>r al-Fikr, 1960), h. 384-385.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Saifuddin al-Amidi>, *Al-Ihka*>*m fi us*}*u*>*l al Ahka*>*m*, h. 363.

pada furu' ( cabang ). 'Illat dinamakan sangkutan, sebab dan tanda hukum, yaitu menyebabkan tetapnya suatu hukum. Dengan adanya sebab atau 'lilat, maka mesti adanya hukum. Sebaliknya, dengan tidak adanya sebab atau 'illat itu mesti tidak ada hukum, seperti menyaksikan bulan menjadi sebab wajib melaksanakan puasa Ramadhan. Begitu pula keadaan sedang dalam perjalanan (safar), menjadi 'illat boleh tidak berpuasa di bulan Ramadhan. <sup>45</sup>

Secara terminologi, terdapat beberapa rumusan definisi 'illat yang di kemukakan oleh para ulama, antara lain :

- Menurut al-Baidawi, sebagian ulama Hanafiyah dan juga sebagian ulama Hanabilah, 'illat adalah suatu sifat yang berfungsi sebagai pengenal bagi suatu hukum. <sup>46</sup> Maksudnya, bila terdapat suatu 'illat pada suatu hal maka disitu terdapat hukum, karena dari keberadaan 'illat itulah hukum itu bisa diidentifikasi.
- 2. Menurut Ibn al-Hajib, 'illat adalah suatu sifat yang jelas dan konsisten (mundabit) yang jika menetapkan hukum atas dasar sifat tersebut, secara logika, maka akan diperoleh apa yang menjadi tujuan orang-orang yang berakal, baik memperoleh keselamatan maupun mencegah kerusakan. <sup>47</sup> Karena itu, 'illat merupakan motif di balik penetapan hukum yaitu maslahah yang menjadi tujuan syari'ah.
- 3. Menurut Abd al-Wahab Khallaf, 'illat adalah sifat yang terdapat dalam hukum ashal yang digunakan sebagai dasar hukum, dan dengan 'illat tersebut akan diketahui hukum di dalam furu'<sup>48</sup> Umpamanya, memabukkan adalah sifat yang ada pada khamar, dan kemudian dijadikan dasar

<sup>46</sup>Al-Qadi al- Baidawi, *Syarh al-Badkhasi wa ma'a Syarh al-Isna>wi* (Mesir: 'Ali Sabih wa Aula>di, tt.), h. 37. Lihat pula, Abd al-Hakim Abd al-Rahman, *Mabahis" al-'Illat fi al-Qiya>s* '*ind al-Us|u>liyin*, (Beirut: Da>r al-Basyar al-Isla>miyat, 1986), h.70.

 $^{47}$ Ibn al-Hajib, *Mukhtasar Muntaha> al-Us}u>li*, Jil. II (Mesir: al- Matba'ah al-Kubra al-Amiriyah, tt.), h.239

.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Hasbi Umar, *Nalar Fiqih Kontemporer* (Cet.I; Jakarta: Gaung Persada Press, 2007), h. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Abdul Wahhab Khalla>f, *Ilmu Us}u>l Fiqh*, h. 63

- diharamkannya khamar. Maka dengan 'illat tersebut, dapat diketahui haramnya setiap minuman yang memabukkan.
- 4. Menurut al-Amidi, 'illat ialah suatu sifat yang jelas dan konsisten (*mundabit*), dengan menetapkan hukum sesuai dengan sifat tersebut apa yang layak menjadi tujuan penetapan hukum itu dapat diperoleh. Sama ada hukum tersebut berbentuk itsbat (positif) maupun nafyi (negatif); baik bertujuan untuk memperoleh kemaslahatan maupun untuk mencegah kerusakan. 'Illat adalah pendorong terhadap hukum. Maksudnya, 'illat itu mengandung hikmah yang pantas menjadi tujuan bagi pembuat hukum dalam menetapkan hukum. Ibnu Subki mengomentari pendapat al-Amidi tersebut,yaitu : "Ini agaknya yang dimaksud oleh Syafi'iyah yang mengatakan, berlakunya hukum ashal adalah karena adanya 'illat, artinya 'illat itu 'mendorong' atas adanya hukum'. <sup>49</sup>

Beberapa definisi di atas, memberikan penekanan bahwa suatu 'illat hukum mesti jelas, konsisten dan sesuai dengan maqasid al-syari'ah, yakni membawa kemaslahatan. Satu hal yang telah disepakati oleh ulama Ushul adalah 'illat merupakan sifat yang menjadi petunjuk adanya hikmah, di mana apabila hukum disyari'atkan bersama dengan sifat tersebut, maka kemaslahatan yang menjadi tujuan akan tercapai. Berdasarkan uraian di atas, jelaslah kemaslahatan menjadi tujuan utama syari'ah.

Pada dasarnya setiap 'illat menimbulkan hukum. Antara 'illat dan hukum mempunyai kaitan yang erat. Maka dalam kaitan itulah terlihat fungsi tertentu dari 'illat, yaitu sebagai:

1. Penyebab atau penetap, yaitu 'illat yang dalam hubungannya dengan hukum merupakan penyebab atau penetap ( yang menetapkan ) adanya

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Amir Syarifuddin, *Ushul Fiqh*, Jil.I (Jakarta; Kencana, 2008), h.189.

- hukum. Umpamanya, 'illat memabukkan maka menyebabkan berlakunya hukum haram pada makanan dan minuman yang memabukkan.
- 2. Pencabut, yakni 'illat yang mencabut kelangsungan suatu hukum bila 'illat itu terjadi dalam masa tersebut, tetapi 'illat itu tidak menolak terjadinya suatu hukum. Misalnya, sifat thalaq dalam hubungannya dengan kebolehan bergaul. Adanya thalaq itu mencabut hak bergaul antara suami-istri. Namun, thalaq itu tidak mencabut terjadinya hak bergaul suami-istri ( jika mereka telah menikah atau rujuk kembali ), karena memang mereka boleh menikah lagi sesudah adanya thalaq itu.
- 3. Penolak dan pencegah, yaitu 'illat yang dalam hubungannya dengan hukum, dapat mencegah terjadinya suatu hukum dan sekaligus dapat mencabutnya bila hukum itu telah berlangsung. Umpamanya, sifat radha' (hubungan sepersusuan) berkaitan dengan hubungan perkawinan. Adanya hubungan susuan mencegah terjadinya hubungan perkawinan antara orang yang sepersusuan, dan sekaligus memcabut atau membatalkan hubungan perkawinan yang sedang berlangsung, bila hubungan susuan itu terjadi (diketahui) waktu berlangsungnya perkawinan.<sup>50</sup>

Ashal yang telah disebutkan hukumnya oleh nash, meliputi beberapa sifat dan kekhususan. Tetapi tidak setiap sifat pada ashal itu patut menjadi 'illat hukumnya, bahkan sifat yang menjadi hukum ashal itu harus memenuhi syarat-syarat yang ditetapkan oleh ulama Ushul, dalam mengadakan penyelidikan terhadap 'illat-'illat yang telah ditetapkan oleh nash. Karena itu, tidak setiap yang diduga sebagai 'illat itu dapat dijadikan sebagai 'illat hukum. Sesuai dengan definisi 'illat yang dikemukakan di atas, maka suatu yang dapat dikatakan sebagai 'illat hukum, apabila telah memenuhi sejumlah kriteria berikut:

.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Amir Syarifuddin, *Ushul Fiqh*, h. 190

- 1. 'Illat itu haruslah merupakan sifat yang jelas, yakni dapat disaksikan oleh salah satu panca indra. Sebab 'illat itu gunanya untuk mengenal hukum yang akan diterapkan pada cabangnya (furu'), maka ia mesti berupa sifat yang jelas dapat dilihat pada ashal-nya sebagaimana dapat pula dilihat pada cabangnya. 51 Umpamanya, "sifat memabukkan" yang dapat dilihat pada khamar (sebagai ashal kias), dan juga mesti dapat dilihat pada perasan (nabiz) buah-buahan yang memabukkan, ganja, candu (sebagai cabang kias) dan sebagainya. Bila sifat itu masih samar-samar dan tidak dapat dilihat dengan jelas, maka tidaklah dapat dipergunakan untuk menetapkan ada atau tidaknya hukum itu pada cabang (furu') . Sebab tidak patut memberi 'illat dengan sifat burupa hal yang tersembunyi dan tidak dapat dijangkau dengan indra yang lahir, karena tidak dapat membuktikan wujudnya dan juga ketiadaannya. Karena itu, hukum keadaan "telah baliqh", maka ia tidak diberi 'illat semata- mata dengan sempurnanya akal, tetapi diberi 'illat dengan yang dapat dilihat dengan jelas (tampak), yaitu sampai usia 15 tahun, atau tampak salah satu tanda di antara tanada-tanada baliqh sebelum usia 15 tahun. ISLAM NEGERI
- 2. 'Illat itu hendaklah berupa sifat yang sudah pasti (*mundabit*). Artinya mempunyai hakikat yang nyata dan tertentu yang memungkinkan untuk mengadakan hukum pada cabang dengan tepat. Karena azas kias adalah menyamakan 'illat hukum pada cabang dengan ashal-nya. Persamaan ini menuntut adanya 'illat secara pasti, sehingga memungkinkan persamaan hukum antara kedua peristiwa tersebut. <sup>52</sup> Contohnya, pembunuhan yang dilakukan dengan sengaja oleh seorang pewaris terhadap orang yang akan mewariskan adalah mempunyai hakikat yang pasti, karenanya dapat pula

<sup>51</sup> Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, *Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami* (Cet.I; Bandung: PT. Al- Ma'arif, 1986), h. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, *Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami*, h. 87.

diterapkan pada kasus pembunuhan yang dilakukan oleh orang yang akan menerima wasiat terhadap orang mewasiatkan.

Karena itu, 'illat itu harus dalam bentuk sifat yang terukur (*mundabit*), keadaannya jelas dan terbatas, sehingga tidak bercampur dengan yang lainnya. Misalnya, keadaan dalam perjalanan menjadi 'illat untuk bolehnya meng- qashar shalat. Qashar shalat dibolehkan bagi orang yang melakukan perjalanan, karena keadaan dalam perjalanan itu menyulitkan (*musyaqqah*). Namun, *musyaqqah* itu sendiri, tidak dapat diukur dan di tentukan secara pasti, karena berbeda antara seseorang dengan lainnya, antara satu stuasi dengan stuasi lainnya. Karenanya, *musyaqqah* itu tidaklah dapat dijadikan 'illat hukum. Sifatnya sama dengan sifat yang batin (tidak zhahir), sehingga harus diambil sifat lain yang zhahir, sebagai patokan yang didalamnya terdapat alasan sebenarnya, yaitu "Keberadaan dalam perjalanan" dimana sifatnya jelas dan terukur.

Dengan demikian, maka tidak sah memberi 'illat dengan sifat-sifat yang tidak pasti atau berbeda-beda karena perbedaan stuasi, kondisi dan pribadi. Bagi seorang yang melakukan perjalanan ataupun bagi orang yang sakit diperbolehkan untuk tidak berpuasa di bulan Ramadhan, maka 'illat-nya bukan untuk menolak kesukaran (*masyaqat*), sebab tidak semua orang yang sedang melakukan perjalanan atau sakit itu merasa *musyaqat* berpuasa, tetapi 'illat- nya adalah "bepergian" atau "sakit" itu sendiri.

3. 'Illat itu haruslah berupa sifat yang sesuai dengan hikmah hukum. Maksudnya, 'illat itu menurut dugaan kuat adalah cocok dengan hikmah hukumnya. Dengan kata lain, hubungan antara ada atau tidaknya hukum itu sesuai dengan maksud syara' dalam mengadakan aturan hukum, yaitu menarik kemaslahatan dan menolak kemudaratan. <sup>53</sup> Sebab pendorong

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, *Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami*, h.

utama dalam mensyari'atkan suatu hukum dan tujuan yang hakiki adalah hikmah dari hukum itu. Andai kata himah hukum itu jelas, pasti dan sesuai, niscaya hikmah itulah yang menjadi 'illat hukumnya. Akan tetapi karena hikmah hukum itu tidak jelas dan tidak pasti pada sebagian hukum, maka sifat-sifat yang jelas dan sesuai itulah yang dijadikan 'illat hukumnya. Sebagai contoh yaitu : Pertama, 'illat dari haramnya khmar, narkotik, candu dan lainnya adalah karena semua itu "memabukkan". Maka sifat "memabukkan" itu sesuai dengan hikmah diharamkan meminumnya atau memakannya, yaitu merusak akal. Kedua, seorang yang mencuri harta dipotong tangannya, 'illat wajibnya adalah milik orang lain wajib "tindakan mencuri", dan ini adalah sesuai dengan hikmah hukum, yaitu memelihara harta milik orang lain. Ketiga, orang yang mengadakan perjalanan, boleh tidak berpuasa. 'Illat-nya adalah safar (keadaan dalam perjalanan) itu sendiri, maka safar sesuai dengan hikmah diperbolehkannya tidak berpuasa, yaitu menghilangkan kesulitan. Sebab orang yang dalam perjalanan itu, biasanya mengalami kesulitan kalau dia berpuasa.

Dengan demikian, bila sifat itu tidak jelas dan pasti serta tidak sesuai dengan hikmah hukumnya, maka dia tidak dapat dijadikan 'illat hukum. Umpamanya, Sifat yang tidak ada hubungan kesesuaian dengan hukum tidaklah dapat dijadikan 'illat, seperti "mengantuk", dijadikan 'illat bagi bolehnya berbuka puasa, karena antara (mengantuk dan puasa) tidak mempunyai hubungan kesesuaian apapun.

4. 'Illat itu bukan hanya terdapat pada ashal saja. Maksudnya 'illat itu harus sifat yang dapat diterapkan pada beberapa masalah, selain masalah pada ashal tersebut. Sebab tujuan mencari 'illat pada ashal itu adalah untuk menerapkannya pada cabang (furu'). Karena itu, kalau 'illat hanya diperoleh pada ashal saja, tidaklah dapat dijadikan azas kias (tidaklah sah

dilakukan kias kepadanya). Maka tidak boleh menetapkan 'illat haram minuman khamar, lantaran ia minuman yang berasal dari "perasan anggur yang sudah jadi khamar (mempunyai sifat yang memabukkan)". Sebab kalau itu yang dijadikan 'illat-nya, maka hal itu tidak terdapat pada minuman yang memabukkan yang bukan berasal dari perasan anggur.

Dengan demikian, tentu jadilah minuman-minuman lain yang mabukkan itu tidak haram meminumnya, karena tidak dapat di-kias-kan pada khamar (yang jadi ashal kias). Hal demikian tidaklah benar. Sebab apa saja minuman dan mempunyai "sifat memabukan", sekalipun tidak berasal dari perasan anggur, maka hukum meminumnya adalah haram. Oleh karena itu, 'illat yang benar mengenai haramnya khamar adalah "sifat memabukkan" yang terdapat pada khamar itu.

Begitu pula hukum-hukum yang menjadi kekhususan bagi Rasulullah Saw. sendiri, maka tidak dapat dijadikan dasar kias, seperti Nabi Saw. Boleh mengawini wanita lebih dari 4 orang dan tanpa mahar, dan larangan mengawini isteri-isteri beliau sepeninggalannya. Sebab 'illat dibolehkannya adalah perkawinan serupa itu, hanya berlaku khusus bagi Nabi sendiri. Sedangkan dalil atau nash telah datang dalam al- Qur'an dan Sunnah yang menunjukan, bahwa kawin lebih dari 4 orang tidak boleh (dilarang).

Maka ketentuan atau penyimpangan tersebut hanya khusus bagi Rasulullah, karenanya tidak dapat dipergunakan kias, yaitu meng-kias-kan dengan peristiwa orang lain. Begitu juga, hukum yang ditetapkan oleh Nabi Saw, yaitu Khuzaimah bin Tsabit memadai saksi seorang dirinya, maka kedudukannya sama dengan dengan dua orang saksi yang adil. Namun, hal itu tidak boleh di- kias-kan sahabat lain kepadanya. Karena 'illat dan makna pada yang demikian itu adalah Nabi Saw. membenarkan serta diketahuinya Khuzaimah itu tidak dapat berdusta. Sedangkan 'illat seperti

- itu tidak diperoleh pada yang lain. Maka tidak dapat kita ketahui, bahwa Nabi Saw. membenarkan pula bagi setiap orang seperti Khuzaimah itu.<sup>54</sup>
- Tidak ada dalil yang menyatakan bahwa sifat itu tidak dipandang untuk menjadi 'illat. Maksudnya, sifat itu menyalahi ketentuan yang telah ditetapkan oleh suatu dalil (nash).<sup>55</sup>

Para ulama sepakat bahwa semua hukum syari'at yang telah ditetapkan memiliki latar belakang, sebab-sebab dan unsur kemaslahatan bagi umat manusia. Penetapan hukum syari'at, tidak hanya sekedar menuntut mukallaf untuk memenuhinya sebagai kekuasaan hukum, tetapi ditetapkan karena ada kemaslahatan yang dikehendaki oleh Syari'. Selain menetapkan kewajiban suatu perbuatan, seperti ibadah shalat, puasa dan lainnya, maka Syari'at juga telah mengharamkan beberapa makanan dan minuman, beberapa masalah lain sebagainya. Hal ini bukan mu'amalah dan dimaksudkan untuk mempersempit ruang gerak manusia atau membebani manusia dengan tugastugas yang berat. Namun, disebalik ketetapan syari'at tersebut terkandung kemaslahatan bagi manusia, yakni "menolak bahaya dan menghilangkan berbagai kesulitan manusia". Tujuan tersebut dapat dilihat dari beberapa isyarat atau tanda ( 'illat ) yang terdapat di dalam nash. Sebagian disebutkan dengan jelas dalam al-Qur'an dan Sunnah, sebagian lagi hanya berupa isyarat, ada pula yang harus diamati dan dianalisa terlebih dahulu, sehingga Mujtahid memerlukan cara-cara tertentu untuk mengetahuinya yang disebut dengan "masa>lik al-'illat" atau "t|uruq al-'illat". Masa>lik al-'illat adalah cara-cara, metode atau dasar teori yang digunakan untuk mengetahui 'illat suatu hukum. Dengan kata lain, suatu cara atau metode yang digunakan untuk mencari sifat atau 'illat dari suatu peristiwa yang dapat dijadikan dasar, dalam menetapkan

 $<sup>^{54}\</sup>mathrm{Mukhtar}$ Yahya dan Fatchurrahman, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami, h. 88-89.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Noor Ahmad, et.al, *Epistemologi Syara' – Mencari Format Baru Fiqh Indonesia* (Cet.I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), h. 60

hukum. Ada beberapa cara yang digunakan untuk mencari sifat atau 'illat, namun yang masyhur dan populer digunakan di kalangan ulama Ushul Fiqh adalah:

#### 1. Berdasarkan konteks nash.

Penetapan nash sebagai salah satu cara dalam menetapkan 'illat, tidaklah berati bahwa 'illat itu langsung disebut dalam nash, tetapi dalam lafaz-lafaz yang digunakan dalam nash dapat dipahami adanya 'illat.

Dalam hal ini nash-nash al-Qur'an dan dan al-Hadis telah menerangkan, suatu sifat merupakan 'illat hukum dari suatu peristiwa/ kejadian. Maka 'illat yang demikian disebut 'illat *manshush 'alaih*. Dalam penunjukkan nash tentang sifat sesuatu kejadian yang merupakan 'illat itu, adakalanya dengan jelas sekali dan adakalanya dengan isyarat. Atau dengan kata lain, menetapkan 'illat pada dalil-dalil nash (naqliyat) ada dua macam, yaitu jelas, secara langsung dan dengan isyarat, secara tidak langsung.

a. Dala>lah S{ara>hah, yaitu ungkapan yang jelas menunjukkan 'illat, tanpa mengandung kemungkinan makna lain. <sup>56</sup> Dengan kata lain, lafaz nash itu sendiri yang menunjukkan 'illat hukum dengan jelas. Misalnya, bila di dalam nash itu disebutkan dengan 'illat-nya adalah demikian (li'illatun kadza) atau sebabnya karena demikian (lisababin kadza). Di tinjau dari segi apakah penunjukannya kepada 'illat hukum itu secara pasti bahwa 'illat hukum itulah yang ditunjuknya atau dengan dugaan keras, karena ada kemungkinan diduganya/ ditunjukkannya yang lain. Maka dalalah sharahah itu dibagi kepada dua macam, yaitu dalalah *s}a>rahah qath'iyah* dan dalalah *s}ara>hah* zanniyah.

 $<sup>^{56}</sup>$  Muhammad Salam Madkur,  $Us\}u>l\ Fiqh\ Isla>mi>$  (Cet.I; Kaherah: Da>r al-Nahdah al-Arabiyah, 1976), h. 160-161.

Dala>lah S{arahah Qath'iyah, yaitu penunjukan nash kepada 'illat hukum itu secara pasti dan yakin, tidak mengandung kemungkinan untuk dialihkan kepada makna yang lain.<sup>57</sup> Misalnya, mengetahui 'illat dengan kata "lialla". Kata ini terkandung dalam firman Allah QS. Al-Nisa/4:165:

"Mereka Kami utus selaku Rasul- Rasul pembawa berita gembira dan pemberi peringatan, agar tidak ada alasan bagi manusia membantah Allah sesudah diutus Rasul-Rasul itu".<sup>58</sup>

Ayat ini menyatakan bahwa 'illat diutusnya para Rasul yang membawa kabar gembira dan memberi peringatan itu adalah agar manusia tidak mencari-mencari alasan dengan mengatakan, "mereka belum pernah mendapatkan peringatan dari Rasul yang diutus kepada mereka". Maka kalimat "*lialla yakuna*" sampai dengan "*ba'da rasuli*" merupakan 'illat hukum yang pasti, dan tidak mungkin dialihkan atau diartikan kepada makna yang lain, kecuali hanya untuk memberi 'illat diutusnya para Rasul.

Kemudian mengetahui 'illat dengan menggunakan kata "kailaa".

Kata ini terdapat dalam firman Allah Q.S. Al-Hasyar/ 59: 7,

**10000♦₫♦®☆☞☆৴♣◆□** ₽×V\$⇔~~~◆□ ♪×√♠░♥○▷◎७७@√३~◆□ **₽0•**□ ♦∂**□7■**♦3 **♥**7*₽*6√◆®**♥**\$\\$ **₹30€€** ♦×⊵√♦₃☐ **∇**8□←**∞**•**2**1@€~} ⇗⇟⇗⇶征◉և⇍⇣♦✠ **←■□70©•**□ 

 $<sup>^{57}\</sup>mathrm{Abd}$ al-Wahab Khallaf,  $Mas\}a{>}dir$ al-Tasyri' fi ma<br/>> $la{>}$  Nassa fih (Kuwait: Da>r al-Qalam, 1972), h. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Departemen Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya* (Semarang: Toha Putra, t.th), h. 114.

Apa saja harta rampasan (fai-i) yang diberikan Allah kepada RasulNya (dari harta benda) yang berasal dari penduduk kota-kota Maka adalah untuk Allah, untuk rasul, kaum kerabat, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan orang-orang yang dalam perjalanan, supaya harta itu jangan beredar di antara orang-orang Kaya saja di antara kamu. apa yang diberikan Rasul kepadamu, Maka terimalah. dan apa yang dilarangnya bagimu, Maka tinggalkanlah. dan bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Amat keras hukumannya. <sup>59</sup>

Firman Allah tersebut menunjukkan bahwa 'illat membagi-bagikan harta fa'i ( rampasan perang ) adalah agar tidak terjadi penumpukan harta dikalangan orang-orang yang kaya saja.

Dalalah Sarahah Zhanniyah, yakni apabila penunjukan nash kepada 'illat hukum itu adalah berdasarkan dugaan keras (zhanni), karena kemungkinan dapat di bawa kepada 'illat hukum yang lain. 60 contohnya Q.S. al-Isra/17:78

Dirikanlah shalat dari sesudah matahari tergelincir sampai gelap malam dan (dirikanlah pula shalat) subuh. Sesungguhnya shalat subuh itu disaksikan (oleh malaikat).<sup>61</sup>

Dan Q.S. al-Nisa/4:160

-

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 417.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Muhammad Salam Madkur, *Us}u>l Fiqh Islami*, h. 160-161.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 300.

Maka disebabkan kezaliman orang-orang Yahudi, Kami haramkan atas (memakan makanan) yang baik-baik (yang dahulunya) dihalalkan bagi mereka, dan karena mereka banyak menghalangi (manusia) dari jalan Allah 62

Dalam ayat pertama, terdapat huruf lam pada perkataan *liduluki*, dan dalam ayat kedua, terdapat huruf ba' pada perkataan *fabizulmi*. Al-Lam berarti (karena) dan dapat pula berati (sesudah). Sedangkan ba' berarti (disebabkan) dan dapat juga berarti (dengan). Kedua arti tersebut dapat dipakai atau digunakan, namun menurut dugaan yang kuat bahwa huruf lam diartikan (karena) dan huruf ba' diartikan (disebabkan), maka ia akan memperjelas arti ayat tersebut.

- 2. Dalalah *Ima'* (*isyarah*) atau *tanbih* (peringatan), <sup>63</sup> yaitu dalalah yang dipahami dari hubungan kausalitas antara hukum dan sifat yang disebutkan. Atau dengan kata lain, yaitu ada suatu sifat yang menyertai petunjuk itu, dan sifat itu merupakan 'illat ditetapkannya suatu hukum. Di samping itu, hubungan kausalitas tersebut dapat dipahami dengan segera, sehingga 'illat hukum dapat diketahui secara mudah. Jika pernyataan sifat itu tidak dapat dipahami demikian, maka tidaklah ada gunanya menyertakan sifat tersebut. <sup>64</sup> Dalalah *ima'* ada beberapa jenis, di antaranya:
  - Mengerjakan suatu pekerjaan karena ada terjadi suatu peristiwa sebelumnya. Misalnya, Nabi Muhammad saw. melakukan sujud sahwi, karena Rasulullah lupa mengerjakan salah satu dari rukun shalat. Begitu pula Nabi saw. memerintahkan seseorang memerdekakan hamba, karena ia telah bersetubuh atau bercampur dengan isterinya, pada siang hari bulan Ramadhan.<sup>65</sup> Pada contoh tersebut, terlihat jelas

 $^{63}$  Muhammad al-Syawkani, *Irsyad al-Fuhu>l ila> Tahqiq al-Haq min 'Ilm al-Us}u>l* (t.tp., Da>r al-Fikr, tt), h. 210.

-

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Abd al-Wahab Khallaf, *Mas}a>dir al-Tasyri' fi ma> la> Nassa fih*, h. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Abd al-Wahab Khallaf, *Mas}a>dir al-Tasyri' fi ma> la> Nassa fih*, h. 67.

- bahwa peristiwa "lupa" menjadi 'illat dilakukannya sujud sahwi, dan karena "bersetubuh dengan isteri pada siang hari bulan Ramadhan", adalah menjadi 'illat untuk memerdekakan hamba.
- 2. Menyebutkan suatu sifat bersamaan (sebelum atau sesudah) dengan hukum. Seandainya sifat itu bukan dipandang sebagai 'illat-nya, tentu tidaklah perlu disebutkan bersama hukum. misalnya, sabda Nabi Muhammad Saw. "Seseorang tidak boleh memberi keputusan antara dua orang (yang sedang di adili) dalam keadaan ia sedang marah". Dari hadis tersebut, dapat dipahami bahwa sifat marah disebut bersamaan dengan hukum larangan memberi keputusan, antara dua orang yang bersidang (berperkara) yang merupakan 'illat dari larangan untuk mengadili perselisihan tersebut.
- 3. Membedakan dua bentuk hukum, dengan menyebutkan dua sifat yang berbeda pula. Atau, hanya disebutkan satu sifat saja bersama dua macam hukum, seperti sabda Rasulullah saw.: "Sipembunuh itu tidak dapat mewarisi". Dalam hadis tersebut, Rasulullah Saw. menerangkan ketiadaan mewarisi bagi orang membunuh (sipembunuh), dan tidak menerangkan pusaaka orang lain (yang tidak membunuh) dan sudah dimaklumi bahwa ia mendapat pusaka. Maka Rasulullah saw. membedaakan kedua macam orang tersebut dengan satu sifat, yaitu "membunuh". Seandainya sifat itu tidak ada disebutkan berbarengan dengan hukum itu, niscaya berbeda dengan apa yang dimaksud. Karena itu, sifat tersebut adalah sebagai 'illat hukumnya. 67
- 4. Membedakan dua hukum dengan syarat, seperti firman Allah swt Q.S. Al-Thalak/ 65 : 6

93.

92.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami, h.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami, h.

OⅡ→₽□∇€⋬≣⇔⋈□Щ ○Ⅱ→≏□◎◎*ፆુ*⋌•⋬→⋞ ZXAD DITA @ M TO XX **☎**♣□→①ऴ‱®•蚁←₺₭₢  $\square$ O∏⊅₫D #∏⊬**→•**∅♦③ **177**\*8⊠○ ○Ⅱ→≏□→*≈⊶*◆★・□ OⅡ→≏◆G□▷✕삮屾 **3714€2444** ☎煸◻◟➋ጲ☺▸✍▫◫♦◻ ⇙⇮⇗∎⇙❸⇍・↫৴⇛◆臧 D ♦ C Ø B **\*** <u>��</u>♪ ▮❸♦❷♂∺♠Щ ▦⑪↖Щ•∥ ←♬fi₧₢❸↗♥◘○•□ Terjemahnya:

Tempatkanlah mereka (para isteri) di mana kamu bertempat tinggal menurut kemampuanmu dan janganlah kamu menyusahkan mereka untuk menyempitkan (hati) mereka. dan jika mereka (isteri-isteri yang sudah ditalaq) itu sedang hamil, Maka berikanlah kepada mereka nafkahnya hingga mereka bersalin, kemudian jika mereka menyusukan (anak-anak)mu untukmu Maka berikanlah kepada mereka upahnya, dan musyawarahkanlah di antara kamu (segala sesuatu) dengan baik; dan jika kamu menemui kesulitan Maka perempuan lain boleh menyusukan (anak itu) untuknya.

Pada ayat tersebut dijelaskan bahwa "hamil" menjadi syarat ('illat) wajibnya pemberian nafkah kepada isteri yang ditalak ba'in dan "menyusukan anak" menjadi syarat ('illat) untuk pemberian upah menyusukan anak.

5. Membedakan antara dua hukum dengan batasan (*ghayah*), <sup>69</sup> sebagaimana firman Allah swt. Q.S Al-Baqarah/2:222,

### Terjemahnya:

Mereka bertanya kepadamu tentang haidh. Katakanlah: "Haidh itu adalah suatu kotoran". oleh sebab itu hendaklah kamu menjauhkan diri dari wanita di waktu haidh; dan janganlah kamu mendekati mereka, sebelum mereka suci. apabila mereka telah Suci, Maka

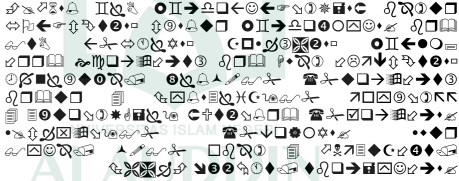
<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 467

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, *Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami*, h. 94-95.

campurilah mereka itu di tempat yang diperintahkan Allah kepadamu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertaubat dan menyukai orang-orang yang mensucikan diri. <sup>70</sup>

Ayat tersebut menjelaskan bahwa "kesucian" merupakan batas ('illat) kebolehan suami mencampuri isterinya. Jadi Syari' membedakan dua hukum dengan batasan, yaitu membedakan antara larangan mencampuri isteri- isteri dalam keadaan "menstruasi" dengan dibolehkan mencampuri mereka dalam keadaan "suci" menunjukkan bahwa batasan "sampai mereka suci" adalah sebagai 'illat dibolehkan mencapuri isteri, sedangkan "keadaan kotor" dipahamkan dari kebalikkannya adalah sebagai 'illat terlarangnya mencampuri isteri.

6. Membedakan antara dua hukum dengan pengecualian (istisna'), sebagaimana firman Allaf SWT Q.S. al-Baqarah/2:237



#### Terjemahnya:

Jika kamu menceraikan isteri-isterimu sebelum kamu bercampur dengan mereka, Padahal Sesungguhnya kamu sudah menentukan maharnya, Maka bayarlah seperdua dari mahar yang telah kamu tentukan itu, kecuali jika isteri-isterimu itu mema'afkan atau dima'afkan oleh orang yang memegang ikatan nikah, dan pema'afan kamu itu lebih dekat kepada takwa. dan janganlah kamu melupakan keutamaan di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha melihat segala apa yang kamu kerjakan.

<sup>71</sup>Departemen Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 48

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 45

Pada ayat tersebut dijelaskan bahwa "Memaafkan" merupakan pengecualian ('illat) hapusnya kewajiban membayar mas kawin, atau dengan perkataan lain, mas kawin boleh terhapus bila ada maaf.

7. Membedakan antara dua hukum dengan istidrak ( ungkapan penyela ), seperti firman Allah swt. Q. S. Al-Maidah/5:89,



Terjemahnya:

Allah tidak menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpahmu yang tidak dimaksud (untuk bersumpah), tetapi Dia menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpah yang kamu sengaja, Maka kaffarat (melanggar) sumpah itu, ialah memberi Makan sepuluh orang miskin, Yaitu dari makanan yang biasa kamu berikan kepada keluargamu, atau memberi pakaian kepada mereka atau memerdekakan seorang budak. barang siapa tidak sanggup melakukan yang demikian, Maka kaffaratnya puasa selama tiga hari. yang demikian itu adalah kaffarat sumpah-sumpahmu bila kamu bersumpah (dan kamu langgar). dan jagalah sumpahmu. Demikianlah Allah menerangkan kepadamu hukum-hukum-Nya agar kamu bersyukur (kepada-Nya).

Ayat tersebut membedakan hukum dua perbuatan, yaitu perbuatan berupa sumpah yang tidak disengaja, dan perbuatan berupa sumpah yang disengaja. Maka kesengajaan (sifat sengaja) bersumpah, dijadikan 'illat untuk penetapan hukum.

-

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 132

- 3. Berdasarkan Ijma'. Apabila para Mujtahid dalam suatu masa telah sepakat, bahwa yang menjadi 'illat suatu hukum syara' ialah suatu sifat, maka tetaplah sifat itu menjadi 'illat bagi suatu hukum tersebut secara ijma'. Dengan kata lain, Jika para Mujtahid suatu periode tertentu telah sepakat mengenai sebuah 'illat tentang suatu hukum, maka sifat yang dijadikan 'illat bagi sebuah hukum dengan cara ijma' (kesepakatan Mujtahid) itu dapat diterima. Penerimaan ini tentunya oleh orang-orang yang menyetujui adanya kias, karena pembicaraan mengenai 'illat terdapat dalam pembahasan mengenai kias. Karena itu, bagi mereka yang menolak kias berarti mereka juga menolak adanya 'illat hukum berdasarkan ijma'. <sup>73</sup> Misalnya, ijma' para Mujtahid bahwa yang menjadi 'illat bagi perwalian seorang bapak, terhadap harta anaknya yang belum dewasa adalah keadaan anak tersebut "belum dewasa". Maka 'illat hukum dalam masalah ini adalah berdasarkan ijma' para Mujtahid pada masa itu.
- 4. Berdasarkan *As-S{abru wat-Taqsi>m. As-Sabru wat-Taqsi>m*, yaitu meneliti kemungkinan sifat-sifat pada suatu peristiwa atau kejadian. Kemudian memisahkan atau memilih di antara sifat-sifat itu, mana yang paling tepat dijadikan 'illat hukum. *As-Sabru wat- Taqsim*, dilakukan apabila ada nash tentang suatu peristiwa (kejadian), tetapi tidak ada nash ataupun ijma' yang menerangkan 'illat-nya. Umpamanya, Rasulullah Saw. mengharamkan riba fadl, yaitu menukar benda-benda tertentu yang sejenis, dengan takaran atau timbangan yang berbeda, berdasarkan sabda beliau : "Emas dengan emas, perak dengan perak, gandum dengan gandum, jawawut dengan jawawut, korma dengan korma dan garam dengan garam,

<sup>73</sup>Hasbi Umar, *Nalar Fiqih Kontemporer*, h. 88.

hendaklah sejenis, seimbang lagi kontan. Jika berbeda jenis-jenisnya maka juallah sekehendakmu bila hal itu dilakukan secara kontan".<sup>74</sup>

Dalam menetapkan haramnya riba fadl sesuai dengan hadis di atas, tidak ada nash yang lain atau ijma' yang menerangkan 'illat-nya diharamkan riba fadl itu. Maka para Mujtahid dalam mencari sifat-sifat yang pantas, untuk dijadikan 'illat diharamkan mempertukarkan gandum dengan gandum dan lainnya, menemukan tiga macam sifat, yaitu : pertama, termasuk jenis makanan. Kedua, termasuk makanan pokok sehari-hari dan dapat disimpan. Dan ketiga, termasuk barang-barang yang dapat ditentukan kadarnya.

Seandainya dijelaskan bahwa yang 'illat menjadi diharamkan mempertukarkan gandum dengan gandum adalah karena gandum itu termasuk jenis makanan, maka hal itu tidak benar. Sebab mempertukarkan emas dengan emas juga haram hukumnyua, pada hal itu bukan termasuk jenis makanan. Jika yang menjadi 'illat-nya karena gadum termasuk makanan pokok sehari-hari dan dapat disimpan, maka hal itu juga tidak benar. Karena riba fadl juga bisa terjadi dengan mempertukarkan garam dengan garam, pada hal ini bukanlah termasuk makanan pokok yang tahan disimpan lama. Karena itu, sifat yang pantas dijadikan 'illat keharamannya yaitu: "Karena ia termasuk jenis barang yang dapat ditentukan kadarnya, dengan timbangan atau ditakar". Dengan dasar itulah para Mujtahid mengkias-kan bahwa setiap barang yang dapat ditimbang atau ditakar adalah haram (riba fadl) dipertukarkan dengan yang sejenis, apabila tidak sama timbangannya atau kwalitasnya dan tidak pula kontan (tunai).

'Illat merupakan sifat yang terdapat dalam hukum ashal yang digunakan sebagai dasar hukum. 'Illat merupakan salah satu rukun atau unsur kias, bahkan merupakan unsur yang terpenting, karena adanya 'illat itulah

-

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, *Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami*, h. 94-97.

menentukan adanya kias atau menentukan suatu hukum untuk dapat direntangkan kepada masalah yang lain. Adapun kriteria sifat yang dapat dijadikan 'illat itu mestilah sifat yang nyata, jelas dan dapat dijangkau oleh nalar (akal), dan mengadung relevansi, sehingga kuat dugaan bahwa ia merupakan alasan ('illat) penetapan suatu ketentuan Allah SWT. dan Rasul-Nya.

Pada prinsipnya semua hukum syari'at itu ditetapkan memiliki latar belakang, sebab-sebab dan unsur kemaslahatan bagi umat manusia, yakni menolak bahaya dan menghilangkan kesulitan bagi manusia. Tujuan tersebut dapat dilihat dari beberapa isyarat atau tanda ('illat') yang terdapat di dalam nash yang menetapkannya. Sebagian disebutkan dengan jelas dalam al-Qur'an dan Sunnah, sebagian lagi hanya berupa isyarat, dan ada pula yang harus diamati dan dianalisa terlebih dahulu, sehingga para mujtahid memerlukan cara atau metode tertentu untuk mengetahuinya, disebut masalik al-'illat atau turuq al-'illat.

d. Hukum, yaitu merupakan hasil dari kias tersebut.

Lebih jelasnya biasa dicontohkan bahwa Allah telah mengharamkan arak, karena merusak akal, membinasakan badan, menghabiskan harta. Maka segala minuman yang memabukkan dihukumi haram. Dalam hal ini dapat dijelaskan sebagai berikut:

- 1) Segala minuman yang memabukkan adalah far'un atau cabang artinya yang dikiaskan.
- 2) Arak, adalah yang menjadi ukuran atau tempat menyerupakan atau mengkiaskan hukum, artinya ashal atau pokok.
- 3) Mabuk merusak akal, adalah illat penghubung atau sebab.
- 4) Hukum, segala yang memabukkan hukumnya haram.

Bahwasanya Allah SWT tidaklah mensyariatkan suatu hukum melainkan untuk suatu kemaslahatan dan bahwasanya kemaslahatan hamba merupakan sasaran yang dimaksudkan dari pembentukan hukum. Maka apabila suatu kejadian yang tidak ada nashnya menyamai suatu kejadian yang ada nashnya dari segi illat hukum yang menjadi mazhinnah al maslahah , maka hikmah dan keadilan menuntut untuk dipersamakannya dalam segi hukum, dalam rangka mewujudkan kemaslahatan yang menjadi tujuan Syari' (pembuat hukum) dari pembentukan hukumnya. Keadilan dan kebijaksanaan Allah tidak akan sesuai jika Dia mengharamkan minuman khamr karena ia memabukkan dengan maksud untuk memelihara akal hamba-Nya dan minuman keras lainnya yang didalamnya mengandung ciri-ciri khas khamr, yaitu memabukkan. Karena acuan larangan ini adalah memelihara akal dari sesuatu yang memabukkan, sedangkan meninggalkan pengharaman minuman keras lainnya merupakan suatu penawaran untuk menghilangkan akal dengan sesuatu yang memabukkan lainnya.

Dan bahwasanya kias merupakan dalil yang dikuatkan oleh fitrah yang sehat dan logika yang benar, sesungguhnya orang yang dilarang meminum minuman karena minuman itu beracun. Maka ia akan mengkiaskan segala minuman yang beracun dengan minuman tersebut. Maka kias merupakan sumber pembentukan hukum yang sejalan dengan kejadian yang terus menerus datang dan menyingkap hukum Syari'at terhadap berbagai peristiwa baru yang terjadi dan menyelaraskan antara pembentukan hukum dan kemaslahatan.

#### 3. Pembagian Kias

Imam Syafi'i membagi kias menjadi tiga macam berdasarkan kejelasan 'illat, kesamaran, dan prediksinya terhadap persoalan yang tidak termaktub dalam nash. Kias tersebut antara lain kias *aqwa*, kias *Musa>wi>*, dan kias *adh'af*. Para ulama ushul fiqh berikutnya mengikuti tiga klasifikasi ini.<sup>75</sup>

<sup>75</sup>Ahmad Nahrawi Abdussalam Al Indunisi, *Ensiklopedi Imam Syafi;i*, h. 354. Lihat pula Ali Hasab Allah, *Us]u>l al-Tasyri' al-Isla>mi* (Mesir: Da>r al- Maa>rif, 1971), h. 125-126

\_

## 1. Kias Aqwa

Kias aqwa adalah analogi yang 'illat hukum cabangnya (far'u) lebih kuat daripada 'illat pada hukum dasarnya (as]l). Artinya, suatu yang telah dijelaskan dalam nash al-Qur'an atau hadis tentang keharaman melakukannya dalam jumlah sedikit, maka keharaman melakukannya dalam jumlah banyak adalah lebih utama. Sedikit ketaatan yang dipuji apabila dilakukan, maka melakukan ketaatan yang banyak lebih patut dipuji. Sesuatu yang diperbolehkan (mubah) dilakukan dalam jumlah yang banyak, maka lebih utama apabila dilakukan dalam jumlah sedikit. Misalnya aturan larangan berprasangka buruk kepada sesama mungkin dengan tepat bersikap wajar kepadanya, maka prasangka-prasangka lainnya seperti menyebarkan isu tidak benar tentangnya lebih diharamkan lagi. Demikian pula dengan prasangka-prasangka yang menyakitkan.

Contoh lain, mengenai haramnya hukum mengucapkan kata-kata "ah" kepada kedua orang tua. Q. S al-Isra/17: 23



## Terjemahnya:

Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan menyembah selain Dia dan hendaklah kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik-baiknya. jika salah seorang di antara keduanya atau Keduaduanya sampai berumur lanjut dalam pemeliharaanmu, Maka sekalikali janganlah kamu mengatakan kepada keduanya Perkataan "ah" dan janganlah kamu membentak mereka dan ucapkanlah kepada mereka Perkataan yang mulia.

Berdasarkan firman Allah SWT di atas, 'illatnya ialah menyakiti perasaan kedua orangtua. Bagaimana hukum memukul orang tua? Dari kedua peristiwa

nyatalah bahwa perasaan orang tua lebih sakit bila dipukul anaknya dibanding dengan ucapan "ah" yang diucapkan anaknya kepadanya. Karena itu sebenarnya hukum yang ditetapkan bagi far' lebih utama dibanding dengan hukum yang ditetapkan pada *as ll*.

#### 2. Kias *Musa>wi>*

Kias *Musa>wi>* adalah kias yang kekuatan 'illat pada hukum cabang sama dengan hukum *as}l*. Kias ini disebut juga dengan istilah kias *fi Ma'na al-As}l* (analogi terhadap makna hukum *as}l*), kias jali (analogi yang jelas), dan kias bi nafyi al-fariq (analogi tanpa perbedaan 'illat).

Terdapat ulama yang berpendapat bahwa apa-apa yang bersetatus halal, maka halal, dan apa-apa yang berlabel haram, maka haram". Oleh karerna itu kias yang mempunyai kesamaan 'illat pada hukum cabang dan hukum *as ll*. Adanya kesamaan 'illat tersebut bersifat jelas, sejelas nash itu sendiri. Dari sinilah sebagian ulama meggolongkan dilalah nash tersebut dalam kategore kias. Kias kategori ini jelas berbeda dengan kias yang pertama, sebab 'illat pada hukum cabang lebih kuat daripada hukum *as ll*.

Tingkatan yang kedua adalah kandungan makna pada nash yang tersirat 'illat –nya sama dengan yang tersurat, yakni tidak lebih kuat atau lebih rendah. Sehingga disebut juga sebagai kias *fi Ma'na al-as}l*. Namun para ulama masih berbeda pendapat seputar pemahaman kias ini.

Contoh kias ini ialah menjual harta anak yatim dikiaskan kepada memakan harta anak yatim. 'Illatnya ialah sama-sama menghabiskan harta anak yatim. Memakan harta anak yatim haram hukumnya berdasarkan firman Allah SWT dalam Q.S al-Nisa/4:10

#### Terjemahnya:

Sesungguhnya orang-orang yang memakan harta anak yatim secara zalim, sebenarnya mereka itu menelan api sepenuh perutnya dan mereka akan masuk ke dalam api yang menyala-nyala (neraka).

Karena itu ditetapkan pulalah haram hukumnya menjual harta anak yatim. Dari kedua peristiwa ini nampak bahwa hukum yang ditetapkan pada *as}l* sama pantasnya dengan hukum yang ditetapkan pada far'.

Contoh lain, dalam Q.S.al-Jumu'ah/62:9



#### Terjemahnya:

Hai orang-orang beriman, apabila diseru untuk menunaikan shalat Jum'at, Maka bersegeralah kamu kepada mengingat Allah dan tinggalkanlah jual beli. yang demikian itu lebih baik bagimu jika kamu mengetahui.

Dalam ayat tersebut terdapat dua perintah: pertama, perintah untuk segera menunaikan ibadah jum'at ketika adzan jum'at telah dikumandangan; dan kedua, perintah untuk meninggalkan perniagaan ketika adzan jum'at telah dikumandangkan. Yang dilarang secara eklplisit dalam ayat tersebut adalah melakukan jual-beli ketika adzan jum'at telah dikumandangkan. Apakah hanya jual-beli yang diharamkan untuk dilakukan ketika adzan jum'at telah dikumandangkan? Ulama berpendapat bahwa setiap bentuk pengelolaan harta (yang salah satunya adalah jual-beli) dilarang dilakukan ketika adzan jum'at dikumandangkan. Oleh karena itu, kegiatan pengelolaan harta berupa gadai (rahn), akad pinjam ('ariyah), dan bentuk pengelolaan harta lainnya, dilarang dilakukan ketika adzan jum'at mulai dikumandangkan. Bentuk-bentuk pengelolaan harta (yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam ayat tersebut diatas) adalah sepadan dengan jual-beli (yang disebutkan secara eksplisit

dalam nash, oleh karena itu, ulama menyebutkannya dengan istilah kias musawi.

#### 3. Kias Adh'af

Kias adh'af adalah analogi yang illat pada hukum cabangnya (far') lebih lemah daripada 'illat pada hukum dasarnya (as/l). Imam Syafi'i berkata, "Sebagian ulama enggan menyebutkan sebagai kias, kecuali ada kemungkinan kemiripan yang dapat ditetapkan dari dua makna yang berbeda. Lalu dianalogikan terhadap salah satu makna tersebut, bukan kepada yang lainnya." Menurut imam ar-Razi, Imam Syafi'i telah membagi kias jenis kedua ini ke dalam dua bagian, yakni kias al-ma'na (analogi yang didasarkan sebab hukum) dan *kias al-syabah* (an<mark>alogi ya</mark>ng didasarkan pada kemiripan).<sup>76</sup> Imam Syafi'i menegaskan, adanya 'illat pada hukum cabang lebih lemah daripada 'illat pada hukum as ll. Kias seperti ini terbagi kedalam dua macam. Pertama, kias al-ma'na, yaitu pencarian 'illat hukum dalam objek yang sama antara hukum cabang dan hukum as]l, lalu 'illat pada hukum cabang dijadikan pedoman untuk menemukan ketetapan hukumnya. Kedua, tidak perlu adanya penggalian makna sama sekali, tetapi dengan cara penelitian pola hukum dalam satu kejadian dengan menggunakannya pada dua kejadian yang berbeda, lalu dicari satu contoh kejadian yang paling banyak kemiripannya. Proses analogi dengan mencari kemiripan untuk hukum inilah yang lazim disebut kias asy-syabah. Misalnya Q.S. Al-Baqarah/2:233:

☎ ♪×♂✓■■♥♥₽₽♥ ♪×♥₽•//₽□▼○ ●Ⅱ→←△®♥•№♥□□□□ ·□◆K&^♥>•Ø™&^\ □⊗⊄♥K③ 幻□□ △®\+◆6□□ Ĵ∏△©\\® OIL &;→ \$\\$O\& @! \\$\\$ **€**Ø•• ○◆⊞⊘□■ ←品※日・■→≪ ②
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
<p ⊕
O
Lo <00171007100€8 &V&@+◆□V@GA+ ₽◆⊠**%** ₿**必**恰∖≥⊗7 

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Ahmad Nahrawi Abdussalam Al Indunisi, *Ensiklopedi Imam Syafi;i*, h. 356

## Tejemahnya:

Para ibu hendaklah menyusukan anak-anaknya selama dua tahun penuh, Yaitu bagi yang ingin menyempurnakan penyusuan. dan kewajiban ayah memberi Makan dan pakaian kepada Para ibu dengan cara ma'ruf. seseorang tidak dibebani melainkan menurut kadar kesanggupannya. janganlah seorang ibu menderita kesengsaraan karena anaknya dan seorang ayah karena anaknya, dan warispun berkewajiban demikian. apabila keduanya ingin menyapih (sebelum dua tahun) dengan kerelaan keduanya dan permusyawaratan, Maka tidak ada dosa atas keduanya. dan jika kamu ingin anakmu disusukan oleh orang lain, Maka tidak ada dosa bagimu apabila kamu memberikan pembayaran menurut yang patut. bertakwalah kamu kepada Allah dan ketahuilah bahwa Allah Maha melihat apa yang kamu kerjakan.

Rasulallah SAW pernah menyuruh Hindun binti 'Utbah mengambil harta Abu Sufyan (suaminya) untuk mencukupi kebutuhan anak-anaknya, meski tanpa seizin suaminya. Kitabullah dan Sunnah Rasulallah menunjukkan bahwa ayah berkewajiban menanggung anaknya yang masih menyusui dan memberi nafkah kepada anak-anaknya yang masih kecil. 'Illaat hukum pada ayat ini adalah adanya hubungan darah antara anak dan ayahnya. Sebaliknya, apabila kondisi ayah sudah tidak sanggup lagi memberikan nafkah, sementara anaknya sudah mapan, maka anak berkewajiban merawat ayah dan menafkahinya. Kewajiban anak ini merupakan hukum yang diperoleh berdasarkan kias. Kewajiban ini tetap berlaku terhadap kedua orang tua, kakek, dan seterusnya, karena hubungan darah bersifat permanen dan tidak dipisahkan, yang disebut sebagai hukum kekerabatan."

## Contoh lain Q.S. al-Maidah/5:95

G~□&;**~**9□å\*⊕♦3 ⟨™NONO Þ¾←☞□□□◆□ △⑨७७०७७०० ☎३□→目←७७०० 0KQ+2+@+A 湯口なめ G - & & **⋈**7/24 ♦3 □ ו□ A-♦□·O €2000 G **►**\$**7846** FHØ→□(\*106x)} **₽**♦000 **ጲ□♦**⇙**→**◆᠍⇘↫ợᄼᆇ ⇗▓⇗ऺऺॗॗऴ⋈ॖॗॣॗॗॣॣॗॣॗॗॣॗॗॣॗॗॣ 

## Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu membunuh binatang buruan, ketika kamu sedang ihram. Barangsiapa di antara kamu membunuhnya dengan sengaja, Maka dendanya ialah mengganti dengan binatang ternak seimbang dengan buruan yang dibunuhnya, menurut putusan dua orang yang adil di antara kamu sebagai had-yad yang dibawa sampai ke Ka'bah atau (dendanya) membayar kaffarat dengan memberi Makan orang-orang miskin atau berpuasa seimbang dengan makanan yang dikeluarkan itu, supaya Dia merasakan akibat buruk dari perbuatannya. Allah telah memaafkan apa yang telah lalu. dan Barangsiapa yang kembali mengerjakannya, niscaya Allah akan menyiksanya. Allah Maha Kuasa lagi mempunyai (kekuasaan untuk) menyiksa.

Dalam ayat ini, Allah memerintahkan untuk membayar denda secara sepadan sesuai dengan keputusan dua hakim yang adil. Karena memakan binatang buruan diharamkan secara umum, maka denda untuk binatang-binatang buruan itu harus dengan binatang lain yang sepadan ukurannya. Keputusan seperti ini diberlakukan juga oleh sebagian sahabat Rasulallah SAW. Misalnya, denda untuk hyena (sejenis srigala) adalah seekor kambing jantan, kijang padanya seekor kambing betina. Maksudnya denda yang sepadan adalah sepadan dalam ukurannya, bukan dalam harganya.

## B. Pandangan Ulama tentang Kehujjahan Kias

Hujjah secara bahasa artinya petunjuk atau bukti, adapun arti kias sebagai hujjah adalah petunjuk atau bukti untuk mengetahui beberapa hukum Syar'i. Sedangkan arti hujjatul kias sendiri adalah bahwa kias merupakan dasar dari dasar-dasar pensyari'atan dalam hukum-hukum Syar'i praktis. Ulama' ushul fiqh berbeda pendapat terhadap kehujjahan kias dalam menetapkan hukum Syar'iyyah. Tapi mereka sepakat bahwa kias bisa dijadikan sebagai hujjah dalam perkara-

perkara duniawi, sebagaimana pula meraka sepakat kehujjahan kias Nabi saw.<sup>77</sup> Jumhur ulama, memandang kias sebagai dalil hukum yang dijadikan salah satu metode istinbath hukum Islam. Terkecuali kelompok al-Naz}z}a>m, Dawud al-Zhahir, Syi'ah Imamiyah tidak mengakuinya kias sebagai metode istinbath hukum.<sup>78</sup>

Terdapat beberapa alasan yang melegitimasi keberadaan kias sebagai sumber atau metode istinbath hukum. Dari sini akan terlihat sejauhmana justifikasi bagi ilmu pengetahuan bahwa apa yang dihasilkan melalui kias itu benar secara syar'i. Di samping itu sejauhmana argumen penolakan kias sebagai dasar atau metode penemuan hukum juga dapat ditelusuri terutama oleh argumen rasional yang mereka paparkan.

Menurut jumhur ulama, bahwasanya kias merupakan hujjah Syar'iyyah atas hukum-hukum mengenai perbuatan manusia (amaliyah). Kias menduduki peringkat keempat diantara hujjah-hujjah Syar'iyyah, dengan pengertian apabila dalam suatu kasus tidak ditemukan berdasarkan nash (al-Qur'an dan Sunnah), Ijma' dan diperoleh ketetapan bahwa kasus itu menyamai suatu kejadian yang ada nash hukumnya dari segi illat hukum ini, maka kasus itu dikiaskan dengan kasus tersebut dan ia diberi hukum dengan hukumnya dan hukum ini merupakan hukum menurut Syara'. Mereka ini dikatakan orang yang menetapkan kias (*mus/bitul kiya>s*). Ulama yang mendukung kias mengemukakan dalil berdasarkan Al-Qur'an dan Sunnah serta perkataan, tindakan para sahabat berdasarkan penalaran.

Argumen kelompok yang menyetujui kias, bersumber dari Q.S. al-Nisa/4:59

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Wahbah Zuhaili, *Us}u>l Fiqh al Isla>mi*, jilid II (Damsyiq: Da>r al Fikr, 2005), h.574. <sup>78</sup>Muhammad bin Ali al-Syauka>ni, *Irsyad al Fuhu>l ila tahqiq al-haq min 'ilmi us}u>l* (Beirut: Da>r al-Fikr, t.th), h. 199-200.

### Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di antara kamu. kemudian jika kamu berlainan Pendapat tentang sesuatu, Maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.

Dari ayat tersebut dipahami sebagai perintah untuk menaati Allah berarti perintah mengikuti hukum yang terdapat dalam ayat al-Qur'an; perintah untuk mengikuti Rasul berarti perintah untuk melaksanakan hukum yang terdapat dalam hadis, serta perintah taat kepada ulil amri berarti perintah mengikuti ijma ulama'. Sedangkan kalimat terakhir "farudd ila Allah wa Ras lih" bisa berarti perintah untuk mengikuti kias dalam hal yang terdapat perbedaan pandangan. Yang terakhir ini memberikan penjelasan bahwa pengembalian merupakan keniscayaan dan sebagai implikasi dari perintah Allah, dalam pada kasus hukum aktual yang belum tampak ketetapan hukumnya (baik melalui nalar mant q maupun mafh m) dalam al-Qur'an dan hadis.

Dengan demikian, pemahaman dari "pengembalian kepada al-Qur'an dan hadis" dalam konteks ini adalah pengembalian "pertentangan pandangan atau ijtihad manusia" atas satu kasus yang sama sekali belum ada vonis hukumnya, dan bukan dalam hal pemahaman teks, apalagi implementasi praktis dari ajaran al-Qur'an dan hadis. Tafsir ini relevan dengan konteksnya, dengan asumsi bahwa tidak mungkin jika lafad "tan za'tum" diartikan sebagai pertentangan "intern" al-Quran dan hadis itu yang –karenanya- harus dikembalikan kepada al-Qur'an dan hadis. Logikanya suatu yang diperselisihkan itu tidak mungkin dikembalikan kepada tempat terjadinya perselisihan. Dari tafsir teologis ini terlihat bahwa kias

pada dasarnya hanya sebuah metode penafsiran, <sup>79</sup> yang teraplikasi ketika ada permasalahan baru yang tidak bisa dijawab oleh pendekatan kebahasaan atau tekstualitas nas (ijtihad bayānī). Maka adalah wajar dalam epistemologi usul fiqih -khususnya kalangan Muta'akhirin- terdapat pandangan bahwa kias hanya sebagai upaya *mundhir al-hukm*, bukan *musb t al-hukm*.

Ayat-ayat lain yang dijadikan dasar kias oleh kelompok yang membolehkan kias diantaranya adalah,

1. Q.S. Al-Hasyr/59:2, **♦**×**\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$** △●♦❷⇙綃♬屾 V8\2 A 1 0 G S 3 € ☎ネ◩▢◉‹∙←♦◻☎☎ネ∪┖Ү┖७७७∙᠖幻◻◫⇔₧₭☞♈□❖∙← ½∠&;**←**₩□∩①∇○ D ← No ※ □ □ **☎¾□←**靈勃○♦₫십♦•⑥ \* Sign **♦**GAN **XO** • **A ♦ T** 2 ♦A□←<br/>
<br/>
< ·◆☐₵∇᠑❷℩℗ℯℰÅ **8\**2**923□□♦□** ½∠&;+>□**FO**← **□** A CABOO → CABO A CABO 

Terjemahnya:

Dia-lah yang mengeluarkan orang-orang kafir di antara ahli kitab dari kampung-kampung mereka pada saat pengusiran yang pertama[1463]. kamu tidak menyangka, bahwa mereka akan keluar dan merekapun yakin, bahwa benteng-benteng mereka dapat mempertahankan mereka dari (siksa) Allah; Maka Allah mendatangkan kepada mereka (hukuman) dari arah yang tidak mereka sangka-sangka. dan Allah melemparkan ketakutan dalam hati mereka; mereka memusnahkan rumah-rumah mereka dengan tangan mereka sendiri dan tangan orang-orang mukmin. Maka ambillah (Kejadian itu) untuk menjadi pelajaran, Hai orang-orang yang mempunyai wawasan.

Ayat tersebut menurut kelompok yang membolehkan kias, berbicara tentang hukuman Allah terhadap kaum kafir dari Bani Nadhir di sebabkan sikap buruk mereka terhadap Rasulullah. Di akhir ayat, Allah memerintahkan agar umat Islam menjadikan kisah ini sebagai *I'tibar* (pelajaran). Mengambil pelajaran dari

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Ibn Hazm, *Al-Ihka>m fi Us|u>l al-Ahka>m*, Vol. VIII (Kairo: Da>r al-Hadi>s, 1968), h. 1127

suatu peristiwa menurut jumhur ulama, termasuk *kias*. Oleh sebab itu penetapan hukum melalui *kias* yang disebut Allah dengan *al-I'tibar* adalah boleh, bahkan al-Qur'an memerintahkannya.

#### 2. Q.S. Al-Baqarah/2: 222:



## Terjemahnya:

Mereka bertanya kepadamu tentang haidh. Katakanlah: "Haidh itu adalah suatu kotoran". oleh sebab itu hendaklah kamu menjauhkan diri dari wanita di waktu haidh; dan janganlah kamu mendekati mereka, sebelum mereka suci. apabila mereka telah Suci, Maka campurilah mereka itu di tempat yang diperintahkan Allah kepadamu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertaubat dan menyukai orang-orang yang mensucikan diri.

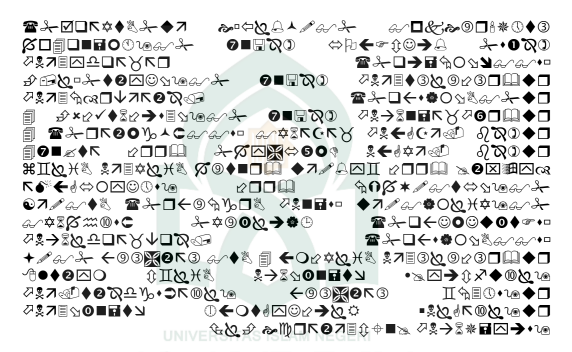
Pada ayat di atas Allah SWT (sebagai syari') telah menetapkan hukum, yaitu haram mencampuri isteri yang sedang haid. Sebagai dasar penetapan hukum itu ialah kotoran, karena kotoran itu dinyatakan dalam firman Allah SWT di atas sebagai 'illatnya. Kotoran sebagai sifat yang menjadi sebab haram mencampuri isteri yang sedang haid adalah sifat yang sesuai dan menentukan penetapan hukum. Penetapan kotoran sebagai sifat yang menjadi sebab haram mencampuri menunjukkan kehujjahan kias.

#### 3. Q.S. Al-Maidah/5:91:

#### Terjemahnya:

Sesungguhnya syaitan itu bermaksud hendak menimbulkan permusuhan dan kebencian di antara kamu lantaran (meminum) khamar dan berjudi itu, dan menghalangi kamu dari mengingat Allah dan sembahyang; Maka berhentilah kamu (dari mengerjakan pekerjaan itu).

## 4. Q.S. Al-Maidah/5:6



#### Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan shalat, Maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan (basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki, dan jika kamu junub Maka mandilah, dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali dari tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, lalu kamu tidak memperoleh air, Maka bertayammumlah dengan tanah yang baik (bersih); sapulah mukamu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur.

Selain al-Qur'an terdapat beberapa hadis Nabi dan 'asar sahabat sebagai justifikasi kehujjahan kias.

 Hadis yang berisi dialog Nabi saw. dengan Mu'ad bin Jabal ketika akan ditugaskan ke Yaman sebagai hakim عن معاذ بن جبل ان النبى صلى الله عليه وسلم لم بعثه الى اليمن قال له":كيف تقضى ان عرض لك قضاء؟" وقال: اقضى بكتاب الله "; قال؟ فا ن لم يكن فى كتاب: الله "قال فبسنة رسول الله صلى الله عليه ": وسلم قال فان لم يكن فى سنة رسول الله صلى ؟ الله عليه وسلم "قال : أجتهدر أبى ولا الو قال: فضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم صدره وقال الحمد الذي وفق رسول الله صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم. 80

## Artinya:

Pada suatu hari Rasulullah saw bertanya kepada Mu'adz bin Jabal yang diutus Nabi untuk menjadi penguasa di Yaman. Nabi berkata; "Bagaimana anda mengambil keputusan jika kepada anda dihadapkan kepada suatu persoalan? "Muadz menjawab: "Saya memutuskan berdasarkan apa yang ada dalam al-Qur'an". Nabi betanya, "Seandainya anda tidak menemukan pemecahannya dalam al-Qur'an?" Muadz menjawab: "Saya memutuskan berdasarkan Sunnah". Kemudian Nabi bertanya lagi: "Seandainya dalam sunnah tidak ditemukan pemecahannya?" Muadz menjawab: "saya mengamalkan ijtihad dengan ra'yu dan saya tidak akan membiarkan persoalan itu tanpa putusan". Muadz mengatakan: "Mendengar jawaban itu Rasulullah kemudian menepuk dadaku dan berkata: "Segala puji bagi Allah yang telah memberikan taufiq-Nya kepada utusan Rasulullah dengan hal yang melegakan hati Rasulullah".

- 2. Hadis yang berisi tentang kebolehan seorang anak meng-haji-kan orang tuanya yang telah meninggal.<sup>81</sup> Dalam hadis ini secara implisit Nabi saw, meng-kias-kannya "haji" kepada hutang sebagai sesuatu yang harus dibayar. Sedangkan asar sahabat adalah perintah Umar untuk menggunakan kias kepada Musa al-Asy'ari atas perkara yang tidak terdapat ketentuannya dalam nas.
- 3. Begitu juga dalam hadits lain Rasulullah menggunakan metode kias dalam menjawab pertanyaan yang diajukan kepadanya. Suatu hari Umar bin Khatthab mendatangi Rasulullah seraya berkata :"Pada hari ini saya telah melakukan suatu kesalahan besar, saya mencium istri saya, sedangkan saya dalam keadaan berpuasa". Lalu Rasulullah mengatakan pada Umar

<sup>80</sup>Abu Daud, Suna>n Abu Daud, Jil. III (Beirut: Da>r al-Fikr, tt), h. 303.

<sup>81</sup> Al-Ima>m Abi Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibra>him bin Mugi>rah Al-Bukha>ri, S}ahih al-Buhka>ri, Jil. I (Beirut: Da>r al-Kitab al-Isla>my, tt), h.265.

:"bagaimana pendapatmu jika kamu berkumur – kumur dalam keadaan berpuasa, apakah puasamu batal?, Umar menjawab, "tidak", lalu Rasulullah saw berkata: kalau begitu kenapa engkau samapi menyesal?". (HR Ahmad Ibn Hanbal dan Abu Daud dari Umar Ibn al-Khatthab) Dalam hadits tersebut Rasulullah mengkiaskan mencium istri dengan berkumur – kumur, yang keduanya sama – sama tidak membatalkan puasa.

4. Hadis Rasulullah saw. dari Amr riwayat Bukhari.

## Artinya:

Dari 'Amru bin 'ash ia mendengar Rasulullah saw. bersabda: "Jika seorang hakim mengadili dan berijtihad, kemudian ijtihadnya benar, maka ia mendapat dua pahala, dan jika seorang hakim berijtihad, lantas ijtihadnya salah (meleset), baginya satu pahala."

Dasar lain kehujjahan kias adalah pengangkatan khalifah Abu Bakar. Para sahabat Nabi SAW banyak melakukan kias dalam menetapkan hukum suatu peristiwa yang tidak ada nashnya. Seperti alasan pengangkatan Khalifah Abu Bakar. Menurut para sahabat Abu Bakar lebih utama diangkat menjadi khalifah dibanding sahabat-sahabat yang lain, karena dialah yang disuruh Nabi SAW mewakili beliau sebagai imam shalat di waktu beliau sedang sakit. Jika Rasulullah SAW ridha Abu Bakar mengganti beliau sebagai imam shalat, tentu beliau lebih ridha jika Abu Bakar menggantikan beliau sebagai kepala pemerintahan.

Khusus hadis pertama bagi kalangan *nuf t al-qiy s* (penolak kias) terutama dari kalangan Zahiriyyah dianggap sebagai hadis yang sanadnya lemah, karenanya tidak layak untuk dijadikan sumber hukum. Secara ringkas persepsi mereka terhadap hadis ini adalah bahwa pertama, hadis ini diturunkan kepada kaum yang tidak terkenal; kedua, jika ditelusuri sanadnya maka terdapat nama

\_

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Al-Ima>m Abi Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibra>him bin Mugi>rah Al-Bukha>ri, *Sahih al-Buhka>ri*, Jil. I, *op.cit.*, h. 429.

Harits Ibn Amran yang tidak pernah meriwayatkan hadis kecuali dari jalur ini; ketiga, mereka menganggap hadis ini *maudu*' karena isinya yang bertentangan dengan ayat al-Qur'an.

Sungguhpun kalangan mazhab Zahiri menentang kias sebagai dasar hukum namun dalam beberapa aspek dan dengan redaksi yang berbeda mereka menggunakannya. Apa yang mereka istilahkan sebagai zahir nas adalah meliputi konsepsi *mafh m muw faqah*, yang dalam konsepsi kalangan Syafi'iyah masuk kategori *qiy s al-aulaw* atau *qiy s al-jal*. Dengan demikian mazhab ini sebenarnya juga mengakui eksistensi kias.

Menurut Syamsul Anwar bahwa hukum yang ditemukan melalui kias itu benar secara syar'i. Dengaan alasan Pertama, adanya keyakinan kuat mujtahid yang melakukan kias mengenai adanya suatu atribut (*wasf*) pada kasus pokok yang menjadi alasan ditetapkannya hukum yang berlaku terhadap kasus tersebut dan atribut yang sama terdapat pada kasus cabang sehingga hukum kasus pokok itu berlaku pada kasus cabang. Kedua, adanya pra-anggapan bahwa "setiap mujtahid itu benar". Dengan dua argumen ini al-Ghazali sekaligus menolak terhadap golongan Syiah dan sebagian Mu'tazilah yang menolak kias. <sup>83</sup>

Walaupun terdapat banyak alasan bagi justifikasi baik sebagai metode maupun sumber kias, namun –sebagaimana diungkapkan al-Syafi'i– kias hanya dapat dipergunakan dalam keadaan darurat. Hal ini mengindikasikan bahwa kias terkait alternatif, ketika sumber-sumber utama (al-Qur'an, hadis dan ijma') tidak meliput atau mengakomodir atas ketentuan hukum peristiwa aktual. Di samping itu cakupan kias sebagai hujjah dalam berbagai tempat menunjukkan heteregenous pandangan yang serius. Bagi kalangan Syafi'iyah dan Hanabilah kias dapat dipraktekkan dalam segala medan permasalahan termasuk ibadah,

-

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>Syamsul Anwar, Epistemologi Hukum Islam dalam al-Mustasfa min 'Ilm al-Usul karya al-Ghazali(450-505H./ 1058-1111 M.), Disertasi, IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2000, h. 344-348.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>Muhammad ibn Idris al-Sya>fi'i, *Al-Risa*>lah (Beirut: Da>r al-Fikr, 1968), hlm. 447.

hudud dan kifarat. Sedangkan bagi kalangan Hanafiyah masalah hudud dan kifarat, sebagaimana bidang ibadah, tidak dapat ditarik ketentuan hukumnya melalui kias sebab keduanya merupakan ketentuan yang telah ditetapkan oleh syara' (sima'i). Hal ini diperkuat dengan dalil berupa hadis Nabi saw. yang menyuruh meninggalkan hudud karena adanya keraguan (syubhat). Jadi hudud harus berdasarkan nas yang qat'i.

Menurut Daud bin Ali (Daud az-Zahiri), bahwa jika terjadi perbedaan pendapat atas sebuah dasar hukum (nas) maka ijitihadnya adalah dengan mencari dasar hukum baru atau lain yang masih terkait dengan nas, bukan dengan jalan kias yang jelas tidak diperintahkan oleh Allah SWT. Respons lebih tajam datang dari Ibnu Hazm al-Andalusi yang terkenal sebagai tokoh nuf t al-qiy s, yang menolak dasar analogi sebagai landasan penetapam hukum. Dalam al-Ihka>m fi Us}u>l al-Ahka>m, ia menolak beberapa kias dan musb t al-qiy s serta berpendapat bahwa penggunaan zahir nas telah cukup sebagai dasar hukum.

0 0× <□ 0 3 2 ◆ 7 ₽**⋈⊙**♦७♦∨∿≈€ Z\$**7** ■ • v⊚ lacktriangledown® **%**× Z**€**(•0•0**)**≥≈ □\@\\□□ **\*\* 4□♦❷⋈□△•**■ \* 1 Go & SO Z Z O R \$\bar{\partial}{\partial}\partial\partial}\partial\partial
\$\bar{\partial}\partial\partial
\$\bar{\partial}\partial
\$\bar{ **№**9□**□** •6 **←**⑨**⋈**₩③**⊠•⊼**③ + 1 GA & D ♪★☆✓△→☆@⋳√ϟ **↓7 Ø G > ♦ ♦ □ (4)** ØØ× **Ⅱ**♦徵 ②
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
Ø
<p @□◆3210× →·10 **0**•@@yd0

Dengan mengelaborasi dan menafsirkan Q.S. Ali Imran/3:13

## Terjemahnya:

XXIII I \* ® ®

Sesungguhnya telah ada tanda bagi kamu pada dua golongan yang telah bertemu (bertempur). segolongan berperang di jalan Allah (segolongan) yang lain kafir yang dengan mata kepala melihat (seakanakan) orang-orang muslimin dua kali jumlah mereka. Allah menguatkan dengan bantuan-Nya siapa yang dikehendaki-Nya. Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat pelajaran bagi orang-orang yang mempunyai mata hati.

**X20\$**0000=\$602

dan Q.S. An-Nahl/16: 66,



## Terjemahnya:

dan Sesungguhnya pada binatang ternak itu benar-benar terdapat pelajaran bagi kamu. Kami memberimu minum dari pada apa yang berada dalam perutnya (berupa) susu yang bersih antara tahi dan darah, yang mudah ditelan bagi orang-orang yang meminumnya.

Ibn Hazm mencoba mendasari argumen penolakan kiasnya; bahwa kata "la 'ibrah" dalam kedua ayat tersebut tidak serta merta bisa ditarik pemahaman bahwa kias itu absah dan legitimate sebagai dasar penetapan hukum. Sebab sesuai keumuman lafadnya, dalam hal ini Allah SWT, hanya memerintahkan untuk mengambil tauladan atau contoh.

Ibnu Hazm menegaskan bahwa bagaimanapun ta'lil yang tidak berdasarkan keterangan yang tegas dari nas tidak dapat dibenarkan. Dia mengatakan bahwa "Bagaimanpun kami mempercayai adanya illat bagi sebagian hukum syara', bahkan kami menetapkan hukum berdasarkan sebab-sebab ('illat) ini dan berpegang teguh padanya, akan tetapi tidak ada satupun di dalam hukum syara' itu yang dapat dijadikan sebab ('illat) kecuali kalau Allah menjadikannya sebagai sebab". 85

Terdapat beberapa alasan mengapa Ibnu Hazm menentang penggunaan kias dalam hukum. Ia mengakui penggunaan kias dalam ilmu fisika, tetapi tidak dalam ilmu-ilmu keagamaan, terutama hukum Islam. Sebagai seorang ahli logika ia mempunyai pemikiran yang mendalam tentang al-Qur'an dan menemukan hanya ada tiga sumber hukum: al-Qur'an, Sunnah dan Ijma'. Ibnu Hazm berpendapat bahwa ummat Islam tidak dituntut untuk mencari sebab-sebab

<sup>85</sup> Ibn Hazm, *Al-Ihka>m fi Us}u>l al-Ahka>m*, h. 1139

perintah Tuhan. Jika seseorang mengambil sebab suatu ketetapan hukum dan menganggap bahwa itu juga yang dikehendaki oleh Tuhan, hal itu merupakan keputusan yang sewenang-wenang. Jika pintu sebab-akibat aturan-aturan syari'ah terbuka, maka akan banyak terjadi perselisihan di antara manusia dan kekacauan akan melanda hukum. Menurutnya, dalam hukum tidak ada ruang bagi akal sama sekali. Hukum didasarkan pada nass yang diwahyukan Tuhan. <sup>86</sup>

Ibn Hazm menganggap bahwa logika dan hukum adalah dua ilmu yang terpisah, dan merupakan kesalahan yang besar menyamakan satu dengan lainnya. Dalam logika, sarana-sarana untuk memperoleh pengetahuan adalah persepsi indera, penyelidikan dan sebab-sebab. Sedang dalam hukum sarana untuk memperoleh pengetahuan adalah wahyu. Ada perbedaan besar antara objek yang tidak terlihat (mughibat) dengan objek-objek fisik (thabî'iyyât). Benar bahwa hasil keduanya kadang- kadang bertepatan. Tetapi seseorang tidak boleh tertipu oleh ketepatan ini, karena premis kedua ilmu itu berbeda. Karena itu, syari'ah tidak boleh disamakan dengan ilmu-ilmu kealaman. Syariah didasarkan pada premis-premis yang diambil dari al-Qur'an, sunnah dan Ijma' ulama'. <sup>87</sup>

Selain kedua ayat tersebut, kelompok yang menolak kias juga mendasari pada Firman Allah dalam Q. S. Al-Hujurat/ 49:1,

Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mendahului Allah dan Rasulnya dan bertakwalah kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha mendengar lagi Maha mengetahui.

Ayat ini menurut mereka melarang seseorang untuk beramal dengan sesuatu yang tidak ada dalam al-Qur'an dan sunah Rasul.

202

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>Ibn Hazm, *Al-Ihka>m fi Us}u>l al-Ahka>m*, h. 515

<sup>87</sup> Ibn Hazm, *Al-Taqrîb li Hadd al- Mantiq* (Beirut: Da>r al-Fikr, tt), h. 144, 163, 170 dan

Mempedomani kias merupakan sikap beramal dengan sesuatu diluar al-Qur'an dan sunnah Rasul, dan karenanya dilarang.

Pernyataan diatas dibantah oleh jumhur bahwa dengan menggunakan kias bukanlah sesuatu yang dilarang Allah SWT dan Rasul-Nya karena menggunakan kias sejatinya adalah beramal dengan Al-Qur'an dan As Sunnah, maka bukan mendahului Allah dan Rasul-Nya. <sup>88</sup>

Selanjutnya dalam Q. S. Al-Isra'/17:36,



#### Terjemahnya:

Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan hati, semuanya itu akan diminta pertanggungan jawabnya.

Ayat tersebut menurut mereka melarang seseorang untuk beramal dengan sesuatu yang tidak diketahui secara pasti. Oleh sebab itu berdasarkan ayat tersebut *kias* dilarang untuk diamalkan.

Pernyataan tersebut dibantah dengan, ayat tersebut bukan merupakan larangan menggunakan kias bukanlah perkara yang *dhanni* (persangkaan), bahkan kias merupakan perkara yang *qath'i* (pasti) ditangan seseorang mujtahid. Artinya diketahui secara yakin bahwa itu merupakan hukum Allah dalam suatu masalah.

## C. Hambatan Penerapan Kias dan Solusinya

Penerapan kias dalam pembaharuan hukum memiliki peranan yang cukup besar. Namun demikian dalam penerapannya tidak semudah yang diinginkan. Hal tersebut terjadi karena beberapa hal :

1. Perbedaan pendapat antara ulama sendiri.

Sebagaimana dikemukakan pada sub 'A' tentang polemik kehujjahan kias, maka polemik tersebut menjadi salah satu sumber potensi hambatan

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>Wahbah Zuhaili, *Us}u>l Fiqh al Isla>mi*, jilid II, h. 582

penerapan kias. Hal tersebut dipahami karena kelompok yang menolak kehujjahan kias otomatis tidak menerapkan kias. Hal ini berpengaruh pada buku-buku yang dilahirkan oleh kelompok yang menolak kehujjahan kias. Tidak dapat dipungkiri dengan kemudahan teknologi informasi saat ini akses terhadap pemikiran-pemikiran tersebut, sedikit banyak akan berpengaruh terhadap perkembangan kelompok yang memilih menolak kehujjahan kias.

Namun demikian, Perbedaan tersebut harus diminimalisir dengan mencoba memahami argumen masing-masing tanpa ada klaim kebenaran mutlak terhadap pendapat yang diikuti. Terlebih bila pendapat yang diyakini benar akan menimbulkan konflik yang berkepanjangan.

Hal utama yang harus dihindari bila polemik kehujjahan kias ini masuk dalam ranah politik. Hal mana kelompok yang berkuasa kemudian menjadikan rujukan utama salah satu di antara kelompok yang berpolemik tersebut. Bila hal itu terjadi maka akibat yang ditimbulkan tentu lebih besar terutama bagi masyarakat sendiri. Perlu diingat bahwa Islam sebagai pembawa rahmat bagi semuanya bukan sebaliknya.

Perbedaan pendapat yang terjadi di kalangan ulama bukan disebabkan oleh faktor fanatisme, egoisme, atau hasrat untuk menonjolkan diri, melainkan semata-mata didorong oleh keinginan yang kuat untuk mencari kebenaran berdasarkan kaidah dan prinsip-prinsip yang telah ditetapkan. Oleh karena itu, mereka bersepakat dalam persoalan-persoalan yang memungkinkan untuk disepakati dan tetap berbeda pendapat dalam persoalan-persoalan yang terpaksa tidak dapat disepakati. Akhirnya, perbedaan pendapat itu adalah rahmat.

## 2. Kurangnya pemahaman mengenai kias.

Faktor lain yang menjadi penghambat penerapan kias adalah kurangnya pemahaman mengenai konsep kias. Kias dianggap sebagai pikiran bebas tanpa adanya batasan-batasan. Padahal kias adalah pembatasan dari pikiran bebas tersebut.

Idealnya untuk memahami makna kias sesungguhnya, perlu pengkajian yang lebih dalam mengenai konsep kias. Pengkajian mendalam tersebut dilakukan dengan memahami konsep kias dengan tidak berdasar pada satu literatur saja namun dapat dengan berbagai sumber.

#### 3. Perbedaan illah dalam kias

Hasil penerapan kias oleh mujtahid yang berbeda tidaklah selalu sama. Alasannya adalah karena masalah faktor mana merupakan faktor persamaan ('illah), adalah terbuka bagi perbedaan pendapat. Dengan demikian suatu aturan hukum yang dirumuskan melalui kias selalu bisa menjadi subyek pertentangan, serta dapat ditolak oleh mereka yang berfikir dengan cara yang berbeda.

Munculnya perbedaan dalam menyepakati *illah* bila *illah* yang dimaksud tidak terdapat dalam nash atau tidak disepakati oleh ijma'. *Illah* diketahui melalui proses *as-Sabru wa taqsim* (meneliti dan memisah-misahkan). Para mujtahid mencari semua sifat-sifat yang terdapat pada pokok, kemudian selanjutnya menggugurkan sifat-sifat yang tidak layak dijadikan illat dan memilih suatu sifat yang pantas dijadikan illat, menurut ijtihadnya.

## 4. Anggapan bahwa konsep kias tidak berasal dari Islam.

Joseph Schacht, dalam The Origins berpendapat bahwa kias dalam ushul al-fiqh dipengaruhi oleh pemikiran Yahudi. <sup>89</sup> Menurut Schacht, kias diturunkan dari istilah tafsir dalam agama Yahudi *hiqqish*, dari akar kata bahasa Aramea naqsh yang berarti "memukuli bersama-sama". Lebih lanjut dia menjelaskan bahwa kata tersebut dipergunakan untuk arti berikut.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>Joseph Schacht, *The Origins of Muhammadan Jurisprudence* (London: Oxford, 1959), h. 99. Lihat pula Abdul Hamid, *Kias Usuli dan Kias Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis*, Tesis, UIN Syarif Hidayatullah, 2009, h. 10.

Pertama, untuk penjajaran dua pokok masalah dalam Bibel, dan menunjukkan bahwa keduanya harus diperlakukan dengan cara yang sama. Kedua, mengenai kegiatan penafsir Bibel yang membuat perbandingan dengan menggunakan teks yang tertulis dan ketiga, untuk kesimpulan dengan analogi, berdasarkan adanya sifat-sifat penting yang sama-sama terdapat dalam kasus patokan maupun kasus lain yang disejajarkan. Arti yang ketiga ini menurut Schacht identik dengan kias yang ada dalam usul fiqh. <sup>90</sup>

Terdapatnya anggapan bahwa kias tidak berasal dari Islam, akan berpengaruh terhadap penerapan kias. Pihak-pihak yang menolak kias akan semakin keras menolak penerapan kias. Untuk mengantisipasi hal tersebut, telah banyak yang menelusuri asal usul kias bahwa benar dari Islam. Salah satunya adalah pendapat Ahmad Hasan.

Ahmad Hasan mempunyai pendapat yang berbeda dengan Schacht. Menurut Ahmad Hasan, kias lahir sebagai desakan kebutuhan sosial masyarakat Arab Islam, bukan berasal dari pengaruh pemikiran Yahudi atau lainnya. Ahmad Hasan menjelaskan andai kata bahwa kata *hiqqish* dalam istilah tafsir Bibel itu identik dengan kias yang ada dalam hukum Islam, masih harus dibuktikan bahwa kias dalam hukum Islam itu dipinjam dari dari kata Yahudi tersebut. Dengan kata lain diperlukan bukti yang memadai untuk menetapkan asal-usul dari kias. Karena bahasa Arab dan bahasa Yahudi termasuk dalam rumpun bahasa yang sama, tampaknya kedua kata tersebut mempunyai kesamaan arti, atau paling kurang hampir sama. <sup>91</sup>

Menurut Abdul Hamid dari sudut pandang sosiologis, setiap masyarakat menciptakan norma-norma dan pranata-pranata sosialnya sendiri menurut kebutuhan masing-masing. Menjadi keliru untuk membuat asumsi pranata-

<sup>91</sup> Ahmad Hasan, *The Early development of Islamic Jurisprudence* (India: Adam Publishers and Distributors, 1994), h. 125-126.

-

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>Joseph Schacht, *The Origins of Muhammadan Jurisprudence*, h. 100.

pranata tersebut selalu mesti dipinjam dari pranata asing, kecuali jika bisa dibuktikan sebaliknya. Prinsip-prinsip kias muncul karena desakan kebutuhan sosial ummat Islam walaupun dalam perkembangannya pada masa belakangan dipengaruhi oleh unsur asing. 92

Didalam al-Qur'an memang tidak ditemukan materi kata kias. Tetapi sejumlah kata yang mempunyai makna atau gagasan yang kurang lebih sama dengan kata kias dapat ditemukan . Kata i'tibar misalnya, dapat dijadikan contoh yang menunjukkan kesamaan gagasan dengan kata kias dalam bahasa Arab. Namun demikian terlepas dari polemik asal usul tersebut, kias dapat dipahami sebagai sebuah metode ijtihad untuk menemukan hukum terhadap kasus yang muncul. Tidak perlu dipersoalkan mengenai asal-usulnya, yang terpenting kias pada akhirnya menjadikan rujukan utama dalam *ashal*nya adalah al-Qur'an, hadis serta ijma.

## 5. Kias adalah salah satu bagian dari Ijtihad.

Kelompok yang menerima kias, mengidentikkan kias dengan ijtihad. Hal tersebut dipahami dari dalil mereka ketika menafsirkan hadis yang menjelaskan proses ijtihad Muadz ketika diutus oleh Rasullah saw. menjadi hakim. Kata Muadz bahwa ia akan melakukan ijtihad bila kasus yang dihadapinya tidak terdapat dalam al-Qur'an dan hadis. Kata ijtihad pada hadis tersebut dipahami oleh kelompok yang menerima kias sebagai kias.

Ijtihad lebih umum dari pada kias. Kias adalah salah satu cara ijtihad dan hanya selalu melalui prosedurnya, tetapi tidak demikian dengan ijtihad. Ijtihad didefinisikan sebagai usaha yang sungguh-sungguh dari seorang mujtahid untuk memperoleh keyakinan dalam hukum Syara' melalui tandatanda yang dapat mengantarkan kepada keyakinan itu. Sedangkan kias merupakan penyatuan antara kasus asal dengan kasus cabang berdasarkan

-

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>Abdul Hamid, Kias Usuli dan Kias Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis, h. 11.

kesamaan nilai-nilai antara keduanya. Karena itu ijtihad tidak sama dengan kias. Bisa jadi ada berbagai cara ijtihad untuk mencapai kebenaran dan kias adalah salah satunya. Dalam hal ini, prinsip penerapan yang umum kepada yang khusus, yang tidak terbatas kepada yang terbatas dan prisip-prisip lainnya, masuk dalam pengertian ijtihad, bukan kias.

Ijtihad bersifat umum dan kias bersifat khusus. Setiap orang yang menggunakan kias adalah mujtahid tetapi tidak setiap mujtahid menggunakan kias dalam penalaran hukumnya.

Para mujtahid menafsirkan sejumlah masalah hukum dengan cara yang berbeda-beda yang menghasilkan kesimpulan yang berbeda-beda. Misalnya ungkapan seorang suami kepada istrinya "kamu haram bagiku" ditafsirkan oleh sebagian sebagai perceraian, dan lainnya menganggapnya sebagai *zihar* dan kelompok lain lagi menganggapnya sebagai sumpah. Dalam kasus perceraian, istri menjadi haram bagi suami; dalam kasus *zihar*, denda menjadi mengikat bagi suami; dan dalam kasus sumpah hal tersebut dianggap sebagai *ila* yang mengakibatkan bubarnya pernikahan jika pisah terus berlangsung selama empat bulan.

Ijtihad dapat dilakukan dengan penafsiran terhadap al-Qur'an dan sunnah secara literal dan dapat pula dilakukan dengan menggunakan pendapat pribadi yang didasarkan pada penalaran yang dilakukan secara sistematis. Sesungguhnya ijtihad merupakan usaha terbaik dalam upaya menemukan kebenaran dengan menggunakan penalaran. Sebelum berkembangnya penalaran yang sistematis dalam bentuk kias, semua bentuk penalaran yang mengarah pada penemuan hukum diistilahkan dengan ijtihad.

Metode ijtihad dapat dibagi atas, yaitu *bayani* (linguistik), *ta'lili* (*kiasi*: kausasi) dan *istislahi* (teleologis). Pola ijtihad *bayani* adalah upaya penemuan hukum melalui interpretasi kebahasaan. Konsentrasi metode ini lebih berkutat

pada sekitar penggalian pengertian makna teks. Ijtihad Ta'lili adalah kias itu sendiri. Adapun pola *Istislahi* berakhir pada kemaslahatan yang ingin diraih terhadap penerapan hukum yang dimaksud.

Banyaknya pilihan yang ditempuh untuk menemukan hukum (*bayani*, *ta'lili dan istislahi*) di satu sisi sedikit mempengaruhi penerapan kias. Namun di sisi lain pilihan-pilihan tersebut justru memberikan alternatif-alternatif yang dapat disesuaikan dengan waktu dan tempat dimana masalah itu muncul. Sehingga banyaknya pilihan tersebut harus dimaknai secara positif.

# D. Urgensi Analogi Dalam Perkembangan dan Penemuan Hukum Oleh Hakim

Tujuan penemuan hukum dalam bentuk analogi untuk memberi perlindungan hukum dan keadilan pada pencari keadilan. Peraturan hukum konvensional terkadang sudah tidak lagi dapat memberi perlindungan hukum dan keadilan untuk kasus yang dihadapi. Analogi dalam hukum merupakan suatu hal yang sangat penting. Hal tersebut karena dalam berlakunya hukum tidak dapat dihindari adanya analogi. Analogi tersebut dikarenakan hukum tertulis tidak dapat dengan segera mengikuti arus perkembangan masyarakat. Perkembangan masyarakat ini mengakibatkan nilai-nilai yang merupakan ukuran akan segala sesuatu juga ikut berubah. Tidak terlepas dari hal itu, hukum tertulis bersifat kaku dan tidak dengan mudah mengikuti perkembangan masyarakat. Ketika hukum tertulis dibentuk, terdapat sesuatu hal yang tidak diatur karena tidak menjadi perhatian pembentuk undang-undang. Namun setelah undang-undang dibentuk dan dijalankan barulah muncul persoalan mengenai hal yang tidak diatur tadi. Sering sekali suatu norma dirumuskan secara singkat dan bersifat sangat umum sehingga kurang jelas maksud dan artinya sehingga dalam menerapkan norma tadi akan menemukan kesulitan. Kesulitaan tersebut dapat diselesaikan dengan jalan menemukan hukumnya dengan metode analogi. Hukum yang berupa aturanaturan tertulis itu disusun, dibuat dan diundangkan untuk diberlakukan.

Hukum yang wujudnya terdiri dari susunan kalimat-kalimat (tertulis) setelah diundangkan untuk diberlakukan pada kehidupan secara nyata di dalam masyarakat menjadi hukum positif, dan akan menjadi efektif dan dirasakan mencapai keadilan dan kepastian hukum apabila dalam penerapannya itu sesuai dengan yang dimaksud oleh pembentuk undang-undang tentang apa yag ditulis dalam kalimat-kalimat itu. Karena perkembangan masyarakat dimana kebutuhan hukum dan rasa keadilan juga berubah sesuai dengan nilai-nilai yang dianut dalam masyarakat, maka untuk memenuhi tuntuan rasa keadilan masyarakat sesuai dengan nilai-nilai yang berkembang dan dianut masyarakat tersebut, dalam praktik penerapan hukum diperlukan penemuan hukum dengan metode analogi.

Persoalan Hukum di masa reformasi membutuhkan terobosan hukum. Hampir tidak ada terobosan yang cerdas menghadapi kemelut pasca orde baru. Pemikiran hukum perlu kembali pada filosofi dasarnya yaitu hukum untuk manusia. Aparat penegak hukum baik polisi, Jaksa, maupun Hakim dituntut untuk mencari dan menemukan keadilan-keadilan dalam batas dan di tengah keterbatasan kaidah-kaidah hukum yang ada.

Hukum adalah teks dan hanya dapat menjadi aktif melalui campur tangan manusia. Sejak perilaku manusia berperan aktif dalam realisasi teks-teks hukum atau peraturan perundang-undangan, maka hukum memasuki dunia yang semakin kompleks. Manusia tidak lagi semata-mata dihadapkan pada teks hukum, melainkan juga pada kompleksitas perilaku manusia. 93

Pada praktik tidak jarang dijumpai ada peristiwa yang belum diatur dalam hukum atau perundang-undangan dan meskipun sudah diatur tetapi tidak lengkap dan jelas. Peraturan perundang-undangan di dalamnya memang tidak ada yang

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>Satjipto Raharjo, *Sosiologi Hukum* (Genta Publishing: Yogyakarta, 2010), h. 71.

selengkap-lengkapnya atau sejelas-jelasnya. Sedangkan kepentingan manusia sangatlah banyak dan tidak terhitung jumlah dan jenisnya. <sup>94</sup>

Kepentingan manusia juga akan terus berkembang sepanjang masa yang dalam hal ini hukum berfungsi melindungi kepentingan manusia tersebut. Sehubungan dengan pertaturan tersebut maka peraturan hukum yang tidak jelas harus dijelaskan dan yang kurang lengkap harus dilengkapi dengan jalan menemukan hukumnya agar aturan hukumnya dapat diterapkan terhadap peristiwanya. Manusia berfikir melalui bahasa, berbicara dan menulis juga dengan bahasa. Oleh karena itu tidak ada satupun di antara manusia mempunyai bahasa (lisan maupun tulisan) yang sama antara satu dengan yang lainnya.

Penemuan hukum dengan analogi merupakan proses pembentukan hukum oleh hakim atau petugas-petugas hukum lainnya yang diberi tugas menerapkan hukum terhadap peristiwa-peristiwa hukum yang konkret. Keterangan tersebut dapat dikatakan sebagai proses konkretisasi atau individualisasi peraturan hukum (das sollen) yang bersifat umum dengan mengingat akan peristiwa konkret (das sein) tertentu. Inti dari penemuan hukum dengan analogi adalah bagaimana mencarikan atau menemukan hukum untuk peristiwa konkret. Pada hakikatnya semua perkara membutuhkan metode penemuan hukum agar aturan hukumnya dapat diterapkan secara tepat terhadap peristiwanya sehingga dapat diwujudkan putusan hukum yang memenuhi aspek keadilan, kepastian hukum dan kemanfaatan.

Urgensi penggunaan metode penemuan hukum secara praktis sebenarnya untuk memenuhi asas peradilan cepat, sederhana, dan biaya ringan. Asas ini menghendaki agar peradilan dilakukan dengan cepat. artinya, dalam melaksanakan peradilan diharapkan dapat diselesaikan dengan sesegera mungkin dan dalam waktu yang singkat. Sederhana mengandung arti bahwa dalam

\_

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>Bambang Sutiyoso, *Metode Penemuan Hukum*, (UII Press: Yogyakarta, 2007), h. 29.

menyelenggarakan peradilan dilakukan dengan simpel, singkat dan tidak berbelitbelit. Biaya murah berarti penyelenggaraan peradilan dilakukan dengan menekan sedemikian rupa agar menghindari pemborosan. Setiap lembaga dari sistem peradilan menggunakan asas ini untuk menghindari penumpukan perkara. Pengadilan memiliki kelas yang ditentukan berdasarkan jumlah perkara yang masuk. Semakin tinggi jumlah perkara semakin tinggi kelas pengadilan tersebut. Dengan dilakukannya penemuan hukum, masyarakat tidak perlu lagi menunggu adanya aturan baru yang ditelorkan oleh lembaga legislatif untuk menyelesaikannya masalahnya. Selain itu lembaga legislatif tidak lagi mengeluarkan biaya politik yang besar untuk mengeluarkan sebuah aturan.

Penemuan hukum yang dilakukan oleh hakim, salah satunya demi memenuhi asas *Ius Curia Novit* sebagaimana diatur dalam pasal 10 Undang-undang Nomor 48 tahun 2009 tentang Kehakiman, adanya amanah bahwa hakim harus menggali atau menemukan hukum yang hidup dalam masyarakat yang telah diatur dalam pasal 5 Undang-undang Nomor 48 tahun 2009 tentang Kehakiman. Asas *Ius curia Novit* bermakna hakim dianggap tahu akan hukumnya setiap perkara yang diperiksanya. Hal ini bermakna tanpa adanya penemuan hukum, asas *ius curia novit* hanya fiksi belaka.

Dalam kaitannya dengan persoalan-persoalan hukum yang muncul di Pengadilan Agama khususnya yang berkaitan dengan masalah harta (wasiat, kewarisan dan harta bersama), penggunaan kias ini sangat dibutuhkan. Namun demikian kias yang dimaksud di sini adalah kias yang bersifat elastis dengan memfokuskan kepada maslahat atau manfaat dari ketentuan yang digunakan oleh hakim. Persoalan illat dalam kias yang masih menjadi polemik antara para ulama menuntut kreatifitas hakim untuk menggunakan logika hukum sehingga putusan yang diterapkan dapat memenuhi azas kemanfaatan dan para pihak tidak merasa dirugikan. Illat yang masih bersifat samar-samar atau tidak jelas (kias khafi) akan

diperhadapkan kepada kenyataan sosial sehingga persoalan istihsan dengan mengedepankan maslahah akan banyak ditemui oleh hakim dalam menghadapi perkara.



#### **BAB IV**

#### PENEMUAN HUKUM OLEH HAKIM

A. Wasiat wajibah untuk ahli waris non muslim dan anak tiri dengan mengkiaskan kepada aturan wasiat wajibah untuk anak angkat.

Anak adalah amanah dari Allah SWT, karena itu setiap anak yang lahir wajib dilindungi hak-haknya. Hal ini juga berarti, para orang tua tidak akan menelantarkan atau menyia-nyiakan anak-anaknya. Akan tetapi tidak tertutup kemungkinan adanya orang tua yang belum memiliki anak setelah lama berkeluarga berusaha mengangkat anak sebagai pengganti anak kandungnya, atau ada orang tua yang ingin mengangkat anak orang lain sebagai bentuk kepedulian sosial, meskipun mereka memiliki anak kandung sendiri. Umumnya mereka mengangkat anak-anak saudara mereka yang kurang mampu secara ekonomi. Meskipun demikian, ada juga kasus di mana anak-anak yang diangkat tidak memiliki hubungan persaudaran secara langsung dengan calon orang tua angkatnya.

Selain karena tidak memiliki anak, terdapat beberapa penyebab sehingga lembaga pengangkatan anak berkembang dalam masyarakat, antara lain:

- a. Karena belas kasihan terhadap anak yang mempunyai orang tua kandung tidak mampu, atau anak tersebut sudah yatim piatu;
- b. Hanya memiliki anak laki-laki saja atau anak perempuan saja;
- c. Sebagai pancingan agar dapat memiliki anak sendiri.

Islam sudah mengenal pengangkatan anak sejak zaman Rasulullah Muhammad SAW. Karena Rasulullah SAW juga mengangkat seorang anak, Zaid bin Haristah. Dalam pengangkatan anak dalam Islam, nasab (keturunan karena pertalian darah) tidak boleh dihilangkan. Nasab anak angkat tetaplah mengacu pada ayah kandungnya. Zaid tidak disebut atau dipanggil dengan Zain bin Muhammad, tetapi Zaid bin Haristah.

Anak angkat dalam Islam tetaplah dinisbatkan kepada ayah kandungnya. Sebagaimana firman Allah SWT dalam Q.S Al-Ahzab/33:5



Panggilah mereka (anak-anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak-bapak mereka; Itulah yang lebih adil pada sisi Allah, dan jika kamu tidak mengetahui bapak-bapak mereka, Maka (panggilah mereka sebagai) saudara-saudaramu seagama dan maula-maulamu. dan tidak ada dosa atasmu terhadap apa yang kamu khilaf padanya, tetapi (yang ada dosanya) apa yang disengaja oleh hatimu. dan adalah Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.

Dalam Pasal 39 ayat (2) UU No.23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak juga disebutkan, pengangkatan anak sebagaimana dimaksud dalam ayat (1), tidak memutuskan hubungan darah antara anak yang diangkat dengan orang tua kandungnya. Dalam Pasal 40 ayat (1) ditegaskan, orang tua angkat wajib memberitahukan kepada anak angkatnya mengenai asal usulnya dan orang tua kandungnya. Tetapi tentu saja, pemberitahuan ini dilakukan dengan memperhatikan kesiapan si anak.

Menurut hukum positif, pengangkatan anak mengacu pada Kompilasi Hukum Islam (KHI). Dalam KHI pasal 171 huruf h disebutkan, anak angkat adalah anak yang dalam hal pemeliharaan untuk hidupnya sehari-hari, biaya pendidikan dan sebagainya beralih tanggung-jawabnya dari orang tua asal kepada orang tua angkatnya berdasarkan putusan pengadilan.

Menyangkut hak waris anak angkat mengacu pada Pasal 209 ayat (1) dan ayat (2) KHI, dimana anak angkat dan ayah angkat masing-masing mendapat harta warisan berupa wasiat wajibah. Jika si anak angkat meninggal

dunia, maka ayah angkat secara otomatis berhak mendapatkan wasiat wajibah dari harta warisan si anak angkat tersebut. Sebaliknya, jika ayah angkat meninggal dunia dan meninggalkan warisan, si anak angkat juga berhak mendapat wasiat wajibah dari harta warisan tersebut. Wasiat wajibah adalah dimana seseorang dalam hal ini baik ayah angkat maupun anak angkat-hanya mendapat 1/3 (sepertiga) dari harta warisan anak angkatnya atau ayah angkatnya.

Hak anak tersebut didapatkan bila anak angkat diangkat oleh putusan pengangkatan anak, pemahaman ini bila dikaitkan dengan pasal 171 huruf h. Namun aturan harus adanya putusan pengadilan tidak mutlak, hal ini dapat dilihat dari putusan pengadilan yang tidak mengharuskan persyaratan adanya putusan pengadilan tentang pengangkatan anak, dalam mendapatkan wasiat wajibah. Misalnya Putusan Mahkamah Agung Nomor 368K/AG/1999, dalam pertimbangan putusan tersebut disebutkan bahwa walaupun tidak ada putusan Pengadilan Negeri bahwa anak tersebut diangkat sebagai anak angkat akan tetapi telah nyata ia hidup dalam lingkungan keluarga almarhumah dan diperlakukan sebagai anak angkat oleh almarhumah, di samping itu dia merawat almarhumah sampai meninggal dunia bahkan anak tersebut adalah

#### Terjemahnya:

Dan apabila sewaktu pembagian itu hadir kerabat, anak yatim dan orang miskin, Maka berilah mereka dari harta itu (sekedarnya) dan ucapkanlah kepada mereka Perkataan yang baik.

akan memenuhi keadilan jika anak tersebut diberikan wasiat wajibah sebanyak 1/3 bagian harta warisan.

KHI telah memberikan legalitas terhadap keberadaan Anak angkat di mata Hukum Islam dengan tetap tidak meninggalkan akar pokok dari jalur yang telah ditentukan oleh Allah SWT. yaitu terpeliharanya kesucian keturunan (h]ifz]u An Nasl) yang termasuk salah satu dari lima tujuan primair dari Syari'at Islam "amrun z]oruriyyun" yaitu: memelihara agama, jiwa, akal, keturunan dan harta benda, dengan tetap menempatkan Anak angkat sebagai Anak orang lain (bukan anak kandungnya sendiri) dan yang masih tetap mempunyai hubungan —hubungan hukum dengan kedua orang tua kandungnya dan keluarganya, baik di bidang nasab, waris, perkawinan pada umumnya dan Wali nikah pada khususnya.

Adanya ketentuan wasiat wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam merupakan jembatan yang menutupi ketimpangan yang terjadi selama ini antara anak angkat dan orang tua angkat yang tidak terjadi saling mewarisi, karena memang tidak ada ketentuan saling mewarisi antara keduanya. Sedangkan anak angkat yang telah sangat berjasa, merawat dan memelihara orang tua angkat tidak mendapat harta peninggalan ketika orang tua angkatnya meninggal dunia, atau sebaliknya, kecuali orang tua angkat atau anak angkat itu telah lebih dahulu membuat wasiat. Bila tidak ada anak angkat atau orang tua angkat itu tidak mendapat harta apapun. Hal ini telah terasa tidak adil dalam masyarakat. Anak angkat yang telah mengabdi begitu lama untuk kemaslahatan orang tua angkat atau sebaliknya tidak mendapat bagian harta.

Kompilasi Hukum Islam menberikan wasiat wajibah kepada anak angkat karena kenyataan hubungan yang tidak dapat dipungkiri secara hukum, maka Pasal 209 memodifikasi sesuatu keseimbangan hak dan kedudukan antara anak angkat dan orang tua angkat dalam hubungan waris mewarisi.

Modifikasi ini berujud bahwa anak angkat berhak mendapatkan sepertiga dari harta yang ditinggalkan oleh orang tua angkatnya, berdasarkan

konstruksi hukum wasiat wajibah. Demikian juga sebaliknya orang tua angkat berhak mendapatkan sepertiga dari harta yang ditinggalkan anak angkatnya berdasarkan pada konstruksi wasiat wajibah.

Aturan wasiat wajibah pada KHI yang memberikan wasiat wajibah kepada anak angkat dan ayah angkat dengan batasan sepertiga dari harta, bila dibandingkan dengan wasiat wajibah di negara-negara Islam pada umumnya berbeda yang mengidentifikasikan cucu yatim sebagai penerima wasiat wajibah.

Keberadaan KHI menetapkan lembaga wasiat wajibah terhadap anak angkat dan ayah angkat yang berbeda dengan lembaga wasiat wajibah yang dikenal di negara-negara Islam lain merangsang tumbuhnya pemahaman yang antisipatif terhadap perkembangan kebutuhan hukum. Beberapa tahun terakhir ini, asumsi tersebut secara factual dipraktikan oleh Mahkamah Agung yang merekonstruksi wasiat wajibah dengan mentode kias untuk memutuskan beberapa kasus yang belum ada ketentuan hukumnya. Kasus-kasus yang dimaksud adalah:

Pertama, Putusan Nomor 368.K/AG/1995, Putusan MA No. 51.K/AG.1999 yang memutuskan memberikan wasiat wajibah kepada saudara kandung non muslim. Padahal, sebagaimana diketahui konstruksi wasiat wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam dianalogikan kepada anak angkat dan orang tua angkat. Dan Putusan MA No. 16 K/AG/2010 tentang hak mewaris istri non muslim dari suami yang beragama Islam melalui wasiat wajibah. Kedua, Mahkamah Agung membuat terobosan hukum untuk menetapkan hak-hak anak tiri, melalui wasiat wajibah. Ketentuan tersebut tercantum dalam Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) No 7 tahun 2012 hasil pembahasan Komisi Bidang Peradilan Agama MA.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) No 7 tahun 2012 tentang rumusan hukum hasil rapat pleno kamar Mahkamah Agung sebagai pedoman pelaksanaan tugas bagi pengadilan, h. 9.

Rekonstruksi tersebut dapat dipahami jika dilihat dari segi pendekatan perundang-undangan: Pertama, tidak adanya hukum positif yang mendasari pemberian wasiat wajibah bagi seorang non muslim mendorong Mahkamah Agung melakukan upaya penemuan hukum dalam memutus perkara-perkara (kasasi) tersebut. Hal ini sejalan dengan bunyi pasal 49 UU No. 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama bahwa hukum waris yang dipraktikkan di Pengadilan Agama adalah hukum waris Islam, sedangkan hukum materiilnya diatur dalam Buku II KHI.

Selain itu, perlu diingat pula ketentuan pasal 10 Undang-undang No. 48 Tahun 2009 tentang Kekuasaan Kehakiman bahwa "Pengadilan dilarang menolak untuk memeriksa, mengadili dan memutus suatu perkara yang diajukan dengan dalih bahwa hukum tidak ada atau kurang jelas, melainkan wajib untuk memeriksa dan mengadilinya". Dengan kata lain, pengadilan harus menemukan sendiri hukumnya secara independen. Terkait dengan hal ini, dalam pasal 5 ayat (1) Undang-undang tersebut dijelaskan bahwa "Hakim dan Hakim Konstitusi wajib menggali, mengikuti, dan memahami nilai-nilai hukum dan rasa keadilan yang hidup dalam masyarakat. Ketentuan inilah yang menjadi dasar hukum KHI dapat digunakan sebagai rujukan tak langsung atau sebagai pedoman. Ketentuan Pasal di atas sejalan dengan pasal 229 KHI bahwa "Hakim dalam menyelesaikan perkara-perkara yang diajukan kepadanya wajib memperhatikan dengan sungguh-sungguh nilai-nilai hukum yang hidup dalam masyarakat, sehingga putusannya sesuai dengan rasa keadilan".

Logika hukum lain yang menjadi pertimbangan Mahkamah Agung dalam memutuskan kasus-kasus tersebut di atas, dengan merekonstruksi wasiat wajibah yang semula dalam KHI hanya diperuntukkan kepada anak angkat dan orang tua angkat kemudian diberlakukan juga kepada saudara

kandung non muslim, istri non muslim dari suami yang beragama Islam, dan menetapkan hak-hak anak tiri, melalui wasiat wajibah, padahal untuk kasus yang pertama (perbedaan agama) tetap merupakan salah satu penghalang untuk dapat saling mewarisi, serta kasus yang kedua mereka dianggap tidak mempunyai hubungan keperdataan dengan ayahnya, sehingga tidak termasuk sebab saling mewarisi.

Mengenai penghalang untuk menerima warisan karena perbedaan agama, aturan ini menimbulkan banyak kesulitan di wilayah-wilayah yang anggota-anggota keluarganya menganut berbagai macam agama, <sup>2</sup> Indonesia termasuk dalam kategori wilayah ini, oleh karena itu Mahkamah Agung berusaha memutuskan kasus-kasus tersebut sesuai dengan amanat Pasal 5 ayat (1) dan Pasal 10 Undang-undang Kekuasaan Kehakiman serta Pasal 229 KHI sebagaimana disebutkan di atas. Dan hasil penemuan hukum yang diyakini dapat menyelesaikan kesulitan tersebut adalah dengan memberikan wasiat wajibah kepada saudara kandung non muslim dan istri non muslim.

Pemberian hak wasiat wajibah bagi ahli waris nonmuslim dalam konteks masyarakat yang plural merupakan suatu jalan pemeratan agar tidak terjadi goncangan sosial antara warga yang berbeda agama. Sehingga diharapkan akan mampu mewujudkan kedamaian antara warga muslim dan nomuslim. Ini merupakan hikmah yang terkandung dalam putusan pemberian hak wasiat wajibah kepada ahli waris nonmuslim.

Keputusan Mahkamah Agung ini dapat menjaga keutuhan keluarga dan mengakomodir adanya realitas sosial masyarakat Indonesia yang pluralistik yang terdiri dari berbagai etnis dan keyakinan, serta kemaslahatan untuk memenuhi rasa keadilan. Pemberian wasiat wajibah kepada saudara

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Di Sulawesi Selatan khususnya daerah Kabupaten Tanah Toraja, masih banyak ditemui dalam satu keluarga menganut agama tidak hanya satu. Uniknya meskipun berbeda agama antara saudara maupun dengan orang tua, tidak menjadi penghalang kerukunan di antara mereka.

kandung non muslim dan istri non muslim ini telah memberikan sumbangan yang baru dalam pembaharuan hukum Islam di Indonesia, tapi bersifat terbatas. Artinya, ahli waris non muslim tetap sebagai orang yang terhalang untuk mendapatkan bagian dari harta peninggalan saudara kandungnya yang muslim dan istri non muslim dari suami yang muslim.

Mahkamah Agung memahami ruh dan tujuan dari Q.S. Al-Baqarah/2:80 sebagai landasan pijak wasiat wajibah karena, ayat wasiat tersebut menentukan suatu kewajiban hukum yang definitif bagi orang Islam untuk membuat wasiat yang akan dikontribusikan kepada kerabat dekat yang bukan menjadi ahli waris atau ahli waris tapi terhalang. Putusan Mahkamah Agung dengan memilih wasiat wajibah tersebut mengandung nilai keadilan (aspek filosofis) dan nilai kemanfaatan (aspek sosiologis) yang dikehendaki oleh Q.S. Al-Baqarah/2:80.

Pemberian bagian *wasiat wajibah* bagi anggota keluarga beda agama tidak berlangsung begitu saja. Dari pertimbangan Mahkamah Agung dalam perkara 16 K/AG/2010 implisit ada persyaratan yang diberikan. Perkawinan pewaris dengan isterinya sudah berlangsung cukup lama yaki 18 tahun. Hakim agung melihat fakta bahwa sang isteri telah mengabdikan dirinya dalam keluarga bersama suami dalam waktu yang cukup lama. Sehingga layak dan adil untuk memperoleh hak-haknya selaku isteri untuk mendapat bagian dari harta peninggalan berupa wasiat wajibah serta bagian harta bersama'.

Selain itu menurut Edi Riadi, Para fuqaha menetapkan perbedaan agama pewaris dengan ahli waris sebagai faktor penghalang untuk mewaris. Ketentuan ini tidak diatur dalam Al-Qur'an, melainkan dalam Hadis Nabi Muhammad yang diriwayatkan oleh Usamah ibn Zayd. Hadis yang dimaksud dengan matan yang berbeda pertama, bermakna "Seorang muslim tidak boleh mewaris harta warisan pewaris yang beragama selain Islam dan sebaliknya

orang yang beragama selain Islam tidak boleh mewaris harta warisan pewaris muslim." Kedua bermakna "Seorang muslim tidak boleh mewaris harta warisan pewaris yang beragama selain Islam" – tanpa kalimat sebaliknya.<sup>3</sup>

Dilihat dari segi sanad (rangkaian orang yang meriwayatkan Hadis dari Nabi Muhammad kepada sahabat berlanjut kepada generasi berikutnya sampai kepada yang membukukan Hadis), Hadis tersebut berstatus sahih (memenuhi standar untuk dijadikan sumber hukum), akan tetapi dari segi matan (substansinya), hadis tersebut diragukan kesahihannya. Pertama, karena matan hadis tersebut, khususnya bentuk yang kedua, menurut satu riwayat dalam Sahih al-Bukhari dan Sunan Ibn Majah adalah pendapat 'Umar ibn al-Khattab bukan pendapat Nabi Muhammad. Kedua, daya mengikat hadis tersebut diragukan karena Mu'adh ibn Jabal pernah memutus kasus harta warisan dari pewaris Yahudi harta warisan diberikan kepada ahli waris yang muslim. Keputusan Mu'adh ibn Jabal tersebut diikuti oleh Yahya ibn Ya'mar. Berbeda dengan Mu'adz ibn Jabal, 'Umar ibn al-Khattab berpegang teguh pada prinsip di mana orang muslim tidak boleh mewaris harta warisan dari pewaris kafir, beliau dalam kapasitas sebagai qadi pernah menolak tuntutan seorang muslim terhadap harta warisan pewaris yang kafir dan harta warisan diberikan kepada ahli waris yang kafir.<sup>4</sup>

KHI Pasal 171 huruf b dan c mengatur tentang syarat pewaris dan ahli waris harus beragama Islam. Dengan demikian, beda agama dalam KHI merupakan penghalang bagi seseorang untuk mewaris. Dalam hal wasiat, Pasal 171 huruf f KHI menyebutkan: "wasiat adalah pemberian suatu benda dari pewaris kepada orang lain atau lembaga yang akan berlaku setelah pewaris meninggal dunia." Pasal tersebut tidak mensyaratkan penerima wasiat

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Edi Riadi, *Dinamika Putusan Mahkamah Agung Republik Indonesia dalam Bidang Perdata Islam* (Jakarta: Gramata Publishing, 2011), h. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Edi Riadi, *Dinamika Putusan Mahkamah Agung Republik Indonesia dalam Bidang Perdata Islam*, h. 284.

harus orang yang bergama Islam, sehingga orang yang tidak beragama Islam sah menerima wasiat dari seorang yang beragama Islam. Akan tetapi pasal-pasal lainnya tentang wasiat tidak pula terdapat pasal yang mengatur kewajiban seorang untuk berwasiat kepada keturunannya atau kerabat yang mempunyai hubungan darah yang tidak beragama Islam.

Mahkamah Agung dalam putusannya menetapkan anak pewaris yang tidak beragama Islam dapat diberi wasiat wajibah (wasiat yang ditetapkan oleh pengadilan) maksimal 1/3 bagian dari harta warisan, sebagaimana wasiat wajibah untuk anak angkat dari ayah angkatnya pada saat ayah angkat tidak memberikan wasiat untuk anak angkatnya. Atas dasar kedudukan Hadis tentang beda agama sebagai penghalang untuk mewaris dilihat dari segi dilalah maupun riwayahnya bersifat zanni, dan teori usul fikih bahwa Hadis tidak dapat diberlakukan secara umum akan tetapi merupakan hukum yang mengikat kasus tertentu. Berdasarkan kaidah "Penetapan hukum didasarkan pada kekhususan sebab, bukan keumuman lafaz."

Selain itu dapat dipahami bahwa majelis hakim MA dalam perkara No. 368 K/AG/1995 memberikan hak bagian kepada ahli waris nonmuslim dari harta peninggalan pewaris muslim. Tetapi majlis MA tidak menyatakan bahwa ahli waris nonmuslim adalah seorang ahli waris serta memperoleh bagian warisan. Akan tetapi memberikan bagian kepada ahli waris nonmuslim bagian wasiat wajibah.

Dalam hal ini majlis hakim memberikan bagian wasiat wajibah dan bukan bagian warisan. Sehingga putusan majelis hakim tersebut tidak bertentangan dengan hadits serta mampu menghadirkan keadilan yang disesuaikan dengan konteks masyarakat Indonesia sekarang di dalam hubungan antara masyarakat muslim dan nonmuslim.

Senada dengan hal tersebut yang dikemukakan oleh Imam Maraghi yang menyatakan bahwa wasiat itu berdasarkan atas kebiasaan yang berlaku di masyarakat serta kemampuan ekonomi seseorang, dengan ketentuan tidak boleh lebih dari sepertiga. <sup>5</sup> Dengan bersandar pada kebiasaan masyarakat, maka pada masyarakat yang tidak mempersoalkan dikotomi muslim dan nonmuslim, wasiat kepada ahli waris nonmuslim dapat dijalankan.

Dalam ilmu Ushul Fiqh, salah satu kaidah ushuliyah adalah *al-ʻadah muhakkamah*. Sehingga jika tradisi dalam suatu masyarakat itu memberikan bagian kepada ahli waris nonmuslim, maka secara hukum ahli waris nonmuslim juga memperoleh bagian. Dan nampaknya, inilah yang dijadikan pertimbangan oleh majlis hakim MA dalam menjatuhkan putusan memberikan hak wasiat wajibah kepada ahli waris non muslim untuk memperoleh bagian dari harta peninggalan pewaris muslim sebesar bagian warisan seorang pewaris muslim.

M Qurasish Shihab berpendapat bahwa sebelum adanya hak waris, hukum berwasiat adalah wajib. Dan setelah adanya hak waris, kewajiban berwasiat tidak berlaku lagi. Akan tetapi menurutnya, wasiat bisa diberikan kepada orang tua jika mereka tidak memperoleh bagian dalam warisan. Dan logikanya, apabila berwasiat kepada orang tua bisa dilakukan jika mereka tidak memperoleh bagian warisan, maka wasiat kepada ahli waris nonmuslim juga bisa dilakukan. Karena dalam hal ini posisi mereka sama, yaitu samasama sebagai ahli waris yang tidak memperoleh bagian warisan.

Logika majlis hakim yang memberikan hak wasiat wajibah kepada ahli waris nonmuslim ini juga senada dengan pemikiran M Quraish Shihab.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Ahmad Mustofa Al-Maraghi, *Tafsir Mara>ghi>*, Juz I (t.tp.: Da>r Al-Fikr, 1991), h. 64-

Karena dalam hal ini orang tua dan anak memiliki posisi yang sama yaitu posisi sebagai ahli waris.

Maka putusan Mahkamah Agung memberikan wasiat wajibah kepada anak atau kerabat pewaris yang menganut agama selain Islam tidak bertentangan dengan al-Qur'an, Hadis, fikih mazhab empat dan KHI. Putusan ini merupakan putusan yang responsif terhadap isu HAM. Ijtihad yang digunakan adalah ijtihad intiqa'i di mana Mahkamah Agung menerapkan hukum yang telah ada bahwa wasiat dapat diberikan kepada orang yang beragama selain Islam.

Pengaruh dari aturan wasiat wajibah untuk anak angkat yang kemudian dikembangkan dalam putusan mahkamah agung terhadap ahli waris non muslim untuk mendapat wasiat wajibah, dikembangkan lagi pada forum rakernas Mahkamah Agung hingga menjangkau wasiat wajibah bagi anak tiri. Anak tiri mendapatkan wasiat wajibah berdasarkan ketentuan yang tercantum dalam Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) No 7 tahun 2012 hasil pembahasan Komisi Bidang Peradilan Agama MA.

Anak tiri adalah anak bawaan isteri dan / atau suami. Berpegang pada pengertian di atas dapat dijabarkan adanya 2 (dua) kategori Anak tiri yaitu : pertama, anak bawaan isteri dan/ atau suami akibat perkawinan sah, dan kedua, anak bawaan isteri yang lahir di luar perkawinan sah.

Pengertian Anak Tiri tersebut di atas, di dasari pada kenyataan bahwa pernikahan yang dilakukan tidak semua oleh mereka yang masih berstatus perjaka dan perawan, melainkan juga "banyak" dilakukan oleh seorang Jejaka dengan seorang Janda yang telah mempunyai anak (dengan suaminya dahulu), atau seorang Duda yang telah mempunyai anak (dengan isterinya dahulu) dengan seorang Perawan, atau seorang Duda yang telah mempunyai anak

\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) No 7 tahun 2012 tentang rumusan hukum hasil rapat pleno kamar Mahkamah Agung sebagai pedoman pelaksanaan tugas bagi pengadilan, h. 9.

(dengan isterinya dahulu) dengan seorang Janda yang juga telah mempunyai anak pula (dengan suaminya dahulu).

Suatu pernikahan yang dilakukan merupakan perbuatan hukum yang yang menimbulkan multi dimensi hak dan kewajiban, termasuk di dalamnya hak saling mewarisi dengan meninggalnya salah satu, suami atau isteri.

Pernikahan juga bisa menimbulkan adanya hubungan hukum, bukan saja terhadap mereka berdua (suami-isteri), melainkan juga terhadap Anak tiri mereka, antara lain :

Antara Anak tiri perempuan dengan Bapak tirinya atau Anak tiri lakilaki dengan Ibu tirinya, diantara mereka ini tidak boleh saling menikahi satu dengan lainnya, apabila Bapak atau Ibu dari Anak tiri ini dalam pernikahannya dengan Ibu atau Bapak kandung Anak tiri tersebut sudah dukhul (bersetubuh), sebagaimana hal ini ditentukan dalam Firman ALLAH SWT. dalam Q. S. Al-Nisa/3:23

△\$→\$₩**○■■●**▼ **₩₽₩₽₩₽** ▓⑧☞♨ಚ♪⊁ ×77 4 8 (1) ★ 10 6 / 3 / 3 ┌┋→┇☞⑪△७□▧◮◫▮◆□ ∅¾**७**∥□♦৫**→♦**₹०**०**□Щ **№ □△→○◆३•७**∞€/2 Ø\$7≣Ø\**ØG*~‡○\\$ 2 XX  $\mathbb{Z} \mathcal{H} \mathcal{M} \Pi$ \$→BØ6□→XF○ K\$7≣6\* \* Ø 6~ #O R□ 6 Z\$ **↓** v⊚ **☎**♣□**←**♥□↗≣•ゑ ● B & W B II O • 🗙 • □ △\$→\$♡⊙■□◆┐ 多め正金 **♦**×<**₽◎★1◎6√}** श्वाभ ·• \$\mathcal{Q}(1) **♪\*☆√♦₫☆∺♥◎←√**♣ G. ↑ ♦ & š° ✓ ♦ € **₩\$6□→₩⊠¥** ♦∂₽⊠₫ \* # 65 % · M 70 0 ∞○□□ よ○ ℄ℋℋℐℴℐ⅌℗℔℧℄

## Terjemahnya:

diharamkan atas kamu (mengawini) ibu-ibumu; anak-anakmu yang perempuan; saudara-saudaramu yang perempuan, saudara-saudara bapakmu yang perempuan; saudara-saudara ibumu yang perempuan; anak-anak perempuan dari saudara-saudaramu yang laki-laki; anak-

anak perempuan dari saudara-saudaramu yang perempuan; ibu-ibumu yang menyusui kamu; saudara perempuan sepersusuan; ibu-ibu isterimu (mertua); anak-anak isterimu yang dalam pemeliharaanmu dari isteri yang telah kamu campuri, tetapi jika kamu belum campur dengan isterimu itu (dan sudah kamu ceraikan), Maka tidak berdosa kamu mengawininya; (dan diharamkan bagimu) isteri-isteri anak kandungmu (menantu); dan menghimpunkan (dalam perkawinan) dua perempuan yang bersaudara, kecuali yang telah terjadi pada masa lampau; Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.

Adanya kesepakatan secara sadar dalam bentuk kesediaan menerima secara diam-diam, dengan pengertian bahwa dengan kesediaan menikahi Ibu atau Bapak dari Anak tiri tersebut, berarti bersedia pula menerima kehadiran Anak tiri tersebut dalam satu rumah tangga. Sehingga keberadaan Anak tiri ini, secara otomatis menjadi salah satu anggota keluarga yang sekaligus menimbulkan tanggungjawab moril maupun materiil bagi Ibu maupun Bapak tirinya untuk mengasuh dan memupuk pendidikan serta membiayainya/menafkahinya, dan lain-lainnya yang menyangkut dengan kebutuhan/ hajad hidup dan kehidupan Anak tiri ini, masa kini dan masa depannya.

Terlebih posisi anak tiri memiliki nilai tawar oleh karena dalam penentuan bagian warisan, keberadaan anak tiri dapat mengurangi bagian warisan untuk isteri atau suami berdasarkan keumuman makna walad pada O.S al-Nisa/3:12

**⊠**4**2**4 **Ø** G → & & Z\$→\$•1@◆□ Ø6~ • Ø ◆ □ ·*☆*←5/20 • 1/20 lacktriangledownઈ જે⊠•□ Ø6~ • Ø ◆ □ **┌ॐ→**⋛■**届**◆□ **≈**□√**\**2⊕□**K**3 **□•**0\2⊕◆□ **2**9€**→** @**₩**₩₩ ·A→~~~~ \$\$©**⊙**∿∂ ←II←©≪†10€~% Ø64 • Ø ◆□ **□●⊕∞●●□** SK SIL 37**₩**₽₽**₽**₽•€ **2**9€**3**0 ☎□□ઃ♪♥♥■■∙♪ €७□७३ ⟨½┖४♦७ ৯₥₽⊠₫♪

♦❸·Φ⇩░□ઃ░ ☎ネ┲◘╾ţ₽⋅░ ↶⇘⋉·□ 劘 ▾□←⑨❹○℩◙ℯィネ \* Sign **↓7 Ø ₽ ● ● ● ●** (1) ♠™← No ♦□  $\triangle = 0$   $\triangle 0$  $\mathbb{Z}\mathcal{M}\mathbb{I}$ **₩→□**••••• **□●⊕⋈७•□ ◆**8⊘2⊠¥ **A**GG □&; **6** : **⊕**⊕**№**□•□• #**™**XH# ᄻᇓ᠖⇗↫ᄼ∙છৣང▧ 

#### Terjemahnya:

Dan bagimu (suami-suami) seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh isteri-isterimu, jika mereka tidak mempunyai anak. jika isteri-isterimu itu mempunyai anak, Maka kamu mendapat seperempat dari harta yang ditinggalkannya sesudah dipenuhi wasiat yang mereka buat atau (dan) seduah dibayar hutangnya. Para isteri memperoleh seperempat harta yang kamu tinggalkan jika kamu tidak mempunyai anak. jika kamu mempunyai anak, Maka Para isteri memperoleh seperdelapan dari harta yang kamu tinggalkan sesudah dipenuhi wasiat yang kamu buat atau (dan) sesudah dibayar hutang-hutangmu. jika seseorang mati, baik laki-laki maupun perempuan yang tidak meninggalkan ayah dan tidak meninggalkan anak, tetapi mempunyai seorang saudara lakilaki (seibu saja) atau seorang saudara perempuan (seibu saja), Maka bagi masing-masing dari kedua jenis saudara itu seperenam harta. tetapi jika saudara-saudara seibu itu lebih dari seorang, Maka mereka bersekutu dalam yang sepertiga itu, sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar hutangnya dengan tidak memberi mudharat (kepada ahli waris). (Allah menetapkan yang demikian itu sebagai) syari'at yang benar-benar dari Allah, dan Allah Maha mengetahui lagi Maha Penyantun.

Ayat tersebut menggariskan bahwa suami mendapat bagian ¼ apabila isteri mempunyai anak atau anak dari anak laki-laki (cucu) dan seterusnya ke bawah, baik anak itu dari suami tersebut, maupun dari lainnya (suami terdahulu). Isteri mendapat bagian ¼ apabila suami tidak mempunyai anak atau anak dari anak laki-laki (cucu) dan seterusnya ke bawah, baik anak itu dari isteri tersebut maupun dari isteri yang lainnya. Serta isteri mendapat 1/8 bila yang diwarisinya mempunyai far'u-warits, baik yang lahir melalui isteri pewaris ini maupun melalui isterinya yang lain.

Apabila Anak tiri dapat menjadi *Hajib Nuqshan* terhadap Ibu atau Bapak tirinya, maka apakah tidak mungkin apabila anak tiri mendapatkan bagian dari harta warisan Ibu tiri atau Bapak tirinya?

Posisi Anak tiri manakla dibandingkan dengan Anak angkat, maka posisi Anak tiri ini "terkadang" tidak lebih baik dari Anak angkat. Apabila kehadiran Anak angkat secara penuh diterima oleh Kedua Orang tua angkatnya, karena memang dikehendaki kehadirannya, maka tidak demikian halnya dengan Anak tiri. Kehadiran Anak tiri "terkadang" tidak diterima secara penuh oleh Ibu atau Bapak tirinya. Bisa saja terjadi bahwa seseorang hanya bisa menerima Ibu atau Bapaknya saja (dari Anak tiri). Karena memang yang dinikahi itu adalah Ibu atau Bapaknya (saja), dan bukan dengan anakanaknya itu (Anak tiri). Pandangan seperti ini tentu lahir dari mereka yang beranggapan bahwa pernikahan hanyalah mengikat bagi mereka berdua (suami-isteri) saja, tidak lebih dan tidak kurang.

Posisi Anak tiri seperti tersebut di atas, maka bagi Anak tiri yang Orang tua kandungnya, berkecukupan harta "mungkin" tidak begitu menjadi masalah yang berarti. Akan tetapi apabila Orang tua kandungnya (dari Anak tiri) kurang berkecukupan, maka masalah harta menjadi sangat berarti baginya, demi menunjang kesejahteraan hidupnya di masa kini dan yang akan datang, baik untuk pendidikan, pengobatan dan pembinaan lainnya.

Oleh karena itu kedudukan Anak tiri dalam kewarisan dapat dikiaskan kedudukan dan hak-haknya dengan Anak angkat, sehingga kepadanya dapat pula diberikan bagian dari harta warisan Ibu atau Bapak tirinya, melalui modifikasi dari konsturksi Hukum Wasiat wajibah sebanyak-banyaknya 1/3 dari harta warisan Ibu atau Bapak tirinya.

Pemberian kepada Anak tiri seperti ini, pada dasarnya akan mempunyai fungsi yang sama dengan pemberian porsi kepada Anak angkat,

mengingat keduanya mempunyai persamaan kenyataan alasan ('illat) bahwa mereka ini adalah anak orang lain yang dengan sengaja dimasukkan menjadi bagian dari satu keluarga dengan tetap mempertahankan jati diri mereka sebagai anak orang lain demi tetap terpeliharanya "hifdzun Nasl".

Pemberian seperti tersebut di atas, juga mempunyai fungsi yang sama dengan pemberian kepada Anak angkat yaitu untuk melindungi dan menjamin kesejarteraan mereka yang ada di dalam tangungjawab satu keluarga. Bukankah Allah swt. juga telah menganjurkan tindakan pengentasan seperti ini, sebagaimana Firman ALLAH swt. dalam Q.S. al-Ahzaab/33:6

**5**% ₹ □□ ( 20 € / } ⇗⇣ၽʤ∩☒⇙⇛♦☜Է◊♪◘♦▮⇗◙☞ៈ⇕↛↛♣☎褍☐⇗ഢ⇡□↟⇊♦□ Land O→ A & B & D B Vow 第山なる ♦×ΦѬ❷ヂ♐७և⅓←©७७₽₽₽♣◆□  $\Omega \square \square$ % O ■ ■ O % ☎彔☑□→日△→△劃•≈ GA \$□□**∇**0℃→□♥ \$7≣**४** ★ ØGA ♦ ®७७℃□□□□ **>**MA•₽ & \$6□7⊃⇔○♦\\ **€⋈**∌

### Terjemahnya:

Nabi itu (hendaknya) lebih utama bagi orang-orang mukmin dari diri mereka sendiri dan isteri-isterinya adalah ibu-ibu mereka. dan orang-orang yang mempunyai hubungan darah satu sama lain lebih berhak (waris-mewarisi) di dalam kitab Allah daripada orang-orang mukmim dan orang-orang Muhajirin, kecuali kalau kamu berbuat baik kepada saudara-saudaramu (seagama). adalah yang demikian itu telah tertulis di dalam kitab (Allah).

Aturan wasiat wajibah untuk anak tiri didasari pula oleh Q.S al-Nisa/4:8



Terjemahnya:

dan apabila sewaktu pembagian itu hadir kerabat, anak yatim dan orang miskin, Maka berilah mereka dari harta itu (sekedarnya) dan ucapkanlah kepada mereka Perkataan yang baik.

Anak tiri, dalam kenyataan kehidupan berkeluarga, sudah merupakan bagian integral dalam sebuah keluarga dengan Ibu atau Bapak tirinya, sebagaimana tersebut di atas, dan dengan tetap berpegang teguh kepada *Hifdz]un Nasl*, serta adanya tanggungjawab Ibu atau Bapak tiri terhadap Anak tirinya, sebagai akibat hukum dari kesediaan menikahi Ibu atau Bapak kandung dari Anak tiri tersebut, maka tentunya merupakan langkah yang rasional, logis dan yuridis serta bijaksana untuk memberikan prioritas, terhadap Pemberian untuk Kerabat ini, kepada dan untuk Anak tiri.

Banyaknya porsi Pemberian untuk Kerabat ini kepada dan untuk Anak tiri, tentunya disesuaikan dengan kepatutan dan rasa keadilan keluarga dan musyawarah interen keluarga sebagai Ahli waris yang berhak. Apabila diperlukan, dikarenakan tidak adanya kesepakatan, maka Hakim dapat menentukannya secara kasuistik.

Tidak hanya anak tiri, bahkan wasiat wajibah dimungkinkan pula kepada anak luar nikah untuk menguatkan putusan Mahkamah Konstitusi No. 46/PUU-VIII/2010 dalam pengujian Pasal 43 ayat 1 UU No 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. Hal ini dimungkinkan karena tercabutnya hak-hak keperdataan anak yang disebabkan bukan karena perbuatannya, sesungguhnya mencederai rasa keadilan dan bertentangan dengan beberapa prinsip yang terdapat dalam undang-undang. Diantaranya adalah sebagai berikut:

**a.** Bertentangan dengan prinsip persamaan di hadapan hukum (*equality before the law*), karena dengan mencabut hak keperdataan anak diluar nikah terhadap ayah menjadikan kedudukan anak tidak sama di hadapan hukum.

- **b.** Bertentangan dengan Undang-undang Dasar 1945 Pasal 27 ayat (1) yang berbunyi: "Segala warga negara bersamaan kedudukannya di dalam hukum dan pemerintahan dan wajib menjunjung hukum dan pemerintahan itu dengan tidak ada kecualinya".
- c. Bertentangan dengan Undang-undang Nomor 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak Pasal 4 yang berbunyi : "Setiap anak berhak untuk hidup, tumbuh, berkembang dan berpartisipasi secara wajar sesuai dengan harkat dan martabat kemanusiaan, serta mendapat perlindungan dari kekerasan dan diskriminasi".
- d. Dengan hilangnya hak-hak keperdataan anak dari ayahnya di atas, maka hilang pula hak-hak anak uuntuk mendapat pendidikan, nafkah, perlindungan dan sebagainya dari ayahnya tersebut. Hal ini tidak sesuai dengan Pasal 1 ayat (12) UU No. 23 Tahun 2002 yang berbunyi : "Hak anak adalah bagian dari hak asasi manusia yang wajib dijamin, dilindungi dan dipenuhi oleh orang tua, keluarga, masyarakat, pemerintah dan Negara", dan beberapa melanggar lainnya seperti Undang-undang Nomor 39 tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia dan undang-undang yang lainnya.
- e. Bertentangan dengan Undang-undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia yang juga mengatur tentang perlindungan anak yang menyatakan "Setiap anak berhak atas perlindungan oleh orang tua, keluarga, masyarakat, dan Negara. Hak anak adalah hak asasi manusia dan untuk kepentingannya hak anak itu diakui dan dilindungi oleh hukum bahkan sejak dalam kandungan. Setiap anak sejak kelahirannya, berhak atas suatu nama dan status kewarganegaraan"
- **f.** Bertentangan dengan Deklarasi "Social Welfare" dan "Human Rights" untuk anak (Deklarasi Jenewa, 1924) asas 1 yaitu : "Anak-anak berhak

menikmati seluruh haknya yang tercantum dalam deklarasi ini. Semua anak tanpa pengecualian yang bagaimanapun berhak atas hak-hak ini, tanpa membedakan suku bangsa, warna kulit, jenis kelamin, bahasa, agama, pendapat dibidang politik atau dibidang lainnya, asal-usul bangsa atau tingkatan social, kaya atau miskin, keturunan atau status, baik dilihat dari dirinya sendiri maupun dari segi keluarganya" <sup>8</sup>

# B. Pemberian Warisan Kepada Ahli Waris Pengganti

Fikih mazhab empat tidak mengenal ahli waris pengganti. Dalam fikih mazhab empat, jika terjadi seorang meninggal dunia meninggalkan anak dan cucu dari anak yang lebih dahulu meninggal dunia, maka cucu dari anak yang lebih dahulu meninggal dunia disebut *zawi al-arham* dan tidak dapat mewaris dari kakeknya.<sup>9</sup>

Di Indonesia, Hazairin memperkenalkan ahli waris pengganti berdasarkan penafsiran Q.S. Al-Nisa/4 : 33.



Terjemahnya:

Bagi tiap-tiap harta peninggalan dari harta yang ditinggalkan ibu bapak dan karib kerabat, Kami jadikan pewaris-pewarisnya. dan (jika ada) orang-orang yang kamu telah bersumpah setia dengan mereka, Maka berilah kepada mereka bahagiannya. Sesungguhnya Allah menyaksikan segala sesuatu.

Hazairin menafsirkan ayat tersebut secara berbeda dengan para ahli tafsir. Beliau menafsirkan "bagi setiap orang", "ahli waris pengganti" "harta warisan". Sehingga menurut Hazairin terjemahan lengkap ayat tersebut adalah

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>http://www.badilag.net/artikel/8990-wasiat-wajibah-bagi-anak-di-luar-perkawinan-yang-sah-oleh-asep-ridwan-h-shi-mag-2211.html, akses tanggal 2 Mei 2015

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Ibn Qudamah, *al-Mughni wa Syarh al-Kabir*, Juz. VIII, h. 318.

"dan bagi setiap orang Allah membuat (menetapkan) ahli waris pengganti untuk mewaris harta warisan yang ditinggalkan oleh orang tuanya atau kerabatnya." Penafsiran Hazairin tersebut yang menjadikan Hazairin sebagai pencetus "ahli waris pengganti".

Secara bebas Hazairin juga menerangkan bahwa teks ayat di atas mengandung makna bahwa Allah SWT mengadakan mawali untuk seseorang dari harta peninggalan orang tua dan keluarga dekat. Ada dua syarat yang harus dipenuhi mawali sehingga dapat menjadi ahli waris, yaitu: (1) orang yang menghubungkan antara mawali dengan pewaris harus telah meninggal lebih dahulu dan (2) antara mawali dengan pewaris terdapat hubungan darah. Mawali-mawali tersebut meliputi: (a) mawali untuk anak, baik laki-laki maupun perempuan, (b) mawali untuk saudara, baik laki-laki maupun perempuan, (c) mawali untuk ibu, dan (d) mawali untuk ayah. Ketentuan ini oleh beliau dipahami sesuai dengan sistem kewarisan yang dikehendaki oleh Islam yaitu sistem kewarisan bilateral.

Hazairin menyimpulkan bahwa ayat-ayat al-Qur'an di bidang perkawinan dan kewarisan mencerminkan suatu bentuk sistem kekeluargaan yang bilateral. Untuk sampai pada sebuah kesimpulan tersebut, Hazairin menggunakan ilmu tentang bentuk kemasyarakatan sebagai kerangka acu (frame of reference) bantu. Praktisnya, sistem kekeluargaan yang ada dalam masyarakat dikaji dan diperbandingkan satu sama lain, lalu dikonfrontir dengan al-Qur'an untuk menentukan bentuk mana yang sesuai dengan al-Qur'an.

Menurut Hazairin, sistem kewarisan tidak dapat dilepaskan dari bentuk kekeluargaan dan bentuk kekeluargaan berpangkal pada sistem keturunan yang dipengaruhi pula oleh bentuk perkawinan. Pada prinsipnya

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Hazairin, *Hukum Kewarisan Bilateral Menurut Al-Qur'an dan Hadis* (Jakarta: Tintamas, 1981), h. 27-28.

ada tiga macam sistem keturunan, yaitu patrilineal, matrilineal, dan parental atau bilateral. Prinsip patrilineal atau matrilineal akan melahirkan kesatuan kekeluargaan yang disebut dengan klan atau marga. Sedang prinsip bilateral, di sebagian masyarakat–seperti Jawa–tidak melahirkan kesatuan kekeluargaan tertentu dan di sebagian yang lain melahirkan kesatuan kekeluargaan tertentu yang disebut dengan rumpun (tribe). <sup>11</sup>

Berdasar pada tiga macam sistem keturunan itu, Hazairin menyimpulkan: Jika disebut suatu masyarakat itu patrilineal atau matrilineal atau bilateral, maka yang dimaksud ialah sistem kekeluargaan dalam masyarakat itu berdasarkan sistem keturunan yang patrilineal atau matrilineal atau bilateral. Jika disebut sesuatu hukum kewarisan itu patrilineal atau matrilineal atau bilateral, maka yang dimaksud ialah bahwa hukum kewarisan itu mencerminkan suatu sistem kekeluargaan, di mana berlaku sistem keturunan yang patrilineal atau matrilineal atau bilateral.

Selain itu, bentuk masyarakat yang patrilineal dipertahankan dengan bentuk perkawinan yang disebut eksogami, yaitu larangan kawin antara lakilaki dan perempuan yang satu klan.

Selanjutnya, Hazairin membawa kenyataan tentang sistem keturunan dan ciri-cirinya itu kepada al-Qur'ân untuk menentukan bagaimana bentuk kekeluargaan menurut al-Qur'ân. Paling tidak, menurut Hazairin, terdapat tiga landasan teologis normatif, yang menyatakan bahwa sistem kekeluargaan yang diinginkan al-Qur'ân adalah sistem bilateral, antara lain: Pertama, apabila surat an-Nisâ ayat 23 dan 24 diperhatikan, akan ditemukan adanya keizinan untuk saling kawin antara orang-orang yang bersaudara sepupu. Fakta ini menunjukkan bahwa al-Qur'an cenderung kepada sistem kekeluargaan yang bilateral. Kedua, surat an-Nisa' ayat 11 yang menjelaskan bahwa semua anak

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Hazairin, Hukum Kewarisan Bilateral Menurut Al-Qur'an dan Hadis, h. 9.

baik laki-laki maupun prempuan menjadi ahli waris bagi orang tuanya. Ini merupakan sistem bilateral, karena dalam sistem patrilineal pada prinsipnya hanya anak laki-laki yang berhak mewarisi begitu juga pada sistem matrilineal, hanya anak perempuan yang berhak. Ketiga, surat an-Nisa' ayat 12 dan 176 menjadikan saudara bagi semua jenis saudara (seayah dan seibu) sebagai ahli waris. Ternyata, kesimpulan yang ditarik oleh Hazairin bahwa ayat-ayat al-Qur'an mengarah kepada sistem bilateral tidaklah cukup. <sup>12</sup>

Pertanyaan lanjutan yang muncul adalah sistem kewarisan bilateral macam apakah yang ditetapkan oleh al-Qur'ân. Langkah berikutnya yang dibutuhkan, menurut Hazairin, adalah harus dicari perbandingannya dengan masyarakat yang bilateral.

Oleh karena itu, Hazairin juga menjelaskan bahwa terdapat tiga sistem kewarisan di Indonesia, yaitu pertama, sistem kewarisan individual, yang cirinya harta warisan dapat dibagi-bagikan pemilikannya di antara ahli waris, kedua, sistem kewarisan kolektif, yang cirinya harta peninggalan itu diwarisi oleh sekumpulan ahli waris (secara bersama-sama) yang merupakan semacam badan hukum, yang tidak boleh dibagi-bagikan pemilikannya di antara ahli waris dan hanya boleh dibagikan pemanfaatan kepada mereka, dan ketiga, sistem kewarisan mayorat, yang cirinya hanya anak tertua pada saat meninggalnya pewaris yang berhak mewarisi harta warisan atau sejumlah harta pokok dari suatu keluarga.<sup>13</sup>

Dari ketiga sistem kewarisan tersebut, dalam pandangan Hazairin, yang pertamalah yang sesuai dengan al-Qur'an. Sistem ini berpendirian bahwa dengan matinya si pewaris dengan sendirinya hak milik atas harta-hartanya itu berpindah kepada ahliwaris-ahliwarisnya. Sistem ini juga menghendaki bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Hazairin, Hukum Kewarisan Bilateral Menurut Al-Qur'an dan Hadis, h.11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Hazairin, Hukum Kewarisan Bilateral Menurut Al-Qur'an dan Hadis, h.13

pada saat matinya si pewaris itu, telah dapat diketahui dengan pasti siapa ahli warisnya atau setidaknya telah wajib diketahui pada saat dibagi.

Sedangkan dalam al-Qur'an, terdapat beberapa ayat yang secara substantif mengandung unsur-unsur sistem individual. Surat an-Nisa' ayat 7 dan 33 mengandung prinsip-prinsip bagi sistem kewarisan yang individual, yaitu adanya ahliwaris yang berhak atas suatu bagian yang pasti (nashîban mafrûdhan); ayat 8 sengaja menyebut bagiannya; dan ayat 11, 12, 176 menentukan bagian-bagian untuk ahliwaris. Dengan demikian, Hazairin berkesimpulan bahwa sistem kewarisan menurut al-Qur'ân itu termasuk jenis yang individual bilateral.

Ide pembaharuan dalam hukum kewarisan Islam yang ditawarkan oleh Hazairin secara mendasar meliputi: pertama, ahli waris perempuan sama dengan laki-laki dapat menutup ahli waris kelompok keutamaan yang lebih rendah. Jadi, selama masih ada anak, baik laki-laki maupun perempuan, maka datuk ataupun saudara baik laki-laki maupun perempuan sama-sama ter-hijab. Kedua, hubungan kewarisan melalui garis laki-laki sama kuatnya dengan garis perempuan. Karenanya penggolongan ahli waris menjadi ashabah dan zawu al-arham tidak diakui sistem kewarisan bilateral. Ketiga, ahli waris pengganti selalu mewaris, tidak pernah tertutup oleh ahli waris lain (utama). Jadi, cucu dapat mewaris bersama dengan anak manakala orang tuanya meninggal lebih dulu daripada kakeknya dan bagian yang diterimanya sama besarnya dengan yang diterima oleh orang tuanya (seandainya masih hidup).

Berdasarkan teori di atas, Hazairin membagi ahli waris menjadi tiga kelompok: dzul fara'idh, dzul qarabat, dan mawali. Berlainan dengan rumusan ahli fikih, khususnya madzhab Syafi'i dan Syi'ah, yang menganut sistem kewarisan yang bercorak patrilinial, dalam mana kelompok ahli waris mencakup: dzul fara'id, ashabah, dan dzul arham.

Sependapat dengan Hazairin, Sajuti Thalib mengemukakan bahwa ahli waris pengganti diambil dari pengertian *mawali*, maksudnya adalah ahli waris yang menggantikan seseorang untuk memperoleh bagian warisan yang tadinya akan diperoleh orang yang digantikan itu. Mereka yang menjadi mawali adalah keturunan anak pewaris, keturunan saudara pewaris atau keturunan orang yang mengadakan semacam perjanjian mewaris (bentuknya dapat saja dalam bentuk wasiat) dengan si pewaris.<sup>14</sup>

Konsep ahli waris pengganti diatur dalam Kompilasi Hukum Islam Pasal 185 yang menyatakan bahwa "Ahli waris yang meninggal lebih dahulu dari pada si pewaris maka kedudukannya dapat digantikan oleh anaknya, kecuali mereka yang tersebut dalam Pasal 173. Dan bagian ahli waris pengganti tidak boleh melebihi dari bagian ahli waris yang sederajat dengan yang diganti".

Munculnya institusi pergantian tempat didasarkan pada aliran pemikiran bahwa harta benda dalam keluarga sejak semula memang disediakan sebagai dasar material keluarga dan turunannya. Jika seorang anak meninggal sedang orangtuanya masih hidup, anak- anak dari orang yang meninggal dunia tersebut akan menggantikan kedudukan bapaknya sebagai ahli waris harta benda kakeknya.

Namun demikian, KHI juga memberi batasan bahwa harta yang didapat oleh sang cucu bukanlah keseluruhan dari harta yang seharusnya didapat sang ayah, melainkan hanya 1/3 bagiannya saja. Hal ini dapat dipahami dari pasal 185 ayat (2) dengan mengungkapkan "tidak boleh melebihi". Yang secara tidak langsung telah memberi batasan bagian yang diterima.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Sajuti Thalib, *Hukum Kewarisan Islam di Indonesia* (Jakarta: Bina Aksara, 1982), h. 80.

Seiring dengan perkembangannya azas persamaan hak dan kedudukan (equal rightand equal status) maka ketentuan pasal 185 KHI. yang menegaskan: "Ahli Waris yang meninggal lebih dahulu dari pada si pewaris maka kedudukannya dapat digantikan oleh anaknya", kalimat "anaknya" tersebut dapat dipahami bahwa baik keturunan dari anak laki-laki maupun anak perempuan yang telah meninggal lebih dahulu dari orang tuanya mempunyai kedudukan yang sama.

Rumusan pasal 185 ayat (1) yang menggunakan kalimat "dapat digantikan" memunculkan ketidakpastian tampilnya ahli waris pengganti. Kata "dapat" mengandung pengertian yang bersifat fakultatif atau tentatif sehingga bisa ditafsirkan ada ahli waris yang mungkin dapat digantikan dan ada yang mungkin tidak dapat digantikan. Dari ketidakpastian tersebut, dapat saja memunculkan hal yang diskriminatif dan tidak adil. Selain itu jika penentuan penggantian ahli waris digantungkan kepada pertimbangan hakim, maka akan menimbulkan ketidakpastian hukum. Sifat tentatifnya pasal 185, harus dimaknai bukan digantungkan kepada pertimbangan hakim, melainkan digantungkan kepada kehendak ahli waris pengganti, apakah ia akan menempatkan posisi yang telah disediakan atau tidak.

Persoalan lain akibat sifat tentatifnya aturan ahli waris pengganti adalah dapat menimbulkan ketidakkonstannya kedudukan ahli waris pengganti ketika mempunyai dua kedudukan. Cucu laki-laki dari anak laki-laki yang ditinggal mati ayahnya bisa mempunyai dua kedudukan sekaligus yaitu sebagai ahli waris ashabah dan sebagai ahli waris pengganti. Apabila cucu tersebut diberikan kebebasan untuk memilih, sudah tentu akan memilih kedudukan yang lebih menguntungkan.

Sebagai contoh, seorang cucu laki-laki dari anak laki-laki mewarisi bersama delapan orang anak perempuan. Jika cucu menempati kedudukan ahli waris pengganti dan diberikan kedudukan sama seperti anak laki-laki, maka bagian yang diterima 2/10 (asal masalah 2+8=10), sedangkan jika diberi bagian tidak boleh melebihi bagian bibinya, maka bagian yang diterima akan lebih kecil yakni paling banyak 1/9 (asal masalah 1+8=9).

Bagian cucu akan menjadi lebih besar apabila cucu menempati kedudukaannya selaku ashabah yaitu mendapat bagian 1/3, sedang yang 2/3 untuk delapan anak perempuan selaku zawil furudl. Apabila cucu diberikan kebebasan untuk memilih sudah barang tentu cucu akan memilih menempati kedudukannya sebagai ashabah. Kebolehan untuk memilih seperti ini tentu dirasa tidak adil oleh anak perempuan, sebab kalau saja saudaranya (anak lakilaki pewaris) tidak meninggal lebih dahulu, maka mereka bersama-sama menduduki kedudukan ashabah bil ghair sehingga bagian anak laki-laki hanya 2/10 dan anak perempuan 1/10.

Menempatkan cucu sebagai ashabah dengan menerima bagian 1/3 tentu dirasa tidak adil, sebab bagian yang diterima jauh lebih besar dari bagian ayahnya jika masih hidup yakni 2/10. Oleh karena itu hak opsi bahwa ahli waris pengganti boleh memilih antara menempatkan atau tidak menempatkan dirinya sebagai ahli waris pengganti dapat menimbulkan ketidakadilan di samping mengakibatkan adanya ketidakpastian hukum.

Adanya opsi dalam satu tatanan hukum akan menghilangkan sifat keuniversalan sebuah aturan dan menimbulkan ketidakpastian hukum. Dalam membuat suatu aturan harus selalu diupayakan dapat diberlakukan secara konstan dalam kondisi dan situasi papun untuk mewujudkan kepastian hukum.

Satu-satunya cara untuk mengatasi problem tentang kedudukan ahli waris pengganti ini adalah dengan memberlakukan penggantian ahli waris secara imperatif yakni setiap ahli waris yang meninggal lebih dahulu daripada pewaris harus digantikan oleh anak-anaknya. Mereka tidak diberi peluang

untuk memilih kedudukan mana yang menguntungkan, sebab jika diberikan peluang untuk itu, maka pasti akan ada ahli waris lain yang dirugikan.

Permasalahan lain berkaitan dengan ahli waris pengganti adalah apakah penggantian ahli waris hanya berlaku bagi ahli waris garis lurus ke bawah atau juga berlaku untuk ahli waris garis menyamping.

Mengenai jangkauan keberlakuan penggantian ahli waris ini, sebenarnya telah terakomodir dalam bunyi pasal 185 ayat (1) yang menyatakan: "Ahli waris yang meninggal lebih dahulu dari pada si pewaris, maka kedudukannya dapat digantikan oleh anaknya". Apabila dicermati bunyi pasal tersebut, polemik tentang hal ini tidak perlu terjadi karena secara harfiah sudah memberikan makna bahwa jangkauan penggantian ahli waris itu meliputi seluruh garis hukum baik ke bawah maupun menyamping.

Pemahaman demikian, dapat diperoleh dengan menyimak dua kata kunci yang ada pada pasal tersebut yaitu kata "ahli waris" dan kata "anaknya". Dari segi bahasa kata ahli waris merupakan lafal "nakirah" yang mencakup seluruh ahli waris tidak terbatas kepada ahli waris tertentu. Dengan demikian, maka kata anaknya memberi pengerian anak dari semua ahli waris baik dari garis ke bawah maupun menyamping.

Apabila dalam suatu ketentuan hukum tidak ditemukan adanya pembatasan atas keumumannya, maka keumuman itu yang diberlakukan. Dengan berpedoman kepada keumuman lafal tersebut, maka cucu, maupun sepupu meskipun sampai jauh mereka dapat menjadi ahli waris pengganti. Kesimpulan ini didukung oleh tidak dikenalnya zawil arham dalam KHI. Dengan tidak dikenalnya zawil arham memberi petunjuk bahwa semua kerabat pewaris dapat tampil sebagai ahli waris melalui penggantian ahli waris sepanjang tidak terhijab oleh ahli waris yang lebih utama. Oleh karena itu anak- anak saudara laki-laki maupun anak-anak saudara perempuan baik laki-

laki atau perempuan serta anak-anak paman baik laki-laki maupun perempuan dapat menjadi ahli waris pengganti.

Permasalahan kedudukan ahli waris pengganti timbul akibat adanya pembatasan bagian sebagaimana diatur dalam pasal 185 ayat (2) yang menyatakan: "Bagian ahli waris pengganti tidak boleh melebihi bagian ahli waris yang sederajat dengan yang diganti". Yang menjadi permasalahan, mengapa dalam pasal ini menggunakan kalimat "yang sederajat", tidak mencukupkan dengan kalimat "Bagian ahli waris pengganti tidak boleh melebihi bagian ahli waris yang diganti" dengan menghilangkan kalimat "yang sederajat".

Makna sederajat meliputi tempat, kedudukan dan hak-hak tanpa batas dan tanpa diskriminasi antara laki-laki dan perempuan, sehingga ahli waris pengganti menempati kedudukan orang tuanya secara mutlak. Penggantian tempat artinya menggantikan tempat orang tuanya, dan penggantian derajat artinya menggantikan derajat laki-laki dengan laki dan derajat perempuan dengan perempuan, sedangkan penggantian hak artinya menggantikan hak sesuai dengan hak yang dimiliki orang tuanya. Jika orang tua yang digantikan itu laki-laki, maka ahli waris pengganti menduduki kedudukan dan menerima hak sebagai laki-laki meskipun ahli waris pengganti itu sendiri perempuan. Sebaliknya jika orang tua yang digantikan itu perempuan, maka ahli waris pengganti menduduki kedudukan dan menerima hak sebagai perempuan meskipun ahli waris pengganti itu sendiri laki-laki.

Pasal 185 ayat (20 KHI, masih memungkinkan terjadi multi tafsir, sebagai contoh: A meninggal dunia meninggalkan seorang anak perempuan B, dan dua orang cucu laki-laki dari anak laki-laki sebagai ahli waris penggati C1, C2. Tafsiran pertama, B anak perempuan mendapat 1/3, C1 dan C2

masing-masing mendapat 1/3 karena bagian orang tua C1 dan C2 seandainya ia masih hidup akan mendapat dua kali bagian B.

Tafsiran kedua, B mendapat 1/2 bagian, C1 dan C2 masing masing mendapat 1/4 bagian, karena walaupun orang tua C1 dan C2 seandainya masih hidup akan mendapat dua kali bagian B akan tetapi bagian C1 dan C2 tidak boleh melebihi bagian B karena B seorang anak perempuan berdasarkan Q.S. Al-Nisa/4: 11 mendapat 1/2 bagian.

Tafsiran ketiga, di luar konteks Pasal 185 KHI, dapat saja ditetapkan porsi ahli waris pengganti perorang sama dengan ahli waris yang sederajat dengan ahli waris yang diganti, sehingga jumlah bagian ahli waris pengganti perketurunan melebihi bagian ahli waris yang sederajat dari ahli waris yang diganti.

Multi tafsirnya pasal tersebut dapat dilihat dari tiga versi putusan Mahkamah Agung mengenai penetapan porsi ahli waris pengganti sebagai berikut<sup>15</sup>:

a. Ahli waris pengganti mewarisi bagian orang tuanya seandainya orang tuanya masih hidup secara utuh. Penetapan porsi tersebut dapat dipahami dari Putusan Mahkamah Agung Nomor 59K/AG/2005 tanggal 14 April 2005 jis. Putusan Pengadilan Tinggi Agama Pekanbaru Nomor 36K/AG/2004/PTA.Pbr. tanggal 1 November 2004 dan Putusan Pengadilan Agama Pekanbaru Nomor 85/Pdt.G/2004/PA. Pbr tanggal 10 Agustus. Dalam pertimbangannya majelis hakim pada tingkat kasasi membenarkan pertimbangan hukum Pengadilan Agama dan Pengadilan Tinggi Agama yang berbunyi, "bahwa dalam persidangan terbukti almarhum X meninggalkan ahli waris seorang istri Y, lima orang anak laki-laki A, B, C, D, E, empat orang anak perempuan F, G, H, I, dan dua

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Edi Riadi, Dinamika Putusan Mahkamah Agung Republik Indonesia dalam Bidang Perdata Islam, h. 269

orang cucu laki-laki dari anak laki-laki J (J1, J2). Di samping itu almarhum X meninggalkan harta warisan yang dikuasai oleh salah seorang anak perempuannya bernama F. Bahwa berdasarkan Pasal 171 huruf c, Pasal 176 dan Pasal 180 KHI ditetapkan ahli waris almarhum X adalah Y (istri) A, B, C, D, E (anak laki-laki), F, G, H, I anak perempuan), dan J1, J2 (cucu laki-laki dari anak laki-laki sebagai ahli waris pengganti) dengan bagian masing-masing sebagai berikut: Y mendapat 1/8 bagian; A, B, C, D, E (anak laki-laki) masing-masing mendapat 14/128 bagian; F, G, H, I (anak perempuan) masing-masing mendapat 7/128 bagian; dan J1, J2 (cucu laki-laki ahli waris pengganti) mendapat 7/128 bagian."

b. Ahli waris pengganti mewaris bagian orang tuanya dengan batas maksimal tidak melebihi bagian ahli waris yang sederajat dengan orang tuanya. Penetapan porsi tersebut dapat dipahami dari Putusan Mahkamah Agung Nomor 229K/AG/2006 tanggal 7 Februari 2006 jis. Putusan Pengadilan Tinggi Agama Semarang Nomor 139/Pdt.G/2005/PTA.Smg tanggal 20 Desember 2005 dan Putusan Pengadilan Agama Purwodadi Nomor 270/Pdt.G/2005/PA.Pwd tanggal 20 Juli 2005. Dalam pertimbangannya majelis kasasi memperbaiki pertimbangan hukum Pengadilan Agama yang dikuatkan oleh Pengadilan Tinggi Agama yang berbunyi, "bahwa dalam persidangan terbukti almarhum X meninggalkan seorang anak laki- laki bernama A, seorang anak perempuan bernama B, dan empat orang cucu laki-laki dan perempuan dari anak laki-laki bernama C (C1, C2, C3, C4). Di samping itu almarhum X meninggalkan harta warisan yang dikuasai oleh A dan B. Oleh karena itu berdasarkan Pasal 185 KHI ditetapkan ahli waris almarhum X adalah A (anak laki-laki), B (anak perempuan), dan C1, C2, C3, C4 cucu dari anak laki-laki bernama C, dengan bagian masing-masing sebagai berikut A mendapat 40 %; B mendapat 20 %; C1,

- C2, C3, dan C4 mendapat 40 % bermusyarakah dengan ketentuan bagian laki-laki dua kali bagian perempuan." Pertimbangan tersebut oleh Mahkamah Agung diperbaiki sehingga berbunyi, "bahwa judex factie keliru menerapkan bagian ahli waris pengganti. Menurut KHI bagian ahli waris pengganti tidak boleh melebihi bagian ahli waris yang masih hidup atau maksimal sama
- c. Ahli waris pengganti bagiannya disamakan setiap orang dengan ahli waris yang sederajat dengan orang tuanya, sehingga bagian ahli waris pengganti melebihi bagian ahli waris yang sederajat dengan ahli waris yang diganti. Penetapan porsi tersebut dapat dipahami dari Putusan Mahkamah Agung Nomor 87K/AG/1998 tanggal 31 Agustus 1999 jis. Putusan Pengadilan Tinggi Agama Surabaya Nomor 167/Pdt.G/1996/PTA.Sby tanggal 2 Juni 1997 dan Putusan Pengadilan Agama Malang Nomor September 2006. 16 Dalam 99/Pdt.G/1996/PA.Malang tanggal 18 pertimbangannya Mahkamah Agung membenarkan pertimbangan Pengadilan Agama dibatalkan Pengadilan Tinggi Agama. yang Pertimbangan Pengadilan Agama tersebut berbunyi, "bahwa dalam persidangan terbukti almarhumah Y meninggalkan ahli waris keponakan laki-laki dan perempuan anak dari saudara laki-laki sekandung A (A1, A2), dua orang saudara perempuan seayah B dan C, sorang saudara lakilaki seayah D, keponakan perempuan anak dari saudara perempuan seayah E (E1), empat keponakan laki-laki dan perempuan anak dari saudara perempuan seayah F (F1, F2, F3, F4). Di samping itu almarhumah Y meninggalkan harta warisan yang dikuasai oleh A1 dan A2. Oleh karena itu berdasarkan Q.S. Al-Nisa' /4: 176 dan Pasal 185 KHI ditetapkan ahli

<sup>16</sup>Lihat pula Putusan Mahkamah Agung Nomor 152K/AG/2006 tanggal 9 Maret 2007 jis Putusan Pengadilan Tinggi Agama Makassar Nomor 1/Pdt.G/2005 tanggal 2 Juli 2005 dan Putusan Pengadilan Agama Bulukumba Nomor 200/Pdt.G/2003 tanggal 12 April 2004.

wari almarhumah Y adalah A1, A2 (keponakan laki-laki dan perempuan anak dari saudara laki-laki sekandung A), B, C (saudara perempuan seayah), D (saudara laki-laki seayah), E1 (keponakan perempuan anak dari saudara perempuan seayah), F1, F2, F3, F4 (keponakan laki-laki dan perempuan anak dari saudara perempuan seayah) dengan bagian masingmasing sebagai berikut: A1, A2 (keponakan laki-laki dan perempuan anak dari saudara laki-laki sekandung A) 3/12 dengan ketentuan bagian laki-laki dua kali bagian perempuan; B, C (saudara perempuan seayah) masingmasing mendapat 1/12 bagian; D (saudara laki-laki seayah) mendapat 2/12 bagian; E1 (keponakan perempuan anak dari saudara perempuan seayah) mendapat 1/12 bagian; F1, F2, F3, F4 (keponakan laki-laki dan perempuan anak dari saudara perempuan seayah) mendapat 1/12 bagian; P1, F2, F3, F4 (keponakan laki-laki dan perempuan anak dari saudara perempuan seayah) mendapat 1/12 bagian; P1, F2, F3, F4 (keponakan laki-laki dan perempuan anak dari saudara perempuan seayah) mendapat 1/12 bagian."

Perbedaan dalam hal penetapan porsi bagian bagi ahli waris pengganti oleh mahkamah agung, dimungkinkan karena ketidakjelasan pasal 185 ayat 2 KHI, Hakim melakukan ijtihad terhadap maksud sebenarnya dari pasal tersebut.

Penemuan hukum oleh hakim dalam kedudukan ahli waris pengganti tidak hanya dalam hal kaburnya makna tersebut, namun penemuan hukum pun dapat dipahami dengan menyamakan posisi antara anak-anak dari saudara perempuan sekandung dan anak-anak dari saudara perempuan seayah. Hal mana posisi saudara kandung dengan saudara seayah menurut Ulama mazhab empat menempatkan urutan saudara perempuan seayah di bawah urutan saudara perempuan sekandung sebagaimana menempatkan urutan saudara lakilaki seayah di bawah urutan laki-laki sekandung. Saudara laki-laki sekandung kedudukannya lebih dekat kepada pewaris dari pada saudara seayah. Atas dasar itu kedudukan saudara perempuan sekandung lebih tinggi dari saudara perempuan seayah dianalogikan terhadap kedudukan saudara laki-laki

sekandung yang lebih tinggi dari saudara laki-laki seayah. Oleh karena itu posisi anak-anak dari saudara kandung lebih tinggi dari anak-anak dari saudara seayah.

Perbedaan level tersebut tidak terjadi pada Putusan Mahkamah Agung Nomor 243K/AG/2005 tanggal 26 April 2006 jis. Putusan Pengadilan Tinggi Agama Bandung Nomor 165/Pdt.G/2004/PTA.Bdg tanggal 1 Februari 2005 dan Putusan Pengadilan Agama Sumedang tanggal 29 Juli 2004. Dalam pertimbangannya Mahkamah Agung membenarkan pertimbangan hukum Pengadilan Agama yang dikuatkan Pengadilan Tinggi Agama yang berbunyi, "dalam persidangan terbukti almarhumah Y meninggalkan ahli waris tiga orang saudara perempuan sekandung A, B, C, delapan keponakan (anak dari saudara perempuan sekandung yang bernama D) D1, D2, D3, D4, D5, D6, D7, D8, dua orang saudara perempuan seayah E, F, dan empat orang keponakan (anak dari saudara laki-laki seayah yang bernama G) G1, G2, G3, G4, dan tiga orang anak angkat H, I, dan J. Di samping itu almarhumah Y meninggalkan harta warisan yang dikuasai oleh anak angkat yang bernama H. Oleh karena itu berdasarkan Q.S. Al- Nisa/4: 176, Pasal 182 dan Pasal 185 KHI ditetapkan ahli waris almarhumah adalah A, B, C (saudara perempuan sekandung), D1, D2, D3, D4, D5, D6, D7, D8 (keponakan anak dari saudara perempuan sekandung), E, F (dua orang saudara perempuan seayah), dan G1, G2, G3, G4 (keponakan anak dari saudara laki-laki seayah) dan berdasarkan Pasal 209 KHI anak angkat mendapat wasiat wajibah 1/8. Sedangkan bagian masing-masing ahli waris sebagai berikut: A, B, C (saudara perempuan sekandung) masingmasing mendapat 1/8 bagian; D1, D2, D3, D4, D5, D6, D7, D8 (anak dari lakilaki dan perempuan dari saudara perempuan sekandung) mendapat 1/8 bersyerikat dengan ketentuan bagian laki-laki dua kali bagian perempuan; E, F (saudara seibu) masing-masing mendapat 1/8 bagian; G1, G2, G3, G4 (anak dari saudara laki-laki seayah) mendapat 1/8 berserikat."

Dalam kasus di atas, ahli waris terdiri dari tiga orang saudara perempuan sekandung mewaris bersama dua orang saudara perempuan seayah dan laki- laki dan perempuan keturunan saudara laki-laki seayah. Menurut mazhab empat, tiga saudara perempuan sekandung mendapat 2/3 dan dua orang saudara perempuan seayah mahjub. <sup>17</sup> Namun putusan tersebut tidak bersandar pada pendapat mazhab empat. Hakim menyamakan posisi keturuan saudara seayah dengan keturunan saudara sekandung pada ahli waris pengganti.

# C. Porsi Pembagian Harta Bersama

Harta bersama adalah harta yang diperoleh bersama suami istri selama perkawinan berlangsung. Harta benda yang diperoleh selama perkawinan menjadi harta bersama mulai ijab Kabul sampai dengan putusnya perkawinan baik karena kematian maupun karena perceraian. Pemberlakuan ketentuan hukum tentang harta bersama tersebut, tanpa harus dipermasalakan diperoleh oleh siapa, kepemilikannya terdaftar atas nama suami atau istri, tetap merupakan harta bersama. Harta bawaan dari masing-masing suami istri dan harta benda yang diperoleh masing-masing sebagai hadiah atau warisan adalah dibawah penguasaan masing-masing, sepanjang tidak ditentukan lain. <sup>18</sup>

Hukum Islam tidak mengenal lembaga harta bersama. Harta yang diperoleh oleh suami istri merupakan milik mereka masing-masing. Suami istri mempunyai kewenangan untuk melakukan berbagai transaksi atas harta

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Ibn Rushd, *Bida>yat al-Mujtahid wa Niha>yat al-Muqtas}id* (Beirut: Da>r Ibn Hazm, 1999), h. 673.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Bahder Johan Nasution dan Sri Warjiati, *Hukum Perdata Islam* (Surabaya : Mandar Maju, 1997), h. 33.

kekayaan masing-masing. Ketentuan demikian diatur dalam Q.S. Al-Nisa'/4: 32. Tidak adanya lembaga harta bersama secara implisit dapat dipahami dari beberapa peristiwa di masa Nabi Muhammad, di mana istri Ka'ab ibn Malik menghibahkan kalung miliknya kepada Nabi Muhammad. Hibah tersebut diterima Nabi Muhammad setelah diketahui suaminya (Ka'ab ibn Malik) mengizinkan istrinya menghibahkan kalungnya. Demikian halnya ketika Hindun binti 'Utbah mengadu kepada Nabi Muhammad di mana Abu Sufyan (suaminya) tidak memberi nafkah, apakah ia (Hindun) dapat mengambil nafkah dari harta kekayaan suaminya, Nabi Muhammad menjawab: "ambillah sekedar cukup untuk nafkah dirimu dan anak-anakmu." Kedua peristiwa tersebut menggambarkan bahwa dalam rumah tangga suami istri di masa Nabi Muhammad tidak mengenal harta bersama karena masing-masing harta suami istri terpisah. 19

Dalam kitab-kitab fikih ditemui pembahasan tentang "البيت" (perabotan rumah tangga). Dalam pembahasan tersebut fukaha menjelaskan apabila terjadi perselisihan antara suami isteri tentang kepemilikan perlengkapan rumah tangga, baik keduanya telah bercerai maupun belum bercerai, maka untuk menentukan kepemilikan harta tersebut diatur sebagai berikut.

Menurut Imam al-Syafi'i (767 M- 820 M), suami maupun isteri yang berebut harta berupa perabotan rumah tangga itu disuruh bersumpah. Jika salah satu pihak mau bersumpah dan pihak yang lain tidak mau bersumpah, maka harta yang diperebutkan itu menjadi milik orang yang mau bersumpah. Jika keduanya sama-sama bersumpah, maka harta yang diperebutkan itu dibagi

<sup>20</sup>Syams al-Din al-Sarakhsi, *al-Mabsut*}, Juz 4 (Bayrut: Da>r al-Ma`rufah, 1989), h. 101; Muhammad Idris al-Syafi'i, *al-Umm*, Juz 5 (t.tp: t.p, t.th.), h. 160; Ibn Qudamah, *al-Mughni wa Syarh al-Kabi>r*, Juz 12, (Bayrut: Da>r al-Fikr, 1984), h. 225; Lihat juga, Muhammad Jawad Mughniyah, *al-Fiqh* `*ala al-Madzahib al-Khamsah* (Bayrut: Da>r al-Jawad, t.th.), h. 382.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Edi Riadi, *Dinamika Putusan Mahkamah Agung Republik Indonesia dalam Bidang Perdata Islam*, h. 206

dua, baik harta itu berupa perlengkapan rumah tangga yang biasa dipakai khusus laki-laki, khusus perempuan, maupun yang biasa digunakan bersama.<sup>21</sup>

Menurut Abu Hanifah (699 M- 767 M) dan kelompok Imamiyyah, untuk menentukan kepemilikan perabotan rumah tangga yang diperebutkan harus diteliti terlebih dahulu apakah perlengkapan itu khusus untuk laki-laki, khusus untuk perempuan, atau bisa dipergunakan bersama. Apabila harta yang diperebutkan berupa perlengkapan rumah tangga yang biasa dipakai laki-laki, maka yang menjadi pemilik harta itu adalah suami, dan suami diminta bersumpah. Begitu juga apabila harta yang diperebutkan berupa perlengkapan rumah tangga yang biasa dipakai perempuan, maka yang menjadi pemilik harta itu adalah isteri, dan isteri diminta bersumpah. Akan tetapi, Abu Hanifah dan Imamiyyah berbeda pendapat tentang harta yang diperebutkan itu berupa perlengkapan rumah tangga yang biasa dipergunakan bersama. Menurut Abu Hanifah, apabila harta yang diperebutkan itu berupa harta yang biasa digunakan bersama maka yang menjadi pemiliknya adalah suami. <sup>22</sup>

Dari pembahasan fukaha tentang perselisihan kepemilikan perabotan rumah tangga di atas dapat disimpulkan bahwa harta kekayaan suami isteri adalah terpisah. Tidak dikenal istilah harta yang dimiliki bersama. Suami memiliki hartanya sendiri dan isteri juga memiliki hartanya sendiri, baik harta benda yang mereka bawa pada permulaan perkawinan maupun harta yang mereka dapatkan selama perkawinan berlangsung, baik sebagai hasil pekerjaannya sendiri, maupun sebagai penghibahan, hadiah, maupun warisan dari orang lain. Semua harta kekayaan tersebut menjadi milik pribadi suami atau isteri yang dikuasai penuh oleh masing- masing pribadi.

Hal ini berbeda dengan peraturan perundang-undangan perkawinan di Indonesia. Dalam perundang-undangan perkawinan di Indonesia ditemukan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Muhammad Idris al-Syafi'i, *al-Umm*, Juz 5, h. 160.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Syams al-Din al-Sarakhsi, *al-Mabsu>t*}, Juz 4, h. 101.

aturan tentang pelembagaan harta bersama. Diaturnya penyatuan harta kekayaan suami dan isteri menjadi harta bersama dalam perundang-undangan di Indonesia, diduga kuat karena pelembagaan harta bersama tersebut telah dikenal lama dan dipraktikkan dalam kesadaran kehidupan sehari-hari masyarakat Islam di Indonesia. Pelembagaan harta bersama telah dikenal sejak dulu dalam hukum adat di Indonesia. Hukum adat tentang harta bersama telah diterapkan dan terus- menerus sebagai hukum yang hidup di negara ini.

Meskipun kitab fikih klasik tidak membicarakan pelembagaan harta bersama, tidak berarti melarangnya. Ketiadaan pembahasan mungkin dipengaruhi oleh faktor struktur sosial, politik, budaya, dan letak geografis tempat fukaha hidup. Padahal, keberadaan ketentuan harta bersama di masa kini sangat dibutuhkan dalam perundang-undangan perkawinan Islam di Indonesia. Ini merupakan salah satu materi hukum Islam yang mengalami pembaruan. Ada beberapa pendekatan yang bisa dipakai dalam melakukan pembaruan hukum Islam seputar harta bersama ini.

Pertama, Alquran dan Hadis tidak ada yang memerintahkan tentang harta kekayaan bersama suami dan isteri dalam perkawinan, dan juga sebaliknya, tidak ada pula larangan percampuran harta kekayaan suami dan isteri dalam perkawinan. Berdasarkan tidak ada perintah dan larangan tersebut, menurut hukum, dapat dirumuskan di dalam suatu kaidah, "Sesuatu yang tidak ada larangan adalah boleh untuk dikerjakan". Dengan demikian, secara hukum pelembagaan harta kekayaan bersama suami dan isteri seperti yang diatur dalam perundang-undangan perkawinan Indonesia boleh dilakukan.

Kedua, praktik harta bersama suami isteri dalam perkawinan di Indonesia telah lama ada, seiring dengan ketentuan hukum Adat yang hidup pada masing- masing wilayah. Dikenalnya istilah *Hareuta Sihareukat* di Aceh, *Gono-gini* di Jawa, *Cakkara* di Bugis dan Makasar, *Barang Perpantangan* di

Kalimantan, *Guna Kaya* di Sunda, *Druwe Gabro* di Bali, dan sebagainya, menunjukkan bahwa konsep harta bersama telah lama dipraktikkan oleh masyarakat adat di Indonesia.<sup>23</sup>

Berkaitan dengan ini, ada sebuah kaidah yang bisa digunakan, yakni:

<sup>24</sup> "Aturan yang sudah ada dalam masyarakat dapat dijadikan hukum." Kaidah tersebut didasarkan atas Hadis Rasulullah Saw. yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad:

<sup>25</sup> "Apa yang dianggap baik oleh orang muslim, maka baik pula menurut Allah."

Ketiga, terdapatnya konsep harta bersama sebagai *syirkah* dalam fikih muamalah. Harta bersama merupakan bentuk persekutuan antara suami dan isteri. Jika yang bekerja hanya salah satu pihak, suami atau isteri saja, maka dinamakan dengan *syirkah abdan*<sup>26</sup>, dan jika yang bekerja adalah suami dan isteri, maka dinamakan *syirkah `inan*<sup>27</sup>. Namun menurut Ismuha bahwa harta pencarian suami dan isteri masuk dalam *syirkah al-mufawadhah*. Alasannya adalah bahwa kenyataan pada umumnya suami dan isteri dalam masyarakat Indonesia, sama-sama bekerja mem- banting tulang untuk berusaha mendapatkan nafkah hidup keluarga sehari-hari dan sekadar untuk simpanan

<sup>23</sup>Imam Sudiyat, *Hukum Adat: Sketsa Asas* (Yogyakarta: Liberty, 1981), h. 148

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Jalal al-din al-Suyuthi, *al-Asybah wa al-Nazha'ir fi Qawa'id wa Furu' al-Fiqh al-Syafi'i* (al-Qahirah: Isa al-Babi al-Halabi, t.th), h. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Imam Ahmad ibn Hanbal, *Musnad al-Imam Ahmad*, Juz I (Bayrut: Dar al-Fikr, t.th), h. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Syarikah al-abda>n (perkongsian tenaga), yaitu perkongsian yang dilakukan oleh para pekerja antara dua orang atau lebih untuk menerima dan mengerjakan suatu pekerjaan dengan tenaga masing-masing, dan kemudian membagi hasil jerih payahnya sesuai dengan perjanjian yang telah mereka tetapkan. Dengan kata lain mereka mengadakan perkongsian dalam pekerjaan yang mereka lakukan dengan tangan- tangan mereka atau dengan tenaga mereka. Seperti melakukan pekerjaan tertentu, baik kerja pemikiran maupun pekerjaan yang bersifat fisik.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Syarikah al-'ina>n (perkongsian terbatas), yaitu dua orang atau lebih melakukan perkongsian dengan masing-masing harta mereka untuk bersama-sama mengelola, kemudian keuntungan dan kerugiannya dibagi di antara mereka. Dalam syirkah ini tidak ada persyaratan harus sama di dalamnya, baik mengenai modal, pengelolaan, maupun pembagian keuntungannya.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Syarikah al-mufa>wadhah (perkongsian tak terbatas), yaitu perkongsian antara dua orang atau lebih sebagai gabungan dari semua bentuk perkongsian. Posisi dan komposisi pihakpihak yang terlibat di dalamnya adalah tidak sama, baik dalam hal modal, pekerjaan maupun dalam hal keuntungan dan kerugian.

masa tua mereka. Suami isteri sama-sama bekerja untuk mencari nafkah rumah tangganya, hanya saja karena fisik isteri berbeda dengan fisik suami, maka dalam kerja sama tersebut, mereka membagi tugas sesuai dengan perbedaan fisik. Kalau suami isteri terse- but berprofesi sebagai petani, maka suami mendapat pekerjaan seperti, menggarap dan membajak sawah, mencangkul dan lain sebagainya yang merupakan pekerjaan yang membutuhkan kekuatan fisik, sedangkan isteri mendapatkan pekerjaan mengurus rumah tangga, mengasuh anak-anak, dan sebagainya yang merupakan pekerjaan yang kurang membutuhkan kekuatan fisik atau yang bersifat jasmani.<sup>29</sup>

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa pelembagaan harta bersama suami isteri dalam perkawinan sebagaimana diatur dalam perundangundangan perkawinan di Indonesia diperlukan sebagai salah satu upaya perlindungan terhadap para perempuan (isteri). Sebab, sebelum pelembagaan harta bersama itu terbentuk, kedudukan isteri seakan-akan tidak mempunyai peran signifikan dalam sebuah rumah tangga. Posisi isteri cenderung terpinggirkan dan tidak memiliki kekuatan dalam memperjuangkan hakhaknya. Dengan adanya pelembagaan ini, hak dan kedudukan suami isteri dalam rumah tangga menjadi seimbang dengan kewajiban-kewajibannya, dalam pengertian saling mengisi kekurangan masing-masing tanpa ada diskriminasi. Sesuatu hal yang oleh ketentuan hukum Islam tidak dijelaskan atau tidak diatur secara qath'î (pasti), maka diberikan kelonggaran kepada umatnya untuk berkreasi dan berinovasi untuk menciptakan hukum serta menggali hukum dari apa yang telah hidup dalam masyarakat, yaitu menciptakan hukum yang lebih sesuai dengan kondisi dan situasi masyarakat tertentu, seperti Indonesia.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Ismuha, Pencaharian Bersama Suami Isteri dari Sudut Undang- undang Perkawinan Tahun 1974 dan Hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1986), h. 296.

Ketentuan hukum tentang harta kekayaan suami dan isteri dalam suatu perkawinan diatur dalam Undang-undang Perkawinan dan KHI. Dalam Undang-undang Perkawinan, hal tersebut diatur pada Pasal 35-37 dan Pasal 65, sedangkan dalam KHI diatur pada Pasal 85-97.

Menurut peraturan perundang-undangan yang berlaku di Indonesia, harta kekayaan suami isteri dalam perkawinan dapat dibagi menjadi dua jenis. Pertama, harta bersama, yaitu semua harta kekayaan yang diperoleh selama ikatan pernikahan, baik oleh suami saja, isteri saja, atau keduanya, KHI Pasal 1 huruf [f] menyebutkan, "Harta kekayaan dalam perkawinan atau syirkah adalah harta yang diperoleh baik sendiri-sendiri atau bersama suami isteri selama dalam ikatan perkawinan berlangsung dan selanjutnya disebut harta bersama, tanpa mempersoalkan terdaftar atas nama siapapun.

Kecuali harta yang diperoleh melalui hibah, hadiah, dan warisan yang diperuntukkan khusus untuk individu suami atau isteri. Harta bersama dapat berupa benda berwujud atau tidak berwujud. Harta bersama yang berwujud dapat meliputi benda tidak bergerak, benda bergerak, dan surat-surat berharga. Sedangkan harta bersama yang tidak berwujud dapat berupa hak maupun kewajiban. KHI Pasal 91 ayat (1): "Harta bersama sebagaimana tersebut dalam pasal 85 di atas dapat berupa benda berwujud atau tidak berwujud". Ayat (2): "Harta bersama yang berwujud dapat meliputi benda tidak bergerak, benda bergerak dan surat-surat berharga." Ayat (3): "Harta bersama yang tidak berwujud dapat berupa hak maupun kewajiban.

Kedua, harta milik pribadi masing-masing suami isteri, yaitu harta yang telah dimiliki oleh masing- masing suami atau isteri sebelum mereka menikah (sering disebut juga dengan harta bawaan) atau harta yang diperoleh masing-masing suami isteri dalam ikatan pernikahan melalui hibah, hadiah, dan warisan yang diperuntukkan khusus buat yang bersangkutan.

Pembagian tersebut dipahami dari aturan Pasal 35 Undang-undang Perkawinan sebagai berikut: Harta benda yang diperoleh selama perkawinan menjadi (1) harta bersama. Harta bawaan dari masing-masing suami dan isteri (2) dan harta benda yang diperoleh masing-masing sebagai hadiah atau warisan, adalah di bawah penguasaan masing-masing sepanjang para pihak tidak menentukan lain. Selanjutnya aturan tentang harta kekayaan dalam perkawinan itu dipertegas lagi dalam KHI pasal 85-87, yang berbunyi: Pasal 85: Adanya harta bersama dalam perkawinan itu tidak menutup kemungkinan adanya harta milik masing-masing suami atau isteri. Pasal 86: (1) Pada dasarnya tidak ada percampuran antara harta suami dan harta isteri karena perkawinan. (2) Harta isteri tetap menjadi hak isteri dan dikuasai penuh olehnya, demikian juga harta suami tetap menjadi hak suami dan dikuasai penuh olehnya.

Pasal 87. (1) Harta bawaan dari masing-masing suami dan isteri dan harta yang diperoleh masing-masing sebagai hadiah atau warisan adalah di bawah penguasaan masing-masing, sepanjang para pihak tidak menentukan lain dalam perjanjian perkawinan. (2) Suami dan isteri mempunyai hak sepenuhnya untuk melakukan perbuatan hukum atas harta masing-masing berupa hibah, hadiah, sadaqah, dan lainnya.

Baik Undang-undang Perkawinan maupun KHI mengakui adanya percampuran harta bersama suami dan isteri secara terbatas. Dikatakan secara terbatas karena harta kekayaan yang bersatu dalam perkawinan itu adalah harta kekayaan yang hanya diperoleh melalui usaha suami dan isteri selama dalam perkawinan, tidak termasuk harta pemberian berupa hadiah atau warisan yang diperoleh suami atau isteri meskipun didapatkan masih dalam ikatan perkawinan. Begitu pula harta bawaan yang dibawa masing-masing suami dan isteri ke dalam perkawinan tidak dimasukkan sebagai harta bersama.

Namun demikian, apabila diamati secara teliti, terdapat perbedaan aturan antara Undang-undang Perkawinan dengan KHI tentang kapan harta pencarian suami dan isteri dipandang sebagai harta bersama. Menurut Undang-undang Perkawinan, pada dasarnya harta dalam perkawinan itu terbagi dua macam: harta bersama dan harta pribadi. Harta pribadi dapat berubah statusnya menjadi harta bersama jika suami dan isteri membuat perjanjian yang mereka sepakati bersama yang isinya bahwa semua harta pribadi baik yang sudah ada sebelum perkawinan dilangsungkan maupun setelah akad perkawinan akan menjadi harta bersama yang dikuasai secara bersama-sama pula. Tanpa adanya perjanjian yang mereka sepakati, harta pribadi tetap terpisah dan dikuasai oleh masing-masing suami dan isteri. Sedangkan harta pencarian otomatis menjadi harta bersama.

Menurut KHI, pada dasarnya tidak ada percampuran harta suami dan harta isteri dalam perkawinan. Harta isteri tetap menjadi harta isteri dan harta suami tetap menjadi harta suami. Namun demikian, suami dan isteri dapat saja membuat perjanjian perkawinan yang disepakati bersama tentang percampuran harta pribadi dan pemisahan harta pencarian masing-masing. Sebagaiman diatur dalam KHI Pasal 47 ayat (1): "Pada waktu atau sebelum perkawinan dilangsungkan kedua calon mempelai dengan membuat perjanjian tertulis yang disahkan Pegawai Pencatat Nikah mengenai kedudukan harta dalam perkawinan." Ayat (2), "Perjanjian tersebut pada ayat (1) dapat meliputi percampuran harta pribadi dan pemisahan harta pencaharian masing-masing sepanjang hal itu tidak bertentangan dengan hukum Islam."

Tanpa adanya perjanjian yang mereka sepakati, harta pribadi maupun harta pencarian akan tetap menjadi harta pribadi. Dengan demikian, konsep harta bersama dalam sebuah perkawinan baru dapat terwujud jika dibuat melalui perjanjian perkawinan terlebih dahulu.

Undang-undang Perkawinan dan juga KHI menguraikan tentang penggunaan dari kedua jenis harta dalam perkawinan tersebut. Suami dan isteri memiliki hak dan kewajiban yang sama untuk menggunakan dan menjaga harta bersama sesuai dengan persetujuan kedua belah pihak. Hal tersebut diuraikan dalam Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 Pasal 36 ayat (1): "Mengenai harta bersama, suami atau isteri dapat bertindak atas persetujuan kedua belah pihak." Lihat juga KHI Pasal 89: "Suami bertanggung jawab menjaga harta bersama, harta isteri maupun hartanya sendiri." Selanjutnya KHI Pasal 90: "Isteri turut bertanggung jawab menjaga harta bersama maupun harta suaminya yang ada padanya." Begitu juga dengan KHI Pasal 92: "Suami atau isteri tanpa persetujuan pihak lain tidak diperbolehkan menjual atau memindahkan harta bersama."

Sedangkan harta kekayaan milik pribadi suami atau milik pribadi isteri dikuasai penuh oleh masing-masing suami atau isteri sebagai pemilik. Masing-masing pemilik mempunyai hak sepenuhnya untuk melakukan perbuatan hukum apa saja atas harta pribadinya tersebut. Hal tersebut diatur dalam Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 Pasal 36 ayat (2): "Mengenai harta bawaan masing-masing, suami dan isteri mempunyai hak sepenuhnya untuk melakukan perbuatan hukum mengenai harta bendanya." Selaras dengan aturan tersebut, KHI Pasal 86 ayat (2): "Harta isteri tetap menjadi hak isteri dan dikuasai penuh olehnya, demikian juga harta suami tetap menjadi hak suami dan dikuasai penuh olehnya." Begitu juga KHI Pasal 87 ayat (2): "Suami dan isteri mempunyai hak sepenuhnya untuk melakukan perbuatan hukum atas harta masing-masing berupa hibah, hadiah, sedekah, dan lainnya."

Namun demikian, masing-masing suami maupun isteri berkewajiban pula untuk menjaga harta pribadi pasangannya. Sebagaimana amanah KHI pasal 89-90.

Apabila terjadi perselisihan antara suami dan isteri tentang harta bersama, maka penyelesaian perselisihan itu diajukan ke Pengadilan Agama. Bahkan, apabila salah satu pihak melakukan perbuatan yang dapat merugikan dan membahayakan harta bersama, seperti pemboros, penjudi, pemabuk, dan sebagainya, maka pihak yang lain dapat meminta Pengadilan Agama untuk meletakkan sita jaminan atas harta bersama tersebut, meskipun mereka tidak mengajukan perceraian. Hal tersebut diatur dalam KHI Pasal 95 ayat (1): "Dengan tidak mengurangi ketentuan Pasal 24 ayat (2) huruf c peraturan Pemerintah No. 9 Tahun 1975 dan Pasal 136 ayat (2): suami atau istri dapat meminta Pengadilan Agama untuk meletakkan sita jaminan atas harta bersama tanpa adanya gugatan cerai, apabila salah satu melakukan perbuatan yang merugikan dan membahayakan harta bersama seperti judi, mabuk, boros dan sebagainya." Ayat (2): "Sebelum masa sita dapat dilakukan penjualan atas harta bersama untuk kepentingan keluarga dengan izin Pengadilan Agama."

Dalam peraturan perundang-undangan di Indonesia juga diatur tentang harta bersama dalam bentuk perkawinan poligami. Isteri kedua dan seterusnya tidak mempunyai hak atas harta bersama yang telah ada sebelum perkawinan dengan isteri kedua atau berikutnya itu terjadi. Dengan demikian, dalam perkawinan poligami akan terbentuk beberapa harta bersama suami dan isteri, tergantung berapa orang suami memiliki isteri. Jika seorang suami memiliki dua orang isteri, maka dalam perkawinan tersebut ada dua macam harta bersama, di mana antara yang satu dengan yang lainnya terpisah. Harta bersama yang telah ada pada perkawinan pertama terpisah dengan harta bersama pada perkawinan kedua, dan seterusnya tergantung pada jumlah isteri dalam perkawinan poligami bersangkutan. Artinya, masing-masing harta bersama berdiri sendiri dan terbatas dalam menentukan terbentuknya harta

bersama, yaitu dihitung sejak tanggal perkawinan dilangsungkan dengan masing- masing isteri.

Harta bersama dalam bentuk perkawinan poligami diatur dalam KHI Pasal 94 (1) Harta bersama dari perkawinan seorang suami yang mempunyai isteri lebih dari seorang, masing-masing terpisah dan berdiri sendiri. (2) Pemilikan harta bersama dari perkawinan seorang suami yang mempunyai isteri lebih dari seorang sebagaimana tersebut dalam ayat (1), dihitung pada saat berlangsungnya akad perkawinan yang kedua, ketiga atau yang keempat. Lihat juga Undang-undang Nomor 1 Tahun 1974 Pasal 65 ayat [1] huruf [b] dan [c].

Pasal 37 Undang-undang Perkawinan juga menentukan pembagian harta bersama apabila perkawinan putus karena perceraian. Pasal tersebut berbunyi, "Bila perkawinan putus karena perceraian, harta bersama diatur menurut hukumnya masing-masing." Dalam penjelasan Pasal 37 tersebut dinyatakan bahwa yang dimaksud dengan "hukumnya masing-masing" ialah hukum agama, hukum Adat, dan hukum-hukum lainnya. Dengan demikian jelas bahwa bagi orang Islam berlaku ketentuan hukum yang terdapat dalam KHI. Pasal 96 ayat (1) KHI menjelaskan, "Apabila terjadi cerai mati, maka separoh harta bersama menjadi hak pasangan yang hidup lebih lama." Kemudian dalam Pasal 97 KHI ditentukan, "Janda atau duda cerai hidup masing-masing berhak seperdua dari harta bersama sepanjang tidak ditentukan lain dalam perjanjian perkawinan."

Penyelesaian harta perkawinan wajib ditempuh dengan sebaik-baiknya dengan cara yang seadil-adilnya, yakni jangan sampai antara mantan suami dan mantan istri terdiskriminasi dengan hak hartanya. Sebagaimana firman Allah dalam al-Qur'an surat an- Nahl ayat 90.

Porsi pembagian harta bersama yakni masing-masing berhak seperdua dari harta bersama. Dalam penerapannya di pengadilan tidak selamanya sesuai dengan aturan tersebut. Pihak pengadilan dapat memutuskan persentase lain dengan pertimbangan-pertimbangan tertentu. Misalnya, atas dasar pertimbangan siapa yang mengurus dan membiayai anak, siapa yang berkontribusi terhadap harta bersama lebih besar, dan siapa yang ternyata mampu membiayai hidup sendiri. Bagaimana dengan istri yang tidak bekerja (secara formal)? Dalam banyak kasus istri yang tidak bekerja kerap mendapat perlakuan yang tidak adil dalam hal pembagian harta bersama setelah adanya perceraian secara resmi. Sudah seharusnya istri yang tidak bekerja tetap mendapat bagian dari harta gono-gininya bersama dengan suami. Alasannya, apa yang dikerjakan istri selama hidup bersama dengan suaminya adalah termasuk kegiatan bekerja juga. Hanya, memang pekerjaan istri lebih banyak berupa pekerjaan secara domestik (kerumahtanggaan), seperti mengasuh anak, memasak, dan mengurus kebersihan rumah. Jadi, istri yang tidak bekerja tetap mendapat bagian dari harta bersama.

Bagaimana pula dengan suami yang tidak bekerja (secara formal)? Berdasarkan ketentuanyang berlaku, harta bersama, termasuk penghasilan istri, tetap dibagi dua. Seperti halnya dengan kondisi ketika istri tidak bekerja (secara formal), maka suami yang tidak bekerja juga mendapatkan haknya dalam pembagian harta bersama. Hal itu didasarkan pada logika bahwa jika salah satu pihak tidak menghasilkan, pihak yang lain tidak bisa menghasilkan tanpa bantuan yang satunya. Artinya, meskipun salah satu dari mereka tidak bekerja secara formal, ada pekerjaan-pekerjaan lain yang itu dianggap dapat membantu urusan rumah tangga.

Suami yang tidak bekerja secara formal perlu dilihat juga bagaimana kondisinya, apakah ia menganggur total, mempunyai pekerjaan serabutan, atau

jika menganggur total tapi mengerjakan pekerjaan-pekerjaan domestik? Jika ternyata suami tersebut menganggur total, tetapi tidak mau mengerjakan pekerjaan-pekerjaan domestik, dan harta bersama dibagi dua akan menjadi sesuatu pertanyaan besar. Apakah pembagian seperti ini bisa dikatakan adil? Untuk itulah, pembagian harta bersama juga perlu memerhatikan siapa yang berkontribusi paling besar dalam kebersamaan harta kekayaan suami istri (harta gono-gini).

Porsi pembagian harta bersama yang tidak sesuai dengan aturan tersebut dapat dilihat dalam : pertama, Putusan Pengadilan Agama Bukittinggi Nomor 278/Pdt.G/2005/PA.Bkt. tanggal 27 Maret 2006. Yang dikuatkan oleh putusan Pengadilan Tinggi Agama Padang Nomor 27/Pdt.G/2006/PTA.Pdg. tanggal 7 September 2006 dan Putusan Mahkamah Agung RI Nomor 67K/AG/2007 tanggal 12 Maret 2008. Kedua, putusan Pengadilan Agama Merauke Nomor 70/Pdt.G/2002/PA.Mrk. tanggal 15 Januari 2003. ketiga Putusan Pengadilan Agama Tigaraksa Nomor 330/Pdt.G/2004/PA.Tgrs. tanggal 28 Agustus 2004. <sup>30</sup> Dan keempat putusan pengadilan Agama Sungguminasa Nomor 895/Pdt.G/2014/PA. Sgm<sup>31</sup>.

Pengadilan Bukittinggi dengan Nomor Agama Putusan 278/Pdt.G/2005/PA.Bkt. memutus perkara harta bersama dengan pertimbangan hukum sebagai berikut: "bahwa berdasarkan bukti-bukti yang diajukan oleh penggugat dan tergugat, penggugat dan tergugat memiliki harta bersama berupa tanah dan bangunan rumah, serta utang kepada Bank Pembangunan Daerah. Bahwa dengan demikian gugatan mengenai harta bersama dari penggugat dapat dikabulkan. Bahwa berdasarkan Pasal 97 KHI, harta bersama harus dibagi dua antara suami istri masing-masing memiliki 1/2

\_

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Edi Riadi, *Dinamika Putusan Mahkamah Agung Republik Indonesia dalam Bidang Perdata Islam*, h. 208-212

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Lihat Putusan Nomor 895/Pdt.G/2014/PA. Sgm.

bagian. Bahwa dalam perkara ini Pengadilan Agama tidak menerapkan Pasal 97 KHI tersebut karena jika Pasal 97 KHI tersebut diterapkan dalam perkara ini tidak akan memenuhi rasa keadilan. Pengadilan Agama memahami substansi Pasal 97 KHI sebagai pasal yang melindungi kaum perempuan, maksudnya laki-laki yang bekerja di luar yang menghasilkan harta; bersamaan dengan kegiatan suami di luar rumah, istri bekerja di dalam rumah mengurus rumah tangga dan mengurus anak-anak, sehingga dengan demikian istri harus dijamin mendapat bagian dari harta yang diperoleh oleh suami karena pekerjaan di rumah pun tidak seringan pekerjaan di luar rumah. Dalam perkara ini istri berusaha di luar rumah dengan usaha dagang dan mengerjakan urusan rumah tangga sedangkan suami berleha-leha bahkan berjudi, bukan berusaha memperoleh harta kekayaan untuk keutuhan rumah tangga. Oleh karenanya berdasarkan pertimbangan tersebut Pengadilan Agama menentukan bagian harta bersama untuk penggugat (suami) sebesar ¼ bagian dan untuk tergugat (istri) sebesar ¾ bagian.

Putusan pengadilan agama tersebut dalam tingkat banding diperbaiki oleh Pengadilan Tinggi Agama Padang dengan putusan Nomor 27/Pdt.G/2006/PTA.Pdg, pertimbangan hukum dalam putusan tersebut menjelaskan sebagai berikut, "bahwa pertimbangan hakim tingkat pertama dalam perkara ini menyatakan tergugat (istri) lebih aktif berusaha untuk mendapat harta kekayaan sedangkan penggugat (suami) hanya bersifat membantu bahkan sebagian waktunya habis dipergunakan judi dan kegiatan lain, maka untuk melindungi hak tergugat (istri) dengan tidak mengabaikan bagian penggugat (suami) dari harta bersama tersebut Pengadilan Agama menentukan sendiri bagian masing-masing sesuai dengan kepatutan dan memenuhi rasa keadilan menyimpangi Pasal 97 KHI, akan tetapi Pengadilan Tinggi Agama meninjau kembali pembagian yang ditetapkan oleh Pengadilan

Agama dan menetapkan untuk penggugat (suami) sebanyak 1/3 bagian dan untuk tergugat (istri) mendapat 2/3 bagian."

Putusan Pengadilan Tinggi Agama Padang tersebut dikuatkan oleh Mahkamah Agung dengan pertimbangan hukum sebagai berikut, "bahwa putusan judex factie (dalam hal ini putusan Pengadilan Tinggi Agama) sudah tepat dan benar, oleh karenanya alasan-alasan kasasi yang diajukan oleh pemohon kasasi tidak dapat dipertimbangkan dalam pemeriksaan kasasi.

Putusan pengadilan Agama Merauke dengan putusan Nomor 70/Pdt.G/2002/PA.Mrk. tanggal 15 Januari 2003 dalam pertimbangannya "berdasarkan bukti-bukti yang diajukan oleh penggugat terbukti harta kekayaan sebagaimana tersebut dalam surat gugatan adalah sebagai harta bersama karena diperoleh semasa pengugat dan tergugat berumah tangga. Bahwa berdasarkan Pasal 37 UU Perkawinan, apabila perkawinan putus karena perceraian, harta bersama harus diputus menurut hukumnya masingmasing yang bagi orang Islam berpedoman kepada Pasal 97 KHI di mana masing- masing suami istri mendapat ½ bagian. Namun demikian, dalam perkara ini tergugat (istri) yang paling dominan/lebih aktif dalam berusaha dengan dibantu anak-anak; Di samping itu, istri/tergugat menanggung beban pembiayaan anak-anak sedangkan penggugat dengan keterbatasan kemampuan hanya bekerja di rumah tanpa menanggung beban sebagaimana yang dialami tergugat. Berdasarkan pertimbangan tersebut dan sesuai dengan jiwa Pasal 14 ayat (1) dan Pasal 23 ayat (4) UU Kekuasaan Kehakiman (sekarang harus dibaca Pasal 10 UU Kekuasaan Kehakiman) jis. Pasal 62 ayat (1) UU Peradilan Agama serta Q.S. Al- Nisa'/4:32,

### Terjemahnya:

Dan janganlah kamu iri hati terhadap apa yang dikaruniakan Allah kepada sebahagian kamu lebih banyak dari sebahagian yang lain. (karena) bagi orang laki-laki ada bahagian dari pada apa yang mereka usahakan, dan bagi Para wanita (pun) ada bahagian dari apa yang mereka usahakan, dan mohonlah kepada Allah sebagian dari karunia-Nya. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui segala sesuatu.

Q.S. Al-Nisa'/4: 105:

#### Terjemahnya:

Sesungguhnya Kami telah menurunkan kitab kepadamu dengan membawa kebenaran, supaya kamu mengadili antara manusia dengan apa yang telah Allah wahyukan kepadamu, dan janganlah kamu menjadi penantang (orang yang tidak bersalah), karena (membela) orang-orang yang khianat.

Pengadilan Agama menetapkan bagian penggugat (suami) 4/10 bagian dan tergugat (istri) 6/10 bagian.

Putusan Pengadilan Agama Tigaraksa Nomor 330/Pdt.G/2004/PA.Tgrs. tanggal 28 Agustus 2004, dalam pertimbangannya menyebutkan bahwa dalam persidangan terbukti tanah dan rumah yang disengketakan oleh penggugat (istri) dan tergugat (suami) adalah merupakan fasilitas kredit penggugat sebagai karyawan City Bank. Oleh karena itu, untuk memenuhi kepatutan dan keadilan, majlis menetapkan bagian penggugat (istri) 80% dan tergugat (suami) 20%.

Putusan Pengadilan Agama Sungguminasa Nomor 895/Pdt.G/2014/PA. Sgm. Tanggal 13 Agustus 2015, dalam pertimbangannya menyebutkan bahwa secara normatif ketentuan tentang pembagian harta bersama terdapat dalam Pasal 97 Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang

berbunyi: Janda atau duda cerai masing-masing berhak seperdua dari harta bersama sepanjang tidak ditentukan lain dalam perjanjian perkawinan; namun majelis hakim berpendapat bahwa dibalik ketentuan normatif tersebut diatas, ada filsafat hukum yang melatari dan menjadi inti dari adanya teks normatif tersebut yaitu keadilan dan keadilan tersebut harus dijadikan sebagai pijakan utama dalam penetapan hukum. Jika ketentuan normatif bertentangan dengan keadilan maka yang harus diutamakan untuk dipilih adalah penegakan keadilan. Jika keadilan bertentangan dengan aspek kepastian dan kemanfatan maka yang harus diutamakan untuk dipilih adalah penegakan keadilan, pertimbangan yang demikian sesuai pula dengan firman Allah SWT., dalam Al-Qur'an surat An-Nisa Ayat 58 yang berbunyi:

Artinya: "...dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil...."

Bahwa penggugat dalam gugatannya dan tergugat dalam jawabannya samasama mengajukan tuntutan subsidair yang pada pokoknya memohon jika majelis hakim berpendapat lain mohon untuk memberikan putusan yang seadil-adilnya (ex aequo et bono). Tuntutan subsidair tersebut memberi pemahaman bahwa para pihak menghendaki adanya penegakan keadilan yang seadil-adilnya dan harus memilih untuk menegakkan keadilan jika ketentuan teks hukum yang ada tidak mencerminkan keadilan jika diterapkan secara tekstual;

Bahwa pembagian yang tersebut dalam Pasal 97 KHI diatas menurut majelis hakim bisa diterapkan secara tekstual (masing-masing berhak seperdua) selama ketentuan tersebut diterapkan pada kasus dan keadaan normal dimana tidak ada monopoli pemanfaatan dan penggunaan atas harta bersama tersebut oleh salah satu pihak, lebih-lebih jika harta tersebut merupakan harta yang

produktif dan digunakan untuk usaha yang potensial untuk menghasilkan keuntungan atau laba;

Bahwa jika kasus yang dihadapi sebaliknya yaitu harta bersama tersebut selama pernikahan atau selama pisah tempat tinggal ada monopoli pemanfaatan dan penggunaan atas harta bersama tersebut oleh salah satu pihak, lebih-lebih jika harta tersebut merupakan harta yang produktif dan digunakan untuk usaha yang potensial untuk menghasilkan keuntungan atau laba, maka tidak adil jika ketentuan Pasal 97 KHI diatas diterapkan secara tekstual (masing-masing berhak seperdua) dan pembagian tersebut tidak sesuai dengan ruh atau semangat Pasal 97 KHI yang pada hakikatnya ruh pasal tersebut menghendaki tegaknya keadilan bagi kedua belah pihak.

Bahwa secara hukum keuntungan atau laba atau hasil yang diperoleh dari harta bersama juga merupakan harta bersama yang juga harus dinikmati oleh masing-masing duda dan janda cerai. Jika keuntungan atau laba atau hasil tersebut selama ini hanya dinikmati oleh salah satu pihak maka perlu demi keadilan keuntungan atau laba atau hasil tersebut harus juga dijadikan pertimbangan untuk tidak membagi harta bersama tersebut dengan pembagian yang sama seperdua;

Bahwa oleh karena itu, untuk memenuhi penegakan keadilan dalam perkara *a quo*, maka majelis hakim berpendapat untuk tidak menerapkan ketentuan Pasal 97 Kompilasi Hukum Islam tersebut, dengan alasan : *pertama*, sepanjang pernikahan penggugat dan tergugat bantuan dari pihak keluarga tergugat untuk kesejahteraan penggugat dan tergugat tidak sedikit. *Kedua*, penggugat telah meraih pendidikan S.3.. *Ketiga*, tergugat telah sabar ditinggalkan selama penggugat menempuh pendidikan S.3. di Jogja *Keempat*, selama penggugat menempuh pendidikan S.3, tergugat telah memikul beban

ganda yakni ditinggalkan oleh penggugat dan merawat sendiri kedua anak penggugat dan tergugat. *Kelima*, majelis hakim memahami substansi Pasal 97 KHI sebagai pasal yang melindungi kaum perempuan, maksudnya laki-laki yang bekerja di luar yang menghasilkan harta; bersamaan dengan kegiatan suami di luar rumah, istri bekerja di dalam rumah mengurus rumah tangga dan mengurus anak-anak, sehingga dengan demikian istri harus dijamin mendapat bagian dari harta yang diperoleh oleh suami karena pekerjaan di rumah pun tidak seringan pekerjaan di luar rumah. Dalam perkara ini tergugat tidak hanya berperan dalam wilayah domestik namun sebagai PNS dan ikut menyelesaikan beberapa proyek, turut memiliki andil yang besar, tidak hanya melaksanakan kewajibannya di rumah namun ikut membantu penggugat memenuhi kebutuhan keluarga terlebih ketika penggugat menempuh pendidikan. Oleh karenanya berdasarkan pertimbangan tersebut, majelis hakim menentukan bagian harta bersama untuk penggugat sebesar 1/5 bagian dan untuk tergugat 4/5 bagian dari harta bersama penggugat dan tergugat tersebut di atas.

Dari empat putusan tersebut nampak jelas bahwa hakim melakukan ijtihad terhadap porsi bagian harta bersama. Penafsiran kontekstual terhadap teks hukum lebih memenuhi rasa keadilan ketimbang penafsiran tekstual. Putusan hakim dalam perkara perdata Islam mengenai porsi bagian harta bersama yang bertolak dari penafsiran kontekstual dengan mempertimbangkan perkembangan sosio-kultural dan kesadaran hukum masyarakat cenderung lebih progresif dan responsif terhadap rasa keadilan masyarakat.

#### BAB V

#### **PENUTUP**

## A. Kesimpulan

Pertama, Penemuan hukum merupakan hak dan tanggung jawab hakim secara ex officio untuk menggali hukum dari sumber-sumbernya yang bersifat umum atau general sebagai das sollen baik yang berupa prinsip-prinsip (nilainilai) dasar sebagai hukum asal, peraturan hukum terapan yang sudah ada sebagai hukum cabang, maupun praktik hukum dalam masyarakat sebagai hukum yang hidup. Kewajiban tersebut berdasar pada Undang-Undang No. 48 Tahun 2009 Pasal 10 ayat (1) tentang Kekuasaan Kehakiman menentukan "bahwa Pengadilan dilarang menolak untuk memeriksa, mengadili, memutus suatu perkara yang diajukan dengan dalil hukum tidak ada atau kurang jelas, melainkan wajib untuk memeriksa dan mengadilinya". Ketentuan pasal ini menekankan bahwa hakim sebagai organ utama Pengadilan dan sebagai pelaksana kekuasaan kehakiman wajib hukumnya bagi Hakim untuk menemukan hukumnya dalam suatu perkara meskipun ketentuan hukumnya tidak ada atau kurang jelas.

Penemuan hukum oleh hakim, diantaranya menggunakan metode interpretasi. Interpretasi merupakan penafsiran terhadap teks undang-undang, yang masih tetap berpegang pada bunyi teks tersebut. Interpretasi mencakup interpretasi subtantif, interpretasi gramatikal, interpretasi sistematis atau logis, interpretasi historis, interpretasi sosiologis dan teleologis, interpretasi kompetatif, interpretasi resriktif, interpretasi eksentif, interpretasi futuristis dan interpretasi interdisipliner serta multidisipliner.

Selain menggunakan metode interpretasi, hakim menggunakan pula metode konstruksi. Metode konstruksi dalam penemuan hukum oleh hakim, yakni hakim mempergunakan penalaran logisnya untuk mengembangkan lebih lanjut suatu teks undang-undang, di mana hakim tidak lagi terikat dan berpegang pada bunyi teks itu, tetapi dengan syarat hakim tidak mengabaikan hukum sebagai suatu sistem. Metode konstruksi antara lain mencakup : konstruksi analogi, konstruksi *argumentum a'contrario*, pengkongkritan hukum dan fiksi hukum.

Metode hermeneutika digunakan pula oleh hakim dalam menemukan hukum, metode hermeneutika dalam penemuan hukum merupakan metode interpretasi atas teks-teks hukum. Dimana interpretasi yang benar terhadap teks hukum itu harus selalu berhubungan dengan isi (kaidah hukumnya), baik yang tersurat maupun yang tersirat, atau antara bunyi hukum dan semangat hukum.

Penemuan hukum oleh hakim tidak hanya menggunakan metode-metode tersebut, hakim dalam menyelesaikan perkara yang aturannya belum jelas dan tidak ada, dapat pula menggunakan metode penemuan hukum Islam yang mencakup metode bayani, metode ta'lili dan istislahi. Metode-metode penemuan hukum Islam bersesuaian dengan metode-metode penemuan hukum di Indonesia.

Kedua, Hakim dalam penemuan hukum menggunakan kias atau analogi sebagai salah satu metode dalam penemuan hukum untuk menyelesaikan persoalan-persoalan hukum. Penerapan kias sangat dibutuhkan untuk memberikan solusi keadilan bagi pencari keadilan. Tanpa kias keadilan yang diinginkan masyarakat akan sulit terpenuhi. Metode kias di sisi lain dapat memenuhi asas ius curia novit, hakim sebagai penegak hukum yang dianggap tahu akan semua hukum berdasarkan fiksi hukum sangat bergantung dengan kias. Selain itu tanpa metode kias dalam penemuan hukum oleh hakim maka tumpukan perkara di pengadilan akan semakin bertambah. Serta penerapan kias sejalan dengan asas sederhana cepat dan biaya ringan, oleh karena perkara-perkara yang tidak memiliki dasar hukum tidak perlu lagi menunggu proses legislasi di legislatif yang lazimnya memakan waktu yang cukup lama.

*Ketiga*, Hambatan penerapan kias mencakup, antara lain

1. Perbedaan pendapat antara ulama sendiri.

Kias sebagai hujjjah di antara mujtahid masih menjadi polemik, polemik tersebut menjadi salah satu sumber potensi hambatan penerapan kias. Namun demikian, Perbedaan tersebut harus diminimalisir dengan mencoba memahami argumen masing-masing tanpa ada klaim kebenaran mutlak terhadap pendapat yang diikuti. Terlebih bila pendapat yang diyakini benar akan menimbulkan konflik yang berkepanjangan.

Perbedaan pendapat yang terjadi di kalangan mujtahid bukan disebabkan oleh faktor fanatisme, egoisme, atau hasrat untuk menonjolkan diri, melainkan semata-mata didorong oleh keinginan yang kuat untuk mencari kebenaran berdasarkan kaidah dan prinsip-prinsip yang telah ditetapkan. Oleh karena itu, mereka bersepakat dalam persoalan-persoalan yang memungkinkan untuk disepakati dan tetap berbeda pendapat dalam persoalan-persoalan yang terpaksa tidak dapat disepakati. Akhirnya, perbedaan pendapat itu adalah rahmat.

## 2. Kurangnya pemahaman mengenai kias.

Faktor lain yang menjadi penghambat penerapan kias adalah kurangnya pemahaman mengenai konsep kias. Kias dianggap sebagai pikiran bebas tanpa adanya batasan-batasan. Padahal kias adalah pembatasan dari pikiran bebas tersebut. Idealnya untuk memahami makna kias sesungguhnya, perlu pengkajian yang lebih dalam mengenai konsep kias. Pengkajian mendalam tersebut dilakukan dengan memahami konsep kias dengan tidak berdasar pada satu literatur saja namun dapat dengan berbagai sumber.

### 3. Perbedaan illah dalam kias

Hasil penerapan kias oleh mujtahid yang berbeda tidaklah selalu sama. Alasannya adalah karena masalah faktor mana merupakan faktor persamaan ('illah), adalah terbuka bagi perbedaan pendapat. Dengan demikian suatu aturan hukum yang dirumuskan melalui kias selalu bisa menjadi subyek

pertentangan, serta dapat ditolak oleh mereka yang berfikir dengan cara yang berbeda.

### 4. Anggapan bahwa konsep kias tidak berasal dari Islam.

Terdapatnya anggapan bahwa kias tidak berasal dari Islam, akan berpengaruh terhadap penerapan kias. Pihak-pihak yang menolak kias akan semakin keras menolak penerapan kias. Untuk mengantisipasi hal tersebut, telah banyak yang menelusuri asal usul kias bahwa benar dari Islam. Salah satunya adalah pendapat Ahmad Hasan.

# 5. Kias adalah salah satu bagian dari Ijtihad.

Kelompok yang menerima kias, mengidentikkan kias dengan ijihad. Hal tersebut dipahami dari dalil mereka ketika menafsirkan hadis yang menjelaskan proses ijtihad Muadz ketika diutus oleh Rasullah saw. menjadi hakim. Kata Muadz bahwa ia akan melakukan ijtihad bila kasus yang dihadapinya tidak terdapat dalam al-Qur'an dan hadis. Kata ijtihad pada hadis tersebut dipahami oleh kelompok yang menerima kias sebagai kias.

Metode ijtihad dapat dibagi atas, yaitu *bayani* (linguistik), *ta'lili* (*kiasi*: kausasi) dan *istislahi* (teleologis). Pola ijtihad *bayani* adalah upaya penemuan hukum melalui interpretasi kebahasaan. Konsentrasi metode ini lebih berkutat pada sekitar penggalian pengertian makna teks. Ijtihad Ta'lili adalah kias itu sendiri. Adapun pola *Istislahi* berakhir pada kemaslahatan yang ingin diraih terhadap penerapan hukum yang dimaksud.

Banyaknya pilihan yang ditempuh untuk menemukan hukum (*bayani*, *ta'lili dan istislahi*) di satu sisi sedikit mempengaruhi penerapan kias. Namun di sisi lain pilihan-pilihan tersebut justru memberikan alternatif-alternatif yang dapat disesuaikan dengan waktu dan tempat dimana masalah itu muncul. Sehingga banyaknya pilihan tersebut harus dimaknai secara positif.

## B. Implikasi Penelitian

Penemuan hukum oleh hakim dengan menggunakan kias yang termuat dalam mahkota hakim yakni putusan adalah mutiara bagi pencari keadilan. Dengan penerapan kias dalam penemuan hukum akan memenuhi hausnya rasa keadilan. Oleh karena itu hakim seharusnya tidak cukup hanya memahami teks aturan, berdasarkan makna gramatikal. Hakim harus mampu melakukan terobosan hukum dengan penemuan hukum untuk menjawab persoalan-persoalan yang muncul.

Putusan yang dibuat oleh hakim jangan sampai kering dengan metodemetode penemuan hukum. Hakim sebagai mujtahid bukan corong undang-undang. Penerapan kias dalam kasus-kasus yang dihadapi menjadi salah satu alternatif dari penemuan hukum tersebut. Putusan menjadi barometer apakah hakim melakukan penemuan hukum atau tidak.

Penulis menyadari bahwa penelitian yang dilakukan masih menyisakan berbagai macam persoalan yang perlu dikaji lebih mendalam dan lebih luas. Mungkin karena segala keterbatasan yang penulis miliki. Walaupun sebenarnya penelitian yang penulis lakukan telah maksimal dilakukan namun tidak menutup kemungkinan metode penelitan memiliki kelemahan atau terdapat metode lain yang lebih tepat dan data-data yang penulis kumpulkan dan analisa, bisa saja masih terdapat data-data yang lebih penting dan akurat namun penulis belum ketemukan karena itu masih terbuka kemungkinan untuk melakukan penelitian oleh peneliti-peneliti lain terhadap obyek penelitian penulis.

#### DAFTAR PUSTAKA

- Abd al-Rahman, Abd al-Hakim, *Maba>his al-'Illat fi al-Qiya>s 'ind al-Us|uliyin*, Beirut: Da>r al-Basyar al-Isla>miyat, 1986.
- Abdullah, M. Amin, eds., *Re-Strukturisasi Metodologi Islamic Studies Mazhab Yogyakarta*, Cet.I; Jogjakarta: Suka Press, 2007.
- Abdussalam, Ahmad Nahrawi Al Indunisi, *Ensiklopedi Imam Syafi'i*, Jakarta Selatan: PT Mizan Publika, 2008.
- Abu Daud, Suna>n Abu Daud, Jil. III, Beirut: Da>r al-Fikr, tt.
- Ahmad, Noor, et.al, *Epistemologi Syara' Mencari Format Baru Fiqh Indonesia*, Cet.I; Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.
- Ali Hasaballah, *Ushul al-Tasyri' al-Isla>mi*, Mesir: Da>r al- Maarif, 1971.
- Ali, Achmad, *Menguak Tabir Hukum (suatu Kajian Filosofis dan Sosiologis)*, Cet. II, Jakarta, Toko Gunung Agung, 2002.
- -----, *Mengenal Tabir Hukum*, *Suatu Kajian Filosofis dan Sosiologis*, Cet.I; Jakarta: Chandra Pratama, 1996.
- Arief, Eddi Rudiana, dkk., *Hukum Islam di Indonesia Pemikiran dan Praktek*, Cet.II; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1994.
- Ali, Muhammad Daud, Hukum Islam, *Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia*, Ed. VI, Cet. X; Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2002.
- -----, Hukum Islam: Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia, Cet.I; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1996.
- Alim, Muhammad, Asas-asas Negara Hukum Modern dalam Islam: Kajian Komprehensif Islam dan Ketatanegaraan, Yogyakarta: LkiS, 2010.
- Al- Amidi, Saifuddin, *Al-Ihka>m fi us}u>l al Ahka>m*, Juz. II, Beirut: Da>r al-Fikr, 2003.
- Anderson, J.J., *Islamic Law in the Modern World*, Chicagho: Chicagho University Press, 1965.
- Arief, Eddi Rudiana, dkk., *Hukum Islam di Indonesia Perkembangan dan Pembentukan*, Cet.II; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1994.
- Azizy, Qodri, Reformasi Bermazhab: Sebuah Ikhtiar Menuju Ijtihad Sesuai Saintifik-Modern, Cet.I; Jakarta: Teraju, 2003.
- Badran Abu al-Aynayn Badran, *Us}u>l al-Fiqh al-Isla>miy*, Mesir: Muassasah Sabab al-Jamiah al-Iskandariyah, t.th.
- Bagir, Haidar dan Syafiq Basri, ed., *Ijtihad dalam Sorotan*, Cet.IV; Bandung: Mizan, 1996.

- Al-Baidawi, Al-Qadi, *Syarh al-Badkhasi wa ma'a Syarh al-Isna>wi*, Mesir: 'Ali Sabih wa Auladi, tt..
- Bakri, Asafri Jaya, *Konsep Maqasid Syari'ah menurut al-Syatibi*, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996.
- Al-Bashri, Abu Husain, *Kita>b al-Mu'tama>d fî 'Us}u>l al-Fiqh*, Beirut: Da>r al-kutub al- Ilmiyyah, 1982.
- Bik, M. Hudhari, *Tarikh Tasyri' al-Islamy*, Terj. Mohammad Zuhri, *Sejarah Pembinaan Hukum Isla*, Indonesia: Dar al-Ihya, 1980.
- Bisri, Cik Hasan, *Peradilan Islam dalam Tatanan Masyarakat Indonesia* (Cet. I; Bandung, PT. Remaja Rosdakarya, 1997.
- Bugin, Burhan, *Analisis Data Penelitian Kualitatif*, Cet.II; Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2003.
- Bukhari, Al-Imam Abi Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim bin Mugirah, *S}a>hih al-Bukhari*, Jil. I, Beirut: Da>r al-Kitab al-Isla>my, tt.
- CST. Kansil, *Pengantar Ilmu Hukum dan Pengantar Tata Hukum Indonesia* Jakarta: PT. Ghali Utama, 1977
- Dahlan, Abdul Azis, *Ensiklopedi Hukum Islam*, Jil. 4, Cet. I; Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996
- Al-Dawalibi, Muhammad Ma'ruf, *Al-Madkhal ila> al-Us}u>l al-Fiqh*, Beirut: Da>r al Ilmi li al Malayin, 1965.
- Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, Semarang: Toha Putra, t.th.
- Departemen Pendidikan Nasional, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, Jakarta: Balai Pustaka, 2002
- Al-Gazali, *al-wasit fi al-Maz}a>hib*, ditahqiq oleh Abi al-Husaini bin umar bin abd. Rahim, juz. III ,cet. I; Beirut: Da>r al-Kutub al-ilmiah, 2001.
- -----, Abu Hamid, *al-Mustas}fa> fi 'Ilm al-Us}u>l*, Jilid II, Beirut: Da>r al-Kutb al- 'Ilmiyah, 1983.
- -----, Syifa' al-Ghalil, Beirut: Da>r al Fikr, 2003.
- Hamid, Abdul, "Qiyas Usuli dan Qiyas Nahwi dalam Persfektif Historis dan Epistemologis", "Tesis", UIN Syarif Hidayatullah, 2009.
- Hamidi, Jazim, Hermeneutika Hukum, Yogyakarta, UII Press: 2005
- Hanafi, Syafiq Mahmadah dan Fatma Amilia, "Fiqh dan Ushul Fiqh Pada Periode Taqlid" dalam Ainurrofiq, (ed.), *Madzhab Yogya, Menggagas Paradigma Ushul Fiqh Kontemporer*, Yogyakarta: Ar-Ruzz, 2002.
- Harun Nasution, *Pembaharuan dalam Islam Sejarah Pemikiran dan Gerakan*, Cet. II; Jakarta: Bulan Bintang, 1996.

- Hasan, Ahmad, *The Early development of Islamic Jurisprudence*, India: Adam Publishers and Distributors, 1994.
- Hiariej, Eddy O. S., *Asas Legalitas dan Penemuan Hukum dalam Hukum Pidana*, Jakarta: Erlangga, 2009.
- Ibn al-Hajib, *Mukhtasar Muntaha> al-Us}u>li*, Jil. II, Mesir: al- Matba'ah al-Kubra al-Amiriyah, tt.
- Ibn Hazm, *Al-Ihka>m fi Usul al-Ahkam*, Vol. VIII, Kairo: Da>r al-Hadis, 1968.
- -----, *Al-Taqri>b li Hadd al- Mantiq*, Beirut: Da>r al-Fikr, tt.
- Ibn Humam, Kamal, Al-Tahrir, Kairo: Da>r al Kutub, 1951.
- Ibn Manzur, Jamaluddin Muhamad ibn Mukarram, *Lisa>n al- 'Arab*, Juz I, Beirut: Dar al-Fikr.
- Ibn Qudamah al-Maqdisi, Abu Muhammad ibn 'Abd Allah ibn Ahmad ibn Muhammad, A*l-Mughni*, vol. 8, Kairo: Da>r al-Hadith, 1995.
- Ibn Rushd, Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Ahmad, *Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-al-Muqtasid*, Beirut: Da>r Ibn Hazm, 1999.
- Ibn Zakariya, Abu al-Husain Ahmad bin Faris. *Muʻjam al-Maqa>yis fi al-Lughah*. Ditahqiq oleh Syihab al-Din Abu 'Amr, Cet.I; Beirut: Da>r al-Fikr, 1994.
- Iji, Adhuddin, Syarh Muhtas Jar al-Muntaha>, Beirut: Da>r al-Fikr, 1960.
- Iqbal, Muhammad, Hukum Islam Indonesia Modern Dinamika Pemikiran dari Fiqih Klasik ke Fiqh Indonesia, Tangerang: Gaya Media Pratama, 2009.
- Al- Isnawi, Jamal al-Din Abd al-Rahmn, *Nihiya>t al-Sul Fi Syarh Minha>j al-Us}u>l*, Kairo; Da>r al-Kutub al-Arabiyyah, tt.
- Jashshash, Abu Bakar, *Us}u>l al-Jashshash*, Kairo: Da>r al-Kutub al-Misriyyah, 1964.
- Jauhari, al-Shihah, Kairo: Dar al-Kutub al-'Arabi, 1977.
- Jazuni, *Legislasi Hukum Islam di Indonesia*, Cet.I; Bandung: PT Citra Aditya Bakti, 2005.
- Karim, Adiwarman, *Bank Islam: Analisis Fiqh dan Keuangan*, Jakarta: IIIT Indonesia, 2003.
- Khallaf, Abd al-Wahab, *Mas}a>dir al-Tasyri' fi ma> la> Nassa fih*, Kuwait: Da>r al-Qalam, 1972.
- -----, Khulasah Tarikh Tasyri' al-Islami, terj. H. Ahyar Aminuddin, Perkembangan Sejarah Hukum Islam, Bandung: Pustaka Setia, 2000.
- -----, *Ilmu Us}u>l al-Fiqh*, Cet. XII; Kuwait: Da>r al-Qala>m, 1978.
- Al-Khatib, Muhammad "Ajjaj, *Us}u>l al-Hadis*, Beirut: Da>r al-Fikr, 1975.

- Kosasih, Ahmad, *HAM dalam Persepektif Islam: Menyikapi Persamaan dan Perbedaan antara Islam dan Barat*, Jakarta: Salemba Diniyah, 2003.
- Madjid, Nurcholis, Kaki Langit Peradaban, Jakarta: Paramadina, 1997.
- -----, Islam, Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 1992
- Madkur, Muhammad Salam, *Ushul Fiqh Islami*, Cet.I; Kaherah: Dar al-Nahdah al-Arabiyah, 1976.
- Manan, Abdul, *Aspek-Aspek Pengubah Hukum*, Cet.III; Jakarta: Kencana Prenada Media, 2006.
- Manan, Bagir, Penegakkan Hukum yang Berkeadilan, dalam Majalah Hukum Varia Peradilan, (Jakarta: Ikatan Hakim Indonesia (IKAHI), Tahun Ke-XX No. 241 Nopember 2005
- -----, Penemuan Hukum oleh Hakim dalam praktek Hukum Acara Perdata di Peradilan Agama, Makalah pada Rakernas Mahkamah Agung tanggal 14-10 Oktober 2010.
- -----, *Penerapan Hukum Acara Perdata di Lingkungan Peradilan Agama*, Cet. IV: Jakarta: Kencana, 2006.
- Mertokusumo, Sudikno dan A.Pitlo, *Bab-Bab Tentang Penemuan Hukum*, Jakarta, Citra Aditya Bakti, 1993.
- Mizani, Saiful (ed.), *Islam Rasional Pemikiran dan Gagasan Prof. Dr. Harun Nasution*, Cet. III: Bandung: Mizan, 1995.
- Nahlah, Mahmud Ahmad, *Us}u>l al-Nahw al-'Arabi*, Iskandariyah: Da>r al-Ma'rifah al-Jami'iyyah, 2002.
- Nasrun Rusli, Konsep Ijtihad al-Syaukani; Relevansinya bagi Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999.
- Nasution, Harun, *Pembaharuan dalam Islam, Sejarah Pemikiran dan Gerakan,* Jakarta: Bulan Bintang, cet. V, 1987..
- -----, *Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya*, jilid II, Cet.II; Jakarta: UI-Press, 1978.
- Noviardi, Sefri, "Kawin Lari dalam Budaya "Siri" pada Masyarakat Suku Bugis di Kecamatan Nipah Panjang, Kabupaten Tanjung Jabung Timur Provinsi Jambi", Tesis, Undip Semarang, Semarang, 2003
- Nurdin, Amir, *Ijtihad Umar bin Khattab; Studi tentang Perubahan Hukum dalam Islam,* Cet. II; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1991.
- Oktoberina, Sri Rahayu dan Niken Savitri, *Butir-Butir Pemikiran dalam Hukum*, Bandung: Refika Aditama, 2008.
- Al-Qardawiy, Yusuf, *al-Ijtih d al-Mu' sir bain al-Inib ţ wa al-Infir ţ*, D r al-Ta-zi' wa al-Nasyr al-Isl miyyah, 1414 H.-1994 M.

- Al-Qurtubi, Abu 'Abd Allah Muhammad ibn Ahmad Al-Ansari, *al-Jami' li Ah}ka>m al-Qur'a>n*, Jil.II, Kairo: Da>r al-Katib al-'Arabiyah, 1967.
- R. Subekti dan R Tjitrosudibio, *Kitab Undang-undang Hukum Perdata*, Cet. XXV; (Jakarta: Pradya Paramita, 1992.
- Raharjo, Satjipto, Sosiologi Hukum, Genta Publishing: Yogyakarta, 2010.
- Riadi, Edi, *Dinamika Putusan Mahkamah Agung Republik Indonesia dalam Bidang Perdata Islam*, Jakarta: Gramata Publishing, 2011.
- Rofiq, Ahmad, *Hukum Islam di Indonesia*, Ed. I, Cet. VI; Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2003.
- Rusli, Nasrun, Konsep Ijtihad Al-Syaukani: Relevansinya bagi Pembaruan Hukum Islam di Indonesia, Cet. I; Jakarta: Logos, 1999.
- Al-Sayis, Ali, Tafsir Ayat al-Ahkam, jilid I, Mesir: Ali Shabih wa 'Auladuh, t.t.
- -----, *Tarikh al-fiqh al-Islamy*, terj. Nurhadi, *Sejarah Fikih Islam*, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2003.
- Schacht, Joseph, *The Origins of Muhammadan Jurisprudence*, London: Oxford, 1959
- Shidieqy, Tengku Muhammad Hasbi, *Dinamika dan Elastisitas Hukum Islam*, Jakarta: Tintamas, 1975.
- Shihab, Alwi, *Islam Inklusif Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama*, Bandung: Mizan, 1998.
- Siddik, Abdullah, Asas-Asas Hukum Islam, Jakarta: Wijaaya, 1982.
- Al-Sijistaniy, Abu Dawud Sulaiman abn al-Azdi, *Suna>n Abi Dawud*, jilid II, Mesir: Mustafa al-Bab al-Halabiy, 1952.
- Sirry, Mun'im A., Sejarah Fiqih Islam, Sebuah Pengantar, Surabaya: Risalah Gusti, 1995.
- Sjadzali, Munawir, *Ijtihad Kemanusiaan*, Jakarta: Paramadina, 1997.
- Suryabrata, Sumadi, *Metodologi Penelitian*, Cet.XIII; Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2000.
- Sutiyoso, Bambang, Metode Penemuan Hukum, UII Press: Yogyakarta, 2007.
- Al-Syafi'i, *Al-Umm*, Vol VII, Kairo: Da>r al-Kutub al-Arabiyyah.
- -----, Muhammad bin Idris, *al-Risa>lah*, Mesir: Maktabah al-Bab al-Halabiy, 1938.
- Syamsul Anwar, Epistemologi Hukum Islam dalam al-Mustasfa min 'Ilm al-Usul karya al-Ghazali(450-505H./ 1058-1111 M.), Disertasi, IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2000.
- Syari'ah, Ubaidillah ibnu Mas'ud al Bukhary Sadr, *Tanqih al Us}u>l*, jilid II, Makkah Al Mukaramah: Maktabah al Baz, Tth.

- Syarifuddin, Amir, *Pembaharuan Pemikiran dalam Hukum Islam*, Cet. II; Padang: Angkasa Raya, 1993.
- -----, Ushul Fiqh, Jil.I, Jakarta; Kencana, 2008.
- Al-Syaukani, Muhammad bin Ali, *Irsyad al Fuhul ila tahqiq al-haq min 'ilmi us|u>l*, Beirut: Da>r al-Fikr, t.th.
- Syirazi, Abu Ishaq, *Al-Luma'*, Kairo: Da>r al-Kutub al-'Arabiyyah, 1925.
- Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, Ed. III; Cet. IV; Jakarta: Balai Pustaka, 2007.
- Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, *Edisi kedua*, Jakarta: Balai Pustaka, 1995.
- Al-Tirmizi, Abu Isa Muhammad ibn Isa, *Suna>n al-Tirmizi*, juz I, Beirut: Da>r al-Fikr, 1967.
- Tiwani, Muhammad Musa, *al-Ijtihad wa Mada Hayatina Ilaihi fi haza al-Asar*, Riyad: Da>r al-Kutub al-Haditsa, 1972.
- Yahya, Mukhtar dan Fatchurrahman, *Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami*, Cet.I; Bandung: PT. Al- Ma'arif, 1986.
- Zafzaf, Ali, *Muda>rafah fi Us}u>l al-Fiqh*, Mesir: Da>r al-Fikr al-Arabi, 1970.
- Zahrah, Muhammad Abu, *Us}u>l al-Fiqh*, Mesir: Da>r al-Fikr al-Arabiy, t.th.
- Zuhaili, Wahbah, *al-Fiqh al-Isla>mi wa Adillatuh*, juz IX, Cet. IV; Damaskus: Da>r al-Fikr, 1997.
- -----, *Us}u>l al-Fiqh al-Isla>mi*, Beirut: Da}r al-Fikr, 1986.

