Dra. Audah Mannan, M.Ag

# DAKWAH DAN TASAWUF di Era Kontemporer



Hak Cipta dilindungi Undang-undang Dilarang memperbanyak atau memindahkan sebagian atau seluruh isi buku ini kedalam bentuk apapun tanpa izin tertulis penerbit

All Right Reserved

### DAKWAH DAN TASAWUF DI ERA KONTEMPORER

Penulis

Dra. Audah Mannan, M.Ag.

Editor

ANDI SYAHRAENI

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Cetakan: I 2014

Viii+299, 14.8 cm x 21 cm

ISBN: 978-602-237-865-5

Alauddin University Press

Kampus I: Jalan Sultan Alauddin No.63 Makassar

Kampus II: Jalan Sultan Alauddin No. 36 Samata-Gowa

## SAMBUTAN REKTOR

Jika Engkau ingin meng"abdi", maka tinggalkanlah "legacy"

Ungkapan di atas member gabaran bahwa setiap manusia hedaknyaselalu melahirkan karya terbaiknyauntuk dipersembahkan kepada umat. Karya itu akan menjadi sebuah legacy yang akan selalu diingat dan dikenang, bahkan diabadikan dalam catatan sejarah peradaban manusia. Jutaan bahkan miliyaran anak manusia telah dan akan lahir di permukaaan dunia ini, namun tidak semua mampu mencatatkan dirinva dalam kelindan sejarah yang "menyejarah".hanya sebagian kecil anak manusia yang mampu menghadirkan dan meng"abadi"kan dirinya dalam garis lingkaran linatasan sejarah.

Dalam bingkai dan konstruksi emosional,manusia pada hakikatnya ingin abadi. Itulah sebabnya manusia ingin selalu mengabdikan momentum penting dalamruang dan waktu yang senantiasa berubah. Mereka membuat gambar, foto, lukisan, dan sejenisnya yang seakan-akan berkeinginan menyetop waktu yang senantiasa berubah. Demikian pula aktivitas manusia membangun monument bersejarah tidak lain tujuannya untuk mengabadikan sebuah peristiwa sejarah peradaban manusia, bahkan Khaeril Anwar berkata: "Aku ingin hidup Seribu tahun lagi"

Karya Akademik pada hakikatnya merupakan sebuah monument penting dalam kehidupan yang dapat menjadi *legacy*. Karya itu dapat dinikmati oleh siapa saja yang cinta terhadap pengetahuan. Karya akademik bukan sekedar sebuah tulisan yang menjadi hiasan di dalam rak, lemari, atau ruang kaca, tetapi dia mampu melahirkan perubahan dan memberikan pencerahan kepada manusia. Terlebih lagi dalam

perspektif eskatologis, karya akademik dapat menjadi amal jariah di "alam sana"

Karya Tulis merupakan perbendaharaan terbesar di dunia akademik. Hanya dengan budaya menulis dan membaca, maka dunia akademik menjadi hidup, bahkan al-Qura'an mengisyaratkan bahwa lahir dan hadirnya pengetahuan serta peradaban harus diawali dengan budaya "iqra/baca" dan "al qalam/pena". Karena itulah,UIN sebagai kampus peradaban harus menjadi pioneer dari tradisi literasi ini, sebab rendahnya budaya baca "baca-tulis" pada suatu bangsa atau sebuah kampus mengindikasikan lemahnya kesadaran terhadap eksistensi diri, alam, dan Tuhan.

Samata, 2 Oktober 2014

Rektor

Prof. Dr. H. A. Qadir Gassing, HT, MS



### **PRAKATA**

الحمد لله رب العلمين والصلاة والسلام على اشرف الانبياء والمرسلين سيدنا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين. ومن تبعهم باءحسان الى يوم الدين.

Segala puji bagi Allah, Tuhan seluruh sekalian Alam, Shalawat dan salam kepada junjungan kita Nabi Muhammad Saw., para sahabatnya, para ulama sebagai pewaris Nabi dan segenap kaum muslimin hingga akhir zaman

Penulis terdorong menulis buku ini sebagai suatu ikhtiar melengkapi buku literatur dakwah dan tasawuf. Saat ini, perkembangan dakwah makin pesat dan problematika yang di hadapi oleh masyarakat juga makin meningkat. Maka kehadiran buku ini yang integratif dan komprehensif menjadi penting untuk membantu masyarakat mengetahui konsep, kerangka, dan aplikasi dakwah dan tasawuf di era kontemporer, baik secara teoritis maupun praktis.

Buku yang berjudul "DAKWAH DAN TASAWUF DI ERA KONTEMPORER" Buku ini membahas perkembangan terkini mengenai konsep dakwah dan tasawuf. Materi buku dibagi menjadi 6 bagian yaitu: Bagian Pertama: Konsep Dasar dakwah; Bagian Kedua: dakwah diera kontemporer Bagian Ketiga: tantangan dakwah zaman kontemporer, Bagian Keempat: hakikat tasawuf, Bagian kelima: Konsep dakwah sufi dan Bagian keenam: Relevansi Tasawuf di era Kontemporer. Setiap bagian yang membahas tentang dakwah dan Tasawuf secara lengkap dan sistematis.

Dalam penulisan buku ini, penulis mendapatkan bantuan dari berbagai pihak. Maka dengan penuh kerendahan hati, kami menyampaikan terima kasih kepada:

- 1. Bapak Rektor dan Wakil Rektor UIN Alauddin Makassar;
- 2. Ibu Dekan dan wakil Dekan Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN Alauddin Makassar;
- 3. Teman sejawat di lingkungan Fakultas Dakwah dan Komunikasi UIN Alauddin;
- 4. Serta pihak-pihak lain yang tidak dapat kami sebutkan satu persatu.

Penulis menyadar<mark>i buku ini masih jauh dari kesempurnaan. Dengan kerendahan hati kami menerima segala saran dan kritik yang sifatnya konstruktif untuk perbaikan buku ini di masa mendatang. Semoga keterlibatan dan keikhlasan semua pihak dalam melahirkan buku ini dicatat sebagai amal kebajikan di sisi Allah swt, Amin.</mark>

Makassar, 26 Agustus 2014

Dra. Audah Mannan, M.Ag



### Motto

"Ya Allah....
Pasrah aku dengan Takdirmu
Sesungguhnya apa yang Telah
Engkau Takdirkan
Adalah Terbaik
Untuk Hambamu ini
Jauhkan rasa Lelah dari hati ini
Kesabaranku menanti karena
Keyakinanku akan Janji-Mu

### Persembahan

Karya ini dipersembahkan untuk orang-orang yang saya cintai:

Aba Abdullah Mannan dan Ummi Hj. St. Daminah Khattab. Suamiku Muh. Nuzul, ST, M.T. Putriku: Ishma Ramadani

Semoga karya ini menjadi amal ibadah dan sumber kebaikan bagi sesama, amin.



# DAFTAR ISI

| SAMBUT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | AN REKTOR                                | iii |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----|
| PRAKATA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                          | v   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ISI                                      | vii |
| BAB I. PE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | NDAHULUAN                                | . 1 |
| BAB II. H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | AKIKAT DAKWAH ISLAMIYAH                  | 20  |
| A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ragam Makna Dakwah                       | 20  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Dasar Hukum Dakwah                       |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Dakwah Sebagai Transformasi Nilai Islam  |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Hakikat Dakwah Islamiyah                 |     |
| BAB III. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | TINJAUAN UMUM DAKWAH                     |     |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | KONTEMPORER                              | 63  |
| A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Makna Dakwah Kontemporer                 | 65  |
| The state of the s | Dakwah di Era Kontemporer                |     |
| 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Metode Dakwah Kontemporer                |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Media Dakwah Kontemporer                 |     |
| BAB IV. T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ANTANGAN DAKWAH KONTEMPORER              | 113 |
| A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Tantangan Modernisasi                    | 113 |
| B.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Tantangan Dakwah di Era Kontemporer      | 122 |
| C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Analisis Problematika Dakwah Kontemporer | 140 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Solusi Dakwah Kontemporer                |     |

| А        | . Makna dan Esensi Tasawuf                | 154  |
|----------|-------------------------------------------|------|
|          | . Tasawuf Akhlaki di Era Modernisasi      |      |
| 5 H 10 5 | a. Urgensi Tasawuf                        |      |
|          | b. Akhlak dan Modernisasi                 |      |
|          | c. Tasawuf dan Akhlak                     |      |
| C        | . Zuhud sebagai Gerakan Akhlak Islam      |      |
| BAB VI.  | ESENSI TASAWUF DALAM DAKWAH               | 203  |
| A        | Konsep Dakwah Sufi                        | 203  |
| В        | . Unsur-Unsur Dakwah Sufistik             | 217  |
| C        | Pesan Dakwah dalam Tasawuf                | 222  |
| D        | . Tahapan dan Metode Dakwah Sufistik      | 229  |
| BAB VII. | RELEVANSI TASAWUF DI ERA                  |      |
|          | KONTEMPORER                               | .227 |
| A        | . Problematika Masyarakat Modern          | 227  |
|          | a. Esensi Masyarakat Modern               | 227  |
|          | b. Problematika Masyarakat Modern         | 244  |
| EDSIT    | . Tasawuf Alternatif Spiritual Masa Depan | 257  |
| C        | . Aplikasi Tasawuf pada Masyarakat Modern | 266  |
| A 300    |                                           | -    |
| -        | y land the National Control               | 2/8  |

A. Tantangea Moderniaet .....

# BAB I PENDAHULUAN

Islam adalah agama dakwah yaitu agama yang menugaskan umatnya untuk menyebarkan dan menyiarkan syiar Islam kepada seluruh umpat manusia sebagai rahmatan lil alamin, Islam dapat menjamin terwujudnya kebahagian dan kesejahteraan manakala ajarannya dijadikan pedoman hidup dan dilaksanakan secara konsisten serta konsekuen. Usaha dan realisasi ajaran Islam adalah melalui dakwah.

Dakwah merupakan sunnah para Nabi a.s. Mereka menyeru manusia kepada jalan kebahagiaan, menunjukkan manusia kepada jalan yang lurus (sirat-al-Mustaqim), sehingga manusia menerima seruan Allah dan Rasul-Nya. Dakwah Islamiyah berawal dari hati yang sadar bahwa inilah jalan kita, yaitu untuk menyeru manusia kepada Allah sehingga mereka mengikuti jejak langkah Rasulullah Saw. Yang menjadi pemisah antara dakwah Islamiyah dengan jalan lain adalah petunjuk Allah yang disampaikan melalui wahyu dan jalan (contoh) yang ditunjukkan oleh Rasulullah Saw. Musuh kita yang sebenarnya adalah syaitan dan konco-konconya yang menjelma melalui al-hawa? (hawa nafsu) yang ada di dalam diri manusia serta yang lebih nyata lagi adalah dalam bentuk

jahiliah yang zahir. Jahiliah yang sekecil-kecilnya dari dosadosa yang berupa keingkaran hingga kepada *al-kabair* (dosadosa besar), *bid'ah-bid'ah* yang menyesatkan, *nifaq* (kemunafikan), serta kekufuran kepada Allah. Jahiliah inilah yang seterusnya lahir dan menjelma di dalam bentuk keingkaran kepada Allah baik di dalam bentuk undangundang, negara, masyarakat, dan segala bentuk sistem yang bukan berasaskan Islam.

Dakwah bukanlah semata-mata penentangan terhadap satu golongan, atau partai, ataupun individu,dan sebagainya. Namun merupakan pertarungan yang telah lama ada, yaitu semenjak penciptaan Adam a.s. dan keengganan Iblis untuk mematuhi perintah Allah agar sujud kepada Adam. Pertarungan di dalam dakwah adalah pertarungan antara yang haq dengan yang batil. Inilah pertarungan para Anbiya a.s. semenjak nabi Adam hingga Rasulullah Saw. Inilah dia hakikat dakwah Islamiyah yang perlu kita dukung.

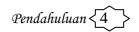
dakwah Misi Islam adalah mencoba mentransformasikan dinamika-dinamika yang dimiliki, dan hal ini terus-menerus mendesak akan adanya transformasi sosial. Islam memiliki cita-cita ideologis yaitu menegakkan amar ma'ruf dan nahi munkar dalam masyarakat di dalam kerangka keimanan kepada Tuhan. Sementara amar ma'ruf berarti humanisasi dan emansipasi, nahi munkar merupakan upaya untuk liberasi. Kedua tugas ini berada dalam kerangka keimanan, maka humanisasi dan liberasi merupakan dua sisi yang tidak dapat dipisahkan dari transendensi. Di setiap masyarakat, dengan struktur dan sistem apapun, dan dalam tahap historis yang manapun, cita-cita untuk humanisasi,

emansipasi, liberasi dan transendensi akan selalu memotivasi gerakan transformasi Islam.¹

Sementara itu, dikatakan *Islamiyah* karena dakwah Islam ditujukan bagi manusia secara keseluruhan. Dakwah Islam yang diwariskan oleh Nabi Saw memiliki orientasi pada pembinaan manusia, tanpa memandang perbedaan-perbedaan fisik dan regional. Dakwah Islam tidak hanya dikhususkan bagi masyarakat lokal Arab di jazirah timur tengah. Namun, jauh dari batasan sempit tersebut. Dakwah Islam dikhususkan bagi seluruh masyarakat dunia, yang meliputi berbagai ras dan etnik, di berbagai penjuru dunia. Dengan pandangan ini, tidak ada alasan, terlebih tuduhan, bahwa dakwah Islam merupakan agenda rasial yang hanya ditujukan pada golongan tertentu dari umat manusia ini.

Dakwah Islam bukan ajaran normatif yang tidak dapat direalisasikan dalam kehidupan manusia. Konsep dakwah Islam bukanlah nilai ideal yang abstrak yang jauh dari realitas kemanusiaan. Dakwah Islam merupakan seruan yang realistis dan acheivable bagi manusia. Hal tersebut tampak telah dibuktikan ... di masa Nabi Saw, yang mengimplementasikan sempurna ajaran-ajaran secara rabbaniyah Islam dengan kapasitasnya sebagai manusia biasa. Di sini, dakwah Islam memiliki tujuan untuk membina manusia dengan karakter kemanusiaannya dalam panduan nilai-nilai ilahiyah. Konsep Rabbaniyah 'Alamiyah inilah yang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi,* (Bandung: Mizan, 1995), h.338



seharusnya menjadi basis gerakan dari dakwah Islam dalam menghadapi setiap tantangan di setiap masanya.

Islam adalah agama dakwah, artinya agama yang selalu mendorong umatnya untuk senantiasa aktif melakukan kegiatan dakwah. Kemajuan dan kemunduran umat Islam, sangat berkaitan erat dengan kegiatan dakwah yang dilakukannya. Karena itu, Al-Qur'an menyebut kegiatan dakwah dengan ahsanul qaula, ucapan dan perbuatan yang paling baik.<sup>2</sup> Predikat khairu ummah, umat yang paling baik dan umat pilihan, hanya diberikan Allah Swt kepada kelompok umat yang aktif terlibat dalam kegiatan dakwah.3, juga predikat ummatan wasatha, umat yang menjadi ukuran dan barometer bagi yang lainnya.4 Dengan kegiatan dakwah inilah pertolongan Allah swt. akan diraih<sup>5</sup>, demikian pula dengan rahmat dan karunia-Nya<sup>6</sup>. Sebaliknya, jika umat meninggalkan kegiatan dakwah, maka kerusakan yang akan terjadi, keberadaan wahyu akan dicabut, dan kezaliman akan merajalela. Ungkapan di atas merupakan garis normatif (wahyu) yang ada dalam Islam, namun aktivitas dakwah sering dimaknai sangat sempit, sehingga penyiaran agama dengan agresivitas tinggi merupakan salah satu pemicu timbulnya peristiwa SARA (suku, ras, agama dan antar golongan).

Secara teoritis dakwah merupakan proses transformasi ajaran dan nilai-nilai Islam ke dalam masyarakat sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Q.S. Fushilat: 33

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Q.S. Ali Imran: 110

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Q.S. Al-Baqarah: 143

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Q.S. Al-Hajj: 40-41

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Q.S. Al-Taubah: 71

sasarannya sehingga diharapkan terjadi perubahan positiff. Dakwah dalam pengertian tersebut, sebagai upaya pendorong terjadinya perubahan pikiran, perasaan, dan kehendak. Dalam term al Ouran adalah amar ma'ruf, nahi munkar dan tu'minu billah (Ali Imran : 110), yaitu segala kegiatan yang bertujuan untuk mengelola kegiatan hidup dan kehidupan manusia agar mengerjakan yang positif, dan meninggalkan berbagai yang membawa dampak negatif, perbuatan serta mewujudkan keteguhan iman. Rumusan tersebut meminjam istilah Kuntowijoyo, sebagai satu kesatuan "emansipasi, liberasi dan transendensi<sup>7</sup>. Dalam konteks sosial, pembebasan berarti pembebasan dari kebodohan, kemiskinan dan penindasan; sedangkan amar ma'ruf diarahkan untuk mengemansipasikan manusia kepada pencerahan diri (nur ilahi) sehingga akan tumbuh kesadaran beriman kepada Allah.

Watak dinamisme Islam yang produktif itu sebetulnya berangkat dari sikap anti kemapanan dan otoritas. Islam sendiri – melalui kacamata historis global - lahir sebagai anti tesis dari pelbagai kemapanan dan otoritas yang menghegemoni di masanya, baik otoritas agama, politik maupun budaya. Dari sudut pandang keyakinan, Islam lahir sebagai protes atas sejumlah praktik keagamaan populer saat itu yang telah menjauh dari arti agama dalam pengertian yang sebenarnya. Paganisme sebagai wujud anthropomorpisme agama pada akhirnya telah menyimpangkan keyakinan agama yang suci melalui penetrasi kurafat dan takhayul 8.

<sup>7</sup>Kuntowijoyo. *Paradigma Islam; Interpretasi untuk Aksi*. Bandung: Mizan, 1994).h 229.

<sup>8</sup>Muhammad Husein Haekal, <u>H</u>ayât Muhammad, (Kairo: Dar

Yudaisme dan kristen sebagai dua agama samawi yang pernah mendapat bimbingan nabi dan kitab suci, juga dinilai gagal dalam mengemban tugas membumikan risalah langit. Sementara Yudaisme terpedaya dalam sikap oportunisnya yang kotor dengan mengatasnamakan agama, Kristenisme terjebak dalam pertikaian sekte-sekte di mana satu sama lainnya saling mengkafirkan dan bahkan memusnahkan9. Beranjak ke Timur dari tempat lahirnya Islam, Majusisme sebagai sebuah agama tua di Persia dianggap sebagai yang bertanggung jawab atas merebaknya kebobrokan moral dan sosial<sup>10</sup>, disamping praktik kerahiban yang menjauhkan manusia dari kodrat materinya, baik yang dipraktikan oleh penganut kristen hingga agama-agama spiritual di Timur jauh<sup>11</sup>. Kondisi politik tribalistik arab yang liar dan primitif, atau pemerintahan diktator Romawi dan Persia yang secara berpihak kepada keseluruhan tidak keadilan kemanusiaan dalam artinya yang utuh, adalah keperihatinan dalam latar belakang kelahiran Islam<sup>12</sup>. Dari sudut pandang kultur, Islam tidak diragukan sebagai suatu gerakan revolutioner signifikan yang dengan tegas menyatakan ketidakberpihaknnya pada budaya populer di saat itu.

al Ma'arif, 2001), Cet. Ke 14, h. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Ahmad al Syalaby, al Mujtama' al Islâmy: Asâs Takwînuhu, Asbâb Tadhûruhu, al <u>T</u>âriq Ilâ I<u>s</u>lâ<u>h</u>ihi, (Kairo: Maktabah al Nahdlah al Mishriyyah, tt), h. 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Ahmad al Syalaby, al Mujtama' al Islâmy: Asâs Takwînuhu, Asbâb Tadhûruhu, h. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Ahmad al Syalaby, al Mujtama' al Islâmy: Asâs Takwînuhu, Asbâb Tadhûruhu, h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Ahmad al Syalaby, al Mujtama' al Islâmy: Asâs Takwînuhu, Asbâb Tadhûruhu h. 8.

Islam bukan serentetan keyakinan yang memfosil, juga bukan sekedar ajaran ritus spiritualitas yang bersifat individual, ia merupakan ideologi universal yang bergerak dinamis membentang melampaui sekat tempat dan zaman dan terus berkembang sesuai perkembangan peradaban manusia. Untuk menjawab persoalan kemanusian yang terus berubah dan memberikan harmoni bagi peradaban, karena itu misi utama dakwah Islam adalah memberikan keselamatan dan rahmah bagi seluruh mahluk di jagad *makrocosmos* (rahmatan lil alamin)

Sorotan terhadap dakwah Islam yang mengemuka akhir-akhir ini adalah pada ranah empirik implementasi dakwah Islam belum banyak memberikan implikasi signifikan terhadap perubahan prilaku masyarakat sasaran dakwah, salah satu tujuan utama dakwah Islam adalah terjadinya perubahan, baik pola fikir (Way of thinking), perasaan dan kepekaan (Way of felling), maupun pandangan hidup (Way of Life) pada masyarakat sasaran dakwah. Hingga kini strategi dakwah Islam masih cenderung dogmatis serta kurang mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan kreatif sehingga melahirkan pemahaman agama yang eksklusif serta lemah dalam memahami kearifan budaya, akibatnya dakwah Islam belum berhasil membangun manusia Islami yang berkarakter.

Tidak disangsikan bahwa dalam Islam, eksistensi dakwah menempati posisi sentral, utama dan strategis. Karena itu Al-Qur'an secara imperatif menyuruh setiap muslim untuk menyeru umat manusia ke jalan Tuhan dengan cara yang bijaksana, dengan nasihat yang memukau serta dengan argumentasi logis dan tak terbantahkan. (Os/16/125).

Predikat *khairu ummah* disematkan oleh Allah swt hanya kepada orang atau kelompok umat yang aktif melakukan kegiatan dakwah (Q.S. 3:110).

Terjemahnya:

kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk manusia, menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari yang munkar, dan beriman kepada Allah. Sekiranya ahli kitab beriman, tentulah itu lebih baik bagi mereka, di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan mereka adalah orang-orang yang fasik.

Hadits yang diriwayatkan Turmudzi menyebutkan "Orang yang paling tinggi kedudukannya disisi Allah pada hari kiamat ialah yang paling banyak berkeliling dimuka bumi dengan memberi nasehat kepada manusia mahluk Allah" Bahkan Yusuf Qardawi menegaskan maju mundurnya kaum muslimin sangat ditentukan oleh efektivitas dakwah yang dilakukan umatnya<sup>13</sup>.

Sebagai proses berkesinambungan dalam mengarahkan manusia mengikuti *al fitroh al ghaiziyah*<sup>14</sup> yang

 $<sup>^{13}\,\</sup>mathrm{Yusuf}$  Qordawi, Pengantar kajian Islam (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1995), h. 9

 $<sup>^{14}</sup>$ Al-fitrah al-ghaiziyah, juga ditegaskan dalam QS.30 ayat 30 Lihat juga QS. Ali Imran : h. 83-85

dipandu oleh nurani dan akal rasio dalam etos mujahadah yang tak kenal henti, dakwah bukan proses insidental, melainkan harus benar-benar direncanakan secara sistematik dan metodologis serta dievaluasi secara terus menerus agar tujuan dakwah untuk mewujudkan harmoni kehidupan yang lebih baik dapat dicapai secara efektif. Artinya sudah bukan waktunya dakwah dilakukan asal jalan tanpa *planning* yang matang baik menyangkut strategi, model, matei maupun metode yang digunakannya. Memang benar sudah menjadi sunnatullah bahwa yang haq pasti menghancurkan yang bakhil (Qs. al-Isra':81) tetapi sunnatullah tersebut berkaitan pula dengan sunnatullah yang lain, yaitu bahwasanya Allah sangat mencintai dan meridai kebenaran yang diperjuangkan dalam sebuah barisan yang rapi dan teratur (Qs. Ash Shaf: 4).

Terjemahnya:

Sesungguhnya Allah menyukai orang yang berperang dijalan-Nya dalam barisan yang teratur seakan-akan mereka seperti satu bangunan yang tersusun kokoh.

Upaya pengembangan dakwah Islam, dalam arti i'adah, ibanah dan ihya dengan maksud reaktualisasi, revitalisasi dan reevektifity sesungguhnya telah lama dirintis oleh banyak pihak, namun hingga kini berbagai upaya tersebut belum sepenuhnya mencapai tujuan sebagaimana diharapkan. Sorotan terhadap dakwah Islam yang mengemuka akhirakhir ini adalah bahwa pada ranah empirik implementasi dakwah Islam belum banyak memberikan implikasi signifikan

terhadap perubahan prilaku masyarakat sasaran dakwah, salah satu tujuan utama dakwah Islam adalah terjadinya perubahan, baik pola fikir (*Way of thinking*), perasaan dan kepekaan (*way of felling*), maupun pandangan hidup (*way of life*) pada masyarakat sasaran dakwah <sup>15</sup>.

Banyak kalangan menilai bahwa hingga kini strategi dakwah Islam masih cenderung dogmatis serta kurang mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan kreatif sehingga melahirkan pemahaman agama yang tekstual dan eksklusif serta lemah dalam memahami konsep kearifan budaya, akibatnya dakwah Islam belum berhasil membangun manusia Islami yang berkarakter. Fenomena maraknya kekerasan, eksklusifisme dan lemahnya toleransi yang berkembang di masyarakat dalam segala bentuknya merupakan indikator nyata dari belum efektifnya strategi, model dan fungsi dakwah Islam yang selama ini dijalankan. Terkikisnya semangat ke-bhineka tunggal ika-an bangsa, tergerusnya semangat saling menghargai antarsuku, etnis, ras, dan antar-pemeluk agama saat ini mengindikasikan bahwa tujuan dakwah Islam untuk memberikan harmoni bagi peradaban manusia masih jauh dari harapan.

Aktivitas dakwah pada hakikatnya suatu proses mengadakan perubahan secara normatif sesuai dengan al-Qur'an, dan sunnah Nabi Muhammad Saw. Sebagai contoh adalah perubahan dari beriman kepada selain Allah swt. menjadi beriman Kepada Allah swt, atau dari ideologi yang batil, sesat kepada ideologi yang benar, dari kebodohan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Mohammad Ali Mansur. *Dakwah Islam dalam masyarakat transformatif* (Bandung: Topika Press, 2007), h. 48

kepada kepintaran, dari kultur, dan akhlak yang sesat kepada kultur, dan akhlak yang benar, dan mulia, dari malas beribadah menjadi rajin beribadah, dari kehidupan yang bertentangan dengan Islam menjadi berkehidupan yang Islami, dari tidak perduli pada agama menjadi perduli dan semangat beragama.

ini kemudian Fenomena dipandang perlu mereaktualisir model dakwah Islam berbasis marhamah sebagaimana dipraktekkan Nabi Saw selama puluhan tahun dan diikuti oleh salafunas sholeh yang mampu mengantarkan Islam pada masa kejayaan. Sejarah mencatat bahwa gerakan dakwah pada masa Nabi Saw banyak diorientasikan pada gerakan pembebasan masyarakat dari eksploitasi, penindasan, dominasi dan ketidakadilan dalam segala aspeknya. Karena itu dalam dakwahnya, Nabi saw tidak langsung menawarkan Islam sebagai sebuah ideologi normatif, melainkan dengan akhlak yang agung berbasis kasih sayang dan hikmah Nabi Saw memperjuangkan secara serius penyelesaian atas problem bipolaritas spiritual-material kehidupan manusia dengan merekonstruksi tatatan yang ada menjadi tatanan yang adil, egaliter dan tidak eksploitatif<sup>16</sup>. Para pakar dakwah menyebut ini sebagai dakwah berbasis rahmatan lil alamin, yakni sebuah dakwah Islam yang fokus pada pentingnya penghormatan terhadap keragaman dan pengakuan kesederajatan terhadap semua orang (equal for all) serta penghapusan berbagai bentuk diskriminasi demi membangun

\_

 $<sup>^{16}\</sup>mathrm{Abdul}$  Wasi', Tarikhul Islam (Kairo: Darr Al-Sya'bie, 1992), h. 162.

kehidupan yang damai, toleran, humanis, inklusif, tenteram dan sinergis tanpa melihat latar belakang kehidupannya, apapun etnik, status sosial, agama dan jenis kelaminnya<sup>17</sup>.

Dakwah Islamiyah yang telah berjalan ratusan dan bahkan ribuan tahun lamanya di permukaan bumi ini telah mencapai hasil yang memuaskan. Hal ini dapat dilihat dengan tolak ukur banyaknya berdiri rumah ibadah, jumlah madrasah yang semakin bertambah, jumlah jamaah haji yang semakin meningkat dari tahun ke tahun dan lain-lain sebagainya. Namun demikian sering dengan terjadinya modernisasi dan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi telah menyebabkan tolak ukur keberhasilan itu berubah. Tolak ukur keberhasilan dakwah tersebut bukan hanya ditentukan keberhasilan di atas, tetapi keberhasilan tersebut lebih ditentukan sejauh mana kualitas kerja sama ummat manusia secara sosial dalam arti menurunnya angka kemaksiatan dalam masyarakat, terhindarnya generasi muda dari ancaman narkoba, HIV/AIDS, dan meningkatnya akhlak dan atau moralitas masyarakat.

Di era perkembangan dan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, pola pikir masyarakat semakin kritis, terutama bagi golongan masyarakat terpelajar. Mereka biasanya tidak tertarik pada ceramah-ceramah, atau pengajian-pengajian yang bersifat umum yang cenderung klise, monoton, tidak rasional dan berulang-ulang, bersifat indoktrinasi menggurui. Bahkan terkadang mereka mengkritik atau

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Afifuddin, Dakwah Berwawasan Kasih Sayang (Jogjakarta: Rihlah Group, 2012), h. 45.

menentang penjelasan-penjelasan tentang ajaran agama yang dalam anggapan mereka tidak rasional atau tidak bisa dibuktikan secara rasional atau ilmiah. Atas dasar fenomena tersebut maka perlu metode dakwah yang sesuai dengan kemajuan zaman dan perkembangan masyarakat.

Seharusnya dakwah ibarat lentera kehidupan, yang memberi cahaya dan menerangi hidup manusia dari nestapa kegelapan. Tatkala manusia dilanda kegersangan spiritual, dengan rapuhnya akhlak, ketimpangan dan sederet tindakan tercela lainnya, yang disebabkan terkikisnya nilai-nilai agama dalam diri manusia. Tidak berlebihan jika dakwah merupakan bagian yang cukup penting bagi umat saat ini.

Hasan al-Banna dalam Risalah Pergerakan menulis bahwa hakikat dakwah Islam adalah *Rabbaniyah Alamiyah*. Dikatakan *rabbaniyah* karena hakikat dakwah Islam ini adalah memperkenalkan manusia kepada *Rabb*nya. Dimensi materi bukan menjadi orientasi utama dari dakwah Islam ini, melainkan sebuah ketunduk-patuhan kepada Allah swt. sebagai *Rabb* semesta alam. Namun, bukan berarti dakwah Islam menegasikan eksistensi materi. keberadaan materi hanyalah orientasi pengantara yang ditujukan sebagai sarana dalam membangun hubungan transendental yang mengikat manusia sebagai hamba kepada Allah<sup>18</sup>.

Sementara itu, dikatakan 'alamiyah karena dakwah Islam ditujukan bagi manusia secara keseluruhan. Dakwah Islam yang diwariskan oleh Nabi Saw memiliki orientasi pada pembinaan manusia, tanpa memandang perbedaan-perbedaan

<sup>18</sup>Dakwah Islam dan Tantangan Kontemporer, dalam <a href="http://hanumisme.wordpress">http://hanumisme.wordpress</a>. (1Maret 2014)

\_

fisik dan regional. Dakwah Islam tidak hanya dikhususkan bagi masyarakat lokal Arab di jazirah timur tengah. Namun dakwah Islam dikhususkan bagi seluruh masyarakat dunia, yang meliputi berbagai ras dan etnik, di berbagai penjuru dunia. Dengan pandangan ini, tidak ada alasan, bahwa dakwah Islam merupakan agenda rasial yang hanya ditujukan pada golongan tertentu dari umat manusia ini.

Era globalisasi seakan tidak bisa dibendung lajunya memasuki setiap sudut negara dan menjadi sebuah keniscayaan. Era ini menghendaki setiap negara beserta individunya harus mampu bersaing satu sama lain baik antar negara maupun antar individu. Persaingan yang menjadi esensi dari globalisasi sering memiliki pengaruh dan dampak yang negatif jika dicermati dengan seksama. Pengaruh yang ada dari globalisasi pada aspek kehidupan meskipun awal tujuannya diarahkan pada bidang ekonomi dan perdagangan serta memberikan dampak multidimensi. Globalisasi memang menjadi lokomotif perubahan tata dunia yang tentu saja akan menarik gerbong-gerbongnya yang berisi budaya, pemikiran maupun materi.

Dampak negatif globalisasi yang digulirkan oleh dunia Barat yang rawan mempengaruhi kehidupan seorang muslim, dan sekaligus menjadi tantangan dakwah di era globalisasi, yaitu:

1. Kecenderungan *maddiyyah* (materialisme) yang selalu kuat pada zaman sekarang ini.

- 2. Proses atomisasi, individualistis. Kehidupan kolektif, kebersamaan, gotong royong, telah diganti dengan semangat individualisme yang kuat.
- 3. Sekulerisme yang senantiasa memisahkan kehidupan agama dengan urusan masyarakat, karena agama dinilai hanya persoalan privat antar individu semata.
- 4. Munculnya relativitas norma-norma etika, moral, dan akhlak. Sehingga dalam suatu konteks masyarakat yang dianggap tabu bisa saja dalam konteks masyarakat yang lain dianggap boleh.<sup>19</sup>

Orang orang yang demikian kata Ali Syari'ati sebagaimana yang dikutip oleh Ari Ginanjar Agustian mengatakan bahwa bahaya yang paling besar yang dihadapi oleh umat manusia zaman sekarang ini bukanlah ledakan bom atom, tetapi perubahan fitrah. Unsur kemanusiaan dalam dirinya sedang mengalami kehancuran sedemikian cepat, inilah mesin-mesin berbentuk manusia yang tidak sesuai dengan kehendak Tuhan dan kehendak alam yang fitrah. 20

Dampak globalisasi dalam dunia dakwah sangat dirasakan dampaknya. Banyak kasus yang muncul, misalnya pergaulan bebas yang juga muncul adalah dampak negatif dari nilai-nilai di atas. Persoalan miras, narkoba, dan lain-lain, dikarenakan sebuah pemujaan terhadap kebebasan pribadi yang tidak lagi mengindahkan nilai-nilai agama. Sehingga

<sup>20</sup>Ari Ginanjar Agustian, ESQ; Emotional Spiritual Quetiont (Cet. VI; Jakarta: Arga, 2002), h. xiii

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Amin Rais, *Tauhid Sosial* (Cet. I; Bandung: Mizan, 198S), h.65-66

dampaknya ternyata bukan hanya menimpa dirinya sendiri, tetapi juga terhadap masyarakat dan siswa yang lain. Oleh karena itu, nilai-nilai negatif tersebut haruslah dinetralisir dengan nilai-nilai luhur ajaran Islam yang sangat menekankan keseimbangan kehidupan.

Seharusnya dakwah ibarat lentera kehidupan, yang memberi cahaya dan menerangi hidup manusia dari nestapa kegelapan. Tatkala manusia dilanda kegersangan spiritual, dengan rapuhnya akhlak, ketimpangan dan sederet tindakan tercela lainnya, yang disebabkan terkikisnya nilai-nilai agama dalam diri manusia. Tidak berlebihan jika dakwah merupakan bagian yang cukup penting bagi umat saat ini.

Tasawuf adalah menyangkut masalah rohani dan batin manusia yang tidak dapat dilihat, maka ia amat sulit ditetapkan definisinya untuk menyatukan apa hakikat tasawuf itu. Ia termasuk masalah kejiwaan, oleh karena itu ia dapat dipahami bukan mengenai hakikatnya, melainkan gejala-gejala yang tampak dalam ucapan, cara dan sikap. dengan demikian para ahli dalam memberikan definisi tasawuf meski saling berbeda sesuai dengan pengalaman empirik masing-masing di dalam mengamalkan tasawuf. Tasawuf sering disamakan dengan mistisisme, namun para pakar sepakat bahwa tasawuf atau sufisme adalah khusus bagi Islam. Ilmu tasawuf membahas tingkah laku manusia yang bersifat amalan terpuji maupun tercela, agar hatinya menjadi benar dan lurus menuju Allah swt. Sehingga, ia dekat sedekat-dekatnya di hadirat-Nya.

Tasawuf sebagai salah satu tipe mistisisme, dalam bahasa Inggris disebut sufisme. Kata tasawuf dipercakapkan pada akhir abad kedua hijriah yang dikaitkan dengan salah satu jenis pakaian kasar yang disebut shuff atau wol kasar. Kain tersebut digemari oleh para zahid karena menjadi simbol kesederhanaan pada masa itu. Kebiasaan memakai wol kasar juga merupakan karakteristik kehidupan orang-orang saleh sebelum datangnya Islam, sehingga mereka dijuluki sufi, orang-orang yang memakai shuff. Disampingkan itu ada juga yang mengaitkan tasawuf dengan sekelompok muhajirin yang hidup dalam kesederhanaan di Madinah, di mana mereka selalu berkumpul di serambi Masjid Nabi, mereka itu disebut shuffah. Kelompok ini dinamai ahl asshuffah. Karena cara hidup saleh dalam kesederhanaan yang dipraktekkan menjadi pola panutan bagi sebagian umat Islam yang kemudian disebut sufi dan ajarannya disebut tasawuf.<sup>21</sup>

Tasawuf secara harfiah berasal dari kata *shuff* yang berarti bulu atau wool kasar. Saat itu, para sufi memakai bulu untuk pakaiannya sebagai simbol untuk merendahkan diri dan kesederhanaan pada masa itu.<sup>22</sup> Menghubungkan sufi "tasawuf" dengan *shuff*, agaknya memiliki korelasi yang mempertemukan antara jenis pakaian yang sederhana dengan

MAKASSAR

 $<sup>^{21}\</sup>mathrm{A.}$  Rivay Siregar, Tasawuf : Dari Sufisme Klasik ke Neo-Sufisme, h. 31-32

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Sri Mulyati, Tarekat-tarekat Muktabaroh di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2005), h. 8.

kebersahajaan hidup para sufi.<sup>23</sup> Sehingga sebutan sufi memang cocok bila dikaitkan dengan kehidupan selanjutnya, dengan alasan bagi siapa yang mampu menjaga keseimbangan dalam berkehidupan, dengan artian yang tidak jauh dari pengertian sufi sebagai pelaku ajaran tasawuf.

Untuk memahami apa hakekat tasawuf dengan berbagai alirannya, perlu juga dipahami ciri khas atau karakteristik tasawuf, yaitu;

- 1. Tasawuf memiliki obsesi kedamaian dan kebahagiaan spiritual yang abadi. Tasawuf berfungsi sebagai pengendali berbagai kekuatan yang bersifat merusak keseimbangan daya dan jiwa, agar ia kebal terhadap pengaruh luar dirinya untuk mencapai kedamaian dan kebahagiaan jiwa.
- 2. Tasawuf sebagai model epistemologi untuk mendapatkan pengetahuan langsung melalui tanggapan intuisi. Epistemologi sufisme ini tujuannya mencari hakekat kebenaran hakiki atau Realitas Mutlak (Wujud) melalui penyingkapan tabir (hijab), sehingga seorang sufi secara langsung melihat dan merasakan realitas itu.
- 3. Bahwa dalam setiap perjalanan (maqam) seorang sufi untuk meningkatkan kualitas moral dan penyucian jiwa ( *tashfiyah an-nafs*) melalui serial riyadlah yang ketat dan kontinyu.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>R.A. Nicholson, *The Mystic of Islam*, (London: Kegan Paul Ltd, 1966), dalam A. Rivay Siregar, *Tasawuf : Dari Sufisme Klasik ke Neo-Sufisme* (Jakarta: RajaGrafindo, 2002), h. 31.

- 4. Adanya peleburan diri pada kehendak Realitas Mutlak (Tuhan) melalui fana', baik dalam pengertian simbolis (sifat-sifat Tuhan) maupun pengertian substansial (Dzat-Nya).
- 5. Penggunaan kata-kata simbolis dalam mengungkapkan pengalaman batin, sehingga menimbulkan makna ambigu, tetapi yang ia maksud adalah makna yang ia rasa dan alami, bukan arti harfiahnya, yang dikenal dengan *syathahat*.<sup>24</sup>

Banyak yang meragukan relevensi konsep dakwah sufi di era modern ini. Mereka menganggap bahwasanya konsep dakwah sufi adalah konsep yang sudah usang dan tidak layak pakai lagi di era modernisasi dan globalisasi sekarang ini. Bahkan ada yang beranggapan bahwa konsep dakwah sufi hanya cocok di era yang sudah lampau dan tidak akan pernah kembali lagi. Tapi kiranya orang yang meragukan hal tersebut menelaah kembali dan menguji konsep dakwah sufi tersebut maka dia akan tahu sampai seberapa relevansi konsep dakwah sufi di era sekarang.

Banyak cara yang diajukan para ahli untuk mengatasi masalah yang muncul akibat modernisasi dan globalisasi dan salah satu cara yang hampir disepakati para ahli adalah dengan cara mengembangkan kehidupan yang berakhlak dan bertasawuf. Salah satu tokoh yang begitu sungguh-sungguh memperjuangkan akhlak tasawuf untuk mengatasi masalah

\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>At-Taftazani, dalam Syamsun Ni'am, *The Wisdom Of KH Achmad Siddiq: Membumikan Tasawu*, h. 4-5

tersebut adalah Husein Nashr. Menurutnya, faham sufisme ini mulai mendapat tempat di kalangan masyarakat (termasuk masyarakat barat) karena mereka mulai mencari-cari dimana sufisme yang dapat menjawab sejumlah masalah tersebut.

Ketika peradaban ummat manusia sampai pada puncaknya, pertanyaan yang mendasar tentang eksistensi kehadirannya di dunia kembali muncul untuk mendapatkan jawaban. Apa sebenarnya hakikat manusia hidup di dunia? Ketika pertanyaan itu muncul, peradaban puncak itu runtuh dengan sendirinya. Maka, kehidupan yang masuk fase digitalisasi, dunia serba di ujung jari<sup>25</sup>, hanya menjadi tiada berarti. Muncul kegersangan jiwa dan manusia kembali mencari jati diri dalam bentuk lain. Manusia akhirnya kembali mencari dan menggali kedalaman makna kehidupan dan hakikat dirinya.

Hamdan Rasyid, mengatakan, fenomena menarik pada sebagian masyarakat di kota-kota besar sekarang , yaitu mereka mulai tertarik untuk mempelajari dan mempraktikkan pola hidup sufistik. Hal ini dapat dilihat dari banjirnya bukubuku tasawuf di tokok-toko buku, bermunculannya kajian-kajian tasawuf dan maraknya tayangan-tayangan, baik di TV maupun radio.<sup>26</sup>

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Abdullah Khusairi, *Hipokrisi dalam Posmodernisme* dalam *http://www.khusairi.blogspot.com*. Hipokrisi dalam-Posmodernisme, (Tanggal 21 Maret 2014)

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Rasyid Hamdan, *Sufi Berdasi, Mencapai Derajat Sufi dalam Kehidupan Modern* (Jakarta: Al-Mawardi, 2006), h 30.

Kemajuan yang telah merambah dalam berbagai aspek kehidupan manusia, baik sosial, ekonomi, budaya dan polotik, mengharuskan individu untuk beradaptasi terhadap perubahan-perubahan yang terjadi secara cepat dan pasti. Padahal dalam kenyataannya tidak semua individu mampu melakukannya sehingga yang terjadi justru masyarakat atau manusia yang menyimpan banyak problem.

Sebuah fenomena sosial masyarakat yang kini hidup di era modern, dengan perubahan sosial yang cepat dan komunikasi tanpa batas, dimana kehidupan cenderung berorientasi pada materirialistik, hedonistik, skolaristik, dan rasionalistik dengan kemajuan IPTEK di segala bidang. Mereka semakin kehilangan visi keilahian. Kondisi ini ternyata tidak selamanya memberikan kenyamanan, tetapi justru melahirkan abad kecemasan. Kemajuan ilmu dan teknologi hasil karya cipta manusia yang memberikan segala fasilitas kemudahan, ternyata juga memberikan dampak berbagai problema psikologis bagi manusia itu sendiri. Masyarakat modern kini sangat mendewa-dewakan ilmu pengetahuan dan teknologi, sementara pemahaman keagamaan yang didasarkan pada wahyu sering di tinggalkan dan hidup dalam keadaan sekuler. Bagi masyarakat, kehidupan semacam ini sangat terasa di daerah-daerah perkotaan yang saling bersaing dalam segala bidang. Sehingga kondisi tersebut memaksa tiap individu untuk beradaptasi dengan cepat.





# BAB II HAKIKAT DAKWAH ISLAM

### A. RAGAM MAKNA DAKWAH

Secara historis-teoritis, pemaknaan dakwah telah terjadi penyempitan dan perluasan pengertiannya. Secara ketata-bahasaan, dakwah dan padanannya dalam teks Al-Qur'an naskah Ustmani, banyak yang dipakai untuk mengacu pada pengertian tablig. Di sisi lain, pemahaman bahwa kedudukan nabi sebagai Rasulullah adalah pemberi kabar gembira, sedangkan hidayah itu hanya milik Tuhan, semakin memperkuat pemaknaan dakwah tidak lebih dari sekedar tabligh. Pada fase berikutnya, perluasan dari pemaknaan dakwah telah sampai pada orientasi pengembangan masyarakat (muslim), antara lain dalam bentuk peningkatan kesejahteraan sosial.¹ Dengan pemaknaan dakwah yang terus mengalami perkembangan tersebut, pola dakwah dapat mengambil bentuk dakwah kultural, politik dan ekonomi. Karena istilah dan pemaknaan dakwah tidak pernah mendapatkan definisi yang eksplisit dari nabi, baik dari perilakunya maupun ucapannya seperti: istilah puasa, shalat

<sup>1</sup>Lihat Muhammad Sulthon, Menjawab Tantangan Zaman; Desain Ilmu Dakwah; Kajian Ontologis, Epistemologis dan Aksiologis, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), h. 11-26 dan haji. Maka, pemaknaan dakwah itu sendiri merupakan proses ijtihad.

Dakwah memiliki pengertian yang luas, dakwah tidak hanya berarti mengajak dan menyeru umat manusia agar memeluk Islam. Dakwah juga berupaya membina masyarakat Islam menjadi masyarakat yang lebih berkualitas (khairu ummah) yang terbina atas dasar tauhid serta ketinggian ajaran Islam.

Dari sudut bahasa kata dakwah berasal dari bahasa Arab علي yang berarti طلب menyeru, meminta, menuntun, menggiring atau memanggil, mengajak orang lain supaya mengikuti, bergabung, memahami untuk memiliki suatu tindakan dan tujuan yang sama yang diharapkan oleh penyerunya².

Secara etimologis, dakwah berasal dari kata da'a yad'u da'watan (دعا للمو وعوة ) yang berarti mengajak, memanggil, dan menyeru. Akar kata da'a dengan segala bentuk dan penerapannya di dalam Al-Qur'an terulang sebanyak 212 kali. Adapun derivasinya dapat dipaparkan sebagai berikut دعاه الي الامر, (memanggilnya/meminta pertolongannya), دعاه الي الامر, (memberi motivasi kepadanya), دعاله فلانا, (mendoakan baik kepadanya), دعاله , (mendoakan baik kepadanya), دعاله , (mendoakan buruk),³

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Sad 'Ali Ibn Muhammad al-Qohthoniy.fiqhu al-da'wah fi shahîh al-Imam al-Buhkariy, Maktaba Syamela.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Lihat: Muhammmad Ismail Ibrahim (Al-Qaahira; Dar Al-Fikr, Al 'Arabi, TT), jilid I, h. 18. Lihat juga Muhammad Fath al-

Arti kata dakwah seperti ini sering dijumpai atau dipergunakan dalam ayat-ayat Al-Qur'an seperti dalam surat al-Baqarah ayat 23:4

Terjemahnya:

Dan jika kamu (tetap) dalam keraguan tentang Al Quran yang Kami wahyukan kepada hamba Kami (Muhammad), buatlah satu surat (saja) yang semisal Al Quran itu dan ajaklah penolong-penolongmu selain Allah, jika kamu orang-orang yang benar.

Dakwah menurut istilah, ada beberapa pengertian di antaranya, dakwah (اللهوة إلى الله) dimaksudkan seruan untuk beriman kepada Allah, beriman kepada apa-apa yang dibawa oleh para rasul-Nya, menyeru untuk mempercayai apa yang diberitakan oleh para rasul serta menaati apa-apa yang diperintahkan mereka, hal itu mencakup seruan untuk mengucapkan dua kalimat syahadat, melaksanakan shalat, zakat, puasa bulan ramadhan dan haji. Termasuk seruan untuk beriman kepada Allah, iman kepada kitab-kitab Allah dan rasul-rasul-Nya, iman kepada hari kebangkitan, qadha dan qadar, serta seruan agar hamba menyembah Tuhannya seakan dia melihat-Nya.

bayanuni, al Madzkhal ila Ilmi Da'wah (Madinah: Muassasah alrisalah, 1994) h. 20. Lihat juga, Ahmad Warson Munawwir, al-Munawwir Kamus Arab Indonesia (Yogyakarta: Pondok Pesantren Al-Munawwir, Krapyak, 1984), h. 439.

<sup>4</sup>Mohammad Taufiq, *Quran in The Word Ver*1.2.0, Taufiq Product, <u>moh.taufiq@gmail.com</u>, (Al Baqarah/2:23)

Ada beberapa pengertian dakwah menurut istilah telah banyak dikemukakan oleh para ahli atau pakar dakwah yang memberikan definisi menurut sudut pandang masing-masing, antara lain:

- 1. Syed Qutb, memberikan pengertian dakwah adalah mengajak atau menyeru orang lain masih ke dalam sabilillah (jalan Allah), bukan untuk mengikuti da'i atau bukan pula untuk mengikuti sekelompok orang". Sedangkan Shaqar membagi dakwah menjadi dua tataran. Pertama, dakwah fardhiyah, yaitu dakwah yang disampaikan kepada seseorang atau sekelompok kecil orang, yang berjalan tanpa perencanaan yang sistematis; dan kedua, dakwah 'amah , yaitu dakwah yang diarahkan kepada massa dengan tujuan mempengaruhi mereka.5
- 2. M. Quraish Shihab menyatakan bahwa dakwah adalah seruan atau ajakan kepada keinsyafan, atau usaha mengubah situasi kepada situasi lain yang lebih baik dan sempurna, baik terhadap pribadi maupun masyarakat. Perwujudan dakwah bukan sekadar usaha peningkatan pemahaman keagamaan dalam tingkah laku dan pandangan hidup saja, tetapi juga menuju sasaran yang lebih luas. Yaitu pelaksanaan ajaran agama Islam secara lebih menyeluruh dalam berbagai aspek kehidupan <sup>6</sup>.
- 3. M. Amin Rais berpendapat bahwa dakwah adalah setiap

<sup>5</sup>Ada beberapa terminologi tentang dakwah, lebih lanjut lihat Amrullah Ahmad, "Dakwah Islam sebagai Ilmu Sebuah Kajian Epistemologi dan Struktur Keilmuan Dakwah", dalam *DAKWAH*, Vol. 1, No. 2, 1999, h. 26

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>M. Quraish Shihab, *Membumikan Al-Quran*; Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1996). h. 194.

- usaha rekonstruksi masyarakat yang masih mengandung unsur-unsur jahili agar menjadi masyarakat yang Islami<sup>7</sup>
- 4. M. Arifin memberikan definisi dakwah sebagai suatu ajakan, baik lisan maupun tingkah laku, yang dilakukan secara sadar dan berencana, dalam mempengaruhi orang lain, baik secara individu maupun kelompok, agar timbul dalam diri seseorang yang disebut (al-mad'uww) sebuah kemauan tanpa ada unsur pemaksaan.8
- 5. Masdar Helmi mengartikan dakwah sebagai sebuah upaya mengajak dan menggerakkan manusia agar menaati ajaran Islam, termasuk dalam melakukan *amr bi al-ma'ruf* dan *nahy 'an al-munkar* guna memperoleh kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat.<sup>9</sup>
- 6. Abdul Karim Zaidan, mengungkapkan dakwah adalah menyeru kepada Allah, dengan maksud adalah menyeru kepada agama Allah yakni agama Islam.<sup>10</sup>

Kata dakwah juga berarti mengajak kepada kebaikan, dan juga ada yang berarti mengajak kepada keburukan. Kata dakwah yang berarti mengajak kepada kebaikan, dapat dilihat dalam al-Qur'an antara lain Surah al-Nahl (16): 125, Surah Yunus (10): 25. Sebaliknya, kata dakwah ada pula yang disandarkan pada jalan keburukan atau jalan setan atau jalan ke neraka, misalnya dalam Surah Luqman (31): 21, Surah

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Rais, M. Amien. *Cakrawala Islam Antara Cita dan Fakta* (Cet. III; Bandung: Mizan, 1991), h. 25

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Arifin. M, *Psikologi Dakwah Suatu Pengantar Studi* (Jakarta: Bulan Bintang, 1977), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Helmi Masdar, *Problematika Dakwah dan Pedoman Muballigh* (Semarang: Toha Putra, 1969), h. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Abdul Karîm Zaidan, *U'shûlu al-da'wah*, versi e-bok 1975, h, 3.

Fathir (35): 6. Di samping itu, term dakwah dalam satu ayat al-Qur'an terdapat penggunaan kata dakwah untuk arti keduaduanya, yakni jalan kebaikan (surga) dan jalan keburukan (neraka) sekaligus, seperti terdapat dalam surah al-Baqarah/2/221.

# Terjemahnya:

.....walaupun Dia menarik hatimu. mereka mengajak ke neraka, sedang Allah mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya. dan Allah menerangkan ayat-ayat-Nya (perintah-perintah-Nya) kepada manusia supaya mereka mengambil pelajaran.

Pengertian dan definisi dakwah tersebut di atas, dapat disimpulkan bahwa dakwah mempunyai dua pengertian dasar yaitu : *Pertama*, bermakna sempit (*lughawy*) yang hanya terbatas pada seruan dan ajakan pada yang baik (*khair*) yang bentuknya secara umum dengan *bi al-lisan*, yaitu ceramah/pidato dan juga bisa bi al-kitabah (tulisan). *Kedua*, bermakna luas (istilah) yang tidak terbatas pada anjuran dan ajakan melalui lisan saja, akan tetapi juga perbuatan nyata (*da'wah bi al-hal*) yang bentuknya bisa berupa pendidikan, ekonomi, sosial, dan politik, serta lainnya.

Asmuni Syukir mengemukakan bahwa dakwah memiliki nama dan istilah *amar ma'ruf nahi munkar, tabligh, alnashehat* sebagai sinonim dari istilah dakwah. Selain itu juga wasilah, dan khotbah yang memiliki arti yang sama dengan

nasihat yaitu memberi wasiat kepada umat manusia agar menjalankan syariat Allah swt, kebenaran dan kebaikan. *Jihadah* yang berasal dari kata *jahada-yujahidu- jihadatan*, yang artinya berperang atau berjuang membela dan melestarikan ajaran Allah swt, *mauidhah* yang berarti pelajaran atau pengajaran, dan *mujahadah* yang berarti berdebat atau berdiskusi. *Tadzkirah* atau *Kidizbar* yang berarti peringatan atau mengingatkan umat manusia agar selalu meyakini perbuatan yang menyesatkan dan agar selalu ingat kepada Allah swt.<sup>11</sup>

Pengertian tersebut di atas, Amrullah Achmad memberikan persepsi yang berbeda tentang pengertian dakwah dalam dua pengertian. Pertama adalah dakwah diberi pengertian tabligh/penyiaran/penerangan agama. Kedua, dakwah diberi pengertian semua usaha untuk merealisir ajaran Islam dalam semua segi kehidupan manusia. Pengertian pertama dianggap terlalu sempit sehingga tidak mampu menghubungkan antara simbol dan realitas. Oleh karena itu dakwah lebih identik dengan kegiatan pidato di mimbar-mimbar atau budaya dakwah oral (verbal) yang mengakibatkan Islam tidak mampu memasuki lebih dalam dari sistem kepribadian dan sosial. Akibatnya dakwah sering tidak mampu menjawab secara konkret permasalahan yang dihadapi umat manusia. sedangkan pengertian kedua juga cenderung terlalu luas, sehingga perlu perbatasan-perbatasan agar dapat dibedakan dengan kegiatan lain. sebagai kriteria awal, kegiatan dapat disebut sebagai dakwah, jika sistem usaha bersama orang beriman dalam rangka mewujudkan

<sup>11</sup>Asmuni Syukir, Dasar-dasar Strategi Dakwah Islam, h. 1

ajaran Islam dalam semua segi kehidupan sosiokultural yang dilakukan melalui lembaga-lembaga dakwah.<sup>12</sup>

Lebih dari itu, dalam kajian keislaman, selain terma dakwah, masih terdapat terma-terma lain yang biasa dipakai dalam wacana komunikasi Islam. Antara lain adalah tabligh, amr ma'ruf wa an-nahy 'an al-munkar, serta akhlak. Hal seperti ini yang dikatakan Hamid Mowlana, Bakti, dan Dilnawaz Siddiqui. Bahkan menurut Taufik, terdapat kajian khusus dalam tradisi Islam klasik yang membahas tentang hal ini. Bahkan Bakti mengatakan bahwa komunikasi dalam pandangan Islam adalah dakwah; "in Islam, Communications is rendered by dakwah, which is an effort to convince people to behave according to their own comprehension of Islamic teaching." 13

Dakwah adalah kewajiban setiap orang yang mengaku beragama Islam.<sup>14</sup> Ini tercermin dalam perintah *amar ma'ruf nahi munkar* yang harus ditegakkan oleh setiap muslim. Perintah untuk mengerjakan dan mengajak pada kebaikan sekaligus ajakan untuk meninggalkan perilaku yang jelek.

Dakwah yang berpangkal dari pengertian sempit ini (bi al-lisan) lebih menunjukkan kepada cara-cara dalam pengutaraan dan penyampaian dakwah yang lebih berorientasi pada ceramah agama, yang pada saat sekarang ini berkembang menjadi disiplin retorika. Kemudian dakwah bi al-lisan (retorika) operasionalnya berkembang menjadi

<sup>13</sup> M. Tata Taufik, Etika Komunikasi Islam; Kritik Terhadap Konsep Komunikasi Barat, h.209.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Amrullah Achmad (Ed), *Dakwah Islam dalam Perubahan Sosial*, (Yogyakarta : PLP2M, 1985), h. 6-7

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Abu Zahrah, *Dakwah Islamiah*, Terj: Ahmad Subandi, Ahmad Supeno, (Bandung Remaja Rosdakarya, 1994), h. 22

dakwah *bi al-kitabah*, yaitu dengan tulisan seperti di buku, tulisan-tulisan di surat kabar, majalah, dan lain-lain.

Selanjutnya, dakwah *bi al-hal*, yaitu dakwah yang mengarah kepada upaya mempengaruhi dan mengajak orang seorang, atau kelompok manusia (masyarakat) dengan keteladanan dan amal perbuatan, perkembangannya menjadi populer dengan nama dakwah pembangunan.

Tujuan dakwah dalam pengertian ini ialah mewujudkan kebahagiaan dan kesejahteraan hidup di dunia dan di akhirat yang diridai oleh Allah yakni dengan menyampaikan nilai-nilai yang dapat mendatangkan kebahagiaan dan kesejahteraan yang diridlai oleh Allah swt. sesuai dengan segi atau bidangnya masing-masing.<sup>15</sup>

Menurut Ahmad Mansyur Suryanegara, dakwah adalah aktivitas menciptakan perubahan sosial dan pribadi yang didasarkan pada tingkah laku pelaku pembaharunya. 16 Oleh karena itu, tindakan dakwah merupakan perubahan kepribadian seseorang dan masyarakat secara kultural. Dakwah dalam arti makro ekuivalen dengan *Social recronstuction* (rekonstruksi sosial). Sosial dalam arti ekonomi, budaya, pendidikan, kemasyarakatan, politik, dan lainnya. Dalam hal ini, dakwah merupakan proses rekonstruksi masyarakat. 17 Sebagai agama dakwah, Islam mengandung ajaran universal yang mengutamakan prinsip perdamaian dalam setiap aspek kehidupan para penganutnya. Sebagai

<sup>15</sup> Ensiklopedi Islam ...h. 281, lihat juga Wikipedia.org

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Asep Muhyiddin dan Agus Ahmad Safei, *Metode Pengembangan Dakwah...* h. 28

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Asep Muhyiddin dan Agus Ahmad Safei, *Metode Pengembangan Dakwah...* h. 28

konsekuensi atas predikat luhur tersebut, Islam dituntut untuk selalu dapat menjaga keseimbangan serta menghindari konflik dalam proses penyebaran ajaran Islam (dakwah). Dalam konteks kehidupan bermasyarakat, implementasi dakwah yang esensinya adalah *amar ma'ruf nahi munkar*, meliputi segenap bidang kehidupan, termasuk di dalamnya bidang politik.<sup>18</sup>

Tidak semua orang memahami dan sepakat untuk melibatkan proses dakwah dalam bidang politik. Hal ini lebih sering disebabkan karena faktor pemahaman yang *misleading* tentang terminologi politik itu sendiri, di samping karena sejarah telah mencatat bahwa sebagian orang yang mencampuradukkan dan menyalahgunakan kepentingan agama dan politik. Sehingga politik lebih sering dikonotasikan dengan eksploitasi manusia atas manusia lainnya, persekongkolan semu antar manusia, atau permainan kotor demi kepentingan suatu kelompok. Padahal, kalau diimplementasikan secara benar, kepentingan ajaran Islam meliputi segala aspek kehidupan, termasuk politik. Sejarah modern, termasuk sejarah Indonesia, ditandai oleh beberapa kecenderungan pokok, yakni kemajuan ilmu teknologi, industrialisasi, birokratisasi, dan pragmatisme.<sup>19</sup>

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan dakwah adalah segala aktivitas yang bertujuan untuk mengajak orang (masyarakat) kepada kebaikan dan melarang kepada

<sup>18</sup>M. Amin Rais, *Cakrawala Islam; Antara Cita dan Fakta* (Cet. IV; Bandung: Mizan, 1994), h. 25.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Koentowidjoyo, *Dakwah Islam dalam Presfektif Historis; Permasalahan dan Pemikiran Sementara* (Yogyakarta: Prima Duta, 1983), h. 75.

kejahatan, baik secara lisan, tulisan, lukisan, maupun perbuatan dengan metode dan media yang sesuai dengan prinsip Islam dengan tujuan mencapai kebahagiaan manusia di dunia dan di akhirat.

Berdakwah berarti menyampaikan sesuatu kepada orang lain yang bersifat mengajak untuk merubah suatu keadaan yang tidak baik kepada yang baik dan terpuji. Da'wah Islamiyah memerlukan teknik penerapan yang akurat sesuai dengan keadaan dan perkembangan zaman, terutama sekali dikalangan masyarakat perkotaan yang dinamis dan berkembang. Change to progress merupakan watak dari masyarakat perkotaan, yang menunjukkan sesuatu kepada kemajuan. Terhadap masyarakat berkategori seperti ini, metode berdakwah merupakan salah satu alternatif yang harus diperhitungkan dan dipersiapkan sebaik mungkin.

Jadi, hakikat dakwah Islam adalah mengajak ke jalan Allah, ia dapat juga berarti mengajak manusia kembali kepada hakikat fitri, fungsi dan tujuannya. Karena manusia, secara primordial, telah melakukan kesaksian bahwa Allah adalah Tuhan yang sebenarnya, mempunyai fungsi sebagai khalifah-Nya di muka bumi, dan tujuan hidupnya adalah ibadah kepada-Nya. Dengan demikian, kegiatan dakwah secara teknis berarti mengajak manusia untuk kembali kepada fitri, fungsi dan tujuan hakikinya dalam bentuk iman dan mentransformasikan iman menjadi amal saleh yang dalam prosesnya selalu mengupayakan tegaknya keadilan (amar makruf) dan mencegah kezaliman (nahi munkar). Ketika iman mengalami transformasi menjadi realitas kesalehan dalam sistem kelembagaan Islam, maka pada saat itu khairu ummah

dapat terwujud.20

Penjelasan di atas dapat ditafsirkan bahwa dakwah merupakan fenomena dalam masyarakat muslim yang menyebabkan terbentuknya masyarakat. Ini merupakan tantangan besar dalam mempelajari Islam, yaitu bagaimana menjelaskan dan menganalisa prinsip-prinsip Islam yang universal yang dinyatakan dalam konteks sosial yang berbeda-beda. Ekspresi Islam yang beragam itu menunjukkan bahwa ada proses dialog yang terus-menerus antara Islam yang normatif dan Islam yang dinamis-meminjam istilah Hendro Prasetyo, Islam teks dan Islam wacana, yang menghasilkan peradaban.

#### B. DASAR HUKUM DAKWAH

Dasar dakwah mencakup semua aspek yang berkenaan dengan sandaran kegiatan dakwah serta petunjuk-petunjuk kegiatan yang bisa dipedomani dalam berdakwah. Hal itu mencakup sedikitnya lima (5) sumber: pertama al-Qur'an, kedua al-sunnah, ketiga perjalanan hidup Rasul Saw, keempat perjalanan hidup para sahabat dan kelima kegiatan para ulama dalam berdakwah.<sup>21</sup> Kelima sumber tersebut jika diringkas terdiri dari dua sumber: pertama syariah Islam termasuk di dalamnya sumber primer seperti Al-Qur'an dan al-sunnah, serta sumber sekunder seperti ijma, qiyas, istihsan, istislah dan istishab. Kedua praktek kegiatan dakwah yang dilakukan para ulama dalam menjalankan syariah tersebut.

<sup>20</sup>Azyumardi Azra, *Menuju Masyarakat Madani*, (Bandung: Rosda Karya, 1999), h. 46

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>al-Bayânûniyy, al-madkhal... ....h,120

## 1. Al-Qur'an:

Dalam al-Qur'an ditemukan ayat-ayat yang berhubungan dengan dakwah misalnya dalam surat al-Maidah yang menyeru ahli kitab untuk menerima al-Qur'an, setelah sebelumnya diingatkan bahwa mereka banyak menyembunyikan isi al-kitab (injil) dan al-Qur'an membukakan tingkahlakunya. (QS/5/15-16).

يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ عَن كَثِيرٍ قَدْ جَآءَكُم مِن ٱلْكِتَٰبِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ قَدْ جَآءَكُم مِن ٱللَّهِ نُورُ وَكِتَّنِ مِنَ ٱلْكُلُمنِ فَي يَهْدِي بِهِ ٱللَّهُ مَن ٱلتَّهُ مِن ٱلطُّلُمنِ إِلَى ٱلنَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ مُسْتَقِيمٍ.

صراطٍ مُّسْتَقِيمٍ.

# Terjemahnya:

Hai ahli kitab sesungguhnya telah datang kepadamu Rasul Kami, menjelaskan kepadamu bahwa banyak dari isi al-kitab yang kamu sembunyikan, dan banyak pula yang dibiarkannya. Sesungghnya telah datang kepadamu cahaya dari Allah, dan kitab yang menerangkan. Dengan kitab itulah Allah menunjuki orang-orang yang mengikuti keridlaanya ke jalan keselamatan, dan (dengan kitab itu pula) Alah mengeluarkan orang-orang itu dari gelap gulita kepada cahaya yang terang benderang dengan seizinnya dan menunjuki kepada jalan yang lurus. (QS.5:15-16).

Metode dakwah dan tata cara komunikasi banyak diungkapkan dalam al-Qur'an. Seluk-beluk berita cara menerima informasi dan merumuskan isi pembicaraan juga ditemukan pedomannya dalam al-Qur'an. Sebagai contoh Al-Qur'an juga mengajarkan untuk memilih ungkapan serta penuturan bahasa, seperti kata  $ra'\bar{\imath}na$  (lihatlah kami) di perbaiki oleh al-Qur'an menjadi  $unzurn\hat{a}$  (QS.2:104)).

Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu katakan (kepada Muhammad): "*Raa'ina*", tetapi katakanlah: "*Unzhurna*", dan "dengarlah". Dan bagi orang-orang yang kafir siksaan yang pedih" (QS.2:104).

Terlihat pada kasus ayat tersebut bagaimana Allah swt. menegur langsung kaum muslimin agar menggunakan kata yang pantas serta disosialisasikan di kalangan mereka.<sup>22</sup>

Dakwah merupakan kekuatan moral yang mampu menggerakkan perubahan sosial serta menawarkan satu alternatif dalam membangun dinamika masa depan umat, dengan menempuh cara dan strategi yang lentur, kreatif, dan bijak.<sup>23</sup> Perintah dakwah telah digariskan sebagai kewajiban

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Taufik, Tata, *Etika..., h, 153* 

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Asep S. Muhtadi dan Sri Handayani, *Dakwah Kontemporer Pola AlternatifDa kwah Melalui Televisi* (Bandung: Pusdai Press, 2000)

setiap muslim, sekaligus menjadi pembeda antara Muslim dan bukan Muslim<sup>24</sup>.

Islam sebagai agama risalah, di antaranya adalah mewajibkan kepada umatnya untuk melaksanakan amar ma'ruf nahi munkar dalam arti yang luas yang dinamakan dakwah. Para ulama pada dasarnya sepakat bahwa dakwah Islam adalah wajib hukumnya, tetapi mengenai klasifikasi wajibnya, ada yang berbeda pendapat wajib ain artinya kewajiban seluruh umat manusia (muslim) dalam keadaan dan situasi apapun, dan ada juga yang mengategorikan dalam wajib kifayah, artinya hanya diwajibkan atas sebagian umat Islam yang mengerti akan seluk beluk agama Islam. Sangat banyak ayat-ayat Al-Qur'an yang menerangkan tentang kewajiban umat Islam untuk berdakwah, terdapat lafal ma'ruf sebanyak 38 kali dan lafal mungkar sebanyak 16 kali,25 dan dalil tentang kewajiban dakwah yang terdapat di dalam Alquran di antaranya adalah sebagai berikut:

a. QS. An-Nahl /16:125:

Terjemahnya:

Serulah manusia ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan nasihat yang baik, dan bantahlah mereka dengan cara yang terbaik. Sesungguhnya Tuhanmu Mahamengetahui terhadap orang-orang yang tersesat

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Lihat, Jalaludin Rakhmat, Menyerap Kearifan al Quran melalui Tafsir bil Ma'stur (Bandung: Mizan Pustaka Utama:, 2012, h. 47

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Mohammad Taufiq, Quran in The Word....

dari jalan-Nya, dan Dia pun Mahamengetahui terhadap orang-orang yang diberi petunjuk."

Ayat tersebut jelas memerintahkan kepada umat Islam, tanpa terkecuali, untuk mengajak manusia kepada jalan Allah Swt. Maka, seluruh ulama bersepakat bahwa hukum dakwah adalah wajib adanya.

Kalimat "ud'uu" yang dalam kaidah bahasa Arab merupakan bentuk kata kerja perintah yang berarti ajaklah, menurut kaidah uşul fiqh setiap kalimat perintah yang ada di dalam Alquran adalah perintah wajib yang harus dipatuhi selama tidak ada dalil lain yang mengubah atau membuat perintah tersebut menjadi sunnah atau ketetapan hukum yang lainnya.<sup>26</sup>

Kalimat "*bi al-hikmah*" menurut Datuk Tombak Alam berarti kebijaksanaan, sehingga dakwah harus dilengkapi dengan beberapa hal sebagai berikut:<sup>27</sup>

- 1) Retorika; mempelajari ilmu seni berbicara.
- 2) Didaktika; pembicaraan yang mengandung pelajaran.
- 3) Mensen-kennis; ilmu pengetahuan tentang manusia yang dihadapi.
- 4) Etika; tata tertib serta sopan santun dalam berdakwah.
- 5) Aestetika; kata-kata yang indah dalam ajakan berdakwah.

<sup>26</sup>M. Toha Yahya Omar, *Islam dan Dakwah* (Jakarta: Al-Mawardi Prima, 2004), h. 71.

 $<sup>^{\</sup>rm 27} Datuk$  Tombak Alam, Kunci Sukses Penerangan dan Dakwah (Jakarta: Rineka Cipta, 1990), h. 4.

6) Taktika; suatu taktik untuk memasukkan ide kepada orang lain.

Dalam pelaksanaan pengabdian dalam bentuk dakwah kepada masyarakat, diperlukan kemampuan untuk berkomunikasi dalam arti lain diperlukannya metode tertentu yang tepat dalam berdakwah agar pesan yang disampaikan dapat diterima oleh masyarakat selaku sasaran dalam berdakwah.<sup>28</sup> Surah an-Nahl ayat 125 tersebut, selain merupakan bentuk perintah yang ditujukan kepada seluruh umat Islam untuk berdakwah, juga merupakan tuntunan cara dalam melaksanakan aktivitas dakwah yang dapat relevan dengan petunjuk yang terdapat di dalam Al-Qur'an.<sup>29</sup>

Meskipun demikian, masih terjadi perdebatan apakah kewajiban itu dibebankan kepada semua individu muslim (fardhu 'ain), atau hanya ditujukan kepada sekelompok orang saja dari umat Islam (fardhu kifayah). Perdebatan ini terjadi karena adanya perbedaan pemahaman di antara para ulama tentang dalil-dalil yang terdapat di dalam Al-Qur'an dan Hadis berkaitan dengan masalah dakwah.

b) QS. Ali Imrân (3): 110

Ayat Alqur'an yang menjadi pangkal perbedaan pendapat itu adalah surat Ali Imrān ayat 104, sebagai berikut:

ٱلْمُنكَرِ ۚ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ .

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Rosyidi, "Mujadalah sebagai Metode Dakwah", *Menara Intan*, Vol. 22 no. 2, Desember 2004, h. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>M. Ali Aziz, *Ilmu Dakwah*, (Jakarta: Kencana, 2004), h. 38.

# Terjemahnya:

Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada yang ma'ruf dan mencegah dari yang munkar merekalah orang-orang yang beruntung.

Alquran surah Ali Imrân ayat 110 merupakan penegasan bahwa umat nabi Muhammad saw. merupakan umat terbaik dari umat sebelumnya, hal tersebut karena umat nabi Muhammad memiliki 3 karakter yang sekaligus menjadi tugas pokok, 3 karakter tersebut adalah:<sup>30</sup>

- 1) Mengajak kepada kebaikan.
- 2) Mencegah kemunkaran.
- 3) Beriman kepada Allah swt. sebagai pondasi utama untuk segalanya.

Intinya berdakwah merupakan sebuah kewajiban yang diberikan oleh Allah swt, dan hal tersebut merupakan tanggung jawab umat Islam agar dapat mengembangkan ajaran-ajaran Islam sekaligus menjadi aktivitas wajib yang mengajarkan rasa solidaritas terhadap sesama umat Islam dengan saling mengingatkan dan berbagi kebaikan sebagai bentuk dari keindahan ajaran agama Islam.

Kalangan ulama berpendapat apakah wajib ain sehingga semua orang Islam tidak terkecuali wajib melaksanakan dakwah atau wajib kifayah, di mana jika kewajiban tersebut sudah dilakukan oleh sebagian dari umat Islam, maka kewajiban menjadi gugur bagi semua umat Islam. perbedaan penafsiran ini terletak pada kata minkum, di mana oleh pendapat pertama "min" diberi pengertian "littabidh"

\_

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> M. Ali Aziz, *Ilmu Dakwah...*, h. 38.

sehingga menunjukkan hukumnya fardhu kifayah, dan pendapat yang lain mengartikannya dengan "littabiyin" sehingga menunjukkan pada hukum fardhu ain<sup>31</sup>.

Ulama berbeda memberikan penjelasan tentang kewajiban melaksanakannya, ada yang berpendapat wajib kifayah, dan sebagian wajib ain. Akan tetapi masih dilihat dulu dai urgensinya dan kapan dakwah dilakukan. Dalam hal ini penulis lebih cenderung kepada pemikiran bahwa dakwah itu hukumnya wajib ain sebagaimana diperintahkan dalam al-Qur'an:

Ayat tersebut, terdapat kata "minkum" yang bisa berarti "kamu semua" (yang disebut dengan "li al-bayân") dan bisa juga berarti "sebagian dari kamu" (yang disebut juga li at-tab'īdh).

Menurut M.Quraisy Shihab, kata *minkum* pada ayat 104 Ali Imran menyatakan bahwa sebagian ulama uyang memahami dalam artian sebagaian dengan demikian perintah dakwah yang dipesankan oleh ayat-ayat itu tidak tertuju kepada setiap orang. Bagi yang memahaminya demikian, ayat ini buat mereka dua macam perintah. Perintah pertama kepada seluruh umat Islam untuk membentuk dan menyiapkan suatu kelompok khusus yang bertugas melaksanakan dakwah kepada kebaikan dan makruf serta mencegah kemungkaran.<sup>32</sup> Perintah pertama dalam hal ini bias jadi suatu lembaga kemasyarakatan yang tugasnya adalah untuk melaksanakan dakwah dan ada kegiatan-kegiatan khusus olehnya untuk melancarkan dakwah.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Aminuddin Sanwar, *Pengantar Ilmu Dakwah*, h. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>M. Quraisy Shihab, *Tafsir Al-Misbah*, Jilid II (Jakarta: Lentera Hati, 2007), h. 173

Perintah kedua adalah dakwah yang dilancarkan ini menyangkut kepada dakwah kepada kebaikan dan makruf nahi mungkar.<sup>33</sup>

Keterangan minkum yang menyebabkan dua kewajiban ini hanya memposisikan hukum dakwah wajib hanya mempunyai cakupan yang kecil, yaitu kelompok. Kalau kita kembali kepada persoalan sebelumnya, yang menyatakan bahwa mim dan dalam kata minkum merupakan kewajiban bagi setiap muslim yang merupakan penjelas. Menurut Quraish Shihab ini adalah merupakan perintah kepada muslim untuk melaksanakan tugas yang masing-masing sesuai dengan kemampuannya, memang dakwah yang dimaksud adalah dakwah sempurna, maka tentu saja tidak semua orang dapat melaksanakannya. D sisi lain, kebutuhan masyarakat dewasa ini, bahkan perang informasi yang demikian pesat dengan demikian nilai-nilai baru sering membingungkan adanya, semua itu menuntut kelompok khusus yang menangani dakwah dan membendung informasi yang menyesatkan, karena itu adalah lebih tepat memahami kata minkum pada ayat tersebut di atas dalam arti sebagian dari kamu tanpa menuntut kewajiban setiap muslim untuk saling ingat mengingatkan, bahkan berdasarkan firman Allah dalam surah al ashar yang menilai semua muslim kerugian, kecuali mereka yang beriman dan beramal sholeh, serta saling mengingatkan tentang kebenaran dan ketabahan34

<sup>33</sup> M. Quraisy Shihab, *Tafsir Al-Misbah*, h. 173

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> M. Quraisy Shihab, *Tafsir Al-Misbah*, h. 174

Menurut Imam Ar-Razi,<sup>35</sup> terdapat beberapa penafsiran dari firman Allah Swt. di atas.

a. Huruf "min" dalam ayat di atas bukan untuk li at-tab'idh (pembatasan), dengan alasan bahwa Allah Swt. mewajibkan tugas al-amr bi al-ma'ruf dan an-nahy 'an al-munkar atas seluruh umat Islam, hal ini sebagaimana firman Allah Swt. dalam surat Ali Imrān ayat 110,

ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۖ ...

Terjemahnya:

Kamu adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk manusia, menyeru kepada yang ma'ruf dan mencegah dari yang munkar, dan beriman kepada Allah Swt."

b. Sebagian ulama yang memahami kata "min" dalam ayat tersebut sebagai li at-tab'idh (pembatasan), dengan alasan bahwa di kalangan umat Islam ada orang-orang yang tidak mampu menegakkan hal yang ma'ruf dan mencegah yang munkar. Jadi, tugas mengajak kepada kebaikan dan mencegah kemunkaran hanya dibebankan kepada golongan ulama saja, karena mereka lebih mengetahui halhal yang baik (al-khair), yang ma'ruf, dan yang munkar. Dengan kata lain, pembebanan ini hanya ditujukan bagi orang yang berilmu saja, bukan kepada orang yang tidak berilmu, dan kalangan ulama hanyalah sebagian dari umat saja. Perbedaan pendapat tentang fungsi "min" tersebut,

 $<sup>^{35}</sup>$ Imam Fahruddin ar-Razi, *Mafâtīhul Ghayb j*ilid III, (Beirut: Dâr al-Fikr, 2005), h. 1745

akan mengakibatkan terjadinya perbedaan pada hukum berdakwah itu sendiri. Jika "min" tersebut berfungsi li attab'īdh, yang berarti 'sebagian umat', maka hukum dakwah adalah fardu kifayah. Akan tetapi, bila "min" tersebut lebih berfungsi li al-bayân (sebagai penjelas), maka hukum dakwah menjadi fardu 'ain bagi setiap muslim. <sup>36</sup>

Perbedaan-perbedaan tentang hukum dakwah seperti yang diuraikan di atas, seyogianya tidak menjadi bahan perdebatan panjang yang pada akhirnya justru melemahkan strategi dan kiat dalam pengembangan dakwah Islam.<sup>37</sup> Sebagaimana yang dikatakan oleh Natsir, bahwa pada prinsipnya semua umat Islam adalah juru dakwah di tempatnya masing-masing. Namun, pelaksanaan dari kegiatan dakwahnya harus dipercayakan kepada korps juru dakwah yang ahli di bidangnya. Meskipun, beban untuk menjalankannya dengan baik, wajib dipikul oleh seluruh anggota masyarakat Islam, dengan harta, tenaga, dan pikirannya.<sup>38</sup>

Berdakwah merupakan tugas pokok para Rasul yang diutus untuk berdakwah kepada kaumnya agar mereka beriman kepada Allah swt,<sup>39</sup> akan tetapi dengan berlandaskan kepada al-Qur'an dan anjuran nabi Muhammad kepada umat

<sup>36</sup>Cahyadi Takariawan, *Prinsip -Prinsip Dakwah* (Yogyakarta: Izzan Pustaka, 2004), h. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Abdul Basit, *Wacana Dahwah Kontemporer* (Purwokerto: STAIN Press, 2005), h. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Abdul Munir Mulkhan, *Ideologisasi Gerakan Dakwah* (Yogyakarta: Sipres, 1996), h. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Alwisral Imam Zaidalah dan Khaidir Khatib Bandaro, *Strategi Dakwah dalam Mwmbentuk Diri dan Khatib Profesional* (Cet.II, Jakarta: Kalam Mulia, 2005), h. 9.

Islam di dalam beberapa Hadis tentang keharusan untuk berdakwah, maka dakwah juga diwajibkan kepada seluruh umat Islam.

Mengenai hukum dakwah masih terjadi kontradiksi apakah jenis kewajiban dakwah ditujukan kepada setiap individu atau kepada sekelompok manusia, perbedaan pendapat tersebut disebabkan perbedaan pemahaman terhadap dalil *naqli* (Al quran dan Hadis), dan karena kondisi pengetahuan dan kemampuan manusia yang beragam dalam memahami Al quran.<sup>40</sup>

Menurut Asmuni Syukir, hukum dakwah adalah wajib bagi setiap muslim, karena hukum Islam tidak mengharuskan umat Islam untuk selalu memperoleh hasil yang maksimal, akan tetapi usaha yang diharuskan maksimal sesuai dengan kemampuan dan keahlian yang dimiliki, sedangkan berhasil atau tidak dakwah merupakan urusan Allah, hal ini berlandaskan kepada firman Allah di dalam Alquran surah at-Ta<u>h</u>rîm (66): 6, sebagai berikut:<sup>41</sup>

Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka yang bahan bakarnya adalah manusia dan batu; penjaganya malaikat-

<sup>41</sup>Asmuni Syukir, *Dasar-Dasar Strategi Dakwah Islam* (Surabaya: Al-Ikhlas, 1983), h. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Lihat M. Ali Aziz, *Ilmu Dakwah...*, h. 42.

malaikat yang kasar, keras, dan tidak mendurhakai Allah terhadap apa yang diperintahkan-Nya kepada mereka dan selalu mengerjakan apa yang diperintahkan."<sup>42</sup>

Ibn Taimiyah menyatakan bahwa dakwah merupakan kewajiban secara kolektif (*fardhu kifayah*), karena apabila sekelompok umat telah melaksanakan aktivitas dakwah, maka kewajiban dakwah sudah terlepas bagi kelompok umat yang lainnya.<sup>43</sup> Ditambahkan oleh Muhammad Ghozali yang juga menyatakan bahwa umat Islam harus saling membantu untuk tercapainya tujuan dakwah.<sup>44</sup> DDD

Uraian dari beberapa pendapat para ulama tentang hukum dakwah, dapat disimpulkan berdakwah hukumnya wajib secara kolektif bagi yang mempunyai kemampuan dalam berdakwah, dan dakwah wajib secara individu dalam menuntut ilmu agar mempunyai kemampuan untuk berdakwah, karena tidak dapat secara menyeluruh umat Islam hanya berdakwah disebabkan selain dakwah juga banyak aspek yang harus dipenuhi oleh umat Islam. Selain itu, tidak dapat dikatakan bahwa dakwah hanya sekedar untuk orangorang tertentu, akan tetapi pada dasarnya kewajiban dakwah berada pada bagian yang menjadi prioritas untuk umat Islam secara menyeluruh.

Nabi Muhammad Saw. mewajibkan kepada semua umat Islam untuk saling mengajak kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran sesuai dengan kemampuannya masing-masing, sehingga dalam perilaku yang baik sudah

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Mohammad Taufiq, Quran in the Word..., QS 66: 6.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Ibn Taimiyah, Manhaj Dakwah..., h. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>M. Ali Aziz, Ilmu Dakwah..., h. 44.

termasuk dalam kategori berdakwah<sup>45</sup>. Secara umum berdakwah atau dapat dikatakan pengembangan masyarakat ada empat strategi yaitu:<sup>46</sup>

- 1. The Growth Strategy (strategi pertumbuhan); dimaksudkan untuk mencapai peningkatan yang cepat dalam nilai ekonomis melalui peningkatan pendapatan perkapita penduduk, produktivitas, sektor pertanian, permodalan serta kesempatan kerja yang diiringi kemampuan konsumsi masyarakat, terutama di pedesaan.
- 2. The Welfare Strategy (strategi kesejahteraan); pada dasarnya dimaksudkan untuk memperbaiki kesejahteraan masyarakat.
- 3. The Responsive Strategy (strategi reaksi atau respons); dimaksudkan untuk menanggapi kebutuhan yang dirumuskan masyarakat sendiri dengan bantuan pihak luar untuk memperlancar usaha mandiri melalui pengadaan teknologi dan sumber yang relevan.
- 4. *The Integrated or Holistic Strategy* (strategi gabungan atau menyatukan)<sup>47</sup>; secara sistematis strategi ini mengintegrasikan seluruh komponen serta unsur yang diperlukan demi pencapaian tujuan.

Pihak yang mampu melakukan aktivitas dakwah dengan memaksimalkan kemampuan serta pengetahuan yang

<sup>45</sup>Alwisral Imam Zaidalah dan Khaidir Khatib Bandaro, *Strategi Dakwah...*, h. 18.

<sup>46</sup>Miftahur Rosyidah, "Konsep Dakwah Kontemporer (Suatu Landasan Aksi dalam Membangun Masyarakat)", *Emperisma*, Vol. 10. no. 1, Januari - Juni 2003, h.83-85.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>John M. Echols dan Hassan Shadily, *Kamus Inggris-Indonesia*, dari judul asli, *An English-Indonesian Dictionary*, Cetakan XXV, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2003, h. 326.

dimiliki, akan mendapatkan kedudukan yang terhormat dari Allah swt. seperti yang tertera di dalam Alquran surah Fuşşilat (41) : 33 sebagai berikut:<sup>48</sup>

# Terjemahnya:

Siapakah yang lebih baik perkataannya daripada orang yang menyeru kepada Allah, mengerjakan amal yang saleh, dan berkata: "Sesungguhnya aku Termasuk orang-orang yang menyerah diri<sup>249</sup>

Dakwah pada hakikatnya merupakan proses perubahan dan perbaikan, yaitu perubahan yang berasaskan cerminan dari nilai-nilai Islam, sehingga aktivitas dakwah *inheren*<sup>50</sup> dengan sisi antropologi masyarakat sehingga dakwah harus dapat berperan sebagai pemandu perkembangan budaya masyarakat.<sup>51</sup>

Sebagai kesimpulan, hukum berdakwah adalah wajib bagi seluruh umat Islam yang mampu melaksanakannya, dan wajib hukumnya untuk berusaha memperoleh kemampuan untuk berdakwah, sehingga dalam berdakwah untuk

<sup>50</sup>Lihat John M. Echols dan Hassan Shadily, *Kamus Inggris-Indonesia...*, h. 322.

.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>MH. Israr, *Retorika dan Dakwah Islam Era Modern*, Jakarta: Firdaus, 1993, h. 41-42.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Mohammad Taufiq, *Quran in the Word...*, QS 41: 33.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Dudung Abdul Rohman, "Dakwah Kultural dalam Alquran", *Majalah Tabligh*, No. 1 Th. VII, April 2009, h. 35.

mencapai keberhasilan juga diharuskan untuk mempunyai strategi baik berupa metode atau model yang digunakan agar dakwah dapat diterima oleh masyarakat.

Kewajiban dakwah Islam ini ada yang bersifat individual secara pribadi dan masing-masing-dan ada yang berbentuk kolektif melalui modus kelompok, jamaah atau organisasi. Dengan demikian menjadi umat Islam pada hakikatnya berkewajiban untuk berdakwah. Menjadi muslim bisa diidentikkan sebagai Dae, agen atau juru dakwah (menurut proporsi dan kapasitas masing-masing).

Namun dalam kehidupan bermasyarakat, kewajiban berdakwah kemudian diperankan oleh para pengemban risalah Nabi Muhammad Saw, yakni para ulama, Dae, atau mubaligh. Karena tugas menyampaikan risalah agama itu harus dilakukan secara tertib dan kontinu, sehingga memerlukan keahlian dan pemahaman keagamaan yang lebih baik, di samping ketentuan-ketentuan lain, sehingga tidak setiap orang Islam mampu berdakwah

# 2. Sunnah (Hadis)

Konteks dakwah Rasul Saw. adalah tindakan, langkahlangkah serta tuntunan Rasul Saw dalam berdakwah yang harus ditiru dan dilaksanakan oleh juru dakwah (Dae) dalam menjalankan dakwahnya sehingga aktivitas dakwah menjadi sesuai dengan apa-apa yang diajarkan oleh Rasul Saw dan akan berhasil guna yang sama. Sesuai dengan firman Allah: QS.3:31

# قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبَّكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرْ ۗ وَٱللَّهُ غَفُه رُرُّ رَّحِيمُ

# Terjemahnya:

Katakanlah: "Jika kamu (benar-benar) mencintai Allah, ikutilah Aku, niscaya Allah mengasihi dan mengampuni dosa-dosamu." Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.

Selain di dalam Alquran, dasar kewajiban dakwah juga banyak dianjurkan oleh nabi Muhammad Saw. di dalam beberapa Hadis, di antaranya:<sup>52</sup> Hadis riwayat imam Muslim:

# Artinya:

Dari Abi Sa'id al-Khudariyi ra. berkata: aku telah mendengar Rasulullah bersabda: barang siapa di antara kamu melihat kemungkaran, maka hendaklah dia mencegah dengan tangannya (kekuatan atau kekuasaan; jika tidak sanggup, maka cegahlah dengan lidahnya; dan jika tidak mampu, maka cegahlah dengan hati, dan hal tersebut merupakan selemahlemah iman.<sup>53</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> M. Ali Aziz, Ilmu Dakwah..., h. 41

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> HR Muslim, *Shahih Muslim*, Juz I, (Beirut, Dar I-Fikr, t.t), h. 46-47

## C. DAKWAH SEBAGAI TRANSFORMASI NILAI ISLAM

# a. Konstruksi Filosofis Dakwah

Gerakan dakwah Islam berporos pada *amar ma'ruf nahy munkar*.<sup>54</sup> Ma'ruf mempunyai pengertian segala perbuatan yang mendekatkan diri kepada Allah Swt. sedangkan munkar ialah segala perbuatan yang menjauhkan diri dari pada-Nya. Pada dataran *amar ma'ruf*, siapapun bisa melakukannya, pasalnya kalau hanya sekadar "menyuruh" kepada kebaikan itu mudah dan tidak ada risiko bagi di "penyuruh". Lain halnya dengan *nahy munkar*, jelas mengandung konsekuensi logis dan berisiko bagi yang melakukannya. Karena "mencegah kemungkaran" itu melakukannya dengan tindakan konkret, nyata dan dilakukan atas dasar kesadaran tinggi dalam rangka menegakkan kebenaran.

Awal perintah dakwah yang diwajibkan oleh Allah swt. pada setiap pribadi seorang muslim yang mengaku beriman. Oleh karena itu, peran para nabi dan rasul sesungguhnya diutus oleh Allah Saw. untuk menyampaikan kebenaran firman-Nya melalui dakwah yang disampaikan dan sekaligus memberikan tuntutan kebaikan kepada manusia untuk selalu konsisten dan istiqamah dalam menjalankan tugasnya sebagai khalifah. Istilah dakwah sendiri jika tidak dilandasi dengan struktur fundamental yang jelas, pengertiannya akan menjadi semakin kabur karena selalu diberi pengertian dengan konotasi dan denotasi yang pasti baik dan positif. Padahal, perlu dijelaskan secara rinci mengenai apa makna literer dari dakwah itu.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> lihat QS. Ali Imran (3): 104 dan 110

Penjelasan rinci tersebut tetap diperlukan, kalau tidak, dakwah hanya akan menjadi *prevellese* bagi orang-orang tertentu, dan dengan gaya serta jabatan tertentu pula. Misalnya saja pelakunya dibungkus status quo dengan sebutan da'i atau muballigh yang sering kali oleh masyarakat awam atau pada umumnya menempatkannya pada maqam tertinggi, yakni sebagai acuan dalam berpikir dan bertindak, atau bahkan sampai di tingkat ma'sum.

Wacana konseptual sebagai basis metodologisnya tidak harus dipahami dan dipandang sinis sebagai entitas mengawang di atas tanpa kaki, tidak membumi.55 Secara konseptual, kajian kitab suci dan kenabian melahirkan ilmu agama, sedangkan kajian terhadap alam semesta melahirkan ilmu alam dan ilmu pasti termasuk di dalamnya ilmu humaniora dan kajian terhadap ayat-ayat Tuhan yang dilakukan pada tingkatan makna, yang berusaha mencari hakikat dengan menggunakan nalar dan mata batinnya, melahirkan ilmu filsafat. Ilmu dipakai untuk memecahkan persoalan-persoalan teknis, filsafat memberikan landasan nilai-nilai dan wawasan yang menyeluruh, sedangkan agama mengantarkan kepada realitas pengalaman spiritual, memasuki dimensi ilahiyah. Para filosof muslim yang menggunakan filsafat adalah untuk mempelajari konsepkonsep al-Qur'an.

Karenanya, dakwah saat ini harus dilandasi oleh dasar filosofis-epistemologis yang kuat, jika tidak maka akan menyebabkan pemahaman dakwah (Islam) menjadi dangkal

\_

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Lihat Majid Fakhry, *The Genius of Arab Civilization* (Canada: MIT. Press, 1983), h. 58

dan bahkan menyebabkan penganutnya terjebak ke dalam formalisme dan fanatisme sempit, sebaliknya, pemahaman dakwah yang dilandasi filosofis-epistemologis akan mengantarkan dakwah pada pemahaman yang bersifat esensial dan mendalam, sehingga terhindar dari konflik yang diakibatkan oleh banyak isme atau aliran yang berkembang.

#### b. Sifat-Sifat Dasar Dakwah

Dakwah Islam ini bukan ajaran normatif yang tidak dapat direalisasikan dalam kehidupan manusia. Konsep dakwah Islam bukanlah nilai ideal yang abstrak yang jauh dari realitas kemanusiaan. Dakwah Islam merupakan seruan yang realistis dan acheivable bagi manusia. Hal tersebut tampak telah dibuktikan di masa Nabi Saw, yang mampu mengimplementasikan secara sempurna ajaran-ajaran rabbaniyah Islam dengan kapasitasnya sebagai manusia biasa. Di sini, dakwah Islam memiliki tujuan untuk membina manusia dengan karakter kemanusiaannya dalam panduan nilai-nilai ilahiyah. Konsep Rabbaniyah 'alamiyah inilah yang seharusnya menjadi basis gerakan dari dakwah Islam dalam menghadapi setiap tantangan di setiap masanya

Secara global, sifat-sifat dakwah telah disebutkan di dalam Al quran, antara lain sebagai berikut:

- 1. Dakwah harus dilakukan dengan sungguh-sungguh.
- 2. Dakwah kepada kebaikan akan selalu berhadapan dengan dakwah kepada kebatilan
- 3. Tidak akan menemukan keridaan seluruh manusia dalam berdakwah

4. Jalan dakwah tidak mulus, akan tetapi selalu menghadapi hambatan, 56

Dalam mengajak manusia kepada kebaikan dan meninggalkan keburukan sesuai dengan tuntunan Alquran dan Hadis tidak harus dengan cara memaksa, melainkan dengan kebijaksanaan dan rasa toleransi dengan tujuan dakwah dapat diterima berdasarkan keinginan hati serta kesadaran.<sup>57</sup> Jika memutar kembali fakta sejarah, maka dapat terlihat sejarah dakwah yang dilakukan oleh Rasulullah dengan keteladanan sifat yang dimiliki oleh beliau, hal ini didukung dengan sifat-sifat kepemimpinan beliau yang dapat diterima oleh masyarakat, di antaranya:58

- 1. Disiplin wahyu; sebagai gambaran, nabi Muhammad tidak pernah berkata kecuali didasarkan kepada wahyu Allah swt.
- 2. Memberikan teladan; sebagai pemimpin agama sekaligus pemimpin negara, nabi Muhammad memberikan teladan yang baik kepada masyarakat selaku umat dan rakyat.
- 3. Komunikasi yang efektif; nabi Muhammad merupakan seorang komunikator yang handal, karena perkataan, perbuatan, serta persetujuan beliau dapat diterima oleh para sahabat kemudian diimplementasikan oleh para sahabat melalui jalur transmisi secara turun menurun. M A K A S S A R
- 4. Dekat dengan umat; nabi Muhammad berdakwah tidak hanya dengan cara menyampaikan kepada umatnya,

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> M. Ali Aziz, *Ilmu Dakwah...*, h. 46-47.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> M.H. Israr, Retorika dan Dakwah..., h. 45

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup><u>http://ghazwy.multiply.com/journal/item/18</u> (tanggal, 23 Januari 2014).

- melainkan juga mengadakan hubungan baik dengan umat sehingga terbina hubungan baik antara beliau dengan umatnya.
- 5. Pengkaderan dan pendelegasian wewenang; urgensi keberadaan kader yang dapat melanjutkan dakwah merupakan salah satu pemikiran Rasulullah agar perjuangan dakwah tidak terhenti hanya pada satu masa.

Dakwah dapat ditegakkan secara utuh apabila memiliki fondasi dua sayap, yaitu *syar'iyah* yang bermakna segala kebajikan dan arah dakwah bersandar kepada aturan Al quran dan Hadis, dan fondasi *kauniyah* yang bermakna segala aturan, sifat, kebiasaan atau ketentuan yang terjadi pada alam semesta, kedua fondasi tersebut saling melengkapi karena efektivitas dan dinamika Islam akan tidak terarah tujuannya apabila tidak didasarkan kepada rambu-rambu *syar'iyah*, begitu juga sebaliknya.<sup>59</sup>

Di dalam dialog internasional tentang *Dakwah Islam* dan Misi Kristen pada tahun 1976, Ismail al-Faruqi merumuskan sifat-sifat dasar dakwah secara umum menjadi 6 bagian, yaitu sebagai berikut:

1. Dakwah bersifat persuasif, bukan koershif; dakwah merupakan bentuk upaya untuk mempengaruhi manusia untuk menjalankan agama sesuai kesadaran dan kemauan sendiri, bukan secara paksa karena pemaksaan adalah bentuk pengambilan hak asasi manusia dalam beragama,

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Suharna Surapranata, "Grand Strategy Dakwah PK Sejahtera", *Jurnal Badan Perencanaan Dakwah*, Vol. 1. Th. 1, Juni 2006, h. 3.

- sedangkan Islam menjunjung tinggi nilai dari hak asasi manusia.
- 2. Dakwah ditujukan kepada pemeluk Islam dan non-Islam; hal ini karena dakwah merupakan bentuk penyebarluasan ajaran Islam untuk seluruh umat di muka bumi, untuk orang yang sudah beragama Islam agar meningkatkan kualitas keimanan dan yang non-Islam agar mau menerima agama Islam sebagai agama kebenaran.
- 3. Dakwah adalah *anamesis* atau berusaha mengembalikan fitrah manusia; relevan dengan firman Allah di dalam Alquran surah ar-Rûm/30 : 30, yang pada intinya fitrah manusia sejak lahir adalah menerima kebenaran Islam.
- 4. Dakwah bukan pembawa psikotrapik; dakwah Islam bukan berbentuk pemindahan emosi atau sebuah ilusi yang bersifat magis, melainkan suatu fakta yang dapat memberikan pemahaman dengan penuh kesadaran dan kerelaan.
- 5. Dakwah adalah *rational intellection*; dakwah tidak didasarkan kepada tradisi atau kewenangan seseorang, melainkan suatu proses kritis dari rasional intelektual yang berdasarkan dengan sifatnya yang tidak dogmatis, hal ini karena pelaku dakwah bukan sebagai perwakilan dari suatu sistem kekuasaan, akan tetapi para pemikir yang bekerja sama dengan mau menerima dakwah secara sadar tanpa terpaksa oleh kekuasaan yang dimiliki oleh seorang pendakwah.
- 6. Dakwah adalah *rationally necessary;* dakwah merupakan suatu prestasi atau penyajian dan penilaian kritis bagi nilai-

nilai kebenaran serta relevansinya adalah kepada manusia.

Dapat diketahui bahwa dakwah bersifat toleran terhadap kebutuhan manusia, dalam berdakwah tidak ada istilah pengambilan hak asasi manusia secara paksa, akan tetapi mempunyai tujuan yang jelas, dan dakwah bersifat relevan terhadap segala aspek kehidupan manusia karena merupakan buah dari hasil berpikir kritis secara rasional untuk mempertemukan kebenaran agar bisa disampaikan kepada manusia.

Seorang pelaku dakwah bertanggung jawab terhadap agamanya dan harus yakin bahwa jalan untuk menegakkan agama Allah adalah dengan berdakwah.<sup>61</sup> Setiap situasi selalu membutuhkan sikap yang tepat dengan landasan pengetahuan yang benar,<sup>62</sup> sehingga tidak kalah penting apabila nilai moral menjadi pegangan dalam menyampaikan dakwah agar dapat diterima oleh masyarakat, seperti yang dilakukan oleh Rasulullah ketika berdakwah menyebarkan ajaran Islam.

Manifestasi dakwah Islam dapat mempengaruhi cara berpikir, bersikap dan bertindak dalam kaitannya dengan kehidupan pribadi dan sosial. Dalam hal ini dakwah Islam akan senantiasa dihadapkan oleh kenyataan realitas sosial yang mengitarinya. Maka untuk menyikapi hal tersebut,

-

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>M. Ali Aziz, *Ilmu Dakwah...*, h. 47-53

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Majdi al-Hilali, *38 Sifat Generasi Unggulan*, pent. Anggota LESPISI Kairo-Mesir, dari judul asli, *Falnabda' bi anfusinâ*, (Jakarta: Gema Insani Press, 1999), h. 59

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>M. Quraish Shihab, Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan, (Cet; XX, Bandung: Mizan, 2000), h. 290

dakwah Islam paling tidak di harapkan berperan dalam dua arah. Pertama, dapat memberikan *out put* terhadap masyarakat dalam arti memberikan dasar filosofi, arah dan dorongan untuk membentuk realitas baru yang lebih baik. Kedua, dakwah Islam harus dapat mengubah visi kehidupan sosial di mana sosio kultural yang ada tidak hanya dipandang sebagai suatu kelaziman saja, tetapi juga dijadikan kondusif bagi terciptanya *baldatun thayyibatun wa rabbun ghafuur*.<sup>63</sup>

Kegiatan dakwah pada hakikatnya adalah kegiatan komunikasi yang spesifik atau khusus. Spesifik karena pesanpesan yang disampaikan adalah mengenai ajaran Islam. efektivitas dakwah dapat dilihat dari apakah suatu proses komunikator (da'i/subyek dakwah) dapat sampai dan diterima komunikan (mad'u/subyek dakwah), sehingga mengakibatkan perubahan perilaku komunikan. Perubahan perilaku tersebut meliputi aspek-aspek pengetahuan, sikap dan perbuatan komunikan yang mengarah atau mendekati tujuan yang ingin dicapai proses komunikasi tersebut. Dalam kaitan dakwah, maka efektivitas dakwah tercermin pada sejauh mana obyek dakwah (pada dataran individu) mengalami perubahan, dalam hal makin lengkap dan benarnya akidah, akhlak, ibadah dan mu'amalahnya. Sedangkan pada dataran masyarakat, efektivitas tersebut dapat tercermin pada iklim sosial yang makin memancarkan syi'ar Islam, dan makin mendekatnya norma sosial pada nilainilai Islam atau aturan hidup menurut Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Siti Muriah, *Metodologi Dakwah Kontemporer* (Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2000), h. 11-12

Singkat kata, ada dua hal yang amat menentukan efektivitas proses komunikasi (dakwah), yaitu, a) apakah pesan yang disampaikan komunikator sampai (didengar, dilihat, dirasakan dan dipahami) oleh komunikan, dan b) kalau memang sampai, apakah pesan tersebut "diterima" (disetujui dan disajikan dasar tindakan/perbuatan) sehingga menimbulkan perubahan pada diri komunikan.<sup>64</sup>

Dari uraian ini dapat diketahui bahwa kondisi atau faktor yang mempengaruhi sampai dan diterimanya pesan oleh komunikan akan amat menentukan efektivitas komunikasi dakwah. Hal-hal yang menentukan sampai tidaknya pesan pada umumnya berkaitan dengan masalah strategi (model komunikasi atau dialog apa, metode yang digunakan, media yang dipakai dan sebagainya), sementara hal-hal yang menentukan diterima tidaknya pesan pada umumnya berkaitan dengan isi atau substansi pesan yang tentunya disesuaikan dengan situasi dan kondisi objek.

#### D. HAKIKAT DAKWAH ISLMIYAH

Dakwah merupakan aktualisasi atau realisasi salah satu fungsi kodrati seorang muslim, yaitu fungsi kerisalahan berupa proses pengondisian agar seseorang atau masyarakat mengetahui, memahami, mengimani dan mengamalkan Islam sebagai ajaran dan pandangan hidup (way of life)65. Hakikat dakwah adalah suatu upaya untuk merubah suatu keadaan

<sup>64</sup>Abdul Munir Mulkhan , *Ideologisasi Gerakan Dakwah*...h. 207

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Abdul Munir Mulkhan, Ideologisasi Gerakan Dakwah: Episod Kehidupan M. Natsir & Azhar Basyir (Yogyakarta: Sipress, 1996), h. 205

menjadi keadaan lain yang lebih baik menurut tolok ukur ajaran Islam sehingga seseorang atau masyarakat mengamalkan Islam sebagai ajaran dan pandangan hidup. Dengan kata lain tujuan dakwah, setidaknya bisa dikatakan, untuk mempertemukan kembali fitrah manusia dengan agama atau menyadarkan manusia supaya mengakui kebenaran Islam dan mengamalkan ajaran Islam sehingga benar-benar terwujud kesalehan hidup.66

Ketika dakwah dinilai sebagai media transformasi nilai serta ajaran Islam, maka sesungguhnya dakwah telah masuk dalam sebuah ranah khusus yaitu agama. Setiap agama memiliki nilai serta ajaran yang baik setidaknya oleh para pengikutnya memiliki kecenderungan dan mentransformasikan ajaran tersebut agar diikuti oleh orang lain, maka dapat ditebak bahwa akan ada sebuah pergulatan "penyeruan". Maka dakwah merupakan satu bagian yang pasti ada dalam kehidupan umat beragama<sup>67</sup>. Dalam tradisi Kristen "penyeruan" itu biasa disebut dengan missionary atau kristenisasi, sedangkan dalam Islam adalah dakwah. Dalam Islam, dakwah bukan hanya media yang bertujuan untuk memperbanyak pengikut, tetapi juga sejatinya merupakan kegiatan untuk memperbanyak orang yang sadar akan kebenaran Islam dan selanjutnya mengamalkan ajaran tersebut, karena itu dakwah harus dilandasi dengan cinta kasih (QS/3/159) pada sesama manusia untuk

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Sukriyanto, 'Filsafat Dakwah,' dalam Metodologi Ilmu Dakwah, ed Andi Dermawan, (Yogyakarta: LESFI, 2002), h 8

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Quraisy Shihab, Membumikan Al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung Mizan, 2002), h. 194

menyelamatkan sesama manusia dari berbagai penderitaan, kesesatan dan keterbelakangan.

Secara substansial dakwah Islam dapat dipandang dari dua sisi: pertama, dakwah sebagai ilmu dan kedua, dakwah sebagai aktivitas. Sebagai ilmu, dakwah merupakan kesatuan pengetahuan yang tersusun sistematis di mana antar bagiannya saling berhubungan dan memiliki tujuan tertentu yang bersifat teoritis maupun praktis. Sedangkan dakwah sebagai aktivitas hakikatnya merupakan pergerakan (harakah) transformasi Islam menjadi tatanan kehidupan pribadi, keluarga, jamaah, ummah dan daulah.

Hakikat dakwah Islam pada dasarnya terbagi menjadi dua kelompok besar yaitu:

## a. Fungsi kerisalahan

Hakikat dakwah Islam sebagai fungsi kerisalahan adalah upaya penerusan "tradisi profetis" kerasulan Muhammad sebagai pembawa risalah Islam kepada seluruh umat manusia. Tradisi profetis dilakukan umat Islam untuk menyampaikan ajaran-ajaran Islam yang fitrah kepada seluruh manusia baik yang muslim atau nan muslim. Menurut Kuntowijoyo dalam paradigma Islam menyebutkan bahwa tradisi profetis itu merupakan pengondisian tradisi *historis* nabi ke dalam akulturasi kehidupan manusia<sup>68</sup>. Akulturasi fungsi kerisalahan mengandung dua proses transformasi yaitu:

a) Transformasi nilai (*transformation of value*) yaitu proses alih nilai dari keyakinan lainnya maupun nilai-nilai

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Syamsul Munir Amin, *Rekonstruksi Pemikiran Dakwah Islam* (Jakarta: Sinar Grafika, 2008), h. 42

yang ada pada paham-paham markxisma, idealism, matrialisma, dan nilai-nilai lain) kepada nilai-nilai universal Islam. Maka dakwah adalah upaya pengembangan manusia kepada tatanan budaya dan peradaban luhur yang dicita-citakan umat manusia.

b) ransformasi sosial (*transformation of social*) salah satu kepentingan besar Islam sebagai sebuah ideologi sosial adalah bagaimana mengubah kondisi masyarakat sesuai dengan cita-cita dan visinya mengenai transformasi sosial. Permasalahan pokok filsafat sosial adalah bagaimana mengubah masyarakat dari kondisinya sekarang menuju kepada keadaan yang lebih dekat dengan tatanan ideal.<sup>69</sup>

#### b. Manifestasi rahmatan lil alamin

Hakikat dakwah Islam sebagai manifestasi *rahmatan lil alamin* berarti upaya menjadikan Islam sebagai sumber konsep bagi manusia di dunia ini di dalam meniti kehidupannya. Artinya bahwa konsep-konsep Islam tidak sekedar ditujukan bagi umat Islam semata, melainkan bagi seluruh manusia di alam semesta. Berkaitan dengan ini dakwah meliputi upaya:

- a) Menerjemahkan nilai-nilai normative Islam yang global menjadi konsep-konsep operasional di segala kehidupan manusia (sosial, budaya, ekonomi, politik, ilmu pengetahuan, dan teknologi.
- b) Mewujudkan konsep-konsep tersebut dalam kehidupan aktual bagi individu, keluarga dan masyarakat.

\_

 $<sup>^{69}</sup>$  Syamsul Munir Amin, Rekonstruksi Pemikiran Dakwah Islam, h. 43-47

Fungsi rahmatan lil alamin dalam proses dakwah Islamiah akan menghadapi permasalahan-permasalahan, sejalan dengan perkembangan peradaban manusia yang menyangkut masalah ekonomi, sosial, budaya politik, dan iptek. Karena semua itu akan merubah cara pandang hidup manusia. Mahatma Gandi dalam bukunya my religion mengatakan"barat mampu mencapai prestasi besar yang oleh orang lain dianggap kekuasaan Tuhan. Namun ia tidak mampu merefleksikan dirinya dalam kebatinannya. Bila manusia kehilangan jiwa, apa gunanya penaklukan mereka atas dunia? Maka disinilah dakwah memberikan landasanlandasan moral normative kepada manusia, untuk dijadikan sebagai pandangan hidup manusia (way of life) dalam menata kehidupan di dunia.

Hakikat dakwah sebagai aktualisasi kerisalahan dan sebagai manifestasi rahmatan *lil alamin* adalah sebuah kesatuan yang terpadu dan saling berkaitan. Aktualisasi kerisalahan yang terkandung proses transformasi nilai dan transformasi sosial, tidak lain untuk menuju kepada cita-cita dan tujuan Islam sebagai agama yang *rahmatan lil alamin*<sup>70</sup>.

Islam adalah agama risalah untuk manusia keseluruhannya. Umat Islam adalah pembawa dan pendukung amanah, untuk meneruskan risalah dengan dakwah sebagai umat kepada umat lain ataupun selaku perseorangan di tempat manapun mereka berada menurut kemampuan

 $^{70}\mathrm{Syamsul}$  Munir Amin, Rekonstruksi Pemikiran Dakwah Islam, h. 50-51



## **BAB III**

# TINJAUAN UMUM DAKWAH KONTEMPORER

## A. MAKNA DAKWAH KONTEMPORER

Dakwah kontemporer adalah dakwah yang dilakukan dengan cara menggunakan teknologi modern yang sedang berkembang, misalnya televisi, radio, media cetak, internet, dan lain-lain. Dakwah kontemporer ini sangat cocok apabila dilakukan di lingkungan masyarakat kota atau masyarakat yang memiliki latar belakang pendidikan menengah ke atas. Teknis yang ada dan yang digunakan dalam dakwah kontemporer ini juga sangat berbeda dengan dakwah kultural. Jika dakwah kultural pada umumnya dilakukan dengan cara menyesuaikan budaya yang ada pada masyarakat setempat, tetapi dakwah kontemporer dilakukan dengan cara mengikuti teknologi yang sedang berkembang pada saat ini.

Seruan untuk berdakwah, lahirlah istilah dakwah kontemporer saat ini. Dakwah kontemporer adalah dakwah yang dilakukan dengan cara menggunakan teknologi modern yang sedang berkembang, misalnya televisi, radio, media cetak, internet,

dan lain-lain. Dakwah kontemporer ini sangat cocok apabila dilakukan di lingkungan masyarakat kota atau masyarakat yang memiliki latar belakang pendidikan menengah ke atas. Teknis yang ada dan yang digunakan dalam dakwah kontemporer ini juga sangat berbeda dengan dakwah kultural. Jika dakwah kultural pada umumnya dilakukan dengan cara menyesuaikan budaya yang ada pada masyarakat setempat, tetapi dakwah kontemporer dilakukan dengan cara mengikuti teknologi yang dikembangkan menjadi aktual dan modern.

kontemporer diawali Dakwah dengan jatuhnya kekhalifahan Turki Ustmani sampai masa sekarang. Pembatasan pase ini memang ada beberapa pendapat, di antaranya ada yang mengawali pase modern sejak abad 20 artinya tahun 1900an sesuai dengan pembagian pase sejarah pada umumnya. Sejalan dengan kesinambungan kekhalifahan dalam sejarah Islam, maka pase modern dalam hal ini diawali dengan berakhirnya kesultanan Turki. Ada juga yang menyebut pase modern dalam khazanah Islam adalah abad 20 dan pase kontemporer dimulai sejak akhir abad 20 sekitar tahun 1990an. Hal ini disebabkan perkembangan kemajuan umat manusia dalam pengetahuan dan teknologi. Tradisi ilmiah modern yang sangat marak di abad 20 dan melahirkan berbagai macam aliran dan ilmu pengetahuan, kemudian pada pase akhir abad 20 memasuki era digitalisasi terutama setelah penggunaan jaringan internet menjadi sangat menyeluruh pada tahun 1997an, sehingga disebut pase ke-kinian atau kontemporer.1

<sup>1</sup>M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam Versi

Berbicara dakwah pada pase ini sangat luas sekali, karena format dakwah menjadi sangat bervariasi. Sejalan dengan lahirnya berbagai ilmu yang membahas berbagai segi kehidupan manusia mengiringi kemajuan teknologi. Kemunculan berbagai media komunikasi jarak jauh seperti radio dan tv pada awal abad 20 serta teknologi percetakan banyak memberikan perubahan dalam aktivitas dakwah. Tradisi berorganisasi di masyarakat juga melahirkan berbagai pendekatan dalam berdakwah. Dakwah fardhiyah (orang-perorang) dakwah kelompok (publik) tidak lagi terbatas pada wilayah tertentu dengan jumlah audien yang terbatas, tapi menjadi meluas menembus batas-batas wilayah. bisa mendengarkan ceramah keagamaan Seorang dipancarkan jauh dari studio radio di Kairo sebut saja Shauth al-Arab misalnya. Radio ini bisa mentransfer revolusi Mesir keberbagai wilayah di dunia Arab.<sup>2</sup>

Sebagai ilustrasi bagaimana para aktivis dakwah memanfaatkan media masa dan penerbitan sebagai sarana dakwah yang kemudian dikenal dengan pers Islam. Yakni pers yang dalam kegiatan jurnalistiknya melayani kepentingan umat Islam, baik yang berupa materi (misalnya kepentingan politik) maupun nilai-nilai. Kemunculannya dimulai pada awal abad ke-20, bersamaan dengan lahir dan menyebarnya ide-ide reformasi yang berkembang di Timur Tengah, terutama dari Mesir. Melalui data di atas nampak perhatian ulama Islam terhadap pemanfaatan media

e-book mtatataufik.com, (Ciawigebang Kuningan: Pustaka Al Ikhlas, 2013), h.46

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam, h. 46

massa dan media komunikasi- selain buku pada masa awal Islam - juga telah dimulai pada abad 20an.<sup>3</sup>

Persaingan di bidang ilmu pengetahuan dan teknologi dalam bidang periklanan dewasa ini, khususnya adalah merupakan tantangan bagi para da'I kita untuk segera berpindah dari kebiasaan dakwah kultural ke dakwah kontemporer. Dakwah kontemporer yang dimaksud adalah, dakwah yang menggunakan fasilitas teknologi modern sebagaimana iklan yang lagi semarak dewasa ini. Al-Qur'an yang selama ini banyak disampaikan tradisional, harus dirubah dengan cara segera cara dengan penyampaiannya, yaitu cara modern dengan menggunakan teknologi yang sesuai dengan tuntutan zaman. Al-Qur'an saatnya harus disampaikan dengan menggunakan metode cepat dan tepat, yaitu dengan cara menggunakan fasilitas komputer. Munculnya tekhnologi di bidang komputer ini sebenarnya sangat membantu bagi para da'i dalam menyampaikan nilai-nilai al-Qur'an dengan metode tematik. Walaupun kita sadari bahwa para da'i kita banyak yang tidak bisa meng-operasionalkan komputer dengan baik, sehingga banyak para da'i kita yang tidak mampu untuk membuka Holy Qur'an yang lagi berkembang dewasa ini.

Teknis dakwah kontemporer ini lain dengan dakwah kultural. Jika dakwah kultural dilakukan dengan cara menyesuaikan budaya masyarakat setempat, tetapi dakwah kontemporer dilakukan dengan cara mengikuti teknologi yang

 $<sup>^3</sup>$ Swastika ,Alia, "Media Massa Islam Indonesia," <a href="http://www.kunci.or.id/teks/13media.htm">http://www.kunci.or.id/teks/13media.htm</a>.

sedang berkembang. Persaingan di bidang ilmu pengetahuan dan teknologi dewasa ini, khususnya dalam bidang periklanan adalah merupakan tantangan bagi para da'i kita untuk segera berpindah dari kebiasaan dakwah kultural ke dakwah kontemporer. Dakwah kontemporer yang dimaksud adalah dakwah yang menggunakan fasilitas teknologi modern sebagaimana iklan, film, dan lagu yang lagi semarak dewasa ini.

Al-Qur'an yang selama ini banyak disampaikan dengan cara tradisional, maka harus segera dirubah cara penyampaiannya, yaitu dengan cara modern dengan menggunakan teknologi yang sesuai dengan tuntutan zaman. Al-Qur'an sudah saatnya harus disampaikan dengan menggunakan metode cepat dan tepat, yaitu dengan cara menggunakan fasilitas komputer.

Munculnya teknologi di bidang komputer ini sebenarnya sangat membantu bagi para da'i dalam menyampaikan nilai-nilai Al-Qur'an dengan metode tematik. Walaupun kita sadari bahwa para da'i kita banyak yang tidak bisa meng-operasionalkan komputer dengan baik, sehingga banyak para da'i kita yang tidak mampu untuk membuka Holy Qur'an yang lagi berkembang dewasa ini.4

Munculnya Holy Qur'an, Holy Hadits, maktabah syamilah, CD kitab kutubut-tis'a, film yng bergenre dakwah terutama katun untuk anak-anak, dan lain-lain merupakan kemajuan yang luar biasa bagi umat Islam umumnya dan para da'i pada khususnya untuk segera direalisasikan kepada pada umat yang selama ini

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Dakwah kontemporer, <a href="http://id.shvoong.com/communication-media/-dakwah-kontemporer/">http://id.shvoong.com/communication-media/-dakwah-kontemporer/</a>, (tanggal 24 Januari 2014)

dalam menggali Al-Qur'an itu dengan metode tradisional Dakwah yang menggunakan fasilitas mimbar hanya akan di dengar sebatas yang hadir pada acara tersebut. Lain halnya dengan dakwah yang menggunakan fasilitas teknologi elektronik seperti TV, internet dan teknologi modern lainnya, pasti akan lebih banyak manfaatnya.5

Dari dua perbandingan di atas, maka dakwah kontemporer yang memanfaatkan teknologi modern lebih banyak manfaatnya dari pada dakwah kultural yang masih harus menyesuaikan dengan kondisi budaya masing-masing daerah. Materi dakwah yang tepat untuk menghadapi masyarakat modern ini adalah materi kajian yang bersifat tematik. Artinya Islam harus di kaji dengan cara mengambil tema-tema tertentu yang sesuai dengan tuntutan zaman. Sedangkan fasilitas yang tepat adalah dengan cetak dan elektronik, karena dengan menggunakan media menggunakan media cetak dan elektronik hasilnya akan lebih banyak serta jangkauannya lebih luas<sup>6</sup>.

Materi dakwah yang tepat untuk menghadapi masyarakat modern ini adalah materi kajian yang bersifat tematik. Artinya Islam harus di kaji dengan cara mengambil tema-tema tertentu yang sesuai dengan tuntutan zaman. Sedangkan fasilitas yang tepat adalah dengan menggunakan media cetak dan elektronik. Kenapa demikian? Karena dengan menggunakan media cetak dan

<sup>5</sup>Dakwah kontemporer, <a href="http://id.shvoong.com/communication">http://id.shvoong.com/communication</a> -media-/dakwah-kontemporer/, (tanggal 24 Januari 2014)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Dakwah kontemporer, <a href="http://id.shvoong.com/communication">http://id.shvoong.com/communication</a> -media/dakwah-kontemporer/, (tanggal 24 Januari 2014)

elektronik hasilnya akan lebih banyak serta jangkauannya lebih luas.

#### B. DAKWAH MASA KONTEMPORER

seperti terbaca dalam Diskursus yang selama ini referensi-refensi kajian dakwah, secara garis besar menyebutkan tiga dimensi pemikiran yang mewakili mainstream. Pertama dari sudut pandang keyakinan, dakwah diterima sebagai misionarisasi Islam. Kedua dari sudut pandang politik, dakwah merupakan langkah untuk mensukseskan agenda-agenda politik Islam (kesatuan agama dan negara). Ketiga dari sudut pandang keilmuan, dakwah diterima sebagai gerakan untuk mengkonsolidasikan pandangan-pandangan keagamaan klasik dan otoritas keagamaan ortodoks (salafiah).

Dalam pandangan mainstream, dakwah dipahami sebagai suatu misi suci untuk merekreuit masa ke dalam Islam. Dalam literatur-literatur dakwah, pernyataan ini dijelaskan melalui berbagai sudut pandang yang berbeda, baik secara eksplisit maupun implisit. Namun demikian, pada akhirnya yang ingin ditekankan bahwa ciri utama dakwah adalah penegasan tentang kampanye iman (misionarisasi). Dalam suatu literatur, dakwah melalui perspektif evolusi risalah agama, ditegaskan sebagai suatu misi suci yang dibebankan Allah kepada umat Islam untuk menyampaikannya kepada seluruh manusia. Nabi Muhammad sebagai nabi terakhir, membawa risalah yang kekal sekaligus menganulir semua agama dan syari'at sebelumnya. Muatan dalam risalah Islam diyakini sebagai yang mengakomodasi risalah-risalah dan dakwah para nabi dengan tambahan undang-undang realistis

yang telah diperbaharui (al tasyrî' al waqî'i al mutajaddad). Konsekuensi yang dapat dipahami dari keyakinan ini adalah bahwa dakwah itu berarti mengajak untuk menerima risalah Islam dengan cara meninggalkan keyakinan lama yang telah dianulir  $(mansûkh)^{7}$ 

Dalam literatur yang lain, dakwah dari sudut pandang obyeknya ditegaskan sebagai seruan kepada segenap manusia melampaui batas-batas rasial dan teritorial, agar bersedia menerima risalah Islam seperti yang dibawa oleh Nabi Muhammad. Dalam ajakan itu, seluruh perbedaan manusia, dari mulai ras, bangsa, warna kulit, negara, geografis, dan jenis kelamin, selama ia orang dewasa (balîgh) dan sehat akalnya (aqil), di akomodir sebagai obyek yang diseru kepada Islam<sup>8</sup> Pemahaman dari sudut pandang lingkup dakwah seperti dijelaskan oleh Syeikh 'Ali Mahfuz membagi tugas dakwah ke dalam tiga sasaran. Pertama, dakwah individuil-internal sesama muslim untuk saling mengingatkan tentang melakukan kebajikan sekaligus mencegah dari berbuat kejahatan (dakwah individual). Kedua, dakwah sebagian muslim kepada muslim lainnya kepada kebaikan (dakwah komunal). Dakwah ini ditugaskan kepada sebagian kelompok khusus umat Islam yang memiliki spesifikasi dalam masalah-masalah agama dan pemahaman syari'at. Ketiga, dakwah umat Muhammad (muslimin) kepada umat beragama lain agar memeluk Islam dan bersedia menerima petunjuk agama yang benar (dakwah lintas

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Abdullah Nasih 'Ulwan, Silsilah Madrasat al Du'ât: Fusûl al Hadîfat Fi Figh al Da'wat wa al Dâ'iyat (Cet. IV; Kairo: Dar al Salam, 2007), h. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Abdul Karim Zaidan, *Ushûl al Da'wah* (Cet.IX; Beirut: Muassasah al Risalah, 2001), h. 373

komunal). Berdasarkan kategori ini, kewajiban mengajak kepada kebajikan dan mencegah kemunkaran kepada non muslim hanya diwajibkan bilamana mereka telah bersedia menerima Islam9.

Pernyataan yang lebih tegas berkenaan dengan pandangan mainstream dakwah sebagai misionarisasi terekam dalam kutipan berikut

> Islam adalah agama hak yang diridlai Allah untuk manusia. Beriman kepada Islam, mencari petunjuknya dalam hidup menurut manhajnya yang tegas adalah suatu kewajiban bagi setiap mukallaf. Tanggung jawab mukallaf tidak cukup hanya dengan beriman dan menerima hidayah Islam, lebih dari itu, keimanan dan hidayah Islam itu mesti harus melampaui dirinya melalui dakwah, memotivasi orang agar memeluk Islam dan menyingkap tirai kelalaian dan kesesatan dari hati orang yang berpaling darinya hal demikian, karena Islam adalah agama hak yang mesti melingkupi dunia dan memenuhi cakrawala<sup>10</sup>.

Keyakinan demikian ini, sebetulnya didasari sebuah anggapan bahwa orang-orang yang berada di luar komunitas Islam adalah kafir yang harus ditarik atau diselamatkan ke dalam Islam. Islam adalah satu-satunya jalan keselamatan, sebaliknya, semua agama dan kepercayaan di luar Islam adalah kebatilan yang menyesatkan (dlillun mudlill). Dengan sikap keagamaan yang

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Syeikh 'Ali Mahfuz, Hidâyat al Mursyidîn Ilâ <u>T</u>urûq al Wa'<u>z</u>i wa al Irsyâd (Cet. IX; Kairo: Dar al I'tisham, 1919), h. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Sayyid Razzâq al Tawîl, al Da'wah fi al Islam: 'Aqîdah wa al Manhâj, (Mekah: Rabitah al 'Alam al Islamy, tt), h. 17.

eksklusif ini, bahkan dalam pergaulanpun melulu didasari atas sikap saling mencurigai<sup>11</sup>.

Dakwah konvensional masih menekankan perlunya kesesuaian dengan tradisi dan persyaratan otoritas yang ketat. Dalam pandangan mainstream, tidak boleh ada pendapat yang menyalahi atau bertentangan dengan apa yang dikatakan dan disepakati oleh ulama salaf. Walaupun secara umum mereka sepakat dengan usulan ijtihad, namun ijtihad itu tidak boleh lepas dari ketentuan-ketentuan yang telah digariskan oleh para pendahulu<sup>12.</sup> Dari pandangan mainstream ini dapat disimpulkan bahwa dalam aspek keilmuan, dakwah berarti usaha untuk menyampaikan pemahaman keagamaan ulama salaf untuk diaplikasikan di era kontemporer<sup>13.</sup>

Saat ini, umat Islam tidak bisa mengelak dari kenyataan bahwa mereka adalah bagian dari proses globalisasi. Dalam situasi demikian, komunitas muslim di seluruh dunia didesak untuk mengadakan hubungan yang lebih intensif dengan banyak komunitas lain dalam pelbagai aspek kehidupan<sup>14</sup>. Di sisi lain, sistem pemerintahan kontemporer yang dikonsolidasikan atas format *nation-state* telah menjadi bagian perpolitikan lumrah bagi

MAKASSAR

<sup>11</sup>Syaikh 'Abd al 'Aziz Ibn Baz, dkk., *Fatâwâ al 'Ulamâ <u>H</u>aula al Da'wah wa al Jamâ'at al Islâmiyyah*, (Iskandariah: Dar al Iman, 2004), h. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Syaikh 'Id 'Abbas dan Muhammad Nashir al Din al Albany, *al Da'wat al Salâfiyah wa Mauqifuhâ min Harakat al Ukhrâ*, (Alexandria: Dar al Iman, 2002), h. 6..

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Lihat 'Abdullah Nasih 'Ulwan, h. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Lihat Laura Edheredge, op.cit, h. 212.

banyak negara muslim<sup>15.</sup> Dalam format negara ini, yang menjadi tiangnya adalah nilai-nilai universal yang diterima oleh seluruh kalangan (warga negara) dan bukan kekuatan mayoritas atau kelompok<sup>16.</sup> Sedangkan dari segi perkembangan keilmuan, agama sebagai keyakinan fundamental, dituntut untuk lebih nyata memberikan kontribusi dan jawaban atas permasalahan kemanusiaan kontemporer. Melalui pandangan ini, berarti dakwah dituntut untuk mampu menghadirkan petunjuk langit (wahyu) yang selaras dengan situasi kontemporer<sup>17</sup>.

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi akan mempengaruhi pola pikir, budaya, dan perilaku masyarakat. Sehingga faham-faham yang berasal dari luar Islam akan mudah diserap masyarakat dalam kehidupannya. Akibatnya argumentasi yang berdasarkan *humanisme*, hak azazi manusia, dan *Liberty* (kebebasan), serta *pluralisme* akan menjadi landasan dalam menyelesaikan persoalan kehidupan<sup>18</sup>. Hal ini terkadang terlihat menyampingkan hukum atau aturan-aturan Allah swt.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Menurut Bernard Lewis, Bernard Lewis, What Went Wrong: Westren Impact and Middle Eastern Respon, (New York: Oxford University Press, 2002), h. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Abdurrahman Wahid, Ed., *Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia*, (Jakarta: the Wahid Institue, 2009), Cet. Pertama, h. 17.

 $<sup>^{17}\</sup>mbox{Michele}$  Dillon, Handbook of the Sosiology of Religion, (Cambridge: Cambridge University Press, 2003),  $\,$  h. 7

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Arah Dakwah Era Modern dalam, <a href="http://dediksaidina.blogdetik.com/2012/11/01/arah-dakwah-era-modern">http://dediksaidina.blogdetik.com/2012/11/01/arah-dakwah-era-modern</a>, (tanggal 12 januari 2014)

Untuk memaksimalkan dakwah dalam era modern ini diperlukan strategi-strategi yang mengikuti perkembangan tersebut. Terutama dalam hal penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi modern bagi-bagi pendakwah. Di samping memiliki pemahaman-pemahaman materi dakwah yang banyak hendaknya pendakwah juga mengikuti perkembangan dalam dunia modern ini. Hal ini dimaksudkan agar mudah memasuki setiap unsur dalam masyarakat yang menjadi objek dakwah.

Teknologi di era globalisasi telah mengalami kemajuan yang begitu pesatnya, beragam macam media komunikasi bersaing dalam memberikan informasi yang tanpa batas. Dunia kini telah dan sedang berubah, bergulir dalam proses revolusi informasi dan komunikasi yang melahirkan peradaban baru sehingga manusia untuk mempermudah saling berhubungan serta meningkatkan mobilitas sosial. Kehadiran media massa, seperti surat kabar, radio, televisi dan internet, sebagai komunikasi abad modern telah berpengaruh luas. Suatu pesan atau berita dapat dengan mudah diterima oleh masyarakat dalam waktu yang relatif singkat. Fasilitas internet merupakan yang terlengkap dan terefisien, di mana segala bentuk dan macam informasi dapat diakses dengan mudah dan murah, didukung dengan semakin menjamurnya warung internet yang memasang tarif murah, kemana dan dengan siapapun kita berkomunikasi dapat kita lakukan dengan menggunakan fasilitas internet, fasilitas tersebut biasa dikenal dengan istilah mailing list, yaitu komunikasi yang dilakukan melalui tulisan yang bersifat langsung.

Hadirnya akses internet merupakan media yang tidak bisa dihindari, karena telah menjadi suatu peradaban baru dalam dunia informasi dan komunikasi tingkat global. Dengan adanya akses internet, maka sangat banyak informasi yang dapat dan layak diakses oleh masyarakat internasional, baik untuk kepentingan pribadi, pendidikan, bisnis, dan lain-lain. Di mana munculnya jaringan internet dianggap sebagai sebuah revolusi dalam dunia komunikasi dan informasi.

Pada era ini adalah puncak di mana semuanya yang serba instan yang banyak di nikmati dan seorang da'i (mubaligh) pun berdakwah atau menyampaikan dakwahnya bisa media-media yang ada seperti berdakwah dengan media televisi, radio, dan juga media tulisan. Realita yang ada banyak sekali da'i yang sudah memanfaatkannya terutama dalam pertelevisian. Terkadang terpikirkan ternyata tidak Cuma artis saja yang ingin masuk televisi, bahkan para da'i pun juga banyak, hingga Bagus ketika bertujuan menjamur di mana-mana. menegakkan ajaran, dan syariatnya tetapi apakah itu saja kenyataannya. Di era ini mereka mendapatkan perilaku yang nyaman, rasa tenteram karena fasilitas yang ada.

Multimedia itu sendiri yaitu tersampaikannya sebuah berita kepada khalayak dengan cara yang bermacam-macam, bisa disampaikan dengan media elektronik, surat kabar, dan media internet. Media-media inilah yang membantu dalam berdakwah (ceramah) sekarang. Karena semakin canggihnya penemuan-penemuan. Dulu tidak pernah terbayangkan oleh penulis dengan adanya perkembangan yang seperti sekarang contoh saja media elektronik HP (Telephone seluler). Dahulu fungsinya memberi informasi kepada saudara jauh, akan tetapi sekarang HP (Telephone seluler) itu mempunyai banyak fasilitas

ingin mendengarkan musik orang tidak lagi harus membawa tape, ingin foto pun tidak perlu membawa Kodak, atau kamera digital Karena sudah ada musik edisitione, kamera yang berkapasitas mega pixel, dan saraf internet pun sudah sangat mudah

Marshall MCluhan, menulis dalam bukunya *understanding Media, The extensions of Man,* yang di terbitkan empat dekade yang lalu, yang meramalkan bahwa peralihan dari era teknologi mekanik ke era teknologi listrik di Barat akan membawa peralihan pula pada fungsi teknologi sebagai perpanjangan manusia menuju perpanjangan tahap akhir, dan dari perpanjangan ruang manusia, menuju perpanjangan syaraf manusia, bila di era mekanik, misalnya sebuah mesin ketik dapat memperpanjang tangan manusia, dalam era teknologi komputer dapat memperpanjang sistem syaraf manusia<sup>19</sup>

Kecanggihan media yang tidak lagi bisa terkontrol, bahkan banyak sekali penawaran-penawaran informasi, dan pembentukan sikap, dan gaya hidup manusia. Dalam era modern ini hendaknya diciptakan sebuah formula dakwah yang tujuannya agar umat Islam dapat unggul dalam penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi modern. Hal ini penting karena masa depan dunia hanya akan dikuasai oleh umat-umat yang unggul dalam teknologi. Seorang muslim yang pintar ilmu pengetahuan dan teknologi hendaknya terlibat aktif dalam kegiatan dakwah agar dalam visi

<sup>19</sup>Lihat Marshall MCluhan, *Understanding Medai: The Extensions of Man* (London: Sphere Books Ltd,1967), h.11.

keilmuannya muncul semangat cinta dalam memperjuangkan kebenaran.

Perilaku keagamaan yang hanya berkutat pada perdebatan dan pembahasan tentang persoalan khilafiah hendaknya di minimalisir agar energi umat tidak habis dan Islam makin ketinggalan. Pembahasan dan perdebatan khilafiah hanya akan menimbulkan perpecahan, tentunya membutuh energi yang besar untuk menyatukannya kembali. Dengan arah dakwah yang dilakukan, diharapkan ada usaha merubah iklim yang tidak menguntungkan posisi umat Islam ini hingga masa depan akan bisa di raih, demi menegakkan panji akidah kebenaran di muka bumi ini.

#### C. METODE DAKWAH KONTEMPORER

Berbicara dalam perspektif metode dakwah kontemporer, berarti ada kemauan atau hasrat merefleksikan dakwah kepada suatu bentuk usaha menyebarluaskan kebenaran yang menyesuaikan dengan zamannya. Apalagi pada era sekarang ini yang sangat serba modern, dakwah metode kultural kurang berpengaruh dalam masyarakat apalagi masyarakat kota.

Untuk mengantisipasi trend masyarakat modern harus dapat mempersiapkan materi-materi dakwah yang lebih mengarah pada antisipasi kecenderungan-kecenderungan masyarakat. Oleh karena itu, seluruh komponen dan segenap aspek yang menentukan atas keberhasilan dakwah harus ditata secara professional dan disesuaikan dengan kondisi *mad'u* agar dapat menghasilkan kemasan dakwah yang benar-benar mampu

memperbaiki dan maningkatkan semangat dan kesadaran yang tulus dalam mengaktualisasikan nilai-nilai ajaran Islam.

Kalau diperhatikan dalam praktik dakwah akan ditemukan berbagai pendekatan yang dipakai oleh para juru dakwah dalam menyampaikan dakwahnya. Misalkan Rasulullah Saw. dalam dakwahnya bisa dilihat banyak menggunakan pendekatan yang variatif. Selain itu ungkapan bahasa Al-Qur'an juga bisa dilihat sangat bervariasi dan tepat sesuai dengan karakteristik sasaran segala latar belakangnya. Ada dakwah dengan تتذكلرون-تتفكرون-تعقلون adakalanya kata menggunakan mengunakan kata تشعرون : hal itu menujukkan behwa ungkapan sebelumnya menyentuh ranah tertentu, berupa rasio, Sedikitnya ada tiga pendekatan yang biasa dipakai dalam berdakwah, juga Rasul sebagaimana menggunakannya. saw. pendekatan itu adalah: pendekatan emosional, pendekatan rasional dan pendekatan empirik.<sup>20</sup>

#### 1. Pendekatan Rasional

Pendekatan rasional adalah upaya yang dipakai dalam berdakwah dengan menjadikan akal pikiran sebagai sasaran, bahwa sesuatu itu bisa dipahami dengan cara berpikir yang baik dan logis, bisa diterima oleh akal sehat. Dengan kata lain metode yang memicu manusia untuk berpikir, merenung, serta menyimpulkan. Pendekatan ini dipakai untuk menjelaskan hal-hal yang sifatnya rasional serta dengan melihat sasaran

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam,h. 79

dakwah, jika sasaran dakwah adalah mereka yang menggunakan akalnya artinya level para pemikir atau dinilai dapat memahami apa yang akan disampaikan dengan pikirannya, maka pendekatan rasional bisa dipergunakan. <sup>21</sup> Beberapa dasar yang dapat dijadikan alasan untuk menggunakan pendekatan ini sebagaimana yang diungkapkan al-Qur'an dan juga Sunnah adalah:

a. Allah swt senantiasa menyeru hambanya untuk menggunakan akal pikirannya dalam memahami sesuatu, termasuk memahami tingkah laku dan pikiran yang dianut hambanya dengan pertanyaan: "tidakkah kamu berpikir?" Firman Allah swt. (QS:6:32)

Terjemahnya:

Kehidupan dunia hanyalah permainan dan senda gurau belaka, sedangkan hari akhirat lebih baik bagi mereka yang bertaqwa, tidakkah kamu memikirkan hal itu?

- b. Para nabi bersifat cerdas artinya akalnya dapat dengan cepat menagkap sesuatu yang harus direspon dan dapat dengan cepat juga memutuskan tindakan apa yang harus diambil.
- c. Manusia didefinisikan sebagai hewan yang berpikir, adalah hal yang manusiawi jika seorang dapat memahami sesuatu dengan akalnya, dan merupakan anugrah dari Allah swt. bahwa manusia dibekali dengan akal dan kemampuan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam,h. 79

memikirkan sesuatu. Maka adalah tepat menggunakan pendekatan rasional ketika berhadapan dengan manusia.<sup>22</sup>

Yang harus diperhatikan dalam penggunaan pendekatan ini adalah: pertama seorang dai harus menguasai kemampuan menalar dengan baik. Kedua menentukan tujuan khusus dari penyampaian suatu materi. Ketiga pemilahan materi, apakah materi yang akan disampaikan itu bersifat rasional. Keempat pemilahan kelompok sasaran dakwah apakah mereka termasuk yang cerdas dan bisa diajak untuk berpikir. Kelima bersikap hati-hati dalam merasionalkan suatu pesan supaya tidak terjebak pada pemaksaan rasionalisasi. Atau memaksakan suatu yang irasional menjadi rasional atau sebaliknya.

#### 2. Pendekatan emosional

Pendekatan emosional sangatlah diperlukan dalam berdakwah dengan beberapa alasan:

- 1. Al-Qur'an sendiri senantiasa menggunakan bahasa-bahasa yang menggugah perasaan serta senantiasa membangkitkan perasaan sasarannya dengan ungkapan yang menyentuh perasaan.pertanyaan-pertanyaan dialogis misalkan sangatlah berperan dalam menyentuh perasaan lawan bicara. Sebenarnya merekalah yang membuat kerusakan, hanya saja mereka tidak merasakannya.(QS/2:12)
- Rasul saw.menggunakan pendekatan emosioanl dlam dakwahnya, bagaimana beliau bergurau dengan nenek-nenek yang dikatakan tidak akan ditemui di surga,

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam,h. 80

lalau si nenek menagis, lalu Nabi menjelaskan karena di sana tidak ada neneknenek, si nenekpun tersenyum.

- 3. Aktivitas dakwah adalah aktivitas penyampaian kabar gembira, dan peringatan akan bahaya di hari akhir bagi yang durhaka, semuanya adalah konsumsi emosi, bahagia, takut, berani semangat dll.
- 4. Manusia adalah makhluk berperasaan, jika perasaannya disentuh, berarti telah menghargai unsure dasar kemanusiaannya<sup>23</sup>. Selain bahwa semua kebutuhan dasar manusia sangatlah berkaitan dengan perasaan, rasa ingin dihargai, rasa ingin diakui, rasa ppercaya diri atau sebaliknya, rasa ingin aman, rasa ingin tahu dll.

### 3. Pendekatan Empirik

Pendekatan *empirik* adalah sejumlah cara yang dimiliki indera dan pengalaman empiris manusia. Berbagai upaya yang bersifat indrawi secara nyata dialami manusia dalam kehidupannya. Pendekatan ini perlu dengan beberapa dasar berikut ini:

Allah swt. menggunakan pendekatan ini dengan menunjukkan bukti-bukti empirik kepada manusia untuk membuktikan keberadaan dan keesaannya. Sebagaimana firman Allah swt dalam QS/2:164 berikut:

إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجْرِي فِي

 $<sup>^{\</sup>rm 23}$ M. Tata Taufik, <br/>  $Dakwah\ Era\ Digital\ Seri\ Komunikasi\ Islam, h.\ 82$ 

ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَّآءِ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَّةٍ وَتَصْرِيفِٱلرِّيَاحِ وَٱلسَّحَابِٱلْمُسَخَّر بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضَ لَا يَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ٢

### Terjemahnya:

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, silih bergantinya malam dan siang, bahtera yang berlayar di laut membawa apa yang berguna bagi manusia, dan apa yang Allah turunkan dari langit berupa air, lalu dengan air itu Dia hidupkan bumi sesudah mati (kering) -nya dan Dia sebarkan di bumi itu segala jenis hewan, dan pengisaran angin dan awan yang dikendalikan antara langit dan bumi; Sungguh (terdapat) tanda-tanda (keesaan dan kebesaran Allah) bagi kaum yang memikirkan.

- 2. Manusia selain berperasaan juga sangat memperhatikan bukti nyata, artinya untuk menilai sesuatu benar apa salah memerlukan bukti empirik.
- 3. Indra berpungsi untuk mengamati dan menemukan sesuatu yang belum diketahui, penggunaan pancaindra dalam menyampaikan dakwah berarti telah memanfaatkan fungsi tersebut, sekaligus menambah keyakinan, karena bagi sebagian orang malah justru menganggap pengalaman indrawi sebagai cara untuk mencapai kebenaran<sup>24</sup>

Ada empat hal penting yang harus di organisir oleh da'i dalam memfilter trend masyarakat global yang negatif,

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam,h. 83

seiring dengan perkembangan dan trend masyarakat dunia serta masalah manusia yang semakin kompleks, yaitu;

- Perlu adanya konsep dan strategi dakwah yang tepat untuk membentuk ketahanan diri dan keluarga melalui pengefektifan fungsi nilai-nilai agama, karena dengan dasar agama yang kuat dapat dijadikan filter pertama dan utama untuk menghadapi berbagai trend budaya yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam,
- 2) Mempertahankan nilai-nilai budaya luhur yang dapat melestarikan tradisi positif yang pada dasarnya tidak bertentangan dengan paham dan ajaran agama (Islam) yang menanamkan nilai-nilai baik dan suci,
- 3) Perlu dukungan dan keikutsertakan semua lapisan masyarakat untuk menciptakan dan memiliki komitmen yang sama dalam melihat seberapa bergunanya nilai-nilai baru itu untuk sebuah komunitas dan kemajuan masyarakat, dan SITAS ISLAM NEGERI
- 4) Kesiapan dan kematangan intelektual serta emosional setiap penerima *message* baru, apakah hal tersebut memang akan mendatangkan manfaat plus bagi diri dan lingkungannya<sup>25</sup>.

Dampak globalisasi pada tatanan kehidupan masyarakat, maka dibutuhkan metode yang tepat. Metode berarti rangkaian yang sistematis dan merujuk kepada tata cara yang sudah dibina

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Abd. Madjid, *Tantangan dan Harapan Umat Islam di Era Globalisasi*, (Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2000), h. 79

berdasarkan rencana yang pasti, mapan, dan logis <sup>26</sup>. Dalam melaksanakan suatu kegiatan dakwah diperlukan metode penyampaian yang tepat agar tujuan dakwah tercapai. Metode dalam kegiatan dakwah adalah suatu rencana yang tersusun dan teratur yang berhubungan dengan cara penyajian.

Operasionalisasi dari ketiga metode tersebut dapat dikemukakan sebagai berikut: a) Dakwah *bi al-kitabah* yaitu berupa buku, majalah, surat, surat kabar, spanduk, pamplet, lukisan-lukisan dan sebagainya, b) Dakwah *bi al-lisan*, meliputi ceramah, seminar, symposium, diskusi, khutbah, saresehan, brain storming, obrolan, dan sebagainya, dan c) Dakwah *bi al-hal*, yaitu berupa prilaku yang sopan sesuai ajaran Islam, memelihara lingkungan, dan lain sebagainya<sup>27</sup>.

Keberhasilan dakwah di era global, maka diperlukan da'i yang memiliki profil berikut ini, yaitu: memiliki komitmen tauhid, istiqamah dan jujur, memiliki visi yang jelas, memiliki wawasan keislaman, memiliki kemampuan memadukan antara dakwah *bi al-lisan* dengan dakwah *bi al-hal*, sesuai kata dengan perbuatan, berdiri di atas semua paham dan aliran, berpikir strategis, memiliki kemampuan analisis interdisipliner, sanggup berbicara sesuai dengan kemampuan masyarakat<sup>28</sup>.

<sup>27</sup>Wardi Bachtiar, *Metodologi Penelitian Ilmu Dakwah* (Cet. I; Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), h. 34

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Onong Uchjana Effendy, *Ilmu, Teori dan Filsafat Komunikasi,* (Cet. II; Bandung: PT. Citra Aditya Bakti, 2000), h. 9

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Syahrin Harahap, *Islam dan Implementasi Pemberdayaan* (Cet. I; Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogyakarta, 1999, h. 130

Perspektif analisa dakwah keislaman kontemporer, isu-isu terrorism yang mengemuka dengan mendekatkannya pada umat Islam adalah tanggung jawab umat Islam untuk menerapkan realisasi dakwah secara kolektif. Bukan hanya dakwah oral, tapi juga dakwah "eksekusi". Maksudnya membuktikan melalui khazanah perkembangan kebudayaan Islam bahwa Islam dengan ajarannya mengajarkan kebaikan dan kebenaran yang terakumulasi dari kedamaian dalam berkehidupan.

Merujuk pada kalam Ilahi bahwa sangat banyak menyeru dan menyuruh umatnya untuk berada di jalan dakwah. Dakwah yang selanjutnya diberi pemahaman yang luas dan tidak kaku dengan tujuan mengajak ummat manusia pada jalan kebenaran dalam Islam. Serta menyeru terhadap ummat Islam yang telah menyeleweng perjalanan kehidupannya.

Abdul Aziz Al-Khauli dalam kitabnya *Ishlaahul Wa'zhid Diinii* membagi metode dakwah pada 5 bagian:

- a. Metode *Khithabah* (ceramah/berpidato) bisa juga dipahami secara luas dengan menyampaikan sebuah cerita, berita, gagasan, wawasan pendapat tentang keislaman,yang juga bisa dibahasakan dengan "berdiplomasi". Metode dakwah yang memberikan peluang secara luas agar pendakwah siap berada di mana saja dan menyampaikan ajaran kebenaran kapan saja.
- b. *Da Darsu* yang berarti belajar, menuntut ilmu. Mencari sesuatu hal yang baru. Hal ini juga memberi suruhan dan motivasi agar umat Islam mencari ilmu kemanapun dan siap mendakwahkan, menyebarkan ilmunya pada siapapun dan

tentunya dimanapun. Metode dakwah yang menuntut kekuatan ilmiah seseorang dengan tujuan menyampaikan nilai kebenaran.

- c. At Tamsiil yaitu pertunjukan, parade seni dan semacamnya. Dakwah dengan cara yang lebih ringan namun memiliki keunggulan tersendiri. Sebab masyarakat saat ini lebih cenderung menyukai hal yang sifatnya estetik dan bernuansa entertainment baik dalam bentuk film, sinetron dan semacamnya.
- d. *Al Uswatun Shalihah* yaitu dengan memberikan contoh keteladanan yang baik, prilaku, sikap keseharian, kebijakan yang tentunya tidak bertentangan dengan nilai keislaman tentunya menjadi bagian dakwah.
- e. *Al Kitabah* yaitu berdakwah dengan tulisan. Membuat buku, artikel dan semacamnya yang akan tetap tersimpan sampai kapanpun. <sup>29.</sup>

Metode dakwah yang sangat beragam ini tentunya harus menjadi pilihan kita masing-masing. Sebab seluruh ummat Islam diharapkan menjadi pendakwah. Berdakwah untuk kebajikan, dan berdakwah untuk menyeru pada kebenaran yang berwawasan Al Quran dan sunnah. Dakwah dalam arti luas akan memberikan motivasi untuk lebih mengenal, memahami, mendalami dan pada akhirnya mengamalkan setiap ajaran yang telah ditetapkan oleh Allah dan Muhammad sebagai rasulnya.

Metode bagian dari komponen dakwah menjadi amat menentukan dalam menggapai keberhasilan dakwah. Sebab

\_

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>M. Syukri Albani Nst, Transformasi Dakwah Islam dalam <a href="http://www.blogger.com.blogger.g.blogID">http://www.blogger.com.blogger.g.blogID</a>. (tanggal 23 Januari 2014)

betapapun pandainya juru dakwah, apabila tidak mengetahui apa yang diinginkan dan dibutuhkan oleh obyek dakwah akan mengalami kesulitan dalam menentukan metode dakwah. Kemudian apabila metode dakwah yang ditentukan tidak sesuai, maka akan menimbulkan kesenjangan antara harapan dan kenyataan.

Metode dakwah adalah cara mencapai tujuan dakwah, untuk mendapatkan gambaran tentang prinsip-prinsip metode dakwah teknis dakwah kontemporer ini lain dengan dakwah dilakukan kultural. Iika dakwah kultural dengan menyesuaikan budaya masyarakat setempat, tetapi dakwah kontemporer dilakukan dengan cara mengikuti teknologi yang sedang berkembang. Persaingan di bidang ilmu pengetahuan dan teknologi dewasa ini, khususnya dalam bidang periklanan adalah merupakan tantangan bagi para da'i kita untuk segera berpindah dari kebiasaan dakwah kultural ke dakwah kontemporer. 30 Dakwah kontemporer yang dimaksud penulis adalah dakwah yang menggunakan fasilitas teknologi modern sebagaimana iklan yang lagi semarak dewasa ini, namun jika mencermati firman Allah Swt. dalam Q.S. an-Nahl/16:125

ٱدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۗ وَجَندِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ

\_

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Siti Muriah , *Metodologi Dakwah Kontemporer* (Cet.I; Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2000), h. 44

#### Terjemahnya:

Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk.

Menurut Sayyid Quthub sebagaimana yang dikutip Awaluddin Pimai, ayat ini telah menetapkan kaidah-kaidah dan prinsip-prinsip dasar dakwah, menentukan langkah-langkah yang harus ditempuh serta cara-cara penyampaiannya. <sup>31</sup> Dari ayat tersebut, metode dakwah dapat diklasifikasikan menjadi tiga metode yang meliputi hikmah, nasihat yang baik dan berdebat dengan cara yang baik.

## 1. Metode dakwah dengan Hikmah

Kata 'al-hikmah' mengandung arti yang beragam yang bersifat 'ekstensi (mishdaq) dari pada konsepsi (mafhum) terhadap kata hikmah tersebut. Menurut Sayyid Quthub yang dikutip Awaluddin Pimai, berpendapat bahwa hikmah adalah melihat situasi dan kondisi obyek dakwah serta tingkat kecerdasan penerima dakwah. Memperhatikan kadar materi dakwah yang disampaikan kepada mereka, sehingga mereka tidak merasa

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Awaluddin Pimai. *Paradigma Dakwah Humanis*, h. 56

terbebani terhadap perintah agama (materi dakwah) tersebut, karena belum siap mental untuk menerimanya.<sup>32</sup>

Hikmah mengandung tiga unsur yang saling terkait, pertama, unsur ilmu yaitu ilmu yang shahih, yang dapat memisahkan antara haq dan yang bathil, serta ilmu tentang rahasia, faedah dan seluk beluk sesuatu. Kedua, unsur jiwa, yaitu menyatunya ilmu tersebut ke dalam jiwa ahlu al hikmah, sehingga ilmu tersebut mendarah daging dengan sendirinya. Ketiga, unsur amal perbuatan, yaitu ilmu pengetahuan yang menyatu ke dalam jiwa tersebut mampu memotivasi dirinya untuk berbuat sesuatu.

Ada beberapa metode yang termasuk dalam kategori hikmah dengan unsur amal perbuatan yaitu :

- a. Silaturrahiem; door to door/face to face;
  - Metode dakwah dinilai efektif apabila dilaksanakan dalam rangka mengembangkan maupun membina umat islam yaitu metode silaturrahmi. Kelebihan menggunakan metode ini adalah:
  - 1. Membina persaudaraan, bertukar pendapat dan pengalaman
  - 2. Silaturrahmi (mengunjungi teman) adalah suatu kewajiban umat Islam, sehingga selain memiliki aktivitas dakwah, sekaligus menunaikan kewajiban sesama Muslim.
  - 3. Mudah dilaksanakan tidak memerlukan biaya yang banyak.
- b. Aksi sosial (dakwah bi al hal)

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Awaluddin Pimai. *Paradigma Dakwah Humanis*, h 58

tidak hanya lembaga-lembaga dakwah yang menyelenggarakan kegiatan aksi sosial namun sekolah-sekolah, perusahaan-perusahaan memiliki yang program yang sering disebut dengan CSR (Corporate social responsibility) menyisihkan dana untuk melakukan kegiatan sosial seperti bagi-bagi hadiah (umrah gratis), wakaf, sadaqah, khitanan massal, pemberian santunan/ social work terhadap anak yatim, janda-janda, gelandangan, pengemis, jalanan, dan sebagainya.

## c. Dakwah Tulisan ( dakwah bi al Kitabah)

Dakwah yang dilakukan dengan perantaraan kata-kata/kalimat yang ditulis, sebagai usaha pengembangan atau penambah media lisan. Dakwah ini dapat dilakukan lewat surat kabar, majalah, buletin, spanduk, lukisan dan sebagainya.

#### d. Dakwah Virtual

Fenomena globalisasi dengan menggunakan internet (*virtual*), di seluruh kawasan yang di daerahnya terdapat jaringan komunikasi yang bisa mengakses internet. Saat ini internet dikatakan sebagai mesin yang serba tahu, internet sebagai mesin pintar yang tahu semua, yang menjadi pertanyaan adalah bagaimana ekspresi umat Islam dalam ruang internet. Ternyata ada beberapa hal ekspresi yang dapat dilakukan umat Islam yaitu<sup>33</sup>

<sup>33</sup>Gary R. Bunt, Lampeter, *Islam Virtual, Menjelajah Islam di Jagad Maya*, Penj.Suharsono, (Yogyakarta : Suluh Press, 2005), h. 5

- 1. Ruang Sharing dan Downloading; Al-Qur'an Lengkap dengan aneka bacaan dan tafsirnya. Hadits Nabi lengkap dengan terjemah dan tafsirnya juga. Buku-buku keislaman dengan berbagai bahasa musik islami, dari tradisional sampai modern. Video-video ceramah atau film-film dll.
- 2. Ruang ekspresi kata-kata dan foto-foto yang muncul hampir tanpa sensor: Facebook menjadi contoh ideal hal ini, dari pribadi manusia yang 'narsis' hingga reaksi terhadap isu-isu baik positif maupun negative
- 3. Fenomena reaksi umat Islam terhadap isu-isu kontroversial
- 4. Blog dan website pemikiran islam dari blog pribadi sampai ke website lembaga.
- 5. Fenomena ensiklopedia online. Entri-entri islam di wikipedia, dan sebagainya.

## e. Wisata keagamaan

Wisata keagamaan disajikan dalam bentuk kegiatan 'refresing' penyegaran kembali dengan menggugah hati manusia untuk mengambil nilai-nilai historis peristiwa masa lampau. Ada pelajaran yang unik dengan wisata keagamaan karena sejarah tidak dapat dihilangkan, namun dipelihara untuk diambil hikmahnya. Biasanya kegiatan ini dalam bentuk-bentuk ziarah ketempat-tempat bersejarah, haji, umroh dan sebagainya.

## 2. Metode dengan Nasehat yang baik

Dakwah *bi al-mau'izhatil khasanah* (dengan pelajaran yang baik) dipahami oleh banyak pakar dan penulis kajian ilmu dakwah pada sudut pemahaman yaitu kemampuan juru dakwah dalam

memilih materi dakwah itu sendiri. Padahal pengertiannya lebih luas daripada sekedar kemampuan memilih materi dakwah.

Dakwah dengan pelajaran yang baik ialah dakwah yang mampu meresap ke dalam hati dengan halus dan merasuk ke dalam perasaan dengan lemah lembut, tidak bersikap menghardik, memarahi atas kesalahan-kesalahan penerima dakwah. Karena itu, kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan majelis-majelis taklim yang tumbuh subur dan terorganisir dengan baik dipandang sebagai langkah positif dalam pelaksanaan dakwah dengan pelajaran yang baik. Demikian pula penyajian materi dakwah, tidak hanya bertumpu pada metode ceramah, tetapi bisa dikombinasikan dengan metode cerita sebagaimana nabi Muhammad Saw sering menggunakan metode cerita untuk menambah keyakinan sahabatnya dan menjadi pelajaran yang baik bagi umatnya<sup>34</sup>. Sebagaimana firman Allah dalam QS.Hud: 120

وَكُلاًّ نَّقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثْبَتُ بِهِ، فُؤَادَكَ ۚ وَجَآءَكَ فِي هَنذِهِ ٱلْحَقُّ

وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ .

Terjemahnya:

Dan semua kisah dari Rasul-rasul Kami ceritakan kepadamu, ialah kisah-kisah yang dengannya Kami teguhkan hatimu; dan dalam surat ini telah datang

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Desy Aniqotsunainy Metode Dakwah Kontemporer, dalam <a href="http://desyani.wordpress.com/2003/09/29/metode-dakwah-kontemporer/">http://desyani.wordpress.com/2003/09/29/metode-dakwah-kontemporer/</a>, (tanggal 17 Jannuari 2014)

kepadamu kebenaran serta pengajaran dan peringatan bagi orang-orang yang beriman.

Metode cerita memegang peranan yang penting, sehingga metode ini sebaiknya disusun dan dikemas dengan baik akan dapat diintrodusir dengan berbagai media seperti overhead, slide, TV, video dan bahkan *film entertainment*-sinetron religi, film dakwah,dan lainnya dapat dipandang sebagai upaya dalam pelaksanaan dakwah dengan konsep pengajaran yang baik.

### 3. Metode dakwah Mujadalah

Istilah di dalam al-Qur'an yang hampir sama dengan mujadalah, yaitu *mukabaroh* dan *munadzarah*, perbedaan istilah itu hanya pada tujuannya, ada yang bertujuan untuk diskusi mencari kemenangan dalam rangka mencari kepuasan diri, ada yang bertujuan mencari titik lemah pihak lawan dengan menampakkan kesombongannya, ada pula yang bertujuan untuk mencari kebenaran<sup>35</sup>.

Kata "mujadalah" lazimnya diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia dengan "perbantahan" atau "perdebatan". Kata debat itu sendiri berasal dari bahasa inggris "debate" yang berarti "to talk about reasons for and against (something)-consider-discuss" atau

\_

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Desy Aniqotsunainy Metode Dakwah Kontemporer, dalam <a href="http://desyani.wordpress.com/2003/09/29/metode-dakwah-kontemporer/">http://desyani.wordpress.com/2003/09/29/metode-dakwah-kontemporer/</a>, (tanggal 17 Jannuari 2014)

"to argue about (aquestion or topic) in a public meeting" <sup>36.</sup> Pengertian manapun yang dipakai, *Mujadalah* mengandung arti saling, dan kemampuan kedua belah pihak untuk mengemukakan alasan rasional tentang suatu masalah sesuai dengan pengetahuan dan pandangan mereka masing-masing.

Berangkat dari kerangka pikir ini, maka metode dakwah kontemporer sangat diperlukan dalam rangka menghadapi dinamika kehidupan manusia yang semakin kompleks. Rumusan penggunaan metode dakwah secara umum yaitu :

- 1. Rumus penetapan metode harus disesuaikan dengan objek dakwah, hal ini berorientasi pada proses humanisasi masyarakat secara sosiokultural dan membangun manusia seutuhnya. Dengan begitu dakwah bukan hanya sekedar tabligh al-ayat (penyampaian pesan-pesan agama), tetapi lebih dari itu ia mengandung upaya membentuk pribadi-pribadi muslim dan selanjutnya pembangunan masyarakat. Dalam hal ini peran da'i hanyalah sebagai fasilitator yang mengantarkan masyarakat agar mampu menciptakan kondisi yang mereka idamkan.
- 2. Perlu perencanaan strategi dakwah untuk menetapkan metode yang tepat. Perumusan perencanaan strategi ini akan melahirkan metode yang baik pula, sebab metode merupakan suatu cara pelaksanaan strategi. Jika dikaitkan dengan era globalisasi saat ini, maka juru dakwah harus memahami

\_

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Desy Aniqotsunainy Metode Dakwah Kontemporer, dalam <a href="http://desyani.wordpress.com/2003/09/29/metode-dakwah-kontemporer/">http://desyani.wordpress.com/2003/09/29/metode-dakwah-kontemporer/</a>, (tanggal 17 Jannuari 2014)

perubahan transisional dari transaksi pada kekuatan magis dan ritual kearah ketergantungan pada sains dan kepercayaan serta transisi dari suatu masyarakat tertutup, sakral dan tunggal kearah keterbukaan, plural dan sekuler. <sup>37</sup> jadi perencanaan strategi harus bersifat terbuka terhadap segala kemungkinan perubahan masyarakat yang menjadi sasaran dakwah.

#### D. MEDIA DAKWAH KONTEMPORER

Term teknis masyarakat modern adalah mereka yang tidak dapat melepaskan diri dari benda-benda teknologis, Donna Haraway seorang sosiolog modern menyebutnya hal itu sebagai fenomena *cyborg* (yang merupakan singkatan dari *cybernetic organism*), yakni hubungan antara manusia dan mesin yang mewujudkan bentuk yang baru; manusia-mesin, sosial-teknikal. Sementara itu, sosiolog lain, Bruno Latour menawarkan istilah *Corporate body*. Kedua istilah ini merupakan sebutan untuk aliansi yang melibatkan agen manusia (*sosial*) dan agen material (*teknikal*) sekaligus.<sup>38</sup>

LINIVERSITAS ISLAM NEGER

Seorang da'i atau juru dakwah, dalam menyampaikan ajaran Islam kepada umat manusia tidak akan lepas dari sarana atau media. Karena di era modern ini dakwah tidak hanya cukup di sampaikan melalui lisan tanpa melalui bantuan alat-alat

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>M. Ja'far Puteh, *Dakwah di Era Globalisasi: Strategi Menghadapi Perubahan Sosial* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), h. 176

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Lihat Donna Haraway, "Netralisme Teknologi: Sabda Alam atau Agenda Politik?" dalam Balada Manusia dan Mesin (Bandung: Mizan, 2002), h. 6.

komunikasi modern, seperti: radio, televisi, film, VCD, percetakan dan lain-lain. Kata-kata yang di ucapkan seorang da'i sangatlah terbatas oleh ruang dan waktu. Oleh karena itu, kepandaian untuk memilih media atau sarana yang tepat merupakan salah satu unsur keberhasilan dakwah.

Hamzah Ya'qub membagi sarana dakwah menjadi lima macam, yaitu: lisan, tulisan, audio, visual, dan akhlak Dari lima macam pembagian tersebut, secara umum dapat dipersempit menjadi tiga media, <sup>39</sup> yaitu:

- a. Spoken words, media dakwah yang berbentuk ucapan atau bunyi yang di tangkap dengan indra telinga, seperti radio, telepon, dan lain-lain
- b. Printed writings, berbentuk tulisan, gambar, lukisan dan sebagainya yang dapat di tangkap dengan mata.
- c. The Audio visual, berbentuk gambar hidup yang dapat didengar sekaligus dilihat, seperti televisi, video, film dan sebagainya.<sup>40</sup>

Dilihat dari segi sifatnya, media dapat digolongkan menjadi dua kategori: media dakwaah tradisional dan media dakwah modern. Media dakwah tradisional berupa berbagai macam seni dan pertunjukan tradisional, dipentaskan secara umum terutama hiburah yang bersifat komulatif. Sedangkan media modern di istilahkan dengan media elektronik yaitu media yang dihasilkan dari tekhnologi seperti televisi, radio, pers, internet dan sebagainya. Sementara itu masyarakat sekarang ini adalah

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Amal Fathullah Zarkhasyi, h. 154

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Siti Uswatun Khasanah, Berdakwah Dengan Jalan Debat: antara muslim dan non muslim (Purwokerto: STAIN Press, 2007), h. 36-37.

masyarakat plural yang berkembang dengan berbagai kebutuhan yang praktis, sehingga kecanggihan tekhnologi tidak dapat dinafikan dapat membuka sekat dan menghilangkan batas ruang dan waktu. Memilih dan menggunakan media yang tepat sudah menjadi keharusan dan tuntunan zaman apabaila menginginkan tujuan dakwah untuk memengaruhi bisa tercapai. Dengan demikian, media sebagai sarana dakwah yang merupakan suatu wasilah dakwah haruslah sesuai dengan situasi dan kondisi pada masyarakat kontemporer.

Dakwah melalui VCD merupakan suatu model atau sarana dakwah yang baru, dan manfaat yang di petik dari dakwah model tersebut tidaklah sedikit dan sangat efektif manfaatnya, seperti contoh VCD Harun Yahya Searies di mana karya-karya beliau sarat manfaat, menjadi best seller di berbagai negara, VCD yang berisi ilmu-ilmu yang diulas secara ilmiah dengan gambar-gambar yang menakjubkan, asal-usul kejadian manusia, teori Darwin, yang menyebabkan tidak sedikit orang-orang Eropa (non muslim) tersentak dan akhirnya mereka masuk Islam. Begitupun dengan salah satu model dakwahnya Arimatea, adalah dengan serta memanfaatkan VCD menggunakan sebagai sarana dakwahnya, dengan debat-debat ilmiyah yang mencerahkan.41

Revolusi media informasi telah membawa manusia pada babak baru. Manusia tidak lagi khawatir dengan jarak ketika berkomunikasi dengan sesamanya. Manusia juga tidak lagi merasa kesulitan untuk mengakses berbagai informasi di seluruh dunia

<sup>41</sup>Siti Uswatun Khasanah, Berdakwah Dengan Jalan Debat: antara muslim dan non muslim, h. 37-38

pada saat yang bersamaan secara *real time*. Manusia telah terbiasa dengan siaran langsung pertandingan sepakbola liga favorit melalui televisi. Berbagai macam peristiwa yang terjadi di berbagai belahan dunia juga dapat diakses dengan mudah menggunakan internet.

kebudayaan, perspektif teori media telah memainkan peran sebagai salah satu item penting, sebagaimana item-item kebudayaan lainnya seperti bahasa, tradisi, pola hidup, sistem kepercayaan dan sebagainya. Dengan kata lain, identitas masyarakat modern dapat diidentifikasi dari cara akses mereka terhadap media paling mutakhir. Dengan demikian, media dalam masyarakat modern tidak lagi dipandang sebagai sesuatu yang menghantarkan pesan, tetapi juga menjadi identitas yang penting. Pada titik inilah, inovasi media menjadi titik tolak peradaban manusia modern. Manusia telah membuktikan dirinya sebagai makhluk kreatif yang melahirkan karya, yang dapat memudahkan manusia-manusia lain dalam menjalani kehidupannya. Kemudahan-kemudahan yang ditawarkan media tidak lagi dapat Dalam beberapa kondisi, manusia ditolak. justru ketergantungan terhadap keberadaan media.

Gejala modernisme ini pada akhirnya melahirkan banyak kritik, khususnya di kalangan madzhab kritis yang melihat sejumlah gejala yang sesungguhnya telah melakukan dehumanisasi. Salah satunya digambarkan oleh Berman secara kritis sebagai berikut.

To be modern is to find ourselves in an environment that promises us adventure, power, joy, growth, transformation of

ourselves and our world and at the same time, that threatens to destroy everything we have, everything we know, everything we are  $^{42}$ .

Pernyataan yang dikemukakan Berman di atas, modernitas sesungguhnya tidak lebih merupakan proses penghilangan segala hal melalui berbagai penawaran yang menjanjikan berbagai macam kemudahan, kenikmatan, kekuatan, dan perubahan yang lebih baik. Hal ini tidak lain karena segala sesuatu yang berkaitan dengan hidup dan kebutuhan manusia, kebudayaan manusia, direkonstruksi dan direproduksi secara massal, termasuk agama di dalamnya.

Dalam dakwah terdapat dua dimensi besar yaitu a. Mencakup penyampaian pesan kebenaran, yaitu dimensi "kerisalahan" (bi ahsan al-qawl), merupakan tuntunan dari Q.S. al-Maidah: 67 dan O.S al-Imran:104. Dimensi kerisalahan dakwah mencoba menumbuhkan kesadaran diri (individu/masyarakat) tentang kebenaran nilai dan pandangan hidup secara Islam, sehingga terjadi proses internalisasi nilai-nilai Islam sebagai nilai hidupnya, dengan kata lain dakwah kerisalahan dalam prakteknya merupakan proses mengomunikasikan dan menginternalisasikan nilai-nilai Islam, b. Mencakup pengaplikasian nilai kebenaran yang merupakan "kerahmatan" (bi ahsan al-'amal), mengacu pada firman Allah Q.S. al- Anbiya':107. Dakwah kerahmatan ini merupakan upaya mengaktualisasikan Islam sebagai rahmat (jalan hidup yang menyejahterakan, membahagiakan, dan sebagainya) dalam kehidupan umat manusia. Dengan begitu, kalau dalam dimensi

<sup>42</sup>Berman, M., *All That Is Solid Melts Into Air* (New York: Simon & Schuster, 1982), h. 15.



kerisalahan dakwah lebih cocok sebagai "mengenalkan Islam", sedangkan dalam dimensi kerahmatan, dakwah merupakan upaya mewujudkan Islam dalam kehidupan.<sup>43</sup>

Aktivitas dakwah dengan pembaharuan konsep dakwah di media televisi diharapkan mampu melahirkan perubahan yang berarti bagi kemajuan umat dan bangsa. Dakwah harus melahirkan umat yang utama atau umat yang unggul (khairu ummah). Umat yang terbaik adalah umat yang unggul, umat yang aqidah dan ibadahnya kuat. Hal ini dibuktikan dengan melakukan tiga hal yaitu amar ma'ruf, nahi mungkar, dan iman. Ketiganya dipahami Sayyid Quthub sebagai ciri atau karakter dasar umat Islam.44

Dakwah haruslah dikemas dengan cara dan metode yang tepat dan pas. Dakwah harus tampil secara aktual, faktual dan kontekstual. Aktual dalam arti memecahkan masalah yang kekinian dan hangat di tengah masyarakat. Faktual dalam arti kongkrit dan nyata. Kontekstual dalam arti relevan dan menyangkut problema yang sedang dihadapi oleh masyarakat. Oleh sebab itu, memilih cara dan metode serta media yang tepat dakwah aktual, faktual dan konstektual menjadi bagian strategis dari kegiatan dakwah itu sendiri, untuk menyajikan kemasan dakwah yang menarik dan menggugah melalui media televisi dengan metode dakwah al-Qur'an surah an-Nahl: 125 perlu diaktualisasikan dalam kemasan televisi.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Aep Kusnawan, Komunikasi Penyiaran Islam, h. viii.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Ilyas Ismail, Paradigma Dakwah Sayyid Qutub, h. 141.

## Tinjauan Umum Dakwah Kontemporer



آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۖ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ.

## Terjemahnya:

Serulah manusia ke jalan Tuhanmu, dengan cara hikmah, pelajaran yang baik dan berdiskusilah dengan mereka dengan cara yang baik pula, sesungguhnya Tuhanmua Dialah yang mengetahui siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk.

Ayat tersebut menjelaskan sekurang-kurangnya ada tiga cara atau metode dalam dakwah yakni, metode hikmah, metode mau'izah dan metode mujadalah. Ketiga metode dapat dipergunakan sesuai objek yang dihadapi oleh seorang da'i atau da'iyah di medan dakwahnya. Ada kenyataan yang perlu diperhatikan oleh para aktivis dakwah terutama para crew produksi agama Islam di stasiun televisi dalam mengemas acara dakwah Islam yaitu:

- a. Corak kemajemukan (*pluralitas*) masyarakat Indonesia sebagai suatu bangsa adalah kebinekaan dalam beberapa aspek kehidupan yang meliputi pandangan hidup (*filsafat*), sosio kultural, agama, suku, bahasa, dan politik dan sebagainya.
- b. Tendensi (kecenderungan) perkembangan masyarakat yang banyak dipengaruhi oleh kemajuan teknologi modern serta ide modernitas yang telah mulai menjiwai trans-pembangunan

nasional ke arah perubahan sosial (social change). Nilai-nilai kebudayaan dan agama cepat atau lambat harus dapat secara normatif kultural mengontrol serta menjiwainya.

c. Corak kehidupan psikologis masyarakat modern dan tradisional mengandung ciri-ciri yang menurut sistem pendekatan yang berbeda satu sama lain. Semakin modern suatu kehidupan masyarakat, maka semakin kompleks pula kehidupan psikologisnya dan semakin banyak menuntut sistem pendekatan yang bersifat antarilmu dengan dilatarbelakangi prinsip-prinsip pandangan psikologis yang dalam dan luas.<sup>45</sup>

Dalam era global ini sekat-sekat regional relatif pudar dengan alat bantu teknologi komunikasi. Semuanya merupakan tantangan bagi dakwah Islamiyah jika aktivitas dakwah tidak mengambil bagian dalam proses tersebut. Hanya ada satu pertanyaan dipermainkan atau menjadi pemain? Untuk menjadi pemain dalam tentu saja harus mengenal berbagai media yang tersedia dewasa ini mulai yang baru sampai yang konvensional. Beberapa media yang bisa di inventarisir dan sangat potensial untuk media dakwah adalah:

- 1. Radio adalah media elektronik yang paling dini dan sudah dipakai sejak lama dan sudah dikenal masyarakat. Media ini memiliki kelebihan:
  - a. Daya pancar yang luas hingga bisa mengunjungi pemirsa yang jauh bahkan sampai ke kamar-kamar mereka.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>H.M. Arifin, *Psikologi Dakwah* (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), h. 2.

- b. Bersifat mobil dan mudah dibawa kemana-mana di mobil di ladang atau di hutan sekalipun.
- c. Tidak menuntut perhatian yang besar bagi pendengar, karena dia akan senantiasa bunyi tanpa harus dilihat, dan pesan akan tetap mengalir begitu saja. Sehingga bisa menemani pendengarnya tanpa harus berhenti dari pekerjaannya, menyetir mobil, memasak, dll.
- d. Mudah dimiliki, harga terjangkau, biaya produksi murah.
- e. Tidak akan ditinggalkan orang karena sifatnya yang bisa menjadi sahabat dalam berbagai kegiatan.<sup>46</sup>

Melihat kelebihan ini nampaknya radio mendapat perhatian untuk dijadikan media dakwah, berbagai format dakwah bisa digarap dengan pesan-pesan yang menarik dan edukatif.<sup>47</sup>

- 2. TV sebagai media dakwah sangatlah efektif dengan kelebihannya sebagai media audio visual, selain bersuara juga dapat dilihat, penggunaan TV sebagai media tentu saja bisa dilakukan dengan membuat program-program tayangan yang bermuatan pesan dakwah, baik berupa drama, ceramah, film-film atau kata-kata hikmah sebagaimana telah banyak ditayangkan berbagai station TV.
- 3. Tape Recorder, CD dan VCD semuanya merupakan alat-alat perekam yang bisa dipakai untuk menggandakan berbagai

<sup>46</sup>M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam,h. 203

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam, h.204

## Tinjauan Umum Dakwah Kontemporer

produk dakwah, dan ini juga sudah mulai banyak dipakai sebagai media dakwah dan pengajaran agama.

- 4. Dakwah via Animasi, masalah lain yang perlu digarap dakwah Islamiyah adalah membuat film-film kartoon yang Islami, dengan memperkenalkan budaya dan ajaran Islam, serta cerita-cerita kepahlawanan, hal ini bisa dilakukan dengan membuat film-film animasi yang bisa dilakukan oleh para animator muslim. Sehingga anak-anak muslim tidak kehilangan sejarah dan identitasnya.
- 5. Media Cetak: Surat Kabar, Majalah, Buletin, Jurnal, Buku, Tabloid, semuanya dapat dijadikan media dakwah, rubrikasi pada surat kabar dengan menyediakan rubrik khusus dakwah dapat dilakukan, seperti yang tersedia dalam Surat Kabar Pikiran Rakyat, Republika dll. Pada prinsipnya semua rubrik bisa dijadikan media dakwah dengan menyisipkan pesan dakwah dalam setiap artikel baik berita opini, cerpen, fitur, yang sangat berperan dalam hal ini adalah penulisnya, serta misi media. Demikian juga halnya dengan majalah, kolom yang disediakan majalah bisa dijadikan wahana dakwah.
- 6. Dakwah via Internet: Internet merupakan barang baru yang secara langsung berperan dalam menciptakan dunia yang mengglobal. Media ini dapat menghubungkan antar individu penduduk dunia tanpa mengenal batas. Media ini akan sangat baik juga digunakan sebagai sarana dakwah, dan sekaligus merupakan ciri utama dakwah era global.

dibayangkan semua Dapat iika mesjid dan lembaga-lembaga Islam memiliki fasilitas dakwah dengan media-media seperti diungkap di atas, akan tercipta berbagai pilihan yang bisa diakses oleh masyarakat sebagai sasaran dakwah. Selain membuat media sendiri, memperbanyak content media umum dengan content Islami juga harus tetap dilakukan sebagai lahan dakwah/komunikasi Islam. Kajian komunikasi Islam harus senantiasa dikembangkan, karena masih banyak yang harus digali lagi dari kedua sumber Islam; Al-Qur'an dan Al-Hadits dengan pendekatan ilmu-ilmu sosial dalam hal ini ilmu komunikasi. Seperti pembahasan tentang qawlan tsaqilan misalnya bisa dikaji secara mendalam demikian juga konteks-konteks komunikasi lainnya yang dihubungkan dengan balaghah yang merupakan kajian linguistik Arab.

Teknologi di era globalisasi telah mengalami kemajuan yang begitu pesatnya, beragam macam media komunikasi bersaing dalam memberikan informasi yang tanpa batas. Dunia kini telah dan sedang berubah, bergulir dalam proses revolusi informasi dan yang melahirkan peradaban komunikasi baru sehingga mempermudah manusia untuk saling berhubungan meningkatkan mobilitas sosial. Kehadiran media massa, seperti surat kabar, radio, televisi dan internet, sebagai komunikasi abad modern telah berpengaruh luas. Suatu pesan atau berita dapat dengan mudah diterima oleh masyarakat dalam waktu yang relatif singkat. Fasilitas internet merupakan yang terlengkap dan terefisien, di mana segala bentuk dan macam informasi dapat diakses dengan mudah dan murah, didukung dengan semakin menjamurnya warung internet yang memasang tarif murah,

kemana dan dengan siapapun kita berkomunikasi dapat kita lakukan dengan menggunakan fasilitas internet, fasilitas tersebut biasa dikenal dengan istilah *mailing list*, yaitu komunikasi yang dilakukan melalui tulisan yang bersifat langsung.

Internet merupakan jaringan longgar dari ribuan jaringan komputer yang menjangkau jutaan orang di seluruh dunia. Misi awalnya adalah menyediakan sarana bagi para peneliti untuk mengakses data dari sejumlah sumber daya perangkat-keras komputer yang mahal. Namun, sekarang internet telah berkembang menjadi wahana komunikasi yang sangat cepat dan efektif sehingga telah menyimpang jauh dari misi awalnya. Dewasa ini, Internet telah tumbuh menjadi sedemikian besar dan berdaya sebagai alat informasi dan komunikasi yang tak dapat Anda abaikan.<sup>48</sup>

Dunia Internet tercipta oleh suatu ledakan tak terduga di tahun 1969 M, yaitu dengan lahirnya *Arpanet*, suatu proyek eksperimen dari Kementrian Pertahanan Amerika Serikat bernama *Darpa (Department of Defense Advanced Research Projects Agency)*. Di mana pada dua puluh lima tahun kemudian, sistem ini berevolusi menjadi suatu "organisme" yang semakin luas perkembangannya yang menyihir puluhan juta orang . Menurut jurnal *Internet Society (ISOC)* milik organisasi profesional para pengembang internet, hingga musim semi 1994 M pihak yang terpengaruh dan pengguna internet mencakup 75 negara secara langsung dan 146 negara

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Lihat Tracy LaQuey, Internet Companion: A Beginner's Guide to Global Networking, h. 17



secara tak langsung, dan terdiri atas 35.000 jaringan dan 3 juta komputer<sup>49</sup>.

Dakwah melalui jaringan internet dinilai sangat efektif dan potensial dengan beberapa alasan, di antaranya mampu menembus batas ruang dan waktu dalam sekejap dengan biaya dan energi yang relatif terjangkau. *Kedua*, pengguna jasa internet setiap tahunnya meningkat drastis, ini berarti berpengaruh pula pada jumlah penyerap misi dakwah. *Ketiga*, para pakar dan ulama yang berada di balik media dakwah via internet bisa lebih konsentrasi dalam menyikapi setiap wacana dan peristiwa yang menuntut status hukum *syar'i*. *Keempat*, dakwah melalui internet telah menjadi salah satu pilihan masyarakat. Melalui berbagai situs mereka bebas memilih materi dakwah yang mereka sukai, dengan demikian pemaksaan kehendak bisa dihindari. *Kelima*, cara penyampaian yang variatif telah membuat dakwah Islamiyah via internet bisa menjangkau segmen yang luas.<sup>50</sup>

Kegiatan dakwah akan dapat berjalan secara efektif dan efisien harus menggunakan cara-cara yang strategis dan tepat dalam menyampaikan ajaran-ajaran Allah swt. Salah satu aspek yang bisa ditinjau adalah dari segi sarana dan prasarana dalam hal ini adalah media dakwah, karena dakwah merupakan kegiatan

<sup>49</sup> Arwanie Syaerozie, Jaringan Internet :Media Dakwah Yang Efektif Dan Potensial dalam, <a href="http://www.jurnalism.net/social&budaya/jaringan-internet-dan-media-dakwah.htm">http://www.jurnalism.net/social&budaya/jaringan-internet-dan-media-dakwah.htm</a>, (tanggal 20 januari 2013)

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Arwanie Syaerozie, Jaringan Internet :Media Dakwah Yang Efektif Dan Potensial dalam, <a href="http://www.jurnalism.net/social&budaya/jaringan-internet-dan-media-dakwah.htm">http://www.jurnalism.net/social&budaya/jaringan-internet-dan-media-dakwah.htm</a>, (tanggal 20 januari 2013)

yang bersifat universal yang menjangkau semua segi kehidupan manusia, maka dalam penyampaiannya pun harus dapat menyentuh semua lapisan atau tingkatan baik dari sudut budaya, sosial, ekonomi, pendidikan dan kemajuan teknologi lainnya. Seiring dengan kemajuan teknologi, sehingga cara berdakwah pun sekarang mengalami perkembangan.

Teknologi internet (International Networking) sebenarnya bukanlah suatu teknologi yang baru berkembang. Teknologi ini sudah ada sejak 10 tahun yang lalu dimanfaatkan, namun penggunaan secara luas, khususnya lagi upaya penyebaran informasi tentang agama Islam, terjadi pada setidaknya lima tahun lalu. Sesuai namanya, internet merupakan konsep jaringan dan tukar menukar informasi satu sama lain. Dalam konteks dakwah berarti saling tukar informasi antarumat. Jadi hal tersebut sekaligus menunjukkan bahwa dakwah bisa dilakukan melalui teknologi internet

Terlepas dari reaksi pro-kontra kalangan ulama tentang boleh tidaknya menggunakan jaringan internet sebagai sarana komunikasi dan informasi, karena disinyalir sisi negatifnya lebih menonjol ketimbang kemaslahatannya. Realitas telah memvonis betapa besarnya potensi Internet untuk dimanfaatkan sebagai sarana dakwah, salah satunya sebagai media informasi Islam. Setidaknya berdakwah melalui jaringan internet bisa kita kategorikan menjadi tiga metode<sup>51</sup>;

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Arwanie Syaerozie, Jaringan Internet :Media Dakwah Yang Efektif Dan Potensial dalam, <a href="http://www.jurnalism.net/social&budaya/jaringan-internet-dan-media-dakwah.htm">http://www.jurnalism.net/social&budaya/jaringan-internet-dan-media-dakwah.htm</a>, (tanggal 20 januari 2013)

- 1. Menggunakan fasilitas website seperti yang telah dilakukan oleh banyak organisasi Islam maupun tokoh-tokoh ulama. Berdakwah dengan menggunakan fasilitas ini dianggap lebih fleksibel dan luas jika dibandingkan dengan dua fasilitas berikutnya.
- 2. Menggunakan fasilitas mailing list dengan mengajak diskusi keagamaan atau mengirim pesan-pesan moral kepada seluruh anggotanya.
- 3. Menggunakan fasilitas *chatting* yang memungkinkan untuk berinteraksi secara langsung. Sebenarnya jika dibandingkan dengan dua fasilitas yang telah disebutkan di atas, fasilitas chatting lingkupnya lebih sempit sebab kegiatan dakwah melalui fasilitas ini hanya berlangsung pada saat pelaku dakwah sedang Online di internet saja.

Dakwah melalui internet merupakan suatu inovasi terbaru dalam syiar Islam, dan tentunya akan memudahkan para da'i dalam melebarkan sayap-sayap dakwahnya. Penggunaan media internet sebagai media dakwah merupakan kesempatan dan tantangan untuk mengembangkan dan memperluas cakrawala dakwah Islamiyah. Kesempatan yang dimaksud ialah bagaimana orang-orang yang peduli terhadap kemampuan dakwah maupun memanfaatkan media internet tersebut sebagai sarana dan media dakwah untuk menunjang proses dakwah Islamiyah. Sementara mewujudkannya mulai dari tenaga, pikiran dan sumber daya manusia yang mengerti akan dakwah dan internet. Umat Muslim harus mampu menguasai dan memanfaatkan sebesar-besarnya perkembangan teknologi informasi, "Dari sisi dakwah, kekuatan internet sangat potensial untuk dimanfaatkan," kata Dr. Kun Wardhana Abiyoto, ketua *Muslim Information Technology* 

Association (MIFTA). Lebih jauh menurutnya, internet dapat mempererat ikatan ukhuwah Islamiyah yang terkadang dibatasi lingkup wilayah. Singkatnya, banyak manfaat dan kegunaan bila kemajuan teknologi internet ini bisa dioptimalkan oleh umat Islam secara luas.<sup>52</sup>

media dalam Islam Penggunaan bertujuan untuk mempermudah penyampaian pesan-pesan agama (syariah) supaya sampai kepada masyarakat luas lebih cepat secara bersamaan, semangat penyampaian ini terlihat pada wasiat Rasul Saw bahwa yang menghadiri suatu majelis dianjurkan untuk menyampaikan kepada mereka yang tidak hadir. Melalui media komunikasi modern hal tersebut bisa dicapai lebih banyak dari pada komunikasi yang tidak bermedia (teknologi) pesan yang disajikan oleh radio televisi atau majalah serta surat kabar bisa mewakili tugas penyampaian yang hadir kepada yang tidak hadir, walau bisa berarti yang baca atau yang mendengar, melihat harap menyampaikan kepada yang tidak, bila diterjemahkan lebih lanjut. Tujuan lain penggunaan media komunikasi tersebut untuk mempermudah pemahaman dan penjelasan isi pesan, ini terlihat dalam praktek menggambar yang dilakukan oleh Rasul Saw. Alat bantu untuk "memahamkan" ini tentu saja tidak terbatas pada penggunaan diagram atau skema dari suatu bahasan, tapi bisa juga dalam bentuk narasi dan suara dalam penyampaian lisan. Kekuatan narasi bagi media radio atau televisi sangat dominan. Prinsip yang harus dijaga dalam hal ini ialah menghindari terjadinya kesalahan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Zamris Habib, Dakwah melalui Dunia Maya, <a href="http://zamrishabib">http://zamrishabib</a>
<a href="http://zamrishabib">.wordpress.com/</a>, (tanggal 23 Januari 2014)



informasi. Pemilihan kata-kata, penggunaan tanda baca dan tekanan-tekanan *intonasi* dengan *narasi* menjadi andalannya.

#### 7. Citizen Journalism Sebagai Media Dakwah

Citizen Journalism atau dikenal juga dengan sebutan public, participatory, democratic, atau street journalism.<sup>53</sup> Yaitu suatu istilah jurnalistik baru yang dibangun atas dasar aktifitas warga yang berperan dalam menghimpun, melaporkan dan menganalisis berita dan informasi. Courtney C. Radsch mendefinisikan Citizen Journalism sebagai salah satu bentuk alternative dalam pengumpulan dan pelaporan berita oleh para aktivis di luar mainstream dari institusi media, kadang berupa kebebasan ekspresi atas kegagalan jurnalistik profesional. Menggunakan praktek jurnalistik namun dimotivasi oleh tujuan dan idealisme yang berbeda lebih bersandar pada sumber legitimasi alternatif dari pada sumber tradisional atau mainstream jurnalisme.<sup>54</sup>

Beberapa ulama kontemporer sudah banyak yang menggunakan *twitter* untuk menyebarkan pesan-pesan dakwahnya antara lain `Aa'id Abdullah al-Qarnee, Shalih Al-Munajjid, Yusuf Mansur, AAgym, Hidayat Nur Wahid, Yusril Ihza Mahendra, Komaruddin Hidayat, Din Syamsuddin, Gus Mus dan banyak lagi yang lainnya. Adapun tokoh-tokoh internasional mayoritas menggunakan twitter untuk sosialisasi diri dan gagasannya. Artinya bahwa penggunaan media tersebut jangan

<sup>53</sup>Citizen\_journalism."en.wikipedia.org. <u>http://en.wikipedia.org/wiki/Citizen\_journalism</u> (accessed 4 Juli, 2014).

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam, h.210

dianggap tabu dan kemudian mengurung diri tidak terlibat dalam hiruk-pikuk media massa<sup>.55</sup>

Pemanfaatan media seperti ini perlu terus dikembangkan bahwa komunitas lain (non mengingat dakwah) banyak media tersebut, maka menggunakan perlu ada gerakan penyeimbang informasi positif bagi khalayak. Informasi positif tersebut hanya bisa diproduksi oleh mereka yang berpikiran positif dan memiliki itikad baik. Dalam konteks penggunaan media internet baik berupa website, weblog, jejaring sosial, chat room dan lainnya hendaknya diniatkan untuk berdakwah, maka konten yang berupa tulisan atau gambar ataupun penulisan status harus memiliki nilai dakwah, berisikan arahan, pembinaan, dan pengajaran hal-hal yang baik kepada khalayak.

Dalam konteks dakwah kegiatan jurnalisme warga ini bisa jadi pilihan untuk menyebarkan informasi dakwah, penggunaan facebook dan twitter misalnya sudah mulai dimanfaatkan untuk kepentingan dakwah. Melalui media tersebut mereka bisa berbagi presentasi yang pernah disajikan, berbagi karya tulis dan informasi lainnya.

<sup>55</sup>M.Tata Taufik, Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam, h.220

# BAB IV TANTANGAN DAKWAH KONTEMPORER

#### A. TANTANGAN MODERNISASI

Deliar Noer mengungkapkan bahwa modernisasi merupakan proses yang bersifat jangka panjang, dari perubahan-perubahan sosial dan budaya yang diakui serta diterima oleh masyarakat bersangkutan sebagai sesuatu yang memberikan manfaat, sesuatu yang tidak dapat dielakkan, ataupun sesuatu yang diinginkan; tetapi sebaliknya juga sebagai sesuatu yang ingin Perkembangannyapun ditandai oleh peningkatan mobilitas geografis dan mobilitas sosial, penyebaran pendidikan serta ilmu pengetahuan, transisi dari status yang dibawa lahir pada status yang diperoleh sebagai prestasi dan perjuangan, serta peningkatan kehidupan material. Dengan kata lain: pembangunan dalam arti sesungguhnya.1

Era modernisasi merupakan pertemuan dan gesekan nilai-nilai budaya dan agama di seluruh dunia yang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Deliar Noer, *Islam dan Masyarakat* (Jakarta: Yayasan Risalah, 2003), h. 154

memanfaatkan jasa komunikasi, informasi, teknologi dan sebagainya, termasuk ilmu pengetahuan. Pertemuan dan gesekan ini akan melahirkan kompetisi liar yang saling mempengaruhi dan dipengaruhi, saling bertentangan dan bertabrakannya nilai-nilai yang berbeda; atau keadaan bekerja sama yang menghasilkan sintesa dan antitesa baru. Contoh sederhana yang mungkin dapat sedikit menggambarkan keberadaan modernisasi ini adalah adanya telepon seluler atau handphone (HP). Alat kecil yang super canggih ini dapat menjembatani komunikasi seseorang dengan orang lain yang hanya memerlukan sekian detik untuk dapat memberikan informasi dari tempat dan budaya yang berbeda. Dalam konteks ini baik secara langsung maupun tidak langsung akan terjadi pertemuan, gesekan atau bahkan kompetisi pergeseran nilai-nilai budaya. Di sini kemudian muncul penilaian bahwa meskipun dan kemajuan sebagaimana yang dikumandangkan modernisasi itu netral sebagaimana dikatakan A. Qodry Azizy bahwa yang dominan pasti akhirnya adalah dominasi itu sendiri.2 modernisasi dapat berupa alat dan bisa pula diartikan sebagai ideologi. Alat oleh karena merupakan wujud keberhasilan ilmu pengetahuan dan teknologi, terutama di bidang komunikasi. Ketika modernisasi sebagai alat maka ia adalah sesuatu yang netral. Ini berarti modernisasi mengandung nilai-nilai positif.

Menurut Deliar Noer bahwa kemajuan pengetahuan dan teknologi, modernisasi, di satu sisi tidak

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>A. Qodry A.Azizy, Melawan Globalisasi; Reinterpretasi Ajaran Islam (Persiapan SDM dan Terciptanya Masyarakat Madani (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), h. 20

harus menghilangkan nilai-nilai yang ada dalam masyarakat tradisional. Walaupun di sisi lain nilai-nilai modernisasi tumbuh dan berkembang dengan pesat. Keduanya tidak perlu dipertentangkan, selama nilai- nilai prinsipiil tetap berlaku kapan dan di mana saja, tetapi nilai-nilai teknis bisa berubah, tergantung pada masa dan tempat.3

Masyarakat modern yang sering disepadankan dengan masyarakat industri mulai mengubah alat produksi dengan memanfaatkan jasa ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK) menjadi mesin-mesin teknologi. Belakangan mesin-mesin ini juga mulai berubah tidak lagi berupa benda-benda fisik, melainkan kemampuan manajerial. Bahkan iptek itu sendiri di belakang hari juga telah berubah menjadi alat produksi, selain sebagai barang komoditi yang diperjualbelikan. Arah perubahan ini tentunya berpengaruh bagi pengubahan pola keberagamaan kaum santri.4

Menurut Kuntowijoyo, di dalam masyarakat modern yang berteknologi tinggi, manusia menghadapi mekanisme kerja. Alat-alat produksi baru yang dihasilkan oleh teknologi dengan proses mekanisasi, otomatisasi, modern standarisasinya, ternyata menyebabkan manusia cenderung menjadi elemen yang mati dari proses produksi. Teknologi modern yang sesungguhnya diciptakan untuk pembebasan manusia dari kerja ternyata telah menjadi alat perbudakan baru. Dalam konteks demikian, maka kedudukan manusia mengalami degradasi. Manusia yang tadinya dianggap

<sup>3</sup>Deliar Noer, *Islam dan Masyarakat*, h.351

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Abdul Munir Mulkhan, Strategi Sufistik Semar, h.38

sebagai pusat alam semesta, kini telah berubah sekedar sebagai unsur suatu sistem ekonomi atau sistem politik.<sup>5</sup>

Berbagai ideologi, paham dan gaya hidup akan saling memengaruhi dengan cepat, mengubah dengan cepat pula tatanan masyarakat. Walaupun secara teoritis semua anggota masyarakat dunia saling mempengaruhi, namun karena kekuatan yang tidak seimbang, yang akan menguasai dan memaksakan pandangannya adalah negara-negara Barat. Sebagai ilustrasi, kalau kita pergi ke Eropa atau Amerika, sudah dapat dipastikan kita tidak akan dapat menonton acara-acara televisi dari Indonesia. Tetapi sebaliknya jika kita buka stasiun TV Indonesia mana pun, dengan mudah akan kita dapatkan acara-acara produk Barat.

Secara singkat, bisa di katakan bahwa ada dampak negatif dari globalisasi yang digulirkan dunia Barat, yang rawan mempengaruhi kehidupan seorang muslim, dan sekaligus menjadi tantangan dakwah di era globalisasi, yaitu:

- a. Kecenderungan māddiyyah (materialisme) yang terlalu kuat di zaman sekarang ini. AM NEGERI
- b. Adanya proses atomisasi, individualistis. Kehidupan kolektif, kebersamaan, gotong royong, telah diganti dengan semangat individualisme yang kuat.
- c. Sekulerisme yang senantiasa memisahkan kehidupan agama dengan urusan masyarakat, karena agama dinilai hanya persoalan privat antar individu semata.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam; Interpretasi untuk Aksi* (Bandung; Mizan, 1991), h.162

d. Munculnya relativitas norma-norma etika, moral, dan akhlak. Sehingga dalam suatu konteks masyarakat yang dianggap tabu bisa saja dalam konteks masyarakat yang lain dianggap boleh.<sup>6</sup>

Dominasi kekuatan negara Barat dengan ideologi dan turunannya mampu menaklukkan peradaban dunia dan menjadikannya dalam genggamannya. Namun ironisnya, Barat kontemporer mencoba membangun hegemoni universal dengan basis pemikiran yang didasarkan atas materialisme radikal-rasional. pandangan Barat kontemporer merupakan sebuah hasil pergumulan pemikiran terangkum dalam sebuah transformasi pemikiran dari pandangan yang ekstrem metafisik menjadi radikal rasional. Peradaban Barat lahir dari sebuah masa yang disebut the Dark Ages', sebuah masa di mana dogma metafisik menghegemoni masyarakat Eropa dan nalar terkungkung otoritas Gereja yang tak terbantahkan. Pemberontakan nalar, rennaisance, pun tak dan Gereja pun hancur bersama terelakkan, kediktatorannya.7

Kondisi demikian di samping mendorong kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang semakin memudahkan aktivitas manusia, juga membawa implikasi negatif berupa memudarnya hubungan-hubungan sosial, melemahnya semangat transendental, dan menggerus manusia dari

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Amin Rais, *Tauhid Sosial* (Cet. I; Bandung: Mizan, 1998), h. 65-66.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Adian Husaini, *Wajah Peradaban Barat; dari Hegemoni Kristen ke Dominasi Sekuler-Liberal* (Jakarta: Gema Insani Press, 2005), h. 30.

Tuhannya.<sup>8</sup> Sebab kala manusia terlalu sibuk dengan apa yang terjadi pada dunia luar, maka dia akan lupa terhadap segala kewajiban asasi pada dirinya. Dan kala manusia melupakan Tuhannya, ia melupakan fitrahnya, maka otomatis Allah pun akan melupakan dirinya. Hal ini sebagaimana yang diingatkan oleh Allah Swt. dalam Al-Qur'an surah Al Hasyr: 19 berikut ini:

### Terjemahnya:

Dan janganlah kamu seperti orang-orang yang lupa kepada Allah, lalu Allah menjadikan mereka lupa kepada mereka sendiri. mereka Itulah orang-orang yang fasik.<sup>9</sup>

Arus deras informasi, era globalisasi juga ditandai dengan adanya peredaran bebas dari barang, jasa, modal, dan tenaga kerja (*free flow of goods, service, capital, and manpower*).<sup>10</sup> Bahkan lebih parah lagi, kuatnya arus globalisasi, didominasi juga oleh kepentingan westernisasi. Hal ini seperti yang

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Arief Rachman, *Peranan Pendidik dalam Membina Hidup Bangsa yang Beriman dan Bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa di tahun* 2020 (Jakarta: Gunara Kata, 2002), h. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Mohammad Taufiq, *Quran in The Word Ver1.2.0*, Taufiq Product, moh.taufiq@gmail.com, QS/59:19

 $<sup>^{10}\</sup>mathrm{Mochtar}$  Buchori, Transformasi Pendidikan (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 2001), h. 204.

diafirmasi oleh Prof. Amer al-Roubaie, bahwa gelombang tren budaya global dewasa ini sebagian besar merupakan produk Barat, yang menyebar ke seluruh pelosok dunia lewat teknologi elektronik dan berbagai bentuk media dan sistem komunikasi. Istilah-istilah seperti penjajahan budaya (cultural imperialism), penjajahan media (media imperialism), penggusuran kultural (cultural cleansing), dan ketergantungan budaya (cultural dependency), serta penjajahan elektronik digunakan colonialism) untuk (electronic menjelaskan kebudayaan global baru serta berbagai akibatnya terhadap masyarakat non-Barat.11

Realita ini persis seperti yang diprediksi UNESCO dalam laporannya pada 1996, yang mengatakan bahwa akan ada tujuh ketegangan yang dihadapi manusia pada awal abad ke-21, yaitu: (1) ketegangan antara global dan lokal, di satu pihak terdapat kecenderungan manusia akan menjadi satu warga dunia secara global, akan tetapi tidak ingin tercerabut dari akar budaya lokal; (2) ketegangan antara universal dan individual; (3) ketegangan antara tradisional dan modernitas; (4) ketegangan antara pertimbangan jangka panjang dan jangka pendek; (5) ketegangan antara kebutuhan untuk siap berkompetisi dan kepedulian pada keseimbangan kesempatan; (6) ketegangan antara kecepatan yang luar biasa dalam perluasan pengetahuan dan terbatasnya kemampuan

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Adian Husaini, Wajah Peradaban Barat;, h. 20

manusia untuk menyerapnya; dan (7) ketegangan antara spiritual dan material.<sup>12</sup>

Gejala modernisme ini pada akhirnya melahirkan banyak kritik, khususnya di kalangan madzhab kritis yang melihat sejumlah gejala yang sesungguhnya telah melakukan dehumanisasi. Salah satunya digambarkan oleh Berman secara kritis sebagai berikut.

To be modern is to find ourselves in an environment that promises us adventure, power, joy, growth, transformation of ourselves and our world and at the same time, that threatens to destroy everything we have, everything we know, everything we are 13.

Melihat pernyataan yang dikemukakan Berman di atas, modernitas sesungguhnya tidak lebih merupakan proses penghilangan segala hal melalui berbagai penawaran yang menjanjikan berbagai macam kemudahan, kenikmatan, kekuatan, dan perubahan yang lebih baik. Hal ini tidak lain karena segala sesuatu yang berkaitan dengan hidup dan kebutuhan manusia, kebudayaan manusia, direkonstruksi dan direproduksi secara massal, termasuk agama di dalamnya.

Membaca realitas sosial, politik, ekonomi, dan budaya seperti yang telah dipaparkan di atas, maka diperlukan sebuah paradigma baru dalam melakukan dakwah Islam yang mempertimbangkan jenis dan kualitas permasalahan yang

\_

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Mohammad Surya, "Tantangan Pembelajaran di Era Milenium Ketiga", dalam *Didaktika Islamika*, III, no. 9, Oktober 2002, h. 27-28.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Berman, M., All That Is Solid Melts Into Air (New York: Simon & Schuster, 1982), h. 15.

dihadapi oleh umat. Di sinilah individu dan institusi dakwah dituntut dapat melakukan usaha-usaha dakwah secara sistematis dan profesional melalui langkah-langkah yang strategis, seperti yang diisyaratkan dalam QS at-Taubah/9: 105

## Terjemahnya:

Bekerjalah kamu (secara profesional) maka Allah dan Rasul-Nya serta orang-orang Mukmin akan melihat pekerjaanmu itu.14

Hal ini menjadi catatan penting buat kita semua, karena perubahan nilai, pengalihan nilai, dan beragam dampak negatif yang muncul akibat globalisasi, harus bisa kita antisipasi dengan dakwah yang semakin intensif dan efektif, guna merangkul dan membimbing generasi masa depan kea rah lebih baik lagi, dan dengan menjadikan kewajiban dakwah sebagai kepentingan semua pihak, tanpa ada yang dikecualikan. Inilah yang kita sebut sebagai wujud impelementasi dari fikih responsibiltas diri kita semua. 15

<sup>14</sup> Mohammad Taufiq, Quran in The Word Ver1.2.0,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Ali Abdul Halim Mahmud, Fikih Responsibiltas; Tanggung Jawab Muslim dalam Islam, terj. Abdul Hayyi Khattani dan M. Yusuf Wijaya, (Jakarta: Gema Insani Press, 2000), h. 145.

#### B. TANTANGAN DAKWAH PADA ERA KONTEMPORER

Ketika masyarakat memasuki era kontemporer (globalisasi) dengan dukungan ilmu pengetahuan dan teknologi, tantangan yang dihadapi semakin rumit. Tantangan tersebut tidak mengenal ruang, batas, waktu dan lapisan masyarakat, melainkan ke seluruh sektor kehidupan dan hajat hidup manusia, termasuk agama. Artinya, kehidupan kegamaan umat manusia tidak terkecuali Islam di mana pun ia berada akan menghadapi tantangan yang sama.

Pemaknaan dakwah Islam dapat dijelaskan sebagai agama yang ilmiah, hikmah dan fiqhiyah. Islam sebagai agama argumentatif dan demonstratif, Islam sebagai agama kebebasan dan kemerdekaan.<sup>16</sup> Pada hakikatnya, dakwah merupakan aktualisasi imani (teologis) Islam vang dimanifestasikan dalam suatu sistem kegiatan manusia beriman dalam bidang kemasyarakatan yang dilaksanakan secara teratur untuk mempengaruhi cara merasa, berpikir, bersikap dan bertindak manusia pada dataran kenyataan individual dan sosiokultural dalam rangka mengusahakan terwujudnya ajaran Islam dalam semua segi kehidupan dengan menggunakan cara tertentu.<sup>17</sup>

MAKASSAR

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Asep Muhyiddin dan Agus Ahmad Safei, Metode Pengembangan Dakwah... h. 171. Lihat, Q.S Al-Baqarah: 269, Al-An'am: 25, 98, Al-A'raf: 178, dan Al- Jum'ah: 2. Lihat juga Q.S An-Nisa: 172, Al-An'am: 83, Al-Baqarah: 170, 256, dan Al-maidah: 107

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Amrullah Achmad, *Dakwah Islam dan Perubahan Sosial – Suatu Kerangka Pendekatan dan Permasalahan* (Yogyakarta: Prima Duta, 1983), h. 2

Secara teoritik, eksistensi dakwah Islam senantiasa bersentuhan dengan realitas yang mengitarinya. Dalam perspektif historis, pergumulan dakwah Islam dengan realitas menjumpai dua kemungkinan.<sup>18</sup> sosiokultural dakwah Islam mampu memberi output terhadap lingkungan dalam arti memberi dasar filosofi, pemahaman, dorongan dan pedoman perubahan masyarakat sampai terbentuknya realitas sosial baru. Kedua, dakwah Islam dipengaruhi oleh dinamika dan perubahan masyarakat dalam arti eksistensi, corak dan arahnya.

Dalam konteks ini, pemahaman atas pemaknaan dakwah Islam harus bisa berkembang seiring dengan perubahan masyarakat yang terjadi. Dakwah Islam harus diposisikan sebagai aktivitas spiritual dan sosial praksis,19 aktualitas dakwah setidaknya ditentukan oleh perkembangan dan sistem sosiokultural masyarakat. Strategi dakwah yang tepat memerlukan pertimbangan sosiokultural, sehingga nilai-nilai agama yang murni dan universal dapat dirasakan sebagai ajaran yang akrab dengan problematika masyarakat, serta moral agama dapat terwujud dalam kehidupan sehari-hari. Keterkaitan dengan masalah duniawi, kesanggupan memberikan solusi atas berbagai masalah dan kepekaan dalam merekayasa masa depan manusia tergantung pada telaah dan pemahaman manusia akan perubahan sosial, politik, ekonomi, teknologi lingkungan dan

h. 2

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Amrullah Achmad, Dakwah Islam dan Perubahan Sosial,.....

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Lihat Muhammad Sulthon, Menjawab Tantangan Zaman, Desain Ilmu Dakwah; Kajian Ontologis, Epistimologis dan Aksiologis (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), h. 11-26

kecenderungan masyarakat yang semakin berkembang, maju dan modern.

Masyarakat ketika memasuki era kontemporer dengan dukungan ilmu pengetahuan dan teknologi, tantangan dakwah yang dihadapi semakin rumit. Tantangan tersebut tidak mengenal ruang, batas, waktu dan lapisan masyarakat, melainkan ke seluruh sektor kehidupan dan hajat hidup manusia, termasuk agama. Artinya, kehidupan keagamaan umat manusia tidak terkecuali Islam di mana pun ia berada akan menghadapi tantangan yang sama. Soedjatmoko menandaskan bahwa agama pun kini sedang diuji dan ditantang oleh zaman<sup>20</sup>. Meskipun diakui bahwa di satu sisi kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi menciptakan fasilitas yang memberi peluang bagi pengembangan dakwah, namun antara tantangan dan peluang dakwah dewasa ini, agaknya tidak berimbang.

Media massa dengan kecanggihan teknologinya saat ini lebih memudahkan proses penyebaran dakwah. Paul Lazarsfeld dan Robert K Merton juga melihat media dapat menghaluskan paksaan sehingga tampak sebagai bujukan.<sup>21</sup> Sejalan dengan itu harus dipahami manfaat dan mudarat teknologi informasi dan komunikasi, serta secara sadar memanfaatkannya untuk mencapai tujuan kita, bukan tujuantujuan mereka (pembuat dan pencipta teknologi). Artinya kita sebagai pengguna informasi baik sebagai subjek atau pun objek jangan sampai terjebak dengan kepentingan-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Qodri Azizy, Melawan Globalisasi; Reinterpretasi Ajaran Islam. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), h. 19

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>L. Rivers, Wiliam dan W. Jensen, Jay, Media Massa dan Masyarakat Modern, Terjemahan, (Jakarta: Prenada Grup, 2008), h. 35.

kepentingan yang tersembunyi dibalik kecanggihan media tersebut.

Tantangan para dai untuk berdakwah semakin tinggi, di saat akses terhadap pemanfaatan teknologi informasi dan komunikasi semakin terbuka akan tetapi di lain pihak profesionalisme lembaga dakwah dan para dai dituntut lebih baik, serta tantangan yang paling berat adalah di kala memanfaatkan media yang sudah menjadi industri yang profitable untuk tujuan dakwah, dibalik pesan-pesan yang disampaikan. Sebab pemanfaatan teknologi informasi dan komunikasi dewasa ini adalah suatu keniscayaan yang tidak mungkin diabaikan

Di sinilah titik perjuangan atau jihad di bidang dakwah oleh para dai atau lembaga dakwah, di mana kalau dulu bangsa-bangsa berjuang menguasai wilayah atau berjuang untuk kemerdekaan wilayahnya, sekarang orang mulai berjuang bidang baru yaitu informasi agar tidak dikendalikan oleh yang menguasai informasi,22 dalam rangka membebaskan umat dari sifat-sifat kejahiliahan modern dengan pendekatan bil hikmah. Menurut Sayid Quthub dakwah dengan metode hikmah akan terwujud apabila memperhatikan tiga faktor. Pertama, keadaan dan situasi orang-orang yang didakwahi. Kedua, ada atau ukuran materi dakwah yang disampaikan agar mereka tidak merasa keberatan dengan beban materi tersebut. Ketiga, metode

<sup>22</sup>Ziauddin Sardar, Information and Muslim World: A Strategy for 21'st Century, 1988/Tantangan Dunia Islam Abad

(Bandung:Mizan, 1988), h. 35

penyampaian materi dakwah dengan membuat variasi sedemikian rupa yang sesuai dengan kondisi pada saat itu.<sup>23</sup>

Pada akhir abad ke 20an di dunia muslim lahir sebuah kesadaran untuk membangun paradigma baru yang diharapkan dapat memberikan keseimbangan (sintesis) antara paradigma Timur dan Barat, dan sekaligus dapat menjadi paradigma alternative yang dapat menjembatani perbedaan yang cukup kontroversial antara paradigma timur yang disebut-sebut paradigma yang disebut sebagai paradigma vang bersifat mistis, religius, serta alamiah dengan paradigma Barat yang bersifat positivistik, mekanistik, dan ilmiah. Di mana keduanya memiliki kelebihan dan kekurangan masingmasing.24 Memahami paradigma dan komunikasi manusia berarti memahami apa yang terjadi selama komunikasi berlangsung dan akhirnya dapat diketahui apa yang dapat diperbuat untuk mempengaruhi dan memaksimalkan hasilhasil dari kejadian tersebut.<sup>25</sup>

Merubah paradigma berpikir dan budaya kerja adalah langkah strategis yang harus dimulai sekarang ini juga (tanpa menunda sedetikpun), yaitu agar berorientasi kepada sasaran khalayak dan ummah (to client or market oriented) dengan pendekatan "bil hikmah wal mauizah hasanah" dan dengan pemanfaatan media (bi al-tadwin). Langkah strategis tersebut harus diimbangi dengan sumber daya yang berkualitas yang

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>As Enjang, Dasar-dasar Ilmu Dakwah, Pendekatan Filosofis danPraktis (Bandung: Widya Padjadjaran, 2009), h. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Enjang As, dalam *Dimensi Ilmu Dakwah*, h. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Dedy Mulyana, Komunikasi Antar Budaya (Bandung: Roda Jaya, 2005), h. 12.

akan menjadi juru dakwah behind the media, behind the technology, behind the screen dan on the screen. Tujuannya adalah menyadarkan kaum muslimin, mendidik jiwa mereka dan membekalinya dengan ketakwaan yang cukup untuk memperlihatkan kepadanya keharusan menyatukan barisan.<sup>26</sup>

Tantangan dakwah yang amat kompleks dewasa ini dapat dilihat dari tiga perspektif, yaitu:

- 1. Perspektif prilaku (*behaviouristic perspective*). Salah satu tujuan dakwah adalah terjadinya perubahan prilaku (*behaviour change*) pada masyarakat yang menjadi obyek dakwah kepada situasi yang lebih baik. Tampaknya, sikap dan prilaku (*behaviour*) masyarakat dewasa ini hampir dapat dipastikan lebih banyak dipengaruhi oleh keadaan sekitarnya<sup>27</sup>.
- 2. Tantangan dakwah dalam perspektif transmisi (*transmissional perspective*). Dakwah dapat diartikan sebagai proses penyampaian atau transmisi ajaran agama Islam dari da'i sebagai sumber kepada mad'u sebagai penerima. Ketika ajaran agama ditrasmisikan kepada masyarakat yang menjadi obyek, maka peranan media sangat menentukan. Ziauddin Sardar mengemukakan bahwa abad informasi ternyata telah menghasilkan sejumlah besar problem.<sup>28</sup> Menurutnya, bagi dunia Islam, revolusi

<sup>27</sup>Qodri Azizy, Melawan Globalisasi;Reinterpretasi Ajaran Islam, h. 19

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Ahmad Muhammad Ar-Rasyid, *Khittah Dakwah* (Jakarta Robbani Press, 2005), h. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Ziauddin Sardar, *Tantangan Dunia Islam Abad* 21 Menjangkau Informasi (Bandung: Mizan, 1996), h.17

- informasi menghadirkan tantangan-tantangan khusus yang harus diatasi, agar umat Islam harus bisa memanfaatkannya untuk mencapai tujuan dakwah.
- 3. Tantangan dakwah perspektif interaksi. Ketika dakwah dilihat sebagai bentuk komunikasi yang khas (komunikasi agama/Islami),) maka dengan sendirinya interaksi sosial akan terjadi, dan di dalamnya terbentuk norma-norma tertentu sesuai pesan-pesan dakwah. Yang menjadi tantangan dakwah dewasa ini, adalah bahwa pada saat yang sama masyarakat yang menjadi obyek dakwah pasti berinteraksi dengan pihak-pihak lain atau masyarakat sekitarnya yang belum tentu membawa pesan yang baik, bahkan mungkin sebaliknya.

Tantangan yang dakwah yang lain setidaknya terbagi menjadi tiga aspek. Aspek yang pertama yaitu aspek pribadi/internal, di mana aspek ini terletak pada diri seorang da'i yang masih merasa ragu akan keberlangsungan dakwahnya. Aspek kedua yaitu aspek eksternal yang meliputi harta, kekuasaan maupun jabatan yang bisa menjadi bom waktu dalam berdakwah. Aspek yang terakhir yaitu aspek pergerakan di mana biasanya dalam realitanya Dae masih belum bisa bersikap profesional dalam berdakwah. Terlebih lagi ketika berada dalam dunia globalisasi yang semua kebutuhan bisa tercukupi dengan sekejap. Entah kebutuhan itu bisa mendukung ataupun mengganjal semuanya bisa didapatkan tanpa bersusah payah<sup>29</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Ziauddin Sardar, Tantangan Dunia Islam Abad 21 Menjangkau Informasi, h.17

Dakwah merupakan kewajiban bagi setiap individu muslim. Kegiatan dakwah yang kian hari kian mendapat tantangan yang sangat kompleks, mesti ditunaikan dengan beragam kekuatan dan potensi. Paling tidak tantangan yang menghadang lajunya perkembangan dakwah Islamiyah di Indonesia menurut karakteristiknya ada dua bagian besar, yaitu klasik dan kontemporer. Klasik berupa praktek-praktek ritual yang bercampur dengan animisme, dinamisme, singkritisme, dan pengakuan sebagai nabi (palsu). Sedangkan yang kontemporer berbentuk paham-paham keagamaan yang bercorak sekularisme, pluralisme, liberalism, dan feminisme. Gerakan-gerakan pemikiran dan aliran-aliran di atas menjadi problematika dakwah yang dihadapi dan harus diselesaikan oleh para dai dakwah dan juga organisasi-organisasi keagamaan. Tantangan dakwah yang akan diuraikan yang terkait dengan tantangan kontemporer.

#### 1. Sekularisme

Sekularisme merupakan pemahaman aktivitas keagamaan yang muncul pada abad pertengahan. Paham sekuler ini menurut M. Natsir tidak sekedar muncul sebagai akibat perkembangan ilmu alamiah secara pengetahuan dan teknologi,30 melainkan dilakukan juga secara aktif oleh sejumlah kalangan. Menurutnya, seperti dikutip oleh Adian Husaini, sekularisasi otomatis akan berdampak pada pendangkalan aqidah. Berkenaan dengan hal ini, Mohammad Natsir mengungkapkan demikian:

<sup>30</sup>Lihat Syamsuddin Arif, Orientalis dan Diabolisme Pemikiran (Jakarta: Gema Insani, 2008), h. 85

Proses sekularisasi yang terjadi seperti "alamiah" sejalan dengan perkembangan zaman di atas, rupanya dihidup-hidupkan oleh sekelompok orang. Saya sebut "dihidup-hidupkan" karena memang kita mengetahui ada usaha aktif untuk terjadinya proses sekularisasi ini. Di tahun tujuh-puluhan kita ingat adanya "gerakan sekularisasi" dalam rangka apa yang mereka sebut "pembaharuan" Islam. Demikian pula yang terjadi ini. ada "reaktualisasi" akhir-akhir "kontekstualisasi", dan sebagainya. Jadi memang ada usaha aktif. Proses sekularisasi ini amat nyata terutama sistem pe<mark>ndidika</mark>n kita. Pelajaran pemahaman agama diberikan bukan saja dalam content terbatas, tetapi diberikannya pelajaran lain yang isinya atau bahkan bertentangan mengaburkan dengan tujuan pendidikan manusia religius. sekularisasi juga menggunakan jalur publikasi dan media massa. Baik dalam bentuk buku-buku maupun tulisan. Dalam kaitan ini saya mengajak pada para intelektual muslim khususnya untuk memikirkan bagaimana menghadapi arus sekularisasi ini, baik yang terjadi secara alamiah maupun yang disengaja."31

Dampak pemahaman sekuler ini yang paling nyata adalah hilangnya sikap amr ma'ruf nahyi munkar. Karena dengan dalih hak asasi individu, orang akan semena-mena untuk meninggalkan kewajiban-kewajiban agamanya dan leluasa melanggar aturan-aturan Allah. Padahal ketika

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Adian Husaini, Indonesia Masa Depan-Perspektif Peradaban Islam (Jakarta: DDII, 2009), h. 32.

kegiatan amr ma'ruf nahyi munkar ditinggalkan maka yang terjadi adalah lenyapnya keberkahan wahyu. Untuk itu, pantas bila kita diharamkan berpaham sekuler itu. Berdakwah kepada orang-orang sekuler kadang jauh lebih berat daripada berdakwah pada orang awam.

#### 2. Liberalisme

Istilah liberalism berasal dari bahasa Latin, liber, yang artinya 'bebas' atau 'merdeka'32. Sebagai adjektif, kata 'liberal' dipakai untuk menunjuk sikap anti feudal, anti kemapanan, rasional, bebas merdeka (independent), berpikiran luas lagi terbuka (open-minded). Dalam politik liberalism dimaknai sebagai sistem dan kecenderungan yang berlawanan dengan, dan menentang mati-matian sentralisasi dan absolutisme kekuasaan. Munculnya republik menggantikan kerajaankerajaan konon tidak terlepas dari liberalism ini<sup>33</sup>.

Menurut Syamsuddin Arif, pakar sejarah biasanya menunjuk moto Revolusi Prancis pada kebebasan, kesetaraan, persaudaraan (liberte, egalite, fraternite) sebagai piagam agung (magna charta) liberisme modern. Sebagaimana diungkapkan oleh H. Gruber, prinsip liberalism yang paling mendasar ialah pernyataan bahwa tunduk kepada otoritas apapun namanya adalah bertentangan dengan hak asasi, kebebasan, dan harga diri manusia yakni otoritas yang

<sup>32</sup>Syamsuddin Arif, "Orientalis dan Diabolisme Pemikiran", (Jakarta: Gema Insani, 2008), h. 85

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Syarif Hidayat, Tantangan dakwah Kontemporer dalam http://pemudapesijabar.wordpress.com/artikel/syarif-hidayat/tantangandakwah-kontemporer/, (tanggal 23 Januari 2014)

akarnya, aturannya, ukurannya, dan ketetapannya ada di luar dirinya.<sup>34</sup>

Liberalism yang telah dikampanyekan sejak abad 15 M oleh Locke, Hume (Inggris), Rousseau, Diderot (Prancis), Lessing dan Kant (Jerman) ini pada tahap selanjutnya menuntut kebebasan individu yang seluas-luasnya, menolak klaim pemegang otoritas Tuhan, dan menuntut penghapusan hakhak istimewa gereja maupun raja<sup>35</sup>.

Menurut Adian Husaini, munculnya liberalism yang seperti itu di Barat tidak terlepas dari tiga faktor.

- 1. Trauma sejarah, khususnya yang berhubungan dengan dominasi agama (Kristen) di zaman pertengahan. Dalam perjalanan sejarahnya, peradaban Barat (western civilazion) telah mengalami masa yang pahit, yang mereka sebut zaman kegelapan (the dark ages). Mereka menyebutnya juga sebagai zaman pertengahan (the medieval ages). Zaman itu dimulai ketika Imperium Romawi Barat runtuh pada 476 dan mulai munculnya Gereja Kristen sebagai institusi dominan dalam masyarakat Kristen Barat. Gereja yang mengklaim sebagai institusi resmi wakil Tuhan di muka bumi melakukan hegemoni terhadap kehidupan masyarakat dan melakukan tindakan brutal yang sangat tidak manusiawi.
- 2. Problem teks Bibel. Masyarakat Kristen Barat menghadapi problem otensitas teks dengan kitabnya. Perjanjian Lama

<sup>34</sup>Syamsuddin Arif, *Orientalis dan Diabolisme Pemikiran*, h. 76. <sup>35</sup>Siddiq Aminullah, "Mewaspadai Sekularisme dan Liberalisme" dalam *Majalah Risalah* No. 8 September 2009, h. 55.

\_

(Hebrew Bibel) sampai saat ini tidak diketahui siapa penulisnya. Padahal tidak ada satu ayat pun yang menyebutkan bahwa Moses penulisnya. Sementara itu di dalam teksnya terdapat banyak kontradiksi. Demikian halnya dengan Perjanjian Baru (The New Testament). Ada dua problem terkait dengan keberadaannya, yaitu (1) tidak adanya dokumen Bible yang original saat ini, dan (2) bahan-bahan yang ada pun sekarang ini bermacam-macam, berbeda satu dengan yang lainnya. Tidak kurang dari sekitar 5000 manuskrip teks Bible dalam bahasa Greek (Yunani), yang berbeda satu dengan lainnya.

3. Problem teologis Kristen. Sebuah kenyataan di Barat yang sulit dielakkan adalah, Tuhan menjadi sesuatu yang problem. Menjelaskan bahwa Tuhan itu 1 dalam 3, 3 dalam 1, dan menjelaskan apa sebenarnya hakikat Yesus, telah membuat seorang cendekiawan seperti Dr. C. Greonen Ofh "lelah" dan "menyerah". Ia lalu menyimpulkan bahwa Yesus memang misterius<sup>36</sup>.

Berangkat dari ketiga fakta di atas, wajar bila penganut kemudian menjadi liberal dalam hidup dan keberagamaan. JNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Dengan demikian, tidak berlebihan jika pada akhirnya liberalism yang kebablasan tersebut mengajarkan tiga hal, yaitu: pertama, kebebasan berpikir tanpa batas alias free thinking. Kedua, senantiasa meragukan dan menolak kebenaran alias sophisme. Dan ketiga, sikap longgar dan semena-mena dalam beragama (loose adherence to and free exercise of religion).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Svamsuddin Arif, *Orientalis dan Diabolisme Pemikiran*, h. 76.

Yang pertama berarti kebebasan memikirkan apa saja dan siapa saja. "Berpikir koq dilarang," ujar golongan ini. Yang kedua lebih dikenal dengan istilah 'sufasta'iyah", yang terdiri dari skeptisisme, agnostisme, dan relativisme. Sementara yang disebut terakhir tidak lain dan tidak bukan manisfestasi nifaq, di mana seseorang tidak mau dikatakan kafir walaupun dirinya sudah tidak *committed* lagi pada ajaran agama.37

Paham liberalism lambat laun namun pasti merembes pada pola pikir umat Islam. Menurut Nirwan Safrin, benih kemunculan liberalisasi di dunia Islam bisa ditelusuri ketika Daulah Utsmaniyah mulai mengadopsi beberapa pemikiran Barat. Ketika Kerajaan ini gagal mempertahankan beberapa wilayah kekuasaannya, para pemegang kekuasaan telah berusaha membawa masuk segala kemajuan teknologi militer Barat ke Negara mereka. Ini disebabkan adanya dugaan bahwa kekalahan mereka yang mereka alami disebabkan lemahnya kekuatan militer mereka. Tetapi importasi alat-alat militer saja tidak cukup, karena mereka juga memerlukan tenaga-tenaga mahir untuk mengendalikan peralatan tersebut. Akhirnya merekapun mengirimkan putra terbaik mereka ke institute-institut pendidikan di Barat. Sekembalinya ke tanah air, mereka mendapati bahwa keahlian yang mereka miliki tidak dapat dipraktekkan melainkan sistem pendidikan yang ada juga diperbaharui. Akhirnya, dilakukan pembaruan pendidikan. Tapi itu saja tidak cukup, karena ia juga menuntut pembaruan politik. Begitulah seterusnya hingga

<sup>37</sup>Nashruddin Syarief, Menangkal Virus Islam Liberal (Bandung: Persispress, 2010), h. 5

akhirnya Kemal Attartuk membubarkan Daulah Islamiyah 'Utsmaniyyah dan mendirikan Negara Turki berideologikan sekularisme. Proses westernisasi pun berjalan dan segala yang berbau agama segera dihabisi. Hamper satu abad Negara Turki sekular sudah berdiri namun hingga hari ini sebuah Turki tidak ada bedanya dengan Negara dunia ketiga yang lain, terbelakang dari segi pendidikan dan terpuruk dari sisi ekonomi.38

Dari kasus Turki ini kita mendapat pelajaran bahwa sekularisasi dan liberisasi ala Barat tidak akan mengundang barakah hidup, sehingga alih-alih memperoleh kemajuan, malah yang terjadi keterpurukan dan ketertinggalan dalam berbagai lini kehidupan.

#### C. Pluralisme

Tantangan dakwah yang tidak kalah berbahaya selain sekularisme dan liberalism adalah pluralism. Karena pada hakikatnya ketiga istilah ini merupakan satu mata rantai yang menghubungkan antara satu dengan Maksudnya, bila orang telah dihinggapi paham sekular dan berpola pikir liberal tentu sudah dapat ditebak, bahwa iapun akan menjadi pluralis dalam pandangan keberagamaan. Ia pasti mempunya worldview yang tidak Islami lagi.

Menurut Anis Malim Thoha dalam Tren Pluralisme Agama, kata pluralism berasal dari plural yang berarti jamak

<sup>38</sup>Adian Husaini, Wajah Peradaban Barat, (Jakarta: Gema Insani Press), 2005, h. 28-51. Lihat juga Nashruddin Syarief, Menangkal Virus Islam Liberal, h. 6-7.

atau lebih dari satu. Dalam kamus bahasa Inggris, pluralism memiliki tiga pengertian, yaitu (1) Pengertian kegerejaan, dengan makna sebutan untuk orang yang memegang lebih dari satu jabatan dalam struktur kegerejaan, dan atau memegang dua jabatan atau lebih secara bersamaan, baik bersifat kegerejaan maupun non kegerejaan. (2) Pengertian filosofis, yaitu sistem pemikiran yang mengakui adanya landasan pemikiran yang mendasar yang lebih dari satu. (3) Pengertian sosio-politis, yaitu suatu sistem yang mengakui koeksistensi keragaman kelompok, baik bercorak ras, suku, aliran, maupun partai dengan tetap menjunjung tinggi aspekaspek perbedaan yang sangat karakteristik di antara kelompok-kelompok tersebut. Ketika disandingkan dengan maka pengertian pluralisme adalah agama koeksistensi (kondisi hidup bersama) antar-agama yang dalam satu dengan berbeda-beda komunitas, tetap mempertahankan ciri-ciri spesifik atau ajaran masingmasing<sup>39</sup>.

Pluralisme agama didasarkan pada asumsi bahwa semua agama adalah jalan yang sama-sama sah menuju Tuhan yang sama. Penganut paham ini, semua agama adalah jalan yang berbeda-beda menuju Tuhan yang sama. Dengan kata lain, agama adalah persepsi relative terhadap Tuhan yang mutlak, sehingga dengan demikian setiap pemeluk agama tidak boleh mengklaim atau meyakini bahwa agamanya sendiri yang benar. Bahkan, menurut Charles Kimball, salah satu ciri agama jahat (Emil) adalah agama yang memiliki

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Siddiq Aminullah, Mewaspadai Sekularisme dan Liberalisme, h. 58-59

klaim kebenaran mutlak (*absolute truth claim*) atas agamanya sendiri. <sup>40</sup>

Pemahaman seperti ini jelas bertentangan dengan Al-Qur'an ayat 18 yang mengatakan bahwa agama yang diridhai disisi Allah hanyalah Islam. Allah berfirman:

# Terjemahnya:

Sesungguhnya agama (yang diridhai) di sisi Allah hanyalah Islam. Tiada berselisih orang-orang yang telah diberi alkitab kecuali sesudah datang pengetahuan kepada mereka, karena kedengkian (yang ada) di antara mereka. Barangsiapa yang kafir terhadap ayat-ayat Allah sesungguhnya Allah sangat cepat hisab-Nya.<sup>41</sup>

Dengan demikian, jelas kesesatan dan kekeliruan pluralism agama itu. Bagi kita semua harus menjadi keyakinan yang sebenar-benarnya bahwa hanya Islam agama yang benar, dan tidak sama dengan agama-agama yang lain.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Syamsuddin Arif, Oreintalisme dan Diabolisme Pemikiran, h.

<sup>79</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Mohammad Taufiq, Quran in The Word Ver1.2.0, QS/3:19

# D. Syi'ah

Istilah *Syi'ah* pada saat itu tidak hanya dipakai untuk pengikut atau kelompok Imam Ali saja, tapi pengikut atau kelompok Muawiyah juga disebut *Syi'ah*. Argumentasi tersebut diperkuat dengan apa yang tertera dalam surat perjanjian atau Sohifah *At-Tahkim (arbitrase)* antara Imam Ali dengan Muawiyah. Dengan demikian penyebutan kata Syi'ah pada saat itu memang sudah ada, tetapi hanya dalam arti bahasa dan dasarnya hanya bersifat politik dan bukan landasan aqidah atau mazhab.

Kemajuan IPTEK menciptakan fasilitas yang memberi peluang bagi pengembangan dakwah, namun antara tantangan dan peluang dakwah dewasa ini, agaknya tidak berimbang. Tantangan dakwah yang amat kompleks dewasa ini dapat dilihat dari minimal dari tiga perspektif, yaitu:

- 1. Perspektif prilaku (behaviouristic perspective). Salah satu tujuan dakwah adalah terjadinya perubahan prilaku (behaviour change) pada masyarakat yang menjadi obyek dakwah kepada situasi yang lebih baik. Tampaknya, sikap dan prilaku (behaviour) masyarakat dewasa ini hampir dapat dipastikan lebih banyak dipengaruhi oleh keadaan sekitarnya.
- 2. Perspektif transmisi (*transmissional perspective*). Dakwah dapat diartikan sebagai proses penyampaian atau transmisi ajaran agama Islam dari *da'i* sebagai sumber kepada *mad'u* sebagai penerima. Ketika ajaran agama ditrasmisikan kepada masyarakat yang menjadi obyek, maka peranan media sangat menentukan. Ziauddin

Sardar mengemukakan bahwa abad informasi ternyata menghasilkan telah sejumlah besar problem. Menurutnya, bagi dunia Islam, revolusi informasi menghadirkan tantangan-tantangan khusus yang harus diatasi, agar umat Islam harus bisa memanfaatkannya untuk mencapai tujuan dakwah.42

3. Perspektif interaksi. Ketika dakwah dilihat sebagai bentuk komunikasi yang khas (komunikasi Islami, maka dengan sendirinya interaksi sosial akan terjadi, dan di dalamnya terbentuk norma-norma tertentu sesuai pesan-pesan dakwah. 43 Yang menjadi tantangan dakwah dewasa ini, adalah pada saat yang sama masyarakat yang menjadi obyek dakwah pasti berinteraksi dengan pihak-pihak lain atau masyarakat sekitarnya yang belum tentu membawa pesan yang baik, bahkan mungkin sebaliknya.

Persoalan yang kita hadapi sekarang adalah tantangan dakwah yang semakin hebat, baik yang bersifat internal maupun eksternal. Tantangan itu muncul dalam berbagai bentuk kegiatan masyarakat modern, seperti perilaku dalam mendapatkan hiburan (entertainment), kepariwisataan dan seni dalam arti luas, yang semakin membuka peluang munculnya kerawanan-kerawanan moral dan etika.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Ziauddin Sardar, Information and The Muslim World: A Strategy for The Twenty-First Century, diterjemahkan oleh Priyono dengan judul Tantangan Dunia Islam Abad 21 Menjangkau Informasi. (Cet. VII; Bandung: Mizan, 1996), h. 16-17

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Malik Idris, Strategi Dakwah Kontemporer (Cet.I; Makassar: Sawah Press, 2007), h. 111

Kerawanan moral dan etik itu muncul semakin transparan dalam bentuk kemaksiatan karena disokong oleh kemajuan alat-alat teknologi informasi mutakhir seperti siaran keping-keping VCD, jaringan televisi, Internet, sebagainya. Kemaksiatan itu senantiasa mengalami peningkatan kualitas dan kuantitas, seperti maraknya perjudian, minum minuman keras, dan tindakan kriminal, serta menjamurnya tempat-tempat hiburan, siang atau malam, yang semua itu diawali dengan penjualan dan pendangkalan budaya moral dan rasa malu.

Dari uraian-uraian di atas, dapat diprediksi bahwa misi dan tantangan dakwah tidaklah pernah akan semakin ringan, melainkan akan semakin berat dan hebat bahkan semakin kompleks dan melelahkan. Inilah problematika dakwah kita masa kini. Oleh sebab itu semuanya harus di menej kembali dengan manajemen dakwah yang profesional dan di hendel oleh tenaga-tenaga berdedikasi tinggi, mau berkorban dan ikhlas beramal.

Mengingat potensi umat Islam yang potensial masih sangat terbatas, sementara kita harus mengakomodir segenap permasalahan dan tantangan yang muncul, maka ada baiknya kita coba memilih dan memilah mana yang tepat untuk diberikan skala prioritas dalam penanganannya, sehingga dana, tenaga, dan pikiran dapat lebih terarah, efektif, dan produktif dalam penggunaannya

#### C. ANALISIS PROBLEMATIKA DAKWAH KONTEMPORER

Dakwah pada era kontemporer ini dihadapkan pada berbagai problematika yang lain kompleks. Hal ini tidak

terlepas dari adanya perkembangan masyarakat yang semakin maju. Pada masyarakat agraris kehidupan manusia penuh dengan kesahajaan tentunya memiliki problematika hidup dengan masyarakat kontemporer yang berbeda cenderung matrealistik dan individualistik. Begitu juga tantangan problematika dakwah akan dihadapkan pada berbagai persoalan yang sesuai dengan tuntutan pada era sekarang.

Pproblematika besar yang dihadapi dakwah pada era kontemporer ini, antara lain:

- 1. Pemahaman masyarakat pada umumnya terhadap dakwah diartikan sebagai aktivitas yang bersifat oral lebih Communications (tabligh) sehingga aktivitas dakwah lebih berientasi pada kegiatan-kegiatan ceramah.
- 2. Problematika yang bersifat epistemologis. Dakwah pada era sekarang bukan hanya bersifat rutinitas, temporal dan instan, melainkan dakwah membutuhkan para dikma keilmuan. Dengan adanya keilmuan dakwah tentunya halhal yang terkait dengan langkah strategis dan teknis dapat dicari rujukannya melalui teori-teori dakwah.
- 3. Problem yang menyangkut sumber daya manusia. Aktivitas dakwah masih dilakukan sambil lalu atau menjadi pekerjaan sampingan. Implikasinya banyak bermunculan Dae yang kurang profesional, rendahnya penghargaan masyarakat terhadap profesi dai, dan lemahnya manajerial yang dilakukan oleh da'i dalam mengemas kegiatan dakwah<sup>44</sup>.

<sup>44</sup>Lihat Abdul Basit. Wacana Dakwah Kontemporer (Purwokerto: stainpress, 2006), h. 67

Dari tiga permasalahan di atas, ada beberapa faktor penyebab mengapa problem ini terjadi. Jika di analisis, ada beberapa kemungkinan faktor penyebab "kegagalan" dakwah kaum muslimin sehingga dakwah tidak mampu menjadi problem solving permasalahan yang ada.

1. Faktor kualitas dakwah. Dakwah yang baik adalah berfungsinya empat rukun dakwah, yaitu: orang yang menegur, orang yang ditegur, perbuatan yang ditegur dan esensi teguran. Jika salah satu rukun lemah, maka fungsionalisasi dakwah tidak akan terwujud sebagaimana mestinya.45

Perbedaan kualitas dakwah antara satu Muslim dengan Muslim lain, yaitu ketika ada mukmin yang berdakwah namun tidak dari hati atau tidak memberikan tauladan yang baik. Terlihat bahwa ada perbedaan signifikan antara dakwah yang berkualitas dengan dakwah berkualitas. yang tidak Mengenai bagaimana meningkatkan kualitas dakwah akan kita terangkan pada sub bab berikutnya.

2. Faktor individu dan mind set kaum Muslimin yang menganggap dakwah hanya sebatas ritual saja sehingga tidak jarang dakwah hanya sebagai pelepas kewajiban. Dakwah ritual sah untuk dilakukan, namun dakwah ritual tidak berpengaruh besar terhadap perubahan sikap dan prilaku. Manusia akan terjebak dalam rutinitas, sementara tidak ada manfaat dari apa yang dilakukannya. Dalam hal ini, dakwah tidak lagi memperhatikan hasil, hanya pada proses.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Lihat, Imam Ghazali, Ringkasan Ihya Ulumuddin (Jakarta: Akbar Media Eka Sarana, 2008), h. 203.

Problematika dakwah saat ini adalah problematika "gelisah": gelisah ketika tidak melaksanakan dakwah, namun tidak gelisah ketika berbuat kemungkaran; gelisah ketika meninggalkan dakwah, namun tidak gelisah jika dakwahnya tidak berkualitas dan tidak berbekas kepada prilaku dan sikap; gelisah ketika tidak melaksanakan dakwah namun tidak gelisah ketika kejahatan di sekitarnya. Ini semua dikarenakan problematika mid set kaum Muslimin yang menganggap bahwa dakwah sebatas ritual saja tanpa memperhatikan output dari pelaksanaan dakwah.

- 3. Tidak *mentadabburi* makna dakwah sehingga ia hanya merasa dilihat oleh Allah hanya ketika dakwah saja. Tidak mentadabburi dakwah akan menghantarkan kaum Muslimin untuk bersikap jauh dari ihsan. Implikasinya, ia akan merasa jauh dari Allah ketika di luar dakwah. Dampak ini juga mengakibatkan menjamurnya tingkat kejahatan kurang mentadabburi makna dakwah. Dan problematika ini adalah problem komunal di sekitar masyarakat.46
- 4. Penyebab dakwah tidak berbekas dalam kehidupan kaum Muslimin adalah dakwah yang tidak mampu menjawab problematika ummat. Dakwah yang saat ini hanya sebatas himbauan yang bersifat monolog tanpa mencerna problem bahkan akar problematika ummat. Implikasinya dakwah hanya menjadi syarat bahkan pemenuhan kebutuhan ruhlah semata tanpa melihat akar dan tujuan serta fungsi utama dakwah yaitu pemecah problematika ummat.

<sup>46</sup>Lihat, Wahbah Az Zuhaili, Al quran Menjawab Tantangan Zaman, terj (Beirut: Daar Fikr, 1993), h. 186-190.

Dakwah secara substansial akan mencapai fungsinya dengan baik jika dakwah mampu menjawab problematika ummat yang ada. Jika antara dakwah dan problematika hanya berjalan sendiri tanpa ada keterkaitan maka dakwah tidak akan mencapai fungsinya dengan baik. Ada tiga indikator jika dakwah tidak mampu menyelesaikan problematika ummat:

### 1. Subjek dakwah.

Subjek dakwah di sini adalah pelaku dakwah yang berislam secara parsial dan tidak berislam secara menyeluruh. Subjek dakwah seperti yang tertera dalam Hadits di atas menjadi faktor utama kegagalan dakwah di tengah problematika dakwah yang tidak selesai. Oleh karenanya subjek dakwah idealnya memperbaiki lisan, perbuatan dan perasaan agar perasaan, lisan maupun perbuatannya sesuai dengan ajaran Islam. Termasuk ciri utama yang membedakan seorang da'i yang berdakwah ke jalan Allah swt. adalah, bersikap ta'anni (tenang/tidak terburu-buru) dan tatsabbut (verifikasi/cek dan ricek) terhadap segala perkara yang terjadi dan semua berita yang ada. Maka janganlah dia bersikap tergesa-gesa sehingga menghukumi manusia dengan apa yang tidak ada pada mereka, yang dapat menyebabkan dia menyesal dan bersedih hati diakibatkan sikap ketergesa-gesaannya. Untuk itulah Allah swt. Mengingatkan, QS/49:6.

يَنَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوٓا أَن تُصِيبُوا قَوۡمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ.

### Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, jika datang kepadamu orang fasik membawa suatu berita, maka periksalah dengan teliti agar kamu tidak menimpakan suatu musibah kepada suatu kaum tanpa mengetahui keadaannya yang menyebabkan kamu menyesal atas perbuatanmu itu.<sup>47</sup>

Dalam hal ini seorang dai dituntut untuk tidak terburu-buru dalam menentukan sikap. Ia harus menguasai memahami setiap problematika yang dihadapannya. Dalam hal ini, dai harus memiliki profil berikut ini, yaitu: memiliki komitmen tauhid, istiqamah dan jujur, memiliki visi yang jelas, memiliki wawasan keislaman, memiliki kemampuan memadukan antara dakwah bi al-lisan dengan dakwah bi al-hal, sesuai kata dengan perbuatan, berdiri di atas semua paham dan aliran, berpikir strategis, memiliki kemampuan analisis interdisipliner, berbicara sanggup sesuai dengan kemampuan masyarakat.48

## 2. Proses transmisi dakwah. S ISLAM NEGERI

Proses transmisi dakwah yang dimaksud adalah proses pengomunikasian dakwah. Jika dakwah berada dalam fase sulit maka salah satu kemungkinan penyebabnya adalah proses transmisi dakwah yang belum maksimal. Hal ini dapat dibuktikan dengan banyaknya fakta pengemban

47 Mohammad Taufiq, *Quran in The Word Ver*1.2.0, QS/49:6

\_

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Syahrin Harapah *Islam dan Implementasi Pemberdayaan* (Cet. I; Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogyakarta, 1999), h. 27

dakwah yang tidak memahami metode dakwah lisan yang baik sehingga komunikan atau pendengar tidak mampu memahami makna atau pesan dakwah yang diungkapkan oleh pengemban dakwah. Ketidakmampuan pengemban dakwah dalam mengomunikasikan hal ini menjadi poin kegagalan dakwah. Oleh karenanya pengemban dakwah harus memahami metode dan cara bagaimana mengomunikasikan pesan dakwah dengan baik, lugas dan logis. Proses transmisi ini diperlukan dalam menghadapi komunikan yang heterogen.

# 3. Objek dakwah yang tidak bisa menerima dakwah secara baik.

Kesiapan objek dakwah menjadi sasaran utama suksesnya dakwah. Jika komunikan tidak siap secara perasaan dan pikiran maka peluang gagalnya dakwah akan meningkat. Oleh karenanya kesiapan komunikan secara internal harus benar-benar menjadi pertimbangan dalam proses dakwah.

Jika dianalisa, ada beberapa permasalahan yang ditemukan seputar problematika realitas dakwah:

a. Perilaku dakwah belum berbanding lurus dengan moralitas Islam. Banyak orang rajin dakwah, hadir ke mesjid sepanjang waktu, dan melaksanakan hampir semua amalan sunnah namun tetap saja melakukan kemaksiatan. Di sinilah nampak apa yang terucap belum sejalan dengan apa yang diperbuat.

Hal fatal yang sering terjadi dalam dunia dakwah adalah tidak melakukan apa yang ia ucapkan dan sebaliknya. Problematika ini menjadi problem penting dalam menganalisa penyebab gagalnya dakwah di era kekinian<sup>49</sup>. Diakui atau tidak, seluruh problematika yang ada tidak hanya menghambat laju perkembangan dakwah melainkan lebih dari itu, dakwah dihambat oleh beberapa kekuatan kemunafikan yang lain seperti godaan-godaan iblis, setan dalam menghambat kebaikan manusia. Namun pada satu sisi tidak dapat dipungkiri lemahnya metode dakwah juga merupakan faktor penting gagalnya penyebaran nilai-nilai kebaikan di tengah-tengah manusia.

- b. Mengapa para *shalafusholih* bisa terlepas dari kemaksiatan dengan dakwahnya, sementara generasi kita masih terpuruk ke dalam kemaksiatan? Bukankah tidak ada perbedaan antara dakwah *shalafusholih* dan para generasi Muslim sekarang?
- c. Mengapa ada sebagian kaum Muslimin yang "gelisah" ketika tidak melaksanakan dakwah namun tidak gelisah ketika melaksanakan kemungkaran?

#### D. SOLUSI DAKWAH KONTEMPORER

Tantangan dakwah yang dihadapi umat Islam sekarang ini adalah masalah deislamisasi, pendangkalan akidah, pemurtadan, perusakan moral, dan pemiskinan. Kondisi ini memang suatu hal yang sudah terprediksi jauh sebelumnya.

Ketika masyarakat memasuki era globalisasi dengan dukungan ilmu pengetahuan dan teknologi, tantangan yang dihadapi semakin menjadi rumit. Tantangan tersebut tidak mengenal ruang, batas, waktu dan lapisan masyarakat,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Lihat Amin Sumawijaya, *Paradidgma Qurani: Rangkaian ayat-ayat Suci al Quran* (Jakarta: Indi Grafika, 2006), h. 121.

melainkan masuk ke seluruh sektor kehidupan dan hajat hidup manusia, termasuk pada agama. Artinya, kehidupan kegamaan umat manusia, tidak terkecuali Islam, di mana pun ia berada, akan menghadapi tantangan yang sama. Kondisi inilah yang dibahasakan Soejatmoko sebagai 'agama kini sedang diuji dan ditantang oleh zaman'.

Kemajuan IPTEK menciptakan fasilitas yang banyak memberi peluang bagi pengembangan dakwah, namun tantangan dan peluang dakwah saat ini, tidak berimbang. Tantangan dakwah yang amat kompleks saat ini dapat dilihat dari dari tiga perspektif, yaitu:50

- 1. Perspektif prilaku (behaviouristic perspective). Salah satu tujuan dakwah adalah terjadinya perubahan prilaku (behaviour change) pada masyarakat yang menjadi obyek dakwah kepada situasi yang lebih baik. Tampaknya, sikap dan prilaku (behaviour) masyarakat dewasa ini hampir dapat dipastikan lebih banyak dipengaruhi oleh keadaan sekitarnya.
- 2. Perspektif transmisi (transmissional perspective). Dakwah dapat diartikan sebagai proses penyampaian transmisi ajaran agama Islam dari da'i sebagai sumber kepada mad'uw sebagai penerima. Maka, ketika ajaranajaran agama ditransmisikan kepada masyarakat yang menjadi obyek, maka peranan media sangat menentukan. Bahkan mengutip Ziauddin Sardar abad informasi ternyata menghasilkan sejumlah problem bagi dunia Islam dalam tujuan dakwah.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Ratnah Umar, Metode Dakwah di Era Globalisasi, dalam Jurnal al-Tajdid, STAIN Palopo, h. 4.

3. Tantangan dakwah dalam perspektif interaksi. Ketika dakwah dilihat sebagai bentuk komunikasi yang khas (komunikasi Islami), dengan sendirinya interaksi sosial akan terjadi, dan di dalamnya terbentuk norma-norma tertentu sesuai pesan-pesan dakwah. Yang menjadi tantangan dakwah dewasa ini, adalah bahwa pada saat yang sama masyarakat yang menjadi obyek dakwah pasti berinteraksi dengan pihak-pihak lain atau masyarakat sekitarnya yang belum tentu membawa pesan yang baik, bahkan mungkin sebaliknya.

Secara konvensional subjek dakwah dipahami hanya terdiri dari da'i (seorang mubaligh) dan pengelola dakwah,<sup>51</sup> yang berupa institusi atau organisasi yang menjalankan atau mempunyai usaha berupa kegiatan dakwah,52 namun seyogianya semua orang Muslim mempunyai pemahaman yang mendalam tentang konsep dakwah. Kaum Muslim tidak hanya menganggapnya sebagai implementasi dari "amr ma'ruf nahi mungkar", tapi harus membekali dirinya dengan materi yang cocok, mengetahui psikologis objek dakwah, memilih metode yang representatif, menggunakan bahasa yang bijaksana, dan lain sebagainya.

Secara singkat, ada empat hal penting yang harus diorganisir da'i dalam membentengi dirinya dari tren negatif

Dakwah Stratejik 52Achvar Eldin, (Jakarta: Pustaka Tarbiyatuna, 2003), h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Munzier Suparta dan Harjani (Ed.), Metode Dakwah (Jakarta: Rahmat Semesta, 2003), h. 6.

globalisasi, seiring perkembangan masyarakat dunia, serta masalah manusia yang semakin kompleks,<sup>53</sup> yaitu:

- a. Perlu adanya konsep dan strategi dakwah yang tepat untuk membentuk ketahanan diri dan keluarga melalui pengefektifan fungsi nilai-nilai agama, karena dengan dasar agama yang kuat dapat dijadikan filter pertama dan utama untuk menghadapi berbagai trend budaya yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam,
- b. Mempertahankan nilai-nilai budaya luhur yang dapat melestarikan tradisi positif yang pada dasarnya tidak bertentangan dengan paham dan ajaran agama (Islam) yang menanamkan nilai-nilai baik dan suci,
- c. Perlu dukungan dan keikutsertakan semua lapisan masyarakat untuk menciptakan dan memiliki komitmen yang sama dalam melihat seberapa bergunanya nilainilai baru itu untuk sebuah komunitas dan kemajuan masyarakat, dan
- d. Kesiapan dan kematangan intelektual serta emosional setiap penerima *message* baru, apakah hal tersebut memang akan mendatangkan manfaat plus bagi diri dan lingkungannya.

Faktor-faktor problematika dakwah tersebut, agar tidak berlarut-larut, diperlukan langkah antisipatif yang bisa dilakukan dalam jangka pendek sebagai berikut <sup>54:</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Abd Madjid, *Tantangan dan Harapan Umat Islam di Era Globalisasi* (Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2000), h. 79.

- 1. Perlu pengaderan yang serius untuk memproduksi jurujuru dakwah dengan pembagian kerja yang rapi. Ilmu tabligh belaka tidak cukup untuk mendukung proses dakwah, namun diperlukan pula berbagai penguasaan dalam ilmu-ilmu teknologi informasi yang paling mutakhir.
- 2. Setiap organisasi Islam yang dalam tugas dakwah perlu membangun laboratorium dakwah. Dari hasil olah kreasi dan percobaan "Labda" ini, akan dapat diketahui masalahmasalah riil di lapangan, agar jelas apa yang akan dilakukan ke depan.
- 3. Proses dakwah tidak boleh lagi terbatas pada dakwah bi allisân, tapi harus diperluas dengan dakwah bi al-hâl, bi alkitâabah (lewat tulisan), bi 'al-hikmah' (dalam arti politik), bi al-iqtishadiyah (ekonomi), dan lain sebagainya. Yang jelas, actions speak louder than word.
- 4. Peran media massa cetak dan media elektronik harus dipikirkan sekarang. Media elektronik yang dapat menjadi wahana atau sarana dakwah perlu dimiliki oleh umat Islam.
- 5. Merekrut remaja Indonesia adalah tugas dakwah Islam dalam jangka panjang. Anak-anak dan para remaja kita adalah aset yang tak ternilai..

Derasnya arus modernitas di satu sisi, dan misi dakwah di sisi yang lain, sudah saatnya mereformulasikan kembali makna dan hakikat dakwah sebagai gerakan perubahan sosial menuju arah yang lebih baik. Kita harus

<sup>54</sup>M. Amien Rais, Moralitas Politik Muhammadiyah, (Yogyakarta: Dinamika, 1995), h. 69.

secara terbuka mengakui kekurangan yang ada sekaligus menetapkan langkah perbaikan ke depan.

dan analisis perbedaan Problematika pemetaan masalah di atas setidak-tidaknya ada beberapa solusi yang harus kita lakukan agar dakwah berfungsi dan mampu menjawab problematika keumatan.

# 1. Meningkatkan kualitas dakwah.

Beberapa langkah yang dilakukan untuk meningkatkan kualitas dakwah di antaranya menyempurnakan wudhu, menyempurnakan niat, menyempurnakan rukun dan syarat sah serta syarat wajib dakwah. Ketika ini sudah berjalan dengan baik, maka kita akan melangkah kepada solusi selanjutnya yaitu mentadabburi dakwah sehingga dakwah membekas dalam membentuk mind set berpikir ihsan.55

Kualitas dakwah dinilai dari bagaimana dakwah diiringi dengan perasaan menyesal dan mengakui bahwa kita adalah bagian dari hamba Allah yang lemah dan tidak berdaya dan hanya Allah yang maha besar.

2. Menghadirkan *mind set* bahwa dakwah tidak hanya sebagai ritual dan pelepas kewajiban, namun dakwah adalah upaya latihan untuk menciptakan pribadi unggul sesuai dengan perintah Allah. Ketika melaksanakan dakwah, sadarilah bahwa dakwah adalah upaya untuk melatih diri menuju kualitas yang lebih baik. Persembahkan segala kebaikan hanya untuk Allah.56

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Imam Ghazali, *Ihya Ulumuddin...* h. 19

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Reformulasi Dakwah Melalui Metode Problem Best Learning, Jurnal Bimas Islam Vol.6. No.III 2013, h. 744

- 3. Selain melaksanakan dakwah dengan baik dan berkualitas, hal lain yang harus dipecahkan adalah bersikap ihsan. Yaitu sikap yang merasa diawasi oleh Allah, tidak hanya ketika pelaksanaan dakwah namun dalam kehidupan kita. Sehingga muncul khauf dan raja; yaitu sikap takut kepada Allah dan sikap berharap akan ampunan Allah.
- 4. Menjaga lingkungan agar kualitas dakwah terjaga. Menjaga kualitas dakwah, menjaga mind set dalam dakwah dan bersikap ihsan dalam kehidupan, hal lain yang harus dituntaskan adalah menjaga lingkungan pergaulan agar dakwah sebagai wahana latihan tidak terganggu oleh halhal negatif.<sup>57</sup>

Dengan beberapa masalah, analisa masalah dan solusi ini, maka insya"allah menggapai dakwah fungsional dan aktual akan mampu dicapai dengan baik.



<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Lihat, Subaiki, *Pilar-pilar Nafsiah Islamiah* (Bogor: Al Azhar Press, 2010), h. 50



# **BAB V**

# PARADIGMA TASAWUF AKHLAQI

#### A. MAKNA DAN ESENSI TASAWUF

Esensi dan semangat spiritualitas dalam bentuk penghayatan nilai-nilai keislaman dalam perilaku kehidupan tampak nyata dalam diri Rasulullah dan para sahabat. Kezuhudan Nabi dan para sahabat adalah teladan sempurna bagi kaum sufi. Betapa mereka tidak materialistik, betapa miskinnya Nabi1 dan para sahabatnya. Ajaran Islam yang bersifat integral ini pada awalnya diaktualisir secara sederhana dan otentik, bahkan model keberagamaan yang demikian sudah menjadi ciri yang menonjol pada generasi *alsalaf al-sâlih*.

Membuat suatu rumusan tentang definisi dan batasan yang tepat berkaitan dengan pengertian tasawuf adalah hal yang tidak mudah, hal ini telah diakui oleh para ahli tasawuf. Keadaan demikian disebabkan oleh kecenderungan spiritual pada setiap pemahaman agama, aliran filsafat, dan peradaban

dalam berbagai kurun waktu.1 Oleh karena itu, wajar apabila

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>At-Taftazani, dalam Syamsun Ni'am, *The Wisdom Of KH Achmad Siddiq: Membumikan Tasawuf* (Surabaya: Erlangga, 2006), h. 99.

setiap orang menyatakan pengalaman pribadinya dalam konteks pemikiran dan kepercayaan yang berkembang pada masyarakatnya.<sup>2</sup> Di samping itu, karena tasawuf adalah aspek esoteris yang menekankan unsur batin yang sangat tergantung pada pengalaman spiritual masing-masing pelaku individu, sehingga memang wajar bila pengertian tasawuf yang muncul di kalangan para sufi sering kali ditemukan perbedaan-perbedaan.<sup>3</sup> Begitu juga pemahaman terhadap pengertian tasawuf yang dipersepsikan oleh Gus Dur.

S. H. Nasr menyatakan bahwa tasawuf pada hakikatnya adalah dimensi terdalam dan esoteris dari Islam ( the inner and esoteric dimension of Islam ) yang bersumber dari al-Qur'an dan al-Hadis. Adapun syari'ah adalah dimensi luar atau eksoteris ajaran Islam. Pengamalan kedua dimensi itu secara seimbang merupakan keharusan dari setiap muslim, agar di dalam mendekatkan diri kepada Allah menjadi sempurna lahir dan batin<sup>4</sup>. Sementara itu Ibn Khaldun menyatakan bahwa tasawuf termasuk salah satu ilmu agama yang baru dalam Islam. Cikal bakalnya bermula dari generasi pertama umat Islam, baik dari kalangan sahabat, tabiin, maupun generasi setelahnya. Ia adalah jalan kebenaran dan petunjuk yang asal usulnya adalah pemusatan diri dalam ibadah, pengharapan diri sepenuhnya kepada Allah,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Alwi Shihab, Islam Sufistik: "Islam Pertama" dan Pengaruhnya hingga Kini di Indonesia (Bandung: Mizan, 2001), h. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Syamsun Ni'am, *The Wisdom Of KH Achmad Siddiq: Membumikan Tasawuf* (Surabaya: Erlangga, 2006), h. 99-100.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Sayyid Husein Nasr, *Three Muslem Sages* (Cambridge: Havard University Press, 1969), 36

penjauhan diri dari kemaksiatan, serta pemisahan diri dari orang lain untuk berkhalwat dan beribadah<sup>5</sup>.

## a. Etimologi Tasawuf

Nomenklatur kata tasawuf meskipun tidak disebutkan secara eksplisit dalam al-Qur'an dan al-sunnah,bukan berarti diharamkan penggunaan nama itu. Namun demikian tasawuf sendiri belum pernah ada pada zaman Rasulullah Saw. tetapi sisi esensial dari tasawuf itu sudah benar-benar mengemuka pada waktu itu. Tasawuf di satu sisi juga merupakan sebuah cabang ilmu yang berbanding lurus dengan cabang-cabang ilmu lain dalam khazanah peradaban Islam, seperti: Fiqh, Nahwu, Mantiq, dan Balaghah. Kalau fikih fungsinya untuk menghukumi perkara-perkara dhahir, maka fungsi tasawuf adalah untuk mensterilkan hati manusia dari berbagai macam penyakit hati dan untuk mengantarkan manusia menuju keselamatan dunia dan akhirat.6

Harun Nasution mengemukakan tentang teori etimologi kata sufi sebagai berikut:

1. Ahl al-suffah ( الصفة أهل ), yaitu orang-orang yang ikut pindah dengan Nabi Muhammad dari Mekah ke Madinah. Kepindahan mereka mengakibatkan kehilangan harta, sehingga mereka secara ekonomi menjadi miskin. Mereka tinggal di masjid Nabi dan tidur di atas bangku batu dengan memakai pelana sebagai bantal. Pelana tersebut

 $<sup>^5 \</sup>text{Ibn}$  Khaldun, al-Muqaddimah (Kairo: al-Matba'ah al-Bahiyah, t.t.), h.370

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Yusuf Khathar Muhammad, *al-Mausu'ah al-Yusufiyah fi bayâni adillah al-Sufiyah*, Dar el-Taqwâ, Damascus,tt., hal.9.

- dikenal dengan istilah *shuffah*. Mereka meskipun miskin, tetapi berhati baik dan mulia. Keadaan yang melekat pada dirinya adalah tidak mementingkan keduniaan dan miskin.
- 2. Saf ( صف ) pertama. Istilah ini diambil dari keutamaan dan kemuliaan orang yang salat di saf pertama.
- 3. Sufi dari kata safa (صفي ) dan sofia yang artinya suci. Seorang sufi adalah orang yang disucikan. Mereka juga orang yang telah menyucikan dirinya melalui latihan berat dan lama.
- 4. Suf (صوف), kain yang dibuat dari bulu, yaitu wol. Namun kain wol yang dipakai kaum sufi adalah wol kasar dan bukan wol halus seperti sekarang. Wol kasar yang dipakai pada waktu itu adalah simbol kesederhanaan dan kemiskinan. Lawannya adalah memakai sutra sebagai simbol kemewahan sebagaimana perilaku kalangan pemerintahan.

Pengertian tasawuf pada umumnya cenderung dimaknai dengan usaha untuk mendekatkan diri kepada Tuhan dengan sedekat mungkin melalui metode penyucian rohani maupun dengan memperbanyak amalan ibadah, metode penyucian diri dengan dzikir dan amalan itulah yang di istilahkan dengan *thoriqoh* atau tarekat yang di laksanakan oleh para murid tasawuf dengan mengikuti bimbingan dari sang *Mursyid* atau syeikh sufi <sup>8</sup>.

Tasawuf lebih menekankan spiritualitas dalam berbagai aspek oleh karena itu para ahli tasawuf, yang di

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Harun Nasution, *Falsafah dan Mistisisme dalam Islam* (Jakarta: Bulan Bintang, 1990), h.57-58

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Pengantar Ilmu Tasawuf (Sumatra Utara: Proyek Pembinaan Perguruan Tinggi Agama, Institut Agama Islam Negri, 1981/1982), h. 273-274.

sebut sufi, mempercayai keutamaan spirit ketimbang jasad, mempercayai dunia spiritual ketimbang dunia material. Bertolak dari keyakinan ini, maka muncullah cara hidup spiritual. Istilah tasawuf yang berasal dari kata *shafa* yang artinya kesucian, dengan artian mensucikan diri dari kotoran-kotoran atau pengaruh-pengaruh jasmani dalam rangka mendekatkan diri kepada Allah Yang Maha Suci.<sup>9</sup>

Memang bila ditinjau dari berbagai pengertiannya tasawuf tidak memiliki definisi yang sama dan sepaham di antara para ahli tasawuf "sufi", semua pengertian yang ada itu diambil dari pola pengalaman spiritual para pelaku tasawuf atau yang di sebut Sufi. Kemudian, jika tasawuf melewati berbagai fase dan kondisi, pada tiap fase dan kondisi yang dilewatinya terkandung berbagai pengertian yang setiap fasenya hanya mencakup sebagian aspek-aspek saja, meskipun demikian ada satu asas tasawuf yang tidak diperselisihkan, yaitu, bahwa tasawuf adalah moralitas yang berdasarkan Islam.<sup>10</sup>

Memang tasawuf memerlukan telaah dan penyelidikan yang khusus dan seksama, apalagi bila spiritualitas dikaitkan dengan tasawuf, kedua-duanya menggerakkan potensi diri kepada sesuatu yang lebih baik dan bermoral. Potensi inilah yang akan memberikan makna tertentu dalam suatu tindakan.<sup>11</sup> Tasawuf yang dipraktekkan dengan benar dan

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Mulyadi Kartanegara, *Menyelami lubuk Tasawuf* (Jakarta: Erlangga, 2006), h.2-4

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Abu al-Wafa' al-Ghanimi, *Sufi dari Zaman ke Zaman*, pen., Ahmad Rofi' Utsmani (Bandung: Pustaka, 1985), h. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Said Agil Siroj, Tasawuf sebagai kritik Sosial: Mengedepankan

tepat akan menjadi metode yang efektif dan impresif untuk menghadapi tantangan zaman. Bagi kaum sufi, apapun zamannya atau bagaimanapun gejolak di dunia ini, semuanya akan dihadapi dengan pikiran yang jernih, suasana hati yang dingin, objektif, dan penuh ketenangan. Kita tahu dalam sejarah, pergumulan nyata kalangan sufi yang mampu menyeimbangkan antara kebutuhan nyata dan kebutuhan spiritual.

Dengan demikian, tasawuf justru mengaitkan kehidupan individu dengan masyarakatnya, sehingga bermakna positif bukan negatif<sup>12</sup>. Namun para ahli tetap berupaya merumuskan definisi "tasawuf" yang didasarkan pada satu asas yang disepakati, yaitu moralitas yang berdasarkan Islam.

# b. Terminologi Tasawuf

Pencarian akar kata tasawuf sebagai upaya awal untuk mendefinisikan tasawuf ternyata sulit untuk menarik suatu kesimpulan. Hal itu berpangkal pada esensi tasawuf sebagai pengalaman rohani yang hampir tidak mungkin dijelaskan secara tepat melalui bahasa lisan, masing-masing orang berbeda-beda pengalaman dan penghayatannya sehingga pengungkapannya juga berbeda. Maka muncullah definisi tasawuf sebanyak orang yang mencoba menginformasikan pengalaman rohaniahnya.

Islam sebagai Inspirasi bukan Aspirasi (Bandung: Mizan, 2006), h. 49-50.

<sup>12</sup>At-Taftazani, dalam Syamsun Ni'am, *The Wisdom Of KH Achmad Siddiq: Membumikan Tasawu*, h, 7

- 1. Junaid al-Baghdadi mengatakan tasawuf adalah membersihkan hati dari apa yang mengganggu perasaan kebanyakan makhluk, berjuang menanggalkan budi, memadamkan sifat-sifat kelemahan kita sebagai manusia, menjauhi segala seruan dari hawa nafsu, menghendaki sifat-sifat suci kerohanian, dan bergantung pada ilmu-ilmu haqiqat, memakai barang yang terlebih penting dan terlebih kekal, menaburkan nasihat kepada sesama umat, memegang teguh janji dengan Allah dalam segala haqiqat, dan mengikuti contoh Rasulullah dalam segala syariat.<sup>13</sup>
- 2. Harun Nasution, tasawuf adalah usaha untuk mendekatkan diri kepada Allah sedekat-dekatnya. Ini berarti bahwa tasawuf di samping untuk memperbaiki akhlak sekaligus untuk bertaqarrub kepada Allah. Tasawuf yang demikian adalah tasawuf yang sepenuhnya diselaraskan dengan pertimbangan ilmu syariat. Tasawuf dan syariat adalah dua ilmu yang saling berhubungan erat, keduanya merupakan perwujudan kesadaran iman yang mendalam, yakni syariat yang mencerminkan perwujudan pengamalan iman pada aspek batiniah.
- 3. Abu Bakar Aceh, tasawuf dapat diartikan mencari jalan untuk memperoleh kecintaan dan kesempurnaan rohani. <sup>15</sup> Maksudnya yaitu untuk meningkatkan jiwa seorang manusia, secara moral, lewat latihan-latihan praktis tertentu dan untuk menyatakan pemenuhan fana dalam realitas yang tertinggi serta pengetahuan tentang-Nya secara intuitif, tidak secara rasional, yang buahnya ialah

<sup>13</sup>Hamka, Perkembangan Tasawuf dari Abad ke Abad (Cet. IV; 1906), h. 78., dalam M Zain Abdullah, Dzikir dan Tasawuf (Solo: Qaula, 2007), h. 11-12.

<sup>14</sup>Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, h. 62 <sup>15</sup>Abu Bakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf (Cet.VII; Solo:Ramadhani, 1993), h. 28.

- kebahagiaan rohaniah, yang hakikat realitasnya sulit diungkapkan dengan kata-kata, sebab karakternya bercorak intuitif dan subyektif.
- 4. Dzun Nun al-Misri, berpendapat bahwa sufi adalah orang yang di dalam hidupnya tidak disusahkan dengan permintaan dan tidak pula dicemaskan dengan terampasnya barang. Selanjutnya al-Misri juga mengatakan bahwa mereka itu merupakan komunitas yang mendahulukan Allah di atas segalanya, sehingga Allah pun mendahulukan mereka di atas segalanya.<sup>16</sup>
- 5. Ibrahim Basyuni sarjana muslim berkebangsaan Mesir mengategorikan pengertian tasawuf pada tiga hal: <sup>17</sup>

### a) Al Bidayah

Al-bidayat, yaitu prinsip awal tumbuhnya tasawuf sebagai manifestasi dari kesadaran spiritual manusia tentang dirinya sebagai makhluk Tuhan, sehingga mendorong para sufi untuk memusatkan perhatiannya dalam beribadah kepada khaliknya, yang dibarengi dengan kehidupan asketisme ( zuhud) dengan tujuan utama pembinaan moral. Berangkat dari prinsip Al-bidayat di atas, tasawuf didefinisikan sebagai upaya memahami hakikat Allah, seraya melupakan kehidupan duniawi. Definisi lain mengatakan, bahwa tasawuf adalah usaha mengisi hati dengan selalu mengingat kepada

 $^{16}\mathrm{Abu}$  Nasr al-Sarraj al-Tusi, Al-Luma' (Mesir: Dar al- Kutub al-Hadithah, 1960), h.45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Yunasril Ali, *Ensiklopedi Tematis: Dunia Islam,* Jil. IV., Taufik Abdullah dkk. (ed.), (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2002), h. 140. Lihat juga Amin Syukur, *Menggugat Tasawuf: Sufisme dan Tanggung Jawab Sosial Abad 21* (Yogyakarta: Pustaka pelajar, 1999), h.11-16.

Allah yang merupakan landasan lahirnya ajaran *hubb* ( cinta ilahi).

Bidayah adalah permulaan petunjuk ke jalan Allah swt. Yaitu jalan dalam bentuk rasa pada jiwa yang merasa rindu kepada Allah swt. Kerinduan atau cinta tersebut akan menimbulkan makrifat atau pengetahuan kepada Allah swt. Contoh: Pertalian amal/perbuatan yang lahir dan jiwa, dalam bidayah menyempurnakan jiwa sehingga tercapai kepuasan rohani dalam hubungan kepada Allah swt. (HabluminAllah) dan hubungan dengan manusia (Hablun minan Nas). Caranya dengan senantiasa beribadah lahir yang dihubungkan secara ikhlas kepada Allah swt. semata. Kepuasan rohani akan terbina secara berangsur-angsur apabila dilakukan dengan istiqamah.

Kelompok ini merasakan fitrahnya bahwa yang wujud itu tidak terbatas pada sesuatu yang terlihat saja. Di balik yang terlihat, ternyata masih ada wujud yang lebih sempurna yang selalu dirindukan oleh ruh manusia. Yaitu Allah, Tuhan semesta alam. Tabir yang memisahkan antara manusia dengan wujud yang sempurna itu sedikit demi sedikit akan hilang jika seseorang sering bertafakur dan mengenal dirinya serta mengurangi keinginan nafsu jasmaninya. Tabir pemisah itu akan terkuak jika hati seseorang akan penuh dengan limpahan cahaya atau nur yang akan membangkitkan perasaan dan kesungguhan serta membawanya kepada ketenangan jiwa yang sempurna.

Ma'ruf al Kharki (W. 200 H),yang mendefinisikan *Al Bidayah* adalah upaya mengambil hakikat dari kehidupan dan

putus asa terhadap apa yang ada di tangan makhluk, sedangkan Abu Turab al-Nakhsabi (W. 245 H). berpendapat bahwa sufi sejati tidak akan terkotori oleh apapun, justru dia akan membersihkan sesuatu.<sup>18</sup>

#### b) Al Mujahadat

Setiap manusia diamanahkan oleh Allah swt untuk berjuang di jalan-Nya. Maksud jihad disini adalah proses berjuang tadi. Sebenarnya berjuang bukan berarti berperang saja. Tetapi melaksanakan amar ma'aruf nahi munkar sudah merupakan perjuangan. Amalan untuk membersihkan rohani hendaklah berlandaskan syariat, tidak ada pengecualian. Tanpa syariat, tasawuf tidak akan bermakna. Contohnya, orang yang baik perilaku atau jiwanya yang suka bersedekah dan sebagainya tetapi tidak melaksanakan shalat, zakat, puasa dan menunaikan haji, maka ia bukanlah merupakan seorang muslim dalam arti yang sebenarnya. Ada juga orang yang mengaku pengamal tasawuf atau sufi tetapi menyatakan tidak perlu shalat, zakat, puasa dan sebagainya yang ditetapkan oleh syariat. Orang seperti ini akan berbahaya karena ia sudah sesat dan boleh jadi dia akan menyesatkan orang lain.

Sufi kelompok ini mencoba menghiasi diri dengan sesuatu perbuatan yang diingini oleh agama dan kebiasaan yang mulia. Ada dua orang tokoh dari kelompok ini, Abu Muhammad al-Jariri, yang mengatakan bahwa tasawuf adalah memasuki suatu akhlak sunni dan keluar dari semua makhluk rendah, dan Samnun al Muhib: yang mengatakan tasawuf

<sup>18</sup>Solihin dan Rosyid Anwar, *Akhlak Tasawuf, Manusia, Etika, dan Makna Hidup* (Cet. I; Bandung: Nuansa, 2005), h.152

adalah suatu keyakinan bahwa "Engkau tidak memiliki sesuatu dan tidak dimiliki sesuatu". 19 Dengan demikian tasawuf, adalah ilmu yang mengajarkan sifat manusia dari sifat-sifat tercela agar menjadi baik dan luhur, sehingga hatinya menjadi benar dan lurus dalam menuju ke jalan Allah swt.

# c) Al Mudzaqah

Al Mudzaqah adalah hasil yang diharapkan dari mengamalkan tasawuf. Kehidupan tasawuf menurut kelompok ini adalah segala kemauan ditundukkan untuk melarut dalam kehendak Tuhan dengan jalan rindu (al isyq) dan intuisi (al wajd). Segala umur, kegiatan, hati semuanya dikerahkan sehingga hubungannya dengan Allah terasa lebih kuat dan bersih. Tokoh yang mendeskripsikan kelompok ini adalah Abu Husain al-Muzyu, yang mengatakan tasawuf adalah berserah diri secara bulat kepada al Haq. Sedangkan al Junaid, mengatakan tasawuf adalah sikap seseorang yang merasa selalu bersama Allah tanpa penghubung. Tasawuf adalah keluar dari pekerti yang tercela dan masuk kepada budi pekerti yang terpuji.<sup>20</sup>

Ketiga definisi di atas jika dihubungkan satu dengan yang lain, maka tasawuf pada intinya adalah upaya untuk melatih jiwa dengan berbagai kegiatan yang dapat

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Solihin dan Rosyid Anwar, *Akhlak Tasawuf, Manusia, Etika, dan Makna Hidup,* h.153

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Solihin dan Rosyid Anwar, Akhlak Tasawuf, Manusia, Etika, dan Makna Hidup, h.153

membebaskan seseorang dari pengaruh kehidupan dunia sehingga dia dapat dekat dengan Allah.

Dengan demikian nampak jelas bahwa tasawuf sebagai ilmu agama, khusus berkaitan dengan aspek-aspek moral serta tingkah laku yang merupakan substansi Islam. Hakikat tasawuf adalah keadaan lain yang lebih baik dan lebih sempurna, yakni suatu perpindahan dari alam kebendaan kepada alam rohani.

Berdasarkan kajian terhadap tasawuf dari berbagai alirannya, ternyata tasawuf memiliki lima ciri khas atau karakteristik yaitu: Pertama: bahwa semua aliran tasawuf memiliki obsesi kedamaian dan kebahagiaan spiritual yang abadi. Tasawuf berfungsi sebagai pengendali berbagai kekuatan yang merusak keseimbangan daya dan getaran jiwa sehingga ia bebas dari pengaruh di luar hakikat dirinya. Kedua: Tasawuf semacam pengetahuan langsung yang didapat melalui tanggapan intuisi. Bahwa mencari hakikat kebenaran melalui penyingkapan tabir penghalang yang mengantarai sufi dengan realitas itu. Dengan terbukanya tirai penghalang maka sufi dapat melihat langsung dan merasakan realitas itu. Ketiga: Bahwa untuk meningkatkan kualitas moral yakni pemurnian jiwa melalui serial latihan yang keras dan berkelanjutan. Keempat: peleburan diri dengan sifat-sifat Tuhan atau penyatuan diri dengan-Nya dalam realitas yang tunggal. Kelima: pengungkapan pengalaman yang digunakan selalu memuat makna ganda, tetapi yang dimaksudkan

biasanya adalah makna apa yang ia rasa dan alami bukan arti harfiahnya, disebut *sathohat* (perasaan yang meluap).<sup>21</sup>

Jadi, apa yang diajarkan tasawuf tidak lain adalah bagaimana menyembah Tuhan dalam suatu kesadaran penuh bahwa kita berada di dekat-Nya, sehingga kita melihat-Nya, atau bahwa Ia senantiasa mengawasi kita, dan kita senantiasa berdiri di hadapan-Nya. Intisari dari mistisisme atau sufisme adalah kesadaran adanya komunikasi dan dialog antara ruh manusia dengan Tuhan dengan mengasingkan diri atau berkontemplasi<sup>22</sup>. Konteks dinamika tasawuf dengan jalan kontemplasi akan dapat tampil dalam segala kehidupan, bukan dengan pengasingan diri an sich, sehingga memungkinkan diterapkan oleh siapa saja, tanpa harus meninggalkan peran-perannya dalam kehidupan duniawi, seperti sebagai pendidik, pejabat, pedagang, dan lain sebagainya. Tasawuf bukan berarti pelarian kenyataan hidup, tetapi ia merupakan usaha mempersenjatai diri dengan nilai-nilai rohaniah yang akan menegakkannya pada saat menghadapi kehidupan materialistis, dan juga untuk merealisasikan keseimbangan jiwanya, sehingga timbul kemampuan menghadapi berbagai kesulitan atau masalah hidup.

Dengan kata lain dapat dinyatakan bahwa esensi tasawuf terletak pada pengejawantahan dari ajaran tentang *Ihsan*, salah satu dari tiga serangkai dari ajaran Islam yaitu

 $^{21}\mathrm{A.}$  Rivay Siregar, Tasawuf : Dari Sufisme Klasik ke Neo-Sufisme, h35-36

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, h. 56

Islam itu sendiri, Iman dan Ihsan. Esoterisme sufi adalah perwujudan dari sabda Nabi sendiri, bahwa Ihsan adalah keadaan di mana ketika kita menyembah Allah seolah-olah kita melihat-Nya dan kalaupun kita tidak melihat-Nya, maka Dia yang melihat kita. Apa yang diajarkan tasawuf tidak lain adalah bagaimana menyembah Allah dengan suatu kesadaran penuh bahwa kita berada di dekat-Nya, sehingga kita "melihat"-Nya atau bahwa Dia senantiasa mengawasi kita dan kita senantiasa berdiri di hadapan-Nya.

#### B. TASAWUF AKHLAKI DI ERA MODERNISASI

## 1. Urgensi Tasawuf

Tasawuf jika ditelaah secara mendalam, sebenarnya memiliki aspek-aspek strategis yang potensial dalam segala sendi kehidupan manusia, tetapi esensi tersebut akan sia-sia apabila umat Islam sendiri tidak mampu memanfaatkan "essence of values" dari tasawuf dengan sebaik-baiknya. Pada garis besarnya, tasawuf mempunyai peranan dan fungsi yang vital dalam pengembangan hidup manusia dengan segala amalan-amalan yang ada. Hal ini disebabkan karena umat manusia bukan hanya membutuhkan pemenuhan kebutuhan materi saja, tetapi juga memerlukan kebutuhan batin.

Nasib agama Islam di zaman modern ini juga sangat ditentukan oleh sejauh mana kemampuan umat Islam merespons secara tepat tuntutan dan perubahan sejarah yang terjadi di era modern. Sebagaimana pendapat Dadang Rahmad, bahwa fenomena munculnya tasawuf pada zaman modern ini merupakan salah satu usaha reinterpretasi dan reaktualisasi tertentu kepada ajaran agama Islam, dengan

tujuan agar tidak saja menjadi relevan bagi kehidupan modern, tetapi juga untuk mengefektifkan fungsinya sebagai "sumber makna hidup" bagi pemeluknya.<sup>23</sup>

Di tengah-tengah situasi masyarakat yang cenderung mengarah kepada dekadensi akhlak seperti dengan munculnya gejala-gejala yang mulai nampak saat ini dan dampak negatifnya mulai terasa dalam kehidupan, masalah mendapatkan perhatian tasawuf mulai dan peranannya untuk terlibat secara aktif mengatasi masalahmasalah tersebut. Terjadinya kebakaran hutan dengan segala akibatnya yang merugikan, praktek pengguguran kandungan pembunuhan, pemerkosaan, (aborsi), penipuan, penyalahgunaan obat-obat terlarang, pergaulan bebas yang mengarah pada perilaku penyimpangan seksual, penimbunan harta kekayaan dengan dampaknya yang menjurus pada kesenjangan sosial, disia-siakannya masalah keadilan dan lain sebagainya adalah bermula dari kekotoran jiwa manusia, yaitu jiwa yang jauh dari bimbingan Tuhan, yang disebabkan ia tidak pernah mencoba mendekati-Nya.

Untuk mengatasi masalah ini tasawuflah yang memiliki potensi dan otoritas, karena di dalam tasawuf dibina secara intensif tentang cara-cara agar seseorang selalu merasakan kehadiran Tuhan dalam dirinya. Dengan cara demikian. Ia akan malu berbuat menyimpang, karena merasa diperhatikan oleh Tuhan.<sup>24</sup>

<sup>23</sup>Dadang Kahmad, *Tarekat dalam Islam: Spiritualitas Masyarakat Modern*, (Bandung: Pustaka Setia, 2002), h. 70

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: Raja

Dengan mengimplementasikan ajaran-ajaran tasawuf, maka manusia akan sadar bahwa semua yang ada di dunia ini (termasuk eksistensi ilmu pengetahuan dan teknologi modern) tidak lain adalah milik Allah. Dengan demikian, maka eksistensi modernisasi harus dimanfaatkan dalam batas-batas kepentingan ilahiyah yakni digunakan sebesar-besarnya untuk kepentingan manusia, bukan justru sebaliknya, membuat kerusakan di dunia. Modernisasi mengantarkan manusia ke tingkat religiusitas yang agung, yakni pencarian terus menerus bentuk-bentuk baru, baik lewat usaha kreatif maupun kemampuan penalaran. Kreativitas menganjurkan tersebut manusia untuk memikirkan masalah modernisasi dan terus meningkatkannya.

#### 2. Akhlak dan Modernisasi

Esensi agama Islam adalah akhlak, yaitu akhlak antara seorang hamba dengan Tuhannya, antara seorang dengan dirinya sendiri, antara dia dengan orang lain, termasuk anggota masyarakat dengan lingkungannya. Akhlak yang terjalin dalam hubungan antar hamba dengan Tuhan menegasikan berbagai akhlak yang buruk, seperti tamak, rakus, gila harta, menindas, mengabdikan diri kepada selain khalik, membiarkan orang yang lemah dan berkhianat. Namun sebaliknya, mengedepankan akhlak kebajikan (terpuji) bisa menambah kesempurnaan iman seseorang, karena seorang mukmin yang sempurna adalah mereka yang paling

sempurna akhlaknya. Dalam agama Islam hal tersebut bisa dicapai, setelah seseorang beriman-percaya pada rukun Iman dan juga menjalankan syariat Islam sebagaimana dalam rukun Islam. Jadi tiga komponen utama dari ajaran Islam, yakni Iman, Islam dan Ihsan harus seiring dan sejalan dalam kehidupan seorang muslim.

Akhlak seseorang dengan sendirinya melahirkan tindakan positif bagi dirinya, seperti menjaga kesehatan jiwa dan raga, menjaga fitrah dan memenuhi kebutuhan-kebutuhan ruh dan jasmani. Dengan demikian, krisis spiritual tidak akan terjadi padanya. Selanjutnya akhlak yang terjalin pada hubungan antara seorang dengan orang lain, menyebabkan keharmonisan, kedamaian dan keselarasan dalam hidup yang dapat mencegah, mengobati berbagai krisis (spiritual, akhlak dan budaya).

Tercerabutnya akar spiritualitas dari panggung kehidupan, salah satunya disebabkan oleh pola hidup global yang serba dilayani perangkat teknologi yang serba otomat. Kondisi seperti ini kemudian menimbulkan berbagai kritik dan usaha pencarian paradigma baru yang diharapkan membawa kesadaran untuk hidup bermakna. "Organized religion"—yang dilihat sebelah mata hanya pada aspek formalnya—tidak selamanya dianggap dapat berikan terapi kehampaan dan kegersangan hidup. Dari kondisi ini, kemudian timbul gejala pencarian makna hidup dan pemenuhan diri yang sarat dengan spiritualitas. Upaya ini diharapkan dapat mengatasi derita alienasi manusia modern.

Umat manusia telah terbentuk, sebagaimana produk industri itu sendiri. Tak ada lagi keunikan; yang ada hanyalah kekakuan yang seragam sehingga secara sadar atau tidak sadar, manusia berangsur-angsur kehilangan asas kemerdekaannya. Padahal itulah yang dijadikan tumpuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Itikad dikembangkannya ilmu pengetahuan dan teknologi sebagai pembebasan keterbatasan manusia, justru menghadirkan kerumitan hidup dan kegelapan ruang spiritual. Waktu yang berjalan telah dianggap terlampau cepat berlalu tanpa makna, tanpa membawa penyelesaian masalah hidup yang direncanakan.

Manusia terpacu oleh situasi mekanistis yang telah diciptakannya sendiri sehingga kehilangan waktu untuk merenungkan ayat-ayat Allah dan makna hidupnya. Manusia telah kehilangan kontak secara manusiawi dalam tata hubungan antar manusia karena manusia telah menjadi egoistis. Manusia kehilangan kontak dengan alam, sehingga menimbulkan kerusakan lingkungan menjadi masalah utama dalam hidup modern. Manusia telah kehilangan orientasi, tidak tahu ke mana arah hidup tertuju. Di sinilah manusia telah kehilangan segala-galanya.<sup>25</sup>

Dalam perjalanan umat manusia menuju masyarakat industrial seperti yang diuraikan terdahulu, proses yang menyertainya akan menimbulkan pergeseran nilai dan benturan budaya yang tidak dapat dielakkan karena memang budaya santai dari masyarakat agraris yang bertenaga hewani

<sup>25</sup>Dadang Kahmad, *Sosiologi Agama* (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2000), h. 198

\_

berlainan dengan budaya tepat waktu pada masyarakat industrial yang tenaganya serba mesin, dan nilai-nilai bergeser pada saat wanita, yang semula sangat terikat dengan rumah dan keluarga, merasa bebas menggunakan kendaraan bermesin sebagai sarana transportasi dan pesawat telepon sebagai alat komunikasi. Dengan keimanan dan ketakwaan dapatlah dipilih nilai-nilai baru dan budaya baru yang sesuai dengan ajaran agama.<sup>26</sup>

Keterkaitan manusia modern kepada dunia spiritual, pada intinya ingin mencari keseimbangan baru dalam hidup. Kaum eksistensialisme, misalnya memandang manusia pada dasarnya ingin kembali pada kemerdekaannya yang telah tereduksi dalam kehidupan modern. Kehidupan modern dalam perspektif tersebut dapat dicapai apabila manusia senantiasa melakukan transformasi di segala bidang kehidupan.

### 3. Tasawuf dan Akhlak

Tasawuf berarti semangat Islam, sebab semua hukum Islam berdasarkan landasan akhlak. Dalam hal ini Hamka menyebutnya sebagai "tasawuf modern", yaitu "keluar dari budi pekerti yang tercela dan masuk kepada budi pekerti yang terpuji". Maksudnya adalah membersihkan jiwa, mendidik dan mempertinggi derajat budi, menekankan segala kelobaan dan kerakusan, memerangi syahwat yang berlebihan dari keperluan untuk kesentosaan diri. Kemudian tasawuf

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Achmad Baiquni, Al-Qur'an; Ilmu Pengetahuan dan Teknologi (Yogyakarta: Dana Bhakti Prima Yasa, 1995), h. 154

"akhlak" ini dari awalnya, dalam beberapa aspek utama, bahkan mengatur untuk mengikat doktrin al-Qur'an. Kenyataannya, untuk menyebutnya "akhlak" merupakan penyalahgunaan istilah. Akhlak menguasai hubungan intramanusia dan akhlakitas al-Qur'an melakukan ini dengan sense of presence of God (rasa kehadiran Tuhan) yang kuat<sup>27</sup>

Tetapi doktrin sufi terhadap perasaan berdosa dan pengangkatan diri yang bersifat asketisme membalikkan akhlak positif al-Qur'an ini ke dalam perjuangan melawan diri. Manusia dituntut bergulat dengan dirinya. Dimensi hubungan intra-manusia, yang merupakan inti dari akhlak al-Qur'an, secara praktis dihapus. Jika ini tidak terjadi, tasawuf akan menjadi aset spiritual Islam yang sangat positif.28 Sebenarnya dalam wacana intelektual pun ada satu konsep paham tasawuf yang tetap mempertahankan esensi awal dari tasawuf, yaitu akhlak. Itu sebabnya dapat disebut ' tasawuf akhlaki'. Perlu ditegaskan di sini, mengapa "akhlak" disebut tasawuf, karena arahnya awal dari melaksanakan hidup "sederhana" dan sikap hidup ini pada akhirnya membuahkan tindakan akhlak.

Esensi dari tasawuf akhlaki dalam kehidupan masyarakat modern memiliki fungsi sebagai berikut:

<sup>27</sup>Hamka, *Tasawuf Modern* (Jakarta: Pustaka Panji Mas, 1996), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Fazlur Rahman, *Gelombang Perubahan dalam Islam: Studi Fundamentalis Islam*, terj. Aan Fahmia, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000), h. 154

# 1. Pendidikan Akhlak-Spiritual

Kebangkitan spiritualitas terjadi di mana-mana, baik di Barat maupun dunia Islam. Di dunia Barat, kecenderungan untuk kembali pada spiritualitas ditandai dengan semakin merebaknya gerakan fundamentalisme agama dan kerohanian, terlepas dari gerakan ini menimbulkan persoalan psikologis maupun sosiologis. Sementara di kalangan umat Islam ditandai dengan berbagai artikulasi keagamaan seperti fundamentalisme Islam, yang ekstrem dan menakutkan sampai pada bentuk artikulasi esoterik seperti akhir-akhir ini menggejala, yaitu gerakan sufisme (tasawuf).

Kebangkitan agama juga bisa ditandai dengan kebangkitan spiritual. Akibat proses modernisasi yang membawa dampak krisis batin manusia, maka orang cenderung mencari ketenangan dengan masuk ke dalam dunia sufi. Gejala bangkitnya sufisme itu bisa dilihat dalam hampir semua lapisan masyarakat muslim. Di negaranegara Barat, kelompok-kelompok tasawuf dan tarekat menjadi daya tarik orang memeluk Islam. Ketertarikan terhadap spiritualisme Islam itu bukan saja ditunjukkan oleh massa tetapi juga kalangan elit intelektual, seperti Sayyed Naquib Alatas, Sayyed Hossein Nasr, Martin Lings, Hamid Algar dan Mohammad Asad (*Lepold Weiss*).<sup>29</sup>

<sup>29</sup>Syafiq A. Mughni, *Nilai-nilai Islam : Perumusan Ajaran dan Upaya Aktualisasi* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), h. 258.

Masyarakat Barat kini bisa dijadikan contoh, mereka kini sedang meringkuk dalam penyakit jiwa. Penyakit akhlak yang penuh dengan dosa dan kerusuhan masyarakatnya yang materialistis di permukaan bumi penuh oleh kemarahan yang merupakan masyarakat celaka sengsara.<sup>30</sup> Akan tetapi, pada kenyataannya, rasionalisme, materialisme, sekularisme, tidak menambah kebahagiaan hidup, justru menimbulkan dehumanisasi yang berakibat pada kegelisahan hidup. Lebih jauh, para ilmuwan menyebut era tercerabutnya nilai-nilai humanis sebagai the age anxiety (abad kecemasan). Gejalanya antara lain, munculnya krisis dalam setiap aspek kehidupan manusia. Mulai dari lingkungan akibat pencemaran industri, perubahan tata nilai, peperangan, lunturnya nilainilai tradisi dan penghayatan agama sebagai efek samping teknologi dan industri-modernisasi, serta munculnya berbagai penyakit yang mengerikan dan disembuhkan. Semua gejala tersebut menjadi momok bagi masyarakat modern.

Masyarakat modern dihantui akan kecemasan, kegelisahan, frustrasi, depresi, kehilangan semangat hidup dan penyakit psikosomatis lainnya, khususnya di kota-kota besar. Di mana beban psikologis ini sudah begitu mewabah. Sehingga banyak orang modern menderita eksistensial vacuun (kehampaan hidup) yang diakibatkan

 $^{30}{\rm Kahar}$  Masyhur, *Membina Akhlak dan Akhlak* (Jakarta: Rineka Cipta, 1994), h. 136.

oleh rasa hidup tak bermakna.<sup>31</sup> Untuk menanggulangi penyakit tersebut banyak upaya yang mereka lakukan, antara lain, konsultasi dengan berbagai ahli; dokter, psikolog, psikiater dan sebagainya. Ada juga yang lari dari kenyataan dengan minum-minuman keras, mengonsumsi obat-obat terlarang dan perilaku yang menyimpang dari norma-norma agama. Tetapi tak jarang pula, mereka kembali ke pangkuan agama, yang mereka wujudkan dengan mengikuti pengajian-pengajian dan menjalankan ajaran tasawuf. Tasawuf menjadi tempat berteduh bagi orang-orang modern. Tasawuf menawarkan kekayaan spiritual yang bernilai tinggi. Lantas tasawuf banyak diburu orang. Orang-orang baru sadar akan urgensi pemenuhan spiritualitas.

Penjelasan tersebut, jelaslah bahwa tasawuf mempunyai arti penting bagi manusia modern, di mana tasawuf mengingatkan manusia bahwa dirinya bukanlah sebuah robot, melainkan makhluk jasmaniah dan rohaniah. Keduanya tidak bisa dipisahkan, sebagai makhluk dualitas ini, manusia mempunyai potensi untuk berhubungan dengan dunia materi dan dunia spiritual. Meminjam istilah Jalaluddin Rahmat sebagaimana dikutip Sulaiman al-Kumayi, manusia adalah "radio dua band" yang mampu menangkap gelombang panjang dan gelombang pendek. Ia mampu menangkap hukum-hukum alam di balik gejala-

<sup>31</sup>Mu'allim, "Dari Kesadaran Spiritual ke Tasawuf Sosial, h. 6.

gejala fisik yang diamatinya, tetapi ia juga mampu menyadap isyarat-isyarat gaib dari alam yang lebih luas.<sup>32</sup>

Tasawuf bukanlah spiritualitas yang sekedar menjadi tempat pengasingan diri. Ia berusaha menampilkan visi religius otentik yang mengarahkan diri untuk melampaui diri. Sebuah visi yang tepat dalam menafsirkan dunia yang melingkupi seluruh realitas di dalamnya. Sebuah komitmen yang lebih besar dari sekedar perkembangan pribadi dan spiritualitas -an sich. Sebuah obsesi yang lebih tinggi dari sekedar pemahaman hidup di dunia dan materi. Tasawuf merupakan bentuk ajaran Islam, banyak menjanjikan hasrat hidup manusia seutuhnya daripada janji-janji spiritualisme. Ia bukan hanya untuk memahami realitas alam, tetapi ia juga untuk memahami eksistensi dari tingkat yang paling rendah hingga yang paling tinggi, yaitu kehadiran Ilahiah.<sup>33</sup> Fungsi tasawuf sebagai terapi krisis spiritual sebagai berikut:

- 1. Tasawuf secara psikologis, merupakan hasil dari berbagai pengalaman spiritual dan merupakan bentuk dari pengetahuan langsung mengenai realitas-realitas ketuhanan yang cenderung menjadi inovator dalam agama. Pengalaman keagamaan ini memberikan sugesti dan pemuasan (pemenuhan kebutuhan) yang luar biasa bagi pemeluk agama.
- 2. Kehadiran Tuhan dalam bentuk pengalaman mistis dapat menimbulkan keyakinan yang sangat kuat. Perasaan mistik mampu menjadi *akhlak force* bagi amal-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Sulaiman Al-Kumayi, "Urban Sufism....., h. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ahmad Najib Burhani, ...... 166.

- amal shalih. Dan selanjutnya, amal shalih akan membuahkan pengalaman-pengalaman mistis yang lain dengan lebih tinggi kualitasnya.
- 3. Dalam tasawuf, hubungan seorang dengan Allah dijalin atas rasa kecintaan. Allah bagi Sufi, bukanlah Dzat yang menakutkan, tetapi Dia adalah Dzat yang Sempurna, Indah, Penyayang dan Pengasih, Kekal, *al-Haq*, serta selalu hadir kapan pun dan di mana pun. Oleh karena itu, Dia adalah Dzat yang paling patut dicintai dan di abdi. Hubungan yang mesra ini akan mendorong seseorang untuk melakukan sesuatu yang baik, lebih baik bahkan yang terbaik.<sup>34</sup>

Hubungan tersebut dapat menjadi alat kontrol atas penyimpangan dari berbagai perbuatan yang tercela. Melakukan akhlak yang tidak terpuji berarti menodai dan mengkhianati makna mahabbah yang telah terjalin. Akhlak yang menjadi inti dari ajaran tasawuf yang dapat mendorong manusia untuk memelihara dirinya dari meninggalkan kebutuhan-kebutuhan spiritualitasnya. Tasawuf mempunyai potensi besar yang mampu menawarkan pembebasan spiritual, mengajak manusia mengenal dirinya dan mengenal Tuhannya. Tasawuf menjadi penuntun hidup berakhlak, sehingga dapat menunjukkan eksistensi manusia sebagai makhluk termulia di muka bumi ini (ahsani taqwiim).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Abdul Muhayya, "Peranan Tasawuf dalam Menanggulangi Krisis Spiritual", dalam M. Amin Syukur dan Abdul Muhayya', (eds.), *Tasawuf dan Krisis*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), h. 26.

# 2. Pendidikan Akhlak - Kepribadian

Tujuan tasawuf adalah untuk akhlak *elaboration perfection*, kesempurnaan etika. Tanpa kesempurnaan etika manusia tidak bisa maju lebih jauh lagi. Salah satu landasan tasawuf adalah kesempurnaan etika, dalam sejarah tasawuf bahwa tujuan tasawuf ini pada dasarnya merupakan etika Islam. Akhlak yang luhur merupakan dasar tasawuf dan akhlak dalam bentuknya yang paling tinggi adalah buah tasawuf. Akhlak yang utama merupakan semboyan sufi, di antara dasar dan buahnya. Akhlak selalu menyertai seorang sufi. Bukan berarti bahwa akhlak tadi adalah tasawuf.<sup>35</sup> Tasawuf bukanlah satusatunya sumber akhlak dalam kehidupan manusia, melainkan hanya salah satu sumber akhlak yang berasal dari ajaran Islam, khususnya bagi ahli tasawuf (sufi).

Akhlak dalam aktivitas yang diajarkan oleh tasawuf untuk mengangkat manusia ke tingkatan *shafa al-tauhid*. Pada tahap inilah manusia akan memiliki akhlak kepada Allah. Dan manakala seseorang dapat berperilaku dengan perilaku Allah, akan terjadi keselarasan dan keharmonisan antara kehendak manusia dengan *Iradah*-Nya. Sebagai konsekuensinya, seorang tidak akan mengadakan aktivitas kecuali aktivitas yang positif dan membawa manfaat, serta selaras dengan tuntutan Allah. Menurut al-Ghazali,

<sup>35</sup>Abdul Halim Mahmud, Hal Ihwal Tasawuf: Analisa tentang Al-Munqidz Minadh Dhalal (Penyelamat dari Kesesatan) oleh Imam al-Ghzali, terj. Abu Bakar Basymeleh, (Jakarta: Daarul Ihya', 1986), h. 210.

sebagaimana dikutip M. Amin Syukur, manusia dengan akalnya ibarat pengendara kuda, pergi berburu. Syahwat ibarat kuda, sedang marahnya seperti anjing. Jika pengendali cerdik, kudanya terlatih dan anjingnya terdidik, pasti akan memperoleh kemenangan. Dan sebaliknya apabila ia tidak pandai, kudanya tidak patuh, pasti akan mendapatkan kebinasaan, tidak mungkin memperoleh sesuatu yang dicarinya. Demikian juga, apabila jiwa seseorang bodoh, syahwatnya keras, tidak bisa diarahkan dan nafsu amarahnya tak dapat dikuasai, niscaya akan mendapatkan kesengsaraan dalam hidup ini-36

Akibat modernisasi dan industrialisasi, manusia mengalami *degradasi* akhlak yang dapat menjatuhkan harkat dan martabatnya. Kehidupan modern seperti sekarang ini sering menampilkan sifat-sifat yang tidak terpuji, terutama dalam menghadapi materi yang gemerlap ini. Sifat-sifat yang tidak terpuji tersebut adalah *hirsh*, yaitu keinginan yang berlebih-lebihan terhadap materi. Dari sifat ini tumbuh perilaku menyimpang, seperti korupsi dan manipulasi. Sifat kedua ialah *al-hasud*, yaitu menginginkan agar nikmat orang lain sirna dan beralih kepada dirinya. Sifat *riya'*, yaitu sifat suka memamerkan harta atau kebaikan diri dan sebagainya dari berbagai sifat hati.<sup>37</sup>

Cara menghilangkan sifat-sifat tersebut ialah dengan mengadakan penghayatan atas keimanan dan ibadahnya,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>M. Amin Syukur, *Metodologi Studi Islam* (Semarang: Bima Sakti, 2000), h. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> M. Amin Syukur, *Menggugat Tasawuf.....*, h. 114 –115.

mengadakan latihan secara bersungguh-sungguh, berusaha merubah sifat-sifatnya itu dengan mencari waktu yang tepat. Karena kadang-kadang sifat tercela itu muncul dalam keadaan yang tidak tersadari, maka seyogianya setiap muslim selalu mengadakan introspeksi (muhasabah) terhadap dirinya. Memang diakui bahwa manusia dalam kehidupannya selalu berkompetisi dengan hawa nafsunya yang selalu ingin menguasainya. Agar posisi seseorang berbalik, yakni hawa nafsunya dikuasai oleh akal yang telah mendapat bimbingan wahyu, dalam dunia tasawuf diajarkan berbagai cara, seperti riyadhah (latihan) dan mujahadah (bersungguh-sungguh) dalam melawan hawa nafsu tadi. Dengan jalan ini diharapkan seseorang mendapatkan jalan yang diridlai Allah swt.<sup>38</sup>

Dalam struktur maqamat, mengandung beberapa karakteristik dasar yang seharusnya dimiliki oleh seorang sufi. Seorang yang ada pada magam taubat memiliki untuk mengontrol stabilitas kemampuan nafsunya, menjauhkan nafsu dari kecenderungan jahat dan hanya melakukan yang baik dan bernilai. Seorang yang ada pada maqam wara', secara tegas berupaya meninggalkan hal-hal yang belum jelas guna dan manfaatnya dan hanya memilih sesuatu yang jelas kemanfaatannya. Seorang sufi yang zuhud hanya akan memilih sesuatu berdasarkan pada nilai kemanfaatannya, baik bagi dirinya maupun orang lain. Ia tidak akan terpengaruh pada keindahan kulit luarnya atau kenikmatan yang bersifat sementara, karena seorang zuhud

<sup>38</sup> M. Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern,...... h. 181.

lebih melihat sesuatu dari substansinya. Kebahagiaan dan kepentingan material hanyalah bersifat sementara, karena kebahagiaan yang abadi baginya adalah kebahagiaan yang bersifat spiritual.<sup>39</sup>

Dengan demikian zuhud dapat dijadikan benteng untuk membangun diri dari dalam sendiri, terutama dalam menghadapi gemerlapnya materi. Dengan zuhud akan tampil sifat positif lainnya, seperti sifat *qana'ah* (menerima apa yang telah ada/dimiliki), tawakal (pasrah diri kepada Allah swt.) dan syukur, yakni menerima nikmat dengan lapang dan mempergunakan sesuai dengan fungsi dan proporsinya.

#### 3. Pendidikan Akhlak - Sosial

Tasawuf yang dipraktekkan masa kini harus memperhatikan masalah kemanusiaan dalam kehidupan sosial yang merupakan bagian dari keberagamaan para sufi. Tujuan yang dapat dicapai tetap sama yaitu ketenangan, kedamaian dan kebahagiaan intuitif tetapi kemudian dikembangkan bukan hanya untuk individu melainkan juga dalam bentuk kesalehan sosial.

Profil pengamal tasawuf sosial ini tidak semata-mata berakhir pada kesalehan individual melainkan berupaya untuk membangun kesalehan sosial bagi masyarakat di sekitarnya. Mereka tidak hanya memburu surga bagi

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Hasyim Muhammad, *Dialog antara Tasawuf dan Psikologi, Dialog antara Tasawuf dan Psikologi,* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), h. 120

dirinya sendiri dalam keterasingan, melainkan justru membangun surga untuk orang banyak dalam kehidupan sosial. $^{40}$ 

M. Amin Syukur berpendapat bahwa dalam pengamalan tasawuf terdapat dua model, yaitu: *Pertama*, tasawuf yang berorientasi pada perubahan individu atau perubahan internal (*internal shift*). Di sini individu berusaha untuk membenahi jiwa dan batin. Tasawuf merupakan gerakan dan proses merubah dan menata hati, sehingga dalam diri dan perilaku individu berubah dari berakhlak buruk (*akhlak sayyiah*) menjadi berakhlak baik (*akhlak karimah*). *Kedua*, pada tahap berikutnya perubahan individu ditransformasikan pada aspek sosial. Mulai dari lingkungan terdekat, keluarga dan masyarakat sekitarnya.<sup>41</sup>

Gerakan tasawuf tidak hanya berkutat pada ritual yang bersifat vertikal, namun maju pada garda depan sebagai ritual sosial. Tasawuf membawa visi dan misi transformasi sosial, di mana tasawuf harus mampu menjadi solusi alternatif pemecahan problem-problem sosial untuk menuju era sosial baru. Krisis yang menerpa negeri ini, bukan saja sebatas pada krisis moneter, ekonomi, politik, hukum, sosial dan seterusnya, tetapi berpangkal dan berujung pada krisis akhlak dan spiritual. Jika dirunut krisis tersebut adalah buah dari krisis spiritual keagamaan.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Abdul Muhayya, Peranan Tasawuf dalam Menanggulangi Krisis Spiritual.... h.126.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Mu'allim, "Dari Kesadaran Spiritual ke Tasawuf Sosial, h. 7.

Pentingnya *esoterisme* dalam Islam yakni tasawuf tak bisa dipungkiri. Konsepsi al-Qur'an bahwa dunia ini riil, bukan maya. Beberapa ayat menegaskan agar manusia beriman kepada Allah, hari akhir dan amal shaleh. Ketiga term itu merupakan isyarat sekaligus formulasi yang menyatukan dimensi spiritual yang mengarah pada realitas *transedental* dan aktifitas kongrit dalam sejarah.

demikian manusia tidak hanya telah kehilangan wawasan spiritualnya dalam memahami kekuatan-kekuatan alam, melainkan juga tidak mengembangkan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi modern dengan mengindahkan nilai-nilai akhlak dan spiritual yang bersumber kepada keutuhan dan keseimbangan yang mencerminkan keagungan, keindahan dan kesempurnaan Tuhan yang tidak menghendaki apapun kecuali kebaikan dan kebajikan bagi makhluknya. Jika manusia dalam hatinya selalu dipenuhi dengan nafsu duniawi, selalu menjadikan teknologi modern sebagai sesuatu yang paling berharga. Agar Tuhan, dapat menerima cahaya manusia menghilangkan akhlak yang negatif terhadap penggunaan ilmu pengetahuan dan teknologi modern dan mengarahkan yang dikuasainya kepada hal-hal yang konstruktif terhadap kehidupan manusia. Yang diperlukan adalah sikap istigamah pada setiap masa dan mungkin lebih-lebih lagi diperlukan di zaman modern ini, karena kemodernan bercirikan perubahan. Istiqamah di sini bukan berarti statis, melainkan lebih dekat kepada arti stabilitas yang dinamis. Dapat dikiaskan dengan kendaraan bermotor; semakin tinggi teknologi suatu mobil, semakin mampu dia melaju dengan cepat tanpa guncangan.

Maka disebut mobil itu memiliki stabilitas atau *istiqamah.* Mobil disebut stabil bukanlah pada waktu dia berhenti, tapi justru ketika dia melaju dengan cepat.<sup>42</sup>

Tanggung jawab tasawuf akhlaki bukanlah dengan melarikan diri dari kehidupan dunia nyata, sebagai mana ditujukan oleh sementara orang yang kurang setuju terhadap tasawuf, akan tetapi ia adalah suatu usaha mempersenjatai diri dengan nilai-nilai rohaniah yang baru, yang akan membentengi diri saat menghadapi problema hidup dan serba materialistik, kehidupan yang dan berusaha keseimbangan merealisasikan iiwa sehingga timbul kemampuan menghadapi beragam problem tersebut dengan sikap optimis.

Nilai-nilai pendidikan akhlak dalam tasawuf akhlaki tersebut, antara lain: *Pertama*, tasawuf akhlaki merupakan basis yang bersifat fitri pada setiap manusia. Tasawuf merupakan potensi ilahiyah yang ada dalam diri manusia yang berfungsi di antaranya untuk mendesain corak peradaban dunia, sehingga tasawuf dapat mewarnai segala aktivitasnya baik yang berdimensi sosial, politik, ekonomi maupun kebudayaan. *Kedua*, tasawuf akhlaki bisa berfungsi sebagai alat pengendali dan pengontrol, agar dimensi kemanusiaan tidak ternodai oleh modernisasi yang mengarah pada dekadensi akhlak, kemanusiaan dan keislaman.

<sup>42</sup>Nurcholish Madjid, Pintu-pintu Menuju Tuhan (Jakarta: Paramadina, 1995), h. 175.

Dengan demikian tasawuf akan menghantarkan manusia pada tercapainya "supreme akhlaki" (keunggulan akhlak). Sehingga bisa mencapai insan Kamil, mencontoh tokoh sufi ideal dan terbesar dalam sejarah Islam, yakni Nabi Muhammad Saw, karena beliaulah suri-tauladan terbaik bagi seluruh umat manusia, sebagaimana ditegaskan Allah swt. dalam firman-Nya dalam (Q.S. al- Ahzab: 21).

Terjemahnya:

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri tauladan yang baik bagimu, (yaitu) bagi orang-orang yang mengharap rahmat Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak menyebut Allah.<sup>43</sup>

Hal ini juga sangat sesuai dengan misi kerasulan Nabi Muhammad Saw, seperti sabda beliau :

Artinya:

Dari Abu Hurairah berkata, Rasulullah Saw bersabda: Sesungguhnya saya diutus hanyalah untuk

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Mohammad Taufiq, Quran in The Word Ver1.2.0, QS/33: 21

menyempurnakan kemuliaan akhlak.<sup>44</sup> (H.R. Ahmad Ibn Hambal)

Jadi beliau diutus Allah swt. sebagai Rasul, hanyalah untuk menyempurnakan akhlak manusia, sekaligus sebagai rahmat bagi alam semesta.

Dengan tasawuf akhlaki, pada dasarnya juga bertujuan sama, di mana pada akhirnya bisa menjadi dan menciptakan rahmat bagi seluruh alam semesta (rahmatan lil-'alamiin). Sebab dalam tasawuf akhlaki terdapat prinsip-prinsip positif yang mampu mengembangkan masa depan manusia, seperti melakukan introspeksi (muhasabah) baik dalam kaitannya dengan masalah-masalah vertikal maupun horizontal, kemudian meluruskan hal-hal yang kurang baik, selalu berzikir (dalam arti yang seluas-luasnya) kepada Allah swt. sebagai sumber gerak, sumber kenormatifan, sumber motivasi dan sumber nilai yang dapat dijadikan acuan hidup.

# C. Zuhud sebagai Gerakan Akhlak Islam

Secara etimologis zuhud berarti رغب عن شيئ و ترکه artinya tidak tertarik terhadap sesuatu dan meninggalkannya. Zahada fi al-dunyaa berarti mengosongkan diri dari kesenangan dunia untuk ibadah. Orang yang melakukan zuhud disebut zahid,

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Imam Ibn Hambal, *Musnad Ahmad Ibn Hambal*, Jilid II, (Beirut: Daar al-Fikr, t. th.), h. 381.

*zuhhad* atau *zahidun*. *Zahidah* jamaknya *zuhdan*, artinya kecil atau sedikit. <sup>45</sup>

Akhlak merupakan sikap jiwa yang tertanam dalam hati, yang mendorong seseorang melakukan perbuatannya dengan mudah, tanpa dipikir dan direnungkan terlebih dahulu. Pengertian yang mengandung arti bahwa akhlak merupakan perbuatan seseorang yang telah mendarah daging dan telah menjadi adat kebiasaan, sehingga menjadi otomatis melakukannya. Di sisi lain penilaian terhadap suatu perbuatan itu dititikberatkan pada motifnya. Zuhud dalam kaitannya dengan akhlak adalah sikap batin seseorang dalam menghadapi dunia ini.

Berbicara tentang arti zuhud secara terminologi, maka tidak bisa dilepaskan dari dua hal. Pertama, *zuhud* sebagai bagian yang tidak bisa dipisahkan dari tasawuf. Kedua *zuhud* sebagai moral (akhlak Islam dan gerakan protes). Apabila tasawuf diartikan adanya kesadaran dan komunikasi langsung antara manusia dengan Tuhan sebagai perwujudan *ihsān*, maka zuhud merupakan suatu stasiun (*maqām*) menuju tercapainya "perjumpaan" atau makrifat kepada-Nya. Dalam posisi ini menurut A. Mukti Ali, zuhud berarti menghindar dari kehendak terhadap hal-hal yang bersifat menghindar dari berkehendak terhadap hal-hal yang bersifat duniawi atau *mā siwā Allāh*. Zuhud disini berupaya menjauhkan diri dari

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>M. Amin Syukur, *Zuhud di Abad Modern* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), h. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Ibnu Maskawaih, *Tahzib al-Akhlaq wa Tathir al-I'tiqad*. (Mesir: Muhammad 'Ali Sabih, 1959), h. 31

kelezatan dunia dan mengingkari kelezatan itu meskipun halal, dengan jalan berpuasa yang kadang-kadang pelaksanaannya melebihi apa yang ditentukan oleh agama. Semuanya itu dimaksudkan demi meraih keuntungan akhirat dan tercapainya tujuan tasawuf. yakni *ridā*, bertemu dan ma'rifat Allah swt.<sup>47</sup>

Menurut Amin Syukur bahwa zuhud secara terminologi tidak bisa dilepaskan dari dua hal. *Pertama*, zuhud sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari tasawuf. *Kedua*, zuhud sebagai moral (akhlak) Islam dan gerakan protes. *Makna pertama*, apabila tasawuf diartikan adanya kesadaran dan komunikasi langsung antara manusia dengan Tuhan sebagai perwujudan *ihsan*, maka zuhud merupakan suatu stasiun (*maqam*) menuju tercapainya perjumpaan atau *ma`rifat* kada-Nya.<sup>48</sup>

Makna kedua, zuhud dipahami sebagai sikap hidup yang seharusnya dilakukan oleh seorang Muslim dalam menatap dunia fana` ini. Dunia dipandang sebagai sarana ibadah untuk meraih keridhaan Allah swt. bukan untuk tujuan hidup. Zuhud adalah hilangnya ketergantungan hati terhadap harta, bukan berarti sepi dari harta. Di sini zuhud berarti tidak merasa bangga atas kemewahan dunia yang telah ada di tangan, dan tidak merasa bersedih karena hilangnya kemewahan itu dari tangannya. Bagi Abu al-Wafa al-Tafzani,

<sup>47</sup>Arti makna Zuhud dan Wara, dalam <u>http://pendidikan-muhammadyusri.blogspot.com/2009/12/wara dan-zuhud.html</u>. (Tanggal 23 Pebruari 2014)

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> M. Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern, h. 2

zuhud ini bukanlah kependetaan atau terputusnya kehidupan duniawi, akan tetapi merupakan hikmah pemahaman yang membuat seseorang memiliki pandangan khusus terhadap kehidupan dunia itu. Mereka tetap bekerja dan berusaha, namun kehidupan duniawi itu tidak menguasai kecenderungan kalbunya dan tidak membuat mereka mengingkari Tuhan.<sup>49</sup>

Menurut Imam al-Ghazali hakikat zuhud ialah berpaling dari sesuatu yang di benci kepada sesuatu yang lebih baik, benci dunia, mencintai akhirat, atau berpaling dari selain Allah kepada Allah semata. Firman Allah dalam Quran surat al-Imran ayat 152 :

Terjemahnya

.....Di antaramu ada orang yang menghendaki dunia dan di antara kamu ada orang yang menghendaki akhirat.....

Dalam ayat di atas, Imam Ghozali menjelaskan, Ketahuilah bahwa zuhud itu tidaklah meninggalkan harta dan mencurahkannya untuk jalan kemurahan hati, berkasih sayang dan menurut jalan kecenderungan hati dan serta atas jalan kerakusan. Semua itu da antara adat kebiasaan yang baik. Namun tidak ada tempat satu pun dalam ibadah. Sesungguhnya zuhud itu bilamana engkau meninggalkan

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> M. Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern, h. 3.

dunia, sebab engkau mengerti kehinaan dunia itu dengan disandarkan pada keindahan akhirat.<sup>50</sup>

Dalam hadis riwayat Ibnu Majah, dari hadis Sahal bin Sa`ad, Nabi saw. bersabda :

ازْهَدْ فِي الدُّنْيَا يُحِبَّكَ اللَّهُ وَازْهَدْ فِيمَا فِي أَيْدِي النَّاسِ يُحِبُّوكَ
$$^{51}$$

### Artinya:

Zuhudlah dunia niscaya kamu akan dicintai Allah. Dan Zuhudlah apa yang ada di tangan manusia niscaya kamu akan dicintai oleh manusia dan lainnya.

Dengan demikian zuhud dapat dijadikan benteng untuk membangun diri dari dalam diri sendiri, terutama dalam menghadapi gemerlapnya materi. Dengan zuhud akan tampil sifat positif lainnya, seperti qana'ah (menerima apa yang telah ada/dimiliki), tawakkal (pasrah diri kepada Allah swt), wara' atau wara'i, yaitu menjaga diri agar jangan sampai makan barang yang meragukan (syubhat), sabar, yakni tabah menerima keadaan dirinya, baik keadaan itu menyenangkan, menyusahkan dan sebagainya, syukur, yakni menerima nikmat dengan hati lapang, dan mempergunakan sesuai dengan fungsi dan proporsinya.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Pengertian Zuhud, dalam <u>http://belajarqur'anhadis.</u> <u>wordpress.com /2014/01/12/zuhud-dan-wara-dalam-al-qur'an/</u>, (tanggal 23 pebruari 2014)

 $<sup>^{51}</sup>$ Kitab sunan Ibnu Majah, bab پي الدنيا الزهد , juz 12, h. 124

Pada hakikatnya dunia dijadikan oleh Allah sebagai tempat untuk manusia mengabdi, ia adalah tempat ujian untuk menguji keimanan hamba-hamba-Nya, sebagai tempat dan alat ia sepatutnya dilihat sebagai sesuatu yang netral. Di bawah ini akan dijelaskan konsep zuhud yang menunjukkan bahwa zuhud tidak berarti meninggalkan dunia.

Amin Syukur menjelaskan bahwa zuhud itu dimotivasikan oleh ajaran Islam itu sendiri. Meskipun ada kesamaan antara praktek zuhud dengan berbagai ajaran filsafat dan agama sebelum Islam, namun ada atau tidaknya ajaran filsafat maupun agama itu, zuhud tetap ada dalam Islam<sup>52.</sup> Banyak dijumpai ayat al-Qur'an yang bernada merendahkan nilai dunia, dan sebaliknya banyak dijumpai nas agama yang memberi motif beramal demi memperoleh pahala akhirat dan terselamatkan dari siksa api neraka.

Ayat-ayat yang menggambarkan kehidupan dunia, antara lain tersebut dalam al-Qur'an yang berbunyi, (Q.S. Al-Hadiid: 20):

ٱعْلَمُوۤا أَنَّمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُ وَلَهُو ۗ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ البَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلْأَمُوالِ وَلَا وَلَا أَنَّا اللَّهُ الْمُؤْلِلْ اللَّهُ الللْمُلْ

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern, h. 7



حُطَّهُما وَفِي ٱلْاَخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُوَانٌ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْغُرُورِ.

### Terjemahnya:

Ketahuilah bahwa sesungguhnya kehidupan dunia itu hanyalah permainan dan sesuatu yang melalaikan, perhiasan dan bermegah-megahan antara kamu serta berbangga-banggaan tentang banyaknya harta dan anak, seperti hujan yang menjadikan tanamantanamannya mengagumkan para petani; kemudian tanaman itu menjadi kering dan menjadi hancur. Dan di akhirat (nanti) ada 'azab yang keras dan ampunan dari Allah serta keridaan-Nya. Dan kehidupan dunia ini tidak lain hanyalah kesenangan yang menipu.<sup>53</sup>

Sementara itu ada ayat yang menunjukkan bahwa kehidupan di akhirat lebih baik daripada kehidupan di dunia: (Q.S. Adh-Dhuhaa: 4)

وَلَلْأَخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ UNIVERSITAS

Terjemahnya:

Dan sesungguhnya akhirat itu lebih baik bagimu daripada dunia.<sup>54</sup>

Ayat tersebut di atas menggambarkan banyak hal tentang dunia (keduniaan). Kehidupan dunia bagaikan

<sup>53</sup> Mohammad Taufiq, Quran in The Word Ver1.2.0, QS/.57: 20

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Mohammad Taufiq, Quran in The Word Ver1.2.0, QS/93:4

permainan, sesuatu yang melalaikan, perhiasan yang gemerlap, tempat berbangga diri dan berlomba materi, padahal kehidupan dunia adalah kesenangan yang menipu. Sementara manusia mempunyai sifat menyenanginya. Allah menyuruh kepada umat manusia agar hal tersebut tidak menjadikan lupa kepadanya dengan jalan beribadah kepadaNya dan menginfakkan harta kekayaan di jalan-Nya.

Pemahaman yang tidak komprehensif terhadap ayatayat tersebut di atas mendorong sebagian orang Islam untuk hidup zuhud, menahan diri dari hal-hal yang bersifat duniawi, dan sebaliknya mendorong mereka untuk hidup shalih, beramal demi akhirat, bahkan ada yang hidup ekstrem, tidak memedulikan makan dan minum berpakaian seadanya dan tidak memikirkan harta kekayaan. Dengan demikian, nash-nash tersebut atau faktor inter agama Islam sangat dominan dalam pembentukan sikap zuhud kaum muslimin. Dalam perkembangan perjalanannya, ternyata tasawuf mengalami kecenderungan yang berbeda-beda sehingga melahirkan pola-pola tasawuf serta posisi zuhud sebagai maqam dalam tasawuf yang berbeda-beda pula.

Akhlak dalam aktivitas yang diajarkan oleh tasawuf untuk mengangkat manusia ke tingkatan *shafa al-tauhid*. Pada tahap inilah manusia akan memiliki akhlak kepada Allah. Dan manakala seseorang dapat berperilaku dengan perilaku Allah, akan terjadi keselarasan dan keharmonisan antara kehendak manusia dengan *Iradah*-Nya. Sebagai konsekuensinya, seorang tidak akan mengadakan aktivitas kecuali aktivitas yang positif dan membawa manfaat, serta selaras dengan tuntutan Allah.

Menurut al-Ghazali, sebagaimana dikutip M. Amin Syukur, manusia dengan akalnya ibarat pengendara kuda, pergi berburu. Syahwat ibarat kuda, sedang marahnya seperti anjing. Jika pengendali cerdik, kudanya terlatih dan anjingnya terdidik, pasti akan memperoleh kemenangan. Dan sebaliknya apabila ia tidak pandai, kudanya tidak patuh, pasti akan mendapatkan kebinasaan, tidak mungkin memperoleh sesuatu yang dicarinya. Demikian juga, apabila jiwa seseorang bodoh, syahwatnya keras, tidak bisa diarahkan dan nafsu amarahnya tak dapat dikuasai, niscaya akan mendapatkan kesengsaraan dalam hidup ini.<sup>55</sup>

al-Ghazali begitu besar perhatiannya, sekaligus usahanya yang tidak pernah berhenti untuk mengarahkan kehidupan manusia yang berakhlak. Hampir seluruh hidupnya ia curahkan untuk berkampanye tentang "gerakan akhlak". Al-Ghazali-lah sebagai pelopor ilmu akhlak dan gerakan akhlak yang bersendikan ajaran relevansi (wahyu).<sup>56</sup> Pandangan dan pemikirannya mengenai pendidikan akhlak sangat luas dan mendalam sekali, sehingga hampir setiap kitab-kitab yang ditulisnya dalam berbagai bidang, selalu ada hubungannya dengan pelajaran akhlak dan pembentukan budi pekerti manusia.

Akibat modernisasi dan industrialisasi, manusia mengalami *degradasi* akhlak yang dapat menjatuhkan harkat

<sup>55</sup>M. Amin Syukur, *Metodologi Studi Islam* (Semarang: Bima Sakti, 2000), h. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Zainuddin dkk., *Seluk-beluk Pendidikan dari Al-Ghazali* (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), h. 102

dan martabatnya. Kehidupan modern seperti sekarang ini sering menampilkan sifat-sifat yang tidak terpuji, terutama dalam menghadapi materi yang gemerlap ini. Sifat-sifat yang tidak terpuji tersebut adalah *hirsh*, yaitu keinginan yang berlebih-lebihan terhadap materi. Dari sifat ini tumbuh perilaku menyimpang, seperti korupsi dan manipulasi. Sifat kedua ialah *al-hasud*, yaitu menginginkan agar nikmat orang lain sirna dan beralih kepada dirinya. Sifat *riya'*, yaitu sifat suka memamerkan harta atau kebaikan diri dan sebagainya dari berbagai sifat hati.<sup>57</sup>

Cara menghilangkan sifat-sifat tersebut ialah dengan mengadakan penghayatan atas keimanan dan ibadahnya, mengadakan latihan secara bersungguh-sungguh, berusaha merubah sifat-sifatnya itu dengan mencari waktu yang tepat. Karena kadang-kadang sifat tercela itu muncul dalam keadaan yang tidak tersadari, maka seyogyanya setiap muslim selalu mengadakan introspeksi (muhasabah) terhadap dirinya. Memang diakui bahwa manusia dalam kehidupannya selalu berkompetisi dengan hawa nafsunya yang selalu ingin menguasainya. Agar posisi seseorang berbalik, yakni hawa nafsunya dikuasai oleh akal yang telah mendapat bimbingan wahyu, dalam dunia tasawuf diajarkan berbagai cara, seperti riyadhah (latihan) dan mujahadah (bersungguh-sungguh) dalam melawan hawa nafsu tadi. Dengan jalan ini diharapkan seseorang mendapatkan jalan yang diridlai Allah swt.<sup>58</sup>

<sup>57</sup> M. Amin Syukur, Menggugat Tasawuf...... h. 114 –115.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> M. Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern,...... h. 181.

Dalam tasawuf terdapat prinsip-prinsip positif yang mampu menumbuhkan masa depan masyarakat, antara lain hendaknya selalu mengadakan introspeksi (muhasabah), berwawasan hidup moderat, tidak terjerat oleh nafsu rendah, sehingga lupa pada diri dan Tuhannya. Dalam menempuh jenjang kesempurnaan rohani, dikenal tahapan: takhalli, tahalli dan tajalli. Takhalli (membersihkan sifat-sifat tercela) seperti hasud (dengki), takabur (sombong), tama' (keinginan terhadap sesuatu), hirs (keinginan yang belebih-lebihan terhadap sesuatu), riya' (pamer kebaikan), sum'ah (ingin didengar orang), 'ujub (bangga diri) dan sebagainya. Takhalli sebagai langkah awal menuju manusia yang berkepribadian utuh itu dilengkapi dengan sikap terbuka. Artinya, orang yang bersangkutan menyadari betapa buruknya sifat-sifat yang ada dirinya, kemudian timbul kesadaran pada memberantas dan menghilangkan. Apabila hal ini bisa dilakukan dengan sukses, maka akan tampil pribadi yang bersih dari sifat madzmumah. Jenjang kedua ialah tahalli, yakni menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji dan akhlak karimah. Untuk membangun benteng dalam diri masing-masing individu, terutama dalam menghadapi gemerlapnya materi ini perlu di bangun dan diperkokoh sifat qana'ah, tawakal, zuhud, Wara, sabar, syukur dan sebagainya. Tahalli merupakan pengungkapan secara progresif nilai akhlak yang terdapat dalam Islam.

Dalam struktur maqamat, mengandung beberapa karakteristik dasar yang seharusnya dimiliki oleh seorang sufi. Seorang yang ada pada maqam *taubat* memiliki kemampuan untuk mengontrol stabilitas nafsunya, menjauhkan nafsu dari

kecenderungan jahat dan hanya melakukan yang baik dan bernilai. Seorang yang ada pada maqam wara', secara tegas berupaya meninggalkan hal-hal yang belum jelas guna dan manfaatnya dan hanya memilih sesuatu yang jelas kemanfaatannya. Seorang sufi yang zuhud hanya akan memilih sesuatu berdasarkan pada nilai kemanfaatannya, baik bagi dirinya maupun orang lain. Ia tidak akan terpengaruh pada keindahan kulit luarnya atau kenikmatan yang bersifat sementara, karena seorang zuhud lebih melihat sesuatu dari substansinya. Kebahagiaan dan kepentingan material hanyalah bersifat sementara, karena kebahagiaan yang abadi baginya adalah kebahagiaan yang bersifat spiritual.<sup>59</sup>

Bagaimana zuhud sebagai upaya pembentukan akhlak terhadap dunia di masa modern seperti ini. Untuk mengungkap hal ini, maka perlu mencermati bagaimana sesungguhnya masyarakat modern itu. Dengan demikian alam dapat ditaklukkan, manusia merasa lebih leluasa bahkan merasa lebih berkuasa. Ketiga, tumbuhnya berpikir rasional, sebagian besar kehidupan umat manusia ini semakin diatur oleh aturan-aturan rasional. Keempat, tumbuhnya sikap hidup yang materialistik, artinya semua hal diukur oleh nilai kebendaan dan ekonomi. Kelima, meningkatnya laju urbanisasi. Hossein Nasr menyatakan bahwa akibat

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Hasyim Muhammad, *Dialog antara Tasawuf dan Psikologi*, *Dialog antara Tasawuf dan Psikologi*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), h. 120

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Atho' Mudzhar, Guru Pendidikan Agama Islam dalam Perpektif Tantangan Hidup Beragama di Masa Depan. Semarang : IAIN Walisongo, 1993), h.4

masyarakat modern yang memiliki ciri tersebut di atas, maka ia berada dalam wilayah pinggiran eksistensinya sendiri, bergerak menjauhi pusat, sementara pemahaman agama yang berdasarkan wahyu mereka tinggalkan dan hidup dalam keadaan sekuler.<sup>61</sup>

Dalam kaitannya dengan problema masyarakat modern, maka secara praktis tasawuf mempunyai potensi besar karena mampu menawarkan pembebasan spiritual, tasawuf mengajak manusia mengenal dirinya sendiri, dan akhirnya mengenal Tuhannya. Tasawuf dapat memberi jawaban-jawaban terhadap kebutuhan spiritual mereka akibat pendewaan mereka terhadap selain Tuhan, seperti materi dan Memang diakui bahwa sebagainya. manusia kehidupannya selalu berkompetensi dengan hawa nafsu yang selalu ingin menguasainya. Agar posisi seseorang dapat terbalik, yakni hawa nafsunya dikuasai oleh akal yang telah mendapatkan bimbingan wahyu, dalam dunia tasawuf diajarkan berbagai terapi, seperti riyadhah (latihan) dan mujahadah (bersungguh-sungguh) dalam melawan hawa nafsu tadi.62

Dengan jalan ini diharapkan seseorang mendapatkan jalan yang diridhai Allah Swt. Zuhud ialah orang yang ikhlas hidup miskin dan kaya, ikhlas tidak beruang sepeser pun, dan ikhlas jadi milyader, namun harta itu tidak menjadi sebab

<sup>61</sup>Komarudin Hidayat, *Upaya Pembebasan manusia: Tinjauan Sufistik terhadap Manusia Modern menurut Hossein Nasr*, dalam M. Dawam Rahadjo (ed.), Insan Kamil. Jakarta: Grafida Pers,1985), h.184

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern, h. 181

melupakan Tuhan dan lalai terhadap kewajiban. Baginya kekayaan hakiki ialah mencukupkan apa yang ada, sudi menerima walaupun berlipat ganda beratus milyar, sebab dia nikmat Tuhan. Dan tidak pula kecewa jika jumlahnya berkurang, sebab dia datang dari sana dan akan kembali ke sana.

Dengan demikian zuhud dapat dijadikan akhlak dan benteng untuk membangun diri dari dalam diri sendiri, terutama dalam menghadapi gemerlapnya materi. Dengan zuhud akan tampil sifat positif lainnya, seperti qana'ah (menerima apa yang telah ada/dimiliki) tawakkal (pasrah kepada Allah Swt.), wara' yaitu menjaga diri agar jangan sampai makan barang yang meragukan (syubhat), sabar, yakni keadan dirinya tabah menerima baik keadaan menyenangkan, menyusahkan dan sebagainya, syukur, yakni menerima nikmat dengan hati lapang, dan mempergunakan sesuai dengan fungsi dan proporsinya. Yang perlu diketahui bahwa sifat-sifat itu merupakan bekal menghadapi kenyataan hidup ini bukan menjadikan seseorang pasif, seperti tidak mau berusaha mencari nafkah, eksklusif dan menarik diri dari keramaian dunia, tetapi sebaliknya, sebab seorang muslim hidup di dunia ini membawa amanah, yakni membawa fungsi sebagai pengganti kekhalifahan, yang berarti pengelola, pemakmur, dan yang meramaikan dunia ini. Sifatsifat tersebut merupakan sikap batin dalam menyikapi keadaan masing-masing individu. Setiap manusia diwajibkan berikhtiar untuk menjadikan dirinya lebih baik dari keadaan sekarang.

Setelah seseorang telah mampu menguasai dirinya, dapat menanamkan sifat-sifat terpuji dalam jiwanya, maka sudah barang tentu hatinya menjadi jernih, ketenangan dan ketenteraman memancar dari hatinya. Inilah hasil yang dicapai seseorang dalam tasawuf yang disebut dengan tajalli, yaitu sampai pada nūr Ilāhī dalam hatinya.63 Dalam keadaan yang demikian ini, seseorang bisa membedakan mana yang baik dan yang tidak baik, mana yang batil dan mana yang haq. Tajallī sebagai kristalisasi nilai-nilai religi akhlak dalam diri manusia yang berarti melembaganya nilai-nilai ilahiyah yang selanjutnya akan merefleksikan dalam setiap gerak dan aktivitasnya. Pada tingkatan ini seseorang telah mencapai kesempurnaan ("insan kāmil"). tingkat Dia merealisasikan segala kemungkinan yang dapat dicapai oleh makhluk manusia yang membawa potensi keilahian.64

Capaian terakhir ini merupakan puncak kebahagiaan seorang sufi. Orang seperti ini akan mencapai tuma'n īnah alqalb, ketenangan hati yang merupakan pangkal kebahagiaan seseorang, baik bahagia di dunia maupun di akhirat. Orang yang demikian ini hidupnya penuh dengan optimisme (raja'), tidak mungkin tergoda oleh situasi dan kondisi yang melingkupinya, bisa menguasai diri dan menyesuaikan diri di tengah-tengah deru modernisasi dan industrialisasi. Oleh karena itu kalau kehidupan manusia tidak menginginkan adanya ketimpangan sosial yang menitikberatkan pada kepuasan materialitas dan mengabaikan nilai-nilai spiritual, maka zuhud harus menjadi gerakan akhlak, yang pada

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern, h. 183

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern, h. 183

akhirnya dapat mengantarkan manusia menuju kebaikan dan kebenaran, sehingga tidak terjadi lagi adanya krisis akhlak dan krisis kepercayaan seperti yang terjadi pada masa sekarang ini.

Dengan demikian zuhud dapat dijadikan benteng untuk membangun diri dari dalam sendiri, terutama dalam menghadapi gemerlapnya materi. Dengan zuhud akan tampil sifat positif lainnya, seperti sifat *qana'ah* (menerima apa yang telah ada/dimiliki), tawakkal (pasrah diri kepada Allah swt.) dan syukur, yakni menerima nikmat dengan lapang dan mempergunakan sesuai dengan fungsi dan proporsinya.



## **BAB VI**

# **ESENSI DAKWAH DALAM TASAWUF**

#### A. KONSEP DAKWAH SUFI

Kecenderungan terhadap spiritualitas Islam, baik yang terikat secara formal dalam konekesitas tarekat misalnya, maupun yang non-formal, masih akan terus berlangsung, baik di daerah pedesaan maupun perkotaan, baik oleh rakyat biasa ataupun oleh pejabat dan petinggi negara. Apalagi ketika masyarakat sudah mulai merasa jenuh dengan kehidupan hedonistis di satu sisi, ataupun kehampaan dan keterasingan hati dari ketergantungan kepada yang transenden menjadikan keperluan terhadap dunia spiritual menjadi semakin kuat.

Perkembangan dakwah tasawuf melalui amaliah dan penyebaran tarekat di dunia modern, khususnya di negara maju/Barat yang relatif berkonotasi modern, tanpa menyertai pembahasan yang berhubungan dengan sarana dan prasarana modern yang digunakan dalam tablig tasawuf. Di negara berkembang seperti Indonesia, yang di dalamnya bermacammacam agama dianut, kehidupan spiritualitas dalam masingmasing agama tersebut mendapat tempat di masing-masing pemeluknya. Sebagai negara yang mempunyai bermacam-

macam budaya, bahasa dan adat istiadat, keragaman ini juga hidup dan diakui keberadaannya. Agama (Islam) sebagai suatu pedoman yang diciptakan Allah, di sebut sebagai agama way; sementara yang bukan dari wahyu dapat disebut sebagai budaya. Budaya adalah sesuatu yang diciptakan akal budi manusia berdasarkan akal dan fikirannya melalui upaya-upaya yang kreatif dan imajinatif, kemudian dapat berkembang menjadi peradaban (sivilisasi). Peradaban dan interpretasi agama selalu berkembang dari waktu ke waktu, dan manusia pantas menghormati keduanya.

Ajaran tasawuf oleh Amin Syukur, dibedakan dalam tiga konsep besar, yaitu tentang ketuhanan, tentang manusia, dan tentang dunia. Masalah ketuhanan dalam ajaran tasawuf menjadi sentral perhatian, oleh karena esensi dari tasawuf adalah untuk mendekatkan diri sedekat mungkin dengan Tuhan, sehingga ia bisa melihat dengan mata hati, bahkan ruhnya bisa bersatu dengan ruh Tuhan.<sup>1</sup> Manusia yang menjadi subyek tasawuf mengajarkan pemahaman tentang diri manusia, hawa nafsu dan psikologisnya<sup>2</sup> sehingga manusia mampu membina nafsu rendahnya dengan berbagai latihan kerohanian (*riyadhah, mujahadah*)<sup>3</sup> dalam mendapatkan atau mencapai *insan kamil* dan hubungan dengan Tuhan.<sup>4</sup>

Ajaran tasawuf tentang dunia diwarnai dengan kewaspadaan bahwa dunia adalah hijab yang memisahkan

 $<sup>^1\</sup>mathrm{Amin}$ Syukur, Menggugat Tasawuf (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), h. 45

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Amin Syukur, Menggugat Tasawuf, h. 64-67

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Amin Syukur, Menggugat Tasawuf h. 68-69

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Amin Syukur, Menggugat Tasawuf, h. 71-75

manusia dengan Tuhan.<sup>5</sup> Untuk itu dunia harus diwaspadai dan dikalahkan yaitu dengan jalan zuhud. Menurut Ruwaim Ibn Ahmad, zuhud artinya menghilangkan bagian jiwa dari dunia, baik berupa pujian, sanjungan, maupun posisi dan kedudukan di sisi manusia.

Dalam kondisi ini seorang zahid merasa tidak memiliki dan dimiliki oleh sesuatu.6 Sedangkan menurut Amin Syukur ada dua dimensi pengartian zuhud yaitu pertama, zuhud dalam perspektif tasawuf adalah sebagai maqam (station) yang bertujuan untuk bertemu dengan Allah dan ma'rifat kepada-Nya, sehingga dunia diangap hijab antara dirinya dengan Tuhan. Pada dimensi ini, zuhud dalam pengertian akhlak Islam, di mana zuhud hanya mengambil jarak dengan dunia dalam rangka menghiasi diri dengan sifat terpuji karena disadari dunia merupakan pangkal kejelekan. Pada dimensi akhlak ini zuhud bersifat individual-sosial sekaligus, di mana dapat digunakan sebagai protes sosial terhadap ketimpangan sosial, sehingga maknanya kontekstual dan historis.<sup>7</sup> Selama ini tasawuf sering dipahami secara salah oleh orang yang berada di luar tasawuf, sehingga menimbulkan pandangan bahwa tasawuf tersebut sesat dan menyesatkan, mengabaikan syariat, mengakibatkan kejumudan dan kemunduran umat namun tidak adil dan terlalu menggeneralisir Islam. permasalahan dengan menganggap ajaran tasawuf tersebut salah hanya dengan melihat beberapa kasus saja. Bahkan

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Amin Syukur, Menggugat Tasawuf, h. 8

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern h. 3

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern. h 3

dengan mengetahui perjalanan tasawuf itu sendiri tentu tidak cukup dengan melihat satu sudut pandang saja untuk mengukurnya, demikian juga dengan penolakan mutlak terhadap dunia hanya merupakan kasus-kasus kecil, karena para sufi juga sangat memperhatikan keseimbangan aspekaspek jasmani dan rohani, lahiriah dan batiniah<sup>8.</sup>

Dalam segi obyek dakwah, tasawuf membuka pintu lebar memperkenalkan Islam kepada seluruh lapisan masyarakat secara merata, baik sudut jabatan, profesi, status maupun etnis. Dari segi materi, maka ajaran-ajaran tasawuf sangat sesuai dengan pemahaman religiusitas dan tradisi masyarakat, sehingga meyakinkan masyarakat untuk mudah menerima Islam.

Perkembangan dakwah selanjutnya, peran dan posisi tasawuf mengalami dinamika, terutama dengan keseimbangan dialektika antara ajaran Islam seperti Fiqh dengan tasawuf, ajaran normatif agama dengan kondisi riil masyarakat yang berkembang sejalan dengan perkembangan ilmu dan teknologi dan peradaban. secara keagamaan tarekat menjadi semacam wahana bagi penanaman dan transmisi nilai-nilai keagamaan di tengah-tengah masyarakat. di sini tarekat memberikan sumbangan fisik dan spiritual di tengah-tengah wahana pembangunan yang diwarnai berbagai problem sosial, politik dan ekonomi.

<sup>8</sup>Nurcholis Madjid, dkk., *Dekonstruksi Islam Madzhab Ciputat* (Bandung: Mizan, 1999), h. 62

Ajaran-ajaran tasawuf seperti sabar, syukur dan tawakal dapat ditransformasikan dalam sikap-sikap sosial yang kontekstual. Selain itu juga dimensi spiritual dalam masyarakat masih sangat relevan, mengingat perkembangan ilmu dan teknologi dalam rangka modernitas ternyata membawa dampak yang tidak menyehatkan (berupa stres, kegelisahan hidup dan hilangnya keimanan dan munculnya perkembangan berdosa) bagi perasaan kepribadian masyarakat.9 Ajaran-ajaran tasawuf dapat memberikan jawaban alternatif bagi persoalan tersebut. Di sini tasawuf memiliki relevansinya dalam dinamika perkembangan dakwah di Indonesia, mengingat dimensidimensi dalam tasawuf memungkinkan untuk dikembangkan dalam masyarakat Indonesia yang semakin modern ini. Dan perkembangan perubahan Islam untuk menyesuaikan diri dengan perkembangan masyarakat, diikuti dengan perubahan paradigma tasawuf yang menurut istilah Hamka adalah tasawuf modern, atau neo sufisme yang menekankan aspek sosial dan aktif dalam masyarakat terutama meningkatkan keimanan dan keagamaan, dalam bentuk sikap spiritual, etika dan moral menjadi sangat penting bagi dakwah sufistik dewasa ini.

Kaum muslimin tak ada jalan lain kecuali memperkuat keimanan dan ketakwaan kepada Allah swt, pada saat godaan begitu besar dalam hal mempertahankan nilai-nilai dengan tidak menghalalkan segala cara sekalipun dalam keadaan krisis ekonomi, krisis kepercayaan dan krisis spiritual. Bukan

<sup>9</sup>Amin Syukur, *Menggugat Tasawuf*, h 112-113

hanya itu, di negara maju dan modern sekalipun yang situasi ekonomi, pendidikan dan kesejahteraannya dalam keadaan sebaliknya dibanding dengan dunia Muslim, justru kecenderungan terhadap spiritual terutama spiritual Islam/sufistik nampak menguat dari waktu ke waktu.

Konsep dakwah Imam al-Ghazali melibatkan beberapa unsur-unsur dakwah, meliputi: da'I yaitu *muhtasib* (Komunikator) sebagai penyampai pesan dakwah, materi dakwah sebagai pesan dakwah yang disampaikan kepada *mad'u* yaitu *muhtasab fih, mad'u* (*muhtasab 'alaih*) sebagai pendengar atau yang menerima pesan dakwah, dan nafsulihtisab yaitu media dakwah, dan metode serta saluran dakwah yang digunakan Imam Al-Ghazali dalam mencapai tujuan dakwah Islamiyah<sup>10</sup>. Berikut pemaparannya:

## 1. Da'i (Muhtasib)

Sesuai dengan namanya tugas seorang da'i *(muhtasib)* adalah seorang komunikator sebagai penyampai pesan dakwah (ajaran-ajaran Islam) yang disampaikan kepada mad'u (umat manusia). Menurut Imam Al-Ghazali, memberi petunjuk kepada orang lain adalah cabang dari memperoleh petunjuk dan demikian pula meluruskan orang lain adalah cabang dari istiqamah<sup>11</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Miftahul Munif, *Dakwah Sufi dan Relevansinya di Era Modern* dalam <a href="http://www.nusudan.com/">http://www.nusudan.com/</a> Pebruari 2014

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Miftahul Munif, *Dakwah Sufi dan Relevansinya di Era Modern* dalam http://www.nusudan.com/, 20 Pebruari 2014

Dari pernyataan Imam Al-Ghazali di atas dapat disimpulkan bahwa ukuran atau kadar baik tidaknya seorang Dae dapat dilihat dari perannya dalam meningkatkan kepekaan spiritualitas kemanusiaan atau sebaliknya. Apabila seorang dai tersebut mampu mengajak mad'unya menuju jalan kebaikan *rahmatan lil alamin* dengan merasakan keagungan sang khalik, lebih kreatif dalam menghadapi lingkungannya, lebih jauh melihat masa depannya, maka da'i tersebut telah berhasil dalam mensyiarkan dakwah Islamiyah.

Dalam kitab Ihya ulumuddin, Imam Al-Ghazali mengemukakan seorang da'i (secara umum) dalam melaksanakan tugasnya memiliki syarat-syarat sebagai berikut<sup>12</sup>:

- a. Orang mukallaf muslim dan orang yang sanggup.
- b. Islam, karena ia membela Islam.
- c. Adil, seorang da'i harus bisa bersikap adil terutama dalam menyelesaikan suatu perselisihan.
- d. Beriman, menurut Imam Al-Ghazali seorang dai yang tidak beriman bukan termasuk ahli agama karena ia telah mengingkari pokok agama dan dengan keimananlah pertolongan bagi agama.
- e. Shaleh.

f. Mengetahui tempat-tempat dakwah, batas-batasnya, jalanjalannya, dan penghalang-penghalangnya agar ia dapat

dalam <a href="http://www.nusudan.com/2012/02/konsep-dakwah-sufi-relevansinya-diera.html">http://www.nusudan.com/2012/02/konsep-dakwah-sufi-relevansinya-diera.html</a>, (tanggal 20 Pebruari 2014)

membatasi padanya, sesuai dengan batas agama.

- g. Menjauhi diri dari dosa-dosa.
- h. Memiliki budi pekerti, lemah lembut dan kasih sayang serta sabar dalam menjalankan dakwahnya.

#### 2. Materi dakwah (Muhtasab fih)

Materi dakwah sebagai pesan dakwah yang di sampaikan kepada obyek dakwah mencakup semua aspek dalam agama islam ( islam, iman dan ihsan ). Para sufi tidak luput dari ketiganya ini, bisa banyak kita jumpai kitab-kitab tasawuf yang mencakup ketiganya ini.

Materi dakwah yang sangat penting dalam dunia sufi yaitu pembersihan jiwa karena tatkala jiwa (hati) sudah bersih maka semua anggota badan akan bersih, juga sebagaimana yang termaktum dalam sebuah hadis yang sangat populer : "tatkala ia bagus maka seluruh jasad akan menjadi bagus yaitu hati". Dalam rangkaian metode pembersihan hati, para sufi menetapkan dengan tiga tahap : Takhalli, Tahalli, dan Tajallī.

## 3. Mad'u (muhtasab 'alaih)

Mad'u merupakan objek dakwah, yang bertindak sebagai pendengar atau yang menerima pesan dakwah yang disampaikan seorang da'i. Syaratnya adalah bahwa Muhtasab 'Alaih dengan sifat yang menjadikan perbuatan yang dilarang daripadanya baginya itu munkar dan sedikit-dikitnya apa yang mencukupi dalam hal itu adalah bahwa ia adalah manusia dan tidak disyaratkan bahwa ia seorang mukallaf.

Dan tidak disyaratkan bahwa ia adalah mumayyiz (yang dapat membedakan antara yang bermanfaat dan tidak manfaat).<sup>13</sup>

## 4. Media dakwah (nafsul-ihtisab)

Para sufi terkenal sangat kreatif dalam menggunakan media dakwah karena kebanyakan para sufi berpahaman bahwasanya tidak semua yang baru itu merupakan bid'ah atau hal yang dilarang oleh agama, tetapi mereka lebih membagi bid'ah menjadi dua: bid'ah hasanah atau lebih layak dikatakan sunah hasanah dan bid'ah dhalalah.

Beberapa media atau sarana yang digunakan para sufi dalam berdakwah di antaranya adalah<sup>14</sup>:

a. Halaqatul zikir ( majelis zikir )

Sarana ini adalah sarana terpenting dari kebanyakan tarekat- tarekat sufi, kebanyakan tarekat sufi sangat menganjurkan para pengikutnya untuk sering zikir bersama karena dengan zikir bersama akan lebih membawa dampak yang positif terhadap jiwa para jamaah tarekat tersebut di samping banyak landasan-landasan dalil dari al-Qur'an dan sunnah yang menganjurkan zikir berjamaah.

b. Khalwah-khalwah Al-qur'an Media ini sangat banyak kita temukan di Sudan, bisa

Miftahul Munif, Dakwah Sufi dan Relevansinya di Era Modern dalam <a href="http://www.nusudan.com/2012/02/konsep-dakwah-sufi-relevansinya">http://www.nusudan.com/2012/02/konsep-dakwah-sufi-relevansinya</a> -diera.html, (tanggal 20 Pebruari 2014)

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Miftahul Munif, *Dakwah Sufi dan Relevansinya di Era Modern* dalam http://www.nusudan.com/, 20 Pebruari 2014

dikatakan 80% dari tokoh- tokoh sufi (Mursyid) memiliki khalwah al-Qur'an yaitu semacam pesantren yang khusus untuk menghafalkan Al-qur'an tanpa pungutan biaya sedikitpun

#### c. Masjid

Masjid merupakan media dakwah yang dijadikan Rasulullah SAW sebagai sarana dan tempat penggemblengan para sahabat RA dan dari masjid muncullah tokoh- tokoh yang banyak kita jadikan contoh.

#### d. Zawiyah sufiah

Yaitu semacam tempat pertapaan ('uzlah) para sufi yang jauh dari keramaian kota dan biasanya banyak ditemukan di gurun- gurun negara timur tengah. Sarana ini mereka gunakan untuk mendidik nafsu dan hati dari segala penyakitnya serta sarana untuk menggembleng para santri dalam menekuni dunia kesufian.

#### e. Media tulis

Media ini merupakan media terpenting dalam setiap gerakan dakwah. Karena itulah para sufi tak luput memanfaatkan media ini sebagai sarana dakwah. Kalau kita mau masuk perpustakaan islam maka banyak sekali kita temukan kitab- kitab karya para tokoh-tokoh sufi.

#### f. Media internet

Media yang satu ini tidak dapat ditemukan di era- era dulu, tetapi pada era sekarang media ini sangat dilirik oleh semua kalangan karena jangkauannya yang luas tanpa batas ruang dan waktu. Begitu juga para sufi tidak mau ketinggalan dengan pemanfaatan media ini, sekarang banyak kita temukan situs-situs sufi dari berbagai Negara.

#### 5. Metode dan Media Dakwah

#### a. Metode Dakwah

Metode dakwah adalah ilmu pengetahuan yang mempelajari cara-cara berdakwah untuk mencapai tujuan dakwah yang efektif dan efisien, sehingga bagi seorang da'i atau mubaligh dalam menentukan strategi dakwahnya sangat memerlukan pengetahuan dan kecakapan di bidang metodologi. Dengan demikian metode dakwah berarti cara mencapai tujuan dakwah. Dalam penyelesaian dakwah dikenal beberapa metode dakwah, metode dakwah tersebut antara lain:

- 1) Metode ceramah yaitu suatu cara menyampaikan secara lisan dalam rangka penyajian dakwah yang dilaksanakan oleh da'i kepada mad'u atau dapat dikatakan menyajikan keterangan kepada orang lain agar dapat dimengerti apa yang disajikan tersebut lewat mimbar pidato.
- 2) Metode infiltrasi atau sisipan yaitu metode dakwah yang di laksanakan dengan menyisipkan pesan-pesan dakwah melalui kegiatan di luar aktivitas dakwah. Misalnya melalui kesenian (drama, teater, musik) melalui tulisan (reportase, opini, tanggapan dan lain-lain.<sup>16</sup>
- 3) Metode pendidikan dan pengajaran agama, yaitu dakwah yang dilaksanakan dengan perantaraan model pengajaran

<sup>15</sup>Jalaluddin Rahmad, *Islam Alernatif*, (Bandung: Mizan, 1999), h. 160

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Dikron Abdullah, *Metode Dakwah*, (Semarang: FDK IAIN Walisongo, 1998), h. 19

dan pendidikan agama. Metode ini biasanya digunakan di lembaga pendidikan, misalnya pesantren dan sekolah. <sup>17</sup>

Rumusan Asmuni Syukir tentang metode dakwah secara lengkap meliputi:

- 1. Metode ceramah (retorika dakwah)
- 2. Metode tanya jawab (diskusi)
- 3. Debat (menjodohkan)
- 4. Percakapan antar pribadi (bebas)
- 5. Metode demonstrasi
- 6. Pendidikan agama
- 7. Mengunjungi rumah (silaturahmi).<sup>18</sup>

#### b. Pers Sebagai Media dakwah

Islam sejak kelahirannya, seperti yang dikutip Nurcholis Madjid menurut Robert N.B. sudah dianggap agama yang mampu mengubah masyarakat yang terbelakang menjadi masyarakat yang modern. Indikator komponen ini terbatas pada sikap keterbukaan, demokratis dan partisipatif.<sup>19</sup> Kemodernan Islam ini dijiwai oleh nilai-nilai al-Qur'an yang universal dan fleksibel seiring perkembangan zaman. Nilai al-Qur'an yang demikian membentuk sikap

 $<sup>^{17} \</sup>mbox{Asmuni Syukir},$  Dasar-dasar Strategi Dakwah Islam (Surabaya : al-Ikhlas, tt), h.159

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Asmuni Syukir, *Dasar-dasar Strategi Dakwah Islam*, h. 104-160

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Nurcholish Madjid, *Islam Kemodernan dan Keindonesia* (Bandung: Mizan, 1989), h. 63.

Islam terbuka dan mudah dalam beradaptasi serta berakulturasi dengan budaya lain.

Berangkat dari sikap fleksibilitas nilai-nilai Islam maka dapat direduksi pola penyebaran agama Islam dengan menggunakan media massa, pers difungsikan sebagai media dakwah tentunya mempunyai keunggulan dibanding dengan media lain. Adapun letak keunggulan adalah adanya nilai persuasi yang tinggi dan pesan-pesan, melalui media cetak lebih banyak ditujukan kepada rasio atau pikiran pesan-pesan yang dapat dikaji ulang karena dapat disimpan.<sup>20</sup> Selain itu harganya murah, mudah dijangkau masyarakat, sesuai dengan sifat atau karakteristik media massa. Media cetak dapat dipublikasikan beraneka ragam, misalnya rubrik agama, karikatur, artikel yang bernafaskan dakwah dan lain sebagainya.<sup>21</sup>

Dalam perkembangan selanjutnya pembaca semakin tertarik dan terdorong untuk mengikuti pesan dakwah yang telah dibaca kemudian diamalkan sebagai suatu perbuatan yang sesuai dengan ajaran agama. Karena fungsi pers sendiri sebagai:

- 1. Memberikan informasi
- 2. Memberi hiburan
- 3. Melaksanakan kontrol sosial.

 $^{20}$  Onong Uchjana Effendy,  $\it Dinamika~Komunikasi~$  (Bandung : Remaja Rosdakarya, 1993), h. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Asmuni Syukir, Dasar-dasar Strategi Dakwah Islam, h. 161

Ketiga fungsi pers tersebut masih ada yang terpenting, sebab pers pada hakikatnya dianggap sebagai kekuatan keempat (*the four estate*), yakni menjalankan fungsi kontrol masyarakat.<sup>22</sup> Secara umum, pers berfungsi sebagai alat penyebar gagasan, cita-cita serta pikiran manusia.<sup>23</sup> Maka dari itu strategi untuk menyiasati masuknya informasi dan penggunaannya maka sebagai sarana media massa maka pers dakwah dapat disisipkan yang dikemas dengan sedemikian rupa.

Pers berperan penting sebagai strategi dakwah melalui tulisan, karena pers mampu menggugah daya nalar seseorang. Dari kegunaan tersebut, pers dalam hubungannya sebagai media informasi Islam memberikan andil dalam membekali komunikan (mad'u) dengan pesan dan maklumat yang benar guna membantu sebagai pengontrol, pengendali, pembangkit melaksanakan aktifitas spirit dalam keagamaan, melaksanakan ibadah ritual maupun ibadah sosial. Media dakwah adalah segala sesuatu yang dapat di pergunakan sebagai alat untuk mencapai tujuan dakwah yang telah ditentukan. Media dakwah ini dapat berupa barang (material) orang, tempat, kondisi dan sebagainya. Dakwah menggunakan media adalah (the most wanted condition) kondisi yang ideal yang tidak bisa di tunda lagi.<sup>24</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Dja'far Assegaf, *Jurnalistik Masa Kini (Pengantar ke Praktek Kewartawanan)* (Jakarta : Ghalia Indonesia, 1991), h. 11-12

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Rachmadi, *Pebandingan Sistem Pers* (Jakarta : Gramedia, 1990), h. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Salihati, Pers Dakwah Media Alternatif di Era Informasi,

Imam Al-Ghazali menerangkan metodologi dakwah yang digunakan dalam menyiarkan dakwah Islam. Terdapat beberapa tingkatan di antaranya adalah ta'aruf, melarang dengan metode pengajaran dan cara yang tidak halus dan janganlah bersikap keras supaya tidak melampaui batas syara' sehingga lebih banyak merusak daripada memperbaiki, dalam tegurannya terdapat semacam pelanggaran. Menurut Imam Al-Ghazali dalam teguran itu ada empat tingkatan yaitu memberi tahu, menasihati, bersikap keras dalam perkataan, kemudian mencegah dengan paksaan. Tidaklah boleh terhadap raja dan penguasa, kecuali memberi tahu dan menasihati. Adapun bersikap keras dan mencegah dengan paksa, maka sikap itu menggerakkan fitnah dan menimbulkan hal-hal yang lebih keji daripada yang mereka alami. Jika sikap keras itu berfaedah dan tidak menimbulkan perkara yang berbahaya, maka tidaklah mengapa<sup>25</sup>.

#### **B. UNSUR-UNSUR DAKWAH SUFISTIK**

Sumber-sumber ajaran dasar atau konsep utama dalam tasawuf juga banyak dijumpai dalam al-Qur'ân yang tersebar dalam berbagai surat dan ayat.<sup>26</sup> Asumsinya adalah bahwa kehidupan manusia itu harus seimbang. Jika kita mengalami ketidakseimbangan hidup, akan muncul problem. Misalnya,

Risalah Walisongo Edisi 76/Desember 1998, h. 9

<sup>25</sup>Miftahul Munif, Dakwah Sufi dan Relevansinya di Era Modern dalam, <a href="http://www.nusudan.com/html">http://www.nusudan.com/html</a>, (tanggal 20 Pebruari 2014)

<sup>26</sup>Abu al-Wafa' al-Ghanimi *al-Taftazâni, Sufi dari Zaman ke Zaman*, terj Ahmad Rofi' Utsmani (Bandung, Pustaka, 1997), h. 26.

seseorang yang berlimpah materi, terkadang akan berkurang aspek spiritualnya. Seseorang yang dinyana sampai pada puncak spiritualnya, terkadang akan mendamba sesuatu yang berorientasi materi. Hal ini sejalan dengan firman Allah, al-Qur'ân, 28: 77.

وَٱبْتَغِ فِيمَاۤ ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَة ۗ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ۗ وَٱبْتَغِ فِيمَاۤ ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَة ۗ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ وَأَخْسِن كَمَاۤ أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ۖ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ.

#### Terjemahnya:

dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik, kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan.<sup>27</sup>

Dalam konteks dunia global, integritas ajaran Islam sedikit mulai mengalami disorientasi. Banyak kaum Muslim sudah banyak yang kehilangan spirit dan nilai-nilai keislamannya. Gerakan tasawuf muncul sebagai antitesis dari tren masyarakat yang sedang berkembang sebagai

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Mohammad Taufiq, Quran in The Word Ver1.2.0, QS/28:27

keseimbangan dalam siklus masyarakat yang bergaya hedonis dan materialis.<sup>28</sup>

Allah menciptakan manusia di muka bumi adalah untuk menjadi khalifah atau pemimpin di muka bumi. Tidak terlepas dari fitrahnya ini, Allah swt. menganugerahkan dua potensi penting dalam diri manusia, yaitu akal dan nafsu. Allah swt. memberikan akal kepada manusia agar mereka mampu dan dapat membedakan mana yang baik dan mana yang benar, dalam bertindak, bertingkah laku, berbuat ataupun bekerja. Sementara nafsu adalah sebuah pemicu bagi tingkat pekerjaan yang dilakukan oleh akal. Sehingga, nafsu ini dapat menjadi nafsu yang baik, yakni nafsu yang dilatih untuk menghindar dari perbuatan-perbuatan yang tercela dan membawa dosa, dan nafsu yang buruk, yakni nafsu yang dilatih untuk melakukan perbuatan-perbuatan dosa dan salah.

Falsafah hidup dari seorang sufi adalah untuk meningkatkan kesadaran jiwa lewat latihan-latihan praktis tertentu untuk menyatakan pemenuhan fana dan *kasyf* dalam realitas yang tertinggi. Dengan pengetahuan tentang Tuhan secara intuitif, tidak secara rasional. Setelah itu, barulah muncul kebahagiaan rohaniah. Untuk hakikat realitasnya sulit diungkapkan dengan kata-kata sebab karakternya bersifat intuitif subyektif. Karenanya, maqam-maqam yang harus ditempuh itu nyaris tidak memberi arti bagi jasmani manusia. Hal ini didasari penalaran bahwa antara jarak manusia dengan Tuhan bukanlah jarak fisik, dan Tuhan yang dituju

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Kharisuddin Aqib, *An-Nafs: Psiko-Sufistik Pendidikan Islami* (Nganjuk: Ulul Albab Press, 2009), h. 3.

bukanlah tidak berdimensi materiil sehingga untuk sampai kepadanya harus mengutamakan pembinaan dan pengembangan substansi immateri manusia yang lazim dikenal dengan *al-nafs, al-qalb, al- batin*<sup>29</sup> dan sejenisnya yang diyakini memiliki kesamaan substansi secara ontologis dengan Tuhannya.

Dimensi rohani dalam kehidupan manusia sangat berpengaruh dalam membina perjalanan keimanan, keislaman, dan keikhlasan seorang muslim. Kesalehan amaliahnya dinilai oleh Allah dari substansi suci dibalik nilai ubudiyah seseorang. Para sufi umumnya menyimbolkan pengembaraan spiritual mereka sebagai suatu perjalanan. Mereka melangkah maju dari satu tingkat ke tingkat di atasnya. Tingkatan kejiwaan ini yang lazim biasanya disebut "maqamat" atau *station* atau *at ages*<sup>30</sup>. Sedangkan tujuan akhirnya adalah mencapai penghayatan *fana fillah*, yaitu kesadaran leburnya diri mereka dalam samudra Ilahi.<sup>31</sup>

Dalam pengamalannya, ajaran tasawuf memiliki tiga kebajikan spiritual berasal dari Al-Qur'an yang harus ditanamkan dalam diri para sufi yakni : Pertama, kerendahan hati (khusyu'), berhubungan dengan wujud dan bukan pada perbuatan seseorang. Ia adalah kesadaran bahwa Tuhan adalah segalanya dan kita bukanlah apa-apa. Kedua, kedermawanan (karamat), merupakan kebajikan yang sangat

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Lihat Simuh, *Tasawuf dan Perkembanganya dalam Islam,..*, h. 36 - 47

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Amin Syukur, Menggugat Tasawuf; Sufisme dan Tanggung Jawab Sosial Abad 21, h. 49

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Simuh, Tasawuf dan Perkembanganya dalam Islam,...., h. 40

erat hubungannya dengan kemuliaan pada tingkatnya yang tertinggi ia memberikan dirinya kepada Tuhan dan menyadari bahwa kita tidak memiliki apa-apa; segala sesuatu berasal dari dan kepunyaan Allah swt. Ketiga, kelurusan hati (shidq), yang mengangkat diri kita dari dataran kejumudan ke dataran pengetahuan. Maksudnya, melihat sesuatu sebagaimana hakikat adanya.<sup>32</sup>

Dari pengamalan kebajikan-kebajikan dasar dapat dilihat bahwa tasawuf tidak hanya menghendaki kesalehan individu seseorang dalam hubungannya dengan Tuhan akan tetapi juga menghendaki kesalehan berfungsi sebagai cermin yang apabila berhasil disucikan dari kotoran keduniaan, mampu menangkap cahaya Ilahi sehingga di dalam kaca hati sendiri akan ada imanen bayang-bayang Tuhan. Selanjutnya di dalam hati ada ruh dan sir. Yang fungsinya ruh untuk tempat atau alat untuk mahabbah dan sir sebagai tempat atau alat untuk musyahadah sosial dari seorang sufi dalam hubungannya dengan makhluk-makhluk Allah set. dalam implementasi moralitas rangka tasawuf. Orang yang bertasawuf ialah orang yang menyucikan dirinya lahir dan batin dalam suatu pendidikan etika dengan menempuh jalan dasar didikan tiga tingkat yang dalam tasawuf dinamakan: Pertama, takhalli, yaitu mengosongkan diri dari sifat-sifat tercela dan maksiat lahir dan batin. Kedua, tahalli, yaitu mengisi diri dengan sifat-sifat yang terpuji dari taat lahir

<sup>32</sup>Laleh Bakhtiar, *Sufi: Expressions Of The Mystic Quest*, terj. Purwanto, Perjalanan Menuju Tuhan, Dari Maqam-Maqam hingga Karya Besar Dunia Sufi (Bandung: Yayasan Nuansa Cendekia, 2001), h. 48-49.

dan taat batin. Ketiga, tajalli, merasakan akan rasa ketuhanan yang sampai mencapai kenyataan Tuhan.<sup>33</sup>

Dengan demikian perjalanan seorang sufi tidak akan berakhir hingga seorang sufi merasakan akan rasa ketuhanan atau dengan kata lain hingga terbentuknya insan kamil (manusia sempurna), di mana dalam pandangan sufisme insan kamil merupakan miniatur realitas (Tuhan dan alam), suatu manifestasi sempurna dari Tuhan, karena kesadarannya melalui pengalaman sufistik tentang makna pokok dari penyatuan esensialnya dengan Tuhan. Ajaran tasawuf sebenarnya berasal dari pembawa risalah yaitu Nabi Muhammad saw. yang kemudian diikuti oleh sahabat setianya. Karena itu dapat dipahami, ajaran tasawuf dapat dilihat dari kepribadian dan perilaku mereka yang tercermin dari nilai-nilai suci sebagai kehendak agama. Dengan kata lain, hakikat ajaran tasawuf dapat diambil dari mereka.

#### C. PESAN DAKWAH DALAM TASAWUF

## 1. Pesan dakwah dalam bidang aqidah

Dalam ajaran Islam, aqidah menduduki posisi yang paling pertama dalam kehidupan manusia. Aqidah adalah kepercayaan. Dalam pengertian teknis aqidah artinya iman atau keyakinan. Intinya adalah kepercayaan kepada Allah dan melaksanakan apa yang diajarkan oleh Rasulullah.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Mustafa Zahri, *Kunci Memahami Ilmu Tasawuf*, (Surabaya: Bina Ilmu, 1995), h. 45.

Aqidah merupakan tiang penyangga atau fondasi pada keimanan seseorang dalam meyakini suatu kepercayaan. Ibarat gedung yang mempunyai tiang berdiri tegak, dia tidak akan mudah roboh bila fondasinya kuat. Sama halnya manusia, jika aqidah sebagai fondasi imannya lemah maka imannya pun akan lemah dan rapuh sehingga mudah roboh keyakinannya. Aqidah Islam dasarnya iman kepada Allah, iman kepada malaikat-Nya, iman kepada rasul-Nya, iman kepada hari akhir, iman kepada takdir yang baik dan yang buruk. Dasar-dasar ini telah ditunjukkan oleh kitabullah dan sunnah Rasul-Nya.

Bagaimana mungkin dapat dibayangkan bahwa Allah Swt bisa terhalang oleh sesuatu, sedangkan Allah itu satu, bersama-Nya tidak ada segala perkara, karena segala perkara selain Allah dianggap tidak ada dan tidak terwujud secara nyata, maka tidak ada sesuatu apapun yang menghalangi Allah, karena hakikat wujud semuanya milik Allah, dan selain Allah tidak mendapatkan bagian apapun.<sup>34</sup>

## 2. Pesan dakwah dalam bidang syariah

Makna asal *syariah* jalan ke sumber (mata) air. Perkataan *syariah* dalam bahasa Arab berasal dari *syar 'i* yang secara harfiah jalan yang harus dilalui oleh setiap Muslim.<sup>35</sup>

<sup>34</sup>Abu al-Fadl Ahmad ibn Muhammad ibn Abd al-Karim Ibn *Atha "illah al-Iskandariyah, Syarah al-Hikam,* (Semarang: Karya Toha Putra), hal. 54

 $<sup>^{35}\</sup>mathrm{M.}$  Daud Ali, *Pendidikan Agama Islam*, (Cet.III; Jakarta: PT Rajagrafindo Persada, 2000), h. 235

Kata syar'iyah muncul dalam beberapa ayat Al-Qur'an seperti pada surat Q.S. al-Maidah/5:48;

وَأُنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلۡكِتَابَ بِٱلۡحَقِّ مُصَدِّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلۡكِتَابِ وَمُهَيْمِنَا عَلَيْهِ فَا ٱلۡكَاهِ فَا الْحَلَٰ اللّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا وَمُهَيْمِنَا عَلَيْهِ فَا صَحْهُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللّهُ وَلا تَتَبِعُ أَهْواءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ ٱلۡحَقِ لَ لِكُلّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جَا وَلَوْ شَاءَ ٱللّهُ لَا عَلَى مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جَا وَلَوْ شَاءَ ٱللّهُ لَحَمَ مَن ٱلْحَقِ أَلْمَة وَاحِدةً وَلَكِن لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا ءَاتَلَكُم فَاسْتَبِقُواْ ٱلۡحَيْرَاتِ لَلّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ.

## Terjemahnya:

dan Kami telah turunkan kepadamu Al Quran dengan membawa kebenaran, membenarkan apa sebelumnya, Yaitu Kitab-Kitab (yang diturunkan sebelumnya) dan batu ujian terhadap Kitab-Kitab yang lain itu; Maka putuskanlah perkara mereka menurut apa yang Allah turunkan dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka dengan meninggalkan kebenaran yang telah datang kepadamu. untuk tiaptiap umat di antara kamu, Kami berikan aturan dan jalan yang terang. Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-Nya satu umat (saja), tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap pemberian-Nya Maka berlomba-lombalah kepadamu, berbuat kebajikan. hanya kepada Allahlah kembalimu semuanya, lalu diberitahukan-Nya kepadamu apa yang telah kamu perselisihkan itu,<sup>36</sup>

Syariat adalah nama sejumlah peraturan dan hukumhukum yang diciptakan Allah atau ditetapkan pokokdibebankan pokoknya dan atas orang-orang Islam melaksanakannya, supaya dengan peraturan-peraturan dan itu hukum-hukum mereka mengambil bagian hubungannya dengan Allah dan hubungannya dengan manusia. Syariat berpusat pada dua segi yaitu ibadah dan muamalah.

Allah menetapkan syariat sebagai hukum dengan maksud untuk menegakkan kemaslahatan, kedamaian dan kebahagiaan umat-Nya. Syariat atau hukum yang terdapat dalam al-Qur'an, ada yang dijelaskan secara eksplisit (tertulis jelas) dan ada pula yang bersifat implisit. Hukum-hukum yang dituangkan secara eksplisit masih terbagi dalam dua bagian yakni muhkam (terang) dan mutasyabih (samar-samar).

Syariat diturunkan oleh Allah swt. berfungsi sebagai rahmat bagi umat manusia (QS/ 21: 107) dan juga sebagi obat, petunjuk dan rahmat bagi orang-orang yang beriman (QS.10: 57). Dengan demikian Islam berorientasi dalam pelaksanaan hukum syariat kepada tiga aspek pokok yaitu:

Pembinaan yang bersifat individu agar mampu menjadi umat yang terbaik di tengah-tengah masyarakat, dan tidak menjadi penyakit di antara mereka. Hal ini sangat berkaitan dengan ibadah yang telah disyaratkan oleh Allah,

 $<sup>^{36}\</sup>mbox{Mohammad}$  Taufiq, Quran in The Word Ver<br/>1.2.0, , Q.S. Al-Maidah/5:48

karena semuanya bertujuan pembinaan kepada jiwa seseorang.

Aspek hukum Islam, yang tujuan pokoknya demi menciptakan kemaslahatan, karena tidak ada satu perintah yang disyariatkan oleh Islam, baik dalam al quran dan hadis kecuali untuk menciptakan kemaslahatan umat itu sendiri.<sup>37</sup>

Apabila melihat ayat-ayat yang menerangkan tentang tujuan Allah menurunkan syariat adalah terfokus pada pencapaian kemaslahatan umat. Dalam rangka kemaslahatan manusia, tidak terlepas kepada terpeliharanya kebutuhan pokok manusia, yaitu kebutuhan yang bersifat *daruriah*, kebutuhan yang bersifat *hajiyyah* dan kebutuhan yang bersifat *tahsiniyyah*.<sup>38</sup>

Syariat Islam merupakan ketentuan dan hukum yang Allah atas ditetapkan oleh hamba-hamba-Nya yang diturunkan melalui Rasul-Nya, Muhammad Saw, untuk mengatur hubungan manusia dengan Tuhannya, dengan dirinya sendiri, dan dengan sesamanya. Artinya, cakupan syariat Islam meliputi akidah dan syariat. Dengan kata lain, syariat Islam bukan hanya mengatur seluruh aktivitas fisik manusia (af'al al-jawarih), tetapi juga mengatur seluruh aktivitas hati manusia (afal al-qalb) yang biasa disebut dengan akidah Islam. Karena itu, syariat Islam tidak direpresentasikan oleh sebagian ketentuan Islam masalah hudud (seperti hukum rajam, hukum potong tangan,

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Muhammad Abu Zahrah, *Ushul al-Fiqhi* (Beirut: Dar al Fikr al Arabiy, 1958), h. 364-366

 $<sup>^{38} \</sup>rm Yusuf$  Qasim, Nazhariyah al-Dharuriah (Cet. I; Kairo: Dar al Nahda al Arabiah, 1981), h. 25

dan sebagainya); apalagi oleh keberadaan sejumlah lembaga ekonomi yang menjamur saat ini semisal bank syariah, asuransi syariah, reksadana syariah, dan sebagainya.

Namun kemudian dikhususkan penggunaannya untuk hukum amaliah. Pengkhususan ini dimaksudkan karena agama pada dasarnya adalah satu dan berlaku secara universal, sedangkan syariah berlaku untuk masing-masing umat yang berbeda dengan umat sebelumnya.<sup>39</sup>

Farouk Abu Zeid menjelaskan bahwa syariah ialah; "Apa-apa yang ditetapkan Allah melalui lisan Nabi-Nya". Allah adalah pembuat hukum yang menyangkut kehidupan agama dan kehidupan dunia. Selain itu,syariah dalam konteks kajian hukum Islam lebih menggambarkan kumpulan normanorma hukum yang merupakan hasil dari proses *tasyri*. Selain itu, hukum dalam Islam dibagi lima, yaitu:40

- a. Wajib, yaitu perintah yang mesti dikerjakan, jika perintah tersebut dipatuhi (dikerjakan), maka yang mengerjakannya mendapat pahala; jika tidak dikerjakan, maka ia berdosa.
- b Sunnah, yaitu anjuran. Jika dikerjakan dapat pahala, jika tidak dikerjakan tidak berdosa.
- c Haram, yaitu larangan keras. Kalau dikerjakan berdosa jika tidak dikerjakan (ditinggalkan) mendapat pahala.
- d Makruh,yaitu larangan yang tidak keras. Kalau dilanggar tidak dihukum (tidak berdosa),dan jika ditinggalkan diberi

<sup>39</sup>Amir Syarifuddin, *Ushul Fiqh* Jild 1, (Cet.I; Jakarta : PT. Logos Wacana Ilmu,1997), h. 2

-

 $<sup>^{40}</sup> Sulaiman$  Rasjid,  $\it Fiqh\ Islam$  ,  $\it Hukum\ Fiqh\ Islam$  (Bandung : Sinar Baru Algensindo, 2004), h.1.

pahala.

e Mubah, yaitu sesuatu yang boleh dikerjakan dan boleh pula ditinggalkan. Kalau dikerjakan, tidak berpahala dan tidak pula berdosa; Kalau ditinggalkan, tidak berpahala dan tidak berdosa.

## 3. Pesan dakwah dalam bidang akhlak

Menurut bahasa (etimologi) perkataan akhlak ialah bentuk jamak dari khuluq (khuluqun) yang berarti budi pekerti, perangai tingkah laku, atau tabiat. Secara terminologi atau istilah, Ibnu Miskawih berpendapat bahwa akhlak adalah keadaan jiwa seseorang, yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa melalui pertimbangan pikiran terlebih dahulu.

Ada dua penggolongan akhlak secara garis besar, yaitu akhlak mahmudah (fadhilah) dan akhlak madzmumah (qabihah). Akhlak mahmudah ialah segala macam sikap dan tingkah laku yang baik. Sedangkan akhlak madzmumah ialah segala macam sikap dan tingkah laku yang tercela adapun akhlak yang mahmudah yaitu: jujur, benar, adil, pemaaf, disenangi, menepati janji, malu, lemah lembut dan lain-lain. Sedangkan akhlak madzmumah yaitu: egois, dusta khianat, dengki, ingin dipuji, adu domba dan lain-lain. Selain masalah-masalah tersebut dalam al-Qur'an dan Hadits Nabi Saw terdapat pula masalah-masalah lain.

 $<sup>^{41}\</sup>mathrm{M}.$  Yasin Abdullah, Studi Akhlak dalam Persfektif al-Qur "an (Cet, I; Jakarta: Amzah, 2007), h. 2-4

Gambaran singkat materi atau kategorisasi tasawuf dalam dakwah disajikan sebagai contoh, bukan untuk menyuguhkan semua masalah-masalah yang terdapat dalam agama Islam. Masalah-masalah ini adalah sebagai materi tasawuf dalam dakwah menjadi objek material Ilmu Dakwah dalam penerapannya sehingga layak untuk menjadi konsumsi kajian.<sup>42</sup>

#### D. TAHAPAN DAN METODE DAKWAH SUFISTIK

Masalah strategi ditentukan oleh kondisi obyektif komunikan dan keadaan lingkungan pada saat proses komunikasi tersebut berlangsung. Dalam kegiatan dakwah, maka hal-hal yang mempengaruhi sampainya pesan dakwah ditentukan oleh kondisi obyektif obyek dakwah dan kondisi lingkungannya dengan demikian maka strategi dakwah yang tepat ditentukan oleh dua faktor tadi. Sekedar contoh: antara orang desa dan kota tentu berbeda metode penyampaian pesan yang dipakai. Demikian pula antara petani, pegawai, mahasiswa, sarjana, anak-anak, remaja, dewasa, orang tua, wanita, buruh, orang miskin dan orang kaya dan lain sebagainya.

Sedangkan masalah isi atau substansi pesan ditentukan oleh seberapa jauh relevansi atau kesesuaian isi pesan tersebut dengan kondisi subyektif komunikan, yaitu "needs" (kebutuhan) atau permasalahan mereka. Dalam dakwah perlu diketahui kebutuhan apa yang mereka rasakan, dan seberapa

<sup>42</sup>Ahmad Subandi, *Ilmu Dakwah Pengantar Kearah Metodologi* (Bandung: Yayasan SYAHIDA, 1994), h. 23

jauh pesan dakwah dapat menyantuni kebutuhan dan permasalahan tersebut. Relevansi antara isi pesan dakwah dengan kebutuhan tersebut hendaknya diartikan sebagai ketergantungan yang proporsional, artinya pemecahan masalah atau pemenuhan kebutuhan yang tidak asal pemenuhan, tetapi yang dapat mengarahkan atau lebih mendekatkan obyek dakwah pada tujuan dakwah itu sendiri, dan bukan sebaliknya. Untuk itu maka pengolahan pesan dakwah dari sumbernya (al-Qur'an dan Sunnah Rasul) akan sangat menentukan.

Untuk memberikan gambaran yang jelas mengenai apa yang dimaksud dengan relevansi tersebut, maka baiknya dikemukakan beberapa contoh. Bagi petani, bagaimana bertani yang baik sehingga hasil pertaniannya meningkat dan bagaimana peningkatan tersebut sekaligus merupakan bagian dari ibadahnya kepada Allah. Demikian pula bagi buruh, sehingga peningkatan mutu kerjanya sama dengan mutu ibadahnya. Hal ini akan mendorong mereka untuk lebih beribadah memahami bagaimana dengan baik akan membantu mereka untuk memperoleh pendapatan yang lebih baik. Sudah barang tentu da'i yang bertugas di kalangan buruh atau petani atau lainnya haruslah mereka yang memiliki pengetahuan yang cukup mengenai dunia buruh dan tani.

Dalam hal ini, khotbah atau tabligh perlu disesuaikan dengan persoalan buruh dan petani. Di samping itu perlu dilakukan kegiatan yang lebih konkret seperti latihan keterampilan kerja, pemilihan bibit dan pupuk, sehingga

mereka merasa diperhatikan. Tak lupa juga masalah bagaimana memasarkan hasil tani. Lapangan kerja apa saja yang sedang dibutuhkan dan dagang apa saja yang sedang laku dan seterusnya.

Dakwah Islam secara arif mampu mengeliminir konflik internal dan eksternal. Karena konflik itu dapat membosankan manusia modern harus ada perubahan terhadap wawasan keilmuan dakwah, artinya dakwah sebagai ilmu. Pengembangan pemahaman berbagai objek dakwah juga pengembangan pemahaman tentang metode dakwah jangan monoton; objek dakwah bervariasi ada bermacammacam kelompok masyarakat dan mempunyai watak berbeda-beda.

Strategi dan metode dalam melaksanakan dakwah yang merupakan sebagai suatu sistem untuk dapat menarik para pendengar agar dapat terserap berbagai pesan dan materi yang akan disampaikan dengan menggunakan berbagai metode dan sistem agar materi tersebut dapat dicerna dengan baik dan maksimal, terdapat dua sistem yang sangat efektif di antaranya adalah:

- a. Strategi merupakan suatu rencana tindakan termasuk penggunaan metode dan pemanfaatan berbagai sumber daya atau kekuatan. Dengan demikian, strategi adalah proses penyusunan rencana kerja, belum sampai pada tindakan.
- b. Strategi disusun untuk mencapai tujuan tertentu. Artinya dari semua keputusan penyusunan strategi adalah pencapaian tujuan. Oleh sebab itu, sebelum menentukan

strategi, perlu di rumuskan tujuan yang jelas serta dapat diukur keberhasilan.<sup>43</sup>

Al-Bayanuni membagi berbagai metode dan strategi dakwah sehingga dengan strategi tersebut dapat dijadikan sebagai bentuk acuan yang akurat dan fleksibel oleh penda'i lainnya di antaranya ada tiga bentuk<sup>44</sup> yaitu;

- 1. Strategi sentimentil (al-manhaj al-'athifi). Adalah dakwah yang memfokuskan aspek hati dan menggerakkan perasaan dan batin mitra dakwah, metode ini sesuai dengan mitra dakwah yang terpinggirkan (marginal) dan dianggap lemah, seperti kaum perempuan, anak-anak, fakir miskin, <sup>45</sup>
- 2. Strategi rasional (*al-manhaj al-'aqli*). Adalah beberapa metode yang memfokuskan pada aspek akal pikiran, strategi ini mendorong mitra dakwah untuk berpikir, merenungkan dan mengambil pelajaran. Penggunaan logika, diskusi atau penampilan contoh dan bukti<sup>46</sup>
- 3. Strategi indrawi (al-manhaj al-hissi). Strategi ini biasa juga dikaitkan dengan metode eksperimen atau strategi ilmiah. Ia didefinisikan sebagai system dakwa atau kumpulan metode yang berorientasi panca indra dan berpegang teguh pada hasil penelitian dan percobaan. Di antara metode

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ridwan Hasan, Metode Dakwah di Era Globalisasi..... h. 7

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Ridwan Hasan, Metode Dakwah di Era Globalisasi..... h. 8

<sup>45</sup> Muhammad Ali Aziz, *Ilmu Dakwah* (Jakarta: Kencana, 2009), h. 351

<sup>46</sup> Muhammad Ali Aziz, Ilmu Dakwah, h. 352

yang dihimpun oleh strategi ini adalah praktek keagamaan, dan pentas drama.<sup>47</sup>

Ayat-ayat tersebut di atas telah mengisyaratkan tiga strategi dakwah, yaitu Strategi Tilawah (membacakan ayat-ayat Allah swt.), Strategi *tazkiyah* (menyucikan jiwa), dan *Strategi ta'lim* (mengajarkan Al-Qur'an dan 'al-hikmah').

a Strategi tilawah. Dengan strategi ini mitra dakwah diminta mendengarkan penjelasan pendakwah atau mitra dakwah membaca sendiri pesan yang ditulis oleh pendakwah. Dengan demikian bahwa merupakan transfer pesan dakwah dengan lisan dan tulisan. Kita dapat mengenal dan memperkenalkan Allah swt. melalui keajaiban ciptaannya. Untuk memperlihatkan keajaiban ini tidak hanya dengan lisan dan tulisan, tetapi juga dengan gambar atau lukisan. Strategi *Tilawah* bergerak lebih banyak pada ranah *kognitif* (pemikiran) yang transformasinya melewati indra pendengaran (al-sam') dan indra penglihatan (al-abshar) serta ditambah akal yang sehat (al-afidah).

b. Strategi *tazkiyah* (menyucikan jiwa). Jika strategi *Tilawah*' melalui indra pendengaran dan indra penglihatan, maka strategi *tazkiyah* melalui aspek kejiwaan. Salah satu misi dakwah adalah menyucikan jiwa manusia. Kekotoran jiwa dapat menimbulkan berbagai masalah baik individu atau

sosial, bahkan menimbulkan berbagai penyakit, baik

<sup>47</sup>Muhammad Ali Aziz, Ilmu Dakwah, h. 353

penyakit hati atau badan. Sasaran strategi ini bukan pada jiwa yang bersih, tetapi jiwa yang kotor. $^{48}$ 

c. Strategi *Ta'lim*. Strategi ini hampir sama dengan strategi *Tilawah* yakni keduanya mentransformasikan pesan dakwah. Akan tetapi strategi *ta'lim* bersifat lebih mendalam, dilakukan secara formal dan sistematis. Artinya, metode ini hanya dapat diterapkan pada mitra dakwah yang tetap, dengan kurikulum yang telah rancang, dilakukan secara bertahap, serta memiliki target tujuan tertentu<sup>49</sup>.

Dalam melaksanakan dakwah maka selayaknya seorang da'i juga haruslah memiliki dan menguasai berbagai ilmu strategi dakwah yang sangat membutuhkan penyesuaian vang tepat sesuai dengan kondisi di lapangan, maka dengan memperkecil kelemahan dan ancaman serta memperbesar keunggulan dan peluang dalam penyampaian materi dakwah itu sendiri sehingga dapat berkesan dan mempunyai nilai vang lebih dan paling tidak terdapat perubahan sekecil apapun walaupun satu ayat yang disampaikan pada pihak dan komunitas umat Islam lain dan dakwah seperti inilah dilaksanakan oleh Rasulullah, telah sehingga mendapatkan hasil yang maksimal dan memberikan kontribusi yang sehingga dapat dirasakan oleh umat Islam pada umumnya.

<sup>48</sup> Ridwan Hasan, Metode Dakwah di Era Globalisasi..... h. 8

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Ridwan Hasan, Metode Dakwah di Era Globalisasi..... h. 9

Uraian tersebut dapat diketahui bahwa hal-hal yang menentukan model pendekatan dakwah dapat diperhatikan unsur-unsur berikut:<sup>50</sup>

- a. Kondisi obyektif (ciri-ciri) obyek dakwah.
- b. Kondisi subyektif (kebutuhan, persoalan yang mereka hadapi dan sebagainya)
- c. Faktor lingkungan dakwah

Untuk menapaki uraian tersebut, diajukan gagasan awal mengenai strategi dakwah, sebagai berikut:

- 1. Peninjauan kembali pendekatan dakwah dengan upaya sentral perencanaan dakwah yang lebih berorientasi pada pemecahan masalah (problem solving oriented) Pergeseran medan dakwah (model komunikasi dakwah) konvensional, yaitu tabligh dalam makna sempit menjadi dakwah yang 'multi dialog' (dialog amal, dialog seni, dialog intelektual, dialog budaya).
- Perimbangan antara dakwah berskala massal menjadi dakwah personal atau dakwah kelompok yang lebih dialogis.
- 3. Perlunya perhatian dan pengembangan yang serius lembaga-lembaga dakwah, terutama majelis tabligh, pada fungsi-fungsi perencanaan dan pengelolaan.
- 4. Perlu dilakukan pengkajian yang mendalam mengenai (a) ciri-ciri dan permasalahan yang dihadapi objek dakwah (kondisi obyektif dan subyektif), serta (b) kondisi lingkungan, dalam rangka mengembangkan strategi

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Abdul Munir Mulkhan, Ideologisasi Gerakan Dakwah...h 208

- dakwah yang tepat di masing-masing daerah dan kelompok umat tertentu.
- 5. Perlu dikembangkan mekanisme pengorganisasian yang lebih profesional, dengan pemilahan tugas yang jelas antar subyek dakwah (da'i, perencana dan pengelola kegiatan dakwah)
- 6. Perlunya pengembangan nilai-nilai saintifik Islam dan keilmuan yang interdisipliner atau pengembangan pendekatan objektivasi dan subjektivasi.
- 7. Melakukan pendekatan positif konstruktif terhadap objek dakwah yang 'abangan', dengan menghilangkan 'jarak' psikologis maupun budaya yang ada.
- 8. Mengembangkan sistem informasi yang mampu menjangkau umat secara luas dan menumbuhkan komunikasi yang efektif.
- 9. Peran pembawa "kabar dari langit" agar dapat mengarifi realitas untuk mentransformasikan nilai, sehingga "dimensi langit suci" lebih dapat dibumikan

Tahapan dan metode dakwah sufistik merujuk pada keilmuan tasawuf, yaitu: TAS ISLAM NEGERI

- a. Persaudaraan berpengaruh terhadap kepribadian, moral dan tingkah laku seseorang
- b. Mengambil janji
- c. Talqin personal
- d. Ilmu
- e. Mujahadah dan penyucian Jiwa
- f. Zikir
- g. Mudzakarah
- h. Khalwah



# BAB VII RELEVANSI TASAWUF DI ERA KONTEMPORER

#### A. PROBLEMATIKAMASYARAKAT MODERN

## 1. Esensi Masyarakat Modern

Sejarah kehidupan manusia sekarang ini telah memasuki apa yang disebut dengan era modern. Istilah modern yang dalam makna genetiknya berarti "baru" dapat digunakan sebagai istilah yang menyebut sesuatu terhadap perkembangan kehidupan manusia yang sedang berlangsung saat ini, yaitu "zaman modern" yang seolah-olah tidak ada lagi zaman yang berarti sesudahnya. Anggapan orang sementara perkataan modern melambangkan sesuatu penilaian tertentu yang cenderung positif. Padahal dari sudut hakikatnya, zaman modern, sebagaimana zaman-zaman terdahulu, bersifat netral. Bisa memiliki dan menimbulkan makna positif dan negatif, tergantung orang yang menjalaninya.

Masyarakat modern ditandai oleh lima ciri pokok, yaitu : pertama, berkembangnya *mass culture*, karena pengaruh kemajuan mass media, sehingga kultur (budaya) tidak lagi bersifat lokal, melainkan nasional atau bahkan

global. Kedua, tumbuhnya sikap-sikap yang lebih mengakui kebebasan bertindak, manusia bergerak menuju perubahan masa depan. Ketiga, tumbuhnya kecenderungan berpikir rasional. Keempat, tumbuhnya sikap hidup materialistis, semua diukur dengan nilai kebendaan dan ekonomi.<sup>1</sup>

Budaya adalah suatu pola struktur kebiasaan yang menjadi ciri khas suatu masyarakat yang memiliki kearifan tersendiri. Kearifan itu adalah kearifan lokal yang bisa jadi tidak dimiliki oleh kelompok masyarakat dan lainnya. Hilangnya batas-batas budaya akibat globalisasi, di satu sisi baik untuk memperkenalkan eksistensi suatu masyarakat. Namun di sisi lain, justru akan menjadikan kearifan lokal menghilang, atau bahkan berubah ke arah yang lebih buruk. Etika dan estetika menjadi sirna akibat asimilasi dan adopsi budaya yang berlebihan, sehingga memunculkan degradasi moral. Contoh nyata dalam, hal ini, di mana masyarakat timur, yang dahulu dikenal arif, santun dan beretika tinggi, kini tak beda lagi dengan masyarakat barat yang liberalis.<sup>2</sup>

Secara bahasan kata "modern" berasal dari bahasa Latin "modo" yang berarti "just now" atau "yang kini". Istilah ini sering kali dikaitkan dengan kehidupan yang ditemukan dalam masyarakat Barat yang sudah mengalami industrialisasi dan tingkat teknologi yang maju.<sup>3</sup> Sedangkan

<sup>1</sup>Amin Syukur, Sufi Healing, Terapi dengan Model Tasawuf, h. 28.

<sup>2</sup> Amin Syukur, Sufi Healing, Terapi dengan Model Tasawuf, h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Arfan Gaffar, Modern dan Islam; Dua Kutub yang Bertentangan dalam Al-Qur'an dan Tantangan Modernitas, (Yogyakarta: SIPRESS ,

secara istilah, ada beberapa tokoh yang membuat definisi ataupun pembatasan tentang makna (zaman) modern.

- 1. Amin Rais menyatakan bahwa suatu abad dapat dikatakan modern apabila memiliki ciri-ciri :
  - a. Ledakan informasi tanpa batas berkat teknologi komunikasi yang semakin maju, produktif, dan efektif sehingga dapat menjangkau seluruh penjuru dunia.
  - b. Nilai moral semakin longgar, yang ditunjukkan dengan semakin kaburnya batas antara halal dan haram maupun baik dan buruk.
  - c. Semakin tumpulnya peri kemanusiaan.
  - d. Sangat mengagungkan ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK).
  - e. Kehidupan masyarakat yang semakin materialistik.4
- 2. Alex Inkeles dan David Smith, sebagaimana dikutip oleh Arfan Gaffar, memberikan 5 (lima ciri individu masyarakat yang telah modern, yaitu :
  - a. Opens to new experience (keterbukaan untuk menerima hal-hal baru). \*\*ERSITAS ISLAMNEGERI\*\*
  - b. *The realism of growth of opinion* (memiliki kemampuan untuk membentuk dan menyatakan pendapat menyangkut permasalahan di sekitarnya).
  - c. *The readiness for social change* (siap menerima perubahan sosial).
  - d. The needs of Information (membutuhkan dan selalu

<sup>1993),</sup> h. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Amin Rais, *Tauhid Sosial: Formula MenggempurKesenjangan* (Bandung: Mizan, 1998), h. 151-153.

mengikuti informasi perkembangan).

- e. *oriented to world future and punctuality* (berorientasi ke depan).<sup>5</sup>
- 3. Zakiah Daradjat mendefinisikan (zaman) modern dengan indikator-indikator sebagai berikut :
  - a. Meningkatnya kebutuhan hidup manusia.
  - b. Munculnya individualisme dan egoisme.
  - c. Persaingan dalam hidup.
  - d. Keadaan yang tidak stabil.6
- 4. Ali Yafie yang juga menyebutkan bahwa peradaban modern ditandai dengan :
  - a. Kemajuan di bidang teknologi.
  - b. Ilmu pengetahuan berkembang dengan pesat.
  - c. Kehidupan lebih individualis dan materialis.
  - d. Kekuasaan jaringan informasi.
  - e. Terjadi pelecehan dan pendangkalan nilai-nilai agama<sup>7</sup>

Perbedaan para tokoh di atas yang membuat beberapa batas sebagai ciri khas modern namun substansinya tetap sama, Nurcholis Madjid hanya mendefinisikan abad modern sebagai abad teknologi yang mengabaikan harkat kemanusiaan terkait dengan bidang kerohanian.<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Arfan Gaffar, Modern dan Islam, h. 106

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Zakiah Daradjat, *Peranan Agama dalam Kesehatan Mental* (Jakarta: Haji Masagung,1993), h. 10-13.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Ali Yafie, Teologi Sosial Telaah Kritis Persoalan Keagamaan Kemanusiaan (Yogyakarta: LKPSM, 1997), h. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Nurcholish Madjid, *Khasanah Intelektual Islam* (Jakarta, Bulan Bintang, 1984), h. 71.

Beberapa pendapat di atas dapat disimpulkan bahwa modern ditandai dengan kehidupan kemajuan iptek, individual, dan masvarakat cenderung materialis, menurunnya minat terhadap agama. Kelahiran masyarakat modern tidak terlepas dari sejarah lahirnya revolusi ilmu. S. Takdir Alisjahbana, sebagaimana dikutip oleh Simuh, memberikan gambaran bahwa revolusi ilmu telah melahirkan revolusi teknologi yang kemudian memunculkan revolusi yang menjalar pada perubahan pada perdagangan dan komunikasi. Maka profil masyarakat modern sangat didominasi oleh budaya industri.9

Menurunnya kualitas sumber daya manusia, melalui proses perubahan sosial yang cepat sebagai konsekuensi dari industrialisasi juga memberikan dampak negatif pada pola hubungan hidup manusia. Hal ini dijelaskan oleh Dadang Hawari yang menyatakan bahwa perubahan sosial yang teramat pesat belum dapat diterima oleh seluruh manusia. Banyak dari manusia yang tidak bisa menerima perubahan sosial dengan segala turunannya di segala aspek yang mengakibatkan banyak di antara mereka yang merasa tegang (stres) yang pada akhirnya menempatkannya pada perasaan beralienasi (terasing) dalam hidupnya, baik dari dirinya, keluarganya, masyarakatnya, bahkan dengan Tuhannya. Akibatnya banyak dari mereka yang tidak dapat merasakan

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Simuh, "Islam dan Masyarakat Modern", dalam Simuh, dkk., *Tasawuf dan Kritis* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), h. 11.

kebahagiaan dan kesejahteraan bahkan sebaliknya, mereka hanya akan merasakan sakit. $^{10}$ 

Banyak orang yang terpukau dengan modernisasi. Mereka menyangka modernisasi akan membawa mereka ke tingkat kesejahteraan yang tertinggi. Mereka lupa bahwa dibalik modernisasi yang dianggap "serba gemerlap" tersebut ada gejala yang dinamakan "The agony of modernization", yaitu azab sengsara karena modernisasi. Gejala efek langsung dari modernisasi ini telah terlihat langsung dalam kehidupan masyarakat dengan semakin meningkatnya angka-angka kriminalitas. Dehumanisasi adalah suatu proses penurunan harkat dan martabat kemanusiaan. Dengan kata lain, dalam masyarakat yang tidak didukung oleh suasana kehidupan beragama maka yang nampak adalah dekadensi akhlak dan merosotnya kesadaran akan tanggung jawab, baik tanggung jawab internal (pada diri sendiri) maupun tanggung jawab eksternal (terhadap orang lain dan lingkungan sekitarnya).

Dalam konteks ini baik secara langsung maupun tidak langsung akan terjadi pertemuan, gesekan atau bahkan kompetisi pergeseran nilai-nilai budaya. Di sini kemudian muncul asumsi dan penilaian bahwa meskipun kemajuan sebagaimana yang dikumandangkan modernisasi itu netral sebagaimana dikatakan A. Qodry Azizy bahwa yang dominan

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Dadang Hawari, *Psikiater : Al-Qur'an Ilmu Kedokteran Jiwa dan Kesehatan Jiwa* (Yogyakarta: Dana Bhakti Prima Yasa, 1997), h. 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Dadang Hawari, Psikiater: Al-Qur'an Ilmu Kedokteran Jiwa dan Kesehatan Jiwa, h. 2-3.

pasti akhirnya adalah dominasi itu sendiri.<sup>12</sup> artinya, modernisasi dapat berupa alat dan bisa pula diartikan sebagai ideologi. Alat oleh karena merupakan wujud keberhasilan ilmu pengetahuan dan teknologi, terutama di bidang komunikasi. Ketika modernisasi sebagai alat maka ia adalah sesuatu yang netral. Ini berarti modernisasi mengandung nilai-nilai positif.

Menurut Kuntowijoyo, di dalam masyarakat modern yang berteknologi tinggi, manusia menghadapi mekanisme kerja. Alat-alat produksi baru yang dihasilkan oleh teknologi dengan mekanisasi, modern proses otomatisasi, standarisasinya, ternyata menyebabkan manusia cenderung menjadi elemen yang mati dari proses produksi. Teknologi modern yang sesungguhnya diciptakan untuk pembebasan manusia dari kerja ternyata telah menjadi alat perbudakan baru. Dalam konteks demikian, maka kedudukan manusia mengalami degradasi. Manusia yang tadinya dianggap sebagai pusat alam semesta, kini telah berubah sekedar sebagai unsur suatu sistem ekonomi atau sistem politik.<sup>13</sup>

Manusia modern idealnya adalah manusia yang berpikir logis dan mampu menggunakan berbagai teknologi untuk meningkatkan kualitas kehidupan manusia. Dengan kecerdasan dan bantuan teknologi, manusia modern mestinya lebih bijak dan arif, tetapi dalam kenyataannya banyak

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>A. Qodry A.Azizy, Melawan Globalisasi; Reinterpretasi Ajaran Islam (Persiapan SDM dan Terciptanya Masyarakat Madani (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), h. 20

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Kuntowijoyo, *Paradigma Islam; Interpretasi untuk Aksi* (Bandung: Mizan, 1991), h.162

manusia yang kualitas kemanusiaannya lebih rendah dibandingkan kemajuan berpikir dan teknologi yang dicapai. Akibat dari ketidakseimbangan ini kemudian menimbulkan gangguan kejiwaannya. Celakannya lagi, penggunaan alat transfostasi dan alat komunikasi modern menyebabkan manusia hidup dalam pengaruh global dan dikehendaki oleh arus. Informasi global, padahal kesiapan mental manusia secara individu bahkan secara etnis tidaklah sama.

## 2. Problematika Masyarakat Modern

Proses modernisasi, yang dijalankan oleh dunia barat sejak zaman Renaissance, di samping membawa dampak positif, juga telah menimbulkan dampak negatif. Dampak positifnya, modernisasi telah membawa kemudahan-kemudahan dalam kehidupan manusia. Sementara dampak negatifnya, modernisasi telah menimbulkan krisis makna hidup, kehampaan spiritual dan tersingkirnya agama dalam kehidupan manusia. 14

Manusia modern memperlakukan alam sama dengan pelacur, mereka menikmati dan mengeksploitasi kepuasan darinya tanpa rasa kewajiban dan tanggung jawab apapun. Inilah yang menciptakan berbagai krisis dunia modern, tidak hanya krisis dalam kehidupan spiritual tapi juga dalam kehidupan sosial sehari-hari. 15

Problem paling akut yang dihadapi manusia modern, tidak muncul dari situasi pembangunan yang terbelakang,

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Moh. Toriquddin, Sekularitas Tasawuf, h. 63-64.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Moh. Toriquddin, Sekularitas Tasawuf, h 64.

tapi justru dari pembangunan yang berlebihan. Manusia modern yang memberontak melawan tuhan, telah menciptakan sebuah sains yang tidak berlandaskan cahaya intellection jadi berbeda dengan yang kita saksikan di dalam sain-sains Islam tradisional- tetapi berdasarkan kekuatan akal (rasio)manusia semata untuk memperoleh data melalui indera.<sup>16</sup>

Sikap hidup yang mengutamakan materi (materialistik) memperturutkan kesenangan dan kelezatan syahwat (hedonistis) ingin menguasai semua aspek kehidupan (totaliteristik) hanya percaya pada rumus-rumus pengetahuan empiris saja, serta paham hidup positivistik yang bertumpu pada kemampuan akal pikiran manusia tampak lebih menguasai manusia yang memegang ilmu pengetahuan dan teknologi. Di tangan mereka yang berjiwa dan bermental demikian itu, ilmu pengetahuan dan teknologi modern memang sangat mengkhawatirkan. Mereka akan menjadi penyebab kerusakan di daratan dan di lautan sebagaimana di isyaratkan Al-Qur'an, (QS.Al-Rum 30;41)

Terjemahnya:

telah nampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan manusia, supaya

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Moh. Toriquddin, Sekularitas Tasawuf, h. 65.

Allah merasakan kepada mereka sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke jalan yang benar).17

Situasi dunia yang semakin global, agama dituntut dapat memberikan jawaban terhadap berbagai persoalan aktual. Hal ini berkaitan dengan adanya keyakinan bahwa agama pasti mengandung nilai-nilai universal dan absolut yang mampu memberikan alternatif yang tidak ada habisnya. Paralel dengan keyakinan tersebut, terdapat fenomena yang menarik diamati, bahwa pada beberapa tahun terakhir ini, perhatian orang terhadap agama semakin tinggi. Orang kemudian mengaitkan fenomena tersebut dengan beberapa perkiraan tentang kebangkitan agama pada abad XXI, abad yang diwarnai oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan Kebangkitan agama dapat teknologi. diamati meningkatnya apresiasi masyarakat terhadap keagamaan yang ditampilkan melalui berbagai media massa, baik cetak maupun elektronik. Peningkatan minat masyarakat kepada bacaan keagamaan, yang ditandai dengan semakin larisnya buku-buku agama juga dapat dijadikan bukti peningkatan spiritualitas masyarakat. Di samping itu, acaraacara keagamaan yang ditampilkan media elektronik tampak semakin diminati pemirsa.18

Fenomena ini di antara futurolog yang berkeyakinan bahwa abad XXI merupakan era kebangkitan agama adalah

<sup>17</sup>Mohammad Taufiq, Quran in The Word Ver1.2.0, QS/30:41 <sup>18</sup>John Naisbitt dan Patricia Aburdene, Megatrend 2000: Ten New Direction for the 1990's (New York: Avon Books, 1990), h. 295

Data tentang meningkatnya minat masyarakat terhadap bukubuku keagamaan (tasawuf dan tarekat) dan acara-acara keagamaan di media elektronik, di antaranya diungkapkan oleh Mohammad Walid, "Spiritualisme Abad Milenium",19 semakin menguatkan asumsi bahwa peranan agama di era telah menemukan momentum modern yang Persoalannya, mengapa dalam kemajuan sains dan teknologi, dalam justru semakin banyak orang tertarik pada agama? Apakah ini hanya sekedar gejala eskapisme dalam dunia modern? Ataukah hal ini dikarenakan modernisasi dan industrialisasi dianggap telah menghancurkan nilai-nilai kemanusiaan (dehumanisasi), sehingga orang semakin jauh dari nilai-nilai moral-agama?

Persoalan serius yang muncul di tengah-tengah umat manusia sekarang ini adalah krisis spiritualitas. Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, dominasi rasionalisme, empirisme dan positivisme ternyata membawa manusia kepada kehidupan modern, di mana sekularisme menjadi mentalitas zaman, dan karena itu spiritualisme tereduksi dari dalam kehidupan modern umat manusia. Sayyed Hossein Nasr menyayangkan lahirnya keadaan ini sebagai *the plight of modern men*, nestapa orang-orang modern<sup>20</sup>. Kondisi inilah yang tampaknya membuat masyarakat Barat pada umumnya mengalami apa yang disebut dengan krisis epistemologis, yakni masyarakat Barat tidak lagi mengetahui tentang makna

 $<sup>^{19}\</sup>mbox{Walid, Mohammad.}$  "Spiritualisme Abad Milenium", Jawa Pos. 30 Maret 2001, h. 4

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Sayyed Husen Nasr, *Traditional Islam in The Modern World* (London: Kegan Paul, 1987), h. 34

dan tujuan hidupnya (*meaning and purpose of life*)<sup>21</sup>Hal ini bisa jadi karena terbatasnya bahasa ilmiah untuk mengungkapkan kompleksitas dunia manusia atau dengan kata lain boleh jadi karena kesenjangan antara *Scientifiec language dengan religious language*.<sup>22</sup>

Berhubungan dengan masalah ini, William Mc.Inner juga menyatakan bahwa perkembangan baru dalam agama pada abad ke-21 mendatang antara lain ditandai oleh perkembangan spiritual yang lebih mendalam. Apa yang dikemukakan Mc.Inner ini bukanlah sesuatu yang berlebihan, sebab manusia kontemporer menghadapi penyakit teralieniasi (alienation men) dan terjadi split personality. Fakta ini menunjukkan bahwa di kalangan Barat sendiri mulai ada kekuatan yang lebih komprehensif dan integral. Makin banyak orang menanyakan kebenaran dari dominasi rasio dan lebih menginginkan kehidupan yang utuh. Perhatian terhadap kehidupan religious makin bertambah dan materialisme makin didesak oleh nilai-nilai yang transendental.<sup>23</sup>

Masalahnya sekarang adalah agama dan spiritualitas yang bagaimana yang kondusif untuk dunia modern. Janganjangan spiritualisme bebas seperti yang diramalkan oleh John Naisbitt dan Patricia Aburdene dengan jargonnya *Spiritualitas* 

 $^{22} \mbox{Nurcholish Madjid,}$  Khazanah Intelektual Islam (Jakarta: Bulan Bintang , 1984), h. 71

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Nurcholish Madjid, *Islam Doktrin dan Peradaban* (Jakarta: Paramadina, 1992), h. 580-581

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>William McInner, Agama di Abad 21, dalam *Ulumul Qur'an*, No. 5 Tahun 1990, h. 85

*Yes, Organized religion No.*<sup>24</sup>. Hal yang menarik menurut pandangan Arnold yang mengatakan bahwa agama yang cocok untuk dunia modern adalah keberagamaan kaum sufi<sup>25</sup>.

Krisis spiritualitas menjadi ciri peradaban modern, dan modernitas itu telah memasuki dan menjamah dunia Islam, masyarakat Islam tetap menyimpan potensi menghindari krisis itu. Sebab sebagian besar dunia Islam belum berada pada tahap perkembangan kemajuan negaranegara Barat. Keadaan ini sangat menguntungkan dunia Islam, karena memiliki kesempatan untuk belajar dari pengalaman mereka dan membangun strategi management of ideas, yang mampu mengambil aspek-aspek positif dari peradaban Barat dan sekaligus menghilangkan aspek-aspek negatifnya. Hal ini bisa dilakukan dengan mempertahankan dasar-dasar spiritualisme Islam agar tetap terjaga kehidupan yang seimbang. Allah swt. Berfirman dalam QS Ali Imran/3: 143.

وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ

# ALAUDDIN M A K A S S A R

## Terjemahnya:

<sup>24</sup>John Naisbitt dan Patricia Aburdene, *Megatrend 2000, Ten New Direction for the 1990's* (New York:Avon Book, 1991), h. 295

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Kamaruddin Hidayat, *Muhammad Wahyuni Nafis, Agama Masa Depan Perspektif Filsafat Perennial* (Jakarta: Paramadina, 1995), h. 116-117

Sesungguhnya kamu mengharapkan mati (syahid) sebelum kamu menghadapinya; (sekarang) sungguh kamu telah melihatnya dan kamu menyaksikannya.

Islam memang sangat menganjurkan umat manusia untuk memanfaatkan segala sesuatu yang ada di dunia demi kepentingan hidupnya. Tetapi Islam juga menyatakan bahwa dunia (bumi, air, dan udara) tidaklah diciptakan untuk sekelompok atau segolongan umat dalam waktu tertentu saja. Oleh karenanya, pada sisi lain Islam juga mengingatkan manusia akan bahaya yang akan menimpa alam semesta dan kehidupan akibat dari perbuatannya. Hal ini terwujud dalam beberapa ayat Allah di bawah ini (Q.S. ar-Ruum/30: 41):

ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمْلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ

Terjemahnya:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Telah nampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan manusia supaya Allah merasakan kepada mereka sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar).<sup>26</sup>

Manusia modern idealnya adalah manusia yang berfikir logis dan mampu menggunakan berbagai teknologi

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Mohammad Taufiq, Quran in The Word Ver1.2.0, QS/30:41

untuk meningkatkan kualitas kehidupannya. Dengan kecerdasan dan bantuan teknologi, manusia modern mestinya lebih bijak dan arif, tetapi dalam kenyataannya banyak manusia modern yang kualitas kemanusiaannya lebih rendah dibandingkan dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang dicapainya, sehingga melahirkan berbagai macam problema dalam kehidupannya. Kehadiran ilmu pengetahuan dan teknologi melahirkan beberapa problema dalam kehidupan masyarakat modern sebagai berikut:

### 1. Degradasi Moral

Kehidupan modern yang teramat kompetitif telah pula merubah pola berpikir manusia. Kebutuhan yang besar dalam hidup berakibat pada perubahan mendasar pada etos kerja manusia. Manusia modern sangat dikenal dengan etos kerja yang tinggi di mana sistem kerja mereka tidak mengenal batas dan kepuasan serta lepas dari hegemoni agama. Sehingga hasil positif disikapi tanpa rasa syukur dan kegagalan dalam tugas mereka sikapi dengan sikap mudah putus asa dan kehilangan pegangan.<sup>27</sup> Tahap inilah yang disebut dengan frustrasi yang akan berdampak pada pelbagai perilaku buruk seperti mengamuk, merusak barang, dan bahkan menyebabkan disorganisasi pada struktur kepribadian sendiri.<sup>28</sup>

<sup>27</sup>Abudin Nata, *Akhlak Tasawuf* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), h. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Kartini Kartono, *Hygiene Mental dan Kesehatan Mental dalam Islam* (Bandung: Mandar Maju, 1989), h. 50.

Sebagai akibat lebih jauh dari dangkalnya iman dan pola hidup materialistik, maka manusia akan dengan mudah menggunakan prinsip menghalalkan segala cara dalam mencapai tujuannya. Jika hal ini terjadi, maka terjadilah kerusakan akhlak dalam segala bidang, baik ekonomi, sosial, politik, dan sebagainya. Sehingga akan memunculkan manusia yang modern (maju) dalam ilmu dan pengetahuan namun mundur (mengalami penurunan) dalam hal moralitas.<sup>29</sup>

# 2. Kehampaan Spiritual

Kata "spiritual" merupakan bentuk derivasi dari kata "spirit". Dalam bahasa Inggris, "spirit" berarti *a person's mind atau person's soul*. Kemudian spiritual berarti *human spirit* atau *human soul* atau *not physical things*. Dalam bahasa Indonesia spiritual diartikan sebagai segala sesuatu yang berhubungan dengan kejiwaan (rohani atau batin). Lebih lanjut spiritualisme disebut sebagai aliran filsafat yang mengutamakan kerohanian. Kata spiritualitas diturunkan dari kata spirituality, yang dalam bahasa Inggris dimaknai sebagai kualitas manusia yang berhubungan dengan persoalan-persoalan spiritual.<sup>30</sup>

Krisis spiritual sangat diyakini oleh para ahli psikologi sebagai akar dari permasalahan manusia modern. Carl Gustav Jung, sebagaimana dikutip oleh Sukidi, misalnya, menyebut krisis spiritual sebagai penyakit

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Abudin Nata, Akhlak Tasawuf, h. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Amin Syukur, *Sufi Healing*, *Terapi dengan Model Tasawuf* (Jakarta: Erlangga, 2012), hlm. 43.

eksistensial (*existential illness*), di mana eksistensi diri manusia mengalami penyakit *alienasi* (keterasingan), baik dari dirinya sendiri, lingkungan sosial, bahkan *teralieniasi* dari Tuhannya. Jung menganggap bahwa beberapa *psikoneurosis* dapat dipahami sebagai "jiwa yang menderita" (*asuffering soul*) yang belum menemukan maknanya.31

Munculnya krisis spiritual juga disebabkan oleh rasa cemas dan ketidakpuasan terhadap hasil yang telah didapat dan dicapainya. Sehingga manusia lupa terhadap dimensi-dimensi ke-Tuhanan yang pada akhirnya tersesat oleh langkahnya sendiri. Banyak manusia yang secara dapat dikatakan telah materi sampai pada titik keberhasilan tertinggi tetapi gagal (total) dalam dimensi immateri dari apa yang telah dicapainya. Sehingga banyak dari mereka yang lebih memilih "jalur lain" untuk mencapai kebahagiaan, seperti mengonsumsi narkoba, minum-minuman keras, dan hal buruk lainnya.

# 3. Hilangnya makna dan nilai hidup

Menurut Nurcholis Madjid persoalan serius yang tengah dihadapi oleh manusia modern adalah hilangnya hidup bermakna (meaning life). Faktor-faktor penyebabnya antara lain, tekanan yang amat berlebihan dalam segi material kehidupan. Kemajuan dan kecanggihan teknik mewujudkan keinginan memenuhi kebutuhan kehidupan material yang merupakan ciri utama zaman modern

 $<sup>^{\</sup>rm 31}$  Sukidi, Kecerdasan Spiritual (Jakarta, Gramedia Pustaka Utama, 2005), h. 8

ternyata harus ditebus manusia dengan ongkos yang amat mahal, yaitu hilangnya kesadaran akan makna hidup yang lebih mendalam. Definisi sukses dalam perbendaharaan kata manusia modern hampir-hampir identik hanya dengan keberhasilan mereka dalam mewujudkan anganangan dalam kehidupan material. Ukuran "sukses" dan "tidak sukses" kebanyakan terbatas hanya kepada seberapa jauh orang bersangkutan menampilkan dirinya secara lahiriah dalam kehidupan material.<sup>32</sup>

Hilangnya makna hidup (the meaning of life) yang merupakan motivasi utama dalam menjalani hidup ini merupakan sumber perasaan cemas yang diderita oleh manusia modern. Kecenderungan hidup yang dijalani berdasarkan tuntutan orang lain, bukan dari diri sendiri. Kehidupan yang demikian menjadikan seseorang dilanda kecemasan karena ada konflik dalam diri. Kecemasan menurut Freud berkembang dari konflik antara id, ego, dan superego<sup>33</sup> yang memaksa seseorang melakukan sesuatu. Freud membagi kecemasan dalam tiga bentuk, yaitu kecemasan realitas, kecemasan neurotik, dan kecemasan moral. Kecemasan realitas adalah rasa takut akan bahaya yang datang dari luar. Kecemasan neurotik rasa takut jika insting akan keluar dari jalur dan menyebabkan perbuatan yang melanggar hukum. Sementara kecemasan moral adalah perasaan takut terhadap hati nuraninya sendiri yang

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Sulaiman al-Kumay, Menuju Hidup Sukses, h 7

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Lihat Gerald Corey, *Teori dan Praktik Konseling dan Psikoterapi*, (Bandung: Refika Aditama, 1999), h. 14-15.

menyebabkan seseorang merasa bersalah jika bertentangan dengan kode moral $^{\rm 34}$ 

Dalam pandangan *logoterapi* hidup tak bermakna bukanlah suatu penyakit, melainkan suatu kondisi kehidupan manusia yang dapat menjelmakan gangguan *neurosis*, sikap *totaliter* dan gaya hidup *konformistis*. Seorang *konformistis* ditandai oleh perbuatannya semata-mata karena orang lain melakukannya ia mudah sekali terbawa arus situasi dan "pantang ketinggalan mode". Sebaliknya pribadi *totaliter* senantiasa berbuat sesuatu karena orang lain mengharapkannya berbuat seperti dan mereka bersedia menaatinya. Adapun gangguan *neurosis* yang bersumber dari kondisi hidup yang tak bermakna disebut *neurosis noogenik* secara khas gejala-gejalanya adalah serba bosan, hampa, putus asa, kehilangan minat dan inisiatif, kehilangan arti dan tujuan hidup.<sup>35</sup>

## 4. Keterasingan (teralieniasi)

Manusia modern sering mengalami keterasingan terhadap dirinya sendiri. Mereka sering kali tidak mampu memahami pribadi dan keinginan hidupnya sendiri. Hal terjadi karena beberapa sebab-sebab : 1). Perubahan sosial yang berlangsung cepat; 2). Hubungan manusia yang

<sup>35</sup>Hanna Djumhana Bastaman, *Integrasi Psikologi dengan Islam:* Menuju Psikologi Islami, (Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 1995), h. 197

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Gerald Corey, *Teori-Teori Konseling dan Psikoterapi*, terjemh. Mulyanto, (Semarang: IKIP Press, 1995), h. 143.

berlangsung gersang; 3). Masyarakat yang semula homogen sudah berubah menjadi heterogen.<sup>36</sup>

#### 5. Neurosis

Kehidupan modern yang ditandai dengan kemajuan dalam bidang transportasi dan komunikasi yang melahirkan dan meningkatkan arus urbanisasi juga mengakibatkan disintegrasi personal yang parah. Sebabsebab *neurosis* selain faktor internal, pribadi yang sangat labil, tidak imbang kemampuan dan kemauannya sangat lemah, frustrasi, dan konflik-konflik emosional, adalah adanya tekanan sosial dan kultural yang sangat kuat dan berat yang menimbulkan kecemasan dan ketegangan dalam batin kronis<sup>37</sup>.

#### 6. Psikosis

Psikosis merupakan gangguan mental parah yang ditandai dengan disintegrasi kepribadian. Sehingga orang yang menderita psikosis tidak dapat mengadakan relasi sosial dengan dunia luar karena terdapatnya gangguan pada karakter dan fungsi intelektual. Selain itu juga sering mengalami ketakutan hebat, mengamuk, dan juga melakukan usaha-usaha bunuh diri. Dalam kehidupan sehari-hari penderita psikosis lebih dikenal dengan istilah "orang gila". Dari beberapa gangguan kejiwaan tersebut di

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Ahmad Mubarok, Relevansi Tasawuf dengan Problem Kejiwaan, h. 168-169.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Kartini Kartono, *Hygiene Mental dan Kesehatan Mental dalam Islam*, h. 94-95.

atas dapat dijumpai pada lingkungan masyarakat modern di mana dalam menempuh kehidupan terjadi distorsi-distorsi nilai kemanusiaan dan *dehumanisasi* yang lebih disebabkan oleh kapasitas intelektual, mental, dan jiwa yang tidak siap untuk mengarungi peradaban modern.<sup>38</sup>

#### B. TASAWUF ALTERNATIF SPIRITUAL MASA DEPAN

Hubungan religiusitas dan modernisasi merupakan persoalan rumit yang banyak menimbulkan kontroversi, khususnya di kalangan ilmuwan sosial. Suatu ungkapan yang hampir menjadi stereotip dalam percakapan sehari-hari menggambarkan seolah-olah agama merupakan hambatan terhadap proses modernisasi dan industrialisasi. Meskipun pada beberapa kasus mungkin asumsi itu benar, misalnya ada agama yang menentang program Keluarga Berencana (KB) padahal menurut para ahli mutlak diperlukan di negaranegara berkembang. Tetapi generalisasi bahwa agama merupakan rintangan modernisasi dan industrialisasi tidak dapat dibenarkan. Di samping itu juga terdapat pandangan vang sangat pesimistis terhadap peranan agama di era modern, seperti agama dianggap sebagai racun masyarakat (Karl Marx), Tuhan telah mati (Nietszhe), dan agama dianggap biang kerok keonaran di muka bumi (A. N. Wilson).39

<sup>38</sup>Kartini Kartono, Hygiene Mental dan Kesehatan Mental dalam Islam, h 191.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Nurcholish Madjid, *Beberapa Renungan tentang Kehidupan Keagamaan di Indonesia Untuk Generasi Mendatang* (Makalah Pidato di TIM, 21 Oktober 1992,), h. 2-3.

Dengan pandangan yang pesimistis seperti itu, tidaklah terpikirkan bahwa agama akan mampu ikut serta memecahkan persoalan kemanusiaan di tengah modernisasi dan industrialisasi. Sebaliknya, pendapat bahwa agama merupakan dorongan bagi terjadinya proses modernisasi dan industrialisasi adalah tesis yang terlampau optimis jika dikatakan secara umum. Tesis Weber tentang adanya hubungan etika Protestan, khususnya Calvinisme, dengan semangat kapitalisme modern dapat disebut sebagai fenomena yang unik dan tidak dapat dijadikan sebagai kesimpulan adanya hubungan dinamis antara agama dan modernisasi.40

berupaya Gerakan zaman baru ini mencari keseimbangan rasio dan iman, sebagai hal yang sering dilupakan manusia modern. Orang senantiasa mengaitkan new age dengan fenomena kebangkitan spiritualitas di tengahtengah masyarakat. Asumsi bahwa dewasa ini telah terjadi kecenderungan peningkatan masyarakat terhadap spiritualitas, mendapatkan justifikasi dengan pesatnya perhatian orang terhadap dunia mistik- spiritual. Semboyan Naisbitt dan Aburdene dalam Megatrend 2000; "spirituality Yes! Organized religion No,"41 semakin menandai kebangkitan spiritualitas masyarakat, khususnya masyarakat Barat yang mulai menengok ke spiritualitas Timur. Perkembangan selanjutnya, seperti dikatakan Harvey Cox, perhatian masyarakat Barat terhadap dunia mistik spiritual ternyata

 $^{40}\mathrm{Max}$  Weber, The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism (New York: Scribners, 1958).h. 7

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>John Naisbitt dan Patricia Aburdene, Megatrend, h. 295.

bukan hanya kepada spiritualitas Timur (*turning to the east*).<sup>42</sup> Masyarakat Barat saat sekarang telah menjangkau pada pencarian terhadap spiritualitas Barat sendiri, yang sepanjang abad Kristen modern telah dilupakan. Memang, belum diperoleh kejelasan apakah munculnya kesadaran spiritual pada masa kini dikarenakan adanya kesadaran *providensi* (keilahian) seperti halnya zaman dulu, ataukah, seperti dikatakan Allen E. Bergin, bahwa munculnya fenomena spiritual disebabkan adanya kegagalan *organized religion*.<sup>43</sup>

Pada konteks ini, agama- agama yang terorganisasi tidak lagi mendapat perhatian, dengan meminjam istilah Erich Fromm, agama-agama yang ada dianggap terlalu 'otoriter' terhadap manusia konkret. Berbagai kalangan menyetujui pandangan Fromm yang menyatakan bahwa manusia modern membutuhkan agama yang lebih humanistis.<sup>44</sup>

Penolakan terhadap ilmu pengetahuan dan teknologi yang selama era modern nyaris menjadi 'pseudo religion' merupakan salah satu fenomena yang menarik pada masa sekarang. Selanjutnya dikatakan bahwa modernisme dipandang gagal memberikan kehidupan yang lebih bermakna kepada manusia. Karena itu, dapat dipahami jika

MAKAS

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Budy Munawar Rahman, "New Age: Gagasan-gagasan Mistik-Spiritual Dewasa Ini," dalam *Rekonstruksi dan Renungan Religius Islam*, ed. Muhammad Wahyuni Nafis (Jakarta: Paramedia, 1996), 45.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Allen E. Bergin, "Spiritualitas Abad Moder", *Ulumul Qur'an*, Vol. VI, No. 4 (1994), h. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Erich Fromm, *Religion and Psychoanalysis* (New York: Vail Ballou Press, 1977), h. 19-64.

kemudian di kalangan agamawan, teolog, dan sebagian anggota masyarakat mempertanyakan keabsahan teologi modern yang memberikan legitimasi keagamaan bagi modernisme. Berkaitan dengan ini dibutuhkan teologi pasca modernisme agar agama mampu memberikan respons yang tepat terhadap gejala dan perkembangan kehidupan. Kemunculan teologi pasca modernisme diharapkan mampu mereposisi peran agama-agama yang ada (organized religions) sehingga dapat membawa pemeluknya kepada pola hidup yang lebih religius. Dalam kaitan ini penting dikedepankan gagasan mengenai urgensi praktek spiritualitas dalam kerangka agama-agama. Atau dengan meminjam istilah Sayyed Hossein Nasr; "Organized Religion Yes, spirituality No," suatu ungkapan yang bertolak belakang dengan semangat spiritualitas yang dikemukakan Naisbitt dan Aburdene.45

Persoalannya, jika kebangkitan spiritual di era modern tidak disertai usaha- usaha untuk menyesuaikan dengan konteks, maka bukan tidak mungkin tampilan kebangkitan spiritualitas akan berwajah sangar dan berbau klenik. Tampilan spiritualitas era modern seharusnya mendorong para praktisi spiritual untuk mewujudkan spiritualitas dengan wajah yang modern pula. Wajah modern tersebut setidaknya dapat dilihat ketika para praktisi spiritual tidak lagi menggunakan kembang kemenyan dan asap dupa dalam berpraktek. Mereka lebih sering menggunakan istilah-istilah dari dunia akademik, misalnya para psikologi, aura, fenomena

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Azyumardi Azra, "Tradisionalisme Nasr; Eksposisi dan Refleksi", *Ulumul* Qur'an, Vol. IV. No. 4 (1993), h. 110.

astral, dan sebagainya, dalam menjelaskan fenomena spiritual. $^{46}$ 

Untuk mengatasi krisis multidimensional akibat modernisasi dengan tasawuf, merupakan solusi tepat dan bukanlah suatu hal yang berlebihan. Karena tasawuf dalam tradisi Islam dan mistik dalam Kristen merupakan suatu aspek ajaran yang dapat memenuhi kebutuhan spiritual dan religius manusia, utamanya untuk melepaskan dahaga dan memperoleh kesegaran dalam mencari Tuhan, menyirami batin dan menghilangkan kehampaan spiritual. Nasr cukup serius memperkenalkan tasawuf kepada masyarakat Barat modern berdasarkan pengamatannya bahwa secara perlahan kekayaan Islam yang paling dalam berupa tasawuf mulai menarik perhatian sejumlah besar pria dan wanita di Barat, walaupun dalam waktu yang bersamaan proses westernisasi terus mengancam benteng peradaban Islam itu sendiri.

Hampir seluruh ajaran Islam tentang hal-hal yang bersifat *metafisik* dan *ma'rifat* (*gnostic*) terutama yang terdapat dalam tasawuf dapat memberikan jawaban terhadap berbagai kebutuhan intelektual dewasa ini. Dimensi spiritual dan tasawuf agaknya mempunyai tempat bagi, setidaknya kajian intelektual, masyarakat modern setelah mereka ditimpa salah satunya patologi sosial dengan gejalanya yang merebak adalah kemewahan hidup di tengah perkembangan pesatnya teknologi, dehumanisasi yang dialaminya, manusia saling memandang sebagai objek yang dapat memenuhi ambisinya. Modernitas dinilai telah melakukan distorsi terhadap esensi

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Mohammad Walid, Spiritualitas, h. 4.

hidup dan melakukan marginalisasi terhadap spiritualitas yang seharusnya menjadi sesuatu yang inheren, pokok dan utama dalam kehidupan manusia.

Karena itu, mereka mulai mencoba menengok ke dunia Timur, mencari-cari spiritualitas dalam Kristen maupun Budha atau sekedar berpetualang kembali kepada alam sebagai pelarian dari kebosanan dan kejenuhan akibat perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Dalam suasana seperti itu sudah saatnya dimensi batin Islam dalam tasawuf diperkenalkan kepada mereka sebagai alternatif. Karena selama berabad-abad mereka memandang Islam hanya dan sisi legal-formal yang tidak memiliki kekayaan memutuskan bahwa esoteris Nasr tasawuf perlu diperkenalkan dan disosialisasikan kepada masyarakat tujuan antara lain: beberapa Pertama, untuk dengan menyelamatkan kemanusiaan dari kebingungan kegelisahan yang mereka rasakan sebagai akibat hilangnya nilai-nilai spiritual. Kedua, untuk memperkenalkan literatur atau ajaran esoteris Islam, baik terhadap masyarakat Islam sendiri yang mulai melupakannya maupun terhadap masyarakat non muslim (dalam hal ini masyarakat Barat modern). Ketiga, untuk menegaskan kembali bahwa aspek esoteris Islam (tasawuf) adalah jantung ajaran Islam. Tarekat atau jalan rohani (path of soul) yang dikenal dalam tasawuf merupakan dimensi kedalaman dan kerahasiaan (esoteris) dalam Islam sebagaimana syariat bersumber dari al-Quran dan Sunnah. Tasawuf menjadi jiwa risalah Islam, laksana hati dalam tubuh, yang tersembunyi dari pandangan luar (External view). Menurutnya, tarekat atau jalan spiritual (spiritual path) yang mana biasanya diketahui sebagai tasawuf atau sufisme merupakan sumber kehidupan yang paling dalam, yang mengatur seluruh organisme keagamaan dalam Islam.<sup>47</sup>

Relevansi tasawuf dengan zaman modern, pada dasarnya sangat dibutuhkan manusia modern dan masih dapat disosialisasikan. Jelas mengenai bentuk dan variasi waktunya dapat dikompromikan sehingga pelaksanaannya tidak mengganggu aktivitas kerja yang menuntut seseorang untuk selalu stand by di ruang kerjanya. Gejala yang sangat menarik sekarang adalah bahwa masyarakat modern sudah mulai menyadari kekurangan yang dialami sehingga sedikit demi sedikit mereka mencoba mendekati dunia tasawuf. Implikasi yang timbul adalah tasawuf kemudian menjadi fenomena masyarakat modern, bahkan mungkin menjadi bagian dari kebutuhan hidup. Masyarakat modern mencari tasawuf untuk melengkapi sisi lain dari belahan hidupnya yang hilang, yaitu dimensi spiritualitas. Masyarakat modern mencari makna spiritualitas yang lebih luas, lebih dalam, dan lebih menyadarkan eksistensinya di hadapan kebesaran Allah.48

Kesalehan individual tidak dapat terlepas dari kesalehan sosial dan kesalehan *environment*. Hal ini tidak mungkin dapat diwujudkan tanpa ketersediaan waktu yang dapat digunakan khusus untuk mengamalkan ajaran-ajaran

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Badruddin Muhammad, Tasawuf sebagai Solusi Alternatif http://badaruddinmuhammad.blogspot.com/html, 23 Januari 2014

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Lihat Asmaran As, *Pengantar Studi Tasawuf* (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1995), h. 7.

spiritual ini seperti yang telah dilakukan oleh Ibn Bajah dengan konsep al-mutawahhid dalam filsafat dan Imam al-Ghazali dengan konsep *al-mu'tazil* dalam tasawuf. Khalwat dalam era global dan teknologi ini menurut hemat penulis dapat direalisasikan minimal atas dua pertimbangan. Pertama atas dasar panggilan sosial dan kedua atas dasar panggilan individu dan iman.

Relevansi tasawuf sekarang lebih besar daripada zaman mana pun sebelumnya, karena sekarang orang lebih mudah melintasi batas budaya dan politik, disebabkan kemudahan akses komunikasi, perjalanan, dan kedekatan dunia. Pesan tasawuf kini terasa lebih mendesak, terutama karena kenyataan dunia modern makin terikat oleh materialisme dan konsumerisme.

Wajah tasawuf dalam bentuk lain dilakukan dan sangat laku *Emotional Spiritual Question* (ESQ) di bawah pimpinan Ari Ginanjar. Konon, konsep awal ESQ ini, dilakukan oleh kaum Nasrani di Eropa dan Amerika dalam mengantisipasi kebutuhan jiwa masyarakat kota setempat.

Selain bentuk lembaga, dalam pengembangannya melibatkan komunikasi massa. Misalnya, promosi dalam bentuk buku, pamflet, iklan, adventorial, program audio visual CD,VCD,Siaran Televisi, hingga internet (misalnya, www.sufinews.com, www. pesantrenonline. com, gusmus.net, myquran.com). Siaran televisi yang sehari-hari dapat ditonton, memperlihatkan kecenderungan yang sama besarnya dengan booming sinetron misteri dengan tayangan dzikir bersama dan ceramah agama. Berawal dari Televisi Manajemen Qolbu (MQ

TV) di Bandung di bawah pimpinan Abdullah Gymnastiar (Aa Gym), muncul beberapa nama lain menyusulnya. Sekedar menyebut, Arifin Ilham, Ustazd Jeffri.

Selain bentuk-bentuk di atas, tanpa mengurangi kehadiran tasawuf klasik yang masih berkembang bersamaan juga dengan tarekat yang sudah masuk ke kota besar, tasawuf kontemporer ditunjukkan dalam bentuk terapi pengobatan. Seperti terapi narkoba dengan dzikir Abah Sepuh dan Abah Anom di Pesantren Suralaya. Pengamalan ibadah seperti shalat wajib, shalat sunat yang lengkap dan metode tasawuf (taubat, dzikir) yang dijalankan selama 24 jam dengan paket pengobatan yang mahal pula.<sup>49</sup>

Pemahaman ini bisa memberi bukti konkret ketika melihat fenomena yang terjadi di tengah-tengah masyarakat kota saat ini. Terdapat lembaga-lembaga tasawuf yang tidak memiliki akar langsung kepada tarekat dan digelar massal juga komersial. Sekedar misal, Indonesian Islamic Media Network (IMaN), Kelompok Kajian Islam Paramadina, Yayasan Takia, Tasawuf Islamic Centre Indonesia (TICI). Kelompok ini mencoba menelaah dan mengaplikasikan ajaran tasawuf dalam kehidupan sehari-hari secara massal. Misalnya dzikir Bersama, Taubat, Terapi dzikir. Wajah tasawuf dalam bentuk dan sangat laku Emotional lain dilakukan Spiritual Question (ESQ) di bawah pimpinan Ari Ginanjar. Konon, konsep awal ESQ ini, dilakukan oleh kaum Nasrani di Eropa

<sup>49</sup>Lihat, Solihin, *Melacak Pemikiran Tasawuf di Nusantara*, (Jakarta: Rajawali Pers, 2005) , h 78

dan Amerika dalam mengantisipasi kebutuhan jiwa masyarakat kota setempat.

Agaknya, inilah yang lebih spesifik dalam tasawuf kontemporer. Sebuah bentuk baru yang terjadi di tengah masyarakat kota. Jika masa modern banyak dihadapkan pada semangat untuk kembali kepada bentuk lebih positif dan kemurnian ajaran agama, maka pada tasawuf kontemporer adalah beralihnya model dari sifat tasawuf individual kepada wilayah massa. Hal ini berangkat dari kegagalan dalam pencitraan dan kekosongan jiwa, setidaknya pada massa terdapat pengakuan terhadap diri individu yang masuk kelompok ibadah tersebut. Wilayah massa itu adalah masyarakat yang memiliki wadah komunikasi massa dan teknologi informasi. Tasawuf masuk menjadi bagian dari perangkat hidup dengan wajah baru yang sesuai pada selera zamannya.

#### C. APLIKASI TASAWUF PADA MASYARAKAT MODERN

Masyarakat modern yang menghadapi problematika yang kompleks,carut-marut, dan berbahaya, diperlukan suatu solusi yang tepat. Masyarakat modern harus menumbuhkan spiritualitas diri. Kemajuan yang pesat dalam bidang ilmu dan filsafat yang sarat dengan rasionalisasi sejak abad ke 18 kini dirasakan tidak mampu memenuhi kebutuhan pokok manusia dalam aspek nilai-nilai transendental, suatu kebutuhan pokok vital hanya dapat diperoleh dengan menggali sumber wahyu ilahi.

Masyarakat modern yang sedang dan akan terus berkembang sering kali menghadapi problematika antara lain terjadinya kesenjangan antara nilai-nilai duniawi dan nilai ukhrawi, akibatnya manusia tereliminasi dalam kehidupannya dan merasa asing. Tasawuf adalah jalan untuk mengatasi masalah ini. Dimensi esoterik yang ada dalam Islam yang dapat membimbing manusia untuk mencapai istana batin yang penuh dengan kedamaian. Tasawuf dapat dipraktekkan di mana-mana di setiap langkah kehidupan manusia.<sup>50</sup>

Adanya kecenderungan manusia untuk kembali mencari nilai-nilai ilahiah merupakan bukti bahwa manusia itu pada dasarnya makhluk rohani di samping sebagai makhluk jasmani. Sebagai makhluk jasmani, manusia membutuhkan hal-hal yang bersifat materi, sebagai makhluk rohani ia butuh hal-hal yang bersifat immateri/rohani. Sesuai dengan orientasi ajaran tasawuf yang lebih menekankan aspek rohani, maka manusia itu pada dasarnya cenderung bertasawuf, kecenderungan inilah manusia selalu ingin berbuat baik sesuai dengan nilai-nilai ilahiah, karena itu segala perbuatan yang menyimpang daripadanya merupakan penyimpangan dan melawan fitrah.<sup>51</sup>

Manusia sebenarnya menurut *fitrahnya* tidak dapat melepaskan diri dari kehidupan spiritual karena memang diri manusia terdiri dari dua unsur yaitu jasmani dan *rohani*,

<sup>50</sup>Sayyed Husaen Nasser, Tasawuf Dulu dan Sekarang, h. 205

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Asmaran, *Pengantar Studi Tasawuf* (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 1994), h. 16-17

manusia di samping makhluk fisik juga makhluk non fisik. Dalam diri manusia tuntutan kebutuhan jasmani dan rohani harus dipenuhi secara bersamaan dan seimbang, kebutuhan jasmani dapat terpenuhi dengan hal-hal yang bersifat materi sedangkan kebutuhan *rohani* harus dipenuhi dengan yang bersifat spiritual seperti ibadah, *dzikir*, etika dan amal sholeh lainnya

Pengaplikasian Tasawuf terhadap masyarakat modern sangat diperlukan. Komaruddin Hidayat menyatakan bahwa ada tiga tujuan yang hendak dicapai yaitu: pertama; sufisme mampu mengatasi kebingungan manusia akibat hilangnya nilai-nilai spiritualitas. Kedua; tasawuf memberikan referensi atau pemahaman tentang aspek esoteris (kebatinan) Islam kepada masyarakat. Ketiga; memberikan penegasan bahwa sesungguhnya aspek esoteris Islam yakni sufisme adalah jantung ajaran Islam, sehingga bila wilayah ini kering maka keringlah aspek-aspek lain ajaran Islam.<sup>52</sup>

Dalam masyarakat modern fenomena ketertarikan terhadap pengajian bernuansa tasawuf mencerminkan adanya kebutuhan untuk mengatasi problem alienasi yang diakibatkan modernitas. Modernitas memberikan kemudahan hidup tetapi tidak selalu memberikan kebahagiaan. Intisari ajaran tasawuf sebagaimana paham mistisme dalam agamaagama lain adalah bertujuan memperoleh hubungan langsung dan disadari dengan Tuhan, sehingga seseorang merasa dengan kesadarannya itu berada di kehadirat-Nya. Upaya ini antara lain dilakukan dengan kontemplasi, melepaskan diri

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Abudin Nata, Abudin, Akhlaq Tasawuf, h. 293-294

dari jeratan dunia yang senantiasa berubah dan bersifat sementara. Sikap dan pandangan sufistik ini sangat diperlukan oleh masyarakat modern yang mengalami jiwa yang terpecah sebagaimana disebutkan, asalkan pandangan terhadap tujuan tasawuf tidak dilakukan secara eksklusif dan individual, melainkan berdaya aplikatif dalam merespons berbagai masalah yang dihadapi.

Ajaran tawakal pada Tuhan menyebabkan ia memiliki pegangan yang kokoh, karena ia telah mewakilkan atau menggadaikan dirinya sepenuhnya pada Tuhan, tawakal ini akan mengatasi sikap stres yang dialami oleh manusia. Sikap materialistis dan hedonistis yang merajalela kehidupan modern ini dapat diatasi dalam menerapkan konsep zuhud, yang pada intinya sikap yang tidak mau diperbudak atau terperangkap oleh pengaruh duniawi yang sementara itu. Jika sikap ini tidak mantap, maka ia tidak akan berani menggunakan segala cara untuk mencapai tujuan, sebab tujuan yang ingin dicapai dalam tasawuf adalah menuju Tuhan, maka caranyapun harus ditempuh dengan cara yang disukai Tuhan.

Taftazani berpendapat bahwa dalam tasawuf terdapat prinsip-prinsip positif yang menumbuhkan perkembangan masa depan masyarakat, antara lain hendaklah manusia selalu mawas diri demi meluruskan kesalahan-kesalahan serta menyempurnakan keutamaan-keutamaannya. Bahkan tasawuf mendorong wawasan hidup moderat, juga membuat manusia tidak terjerat hawa nafsu ataupun lupa pada diri Tuhannya, yang akan membuatnya terjerumus dalam

270

penderitaan berat. Dalam tasawuf diajarkan bahwa kehidupan ini hanya sekedar sarana, bahkan tujuannya, hendaklah seseorang mengambil alakadarnya apa yang diperlukannya serta jangan terperangkap dalam perbudakan cinta harta ataupun pangkat, dan hendaknya tidak menyombongkan diri.<sup>53</sup>

Ajaran 'uzlah yang terdapat dalam tasawuf yaitu usaha mengasingkan diri dari terperangkap oleh tipu pula digunakan untuk keduniaan. dapat membekali masyarakat modern agar tidak menjadi sekorup dari mesin kehidupan. Yang tidak tahu lagi arahnya mau dibawa ke mana. Tasawuf dengan konsep uzlahnya itu berusaha membebaskan manusia dari perangkap-perangkap kehidupan tapi ia tetap mengendalikan aktivitasnya sesuai dengan nilainilai ketuhanan, dan bukan sebaliknya larut dalam pengaruh keduniaan. Terakhir problematika masyarakat modern di atas adalah sejumlah manusia yang kehilangan masa depanya, merasa kesunyian dan kehampaan jiwa di tengah-tengah derunya laju kehidupan. Abad yang berkembang telah tiba, modern semakin teknologi yang berkembang. Perkembangannya seiring dengan perubahan waktu. Siapa yang tidak bisa mengejar perkembangan berarti ketinggalan zaman. Inilah perkataan yang memancing kita terjerumus terjun ke dalam tawaran kemodernisme.

Kemampuan berhubungan dengan Tuhan ini dapat mengintegrasikan seluruh ilmu pengetahuan yang nampak berserakan itu. Dengan tasawuf seseorang dapat disadarkan

\_

<sup>53</sup> Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, h. 9

bahwa sumber segala yang ada berasal dari Tuhan, paham wihdatul wujud yang dimunculkan oleh Ibnu Arabi bahwa alam dan manusia merupakan bayang-bayang Tuhan. Dengan demikian satu ilmu dengan ilmu lainnya akan saling mengarah pada Tuhan. Di sinilah perlunya ilmu dan teknologi yang berwawasan moral, yaitu ilmu yang diarahkan oleh nilai-nilai spiritualisme.

Tasawuf melatih manusia untuk memiliki ketajaman batin dan kehalusan budi pekerti, sebab batin dan kehalusan akan budi tajam ini menyebabkan ia selalu yang mengutamakan pertimbangan kemanusiaan pada masalah yang dihadapi. Ajaran tarekat akan membawa manusia memiliki jiwa istiqamah, jiwa yang selalu diisi dengan nilai-nilai ketuhanan. Dengan adanya pegangan dalam hidup, manusia akan tetap tabah dan tidak mudah terhempas oleh cobaan yang akan membawanya ke jurang kehancuran. Dengan demikian rasa putus asa dan stres dapat dihindari.

Ajaran dalam tasawuf memberikan solusi bagi kita untuk menghadapi krisis-krisis dunia. Seperti ajaran tawakal pada Tuhan, menyebabkan manusia memiliki pegangan yang kokoh, karena ia telah mewakilkan atau menggadaikan dirinya sepenuhnya pada Tuhan. Selanjutnya sikap frustrasi dapat diatasi dengan sikap ridha. Yaitu selalu pasrah dan menerima terhadap segala keputusan Tuhan. Sikap materialistik dan hedonistik dapat diatasi dengan menerapkan konsep zuhud. Demikian pula ajaran 'uzlah yang terdapat dalam tasawuf. Yaitu mengasingkan diri dari terperangkap

oleh tipu daya keduniaan. Ajaran-ajaran yang ada dalam tasawuf perlu disuntikkan ke dalam seluruh konsep kehidupan. Ilmu pengetahuan, teknologi, ekonomi, sosial, politik, kebudayaan dan lain sebagainya perlu dilandasi ajaran tasawuf.

Kaum sufi umumnya memandang bahwa dunia spiritual dapat berimplikasi bagi dunia material. Penyakitpenyakit yang ditimbulkannya pun sudah kurang tepat jika hanya didekati dengan terapi medis. Hal ini karena peralatan dan pengobatan medis lebih banyak bersentuhan dengan dunia fisik dengan teori-teori ilmiah-empiris sebagai ciri khasnya. Belakangan ini ternyata penyakit psikis juga tidak pertumbuhannya dan tidak kalah kalah urgensi penyembuhannya. Penyembuhannya tidak dapat didekati dengan solusi medis semata. Psikoterapi sufistik sekarang ini mulai dilirik oleh berbagai kalangan sebagai salah satu alternatif pengobatan di samping pengobatan-pengobatan yang sudah ada. Sesuai istilah, terapi sufistik yang dimaksud adalah pengobatan yang lebih bernuansa tasawuf dengan sasaran untuk mewujudkan manusia yang berjiwa sehat. Pendekatannya dapat dilakukan pendekatan tobat, pendekatan zikir, dan sebagainya. Dalam konteksnya dengan zikir, kehadiran tasawuf dan akhlak merupakan solusi yang tepat bagi manusia modern, karena Akhlak tasawuf memiliki semua unsur yang dibutuhkan oleh manusia, semua yang diperlukan bagi realisasi kerohanian yang luhur, bersistem dan tetap berada dalam koridor syari'ah. Betapapun paket dzikir, wirid, sair dan suluk dalam tarekat lebih bisa "dipahami" oleh orang terpelajar.

Urgensi zikir dalam menanggulangi krisis kerohanian manusia modern. Sebagaimana diketahui bahwa dzikir sebagai salah satu ajaran Islam yang disyariatkan oleh Allah swt, secara umum mempunyai maksud dan tujuan sebagai berikut: Agar menjadi orang yang bertakwa. Sebagaimana difirmankan Allah dalam surat al-Baqarah (2) ayat 63:

Terjemahnya:

Peganglah teguh-teguh apa yang Kami berikan kepadamu dan ingatlah selalu apa yang ada di dalamnya, agar kamu bertakwa <sup>54.</sup>

Zikir adalah mengingat atau upaya menghubungkan diri secara langsung dengan Allah, baik dengan lisan atau kalbu atau memadukan keduanya secara simfoni. Zikir merupakan salah satu tarekat (thariqah), yaitu jalan, metode, atau cara yang dilakukan para sufi untuk menyucikan jiwa, mendekatkan diri kepada Allah, serta merasakan kehadiran-Nya. Penyebutan dan ingatan kepada Allah (zikrullah) secara terus-menerus dengan penuh kekhidmatan akan membiasakan hati seseorang untuk senantiasa dekat dan akrab dengan Allah. Akibatnya, secara tidak disadari, berkembanglah kecintaan yang mendalam kepada Allah.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Mohammad Taufiq, *Quran in The Word Ver*1.2.0, QS/2:63.

Tahapan-tahapan untuk membersihkan diri dari akhlak-akhlak yang tercela (madzmumah) di masa lalu yang melekat atau mengendap hingga memengaruhi mental seseorang yaitu dengan melakukan hal berikut.

Fase Takhalli atau Takhliyah. secara bahasa takhalli berarti mengosongkan, membuang atau menyucikan, sedangkan menurut istilah bermakna membersihkan jiwa dari berbagai nafsu yang rendah dan dilarang Allah, misalnya sum'ah, riya, ujub, gila dunia, gila pangkat, gila harta, banyak pengumpat, terlalu banyak bicara, dan terlalu banyak makan. Selagi manusia belum membenci, memusuhi dan membuang kebiasaan itu jauh-jauh maka nafsu itu akan senantiasa menguasai dan memperbudak manusia.55 Takhliyah zhahiriyah yaitu menjauhkan diri dari ketujuh macam anggota maksiat zahir yaitu; faraj, lisan, tangan,mata, telinga, kaki dan perut. Kemudian manusia melakukan Takhliyah batiniah didahului dengan taubat, yaitu memohon ampun kepada Allah dengan membaca istigfar, menyesal berbuat jahat, dan berjanji tidak akan mengulanginya. Jika dosanya kepada sesama manusia, maka ia harus meminta maaf kepada orang bersangkutan.

Tahalli, secara bahasa artinya mengisi, sedangkan secara istilah artinya mengisi atau menghiasi hati dengan sifat-sifat mahmudah seperti jujur, ikhlas, tawadu' (rendah hati), amanah, taubat, berprasangka baik, takut kepada Allah, pemaaf, pemurah, syukur nikmat, zuhud, ridha, sabar, rajin,

<sup>55</sup>Ashaari Muhammad, *Mengenal Diri Melalui Rasa Hati* (Kuala Lumpur Pusat Penerangan Arqam, 1989), h. 60.

\_

berani, berlapang dada, lemah lembut, mengasihi semua mukmin, selalu ingat mati dan selalu bertawakal kepada Allah. Namun demikian, karena level ini masih proses pengisian, maka orang yang berada pada kondisi *tahalli* ini belum banyak merasakan ketenangan dan kelezatan hidup. Berkenaan dengan *tahalli* ini semua ibadah, baik shalat, puasa, zakat, membaca Alquran dan lain-lain merupakan media pendidikan dan latihan untuk mampu membuang sifat-sifat *madzmumah* (tercela) untuk diganti dengan sifat-sifat *mahmudah* (terpuji).<sup>56</sup>

Tajalli, yakni penjelmaan dari usaha penyucian jiwa tadi. Tajalli sejenis perasaan yang datang sendiri tanpa memerlukan usaha lagi. Perasaan itu adalah perasaan lapang, tenang, bahagia, ceria, dinamis, dll. Orang yang sudah sampai ke tingkat *tajalli*, ingatan dan rasa rindunya penuh tertuju kepada Allah, apa saja yang menimpanya, baik nikmat maupun musibah, akan tetap dirasakan sebagai kasih sayang Allah kepada hamba-Nya. Oleh karena itu, hati dan penampilan orang yang berada pada peringkat *tajalli* selalu tenang dan *istiqamah*.<sup>57</sup>

Menurut A. A. Gym, ilmu tidak akan menerangi hati yang keruh dan banyak maksiatnya. Banyak yang rajin

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Ashaari Muhammad, *Mengenal Diri Melalui Rasa Hati*, h. 63-65. Lihat Juga: Ashaari Muhammad, *Huraian ke Arah Membangun Masyarakat Islam*, (Kuala Lumpur Pusat Penerangan Arqam, 1983), h. 97.

 $<sup>^{57}\</sup>mathrm{Ashaari}$  Muhammad, Mengenal Diri Melalui Rasa Hati, h. 63-65.

mendatangi majelis taklim dan pengajian, tetapi akhlak dan prilakunya tetap saja buruk. Jika hati bersih, maka ia ibarat gelas bersih yang siap diisi dengan air yang bening. Setitik cahayapun akan mampu menerang seisi gelas. Ilmu yang bermanfaat akan menjadi ladang amal saleh yang bisa diperoleh melalui hati yang bersih. Dengan manajemen kalbu yang benar maka kita akan memperoleh hati yang senantiasa bercahaya. Untuk memperoleh hati yang bersih dan bercahaya kita perlu menata hati, memperindah hati dan menghidupkan hati nurani, menjaga pandangan dan lisan,agar kita memiliki hati yang mampu menyelamatkan.<sup>58</sup>

Tasawuf ibarat jiwa yang menghidupkan tubuh dan merupakan jantung dari keislaman. Dalam masyarakat modern, fenomena ketertarikan terhadap pengajian bernuansa tasawuf mencerminkan adanya kebutuhan untuk mengatasi problem alienasi yang diakibatkan modernitas. Modernitas memberikan kemudahan hidup, tetapi tidak selalu memberikan kebahagiaan.



<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Abdullah Gymnastiar dan Basyar Isa, Bening Hati, Menjadikan Hidup Tentram, Nyaman dan Lapang, (Cet.I; Bandung,MQS.Pustaka Grafika, 2001), h. 32-40

#### **GLOSARI**

#### Akhlak

Keadaan jiwa seseorang, yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa melalui pertimbangan pikiran terlebih dahulu.

#### Akhlak mahmudah

Segala macam sikap dan tingkah laku yang baik. yaitu: jujur, benar, adil, pemaaf, disenangi, menepati janji, malu, lemah lembut

#### Akhlak madzmumah

Segala macam sikap dan tingkah laku yang tercela; egois, dusta khianat, dengki, ingin dipuji, adu domba dan lain-

#### Anamesis

Berusaha mengembalikan fitrah manusia

# al-manhaj al-'athifi; ersitas islam negeri

Dakwah yang memfokuskan aspek hati dan menggerakkan perasaan dan batin mitra dakwah, metode ini sesuai dengan mitra dakwah yang terpinggirkan (marginal) dan dianggap lemah, seperti kaum perempuan, anak-anak, fakir miskin.

# al-manhaj al-'aqli.

Metode yang memfokuskan pada aspek akal pikiran, strategi ini mendorong mitra dakwah untuk berpikir, merenungkan dan mengambil pelajaran. Penggunaan logika, diskusi atau penampilan contoh dan bukti.

# Ahl al-suffah

Oang-orang yang ikut pindah dengan Nabi Muhammad dari Mekah ke Madinah. Kepindahan mereka mengakibatkan kehilangan harta, sehingga mereka secara ekonomi menjadi miskin. Mereka tinggal di masjid Nabi dan tidur di atas bangku batu dengan memakai pelana sebagai bantal.

# al-manhaj al-hissi.

Strategi ini biasa juga dikaitkan dengan metode eksperimen atau strategi ilmiah. Ia didefinisikan sebagai system dakwah atau kumpulan metode yang berorientasi panca indra dan berpegang teguh pada hasil penelitian dan percobaan.

### Al Uswatun Shalihah

Memberikan contoh keteladanan yang baik, prilaku, sikap keseharian, kebijakan yang tentunya tidak bertentangan dengan nilai keislaman tentunya menjadi bagian dakwah.

### At Tamsil

Pertunjukan, parade seni dan semacamnya. Dakwah dengan cara yang lebih ringan namun memiliki keunggulan tersendiri.

### Al Mujahadat

Setiap manusia diamanahkan oleh Allah swt untuk berjuang di jalan-Nya. Amalan untuk membersihkan rohani hendaklah berlandaskan syariat, tidak ada pengecualian.

### Al Mudzaqah

Segala kemauan ditundukkan untuk melarut dalam kehendak Tuhan dengan jalan rindu (al isyq) dan intuisi (al wajd). Segala umur, kegiatan, hati semuanya dikerahkan sehingga hubungannya dengan Allah terasa lebih kuat dan bersih.

### Bidayah

Permulaan petunjuk ke jalan Allah swt. Yaitu jalan dalam bentuk rasa pada jiwa yang merasa rindu kepada Allah swt. Kerinduan atau cinta tersebut akan menimbulkan makrifat atau pengetahuan kepada Allah swt.

#### Al Kitabah

Berdakwah dengan tulisan. Membuat buku, artikel dan semacamnya yang akan tetap tersimpan sampai kapanpun.

#### Dakwah

Seruan untuk beriman kepada Allah, beriman kepada apa-apa yang dibawa oleh para rasul-Nya, menyeru untuk mempercayai apa yang diberitakan oleh para rasul serta menaati apa-apa yang diperintahkan mereka

### Dakwah kontemporer

Dakwah yang dilakukan dengan cara menggunakan teknologi modern yang sedang berkembang, misalnya televisi, radio, media cetak, internet.

#### Da Darsu:

Belajar, menuntut ilmu. Mencari sesuatu hal yang baru. Metode dakwah yang menuntut kekuatan ilmiah

# Dakwah fardhiyah

Dakwah yang disampaikan kepada seseorang atau sekelompok kecil orang, yang berjalan tanpa perencanaan yang sistematis;

#### Dakwah 'amah:

Dakwah yang diarahk<mark>an kep</mark>ada massa dengan tujuan mempengaruhi mereka.

### Da'i (Muhtasib)

Komunikator sebagai penyampai pesan dakwah (ajaranajaran Islam) yang disampaikan kepada mad'u (umat manusia).

### Jihadah:

Berperang atau berjuang membela dan melestarikan ajaran Allah swt,

# Materi dakwah (Muhtasab fih)

Materi dakwah sebagai pesan dakwah yang di sampaikan kepada obyek dakwah mencakup semua aspek dalam agama Islam (Islam, iman dan ihsan).

#### Mauidhah:

Pelajaran atau pengajaran, dan

# Mujahadah

Berdebat atau berdiskusi.

### Rational intellection;

Dakwah tidak didasarkan kepada tradisi atau kewenangan seseorang, melainkan suatu proses kritis dari rasional intelektual yang berdasarkan dengan sifatnya yang tidak dogmatis,

# Rationally necessary;

Dakwah merupakan suatu prestasi atau penyajian dan penilaian kritis bagi nilai-nilai kebenaran serta relevansi.

# Transformasi nilai (transformation of value)

Proses alih nilai dari keyakinan lainnya maupun nilainilai yang ada pada paham-paham markxisma, idealism, matrialisma, dan nilai-nilai lain) kepada nilai-nilai universal Islam.

# Syi'ah

Pengikut atau kelompok Imam Ali saja, tapi pengikut atau kelompok Muawiyah juga disebut *Syi'ah*. Argumentasi tersebut diperkuat dengan apa yang tertera dalam surat perjanjian atau Sohifah *At-Tahkim* (*arbitrase*) antara Imam Ali dengan Muawiyah.

### Sofia

Seorang sufi adalah orang yang disucikan. Mereka juga orang yang telah menyucikan dirinya melalui latihan berat dan lama.

# Suf ( صوف ),

Kain yang dibuat dari bulu, yaitu wol. Namun kain wol yang dipakai kaum sufi adalah wol kasar dan bukan wol halus seperti sekarang. Wol kasar yang dipakai pada waktu itu adalah simbol kesederhanaan dan kemiskinan. Lawannya adalah memakai sutra sebagai simbol kemewahan sebagaimana perilaku kalangan pemerintahan.

# **Syariat**

Sejumlah peraturan dan hukum-hukum yang diciptakan Allah atau ditetapkan pokok-pokoknya dan dibebankan atas orang-orang Islam melaksanakannya, supaya dengan peraturan-peraturan dan hukum-hukum itu mereka mengambil bagian dalam hubungannya dengan Allah dan hubungannya dengan manusia.

# Spoken words,

Media dakwah yang berbentuk ucapan atau bunyi yang di tangkap dengan indra telinga, seperti radio, telepon, dan lain-lain

### Sekularisme

Pemahaman mengenai aktivitas keagamaan yang muncul pada abad pertengahan

### Tadzkirah atau Kidizbar

Peringatan atau mengingatkan umat manusia agar selalu meyakini perbuatan yang menyesatkan dan agar selalu ingat kepada Allah swt

# The Growth Strategy (strategi pertumbuhan);

untuk mencapai peningkatan yang cepat dalam nilai ekonomis melalui peningkatan pendapatan perkapita penduduk, produktivitas, sektor pertanian, permodalan serta kesempatan kerja.

# The Responsive Strategy

(strategi reaksi atau respons); dimaksudkan untuk menanggapi kebutuhan yang dirumuskan masyarakat sendiri dengan bantuan pihak.

### The Audio visual,

Dakwah berbentuk gambar hidup yang dapat didengar sekaligus dilihat, seperti televisi, video, film dan sebagainya.

#### Uzlah

Usaha mengasingkan diri dari terperangkap oleh tipu daya keduniaan, dapat pula digunakan untuk membekali masyarakat modern agar tidak menjadi sekorup dari mesin kehidupan

# Printed writings,

Dakwah berbentuk tulisan, gambar, lukisan dan sebagainya yang dapat di tangkap dengan mata.

#### Liberalism

Berasal dari bahasa Latin, *liber*, yang artinya 'bebas' atau 'merdeka'. Sebagai adjektif, kata 'liberal' dipakai untuk menunjuk sikap anti feudal, anti kemapanan, rasional,



bebas merdeka (*independent*), berpikiran luas lagi terbuka (*open-minded*).

#### Takhalli

Mengosongkan, membuang atau menyucikan, sedangkan menurut istilah bermakna membersihkan jiwa dari berbagai nafsu yang rendah dan dilarang Allah, misalnya sum'ah, riya, ujub, gila dunia, gila pangkat, gila harta, banyak pengumpat, terlalu banyak bicara, dan terlalu banyak makan.

# Takhliyah zhahiriyah

yaitu menjauhkan diri dari ketujuh macam anggota maksiat zahir yaitu; faraj, lisan, tangan,mata, telinga, kaki dan perut.

### Takhliyah batiniah

yang didahului dengan taubat, yaitu memohon ampun kepada Allah dengan membaca istigfar,menyesal berbuat jahat, dan berjanji tidak akan mengulanginya.

#### Tahalli

Mengisi, secara istilah artinya mengisi atau menghiasi hati dengan sifat-sifat *mahmudah* seperti jujur, ikhlas, *tawadu'* (rendah hati), amanah, taubat, berprasangka baik, takut kepada Allah, pemaaf, pemurah, syukur nikmat, *zuhud*, ridha, sabar, rajin, berani, berlapang dada, lemah lembut, mengasihi semua mukmin, selalu ingat mati dan selalu bertawakal kepada Allah.



# Tajalli;

Perasaan yang datang sendiri tanpa memerlukan usaha lagi. Perasaan itu adalah perasaan lapang, tenang, bahagia, ceria, dinamis,

#### Zuhud

Berpaling dari sesuatu yang di benci kepada sesuatu yang lebih baik, benci dunia, mencintai akhirat, atau berpaling dari selain Allah kepada Allah semata.



# **DAFTAR PUSTAKA**

- Abdul Mu`min Muhammad, *Khodijah Ummul Mu`min Nazharat Fi Isyraqi Fajril Islam*, terj. Ghozali. M , Al-Hai-ah al-Mishriyah,1994.
- Abdul Muhayya, "Peranan Tasawuf dalam Menanggulangi Krisis Spiritual", dalam M. Amin Syukur dan Abdul Muhayya', (eds.), *Tasawuf dan Krisis*, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001
- Abdullah, Dikron, *Metode Dakwah*, Semarang: FDK IAIN Walisongo, 1998
- Abdullah, M. Yasin, *Studi Akhlak dalam Persfektif al-Qur* "an, Cet, I; Jakarta: Amzah, 2007
- Aceh, Abu Bakar, *Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf*, Cet.VII; Solo:Ramadhani, 1993.
- Achmad, Amrullah (Ed), Dakwah Islam dalam Perubahan Sosial, Yogyakarta: PLP2M, 1985
- Afifuddin, Dakwah Berwawasan Kasih Sayan , Jogjakarta: Rihlah Group, 2012
- al Syalaby, Ahmad, al Mujtama' al Islâmy: Asâs Takwînuhu, Asbâb Tadhûruhu, al <u>T</u>âriq Ilâ I<u>s</u>lâ<u>h</u>ihi, (Kairo: Maktabah al Nahdlah al Mishriyyah, tt
- Alam, Datuk Tombak, Kunci Sukses Penerangan dan Dakwah, Jakarta: Rineka Cipta, 1990.
- al-Bayanuni, Abu al-Fatah, *al-Madhal ila 'Ilmi ad-Da'wah*, Madinah: Muassasah al Risalah, TT.



- al-Ghanimi, Abu al-Wafa', Sufi dari Zaman ke Zaman, pen., Ahmad Rofi' Utsmani, Bandung: Pustaka, 1985.
- Ali, Mukti, Agama, Moralitas dan Perkembangan Kontemporer dalam, Mukti Ali dkk, Agama dalam Pergaulan Masyarakat Kontemporer, Cet. I; Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1998
- al-Qardhawi, Yusuf, *Islam dan Globalisasi Dunia*, Jakarta: CV. Pustaka Al-Kautsar, 2001
- al-Tusi, Abu Nasr al-Sarraj, *Al-Luma'*, Mesir: Dar al- Kutub al-Hadithah, 1960.
- Amin, Syamsul Munir, *Rekonstruksi Pemikiran Dakwah Islam,* Jakarta: Sinar Grafika, 2008.
- Andy Dermawan, *Dialektika Islam & Multikulturalisme Di Indonesia: Ikhtiar Mengurai Akar Konflik*, Yogyakarta: PT. Kurnia Kalam Semesta, 2009
- ....., Edisi ke-2. *Ibda` Binafsika: Menggagas Dakwah Partisipatoris*, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2005.
- Anwar, Rosyid, Solihin, , *Akhlak Tasawuf, Manusia, Etika, dan Makna Hidup*, Cet. I; Bandung: Nuansa, 2005.
- Aqib, Kharisuddin, *An-Nafs: Psiko-Sufistik Pendidikan Islami*, Nganjuk: Ulul Albab Press, 2009
- Arif, Syamsuddin, *Orientalis dan Diabolisme Pemikiran*, Jakarta: Gema Insani, 2008.
- Arifin. M, *Psikologi Dakwah Suatu Pengantar Studi*, Jakarta: Bulan Bintang, 1977
- Ar-Rasyid, Ahmad Muhammad, *Khittah Dakwah*, Jakarta Robbani Press, 2005.

- ....., Imam Fahruddin, *Mafâtīhul Ghayb* jilid III, Beirut: Dâr al-Fikr, 2005.
- Atiyah, Amaluddin, al-Waqi' wa al-mitsāl fi al-fikri al-islami al-mu'asir, Beirut: Darr al-hudā, 2002.
- At-Taftazani, dalam Syamsun Ni'am, *The Wisdom Of KH Achmad Siddiq: Membumikan Tasawuf*, Surabaya: Erlangga, 2006.
- Az Zuhaili, Wahbah, Al quran Menjawab Tantangan Zaman, terj, Beirut: Daar Fikr, 1993.
- Aziz, M. Ali, *Ilmu Dakwah*, Jakarta: Kencana, 2004.
- Aziz, Jum'ah Amin, Fiqh Dakwah, Solo: InterMedia, 1997.
- Azizy, Qodri, *Melawan Globalisasi;Reinterpretasi Ajaran Islam,* Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003.
- Bachtiar, Wardi, *Metodologi Penelitian Ilmu Dakwah*, Cet. I; Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997.
- Baiquni, Achmad, *Al-Qur'an*; *Ilmu Pengetahuan dan Teknologi*, Yogyakarta: Dana Bhakti Prima Yasa, 1995.
- Bakhtiar, Laleh, Sufi: Expressions Of The Mystic Quest, terj. Purwanto, Perjalanan Menuju Tuhan, Dari Maqam-Maqam hingga Karya Besar Dunia Sufi, Bandung: Yayasan Nuansa Cendekia, 2001.
- Basit, Abdul, *Wacana Dahwah Kontemporer*, Purwokerto: STAIN Press, 2005.
- Berman, M., All That Is Solid Melts Into Air, New York: Simon & Schuster, 1982.
- Buchori, Mochtar, *Transformasi Pendidikan*, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 2001.

- Damami, Mohammad. *Tasawuf Positif*. Fajar Pustaka Baru. Yogyakarta: 2000.
- Dillon, Michele, *Handbook of the Sosiology of Religion*, Cambridge: Cambridge University Press, 2003.
- Effendy, Onong Uchjana, *Dinamika Komunikasi*, Bandung : Remaja Rosdakarya, 1993
- Effendy, Onong Uchjana, *Ilmu, Teori dan Filsafat Komunikasi*, Cet. II; Bandung: PT. Citra Aditya Bakti, 2009.
- Effendy, Onong Uchjana. 1993. *Televisi Siaran Teori dan Praktik*. Bandung: Mandar Maju.
- Eldin, Achyar, *Dakwah Stratejik*, Jakarta: Pustaka Tarbiyatuna, 2003.
- El-Muhammady, Abdul Halim, Dinamika Dakwah Suatu Perspektif dari Zaman Awal Islam hingga Kini, Kuala Lumpur: Budaya Ilmu, 1992.
- Enjang, As, Dasar-dasar Ilmu Dakwah, Pendekatan Filosofis danPraktis, Bandung: Widya Padjadjaran, 2009.
- Ghazali, Imam, *Ringkasan Ihya Ulumuddin*, Jakarta: Akbar Media Eka Sarana, 2008. SLAM NEGERI
- Haekal, Muhammad Husein, <u>H</u>ayât Muhammad, Kairo: Dar al Ma'arif, 2001
- Haeri, Fadhlalla. *Dasar-Dasar Tasawuf*. Pustaka Sufi. Yogyakarta: 2003.
- Halim, Abdul El-Muhammady, Dinamika Dakwah Suatu Perspektif dari Zaman Awal Islam hingga Kini, Kuala Lumpur: Budaya Ilmu, 1992.

- Halim, Abdul Mahmud, *Tasawuf di Dunia Islam*, Penerbit, Pustaka Setia, Jakarta, 2002
- Hambal, Imam Ibn, *Musnad Ahmad Ibn Hambal*, Jilid II, Beirut: Daar al-Fikr, t. th
- Hamdan, Rasyid, Sufi Berdasi, Mencapai Derajat Sufi dalam Kehidupan Modern, Jakarta: Al-Mawardi, 2006
- Hamka, *Tasawuf Modern*, Penerbit Pustaka Panjimas, Jakarta, 2005
- ......, Perkembangan Tasawuf dari Abad ke Abad, Cet. IV; 1906) dalam M Zain Abdullah, Dzikir dan Tasawuf, Solo: Qaula, 2007.
- ......, Prinsip Dan Kebijaksanaan Dakwah Islam, Jakarta: Pustaka Panji Mas, 1980.
- Harahap, Syahrin, *Islam dan Implementasi Pemberdayaan*, Cet. I; Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogyakarta, 1999
- Haraway, Donna, "Netralisme Teknologi: Sabda Alam atau Agenda Politik?" dalam Balada Manusia dan Mesin, Bandung: Mizan, 2002
- Hasmy, A., *Dustur Dakwah Menurut Al-Qur'an*, Jakarta: Bulan Bintang, 1994.
- Husaini, Adian, Indonesia Masa Depan–Perspektif Peradaban Islam, Jakarta: DDII, 2009.
- Husaini, Adian, Wajah Peradaban Barat; dari Hegemoni Kristen ke Dominasi Sekuler-Liberal, Jakarta: Gema Insani Press, 2005.
- Idris, Malik, *Strategi Dakwah Kontemporer*, Cet.I; Makassar: Sawah Press, 2007.

- Ilyas, Yunahar, "Globalisasi dan Tantangan Dakwah", dalam *'Ulümuddîn Digital Journal Al-Manär*, Edisi I /2004.
- Imam Fahruddin ar-Razi, *Mafâtīhul Ghayb*, Beirut: Dâr al-Fikr, 2005.
- Israr, MH, Retorika dan Dakwah Islam Era Modern, Jakarta: Firdaus, 1993.
- Jamilah, Maryam, *Islam dalam Kancah Modernisasi*, Bandung: NV Tarate, 1983.
- Kahmad, Dadang, *Tarekat dalam Islam: Spiritualitas Masyarakat Modern*, Bandung: Pustaka Setia, 2002.
- Kartanegara, Mulyadi, *Menyelami lubuk Tasawuf*, Jakarta: Erlangga, 2006.
- Khasanah, Siti Uswatun, Berdakwah Dengan Jalan Debat: antara muslim dan non muslim, Purwokerto: STAIN Press, 2007.
- Kuntowijoyo, *Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi* Bandung: Mizan, 1995
- ......, Dakwah Islam dalam Presfektif Historis; Permasalahan dan Pemikiran Sementara, Yogyakarta: Prima Duta, 1983.
- Kusnawan, Aep, Komunikasi Penyiaran Islam. Bandung: Benang Merah Press. 2004
- L. Rivers, Wiliam dan W. Jensen, Jay, *Media Massa dan Masyarakat Modern*, Terjemahan, Jakarta: Prenada Grup, 2008.
- Lewis, Bernard, What Went Wrong: Westren Impact and Middle Eastern Respon, New York: Oxford University Press, 2002.
- Luth, Thohir, *Muhamad Natsir dan Pemikirannya*, Jakarta: Gema Insani, 1999.

- M. Dagun, Save. TT. *Kamus Besar Lima Pengetahuan*. Jakarta: Lembaga Kebudayaan Nusantara.
- Madjid, Abd, *Tantangan dan Harapan Umat Islam di Era Globalisasi*, Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2000.
- Madjid, Nurcholish, *Islam Kemodernan dan Keindonesiaa*, Bandung: Mizan, 1989
- ......, Pintu-pintu Menuju Tuhan, Jakarta: Paramadina, 1995.
- ....., Kehampaan Spiritual Masyarakat Modern, Jakarta: Mediacita, 2000
- Mahmud, Abdul Halim, Hal Ihwal Tasawuf: Analisa tentang Al-Munqidz Minadh Dhalal (Penyelamat dari Kesesatan) oleh Imam al-Ghzali, terj. Abu Bakar Basymeleh, Jakarta: Daarul Ihya', 1986
- Mahmud, Ali Abdul Halim, Fikih Responsibiltas; Tanggung Jawab Muslim dalam Islam, (terj. Abdul Hayyi Khattani dan M. Yusuf Wijaya, Jakarta: Gema Insani Press, 2000.
- Mansur, Mohammad Ali, *Dakwah Islam dalam masyarakat transformatif*, Bandung: Topika Press, 2007
- Masdar, Helmi, *Problematika Dakwah dan Pedoman Muballigh*, Semarang: Toha Putra, 1969.
- Maskawaih, Ibnu, *Tahzib al-Akhlaq wa Tathir al-I'tiqad*, Mesir: Muhammad 'Ali Sabih, 1959
- Mughni, Syafiq A., Nilai-nilai Islam : Perumusan Ajaran dan Upaya Aktualisasi Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001
- Muhammad, Hasyim, Dialog antara Tasawuf dan Psikologi, Dialog antara Tasawuf dan Psikologi, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001

- Muhammad, Miftahul Luthfi. *Tasawuf Implementatif*. Duta Ikhwana Salama Ma'had TeeBee. Surabaya : 2004.
- Muhammad, Yusuf Khathar, al-Mausu'ah al-Yusufiyah fi bayâni adillah al-Sufiyah, Dar el-Taqwâ, Damascus,tt.
- Muhtadi, Asep, S. dan Sri Handayani, *Dakwah Kontemporer Pola AlternatifDa kwah Melalui Televisi*, Bandung: Pusdai Press, 2000.
- Mulkhan, Abdul Munir, Ideologisasi Gerakan Dakwah: Episod Kehidupan M. Natsir & Azhar Basyir, Yogyakarta: Sipress, 1996.
- Mulyana, Dedy, Komunikasi Antar Budaya, Bandung: Roda Jaya, 2005.
- Mulyati, Sri, *Tarekat-tarekat Muktabaroh di Indonesia*, Jakarta: Kencana, 2005
- Musa Asy`arie, Filsafat Islam: Sunnah Nabi Dalam Berfikir, Yogyakarta: LESFI, 1999
- Nafis, Muhammad Wahyu. 1996. Rekonstruksi The Modern World, Religius Islam. Jakarta: Paramadina.
- Nasr, Sayyid Husein, *Three Muslem Sages*, Cambridge: Havard University Press, 1969.
- Nasution, Harun, Falsafah dan Mistisisme dalam Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1990.
- Nata, Abuddin, *Metodologi Studi Islam*, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000.
- Nawawi, "Kompetensi Juru Dakwah", dalam *KOMUNIKA*, STAIN Purwokerto, ISSN: 1978-1261, Vol.3 No.2 Juli-Desember 2009.

- Ni'am, Syamsun, The Wisdom Of KH Achmad Siddiq: Membumikan Tasawuf, Surabaya: Erlangga, 2006.
- Nicholson, R.A., *The Mystic of Islam,* London: Kegan Paul Ltd, 1966
- Noer, Deliar, *Islam dan Masyarakat*, Jakarta: Yayasan Risalah, 2003.
- Omar, M. Toha Yahya, *Islam dan Dakwah*, Jakarta: Al-Mawardi Prima, 2004.
- Puteh, M. Ja'far, *Dakwah di Era Globalisasi: Strategi Menghadapi Perubahan Sosial*, Yog<mark>yakarta</mark>: Pustaka Pelajar, 2000.
- Qasim, Yusuf, *Nazhariyah al-Dharuriah*, Cet. I; Kairo: Dar al Nahda al Arabiah, 1981
- Qordawi, Yusuf , *Pengantar kajian Islam*, Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1995
- Rachmadi, Pebandingan Sistem Pers, Jakarta: Gramedia, 1990.
- Rachman, Arief, Peranan Pendidik dalam Membina Hidup Bangsa yang Beriman dan Bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa di tahun 2020, Jakarta: Gunara Kata, 2002.
- Rahmad, Jalaluddin, Islam Alernatif, Bandung: Mizan, 1999
- Rahman, Fazlur, *Gelombang Perubahan dalam Islam: Studi Fundamentalis Islam*, terj. Aan Fahmia, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000.
- Rais, Amin, Cakrawala Islam Antara Cita dan Fakta (Cet. III; Bandung: Mizan, 1991
- ....., Moralitas Politik Muhammadiyah, Yogyakarta: Dinamika, 1995.
- ....., Tauhid Sosial. Cet. I, Bandung: Mizan, 1998.

- Rakhmat, Jalaludin, *Menyerap Kearifan al Quran melalui Tafsir bil Ma'stur*, Bandung: Mizan Pustaka Utama:, 2012.
- Rasjid, Sulaiman, *Fiqh Islam*, *Hukum Fiqh Islam*, Bandung : Sinar Baru Algensindo, 2004
- Rasyid, Hamdan, Sufi Berdasi, Mencapai Derajat Sufi dalam Kehidupan Modern, Al-Mawardi, Jakarta, 2006
- Rogers, Everett M. Communication Technology, The New Media in Society.London: The Free Press Collier Macmillan Publisher. 1986
- Salim, Peter dan Yenny Salim. Kamus Bahasa Indonesia Kontemporer. Jakarta: Modern English. 1999
- Sardar, Ziauddin, Information and The Muslim World: A Strategy for The Twenty-First Century, diterjemahkan oleh Priyono dengan judul Tantangan Dunia Islam Abad 21 Menjangkau Informasi, Cet. VII; Bandung: Mizan, 1996.
- Seyyed Hossein Nasr, dkk, Warisan Sufi, Sufisme Klasik dari Permulaan hingga Rumi (700-1300 M), Jogjakarta, Pustaka Sufi 2002.
- Shihab, Alwi, Islam Sufistik: "Islam Pertama" dan Pengaruhnya hingga Kini di Indonesia, Bandung: Mizan, 2001.
- ......, Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan, Cet; XX, Bandung: Mizan, 2000.
- ......, Membumikan Al-Quran; Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan, 1996.
- ....., *Tafsir Al-Misbah*, Jilid II, Jakarta: Lentera Hati, 2007.
- Siregar, Rivay, Tasawuf: Dari Sufisme Klasik ke Neo-Sufisme, Jakarta: RajaGrafindo, 2002

- Siroj, Said Agil, Tasawuf sebagai kritik Sosial: Mengedepankan Islam sebagai Inspirasi bukan Aspirasi, Bandung: Mizan, 2006.
- Siti Muriah, Metodologi Dakwah Kontemporer, Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2000.
- Solihin, Melacak Pemikiran Tasawuf di Nusantara, Rajawali Pers, Jakarta, 2005
- Subaiki, *Pilar-pilar Nafsiah Islamiah*, Bogor: Al Azhar Press, 2010.
- Sukriyanto, 'Filsafat Dakwah,' dalam *Metodologi Ilmu Dakwah*, ed Andi Dermawan, Yogyakarta: LESFI, 2002.
- Sulthon, Muhammad, Menjawab Tantangan Zaman; Desain Ilmu Dakwah; Kajian Ontologis, Epistemologis dan Aksiologis, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003
- Sumawijaya, Amin, Paradidgma Qurani: Rangkaian ayat-ayat Suci al Quran, Jakarta: Indi Grafika, 2006.
- Suparta, Munzier dan Harjani (Ed.), *Metode Dakwah*, Jakarta: Rahmat Semesta, 2003.
- Syarief, Nashruddin, Menangkal Virus Islam Liberal, Bandung: Persispress, 2010.
- Syarifuddin, Amir, *Ushul Fiqh Jild 1*, Cet.I; Jakarta : PT. Logos Wacana Ilmu,1997
- Syukir, Asmuni, *Dasar-Dasar Strategi Dakwah Islam*, Surabaya: Al-Ikhlas, 1983.
- Syukur, Amin, Menggugat Tasawuf: Sufisme dan Tanggung Jawab Sosial Abad 21, Yogyakarta:Pustaka pelajar, 1999.
- ....., Metodologi Studi Islam, Semarang: Bima Sakti, 2000

- ......, Zuhud di Abad Modern, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997
- Takariawan, Cahyadi, *Prinsip -Prinsip Dakwah*, Yogyakarta: Izzan Pustaka, 2004.
- Taufik, M. Tata, Etika Komunikasi Islam; Kritik Terhadap Konsep Komunikasi Barat, Bandung: Sahifa, 2008.
- Taufik, M.Tata, *Dakwah Era Digital Seri Komunikasi Islam* Versi e-book mtatataufik.com, (Ciawigebang Kuningan: Pustaka Al Ikhlas, 2013.
- Thomasd W. Arnold, *Sejarah Dakwah Islam*, terj. A. Nabawi Rambe, Jakarta: Widja Jakarta,1981
- Ulwan, Abdullah Nasih, Silsilah Madrasat al Du'ât: Fusûl al Hadîfat Fi Fiqh al Da'wat wa al Dâ'iyat, Cet. IV; Kairo: Dar al Salam, 2007.
- Umar, Ratnah, "Metode Dakwah di Era Globalisasi", dalam *Jurnal al-Tajdid*, STAIN Palopo,
- Wahid, Abdurrahman, Ed., *Ilusi Negara Islam: Ekspansi Gerakan Islam Transnasional di Indonesia*, Cet. I; Jakarta: the Wahid Institue, 2009.
- Yasraf Amir Piliang, Sebuah Dunia yang Dilipat: Realitas Kebudayaan Menjelang Millenium Ketiga dan Matinya Postmodernisme, Bandung:mizan,1998
- Yunasril Ali, *Ensiklopedi Tematis: Dunia Islam*, Jil. IV., Taufik Abdullah dkk. (ed.), Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2002.
- Yusuf, Muhammad Khair Ramadhan (terj.), Peran Media Informasi Islam dalam Pengembangan Ummat, Jakarta: al-Kautsar, 1996.

- Zahrah, Muhammad Abu, *Ushul al-Fiqhi*, Beirut: Dar al Fikr al Arabiy, 1958
- Zahri , Mustafa, *Kunci Memahami Ilmu Tasawuf*, Surabaya: Bina Ilmu, 1995
- Zaidalah, Alwisral Imam dan Khaidir Khatib Bandaro, *Strategi Dakwah dalam Membentuk Diri dan Khatib Profesional*, Cet.II, Jakarta: Kalam Mulia, 2005.
- Zaidan, Abdul Karim, *Ushûl al Da'wah*, Cet.IX; Beirut: Muassasah al Risalah, 2001.
- Zainuddin dkk., *Seluk-beluk Pendidikan dari Al-Ghazali*, Jakarta: Bumi Aksara, 1991
- Zamris Habib, Dakwah melalui Dunia Maya, <a href="http://zamrishabib.wordpress.com/">http://zamrishabib.wordpress.com/</a>, (tanggal 23 Januari 2014).

I All DDI

MAKASSAR

