# PERANAN PONDOK PESANTREN AL-FALAH DALAM PEMBINAAN AKHLAK SANTRI DI KECAMATAN KAIRATU KABUPATEN SERAM BAGIAN BARAT



**Tesis** 

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Magister dalam Bidang Pendidikan dan Keguruan pada Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar

LINIVERSITAS ISLAM NEGERI

Oleh

<u>EEN ARIROH</u>

NIM: 80100210118

PROGRAM PASCASARJANA UIN ALAUDDIN MAKASSAR 2012

## PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Dengan penuh kesadaran, penyusun yang bertanda tangan di bawah ini menyatakan dengan sesungguhnya bahwa tesis ini adalah benar hasil karya penulis sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa tesis ini merupakan duplikasi, tiruan, plagiasi atau dibuatkan oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka tesis ini dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.



#### PENGESAHAN TESIS

Tesis dengan judul "Peranan Pondok Pesantren Al-Falah dalam Pembinaan Akhlak Santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat", yang disusun oleh saudari Een Ariroh, NIM: 80100210118, telah diujikan dan dipertahankan dalam Sidang Ujian Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari Selasa 07 Agustus 2012 M., bertepatan dengan tanggal 18 Ramadan 1433 H., dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister dalam bidang Pendidikan Islam pada Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

| Promotor:                                |                                                                   |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| Prof. Dr. H. Muh. Room, M.Pd.I           | ()                                                                |
| Co Promotor                              |                                                                   |
| Dr. Susdiyanto, M.Si.                    | ()                                                                |
| Penguji:                                 |                                                                   |
| 1. Prof. Dr. H. Bahaking Rama, M.S.      | ()                                                                |
| 2. Dr. H. Barsihannor, M.Ag.             | ()                                                                |
| 3. Prof. Dr. H. Muh. Room, M.Pd.I        | ()                                                                |
| 4. Dr. Susdiyanto, M.Si.                 |                                                                   |
| MAKA                                     | 5 5 A K                                                           |
|                                          | Makassar, Agustus 2012                                            |
| Ketua Program Studi<br>Dirasah Islamiyah | Diketahui oleh:<br>Direktur Pascasarjana<br>UIN Alauddin Makassar |
|                                          |                                                                   |

<u>Dr. Muljono Damopolii, M.Ag.</u> NIP. 19641110 199203 1 005 <u>Prof. Dr. H. Moh. Natsir Mahmud, M.A.</u> NIP. 19540816 198303 1 004

#### KATA PENGANTAR

بسم الله الرحمن الحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام علي اشرف الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد وعلي اله واصحابه الجمعين اما بعد

Puji syukur ke hadirat Allah swt., peneliti panjatkan, yang telah memberikan taufik dan hidayah-Nya kepada peneliti sehingga peneliti dapat menyelesaikan tugas tesis ini. Shalawat dan salam semoga tercurahkan kepada Nabi Muhammad saw., sebagai suri teladan bagi manusia dalam kehidupan.

Selanjutnya, peneliti pun menyadari bahwa dalam penyelesaian studi maupun penyusunan tesis ini tentunya tidak dapat penulis selesaikan tanpa adanya bantuan dan dukungan dari berbagai pihak, baik secara moral maupun material. Kepada mereka patutlah kiranya penulis dengan penuh kerendahan hati menyampaikan penghargaan yang setinggi-tingginya dan mengucapkan terima kasih kepada:

- Prof. Dr. H. A. Qadir Gassing HT, M.S., selaku Rektor Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, para Pembantu Rektor, dan seluruh Staf UIN Alauddin Makassar.
- 2. Prof. Dr. H. Moh. Natsir Mahmud, M.A., selaku Direktur Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, demikian pula kepada Prof. Dr. H. Baso Midong, M.Ag., selaku Asisten Direktur I dan Prof. Dr. H. Nasir Baki, M.A., selaku Asisten Direktur II yang telah memberikan arahan, bimbingan, dan berbagai kebijakan dalam menyelesaikan studi ini.
- 3. Bapak Prof. Dr. H. Muhammad Room, M.Pd.I dan Dr. Susdiyanto, M.Si. selaku promotor dan kopromotor, atas bimbingan dan motivasi yang diberikan kepada peneliti dalam penyelesaian tugas ini.

- 4. Bapak Prof. Dr. H. Bahaking Rama, M.S. dan Dr. H. Barsihannor, M.Ag. sebagai penguji I dan penguji II.
- Bapak-bapak dan Ibu-ibu segenap dosen dan staf pengajar pada program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang telah memberi bimbingan sejak kuliah sampai pada penyelesaian studi.
- 6. Bapak Dr. Muljono Damopolii, M.Ag. dan Dr. Firdaus, M.Ag. selaku Ketua dan Sekretaris Program Studi Dirasah Islamiyah atas diskusi dan dorongan yang diberikan serta para dosen yang telah memberikan bimbingan dan ilmu mereka kepada peneliti selama mengikuti pendidikan, juga pada seluruh karyawan PPs yang telah membantu sehingga memudahkan dalam penyelesaian tugas ini.
- 7. Naryo Mujahid selaku pengasuh pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat beserta para pembina pondok pesantren Al-Falah yang telah memberikan izin meneliti dan banyak memberikan bantuan dalam melaksanakan penelitian ini.
- 8. Kedua Ayahanda Imam Nawawi dan Nur Komari serta Ibunda Siti Muti'ah dan Asmaul Husna serta mertuaku Bapak H. Syamsuddin dan Ibu Maryam yang terhormat dan tercinta atas amanah studinya, atas doa dan bantuan yang tidak terhingga, semoga kebersamaan yang ada senantiasa terasa indah karena cinta dan sayang-Nya senantiasa meliputi kita semua.
- 9. Suamiku Yusuf Syamsudin dan anakku Naila Zahiratul Husna yang tercinta, yang senantiasa menemani dan membantu penulis selama proses perkuliahan.
- 10. Teman-teman angkatan 2010-2011 Program Studi Dirasah Islamiyah, kebersamaan adalah anugerah terindah yang Allah berikan pada kita jangan

sampai hilang. Semua pihak yang tak dapat peneliti sebutkan satu per satu baik secara langsung atau tidak langsung membantu selama menjalankan studi di Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar.

Peneliti do'akan semoga Allah swt., memberikan balasan yang berlipat ganda atas kebaikan dan ketulusan kepada semua pihak yang membantu dan memberikan motivasi sehingga peneliti dapat menyelesaikan penelitian tesis ini.

Akhirnya peneliti berharap semoga tesis ini bermanfaat terutama bagi peneliti secara khusus dan para pembaca umumnya, Amin.

Makassar, Juli 2012

EEN ARIROH
NIM: 80100210118

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

# **DAFTAR ISI**

| HALAMAN JUDUL                                 | i     |
|-----------------------------------------------|-------|
| HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN TESIS             | ii    |
| HALAMAN PERSETUJUAN PROMOTOR                  | iii   |
| KATA PENGANTAR                                | iv    |
| DAFTAR ISI                                    | vii   |
| DAFTAR TABEL                                  | ix    |
| DAFTAR TRANSLITERASI                          | X     |
| ABSTRAK                                       | xviii |
| BAB I PENDAHULUAN                             | 1     |
| A. Latar Belakang Masalah                     | 1     |
| B. Rumusan Masalah                            | 9     |
| C. Deskripsi Fokus dan Fokus Penelitian       | 9     |
| D. Kajian Pustaka                             | 13    |
| E. Tujuan dan Kegunaan Penelitian             | 16    |
| F. Garis Besar Isi Tesis                      | 17    |
| BAB II TINJAUAN TEORETIS                      | 19    |
| G. Sejarah Pondok Pesantren                   | 19    |
| A. Peranan Pondok Pesantren                   | 28    |
| B. Gambaran Umum Akhlak                       | 36    |
| C. Pesantren dalam Pembinaan Akhlak           | 58    |
| D. Kerangka Pikir                             | 64    |
| BAB III METODOLOGI PENELITIAN                 | 66    |
| A. Lokasi Penelitian dan Jenis Penelitian     | 66    |
| B. Pendekatan Penelitian dan Pendekatan Studi | 67    |
| C. Sumber Data                                | 68    |
| D. Instrumen Penelitian                       | 70    |
| E. Teknik Pengumpulan Data                    | 70    |
| F. Teknik Pengolahan Data                     | 72    |

| BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN                   | 74  |
|----------------------------------------------------------|-----|
| A. Hasil Penelitian                                      | 74  |
| 1. Profil Pondok Pesantren Al-Falah                      | 74  |
| 2. Gambaran Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren  |     |
| Al-Falah Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Bara   |     |
|                                                          | 89  |
| 3. Fungsi Pondok Pesantren Al-Falah dalam membina Akhlak |     |
| Santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat |     |
|                                                          | 109 |
| 4. Faktor Pendukung, Penghambat Serta Solusinya Dalam    |     |
| Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Al-Falah     |     |
| Kecamatan Kairatu                                        | 120 |
| B. Pembahasan                                            | 126 |
| BAB V PENUTUP                                            | 136 |
| A. Kasimpulan                                            | 136 |
| A. KesimpulanB. Implikasi Penelitian                     |     |
| B. Implikasi Penelitian                                  | 137 |
| DAFTAR PUSTAKA                                           |     |
| LAMPIRAN                                                 |     |
| PIWAVAT HIDI IP                                          |     |



# **DAFTAR TABEL**

|         | Halam                                            | an |
|---------|--------------------------------------------------|----|
| Tabel 1 | : Matriks fokus penelitian                       | 12 |
| Tabel 2 | : Mata pelajaran pondok pesantren Al-Falah       | 83 |
| Tabel 3 | : Sarana dan prasarana pondok pesantren Al-Falah | 86 |
| Tabel 4 | : Keadaan santri pondok pesantren Al-Faalah      | 87 |



# DAFTAR TRANSLITERASI

# 1. Konsonan

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin dapat dilihat pada halaman berikut:

| Huruf<br>Arab | Nama       | Huruf Latin        | Nama                        |
|---------------|------------|--------------------|-----------------------------|
| ١             | alif       | tidak dilambangkan | Tidak dilambangkan          |
| <u> </u>      | ba         | b                  | be                          |
| ت             | ta         | ť                  | te                          |
| ث             | ·sa        | s                  | es (dengan titik di atas)   |
| <b>E</b>      | jim        | i                  | je                          |
| 7             | ḥа         | h                  | ha (dengan titik di bawah)  |
| خ             | kha        | kh                 | ka dan ha                   |
| 7             | dal        | d                  | de                          |
| ذ             | żal        | ż                  | zet (dengan titik di atas)  |
| ر             | ra UN      | IVERSITAS ISLAM N  | ergeri                      |
| ز             | zai        |                    | zet                         |
| m             | sin        | s                  | es                          |
| ش             | syin       | A K A S S          | es dan ye                   |
| ص             | sad s      |                    | es (dengan titik di bawah)  |
| ض             | ḍad        | d                  | de (dengan titik di bawah)  |
| ٢             | <u>t</u> a | ţ.                 | te (dengan titik di bawah)  |
| ظ             | zа         | Ż                  | zet (dengan titik di bawah) |
| ع             | 'ain       | 6                  | apostrof terbalik           |

| غ  | gain   | g      | ge       |
|----|--------|--------|----------|
| ف  | fa     | f      | Ef       |
| ق  | qaf    | q      | qi       |
| نی | kaf    | k      | ka       |
| J  | lam    | 1      | el       |
| م  | mim    | m      | em       |
| ن  | nun    | n      | en       |
| و  | wau    | W      | we       |
| ۵  | ha     | hUCC   | ha       |
| ۶  | hamzah | , iduu | Apostrif |
| ي  | ya     | у      | ye       |

Hamzah (\*) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (').

# 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | Nama          | Huruf Latin | Nama |
|-------|---------------|-------------|------|
| ĺ     | fatḥah        | a           | a    |
| 1     | kasrah        | i           | i    |
| Å     | <i>ḍammah</i> | u           | u    |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda | Nama           | Huruf Latin | Nama    |
|-------|----------------|-------------|---------|
| ئى    | fatḥah dan ya  | ai          | a dan i |
| ٷ۫    | fatḥah dan wau | au          | a dan u |

# Contoh:

: kaifa

haula: هَوْ لَ

# 1965

# 3. Maddah

*Maddah* atau vokal panjang yang lambangnya berupa harkat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harkat dan | Nama                                            | Huruf dan  | Nama                   |
|------------|-------------------------------------------------|------------|------------------------|
| Huruf      |                                                 | Tanda      |                        |
| ۱ س َ ی    | <i>fatḥah</i> dan<br><i>alif</i> atau <i>ya</i> | AS ISLAM N | a dan garis di<br>atas |
| حی ک       | <i>kasrah</i> dan                               | ī          | i dan garis di<br>atas |
| ـُـو       | <i>ḍammah</i><br>dan <i>wau</i>                 | A S S      | u dan garis di<br>atas |

# Contoh:

: māta

: ramā

نِيْلَ : qīla

يَموُّ تُ : yamūtu

# 4. Tā' marbūṭah

*Transliterasi* untuk  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  ada dua, yaitu:  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  yang hidup atau mendapat harkat fathah, kasrah, dan dammah, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  yang mati atau mendapat harkat sukun, transliterasinya adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  itu ditransliterasikan dengan ha (h).

#### Contoh:

rauḍah al-aṭfāl : رُوْضَــةُ الأطْفَالِ

: al-madinah al-fadilah : أَمْدِيْنَةُ ٱلْفَاضِلَةُ

: al-ḥikmah

# 5. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydid (  $\dot{-}$  ), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

#### Contoh:

: rabbanā

najjaīnā WAKASSAR نُجَيْناً : najjaīnā

al-ḥaqq : الْحَقُّ

: al-hajj

nu"ima : نُعِّمَ

: 'aduwwun

#### Contoh:

: 'Alī (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

: 'Arabi (bukan 'Arabiyy atau 'Araby) عَرَبِيُّ

# 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiah maupun huruf qamariah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

# Contohnya:

: al-syamsu (bukan asy-syamsu)

: *al-zalzalah* (bukan *az-zalzalah*)

أَنْ فُ أُسفَةُ : al-falsafah

أَثْبِلاَدُ : al-bilādu

## 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

#### Contohnya:

ta'murūna : تَأَمُّرُوْنَ

' al-nau : ٱلنَّوْءُ

syai'un : شَـيْءٌ

umirtu : أُمِرْ تُ

## 8. Penulisan Kata Arab yang Lazim digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari pembendaharaan bahasa Indonesia, atau sudah sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya kata Al-Qur'an (dari *al-Qur'ān*), Sunnah, khusus dan umum. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka mereka harus ditransliterasi secara utuh.

Contoh:

Fi Zilāl al-Qur'ān

Al-Sunnah qabl al-tadwin



Al-'Ibārāt bi 'umūm al-lafz lā bi khuṣūṣ al-sabab

# 9. Lafz al-Jalālah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf *jarr* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *muḍāf ilaih* (frasa nominal), ditransli-terasi tanpa huruf hamzah.

Contoh:

باللهِ dinullāh بياللهِ billāh

Adapun  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  di akhir kata yang disandarkan kepada lafz al- $jal\bar{a}lah$ , ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

hum fī raḥmatillāh هُمْ فِيْ رَحْمَةِ اللهِ

## 10. Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (*All Caps*), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh

kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR).

#### Contoh:

Wa mā Muḥammadun illā rasūl

Inna awwala bait wudi'a linnāsi lallazī bi Bakkata mubārak

Syahru Ramadān al-lazī unzila fih al-Qur'ān

Nașir al-Din al-Ţūsi

Abū Nasr al-Farābī

Al-Gazāli

Al-Mungiż min al-Dalal

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan Abū (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contohnya:

Abū al-Walīd Muḥammad ibnu Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad Ibnu)

Naṣr Ḥāmid Abū Zaīd, ditulis menjadi: Abū Zaīd, Naṣr Ḥāmid (bukan: Zaīd, Naṣr Ḥamīd Abū)

# **DAFTAR SINGKATAN**

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

swt. = subhanahu wa ta'ala

saw. = şallallāhu 'alaihi wa sallam

a.s. = 'alaihi al-sal $\bar{a}$ m

H = Hijrah

M = Masehi

SM = Sebelum Masehi

1. = Lahir tahun (untuk orang yang masih hidup saja)

w. = Wafat tahun

Q.S. ....(...): 4 = Quran, Surah ..., ayat 4

ALAUDDIN

M A K A S S A R

#### **ABSTRAK**

Nama : Een Ariroh

NIM : 80100210118

Judul Tesis : Peranan Pondok Pesantren Al-Falah Dalam Pembinaan Ahklak

Santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat

Tesis ini menguraikan tentang peranan Pondok Pesantren Al-Falah dalam pembinaan akhlak santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Penelitian ini, dikembangkan dengan mengacu pada tiga submasalah, yaitu: *pertama*, bagaimana pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. *Kedua*, bagaimana peranan Pondok Pesantren Al-Falah dalam pembinaan akhlak santri di pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. *Ketiga*, apa faktor pendukung, penghambat serta bagaimana solusinya dalam pembinaan akhlak santri di pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu.

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan (*field research*) yang bersifat kualitatif deskriptif dengan menggunakan pendekatan interaksi simbolik. Adapun sumber data terdiri atas data primer yaitu data yang diperoleh langsung dari informan di lapangan yaitu pimpinan pondok pesantren, para pendidik, santri dan wali santri. dan data sekunder yaitu data dalam bentuk dokumen-dokumen yang telah ada baik berupa hasil penelitian maupun dokumentasi penting di pondok pesantren Al-Falah yang berkaitan dengan penelitian. Data yang terkumpul melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi kemudian diolah melalui tiga tahap yaitu reduksi data, penyajian data dan penarikan kesimpulan.

Hasil penelitian menunjukkan: *Pertama*, gambaran pembinaan akhlak santri di pondok pesantren Al-Falah terlaksana dengan baik, hal ini dapat dilihat dari sikap kejujuran, kedisiplinan dan tanggungjawab yang diberikan ustaż telah dilaksanakan oleh santri. *Kedua*, fungsi pondok pesantren Al-Falah sebagai lembaga pendidikan, lembaga sosial, penyiaran agama, pengkaderan ulama dan pelestarian tradisi Islam dalam pembinaan akhlak telah dilaksanakan oleh santri. *Ketiga*, dukungan dalam

pembinaan akhlak santri terdiri dari orang tua dan masyarakat sekitar. Mereka selalu menegur bila anaknya berbuat sesuatu, yang tidak sesuai dengan tuntunan agama dan memberikan dukungan finansial berupa donatur, memberikan masukan moril untuk peningkatan pengelolaan pendidikan dalam pembinaan akhlak. *Keempat*, kendala yang dialami yakni, kurang aktifnya kelembagaan yayasan dalam memberikan rangsangan terhadap pembinaan akhlak dan sarana prasarana yang kurang memadai. Namun kendala tersebut, dapat diatasi dengan cara meningkatkan kerja sama yang sinergik dan hubungan yang terbuka antara seluruh komponen dalam kelembagaan pendidikan di pesantren ini, sehingga kendala tersebut dapat diatasi sesuai dengan visi, misi, dan tujuan yang di cita-citakan.

Implikasi penelitian menunjukkan bahwa pesantren ini semakin mempunyai keterlibatan erat yang tidak terpisahkan dengan masyarakat sekitarnya. Masyarakat dan pemerintah Kecamatan Kairatu sangat mendukung pesantren ini. Mereka menjadi donatur, memberi bantuan untuk pembangunan pesantren ini, baik dalam bentuk *software* berupa tenaga dan pikiran maupun dalam *hardware* berupa pembangunan gedung dan semacamnya. Sebaliknya, pesantren ini memberi jasa kepada masyarakat, berupa pelayanan pendidikan, keagamaan, sosial, pengkaderan ulama dan pelestarian tradisi Islam.



#### BAB I

#### **PENDAHULUAN**

## A. Latar Belakang Masalah

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi telah membawa perubahan pada hampir semua aspek kehidupan. Selain membawa manfaat bagi kehidupan manusia di satu sisi, perubahan tersebut juga telah membawa manusia ke dalam era persaingan global yang semakin ketat. Agar mampu berperan dalam persaingan tersebut maka sebagai bangsa, perlu terus mengembangkan dan meningkatkan kualitas sumber daya manusia. Itulah sebabnya, peningkatan kualitas sumber daya manusia merupakan keniscayaan yang harus dilakukan secara terencana, terarah, intensif, efektif, dan efisien dalam proses pembangunan.

Pendidikan pesantren menjadi bagian tak terpisahkan dari sejarah panjang umat Islam di Indonesia. Pada masa-masa sulit, yaitu jauh sebelum kemerdekaan, dan masa revolusi mempertahankan kemerdekaan yang baru dicapai bangsa Indonesia, banyak pesantren telah berdiri di Indonesia. Berdirinya pesantren pada masa tersebut pastilah merupakan peristiwa luar biasa.<sup>2</sup>

Departemen Agama Republik Indonesia, mencatat bahwa jumlah pesantren di Indonesia lebih dari 7000 pesantren. Kebanyakan pesantren memiliki santri sekitar 200 orang. Jumlah tersebut terus bertambah, ketika masyarakat sudah mulai khawatir terhadap sistem pendidikan di luar pesantren yang tidak mampu menjawab

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Lihat Abdul Rachman Shaleh, *Madrasah dan Pendidikan Anak Bangsa; Visi, Misi dan Aksi* (Cet. I; Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2004), h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Azyumardi Azra, *Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III* (Cet. I; Jakarta: Kencana, 2012), h. 132.

kenakalan remaja, dekadensi moral, dan tidak mampu membentuk karakter peserta didik yang bertanggungjawab. Dalam setengah dekade ini, banyak orang tua perkotaan menyekolahkan anak-anaknya di pesantren, karena pendidikan umum juga sudah menjadi bagian standar dari emansipasi dunia pesantren terhadap modernitas.<sup>3</sup>

Sementara era globalisasi yang begitu cepat dan maju membuat dunia pesantren tertantang untuk menjawab problema pendidikan akhlak di masyarakat. Pesantren yang dipercaya oleh masyarakat sebagai wadah untuk membina akhlak santri semakin mengalami dekadensi moral. Hal ini dapat dilihat di lingkungan masyarakat sering terjadi tindakan tak berakhlak seperti tawuran dan minumminuman keras. Hal inilah yang mendorong pembinaan akhlak harus diperhatikan secara serius, sehingga dalam sistem pendidikan nasional akhlak mulia dimasukkan sebagai salah satu tujuan pelaksanaan pendidikan formal. Ketentuan ini dapat dilihat pada Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional.

Dengan demikian, pesantren sesungguhnya terbangun dari konstruksi kemasyarakatan dan epistemologi sosial yang menciptakan suatu transendental atas perjalanan historisitas sosial. Sebagai *centre of knowledge* dalam pendidikan sosial, pesantren mengalami metamorfosis yang berakar pada konstruksi epistimologi dari variasi pemahaman di kalangan umat Islam. Titik pentingnya adalah kenyataan eksistensi pesantren yang salah satu pemicu terwujudnya hubungan sosial. Keniscayaan ini karena pesantren hadir terbuka dengan semangat kesederhanaan, kekeluargaan, dan kepedulian sosial. Konsepsi perilaku (*social behavior*) yang

<sup>3</sup>Abdul Munir Mulkhan, *Paradigma Intelektual Muslim* (Yogyakarta; Sipres, 1993), h. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>*Ibid.*, h. 67.

 $<sup>^5</sup>$ Undang-Undang Republik Indonesia No 20 tahun 2003, Tentang Sistem pendidikan Nasional Bab II Pasal 3 (Jakarta ; PT Bumi Aksara, 2003), h. 4.

ditampilkan pesantren mempunyai daya rekat sosial yang tinggi dan sulit ditemukan pada institusi pendidikan lainnya.

Pondok pesantren Al-Falah sebagai salah satu lembaga pendidikan yang berorientasi untuk dakwah dan mengembangkan ajaran agama Islam. Islam mengajarkan bahwa pendidikan pertama dan utama yang paling bertanggung jawab terhadap perkembangan jasmani dan rohani anak adalah kedua orang tuanya. Karena kedua orang tua harus mencari nafkah untuk memenuhi seluruh kebutuhan keluarga, terutama kebutuhan materil, maka orang tua kemudian menyerahkan atau menitipkan anak-anak mereka kepada pihak sekolah untuk dididik. Guru yang bertanggungjawab untuk meningkatkan dan memperbaiki akhlak peserta didiknya, dapat dilakukan dengan menggunakan berbagai pendekatan di sekolah, baik pada saat proses pembelajaran maupun di luar jadwal proses pembelajaran.

Islam adalah agama yang pada hakikatnya menempatkan kegiatan pendidikan sebagai awal dari misi Rasulullah saw. Agama yang sangat menjunjung tinggi akhlak mulia adalah Islam. Dalam satu keterangan hadis dengan tegas dinyatakan bahwa Rasulullah saw. diutus Allah untuk menyempurnakan akhlak manusia.

Dari Abu Hurairah berkata: Rasullah saw. bersabda: sesungguhnya aku diutus (oleh Allah) untuk menyempurnakan akhlak mulia. (HR. Ahmad).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>M. Jamaluddin Mahfud, *Psikologi Anak dan Remeja Muslim* (Cet.I; Jakarta: Pustaka Al-Kausar, 2003), h. 91.

 $<sup>^7\</sup>mathrm{Abu}$  'Abdullah bin Hanbal,  $Musnad\ Ahmad\ bin\ Hanbal$  (Bairut: Maktabat al-Islam, 1978), h. 52.

Hadis di atas dapat dimengerti bahwa akhlak mulia merupakan sebuah misi kerasulan yang sangat suci dan abadi. Dalam hal ini bukan hanya akhlak mulia kepada Allah swt. yang diharapkan Islam atas umatnya, tetapi akhlak mulia yang diajarkan Islam juga menganut kehidupan sosial dengan sesama, bahkan semua makhluk hidup. Ini berarti konsep manusia terbaik dalam Islam adalah manusia yang bermanfaat bagi orang lain dan bahkan semua makhluk.<sup>8</sup>

Pendidikan agama merupakan bagian penting dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan agama pada anak dapat mengendalikan diri dari pengaruh era globalisasi, yang demikian cepat seiring dengan kemajuan teknologi dan informasi. Selain itu munculnya budaya Barat yang pada hakekatnya jauh dari nilai Islam, sehingga kondisi ini menjadi tantangan bagi dunia pendidikan lebih khususnya lembaga pendidikan pesantren. Budi Winarno dalam Muh. Room mengatakan :

Era globalisasi merupakan proses yang menempatkan masyarakat dunia bisa menjangkau satu dengan yang lain atau saling berhubungan dalam semua aspek kehidupan mereka, baik dalam budaya, ekonomi politik teknologi maupun lingkungan.

Terbukanya era globalisasi membuat manusia merasa ketergantungan dan universitas salam negeri antara satu dengan yang lain. Adapun pengaruh yang terpenting pada era globalisasi adalah teknologi komunikasi dan informasi yang menyebabkan mudahnya mengakses berbagai hal yang bermunculan, akibatnya menimbulkan persaingan yang dapat membawa kemudaratan.

Sesungguhnya fenomena yang terjadi saat ini adalah merosotnya akhlak dan krisis nilai. Bagaimanapun majunya teknologi apabila manusia dibekali dengan

<sup>9</sup>Muh. Room, *Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf dalam Pendidkan Islam, Solusi Mengatasi Krisis Spiritual di Era Globalisasi* (Cet. III; Makassar: Yapma Makassar, 2010), h. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Syaikh Muhammad al-Ghazali, *Akhlak Seorang Muslim* (Cet. I; Jakarta: Mustaqim, 2004), h. 7.

pengetahuan dan iman yang kuat maka semua itu tidak akan berpengaruh buruk. Untuk menjawab tantangan ini, maka pendidikan Islam memiliki peranan untuk menanamkan nilai-nilai akhlak pada anak. Kemerosotan akhlak sangat berpengaruh terhadap perilaku negatif yang pada akhirnya merusak anak sendiri dan orang lain.

Gejala kemerosotan akhlak tersebut telah melanda pada semua sektor manusia, bahkan telah menimpa pada anak sebagai generasi muda. Frans Magnis Suseno mengatakan bahwa korupsi moral kini telah melanda segala sudut. Para orang tua, pendidik, dan tokoh agama akhir-akhir ini merasa pesimis terhadap perilaku peserta didik yang sering anarkis, tawuran, bahkan sampai pada pesta obat-obatan terlarang dan sangat menyedihkan dari semua itu membawa korban jiwa. Problema tersebut menurut M. Sattu Alang menyatakan:

Masalah pokok yang menonjol dewasa ini adalah disebabkan kaburnya nilainilai agama di mata generasi muda, kebudayaan asing masuk seakan-akan tanpa saringan, kemajuan-kemajuan lahiriah tanpa mengindahkan nilai-nilai moral yang bersumber dari agama, apa yang dipelajari di sekolah bertentangan dengan apa yang dilakukan oleh orang tua di rumah, orang tua yang sebenarnya menjadi panutan ternyata berdasarkan realitas yang ada tidak demikian, karena ada orang tua yang memberikan contoh yang salah terhadap anaknya. <sup>11</sup>

Jika dilihat realitas yang ada, pembinaan akhlak bagi anak sangat penting untuk dilakukan dan tidak dapat dipandang sebelah mata, karena secara psikologi usia anak atau remaja adalah usia yang berada dalam masa kegoncangan dan mudah untuk dipengaruhi, sebagai akibat dari keadaan dirinya yang masih belum memiliki bekal pengetahuan, mental, dan pengalaman yang cukup. Dari keadaan demikian, peserta didik mudah terjerumus ke dalam perbuatan-perbuatan yang tidak berguna

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Sjarkawi, *Pembentukan Kepribadian Anak, Peran Moral, Inteletual, Emosional, dan Sosial Sebagai Wujud Integritas Membangun Jati Diri* (Cet. IV; Jakarta: Grafika Offset, 2011), h. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>M. Sattu Alang, *Keschatan Mental dan Terapi Islam* (Cet. II; Makassar: Berkah Utami, 2005), h. 74.

sehingga mereka kehilangan hak untuk berkembang dengan baik. Imam al-Ghazali dalam M. Bashori Muchsin mengatakan :

Anak-anak akan tumbuh menjadi mutiara yang berkilauan jika diasah dengan didikan yang baik, tetapi sebaliknya, anak akan tumbuh menjadi manusia yang tidak berguna bilamana didikan atau dipengaruhi oleh kekuatan-kekuatan yang bercorak melanggar akhlak.<sup>12</sup>

Pendapat al-Ghazali di atas merupakan peringatan keras bahwa nasib anakanak itu perlu ditumbuhkan, kesalahan dan keteledoran sangat mengundang pengaruh buruk pada anak, untuk itu faktor guru, orang tua, dan lingkungan masyarakat, menjadi kekuatan untuk membentuk akhlak anak. Apabila ketiga hal ini tidak bekerja sama dan dipersiapkan dengan baik, maka akan mengundang perilaku buruk pada anak, sebab ketiga tempat inilah anak akan tumbuh dan berkembang.

Hal ini menunjukkan bahwa akhlak perlu dibina sejak dini, karena melihat semakin banyaknya tantangan dan godaan sebagai dampak dari kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Perbuatan baik dan buruk dengan mudah dapat diakses pada berbagai media baik elektronik maupun massa, kehidupan materialistik dan hedonisme semakin terbuka lebar, semua ini jelas membutuhkan pembinaan akhlak sebagai filter sehingga semua perkembangan yang terjadi mampu untuk dipilah mana yang baik dan mana yang buruk.

Pembinaan akhlak yang mulia merupakan inti ajaran Islam karena berbicara tentang akhlak sama dengan berbicara tentang pendidikan Islam. Muhammad Athiyah al-Abrasy dalam Abuddin Nata mengemukakan bahwa pendidikan budi pekerti dan akhlak adalah jiwa dan tujuan pendidikan Islam. <sup>13</sup> Ini dapat dilihat pada

\_

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>M. Bashori Muchsin, at,al,. *Pendidikan Islam Humanistik*, *Alternatif Pendidikan Pembebasan Anak* (Cet. I; Bandung: Refika Aditama, 2010), h. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>*Ibid.*, h. 155.

korelasi antara akhlak dengan Islam karena akhlaknya Rasulullah adalah al-Qur'an yang didalamnya terdapat ajaran keimanan, ibadah, sejarah, dan sebagainya. Isi ajaran al-Qur'an tersebut tujuannya adalah untuk mengajarkan akhlak yang mulia.

Membina akhlak anak berarti memberikan sumbangsih yang besar bagi persiapan bangsa yang lebih optimal, sebaliknya bila membiarkan anak terjerumus ke perbuatan yang tercela, berarti membiarkan bangsa dan negara berada pada jurang kebinasaan. Pembinaan akhlak mulia bagi anak secara pribadi memberikan manfaat karena dengan cara demikian masa depan kehidupan anak penuh harapan yang menjanjikan. Di samping terbinanya akhlak anak yang baik, juga akan menumbukan kehidupan sosial yang aman dan tertib sehingga memungkinkan masyarakat akan merasa nyaman. Dengan demikian berbagai gangguan yang diakibatkan oleh sebagian anak dengan sendirinya akan hilang.

Dalam rangka menanamkan akhlak baik pada anak di pesantren maka peranan guru sangat penting, sebab seorang guru merupakan suri tauladan dan panutan terhadap peserta didiknya. Tugas guru bukan hanya mengajarkan pengetahuan, melainkan seorang guru harus bertindak sebagai pendidik, pembimbing, dan panutan kepada peserta didik sehingga mampu mengantarkan mereka kepada nilai-nilai akhlak yang tinggi.

Era globalisasi yang ditandai dengan berbagai persaingan sering dianggap sebagai penyebab terjadinya dekadensi moral atau kemerosotan. Memang kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi telah menghasilkan kemajuan dan kebudayaan yang semakin membumi, tetapi hal ini ternyata sangat berdampak terhadap aspek akhlak yang semakin merosot, rendahnya rasa solidaritas dan kasih sayang pada manusia yang seharusnya menjadi perhatian para pemerhati pendidikan, utamanya guru.

Masalah akhlak merupakan masalah yang banyak membutuhkan perhatian, terutama dari para kalangan guru. Tidak henti-hentinya terjadi perkelahian di kalangan siswa dan pelajar, dan tidak sedikit pula guru kebingungan menghadapi anak didiknya yang tidak mau belajar, tidak mengindahkan tata tertib sekolah, dan aturan yang berlaku sehingga hal yang mencemaskan adalah gejala kemerosotan akhlak yang sedang tumbuh dan berkembang cepat dan pesat.

Terjadinya dekadensi moral atau kemerosotan akhlak tersebut, dapat ditangani dengan upaya pendidikan, penanaman nilai-nilai akhlak, pembinaan mental, dan spiritual sejak dini, karena nilai-nilai akhlak itulah yang dapat mengendalikan dan mengatur setiap sikap gerak dan tindakan manusia. Salah satu metode yang digunakan melalui pendekatan dalam proses pembelajaran adalah upaya penanaman akhlak dalam lembaga pendidikan termasuk dalam lembaga pendidikan pesantren.

Berdasarkan observasi awal yang penulis lakukan di pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu bahwa peranan pendidik dalam membina akhlak santri yang dipercaya oleh masyarakat telah menjalankan peranan tersebut, akan tetapi belum sepenuhnya dapat menjalankan amanah yang diberikan untuk mendidik dan membimbing akhlak santri dengan nilai-nilai agama sebagaimana yang diharapkan. Hal ini mengingat keterbatasan asrama yang belum memadai sehingga santri maupun pendidik yang tidak mukim di pondok pesantren lebih banyak dari pada santri maupun pendidik yang mukim, sehingga pengontrolan kepada santri selama belajar di pesantren minim sekali untuk dilakukan, karena waktu anak bersama orang tua di rumah lebih banyak dari pada waktu anak di pondok pesantren.

Bertolak dari pemikiran seperti inilah yang kemudian menempatkan pendidikan pondok pesantren pada lembaga pendidikan non formal sebagai bagian terpenting dalam proses transformasi nilai dan sikap yang bermuara pada terbentuknya akhlak anak yang memiliki kekuatan iman dan takwa serta memiliki moral yang baik dan jiwa sosial yang sesuai dengan harapan, khususnya di Desa Waimital Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.

#### B. Rumusan Masalah

Permasalahan pokok dalam tesis ini adalah bagaimana peran Pondok Pesantren Al-Falah dalam pembinaan akhlak santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Berdasarkan masalah pokok tersebut maka penulis mengangkat sub masalah sebagai berikut:

- 1. Bagaimana gambaran pembinaan akhlak santri Pondok Pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat?
- 2. Bagaimana fungsi pondok pesantren Al-Falah dalam membina akhlak santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat?
- 3. Apa faktor pendukung, penghambat serta bagaimana solusinya dalam pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu?

## C. Deskripsi Fokus dan Fokus Penelitian

#### 1. Deskripsi Fokus

Hal ini dimaksudkan agar dalam membahas suatu masalah akan sangat terarah dan tertuju kepada sasaran pembahasan yang sebenarnya.Untuk menjaga tidak terjadinya kesalahan interpretasi atau kekeliruan pemahaman pada judul tesis ini, maka penulis memberi pengertian sebagai berikut:

#### a. Peranan Pondok Pesantren

Peranan adalah upaya yang melekat pada suatu tujuan baik dalam sebuah institusi maupun organisasi. <sup>14</sup> Zamakhsyari Dhofier menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan pondok pesantren adalah sebuah asrama pendidikan tradisional, dimana para santri semua tinggal bersama dan belajar di bawah bimbingan guru yang lebih dikenal dengan sebutan kiai dan mempunyai asrama untuk tempat menginap santri. Santri tersebut berada dalam kompleks yang juga menyediakan masjid untuk beribadah, ruang untuk belajar, dan kegiatan keagamaan lainnya. Kompleks ini biasanya dikelilingi oleh tembok untuk dapat mengawasi keluar masuknya para santri sesuai dengan peraturan yang berlaku. <sup>15</sup>

Berdasarkan definisi di atas yang dimaksud dengan peranan pondok pesanten, yang penulis maksudkan adalah upaya yang dilakukan oleh lembaga pendidikan pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Dengan menekankan moral agama sebagai pedoman hidup bermasyarakat, d

i dalamnya mengandung beberapa elemen yang tidak dapat dipisahkan, antara lain kiai sebagai pengasuh sekaligus pendidik, masjid sebagai sarana peribadatan sekaligus berfungsi sebagai tempat pendidikan para santri dan asrama sebagai tempat tinggal, dan belajar santri.

## b. Pembinaan Akhlak Santri

Pembinaan menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia berarti proses, perbuatan, cara membina, pembaruan, penyempurnaan, usaha, tindakan, dan kegiatan yang dilakukan secara berdaya guna dan berhasil guna untuk memperoleh

<sup>15</sup>Zamakhsyari Dhofier, *Tradisi Pesantren Studi Pandangan Hidup Kiai dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia* (Cet. VIII, Jakarta: LP3ES, 2011), h. 79-80.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Jakarta: Balai Pustaka, 2005), h. 651.

hasil yang lebih baik.<sup>16</sup> Kata akhlak dalam ensiklopedi Islam adalah bentuk jama' dari kata *al-akhlak* atau *al-khuluk* yang secara linguistik berarti tabiat, budi pekerti, kebiasaan, atau adat, keperwiraan, kesatriaan, kejantanan, agama, dan kemurahan (*al-gadab*).<sup>17</sup> Sedangkan santri adalah siswa atau murid yang belajar di pesantren. Seorang dapat disebut sebagai kiai jika memiliki pesantren dan santri yang tinggal dalam pesantren tersebut untuk memperoleh pelajaran ilmu-ilmu agama Islam melalui kitab-kitab kuning. Oleh karena itu, eksistensi kiai biasanya berkaitan dengan adanya santri di pesantren.<sup>18</sup> Pada umumnya, santri terbagi dalam dua kategori yaitu santri mukim dan santri kalong.<sup>19</sup>

Dari pengertian tersebut maka yang dimaksud dengan pembinaan akhlak santri yang penulis maksudkan adalah proses penanaman budi pekerti (akhlak mulia) santri di pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu atau tingkah laku yang baik pada santri di pondok pesantren Al-Falah dalam pembelajaran, sehingga santri mampu melaksanakan ilmu yang diperolehnya dalam kehidupan sehari-hari. Santri tersebut menjadi contoh bagi orang lain dan mengamalkan ilmu yang dimilikinya dengan benar.

#### 2. Fokus Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah dan deskripsi fokus di atas, maka yang menjadi fokus penelitian ini meliputi:

<sup>16</sup>Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, *Ibid.*, h. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Lihat Tim Redaksi, *Ensiklopedi Islam*, Jilid Indonesia (Cet. IV; Jakarta: PT Ikhtiar Baru Van Hoeve, 1997), h. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Amin Haedari dkk, *Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompleksitas Global* (Cet, I. Jakarta: IRD PRESS 2004), h. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Muljono Damopolii, *Pesantren Modern IMMIM, Pencetak Muslim Modern* (Cet. I; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2011), h. 73.

- a) Pembinaan akhlak santri pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.
- b) Peranan pondok pesantren Al-Falah dalam pembinaan akhlak santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat
- c) Faktor pendukung dan penghambat dalam pembinaan akhlak santri di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu serta solusinya.

Untuk lebih jelasnya fokus penelitian dapat dilihat pada matriks di bawah ini:

Tabel 1

Matriks Fokus Penelitian

| Sub Masalah                | Indikator Sub Masalah                                      |  |
|----------------------------|------------------------------------------------------------|--|
| Pembinaan Akhlak Santri di | Kejujuran                                                  |  |
| Pondok Pesantren Al-Falah  | > Kesabaran                                                |  |
|                            | > Amanah                                                   |  |
|                            | ➤ Tawādu'                                                  |  |
| Peranan Pondok Pesantren   | Sebagai Lembaga Pendidikan                                 |  |
| dalam Pembinaan Akhlak     | Sebagai Lembaga Sosial dan Penyiaran Agama                 |  |
| Santri                     | Sebagai Reproduksi Ulama                                   |  |
| 141 /                      | > Pelestarian Tradidisi Islam                              |  |
| Faktor Pendukung           | > Orang Tua                                                |  |
|                            | > Masyarakat Sekitar                                       |  |
| Faktor Penghambat          | Kurang Aktifnya Kelembagaan Yayasan                        |  |
|                            | <ul><li>Pimpinan yang Tidak Tinggal di Pesantren</li></ul> |  |
|                            | > Sarana dan Prasaran yang Kurang Memadai                  |  |

| Solusi | > Yayasan Mulai Aktif Memberikan Perhatian   |
|--------|----------------------------------------------|
|        | dan Rangsangan Terhadap Pesantren            |
|        | > Pimpinan Mulai Mengkader Figur Calon Ulama |
|        | untuk Tinggal di Pesantren                   |
|        | > Yayasan Mulai Melakukan Terobosan dalam    |
|        | Memenuhi Sarana dan Prasaran Yang            |
|        | dibutuhkan Pesantren                         |

# D. Kajian Pustaka

Sebagai salah satu lembaga pendidikan dan keagamaan, pondok pesantren Al-Falah memainkan peranan yang strategis dalam mewarnai kehidupan masyarakat di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Hal ini yang mendorong peneliti untuk menjadikan lembaga ini sebagai objek dalam penelitian, yang akan menguraikan untuk mendapatkan gambaran tentang peranan pondok pesantren dalam pembinaan akhlak santri.

Berbicara tentang peranan pondok pesantren Al-Falah kaitannya dengan pembinaan akhlak pada dasarnya merupakan inti dari keberadaan pondok pesantren Al-Falah, karena didirikannya pondok pesantren tersebut tujuannya adalah untuk meningkatkan pemahaman ilmu agama kepada masyarakat khususnya kepada pemuda sebagai generasi penerus bangsa masa depan, terutama dalam pembinaan akhlak untuk dilakukan mengingat sekarang ini kemerosotan akhlak anak bangsa sangat memprihatinkan, maka pondok pesantren harus ikut berperan serta dalam memajukan kecerdasan akhlak anak bangsa.

Berdasarkan penelusuran yang penulis lakukan ada beberapa penelitian yang relevan antara lain: pertama oleh Andi Asmarani dengan judul "*Peranan Pondok Pesantren As'adiyah dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Kab Wajo* (Studi kritis Terhadap Pembinaan Akhlak Santri)".<sup>20</sup> Penelitian ini membahas tentang peranan pondok pesantren As'adiyah Sengkang dalam pengembangan pendidikan Islam dalam pembinaan akhlak santri di Kabupaten Wajo.

Kedua oleh Gunawan B. Dulumina dengan judul "Konsep Pendidikan Islam di Pondok Pesantren Al-Khaerat dalam Kaitannya dengan Pembinaan Akhlak (Studi Kasus pada Madrasah Aliyah Al-Khaerat Pusat Palu).<sup>21</sup> Penelitian ini membahas tentang konsep pembinaan akhlak di Madrasah Aliyah Al-khaerat pusat Palu berpijak pada ajaran Islam yang diinterpretasikan berdasarkan teologi Asy'ariyah dan fiqh Syafi'iyah yang diterapkan secara demokratis dan adaptif terahadap situasi dan kondisi. Akhlak dipandang sebagai intisari dari ajaran agama serta memiliki hubungan yang erat dengan keberkahan ilmu, dan dalam menyikapi pluralisme paham keagamaan mengedepankan sikap toleransi.

Selain dari penelitian di atas ada beberapa literatur penulis kemukakan berkaitan dengan pembahasan dalam penelitian yaitu:

Akhlak Tasawuf, buku karangan Abuddin Nata membahas tentang bangunan konsep akhlak dengan berbagai sentuhannya yaitu etika, moral, dan sosial yang berkembang di masyarakat. Selain itu, buku ini juga membahas bagaimana menilai

<sup>21</sup>Gunawan B, Konsep Pendidikan Islam di Pondok Pesantren Al-Khaerat dalam Kaitannya dengan Pembinaan Akhlak (Studi kasus pada Madrasah Aliyah Al-Khaerat Pusat Palu) "Tesis" Universitas Negeri Makassar 2006.

-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Andi Asmarani, *Peranan Pondok Pesantren As'adiyah dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Kab Wajo (Studi Kritis Terhadap Pembinaan Akhlak Santri )*" Tesis" Universitas Negeri Makassar 2011.

seseorang baik atau buruk dalam memberikan keputusan. Buku yang relevan lainnya adalah Pembentukan Kepribadian Anak, Peran Moral, Intelektual, Emosional, dan Sosial sebagai Wujud Integritas Membangun Jati Diri, Buku karangan Sarkawi ini membahas tentang bagaimana menciptakan kondisi yang kondusif untuk membentuk perilaku moral anak yang baik, dirancang dengan sistematis sehingga ada kesamaan persepsi dan keserasian rancangan penciptaan antara orang tua, guru, dan lingkungan lainnya. Hal inilah yang menjadi kekuatan untuk tercapainya peningkatan pertimbangan moral anak.

Buku karangan Muh. Room yang berjudul *Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf Dalam Pendidikan Islam*, Solusi Mengantisipasi Krisis Spritual di Era Globalisasi, membahas tentang implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan Islam memiliki arti penting, karena mampu memperkuat spritualisme keagamaan di era globalisasi dewasa ini. Di sisi lain, implementasi nilai tasawuf dalam pendidikan Islam akan mampu mengantisipasi berbagai problema sosial di era globalisasi ini. Berkaitan dengan itu maka langkah-langkah strategis yang harus diupayakan adalah menerapkan nilai-nilai tasawuf dalam pendidikan melalui jalur informal, formal, dan non formal.

Buku yang terakhir adalah buku M. Sattu Alang yang berjudul *Kesehatan Mental dan Terapi Islam.* Buku ini membahas tentang beberapa teori kesehatan mental dengan kondisi lingkungan anak-anak sejak pertumbuhan sampai usia sekolah dan remaja. Buku ini juga membahas tentang upaya untuk menanamkan nilai-nilai agama kepada anak serta membentuknya menjadi pribadi yang ideal. Ulasan tentang integritas berkaitan dengan emosi dan akhlak dipaparkan oleh penulisnya sebagai bagian dari pembinaan mental bagi anak.

Dari beberapa buku dan hasil penilitian yang dideskripsikan di atas, peneliti belum menemukan kajian secara khusus yang berkaitan dengan peranan pondok pesantren dalam pembinaan akhlak santri yang terfokus pada nilai-nilai kejujuran dan kesabaran, sehingga penelitian ini layak untuk dilakukan apalagi penelitian ini sangat berbeda dengan penelitian di atas, terlebih lagi berhubungan dengan lokasi penelitian yang ditentukan dalam penelitian ini yaitu di pondok pesantren Al-Falah yang berada di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Mengingat penelitian ini fokus pada proses pembinaan akhlak santri sehingga peranan pesantren sangat membantu dalam meningkatkan mutu kehidupan di masyarakat dalam upaya menumbuh- kembangkan pendidikan pesantren di saat sekarang ini.

#### E. Tujuan dan Kegunaan Penelitian

#### 1. Tujuan Penelitian

- a. Untuk mengetahui gambaran pembinaan akhlak santri di Pondok Pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.
- b. Untuk mengetahui bagaimana peranan pondok pesantren Al-Falah dalam UNIVERSITAS ISLAM NEGERI pembinaan akhlak santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.
- c. Untuk mengetahui faktor pendukung, penghambat dan solusinya dalam mengatasi hambatan pembinaan akhlak santri di Kecamatan Kairatu.

#### 2. Kegunaan Penelitian

#### a) Kegunaan Ilmiah

Pertama, Sebagai pengetahuan yang berharga dalam melaksanakan penelitian lanjutan yang mencerminkan perwujudan dari teori-teori yang didapatkan di bangku kuliah. Kedua, Sebagai karya ilmiah, penelitian ini diharapkan dapat menjadi pelengkap khazanah intelektual pendidikan keagamaan. Ketiga, Sebagai cermin,

sikap akademik untuk turut memikirkan upaya memberdayakan sumber daya pendidik, terutama menyangkut pembinaan ahklak santri.

## b) Kegunaan Praktis

Pertama, Sebagai sumbangsih ide, gagasan tentang peranan pondok pesantren terhadap pengembangan pendidikan Islam. Kedua, Sebagai bahan bacaan dan literatur bagi mahasiswa pada khususnya dan masyarakat pada umumnya. Ketiga, Menambah khazanah ilmu pengetahuan pendidikan Islam bagi masyarakat yang bergelut dalam studi-studi keislaman dan para praktisi pendidikan Islam, terutama bagi para pendidik di pondok pesantren Al-Falah.

#### F. Garis Besar Isi Tesis

Isi hasil penelitian dalam tesisi ini dibuat dalam bentuk laporan yang terdiri dari lima bab dan setiap bab terdiri dari beberapa sub bab. Adapun garis-garis besar isi tesis adalah

Bab pertama adalah bab pendahuluan yang terdiri dari latar belakang masalah, yakni pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu sebagai salah satu lembaga pendidikan yang berorientasi untuk dakwah dan mengembangkan ajaran agama Islam, dapat lebih mengembangkan diri sehingga upaya peningkatan akhlak santri dapat lebih ditingkatkan. Penulis juga mengangkat rumusan masalah dengan masalah pokok adalah bagaimana peranan pondok pesantren Al-Falah dalam pembinaan akhlak santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Selanjutnya Definisi Operasional dan Ruang Lingkup Penelitian, begitu pula tujuan dan kegunaan penelitian tentunya penulis menjawab rumusan masalah yang menjadi ukuran dalam penelitian ini yang diakhiri dengan garis besar isi tesis.

Bab kedua adalah kajian pustaka memuat teori-teori yang diambil dari referensi yang berkaitan dengan tulisaan ini. Teori-teori tersebut tentunya terkait dengan eksistensi pondok pesantren, tinjauan umum tentang akhlak, baik mengenai pengertian maupun cakupan yang terdapat dalam akhlak yang dilanjutkan dengan pendidikan pesantren dan pembinaan akhlak santri serta untuk lebih memudahkan alur pikir tesis ini penulis membuatnya dalam narasi skema.

Bab ketiga mengenai metode penelitian yakni metode yang digunakan oleh penulis dalam rangka proses kerja dalam penelitian ini. Adapun rinciannya terdiri dari lokasi penelitian, metode pendekatan, jenis dan sumber data, dan teknik pengumpulan data.

Bab keempat merupakan hasil penelitian dan pembahasan memuat persoalan tentang kondisi objektif pondok pesantren Al-Falah sebagai lembaga pendidikan dan dakwah yang ada di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat, peranan pondok pesantren Al-Falah begitu pula model pendidikan di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu, realitas peranan pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu terhadap pembinaan akhlak santri, apakah sudah dilaksanakan sesuai dengan misi pesantren tersebut yakni sebagai tempat pembinaan akhlak santri guna membangun akhlak yang semakin baik.

Bab kelima merupakan bab penutup dengan fokus pada kesimpulan dari hasil penelitian yang telah dilakukan kemudian dilanjutkan dengan implikasi penelitian sebagai solusi dalam meningkatkan peranan pondok pesantren di masa-masa yang akan datang.

#### **BAB II**

#### **TINJAUAN TEORETIS**

# A. Sejarah Pondok Pesantren

Islam di Indonesia baik secara historis maupun sosiologis sangat kompleks, terdapat banyak masalah, misalnya tentang sejarah dan perkembangan awal Islam. Oleh karena itu, terdapat beberapa pendapat mengenai sejarah dan perkembangan awal Islam. Harus diakui bahwa penulisan sejarah Islam Indonesia diawali oleh golongan orientalis yang sering ada usaha untuk meminimalisasi peran Islam, di samping usaha para sarjana muslim yang ingin mengemukakan fakta sejarah yang lebih jujur.<sup>1</sup>

Berdasarkan latar belakang historisnya, pondok pesantren tumbuh dan berkembang dengan sendirinya dalam masyarakat yang terdapat implikasi-implikasi politis dan kultural yang menggambarkan sikap ulama-ulama Islam sepanjang sejarah. Sejak Indonesia dijajah oleh orang-orang Barat (yang beragama Kristen), ulama-ulama bersikap *noncooperation* terhadap kaum penjajah serta mendidik santri-santrinya dengan sikap politis anti penjajah serta non kompromi terhadap mereka dalam bidang pendidikan agama pondok pesantren.<sup>2</sup> Asal-usul sistem pendidikan pesantren berasal dari dua pendapat yang berkembang, yaitu: dari tradisi Hindu, dan dari tradisi dunia Islam dan Arab itu sendiri.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Musyrifah Sunanto, *Sejarah Peradaban Islam Indonesia* (Cet. IV; Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2012), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Muzayyin Arifin, *Kapita Selekta Pendidikan Islam* (Cet. V; Jakarta: Bumi Aksara, 2011), h. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Lihat MU Yappi, *Manajemen Pengembangan Pondok Pesantren* (Cet. I; Jakarta: Media Nusantara, 2008), h. 26.

Pesantren telah dikenal sejak penyebaran Islam pertama di Sumatera dan Jawa serta berkembang sangat cepat sebagai sarana pembelajaran dan dakwah Islam. Pesantren berkembang seiring dengan tumbuhnya kerajaan Islam di Indonesia dan kehadiran wali songo. Islam pada mulanya terdapat kubu-kubu terkuatnya di kota-kota pelabuhan sekaligus jadi ibukota kerajaan, seperti Samudra Pasai, Malaka, dan kota-kota pelabuhan pesisir Jawa. <sup>4</sup>

Terdapat beberapa pendapat mengenai asal mula kata pesantren. Pesantren dalam *Kamus Besar Bahasa Indonesia* berasal dari kata "santri" dengan awalan "pe" dan akhiran "an" yang berarti tempat untuk tinggal dan belajar para santri. Johns dalam Bahaking Rama berpendapat bahwa kata pesantren berasal dari term "santri" yang diderivasi dari bahasa Tamil yang berarti guru mengaji. <sup>5</sup> Berdasarkan pengertian tersebut, dapat diartikan bahwasanya pesantren merupakan tempat bagi orang yang ingin belajar ilmu-ilmu Islam berdasarkan al-Qur'an dan Hadis.

Definisi pesantren yang terdapat dalam Ensiklopedi Nasional Indonesia menyebutkan bahwa pesantren merupakan lembaga pendidikan tradisional umat Islam untuk mempelajari, memahami, mendalami, menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam dengan memberikan tekanan pada keseimbangan antara aspek ilmu dan aspek perilaku.<sup>6</sup> Pesantren dalam pengertian yang lain diartikan sebagai sebuah institusi pendidikan dan penyiaran agama Islam.

Secara terminologis pendidikan pesantren dilihat dari segi bentuk dan sistemnya, berasal dari India. Sebelum proses penyebaran Islam di Indonesia, sistem

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>*Ibid.*, h. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Bahaking Rama, *Jejak Pembaharuan Pendidikan Pesantren; Kajian Pesantren As'adiyah Sengkang Sulawesi Selatan* (Cet. I; Jakarta Pusat: PT. Paradotama Wiragemilang, 2003), h. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Ensiklopedia Nasional Indonesia (Cet. Indonesia; Jakarta: PT. Cipta Adi Pustaka, 1990), h. 187.

tersebut telah dipergunakan secara umum untuk pendidikan dan pengajaran agama Hindu di Jawa. Setelah Islam masuk dan tersebar di Jawa, sistem tersebut kemudian diambil oleh Islam. Istilah pesantren sendiri seperti halnya *mengaji* bukanlah berasal dari istilah Arab, melainkan dari India. Demikian juga istilah pondok, *langgar* di Jawa, *surau* di Minangkabau dan *rangkang* di Aceh bukanlah merupakan istilah Arab, tetapi istilah yang terdapat di India.

Istilah pesantren dalam pemakaiannya sehari-hari, disebut pondok saja atau kedua kata ini digabungkan menjadi pondok pesantren. Secara esensial, semua istilah ini mengandung makna yang sama, kecuali sedikit perbedaan. Asrama yang menjadi penginapan santri sehari-hari dapat dipandang sebagai pembeda antara pondok dan pesantren. Pada pesantren, santrinya tidak disediakan asrama (pemondokan) di kompleks pesantren tersebut, mereka tinggal di seluruh penjuru desa sekeliling pesantren (santri kalong), cara, metode pendidikan, dan pengajaran agama Islam diberikan dengan sistem *wetonan* yaitu para santri datang pada waktuwaktu tertentu.<sup>7</sup>

Sebenarnya penggunaan gabungan kedua istilah secara integral yakni pondok dan pesantren menjadi pondok pesantren, lebih mengakomodasikan karakter keduanya. Pondok pesantren menurut M. Arifin berarti suatu lembaga pendidikan agama Islam yang tumbuh serta diakui masyarakat sekitar, dengan sistem asrama (kompleks), santri menerima pendidikan agama melalui sistem pengajian atau madrasah yang sepenuhnya berada di bawah kedaulatan dari *leadership* seorang atau

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Lihat Mujamil Qomar, *Pesantren dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi* (Jakarta: Erlangga, t.th), h. 1.

beberapa orang kiai dengan ciri khas yang bersifat kharismatik serta independen dalam segala hal.<sup>8</sup>

Berdasarkan beberapa referensi yang penulis temukan, belum ada yang secara jelas mengemukakan tentang awal mula berdirinya pesantren. Ada pendapat mengatakan bahwa pesantren telah tumbuh sejak awal masuknya Islam ke Indonesia, sementara yang lain berpendapat bahwa pesantren baru muncul pada masa walisongo. Sekitar abad ke-15 M pesantren telah didirikan oleh para penyebar agama Islam yang dikenal dengan istilah walisongo, seperti di Ampel oleh Sunan Ampel dan Giri oleh Sunan Giri. Hal ini menyiratkan bahwa lahirnya pesantren tidak terlepas dari proses islamisasi yang dilakukan oleh wali songo.

Semenjak Islam masuk ke Indonesia tentunya interaksi orang Timur Tengah dengan orang Indonesia, khususnya yang beragama Islam, bertambah baik. Terbukti tokoh-tokoh umat Islam Indonesia yang mendirikan pesantren banyak alumni-alumni dari Mekkah. Bersamaan dengan naik haji, mereka bermukim untuk belajar sampai ada yang bertahun-tahun. Interaksi Indonesia dengan Mekkah membawa warna baru dalam pendidikan Islam di Indonesia. Misalnya Pesantren Tebuireng Jombang di Jawa Timur didirikan oleh K.H. Hasyim As'ari tahun 1899, sekolah-sekolah produk Muhammadiyah banyak dipengaruhi pendirinya K.H. Ahmad Dahlan, pesantren al-Mushtafawiyah Purba Baru Tapanuli Selatan yang didirikan oleh Syaikh Mustafa Husein tahun 1913, dan sebagainya. 10

<sup>8</sup>Muzayyin Arifin *Kanita Selekta Pendidikan Islam dan Un* 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Muzayyin Arifin, *Kapita Selekta Pendidikan Islam dan Umum* (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), h. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Khaeruddin, *Ilmu Pendidikan Islam* (Cet. II; Makassar: Yayasan Pendidikan Fatiya Makassar, 2004), h. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Abuddin Nata, *Sejarah Pendidikan Islam Pada Periode Klasik dan Pertengahan* (Cet. II; Jakarta: PT. Rja Grafindo Persada, 2012), h. 195.

Para peneliti sepakat bahwa pesantren merupakan lembaga pendidikan tradisional asli Indonesia, namun mereka mempunyai pandangan berbeda dalam melihat proses lahirnya pesantren. Perbedaan pandangan tersebut dikategorikan dalam dua kelompok besar, yaitu:

- Kelompok yang berpendapat bahwa pesantren merupakan hasil kreasi sejarah anak bangsa setelah mengalami persentuhan budaya dengan pra-Islam yang memiliki kesamaan dengan sistem pendidikan Hindu-Budha.<sup>11</sup>
- 2. Kelompok yang mengatakan bahwa pesantren diadopsi dari lembaga pendidikan Islam Timur Tengah. Martin mengatakan bahwa pesantren cenderung lebih dekat dengan salah satu model sistem pendidikan di al-Azhar dengan sistem pendidikan *riwaq* yang didirikan pada akhir abad ke-18.

Berdasarkan kedua kelompok pendapat tersebut, dapat dipahami bahwasanya lahirnya pesantren di Indonesia merupakan hasil ijtihad dari para tokoh Islam yang memandang perlunya menyiarkan ajaran Islam, salah satunya melalui sistem pesantren.

Pada dasarnya kedudukan dan fungsi pesantren belum sebesar dan sekompleks sekarang. Awalnya pesantren hanya berfungsi sebagai alat islamisasi dengan memadukan tiga unsur pendidikan yaitu ibadah untuk menanamkan iman, tabligh untuk menyebarkan ilmu, dan amal untuk mewujudkan kegiatan kemasyarakatan dalam kehidupan sehari-hari. Tidaklah berlebihan jika dikatakan bahwa sesungguhnya pesantren merupakan lembaga pendidikan yang sarat dengan ilmu-ilmu agama Islam.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>M. Amin Haedari, *Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompleksitas Global* (Cet. I; Jakarta: IRD Press, 2004), h. 2.

Pada awalnya perkembangan pesantren disebabkan adanya sikap nonkooperatif ulama terhadap kebijakan politik etis pemerintah kolonial Belanda pada akhir abad ke-19. Kebijakan tersebut merupakan balas jasa kepada rakyat Indonesia dengan memberikan pendidikan modern, termasuk budaya barat. Namun pendidikan yang diberikan masih terbatas. Dari sikap non kooperatif itulah para ulama mendirikan pesantren di daerah-daerah yang jauh dari kota. Hal ini dilakukan untuk menghindari intervensi kolonial Belanda serta memberikan kesempatan kepada masyarakat yang belum memperoleh pendidikan. Sampai pada akhir abad ke-19 jumlah pesantren mengalami peningkatan yang luar biasa. Lembaga-lembaga pendidikan Islam tersebut ada yang bersifat non formal seperti langgar/surau, pondok pesantren dan ada yang bersifat formal seperti madrasah. 12

Perkembangan selanjutnya pada paruh abad ke-20. Pada abad ini merupakan cikal bakal dan tipologi unik lembaga pesantren yang berkembang sampai saat ini. Adanya dorongan arus besar dari pendidikan ala barat dengan mengenalkan sistem sekolah. Di kalangan pemimpin Islam, hal ini direspon dengan memperkenalkan sistem pendidikan berkelas dan berjenjang dengan nama madrasah. Tidak semua pesantren saat itu menerapkan sistem tersebut, kecuali beberapa pesantren yang memasukkan unsur-unsur pendidikan umum ke dalam kurikulum pesantren diantaranya pesantren Mambaul Ulum Surakarta, Pesantren Tebu Ireng Jombang.

Memasuki era 1970-an pesantren mengalami perkembangan signifikan baik dari segi kuantitas maupun menyangkut penyelenggaraan pendidikan. Dari segi kuantitas baik di kota maupun di desa pesantren mengalami perkembangan luar

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Zuhairini, Sejarah Pendidikan Islam (Cet. IX; Jakarta: Bumi Aksara, 2008), h, 192.

 $<sup>^{13} \</sup>rm Sulthan$  Masyhud dan Moh. Khusnurdilo, *Manajemen Pondok Pesantren* (Cet. II; Jakarta: Diva Pustaka, 2005), h. 3.

biasa. Dari segi penyelenggaraan pendidikan, bentuk-bentuk pendidikan sangat bervariasi. Berdasarkan aktivitas pendidikan yang dikembangkan maka pondok pesantren dapat diklasifikasikan menjadi empat tipe, yaitu:

- a) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan formal dengan menerapkan kurikulum nasional.
- b) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan keagamaan dalam bentuk madrasah dan mengajarkan ilmu-ilmu umum meski tidak menerapkan kurikulum nasional.
- c) Pesantren yang hanya mengajarkan ilmu-ilmu agama dalam bentuk Madrasah Diniyah (MD).
- d) Pesantren yang hanya sekedar menjadi tempat pengajian.

Demikian besar tanggung jawab pesantren dan santri di masa depan, sedangkan potensi yang ada masih terbatas. Untuk itu kerja sama dalam menggali serta mengembangkan potensi yang ada adalah kunci menggapai kesuksesan. Pesantren ideal ke depan adalah pesantren yang mampu melakukan kerja besar ini menuju terciptanya santri integratif, ilmiah-alamiyah, lisan-tindakan, dunia-akhirat, simbolis-esensialis, dan proses tujuan.<sup>14</sup>

Kiprah pesantren dalam berbagai hal sangat amat dirasakan oleh masyarakat Indonesia. Salah satu peran serta pesantren pada masa pra kemerdekaan adalah pembentukan dan terbentuknya kader-kader ulama serta pengembangan keilmuan Islam. Selain itu pesantren menggalang kekuatan sebagai bentuk protes terhadap pemerintah kolonial Hindia Belanda. Gerakan protes tersebut dimotori dari dan oleh para penghuni pesantren. Misalnya pemberontakan petani di Cilegon-Banten 1888,

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Abdul Munir Mulkhan, *Penggagas Pesantren masa Depan Geliat Suara Baru Untuk Indonesia Baru* (Cet. I; Yogyakarta: Qirtas, 2003), h. 43.

Jihad Aceh 1873, gerakan yang dimotori oleh H. Ahmad Ripangi Kalisalak (1786-1875).

Pada era kemerdekaan pesantren telah memberikan kontribusi yang besar bagi kemerdekaan Indonesia. Tidak sedikit putra terbaik bangsa ditempa di pesantren. Mereka tidak hanya terlibat dalam perjuangan fisik melawan penjajah, tetapi juga turut ambil bagian dalam mendirikan bangsa, aktif dalam mempertahankan, dan mengisi era kemerdekaan.

Di antara tokoh penggerak perjuangan zaman dahulu adalah dari kalangan santri dan pesantren. Pahlawan-pahlawan besar seperti Tuanku Imam bonjol, Pangeran Diponegoro, Fatahilah (Sunan Gunung jati ) Raden Patah, hingga pejuang yang lebih modern Hasyim Asy'ari, Wahab Hasbullah, dan generasi terakhir seperti Jendral Sudirman dan Bung Tomo adalah santri yang taat. Mereka adalah tokoh perjuang yang membela dan mengisi kemerdekaan.

Seiring dengan perkembangan zaman, saat ini pesantren telah menjadi lembaga pendidikan yang memiliki kontribusi penting terhadap usaha mencerdaskan bangsa. Banyaknya jumlah pesantren di Indonesia, serta besarnya jumlah santri pada tiap pesantren menjadikan lembaga ini layak diperhitungkan dalam kaitannya dengan pembangunan bangsa dibidang pendidikan dan moral. Perbaikan secara terus menerus dilakukan terhadap pesantren, baik dari segi manajemen, akademik (kurikulum) maupun fasilitas, menjadikan pesantren keluar dari kesan tradisional dan kolot yang selama ini disandangnya. Beberapa pesantren bahkan telah menjadi model dari lembaga pendidikan yang *leading*.

Dalam perkembangan selanjutnya pesantren mengalami dinamika, kemampuan, dan ketersediaan pesantren untuk mengadopsi nilai-nilai baru akibat modernisasi. Inilah yang menjadikan pesantren saat ini berkembang dari tradisional ke modern. Berdasarkan perkembangan tersebut sekarang ini pesantren terbagi dua secara garis besar yaitu pesantren salafi dan pesantren modern.

Pesantren salafi merupakan lembaga pesantren yang mempertahankan pengajaran kitab-kitab Islam klasik sebagai inti pendidikan. Pada pesantren salafi, hubungan antara kiai dengan santri cukup dekat secara emosional. Kiai terjun langsung dalam menangani para santrinya. Sedangkan untuk pesantren modern yang mempunyai metode pengajaran dan infrastruktur lebih sistemik dan manajemen yang baik, ilmu yang dipelajari juga lebih terbuka dengan pelajaran sains (pendidikan umum) dengan persentase ajarannya lebih banyak ilmu-ilmu pendidikan agama Islam daripada ilmu umum (matematika, fisika, dan lainnya). Selain itu pesantren modern lebih terbuka dengan kemajuan teknologi dan budaya sehingga sekarang bertebaran pesantren berbasis teknologi. Secara garis besar pesantren modern menggabungkan konsep pesantren dengan pendidikan modern (DIKNAS) sehingga baru pesantren modernlah yang diakui dalam pendidikan nasional sekarang.

Berdasarkan perkembangan pesantren di Indonesia, menurut Tafsir seperti yang dikutip Muljono Damopolii menyebutkan empat pola pesantren yang lazim ditemukan, yaitu:

- a) Pesantren pola I yang memiliki unit kegiatan dan elemen berupa masjid dan rumah kiai. Pesantren ini masih sederhana; kyai menggunakan rumahnya atau masjid untuk tempat mengaji; biasanya santri datang dari daerah sekitarnya, namun pengajian telah terselenggarakan secara kontinyu dan sistematik. Jadi, pola ini belum mempunyai elemen pondok.
- b) Pesantren pola II sama dengan pola I ditambah adanya pondokan bagi santri.
- c) Pesantren pola III sama dengan pola dengan adanya madrasah. Jadi di pesantren pola III ini telah ada pengajian sistem klasikal.
- d) Pesantren pola IV sama dengan pola III ditambah adanya unit keterampilan seperti peternakan, kerajinan, koperasi, sawah, ladang dan sebagainya. 15

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Muljono Damopolii, *Pesantren Modern IMMIM, Pencetak Muslim Modern* (Cet. I; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2011), h. 61-62.

Adanya perbedaan pola-pola pesantren merupakan sebuah keragaman yang merupakan bukti dari perkembangan pesantren. Hal ini membuktikan bahwa pendidikan di pesantren menuntut perkembangan baik dari segi kurikulum, metode, maupun manajemen dalam menjawab tantangan zaman.

#### B. Peranan Pondok Pesantren

Pondok pesantren (ponpes) merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang tumbuh bersamaan dengan masa penyiaran agama Islam. Pondok pesantren pada umumnya didirikan oleh ulama/kyai dengan kemandirian, kesederhanaan, dan keikhlasan. Pada masa pra kemerdekaan pondok pesantren telah berperan besar dalam melahirkan pejuang-pejuang yang tangguh dalam memperjuangkan kemerdekaan. Setelah kemerdekaan pondok pesantren terus berperan dalam mencerdaskan kehidupan bangsa (*Tafaqquh fi al-din*) dan memberikan pelayanan sosial (*dakwah bi al-hāl*) dalam menyiapkan tenaga-tenaga yang menguasai ilmu-ilmu keislaman sebagai kader ulama, muballig atau guru agama yang sangat dibutuhkan oleh masyarakat. Hingga kini lembaga tersebut tetap konsisten terhadap peranannya, kendatipun oleh sebagian masyarakat dipandang sebagai pendidikan alternatif dan merupakan lembaga pendidikan kelas dua dalam sistem pendidikan nasional.<sup>16</sup>

Pondok pesantren telah mengalami banyak perubahan dan memainkan peran dalam masyarakat Indonesia. Pada zaman wali songo, pondok pesantren memainkan peran penting dalam penyebaran agama Islam di pulau Jawa. Juga pada zaman

<sup>16</sup>Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Direktorat Pendidikan Diniyah dan Pondok Pesantren, Dj.II, *Pedoman Penyelenggaraan Pesantren Mu'adalah* (Cet. I; Jakarta: Departemen Agama Republik Indonesia, 2009), h. 1.

penjajahan belanda, hampir semua peperangan melawan kolonial Belanda bersumber atau mendapat dukungan sepenuhnya dari pesantren.<sup>17</sup>

Perspektif historis menempatkan pesantren pada posisi yang cukup istimewa dalam khazanah perkembangan sosial budaya masyarakat Indonesia. Abdurrahman Wahid menempatkan pesantren sebagai subkultur tersendiri dalam masyarakat Indonesia. Menurutnya, 5000 buah pondok pesantren yang tersebar di 68.000 desa merupakan bukti tersendiri untuk menyatakan sebagai sebuah subkultur. 18

Bertolak dari pandangan Abdurrahman Wahid di atas, tidak terlalu berlebihan apabila pesantren diposisikan sebagai salah satu elemen determinan dalam struktur piramida sosial masyarakat Indonesia. Adanya posisi penting yang disandang pesantren menuntutnya untuk memainkan peran penting dalam setiap proses-proses pembangunan sosial baik melalui potensi pendidikan maupun potensi pembangunan masyarakat yang dimilikinya. Seperti dimaklumi, pesantren selama ini dikenal dengan fungsinya sebagai lembaga pendidikan yang memiliki misi untuk membebaskan peserta didiknya (santri) dari belenggu kebodohan yang selama ini menjadi musuh dari dunia pendidikan secara umum. Pada tataran berikutnya, keberdayaan para santri dalam menguasai ilmu pengetahuan dan keagamaan akan menjadi bekal mereka berperan serta dalam proses pembangunan yang pada intinya merupakan perubahan sosial menuju terciptanya tatanan masyarakat yang lebih sempurna.

Selaras dengan pandangan pembangunan sebagai proses perubahan sosial, Ginadiar Kartasasmita dalam buku Profil Pondok Pesantren Mu'adalah

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Mihrab Departemen Pendidikan Diniyah dan Pondok Pesantren Departemen agama Republik IndonesiaI, *Pesantren Merajut Kedewasaan Beragama, Jurnal Pondok Pesantren* (Edisi. I; Jakarta: CV. Kawula Muda, 2006), h. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>*Ibid.*, h. 10.

mengemukakan bahwa hakikat pembangunan itu tiada lain merupakan pencerminan kehendak untuk terus menerus meningkatkan kesejahteraan lahir batin, termasuk terpenuhinya rasa aman, rasa tentram, dan rasa keadilan.

Dalam konteks ini, praktik pembangunan sosial bukan saja menjadi milik dan tanggung jawab institusi pemerintah, melainkan tanggung jawab bersama antara pemerintah dan mayarakat. Hanya keberadaan pesantren tidak memiliki kewenangan langsung untuk merumuskan aturan sehingga perannya dapat dikategorikan ke dalam istilah yang dikenal dengan partisipasi. Dalam hal ini, pesantren melalui kiai dan santri didikannya cukup potensial untuk turut menggerakkan masyarakat secara umum. Sebab, bagaimana pun keberadaan kiai sebagai elite sosial dan agama menempati posisi dan peran sentral dalam struktur sosial masyarakat Indonesia. <sup>19</sup>

Terkait dengan pembangunan di bidang pendidikan, pesantren dalam praktiknya telah memainkan peranan penting dalam setiap proses pelaksanaan kegiatan tersebut. Para kiai atau ulama yang selama ini menjadi figur dalam masyarakat Indonesia, dan bukan sekedar sosok yang dikenal sebagai guru, senantiasa peduli dengan lingkungan sosial masyarakat di sekitarnya. Mereka biasanya memiliki komitmen tersendiri untuk turut melaksanakan gerakan transformasi sosial melalui pendekatan keagamaan.

Pada esensinya, dakwah yang dilakukan kiai sebagai medium transformasi sosial keagamaan itu diorientasikan kepada pemberdayaan, salah satunya aspek kognitif masyarakat. Pendirian lembaga pendidikan pondok pesantren menjadi ciri khas dari gerakan transformasi sosial keagamaan para ulama menandakan peran

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama Islam Direktoral Pendidikan Keagamaan dan Pondok Pesantren Proyek Peningkatan Pondok Pesantren, DT.II.II, *Profil Pondok Pesantren Mu'adalah* (Cet. I; Jakarta: Departemen Agama Republik Indonesia, *2004*), h. 45.

penting mereka dalam pembangunan sosial secara umum melalui media pendidikan. Munculnya tokoh-tokoh informal berbasis pesantren yang sangat berperan besar dalam menggerakkan dinamika kehidupan sosial masyarakat desa, misalnya, tidak dapat dilepaskan dari jasa dan peran besar kiai atau ulama. Demikian pula, lahirnya berbagai pendidikan modern yang cukup pesat dewasa ini secara *geneologis* tidak dapat dilepaskan dari akarnya yakni pendidikan pesantren.

Pondok pesantren adalah bagian dari pendidikan keagamaan yang secara historis telah mampu membuktikan peranannya secara konkrit dalam pembentukan manusia Indonesia yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, serta berakhlak mulia. Pesantren sebagai komunitas dan sebagai lembaga pendidikan yang besar jumlahnya dan luas penyebarannya di berbagai pelosok tanah air telah banyak memberikan saham dalam pembentukan manusia Indonesia yang religius. Lembaga tersebut telah banyak melahirkan pemimpin bangsa di masa lalu, kini, dan agaknya juga di masa datang.<sup>20</sup>

Dengan demikian, secara filosofis maupun historis, pondok pesantren telah menjalankan peranan strategisnya sebagai berikut:

### 1. Peranan Keagamaan

Pendidikan pondok pesantren pada hakikatnya tumbuh dan berkembang sepenuhnya berdasarkan motivasi agama. Lembaga ini dikembangkan untuk mengefektifkan usaha penyiaran dan pengamalan ajaran-ajaran agama. Dalam pelaksanaannya, pendidikan pondok pesantren melakukan proses pembinaan pengetahuan, sikap, dan kecakapan yang menyangkut segi keagamaan. Tujuan intinya adalah mengusahakan terbentuknya manusia berbudi luhur (akhlāq al-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Ahmad Tafsir, *Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam* (Cet. IX; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2010), h. 191.

*karīmah*) dengan pengamalan keagamaan yang konsisten (*istiqamah*). Pendidikan nasional bertujuan, antara lain menciptakan manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia.

Meskipun bentuknya masih sangat sederhana, pendidikan pesantren pada waktu itu merupakan satu-satunya lembaga pendidikan yang terstruktur, sehingga pendidikan ini dianggap sangat bergengsi. Di lembaga inilah kaum muslimin Indonesia mendalami doktrin dasar Islam, khususnya menyangkut praktik kehidupan keagamaan.<sup>21</sup>

# 2. Peranan Memobilisasi Masyarakat

Dalam kenyataannya usaha-usaha pendidikan nasional secara formal belum mampu menampung seluruh aktivitas pendidikan masyarakat, di samping karena masih ada sebagian masyarakat yang kurang memiliki kesadaran akan pentingnya pendidikan sekolah, juga karena memang sarananya masih terbatas, terutama di pedesaan. Bagi masyarakat tertentu terdapat kecenderungan memberikan kepercayaan pendidikan putra-putrinya hanya kepada pondok pesantren.

# 3. Peranan Pembinaan Mental dan Keterampilan

Dalam sistem pendidikan nasional diungkapkan tujuan pendidikan di antaranya adalah menciptakan manusia Indonesia yang memiliki kepribadian sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, menjadi warga negara yang demokratis, dan bertanggungjawab. Pendidikan yang diselenggarakan oleh pondok pesantren dikembangkan tidak hanya berdasarkan pada pendidikan keagamaan semata, melainkan juga dikembangkan pembinaan terhadap mental dan sikap para santri untuk hidup mandiri, meningkatkan keterampilan, dan berjiwa wirausaha (entrepreneurship). Oleh karenannya, dalam pondok pesantren juga dikembangkan

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Lihat H. M. Sulthon Masyhud, *Manajemen Pondok Pesantren* (Cet. III; Jakarta; 2008), h. 1.

unit usaha atau pembinaan keterampilan yang diselenggarakan dalam usaha memenuhi tuntutan zaman di mana mereka, para santri, setelah lulus dan keluar pondok pesantren memiliki suatu keterampilan tertentu yang dapat dikembangkan secara mandiri sebagai bekal hidupnya.<sup>22</sup>

Perkembangan dan fenomena yang sangat menarik di pondok pesantren saat ini adalah peran dan fungsi kelembagaannya yang semakin luas dan proaktif merespon masalah-masalah kekinian. Dari sisi kelembagaan, pesantren kini menjadi sebuah institusi yang memiliki berbagai kelengkapan fasilitas untuk membangun potensi santri, tidak hanya pada segi akhlak, nilai, intelektual dan spiritualitas, tetapi juga dengan peralatan-peralatan modern seperti laboratorium bahasa, teknologi komputer, internet, dan lain sebagainya. Dengan tetap mempertahankan ciri khas dan keasliannya, seperti sorogan, wetonan dan bandongan, beberapa pesantren juga mengadopsi sistem klasikal formal seperti yang terdapat pada sistem madrasah dan sekolah umum. Berbagai jenis program keterampilan juga diperkenalkan oleh pesantren seperti agro industri, *home industry*, pertanian, perikanan, dan kelautan. Di samping itu, pelayanan terhadap masyarakat sekitar terus ditingkatkan, misalnya dengan menggerakkan ekonomi masyarakat melalui kegiatan-kegiatan yang dapat memberikan keuntungan ekonomi atau pelatihan-pelatihan keterampilan dasar.

Dari sisi pengakuan politis, posisi pesantren juga terus mengalami kemajuan luar biasa. Pesantren tidak lagi sebagai lembaga pendidikan non formal, tetapi pesantren juga telah memiliki kesetaraan dengan lembaga pendidikan formal lainnya. Meskipun banyak pesantren yang tetap mengambil posisi sebagai lembaga

<sup>22</sup>Direktorat Pendidikan Diniyah dan Pondok Pesantren Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Departemen Agama RI, *Pedoman Pondok pesantren Salafiyah* (Cet. I; Jakarta: Departemen Agama Republik Indonesia, 2009), h. 15-17.

pendidikan non formal. SKB dua Menteri (Menteri Agama dan Menteri Pendidikan Nasional) Nomor 1/U/KB/2000 dan Nomor MA/86/2000 tanggal 20 Maret 2000 memberikan kesempatan kepada pesantren salafiyah untuk ikut menyelenggarakan pendidikan dasar sebagai upaya mempercepat pelaksanaan wajib belajar sembilan tahun. Pesantren yang mengambil jalur pendidikan non formal tetap didorong untuk mengambil peran penting dengan menyelenggarakan program kesetaraan (paket A, paket B, dan paket C).<sup>23</sup>

Peran sosial pondok pesantren yakni sebagai pusat rehabilitas dan pusat konseling dalam upaya untuk memberikan penyelesaian bagi problem-problem yang dihadapi masyarakat. Problem yang dihadapi oleh masyarakat tentunya tidak hanya agama saja, tetapi banyak sekali kasus-kasus lain yang bersifat sosial, politik, budaya, ekonomi, dan lain-lain yang seringkali muncul di tengah-tengah masyarakat.

Masalah yang berkaitan dengan politik, misalnya pemilukada secara langsung, begitu pula untuk mencari jodoh saja banyak masyarakat yang meminta konseling dan bahkan referensi ke pesantren, hal itu juga merupakan masalah kemasyarakatan juga. Jadi, pondok pesantren itu merupakan lembaga yang tidak hanya dituntut untuk dapat menyelesaikan persoalan agama saja, tetapi mungkin seluruh masalah yang ada di masyarakat. Pesantren dituntut untuk dapat menjadi *problem solver-nya.*<sup>24</sup>

Ada tiga peranan pondok pesantren sehingga mampu menjadi sub kultur tersendiri. *Pertama*, pola kepemimpinan yang mandiri dan tidak terpengaruh oleh

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Direktorat Pendidikan Diniyah dan Pondok Pesantren Tahun 2009, *Laporan Semester Direktorat Pendidikan Diniyah dan Pondok Pesantren* (Cet. I; Jakarta: Departemen Agama Republik Indonesia, 2009), h. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Revitalisasi Pesantren Pasang Surut Peran dan Fungsi Pesantren, *Media Informasi dan Artikulasi Dunia Pesantren* (Edisi.II; Jakarta: Bina Pesantren, 2006), h. 19-20.

kepentingan-kepentingan berjangka pendek. Peranan ini sungguh sangat penting bagi pesantren. Artinya, atasan seorang kiai itu hanyalah Allah. Tidak ada kelompok politik, aparatur negara, birokrat, atau manusia lain, yang dapat mengintervensi terlalu jauh di dunia pesantren. Pola kepemimpinan seperti itu membuat pesantren semakin unik.

Kedua, kitab-kitab rujukan yang digunakan di banyak pesantren, umumnya terdiri atas warisan peradaban Islam dari berbagai abad. Jika dikaji, pengetahuan yang diserap para santri pesantren akan sangat luas sekali. Dari situ mereka tidak hanya belajar bagian fikih yang rigid, sempit, kaku, hitam-putih, dan halal-haram saja, tetapi juga ilmu-ilmu usul al-fiqh, kalam, tasawuf, dan lain-lain. Semua itu menunjukkan kearifan dan keindahan Islam. Mestinya itu akan membentuk wawasan keislaman yang padu dan utuh bagi santri, karena mereka mendalami agama tidak sekedar pilihan hitam-putih yang nampak di permukaan.

Ketiga, sub kultur pesantren adalah sistem nilai yang diterapkan di pesantren. Sistem nilai itulah yang nantinya dibawa dalam proses kehidupan mereka di masyarakat. Dari hal inilah dikenal nilai-nilai dasar pesantren, seperti *al-usul al-khamsah* (lima prinsip dasar) yang diadopsi dari paham ahli sunnah. Yaitu:

- a) Prinsip *tawāsuth* yang berarti tidak memihak
- b) Tawazun, atau menjaga keseimbangan dan harmoni
- c) Tasāmuh, atau toleransi
- d) 'Adl atau adil
- e) Tasyāwur, atau prinsip musyawarah.

Pancasila dalam dunia pesantren tidak hanya sekadar hiasan kata, tetapi terinternalisasi dan dipraktekkan dalam dunia pesantren. Sebab, komunitas pesantren hidup seperti dalam akademi militer selama 24 jam, dan menjalankan

aktivitas pendidikan sejak sebelum subuh sampai kembali tidur. Jadi, dunia pesantren sesungguhnya membuat miniatur dunia ideal mereka sendiri.<sup>25</sup>

Sebagai institusi pendidikan agama, diharapkan pesantren mampu memberi respons positif untuk mengupayakan tegaknya nilai-nilai moralitas. Pesantren hendaknya tidak ikut arus permainan-permainan luar, dan jangan pula mengalami devaluasi atau penyusutan nilai-nilai luhur yang mereka perjuangkan.

## 4. Peranan dalam Pembinaan Akhlak

Para orang tua, kaum pendidik, dan aparatur penegak hukum seringkali dipusingkan oleh masalah kenakalan remaja, seperti penyalahgunaan obat-obat terlarang (narkoba), pemerkosaan, perkelahian, perampokan, dan sebagainya. Masalahnya kembali kepada akhlak remaja itu sendiri. Remaja yang nakal biasanya remaja yang tidak mengenal akhlak. Sebaliknya tidak sedikit pula remaja yang menyejukkan pandangan mata, karena kesopanan dan tingkah lakunya yang baik dan selalu berbuat kebaikan. Remaja yang demikian adalah remaja yang saleh, yang berakhlak. Pembinaan akhlak dapat menjadi sarana bagi terbentuknya *insan kamil* (manusia sempurna), dapat diartikan sebagai manusia yang sehat dan terbina potensi rohaniahnya sehingga dapat berfungsi secara optimal dan dapat berhubungan dengan Allah dan dengan makhluk lainnya secara benar.

#### C. Gambaran Umum Akhlak

# 1. Pengertian Akhlak

Secara bahasa, pengertian akhlak diambil dari bahasa arab yang berarti: (a) perangai, tabiat, adat (diambil dari kata dasar *khuluqun*), (b) kejadian, buatan,

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Bina Pesantren Meneguhkan Kembali Pesantren Sebagai Lembaga Tafaqquh Fiddin, *Media Informasi dan Artikulasi Dunia Pesantren* (Edisi. I; Jakarta: Bina Pesantren, 2006), h. 48-49.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>*Ibid.*, h. 158-160.

ciptaan (diambil dari kata dasar *khalqun*).<sup>27</sup> Kesamaan akar kata di atas mengisyaratkan bahwa dalam akhlak tercakup pengertian keterpaduan antara kehendak Tuhan dengan perilaku manusia. Dengan kata lain, tata perilaku seseorang terhadap orang lain dan lingkungannya baru mengandung nilai akhlak yang hakiki jika tindakan atau perilaku tersebut didasarkan kepada kehendak *khāliq* (Tuhan).<sup>28</sup> Adapun pengertian akhlak secara terminologis, para ulama telah banyak mendefinisikan, di antaranya Ibn Maskawaih dalam bukunya *Tahzib al-akhlak*, mendefinisikan akhlak sebagai keadaan jiwa seseorang yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan tanpa terlebih dahulu melalui pemikiran dan pertimbangan. Selanjutnya Imam Ghazali dalam kitabnya *Ihya' Ulūm al-Dīn* menyatakan bahwa akhlak adalah gambaran tingkah laku dalam jiwa yang dari padanya lahir perbuatan-perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan.<sup>29</sup>

Dari dua definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa suatu perbuatan atau sikap dapat dikategorikan akhlak apabila memenuhi kriteria sebagai berikut:

Pertama, perbuatan akhlak adalah perbuatan yang telah tertanam kuat dalam jiwa seseorang sehingga telah menjadi kepribadiannnya. Kedua, perbuatan akhak adalah perbuatan yang dilakukan dengan mudah tanpa pemikiran. Ini tidak berarti bahwa pada saat melakukan suatu perbuatan yang bersangkutan dalam keadaan tidak sadar, hilang ingatan, tidur, mabuk, atau gila. Ketiga, perbuatan akhlak adalah perbuatan yang timbul dari dalam diri orang yang mengerjakannya tanpa ada paksaan atau tekanan dari luar. Keempat, perbuatan akhlak adalah perbuatan yang

<sup>27</sup>Muhammad Amin, *Pendidikan Agama Islam Upaya Pembentukan Pemikiran dan Kepribadian Muslim* (Cet. I; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2006), h. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Yunahar Ilyas, *Kuliyah Akhlaq* (Cet. XI; Yogyakarta: PT LPPI, 2011), h. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Muhammad Amin, op. cit., h. 152.

dilakukan dengan sesungguhnya, bukan main-main, berpura-pura, atau karena bersandiwara.

Sehubungan dengan itu kata akhlak disamakan dengan kesusilaan dan sopan santun. *Khuluq* merupakan gambaran sifat batin manusia, gambaran bentuk lahiriah manusia, seperti raut wajah, gerak anggota badan seluruh tubuh. Dalam bahasa Yunani pengertian *khuluq* disamakan dengan kata *ethicos* atau *ethos*, artinya adab kebiasaan, perasaan batin, kecenderungan hati untuk melakukan perbuatan. *Ethicos* kemudian berubah menjadi etika.<sup>30</sup>

Dengan demikian akhlak merupakan tata aturan atau norma yang mengatur tingkah laku manusia dan memberikan nilai kepada perbuatan tersebut sehingga melahirkan makna bahwa perbuatan itu baik atau buruk sesuai dengan norma-norma atau tata susila.

Secara istilah, para ahli berbeda pendapat, namun intinya sama yaitu tentang perilaku manusia. Pendapat-pendapat tersebut antara lain:

- a) Imam al-Ghazali mengemukakan bahwa akhlak adalah sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan perbuatan-perbuatan dengan gampang dan mudah, tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan.<sup>31</sup>
- b) Ibrahim Anis mengemukakan bahwa akhlak ialah ilmu yang objeknya membahas nilai-nilai yang berkaitan dengan perbuatan manusia, dapat disifatkan dengan baik dan buruknya.<sup>32</sup>

<sup>32</sup>Yatmini Abdullah, *op. cit.*, h. 3.

-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Yatmini Abdullah, *Studi Akhlak dalam Perspektif al-Qur'an* (Cet. I; Jakarta: Sinar Grafika, 2007), h. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Yunahar Ilyas, op. cit., h. 2.

Ketiga definisi di atas tidak memberikan perbedaan yang prinsipil tentang akhlak sehingga dapat dikatakan bahwa akhlak pada prinsipnya adalah sifat yang melekat pada diri manusia dan akan muncul secara spontanitas jika diperlukan, tanpa membutuhkan dorongan, pemikiran dan pertimbangan dari luar atau pihak yang lain. Untuk itu akhlak sebagai isyarat perilaku manusia baik atau buruk yang muncul dengan mudah tanpa memerlukan motivasi dan pemikiran.

Selain dari pendapat ulama yang dikemukakan di atas, Farid Ma'ruf mendefinisikan akhlak merupakan kehendak jiwa manusia yang menimbulkan perbuatan dengan mudah karena kebiasaan, tanpa memerlukan pertimbangan pikiran terlebih dahulu.<sup>33</sup>

Dari pengertian yang telah dikemukakan di atas, dapat dimaknai bahwa akhlak adalah budi pekerti mulia sebagai sikap jiwa yang dapat mewujudkan tingkah laku yang baik dan mulia menurut tuntunan agama, serta menjadi kepribadian yang terwujud dalam tingkah laku keseharian baik yang berhubungan dengan Allah swt, manusia, dan makhluk lainnya. Jadi akhlak merupakan totalitas kepribadian manusia yang dapat diaplikasikan pada setiap sikap dan tingkah laku yang merujuk pada dua sasaran utama yaitu Allah swt sebagai sang khalik dan manusia sebagai makhluknya.

Totalitas akhlak dapat diilustrasikan, apabila seseorang menyumbangkan harta dalam jumlah besar untuk pembangunan suatu tempat ibadah karena mendengar atau mendapat dorongan dari seorang ustadz, maka orang yang menyumbang belum dapat dikatakan sebagai orang pemurah karena sifat pemurah itu muncul akibat mendapat dorongan dari seorang ustadz, padahal yang diharapkan munculnya akhlak itu bukan dari dorongan, melainkan dapat dikategorikan akhlak

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>*Ibid.*, h. 4

itu tanpa mendapat dorongan, ia selalu melakukan kebaikan walaupun dalam jumlah yang sedikit dan tidak mengenal waktu.

Dari keterangan di atas sangat jelas bahwa akhlak itu haruslah bersifat spontanitas, tidak temporer, dan tidak memerlukan pemikiran, pertimbangan, serta dorongan dari luar bahkan sikap yang muncul itu tidak merasa terpaksa atau dibuatbuat. Akhlak merupakan gambaran jiwa yang tersembunyi yang timbul ketika manusia melakuan perbuatan-perbuatan yang tidak dibuat-buat atau terpaksa. Dengan demikian akhlak sifatnya netral, belum menunjukkan kepada baik dan buruk, tetapi pada umumnya apabila akhlak itu disebutkan sendirian, tidak dirangkaikan dengan sifat tertentu maka yang dimaksud adalah akhlak mulia. Misalnya seseorang berlaku tidak sopan pasti dikatakan bahwa tidak berakhlak, pada hal yang dimaksud adalah tidak sopan, karena hal itu merupakan bagian dari akhlaknya.

Di samping istilah akhlak juga dikenal istilah etika dan moral. Ketiga istilah itu sama-sama menentukan nilai baik dan buruk yang dilakuan oleh perbuatan manusia. Perbedaannya terletak pada standar masing-masing. Bagi akhlak standarnya adalah al-Qur'an dan sunnah, etika standarnya adalah akal pikiran manusia sedangkan moral standarnya adalah adat kebiasan yang sifatnya umum dan berlaku pada kehidupan masyarakat.

Dalam konteks akhlak, tampak bahwa yang menjadi standar adalah baik dan buruk atau mulia dan tercela, sebagaimana keseluruhan ajaran Islam, yang bersumber dari al-Qur'an dan sunnah. Untuk itu konsep akhlak adalah segala sesuatu yang di nilai baik atau buruk, terpuji atau tercela semata-mata karena syara' sifat sabar, syukur, pemaaf, pemurah, dan jujur dinilai baik sedangkan pemarah, dengki, kikir dan dusta dinilai buruk.

Akhlak menjadi penilaian baik dan buruk berdasarkan hati nurani atau fitra manusia yang selalu cinta pada kesucian dan cenderung pada kebenaran. Namun Fitra manusia tidak selamanya berfungsi dengan baik karena pengaruh dari luar, misalnya pengaruh lingkungan dan pendidikan. Fitra merupakan potensi dasar yang dipelihara dan dikembangkan, penilaian baik dan buruk tidak selamanya diserahkan sepenuhnya pada hati nurani atau fitra manusia semata melainkan di kembalikan pada penilaian *syara*' karena penilaian *syara*' tidak bertentangan dengan hati nurani manusia karena sumbernya dari Allah swt.<sup>34</sup>

Demikian juga halnya dengan akal pikiran dan adat kebiasaan, ia hanyalah satu kekuatan yang dimiliki manusia untuk mencari kebaikan atau keburukan. Di katakan demikian karena hasil kerja akal pikiran berawal dari pengalaman empiris kemudian diolah menurut kemampuan pengetahuan. Oleh karena itu keputusan yang diberikan akal pikiran dan adat kebiasaan hanya bersifat spekulatif, subjektif, dan relatif.<sup>35</sup>

Dari uraian di atas sangat jelas bahwa akhlak mempunyai kedudukan yang penting dalam ajaran Islam, hal ini karena akhlak ukurannya adalah al-Qur'an dan sunnah sehingga landasannya sangat komprehensip, objektif, dan universal untuk menentukan perbuatan baik dan buruk. Di samping itu akhlak menjadi misi pokok ajaran Islam yang di bawakan oleh Rasulullah saw. sedangkan yang lain penuh dengan spekulatif dan subjektif.

Kaitannya dengan hal tersebut, akhlak merupakan salah satu ajaran pokok dalam Islam meliputi seluruh aspek kehidupan manusia. Dalam artian bahwa manusia dalam berhubungan dengan Allah (*hablum minallah*) dan berhubungan

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>*Ibid.*, h. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>*Ibid.*, h. 5.

dengan sesama manusia (*hablum minannas*) harus berdasarkan akhlak mulia, yaitu sesuai dengan ketentuan al-Qur'an dan hadis. Dalam hal ini, Syahidin dkk, mengatakan bahwa ruang lingkup akhlak terbagi atas lima bagian yaitu:

- 1. Pola hubungan manusia dengan Allah swt seperti mentauhidkan Allah, menghindari syirik, bertakwa kepada-Nya, memohon pertolongan kepada-Nya, berdo'a, berdzikir diwaktu siang maupun malam, baik dalam keadaan berdiri, duduk mapun berbaring;
- 2. Pola hubungan manusia dengan Rasulullah saw yaitu, menegakkan sunnah rasul, menziarahi kuburnya di madinah dan membaca shalawat kepadanya;
- 3. Pola hubungan manusia dengan dirinya sendiri, seperti menjaga kesucian diri dari sifat rakus dan mengumbar nafsu, mengembangkan keberanian (*syaja'ah*) dalam menyampaikan yang hak, menyampaikan kebenaran dan memberantas kezaliman;
- 4. Pola hubungan dengan keluarga seperti, berbakti kepada kedua orang tua (*birrul walidain*) baik dengan tutur kata, pemberian nafkah, ataupun do'a, memberikan bantuan material maupun moral kepada karib kerabat;
- 5. Pola hubungan dengan masyarakat. Dalam konteks kepemimpinan bagaimana menegakkan keadilan, memandang kesederajatan manusia, dan membela orang-orang yang lemah.<sup>36</sup>

Dari sistematika yang dibuat oleh Syahidin dkk, tampaklah bahwa ruang lingkup akhlak itu sangat luas, mencakup seluruh pola hidup manusia baik secara horizontal (sesama makhluk-Nya) maupun hubungan secara vertikal (dengan sang khalik yaitu Allah swt).

Sistematika di atas dengan sedikit modifikasi menurut Yunahar Ilyas, ruang lingkup pembahasan materi akhlak dalam Islam dibagi menjadi enam aspek yaitu:

- a) Akhlak terhadap Allah swt yaitu bagaimana seorang dapat melaksanakan segala perintah Allah dan menjauhi segala larangannya seperti salat, zakat, puasa, dan sebagainya.
- b) Akhlak terhadap Rasul yaitu mencintai Rasulullah dan memuliakannya, salah satu bentuk cinta kepada Rasulullah saw adalah bershalawat kepadanya.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Syahidin, dkk, *Moral dan kognisi Islam* (Cet. IX; Bandung: Alfabeta, 2009), h. 235.

- c) Akhlak pribadi yaitu seseorang menghiasi hatinya dengan iman kepada Allah swt dan selalu bersikap jujur atau benar kepada siapa saja dan kapan saja seperti amanah, jujur dsb.
- d) Akhlak dalam keluarga yaitu sikap seseorang untuk melakukan pengabdian kepada keluarganya seperi pengabdian anak kepada kedua orang tua.
- e) Akhlak bermasyarakat yaitu sikap seseorang terhadap orang lain dalam suatu masyarakat seperti hubungan baik dengan tetangga.
- f) Akhlak bernegara yaitu cara menghargai seseorang terhadap orang lain dalam suatu pemerintahan seperti menghargai putusan pemerintah.

#### 2. Ciri-ciri Akhlak

Ajaran akhlak dalam Islam bersumber dari wahyu ilahi yang termaktub dalam al-Qur'an dan sunnah Nabi saw. Akhlak dalam Islam menurut Yunahar Ilyas memiliki lima ciri- ciri, diantaranya:

Pertama, Akhlak Rabbani yaitu ajaran akhlak yang bersumber dari wahyu Allah swt, di dalamnya terdapat al-Qur'an dan Hadis yang selalu memberikan pedoman kepada akhlak dengan tujuan untuk mencapai kebahagiaan di dunia kini, dan memperoleh kebahagiaan di akhirat kelak nanti. Selain itu ciri rabbani selalu menegaskan bahwa akhlak dalam Islam bukan moral kondisional dan situasional melainkan akhlak yang benar-benar memiliki nilai yang mutlak dan bahkan akhlak rabbani yang mampu menghindari sifat kekacuan nilai moralitas dalam hidup manusia.

Kedua, Akhlak manusiawi yaitu ajaran akhlak yang selalu memenuhi tuntutan fithra manusia, keinginan jiwa manusia terhadap kebaikan dengan mengikuti ajaran akhlak yang terdapat dalam Islam. Ajaran akhlak dalam Islam diperuntukkan kepada manusia yang menginginkan kebahagiaan dalam arti hakiki,

bukan kebahagiaan yang sifatnya sementara. Oleh karena itu akhlak Islam adalah akhlak yang benar-benar memelihara eksistensi manusia sebagai makhluk terhormat sesuai dengan fithranya.

Ketiga, Akhlak universal yaitu ajaran akhlak yang sesuai dengan kemanusiaan, universal, dan mencakup segala aspek kehidupan manusia baik yang menyangkut dimensi vertikal maupun dimensi horizontal. Contoh akhlak universal adalah menghindari perbuatan buruk seperti menyekutukan Allah, durhaka kepada orang tua, dan membunuh anak karena takut miskin. Hal ini merupakan contoh akhlak yang disebutkan dalam al-Qur'an yang perlu dihindari.

Keempat, Akhlak keseimbangan yaitu ajaran akhlak yang berada di tengah dan selalu mengatur keseimbangan manusia tentang perilaku yang baik atau yang buruk. Manusia menurut pandangan Islam memiliki dua kekuatan besar pada dirinya yaitu kekuatan baik pada hati nurani dan akalnya dan kekuatan buruk pada hawa nafsunya. Kedua kekuatan ini perlu mendapatkan pelayanan masing-masing secara seimbang (jasmani dan rohani) sehingga akan memberikan kebahagiaan pada diri manusia baik di dunia maupun di akhirat.

Kelima, Akhlak realistik yaitu akhlak yang selalu memperhatikan kenyataan hidup manusia, meskipun manusia telah dinyatakan sebagai makhluk yang memiliki kelebihan dibandingkan dengan makhluk-makhluk yang lain, tetapi manusia juga memiliki kekurangan-kekurangan yang cenderung kepada berbagai macam kebutuhan material dan spiritual. Dengan kelemahan dan kekurangan yang dimiliki, manusia dengan mudah melakukan kesalahan-kesalahan dan pelanggaran, untuk itu Islam memberikan kesempatan kepada manusia yang berbuat kesalahan untuk memperbaiki diri dengan cara bertaubat, bahkan dalam keadaan terpaksa Islam membolehkan manusia melakukan sesuatu walaupun tidak dibenarkan dalam Islam.

Melihat pentingnya akhlak dalam kehidupan umat manusia, maka tidaklah mengherankan jika program utama dan perjuangan pokok dari segala usaha adalah pembinaan akhlak. Akhlak harus ditanamkan kepada seluruh tingkatan masyarakat, dari tingkat atas sampai lapisan bawah, dari cendekiawan sampai masyarakat awam, dan pemimpin hingga rakyat jelata.

Adapun nilai-nilai akhlak yang dikembangkan di madrasah atau pondok pesantren sebagai berikut:

- a) Terbiasa berperilaku bersih, jujur, kasih sayang, tidak kikir, malas, bohong, serta terbiasa dengan etika belajar, makan, dan minum.
- b) Berperilaku rendah hati, rajin, sederhana, tidak iri hati, tidak pemarah, tidak ingkar janji, taat kepada orang tua, dan mempraktekkan etika mandi dan buang air.
- c) Tekun, percaya dan tidak boros.
- d) Tidak hidup boros dan hormat kepada tetangga.
- e) Terbiasa hidup disiplin, hemat, tidak lalai serta suka tolong menolong.
- f) Bertanggungjawab dan selalu menjalin silaturrahmi.
- g) Berhati lembut, bekerja keras, tekun dan ulet, dinamis total dan produktif, sabar dan tawakal serta loyal, terbiasa beretika baik dalam perilaku sehari-hari.
- h) Terbiasa berpikir kritis, sederhana, sportif dan bertanggungjawab.<sup>3</sup>

Selain mengetahui nilai-nilai akhlak peserta didik tersebut, juga perlu mengetahui tentang akhlak mulia yang harus dilakukan oleh peserta didik. Akhlak mulia itu ada yang terkait dengan dirinya sendiri, dengan Tuhan, dengan guru, dengan sesama teman, dengan sesama santri, dengan lingkungan, dengan ilmu yang dipelajari, dan sebagainya. Akhlak yang demikian itu perlu dilakukan, agar setiap peserta dapat mencapai tujuan dan cita-citanya.

Akhlak mulia yang harus dilakukan peserta didik sebagaimana tersebut di atas masih cukup relevan, bahkan wajib dilaksanakan, khususnya bagi para pelajar Islam. Karena ketentuan akhlak mulia tersebut berdasarkan petunjuk al-Our'an, as-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Abdul Majid dan Dian Andayani, *Pendidikan Karakter Perspektif Islam* (Cet. I; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2011), h. 169.

Sunnah, dan pendapat para ulama yang saleh. Namun untuk masa sekarang, akhlak yang mulia tersebut masih perlu ditambah sesuai dengan tuntutan zaman. Akhlak pelajar di masa sekarang ini misalnya, harus menguasai cara belajar cepat, harus mampu menggunakan berbagai peralatan dan media pembelajaran, harus menguasai metode dan pendekatan dalam mengembangkan ilmu, dan harus membangun jaringan komunikasi yang lebih luas.<sup>38</sup>

Ilmu akhlak sebagai salah satu cabang ilmu agama Islam juga menjadi kajian filsafat, mengandung berbagai kegunaan dan manfaat. Oleh karena itu, mempelajari ilmu ini akan membuahkan hikmah yang besar bagi yang mempelajarinya di antaranya:

## a) Kemajuan Rohaniah

Orang yang berilmu tidaklah sama derajatnya dengan orang yang tidak berilmu. Dengan demikian, tentulah orang-orang yang mempunyai pengetahuan dalam ilmu akhlak lebih utama dari pada orang-orang yang tidak mengetahuinya. Pengetahuan ilmu akhlak dapat mengantarkan seseorang kepada jenjang kemuliaan akhlak. Karena dengan ilmu akhlak, seseorang akan dapat menyadari perbuatan yang baik dan perbuatan yang jahat. Dengan ilmu akhlak yang dimilikinya, seseorang akan selalu berusaha memelihara diri agar senantiasa berada pada garis akhlak yang mulia, dan menjauhi segala bentuk tindakan yang tercela yang dimurkai oleh Allah.

#### b) Penuntun Kebaikan

Ilmu akhlak bukan hanya sekadar memberitahukan kebaikan dan keburukan, melainkan juga mempengaruhi dan mendorong manusia supaya membentuk hidup

<sup>38</sup>Abuddin Nata, *Ilmu Pendidikan Islam* (Cet. I; Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2010), h. 187.

yang lurus dengan melakukan kebaikan yang mendatangkan manfaat bagi sesama manusia.

# c) Kebutuhan Primer dalam Keluarga

Sebagaimana halnya makanan, minuman, pakaian dan rumah, akhlak juga sebagai panduan moral adalah kebutuhan primer bagi manusia, terutama dalam keluarga. Akhlak merupakan faktor mutlak dalam menegakkan keluarga sejahtera. Keluarga yang tidak dibina dengan tonggak akhlak yang baik, tidak akan dapat bahagia, sekalipun kekayaan materialnya melimpah. Sebaliknya terkadang suatu keluarga serba kekurangan dalam ekonomi namun dapat bahagia berkat pembinaan akhlak.

Keharmonisan keluarga, jalinan cinta kasih dan sayang, terlahir dari akhlak yang luhur. Segala tantangan dan badai rumah tangga yang sewaktu-waktu datang melanda, dapat diatasi dengan rumus-rumus akhlak.

#### d) Kerukunan Antar Tetangga

Tidak hanya dalam keluarga, pada lingkungan yang lebih luas, dalam hal ini hubungan antar tetangga, juga memerlukan akhlak yang baik. Untuk membina kerukunan antar tetangga diperlukan akhlak yang baik, dengan jalan mengindahkan kode etik bertetangga.

# 3. Pembagian Akhlak V A K A S S A R

Akhlak dalam pandangan Islam dibagi menjadi dua yaitu *al-Akhlāq al-Mahmūdah* (akhlak terpuji) yaitu akhlak yang baik dan benar menurut syariat Islam, dan *al-Akhlaq al-Mazmūmah* (akhlak tercela) yaitu akhlak yang tidak baik dan tidak benar menurut Islam.

# a) al-Akhlāq al-Mahmūdah (Akhlak Terpuji)

Al-Ghazali dalam Asmaran AS, mengemukakan bahwa akhlak mulia atau akhlak terpuji adalah menghilangkan semua adat kebiasaan tercela yang telah digariskan dalam agama Islam serta menjauhkan diri dari perbuatan tercela tersebut, kemudian membiasakan adat kebiasaan yang baik, melakukannya, dan mencintainya.<sup>39</sup>

Sedangkan al-Qasimi mengemukakan bahwa yang dimaksud budi pekerti atau akhlak mulia adalah membuat kerelaan semua makhluk baik dalam keadaan kesukaan (keadaan cukup) maupun dalam keadaan kedukaan (keadaan kurang). Selain itu Yatimin Abdullah mengatakan bahwa *al-Akhlāq al-Mahmūdah* adalah tingkah laku yang terpuji yang merupakan tanda kesempurnaan iman seseorang kepada Allah swt. Selain itu Yatimin Abdullah mengatakan bahwa *al-Akhlāq al-Mahmūdah* adalah tingkah laku yang terpuji yang merupakan tanda kesempurnaan iman seseorang kepada Allah swt.

Berdasarkan uraian di atas dapat dipahami bahwa suatu keingian itu sudah terbiasa menghendaki yang baik, maka sifat itu dinamakan sifat terpuji, yaitu sifat yang selalu memilih untuk mengerjakan sesuatu yang sesuai dengan kebiasaan tuntunan akhlak mulia. Adapun jenis-jenis akhlak yang mulia atau yang baik adalah:

a) Amanah artinya dipercaya. Amanah dalam pengertian yang sempit adalah memelihara titipan dan mengembalikan kepada pemiliknya dalam bentuk semula. Sedangkan dalam pengertian yang luas amanah mencakup banyak hal seperti menyimpan rahasia orang lain dan memelihara diri sendiri serta melaksanakan tugas-tugas yang diberikan Allah swt.

 $^{40}$ Muhammad Jamaluddin al-Qasimi, *Mauizat al-Mu'minīn* (Kairo: Dār al-Usur li al-Taba'i wa al-Nasyr, 1992 ), h. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Asmaran AS., *Pengantar Studi Akhlak* (Cet. III; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), h. 206.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Yatimin Abdullah, op. cit., h. 40.

- b) *Istiqamah* adalah sikap teguh dalam mempertahankan keimanan dan keislaman sekalipun menghadapi berbagai macam tantangan dan godaan. Seorang yang itiqamah tidak mudah goyah bahkan diibaratkan seperti batu karang di laut yang tidak dapat bergeser meskipun dipukul oleh gelombang yang bergulung-gulung.
- c) *Iffah* adalah memelihara kehormatan diri dari segala yang merendahkan, merusak, dan menjatuhkan. Untuk menjaga kehormatan diri maka setiap orang harus menjauhkan diri dari segala perkataan dan perbuatan yang dilarang oleh Allah swt. Memelihara diri bukan hanya sebatas hal-hal yang haram melainkan yang halal pun perlu dijaga sehingga kehormatan diri tetap terpelihara.
- d) Menempati janji adalah suatu kesepakatan yang dibuat oleh dua orang atau lebih untuk dilaksanakan sesuai dengan ketepatan dari hasil yang disepakati, meskipun janji itu menyangkut pribadi itu pun harus ditunaikan sebagai janji yang harus dilaksanakan. Menepati janji ialah menunaikan kesepakatan sesuai dengan waktu yang telah dijanjikan baik yang menyangkut dengan kontrak maupun apa saja yang menjadi kesepakatan.<sup>42</sup>

Selain dari contoh sifat terpuji yang telah dikemukakan di atas masih banyak contoh akhlak mulia yang lain seperti:

- 1) al-Siddig (benar, jujur)
- 2) *al-Adl* (adil)
- 3) al-Alifah (disenangi)
- 4) *al-Haya* (malu)
- 5) as-Syajāah (berani)
- 6) as-Sabru (sabar)
- 7) *al-Quwwah* (kuat)
- 8) ar-Rahmah (kasih saying)
- 9) at-Ta'āwun (tolong menolong)
- 10) al-Islah (damai).<sup>4</sup>

<sup>42</sup>Lihat Yatimin Abdullah, op. cit., h. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>*Ibid.*, h. 25.

# b) al-Akhlaq al-Mazmūmah (Akhlak Tercela)

Dalam perkembangan zaman dan teknologi yang sangat maju, banyak hal-hal tidak diinginkan terjadi yang dapat merusak nilai-nilai keimanan. Hal ini diakibatkan perilaku manusia yang buruk dan akhlak yang rendah seperti korupsi, pembunuhan, dan bentuk sifat buruk lain yang kesemuanya berdampak pada keresahan manusia.

al-Akhlaq al-Mazmūmah adalah perangai yang tercermin dari tutur kata, tingkah laku, dan sikap yang tidak baik. Akhlaqul *madzmumah* menghasilkan pekerjaan buruk dan tingkah laku yang tidak baik, hal ini dapat dilihat dari gerak gerik yang tidak sopan dan tidak menyenangkan. Tiang utama dari akhlak tidak baik adalah nafsu jahat.

Yatimin Abdullah mengemukakan bahwa *al-Akhlaq al-Mazmūmah* adalah perangai atau tingkah laku dan tutur kata yang tercermin pada diri manusia, dan selalu melekat *al-Akhlaq al-Mazmūmah* atau menyatu dalam bentuk yang tidak menyenangkan pada orang lain. <sup>44</sup> *al-Akhlaq al-Mazmūmah* antara lain:

- 1. Dengki ialah rasa benci dalam hati terhadap kenikmatan orang lain dan disertai maksud agar nikmat itu berpindah atau hilang kepadanya. Dengki termasuk penyakit hati dan merupakan sifat tercela, hukumnya haram karena dapat merugikan orang lain. Orang dengki tidak segan-segan mencari tipu daya untuk menghilangkan dan merebut nikmat orang lain.
- 2. Riya adalah amalan yang dikerjakan seseorang dengan niat tidak ikhlas, variasinya bermacam-macam. Amalan itu dapat dikerjakan dengan maksud ingin dipuji orang lain, sengaja dilakukan untuk mendapatkan keinginan. Hal

<sup>44</sup> *Ibid.*, h 56.

ini sering dilakukan oleh seorang pejabat kepada atasan untuk mendapatkan kedudukan karena semua kebaikan dikerjakan untuk memikat hati orang lain.

3. Iri hati yaitu merasa kurang senang melihat keberhasilan orang lain, kurang senang melihat orang lain beruntung, cemburu dengan keberuntungan orang lain, tidak rela melihat orang lain mendapatkan nikmat dan kebahagiaan. Iri hati merupakan perbuatan yang tercela. Jika seseorang mendapatkan nikmat atau berhasil dalam meraih cita-cita maka hal ini sebagai pelajaran atau cambuk untuk mendorong diri pribadinya sehingga sukses seperti orang lain. Sifat seperti inilah yang dimaksud sifat seorang muslim.

Selain dari sifat-sifat *madzmumah* yang telah dijelaskan di atas masih ada contoh sifat yang lain diantaranya:

- a) Ananiyah (egois)
- b) al-Baqyu (melacur)
- c) al-Buhtān (dusta)
- d) al-Khianah (khianat)
- e) *al-Zulm* (aniaya)
- f) al-Gibah (mengumpat)
- g) an-Namīmah (adu domba. 45

# 4. Pembinaan Akhlak UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Perhatian Islam dalam pembinaan akhlak dapat dianalisis pada muatan akhlak yang terdapat pada seluruh aspek ajaran Islam, misalnya ajaran Islam tentang keimanan akan berkaitan erat dengan mengerjakan amal saleh dan perbuatan terpuji. Iman yang tidak disertai dengan amal saleh dapat dinilai sebagai iman yang palsu, bahkan dapat dinilai sebagai kemunafikan. Sebagaimana firman Allah. Q.S. al-Baqarah/2: 8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>*Ibid.*, h. 26.

# Terjemahnya:

Di antara manusia ada yang mengatakan: "Kami beriman kepada Allah dan hari kemudian," pada hal mereka itu Sesungguhnya bukan orang-orang yang beriman. Mereka hendak menipu Allah dan orang-orang yang beriman, padahal mereka hanya menipu dirinya sendiri sedang mereka tidak sadar. 46

Ayat di atas menjelaskan bahwa iman yang dikehendaki Islam bukan iman yang hanya sampai pada ucapan dan keyakinan, tetapi iman yang disertai dengan akhlak yang mulia seperti tidak meragukan ajaran yang dibawa oleh Rasulullah saw. dan mau merelakan diri dan harta untuk berjuang di jalan Allah swt. Hal ini baru menunjukkan bahwa keimanan akan membuahkan akhlak dan juga memperlihatkan bahwa Islam sangat mendambakan terwujudnya akhlak yang mulia. Adapun cara untuk melakukan pembinaan akhlak adalah:

#### a) Pembiasaan Sejak Kecil dan Kontinyu.

Pembiasaan akhlak mulia dilakukan sejak dini dan berlangsung secara kontinyu. Abuddin Nata yang mengutip pendapatnya Imam al-Ghazali mengatakan bahwa kepribadian manusia pada dasarnya dapat menerima segala usaha pembentukan melalui pembiasaan. Seseorang membiasakan berbuat jahat maka ia menjadi orang jahat. Untuk itu akhlak diajarkan dengan cara melatih jiwa kepada akhlak yang mulia. Jika seseorang menghendaki agar menjadi pemurah maka ia harus membiasakan dirinya melakukan pekerjaan yang bersifat pemurah, hingga murah hati dan murah tangannya maka itu menjadi sifat yang melekat dalam diri.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Departemen Agama (*al-Qur'an Terjemahnya*) op.cit., h. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Abuddin Nata, *Akhlak Tasauf* (Cet. VIII; Jakarta: Raja Grafindo Jakarta, 2009), h. 160.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Abuddin Nata, *Ibid.*, h. 164.

Kaitannya dengana pendapat di atas M. Sattu Alang mengatakan bahwa dalam pembinaan moral (akhlak) yang didahulukan adalah tindakan sejak anak-anak masih kecil, karena dengan tindakan sejak kecil akan mengarah kepada moral (akhlak) yang baik. Selain itu dikatakan pula bahwa moral (akhlak) itu tumbuh melalui pengalaman langsung di mana ia hidup, kemudian berkembang menjadi kebiasaan. Abuddin Nata yang mengutip pendapatnya Waston seorang tokoh behaviorisme Amerika mengatakan bahwa; berilah saya sejumlah anak yang baik keadaan badannya dan situasi yang saya butuhkan, dan dari setiap anak, entah yang mana dapat saya jadikan seorang dokter, seorang pedagang, seorang ahli hukum, atau jika memang dikehendaki, menjadi seorang pengemis atau pencuri. So

Dari pandangan di atas, maka dapat dimaknai bahwa pembinaan akhlak terhadap anak dapat dilakukan dengan pembiasaan sejak kecil atau anak usia dini. Karena pembiasaan akhlak terhadap anak sejak kecil ini secara tidak langsung dapat membawa dampak yang baik bagi diri anak, dan telah memberikan pengetahuan, sikap, dan perilaku dalam diri pribadi anak sehingga menjadi kebiasaan yang sangat mudah untuk dilakukannya tanpa membutuhkan pengawasan, karena hal ini sudah menjadi kebiasaan dalam hidup anak.

# b) Keteladanan

Akhlak yang baik tidak cukup dibentuk dengan pelajaran, instruksi, dan larangan, sebab tabiat jiwa manusia untuk menerima keutamaan itu tidak cukup dengan seorang guru hanya mengatakan kerjakan ini dan jangan mengerjakan itu, tetapi perlu menanamkan sopan santun, dan hal ini membutuhkan proses pendidikan

<sup>49</sup>M. Sattu Alang, *Ibid.*, h. 31

<sup>50</sup>Abuddin Nata, *Prespektif Islam Tentang Strategi Pembelajaran* (Cet. II; Jakarta: Pranada Media Group, 2011), h. 122.

yang memakan waktu yang panjang. Pendidikan itu tidak akan sukses, melainkan jika disertai dengan pemberian contoh teladan yang baik dan nyata. Abuddin Nata yang mengutip pendatpatnya Adler mengemukakan bahwa tidak ada kualitas pembelajaran tanpa ada perilaku dari guru, dan tidak ada kualitas hasil pendidikan tanpa ada kualitas pembelajaran. Jadi, intinya kualitas hasil pendidikan sangat dipengaruhi oleh kualitas perilaku guru (keteladanan) karena itu, tidak ada anak yang tidak dapat dididik, tetapi guru yang tidak berhasil mendidik. Kaitanya dengan itu Mappanganro yang mengutip pendapatnya Zakiah Daradjat mengemukakan bahwa akhlak anak akan rusak karena anak mudah terpengaruh oleh orang yang dikaguminya. Dengan demikian untuk membina akhlak mulia maka keteladanan dari orang yang berpengaruh (guru) sangat penting. Cara seperti inilah yang pernah dilakukan oleh Rasulullah saw. dan dalam al-Qur'an Allah swt firman Q.S. al-Ahzab/33: 21.



#### UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

# Terjemahnya:

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak menyebut Allah.<sup>54</sup>

<sup>52</sup>Muhaimin, *Pemikiran dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam* (Cet. I; Jakarta: Remaja Grafindo Persada, 2011), h. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Abuddin Nata, *Ibid*,. h. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Mappanganro, *Pemilikan Kompetesi Guru* (Cet. Makassar: Alauddin Press Makassar, 2010), h. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Al-Our'an dan Terjemahnya, *op. cit.*, h. 595.

Dari pandangan di atas Sjarkawi yang mengutip pendapatnya Freud mengemukakan bahwa pembinaan moral (akhlak) dalam pendidikan kurang efektif. Ketidakefektifan itu disebabkan oleh karakter moral (akhlak) telah dibentuk lebih awal di rumah karena pengaruh dan keteladanan dari orang tua. Moral (akhlak) dianggap sebagai sesuatu yang tidak tetap dan merupakan emosi mendalam yang keberadaannya tidak konsisten, bahkan seseorang berakhlak itu karena situasional bukan hasil pemikiran.<sup>55</sup>

Dari pandangan di atas memberikan gambaran bahwa pembinaan akhlak hanya dapat dilakukan melalui pembiasaan dan keteladanan. Hal ini dianggap sangat berpengaruh, meskipun bukan berarti faktor lain diabaikan, tetapi dipandang tidak cukup memberikan hasil yang efektif. Contohnya pembinaan melalui proses pendidikan, hal ini dapat diwujukan dalam sekejap tetapi hasilnya sebatas transfer pengetahuan (kognitif), dan belum sampai pada tingkat afektif dan psikomotorik. Kaitannya dengan pernyataan ini, Hamka Haq mengatakan bahwa ketika pendidikan dipahami sebagai wadah untuk semata-mata mencetak generasi yang cerdas dan pintar, maka lembaga pendidikan itu sebagai lembaga pengajaran yang menciptakan generasi yang kasar, batin yang hampa dan hati nurani yang gersang serta pada akhirnya di lembaga pendidikan akan muncul tawuran, pembunuhan, dan narkoba serta akan muncul penganiayaan terhadap guru dan dosen. <sup>56</sup>

## 5. Faktor-faktor yang Berpengaruh Terhadap Pembinaan Akhlak

Pembinaan akhlak merupakan upaya mempersiapkan peserta didik untuk menghadapi era globalisasi yang dipandang sebagai zaman yang serba maju dan serba baru. Pada satu sisi mendatangkan mudarat dan di lain sisi mendatangkan

Sjarkawi, *op. cii.*, ii. 57

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Sjarkawi, *op. cit.*, h. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Hamka Haq, *Islam Rahmah Untuk Bangsa* (Cet. I; Jakarta: RMBOOKS, 2009), h. 326.

manfaat. Oleh karena itu peserta didik dipandang sebagai generasi penerus sehingga harus dilakakukan pembinaan baik secara formal maupun non formal, karena peserta didik inilah yang menjadi generasi penerus bangsa akan datang. Adapun Faktorfaktor yang mempengaruhi pembinaan akhlak secara umum dapat dikelompokkan menjadi tiga:

# a) Keluarga

Pergaulan utama dalam pembinaan anak adalah keluarga, karena keluarga adalah pusat kegiatan rohani anak untuk mengenal dengan alam luar, maka setiap reaksi, emosi, dan pemikiran yang ditampilkan oleh anak di kemudian hari, itu dipengaruhi oleh sikap keluarga dipermulaan hidupnya dulu.<sup>57</sup>

Jadi peran keluarga terhadap perkembangan anak, baik dalam bentuk fisik maupun mental, mempunyai arti yang sangat besar bagi anak. Perkataan dan perbuatan orang tua berpengaruh terhadap pembinaan anak. Sjarkawi mengemukakan bahwa keluarga sebagai tempat anak tumbuh dan berkembang akan sangat berpengaruh terhadap kepribadian anak, terutama dari cara orang tua mendidik.<sup>58</sup> Contoh pembinaan keluarga yang buruk yaitu sering orang tua memerintahkan anaknya "kalau ada telepon katakan bahwa ayah dan ibu tidak ada". Pernyataan seperti ini menunjukan bahwa orang tua telah mengajarkan anak untuk berbohong. Hal ini dapat memberikan pemahaman kepada anak bahwa berbohong itu boleh dilakukan. Berkaitan dengan contoh di atas Mulyono Abdurrahman mengatakan bahwa orang tua yang mengajarkan hal-hal yang baik dengan anak di rumah maka orang tua tersebut menjadi guru yang bagi anak, tetapi orang tua yang kecewa, frustasi memberikan contoh yang salah maka orang tua itu tidak menjadi

<sup>57</sup>M. Sattu Alang, op. cit., h. 54.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Sjarkawi, *op. cit.*, h. 19.

guru dalam keluarga.<sup>59</sup> Untuk itu dalam pembinaan akhlak mulia anak sangat membutuhkan contoh yang baik dari orang tua.

## b) Lingkungan Masyarakat

Lingkungan merupakan tempat pergaulan bagi masyarakat. Lingkungan itu berpengaruh terhadap perkembangan anak secara individu. Jika lingkungan baik maka akan memberikan dampak kebaikan pada anak dan jika lingkungan keras dan kotor akan memberikan dampak negatif pada anak, tetapi kesemunya itu terletak pada kepedulian orang tua terhadap anaknya. Hal ini sesuai dengan teori Emperisme yang dikemukakan oleh Jhon Locke yang mengatakan bahwa faktor yang berpengaruh terhadap pembentukan diri seseorang adalah faktor dari luar yaitu lingkungan masyarakat termasuk pembinaan pendidikan yang diberikan. Jika pendidikan dan pembinaan yang diberikan pada anak itu baik maka baiklah anak itu, demikian juga sebaliknya. Teori ini dikenal juga dengan teori tabularasa. Aliran Nativisme sangat optimis bahwa faktor pendidikan sangat berpengaruh besar terhadap pembentukan kepribadian anak.

# c) Pendidikan Formal LINIVERSITAS ISLAM NEGERI

Perkembangan dan pertumbuhan anak sangat dipengaruhi oleh pendidikan, dalam arti sekolah dianggap mampu untuk membina kepribadian anak. Ini bukan berarti orang tua telah mengalihkan tanggung jawab pembinaan anak pada pendidikan, tetapi hakekat beban pembinaan anak dalam pendidikan tetap berada pada orang tua dan orang tualah yang berhak untuk menentukan kemana anak harus melangkah. Namun sebagai orang tua harus mengetahui kecenderungan anak

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Mulyono Abdurrahman, *Bagi Anak Berkesulitan Belajar* (Cet. II; Jakarta: Rineka Cipta, 2009), h. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Bimo Walgito, *Pengantar Psikologi Umum* (Cet. V; Yogyakarta: Andi Offset, 2005), h. 50.

terhadap suatu masalah yang harus dihadapi, apabila kecenderungan itu berkaitan dengan suatu keahlian atau profesi maka keahlian itu perlu disalurkan lewat proses pendidikan. Pembinaan akhlak melalui pendidikan sangat relevan dengan teori Konvergensi yang dikemukakan oleh William Steven, mengemukakan bahwa pembinaan seseorang dipengaruhi oleh dua faktor yaitu faktor internal dan faktor eksternal.

Kedua faktor ini sangat relevan dalam pembinaan anak melalui pendidikan. Faktor eksternal merupakan faktor yang relevan dalam pembinaan anak melalui pendidikan karena faktor eksternal dirancang secara khusus untuk melakukan interaksi dalam lingkungan pendidikan. Sedangkan faktor internal berupa fitrah lebih cenderung melekat pada diri sedangkan anak dapat berkembang melalui pembinaan dengan berbagai cara dan metode dalam pendidikan.

## D. Pesantren dalam Pembinaan Akhlak

Kedatangan Nabi Muhammad saw., sebagai rasul tidak hanya diutus untuk membawa dan menyebarkan agama Islam kepada seluruh umat manusia, tetapi juga beliau diutus oleh Allah swt., untuk menyempurnakan akhlak manusia. Hal ini telah disabdakan oleh Rasulullah saw., dalam hadisnya yang berbunyi:

Dari Abi Hurairah ra. berkata, Rasulullah saw., bersabda: Aku diutus untuk menyempurnakan akhlak.  $^{61}$ 

Hadis di atas, menggambarkan bahwa jauh sebelum diutusnya Rasulullah saw., manusia telah memiliki akhlak, tetapi rupanya tidak manusiawi. Hal ini

\_

 $<sup>^{61}</sup>$ Ahmad bin Muhammad Ibnu Hambal, *al-Musnad al-Imam Ahmad* (Jilid II; Cairo: Dar al-Ma'arif, 1969), h. 223.

terbukti ketika (sebelum Rasulullah diutus) mereka membunuh anak-anak mereka lantaran takut mati kelaparan. Juga akhlak mereka terhadap patung-patung dan berhala-berhala yang mereka sembah. Maka dengan diutusnya Rasulullah saw., tidak hanya diperuntukkan untuk penyiaran agama semata, melainkan bertugas pula untuk menyempurnakan akhlak manusia.

Diutusnya Nabi Muhammad saw., untuk memperbaiki akhlak manusia, merupakan akses dari adanya kecenderungan manusia untuk meniru dan mengikuti sesama manusia. Satu-satunya manusia yang diakui akhlaknya oleh Allah, hanya Muhammad. Hal ini dapat ditegaskan dalam QS. al-Qur'an/68: 4.

Terjemahnya:

Dan sesungguhnya kamu (Muhammad) benar-benar berbudi pekerti yang agung"62

Berdasarkan ayat di atas dapat diketahui bahwa akhlak yang paling patut ditiru dan dicontoh oleh setiap manusia adalah Nabi Muhammad saw. Akhlak atau dalam bahasa lain sering disebut sebagai budi pekerti, moral dan etika.<sup>63</sup>

Pada hakikatnya setiap bagian dalam ajaran Islam mempunyai tujuan atau sasaran yang hendak dicapai. Demikian pula halnya dengan akhlak sebagai bagian dari ajaran Islam dan proses ke arah sikap pembinaan sikap dan perilaku manusia. Tidak terlepas dari tujuan dan sasaran yang akan dicapai, dalam artian bahwa tujuan akhlak merupakan suatu proses yang senantiasa dinamis ke arah pembinaan keseluruhan dari kepribadian seseorang dan berkenaan dengan aspek kehidupan.

<sup>63</sup>Hamzah Ya'qub, *Etika Islam, Pembinaan Akhlak Karimah (Suatu Pengantar)* (Bandung: Diponegoro, 1993), h. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Jakarta: Yayasan Penterjemah Al-Qur'an, 1990), h. 960.

Sehingga pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam sangat bertanggung jawab terhadap pembinaan akhlak manusia.

Selain dari pandangan di atas Mohammad Daud Ali sedikit memberikan perbedaan tentang ruang lingkup pembagian akhlak. Perbedaan itu terletak pada akhlak kepada rasul dan akhlak terhadap keluarga yang digabungkan menjadi akhlak pada makhluk. Di dalamnya menyangkut akhlak terhadap rasul dan akhlak terhadap kedua orang tua, bahkan dikatakan bahwa akhlak yang termuat dalam al-Qur'an, laksana gugusan bintang-bintang di langit yang tidak dapat dicatat bahkan satu butir dapat dilihat dari berbagai segi dan juga mempunyai kaitan dan kesamaan. <sup>64</sup> Hal ini dimaknai bahwa akhlak yang ada dalam al-Qur'an dan hadis Rasulullah saw. itu sangat banyak dan jelas tinggal bagaimana seseorang memandangnya.

Akhlak dalam Islam mulai dari akhlak yang berkaitan dengan diri pribadi, keluarga, sanak famili, tetangga, masyarakat, akhlak yang berkaitan dengan flora dan fauna sampai kepada akhlak yang berkaitan dengan alam yang luas ini. Dan di atas itu semua akhlak yang berkaitan dengan hubungan manusia kepada Allah.

Akhlak merupakan salah satu khazanah intelektual muslim yang kehadirannya hingga saat ini semakin dirasakan. Secara historis dan teologis, akhlak tampil mengawal dan memandu perjalanan hidup manusia agar selamat dunia dan akhirat. Tidak berlebihan jika misi utama kerasulan Muhammad saw adalah untuk menyempurnakan akhlak yang mulia. Sejarah mencatat bahwa faktor pendukung keberhasilan dakwahnya antara lain karena dukungan akhlaknya yang prima.

Kepada umat manusia, khususnya yang beriman kepada Allah diminta agar akhlak dan keluhuran budi Nabi Muhammad saw dijadikan sebagai contoh dalam

-

Mohammad Daud Ali, *Pendidikan Agama Islam* (Cet. I; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008), h. 356.

kehidupan di berbagai bidang. Mereka yang mematuhi permintaan ini dijamin keselamatan hidupnya di dunia dan akhirat.<sup>65</sup>

Nabi Muhammad saw. adalah Rasul Allah yang terakhir, beliau diutus untuk menyempurnakan agama-agama sebelumnya. Karena itu misi Islam adalah universal dan abadi. Universal artinya untuk seluruh umat manusia dan abadi maksudnya sampai akhir zaman. Hakikat ajaran Islam adalah mengadakan bimbingan bagi kehidupan mental dan jiwa manusia, sebab dalam bidang inilah terletak hakikat manusia. Sikap mental dan kehidupan jiwa itulah yang menentukan bentuk kehidupan lahir seseorang.

Keseluruhan hidup dan perjuangan Nabi Muhammad saw. menjadi bukti bagi manusia akan kebenaran ucapannya. Dari masa muda hingga dewasa, menyusul masa kebangkitannya menjadi rasul, penuh dengan bukti-bukti sejarah. Tidak dijumpai cacat dalam sejarahnya, walaupun dia hidup dalam lingkungan masyarakat jahiliyah. Pribadinya yang agung tidak terpengaruh oleh keadaan lingkungan yang tidak kondusif. Karakter pribadinya merubah secara revolusioner kehidupan manusia di zaman beliau hidup dan sesudahnya. Dari masyarakat dan manusia jahiliyah menjadi masyarakat modern, masyarakat berperadaban, di mana anggota-anggota masyarakat terdiri dari manusia-manusia baru, menjadi satu umat beriman dan bertakwa kepda Allah. Baik kawan maupun lawan mengagumi akan keluhuran akhlaknya, masyarakat ketika itu memberi gelar *al-Amin* (terpercaya). Suatu gelar yang belum pernah diperoleh manusia manapun di dunia ini.

Perhatian terhadap pentingnya akhlak kini muncul kembali, yaitu di saat bangsa Indonesia dihadapkan pada masalah moral dan akhlak yang cukup serius, jika

-

<sup>65</sup>Muhammad Amin, *Ibid.*, h. 148-152.

dibiarkan akan menghancurkan masa depan bangsa Indonesia sendiri. Praktek hidup yang menyimpang dan penyalahgunaan kesempatan dengan mengambil bentuk perbuatan sadis dan merugikan orang kian tumbuh subur di wilayah yang tak berahklak. Korupsi, kolusi, penodongan, perampokan, pelacuran, pornografi, pornoaksi, perjudian, pemerkosaan, peredaran, pemakaian obat-obatan terlarang, perkelahian dan tawuran antar warga, pembunuhan, ketidakjujuran, dan berbagai tindak kekerasan perampasan hak-hak asasi manusia pada umumnya terlalu banyak dapat dilihat dan disaksikan. Cara mengatasinya bukan hanya dengan uang, ilmu pengetahuan, dan teknologi, tetapi harus dibarengi dengan penanganan di bidang mental spiritual dan akhlak yang mulia.

Hal ini berangkat dari tujuan terbentuknya pondok pesantren yaitu: pertama, tujuan umumnya adalah membimbing anak didik untuk menjadi manusia yang berkepribadian Islam, yang dengan ilmu agamanya ia sanggup menjadi mubalig Islam dalam masyarakat sekitar melalui ilmu dan amalnya. Kedua, tujuan khususnya adalah mempersiapkan para santri untuk menjadi orang alim dalam ilmu agama yang diajarkan oleh kiai yang bersangkutan serta dalam mengamalkan dan mendakwah-kannya dalam masyarakat.

Institusi pesantren dengan begitu mengesankan telah berhasil mentransformasikan masyarakat di sekitarnya dari kekafiran menuju kesalehan dan dari kekafiran menuju pada kemakmuran atau kesejahteraan. Oleh karenanya, kehadiran pesantren merupakan bentuk institusi yang dilahirkan atas kehendak dan kebutuhan masyarakat. Dengan kesadarannya, pesantren dan masyarakat telah membentuk hubungan yang harmonis, sehingga komunitas pesantren kemudian diakui menjadi

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Abdul Mujib dan Jusuf Mudzhakkir, *Ilmu Pendidikan Islam* (Cet. III; Jakarta: Prenada Media, 2010), h. 235.

bagian tak terpisahkan atau sub-kultur dari masyarakat pembentuknya. Pada tataran ini, pesantren telah berfungsi sebagai pelaku pengembangan masyarakat.

Salah satu misi sosial awal didirikannya pesantren adalah menyebarluaskan informasi ajaran Islam ke seluruh pelosok nusantara yang berwatak pluralis, baik dalam dimensi kepercayaan budaya maupun kondisi sosial masyarakat. Melalui medium pendidikan yang dikembangkan para wali dalam bentuk pesantren, ajaran Islam lebih cepat membumi di Indonesia. Hal ini tampaknya menjadi fenomena tersendiri bagi keberadaan pesantren sebagai bagian dari historitasnya di Indonesia yang dapat menjelaskan peran pesantren tatkala melahirkan kader-kadernya untuk dipersiapkan memasuki segala sistem kehidupan masa itu.

Dengan institusi pesantren yang dibangunnya, para wali berhasil menginternalisasikan nilai-nilai Islam dalam lingkungan masyarakat. Sasaran idealisasi bangunan masyarakat yang ditempuh adalah sebuah masyarakat muslim yang inklusif, egaliter, patriotik, luwes dalam bergairah terhadap upaya-upaya transformasi. Misi kedua ini lebih berorientasi pada peran pesantren sebagai sebuah institusi pendidikan.

Dalam perkembangan selanjutnya, institusi pesantren telah berkembang sedemikian rupa sebagai akibat dari persentuhannya dengan polesan-polesan zaman kemudian melahirkan berbagai persoalan krusial dan dilematis. Di satu sisi, peran penting pesantren adalah penerjemah dan penyebar ajaran-ajaran Islam dalam masyarakat. Karena itu, pesantren berkepentingan menyerukan kepada masyarakat dengan berlandaskan pada komitmen *amar ma'ruf nahi munkar*.

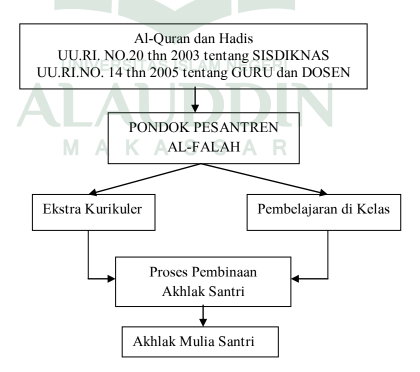
Di sisi lain untuk mempertahankan jati dirinya sebagai sebuah institusi pendidikan Islam tradisional, pesantren harus melakukan seleksi ketat dalam pergaulannya dengan dunia luar atau masyarakat. Tidak jarang malah menawarkan nilai-nilai yang bertentangan dengan yang digariskan oleh pesantren. Akibatnya, terjadi semacam tarik menarik kekuatan antara keduanya. Pemilihan pada salah satu sisi berarti akan menghilangkan keutuhan misinya, terlebih lagi bila meningggalkan kedua sisi itu secara bersamaan.

# E. Kerangka Pikir

Sebagaimana lazimnya, kerangka pikir dapat dibuat secara narasi ataupun dengan cara skema. Adapun kerangka teori yang dimaksud adalah peran pondok pesantren dalam pengembangan pendidikan Islam di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat sangat penting, karena sejatinya pesantren bertujuan untuk memberikan sinar pendidikan keagamaan dalam pembinaan akhlak santri.

Untuk lebih jelasnya tentang alur pikir dari tesis ini, penulis akan menampilkan skema kerangka pikir pada bentuk skema di bawah ini:

# Skema Kerangka Pikir



Berdasarkan pada skema di atas dapat dijabarkan sebagai berikut; dalam pelaksanaan pendidikan secara formal, pondok pesantren Al-Falah senantiasa dilandasi oleh al-Qur'an dan hadis. Dalam kiprah secara yuridis formal, pelaksanaan pendidikan di pondok pesantren Al-Falah merujuk pada sentuhan Undang-Undang Republik Indonesia dan Peraturan Pemerintah yang mengatur tentang Sistem Pendidikan Nasional.

Penyelenggaraan sistem pendidikan agama di pondok pesantren Al-Falah dalam rangka membina akhlak santri, bersumber dari pelaksanaan kegiatan ekstra kurikuler yang bernuansa islami dan proses pembelajaran di kelas yang mengandung pembinaan akhlak kepada santri, proses pembinaan di pondok pesantren Al-Falah yang termotivasi dari kegiatan ekstra kurikuler dan sistem pembelajaran di kelas tersebut, diharapkan menjadi suatu upaya mewujudkan akhlak mulia terhadap santri di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.



#### BAB III

### **METODOLOGI PENELITIAN**

### A. Lokasi Penelitian dan Jenis Penelitian

#### 1. Lokasi Penelitian

Penelitian ini berlokasi di pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Lokasi ini dipilih karena proses pembinaan akhlak mulia senantiasa mendapat perhatian dan patut diwujudkan terhadap para santri yang ada di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.

## 2. Jenis Penelitian

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif deskriptif. Narbuko dalam bukunya yang berjudul *Metode Penelitian,* mengungkapkan bahwa penelitian deskriptif yaitu penelitian yang berusaha menyajikan data, menganalisis, dan menginterpretasi untuk menuturkan pemecahan masalah yang ada sekarang berdasarkan data. Sedangkan Bogdan dan Taylor mendefinisikan bahwa metode kualitatif sebagai prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang diamati.

Penelitian ini berupaya mengungkapkan dan menggambarkan peranan pondok pesantren Al-Falah dalam pembinaan akhlak mulia anak di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Chalid Narbuko, *Metode Penelitian* (Jakarta: Bumi Aksara, 2001), h. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Moleong Leksi, *Metode Penelitian Kualitatif* (Bandung: PT Remaja Rosdakarya 2002), h. 3.

### B. Metode Pendekatan

### 1. Pendekatan Penelitian

Pendekatan dapat dimaknai sebagai usaha dalam aktivitas penelitian untuk mengadakan hubungan dengan orang yang diteliti.<sup>3</sup> Adapun pendekatan penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan interaksi simbolik. Dari sudut pandang teori dan pendekatan interaksi simbolik adalah semua perilaku manusia pada dasarnya memiliki makna-makna sosial.<sup>4</sup> Makna-makna sosial dari perilaku manusia yang melekat pada dunia sekitarnya itu penting untuk difahami. Ada tiga hal yang harus diperhatikan dalam pendekatan ini yaitu; *Pertama*, manusia bertindak terhadap sesuatu (orang) berdasarkan bagaimana mereka memberi arti terhadap sesuatu (orang) tersebut. *Kedua*, makna merupakan produk sosial yang muncul dari interaksi sosial. *Ketiga*, social actor memberikan makna melalui proses interpretasi.

## 2. Pendekatan Keilmuan

Penelitian ini menggunakan beberapa pendekatan, yaitu pendekatan yang melihat satu permasalahan dari berbagai macam sudut pandang disiplin keilmuan, sehingga persoalan dan solusi yang ditawarkan lebih komprehensif dan utuh. Pendekatan-pendekatan ini digunakan untuk mengkaji dan mendalami berbagai permasalahan dalam proses pembinaan akhlak santri yang dilakukan Pondok Pesantren Al-Falah di Desa Waimital Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Hadari Nawawi dan Martini Hadari, *Instrumen Penelitian Bidang Sosial* (Cet. I; Yogyakarta : Gajah Mada University Press, 1995), h. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Bagong Susanto dan Sutinah, *Metode Penelitian Sosial* (Cet. V; Jakarta: Prenada Media Grup 2010), h. 167.

# 3. Pendekatan Psikologis

Pendekatan ini melihat permasalahan dari perspektif ilmu jiwa melalui gejala perilaku, yang muncul baik pada saat berlangsungnya pembelajaran maupun setelah berlangsungnya pembelajaran.

# 4. Pendekatan Pedagogis

Pendekatan ini digunakan untuk mengkaji permasalahan dari perspektif pendidikan.

# 5. Pendekatan Teologis-Normatif

Pendekatan teologis normatif digunakan karena untuk mencari pembenaran dari suatu ajaran agama dalam rangka menemukan pemahaman dan pemikiran keagamaan yang dapat dipertanggungjawabkan secara normatif idealistik. Singkat kata, pendekatan ini digunakan dengan merujuk pada hukum-hukum yang bersumber pada al-Qur'an dan Hadits.

### C. Sumber Data

Suharsimi Arikunto mengemukakan bahwa yang dimaksud dengan sumber universitas ISLAM NEGERI data dalam penelitian adalah subjek. Ada dua jenis sumber data, yaitu sumber data primer dan sumber data skunder. Sumber data primer dalam penelitian ini yaitu data yang diperoleh langsung dari informan di lapangan sesuai dengan permasalahan yang dibahas dalam penelitian ini. Data tersebut merupakan hasil dari observasi, wawancara, dan dokumentasi. Sedangkan data sekunder adalah bentuk dokumendokumen yang telah ada baik berupa hasil penelitian maupun dokumentasi penting

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Imam Suprayogo dan Tobroni, *Metodologi Penelitian Sosial Agama* (Cet. II; Bandung: Remaja Rosda Karya, 2003), h. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Suharsimi Arikunto, *Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik* (Cet. XIV, Jakarta: Rhineka Cipta, 2010), h. 172.

di pondok pesantren Al-Falah yang berkaitan dengan penelitian. Data yang diperoleh dari sumber data primer kemudian didukung dan dikomparasikan dengan data dari sumber skunder.

Dalam penelitian ini, peneliti tidak menggunakan istilah populasi<sup>7</sup>, karena penelitian kualitatif deskriptif berangkat dari kasus yang terjadi pada situasi sosial dan hasil penelitiannya tidak akan diberlakukan ke populasi, tetapi ditransferkan ke tempat lain yang mempunyai kemiripan dengan situasi sosial yang diteliti. Spradley dalam Sugiyono mengemukakan bahwa dalam penelitian kualitatif tidak menggunakan istilah populasi, tetapi berdasarkan situasi sosial yang terdiri dari tiga elemen, yaitu: tempat, pelaku, aktivitas yang berinteraksi secara sinergis. Situasi sosial tersebut, dapat dinyatakan sebagai obyek penelitian yang ingin diketahui "apa yang terjadi" di dalamnya. Adapun situasi sosial dalam penelitian ini terdiri atas tiga elemen yaitu: tempat, Desa Waimital Kecamatan Kairatu Kabuten Seran Bagian Barat; pelaku adalah para pemegang pondok pesantren dan aktivitas adalah proses pembinaan ahklak santri.

Sedangkan sampel dalam penelitian kualitatif deskriptif dinamakan nara sumber, atau partisipan, atau informan. Informan kunci dalam penelitian ini adalah pimpinan pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat beserta dewan guru, para santri dan wali santri yang dijadikan sebagai partisipan/pendukung dalam penelitian ini.

<sup>7</sup>Populasi adalah objek atau subjek yang berada pada suatu wilayah topik peneliitian dan memenuhi syarat-syarat tertentu berkaitann dengan masalah penelitian. Lihat Djam'an Satori dan Aan Komariah, *Metodologi Penelitian Kualitatif* (Cet. II; Bandung: Alfabeta, 2010), h. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Sugiyono, *Memahami Penelitian Kualitaif* (Cet. VI; Bandung: Alfabeta, 2010), h. 49.

### D. Instrumen Penelitian

Menurut Sugiono instrumen penelitian adalah suatu alat yang digunakan mengukur fenomena alam maupun sosial yang diamati. <sup>9</sup> Instrumen merupakan alat bantu yang sangat penting dan mendukung strategis kelancaran dalam kegiatan penelitian, karena data yang diperoleh melalui instrumen.

Dalam penelitian kualitatif, yang menjadi instrumen atau alat penelitian adalah peneliti sendiri. Dalam penelitian kualitatif, peneliti berfungsi menetapkan fokus penelitian, memilih informan sebagai sumber data, melakukan pengumpulan data, menilai kualitas data, analisis data, dan membuat kesimpulan atas temuannya.<sup>10</sup>

Dalam penelitian kualitatif, kualitas instrumen penelitian berkenaan dengan validitas dan reabilitas instrumen. Kualitas pengumpulan data berkenaan dengan ketepatan cara-cara yang digunakan untuk mengumpulkan data. Instrumen dalam penelitian kualitatif yang peneliti gunakan adalah pedoman wawancara, pedoman observasi, dan pedoman dokumentasi

### E. Teknik Pengumpulan Data

Untuk memperoleh data yang sesuai dengan permasalahan dalam penelitian di lapangan, peneliti menggunakan teknik pengumpulan data sebagai berikut:

### 1. Observasi

Observasi penelitian kualitatif adalah pengamatan langsung terhadap suatu objek yang diteliti untuk mengetahui keberadaan objek, situasi, konteks dan

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Sugiyono, *Metode Penelitian Pendidikan; Pendekatan Kuantitatif, kualitatif, dan R & D* (Cet. XI; Bandung: Alfabeta, 2010), h. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> *Ibid.*, h. 136.

maknanya dalam upaya mengumpulkan data penelitian. Dari pengertian ini, observasi yang penulis lakukan adalah untuk melihat situasi/fenomena yang berkaitan dengan peranan pondok pesantren Al-Falah dalam pembinaan ahklak santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.

Dalam observasi ini digunakan lembaran observasi yang tidak dibagikan kepada informan, melainkan digunakan sendiri oleh peneliti untuk mengamati dan melihat bagaimana peranan pondok pesantren Al-Falah dalam pembinaan ahklak santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.

### 2. Wawancara/Interview

Wawancara adalah bentuk komunikasi antara dua orang, melibatkan seseorang yang ingin memperoleh informasi dari orang lain dengan mengajukan pertanyaan-pertanyaan berdasarkan tujuan tertentu. Wawancara secara garis besarnya dibagi dua yaitu: wawancara tidak berstruktur dan wawancara berstruktur. Wawancara tidak berstruktur, biasa juga disebut wawancara mendalam, wawancara *intensif*, wawancara *kualitatif*, dan wawancara terbuka (*open-ended interview*), wawancara *etnografis*. Sedangkan wawancara terstruktur sering juga disebut wawancara baku (*standardized interview*), yang susunan pertanyaannya sudah ditetapkan sebelumnya dengan pilihan-pilihan jawaban yang sudah disediakan.<sup>11</sup>

Dalam hal ini peneliti mengadakan wawancara dengan pengasuh pondok pesantren, ustaż/ustażah, santri dan tokoh masyarakat. Dalam melakukan wawancara, peneliti bebas mengembangkan fokus penelitian secara mendalam kepada informan yang dianggap mengetahui apa yang menjadi fokus penelitian. Teknik wawancara ini digunakan untuk menemukan data dari permasalahan

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Deddy Mulyana, *Metodologi Penelitian Kualitatif Paradigma Baru Ilmu Komunikasi dan Ilmu Sosial Lainnya* (Cet IV; Bandung, Remaja Rosda Karya, 2004), h. 180.

penelitian secara terbuka. Karena itu wawancara ini menggunakan pertanyaan yang tidak terstruktur karena ingin memberikan kebebasan kepada informan untuk menjawab pertanyaan yang diajukan oleh peneliti dalam wawancara terbuka

### 3. Dokumentasi

Dokumentasi yang penulis gunakan adalah untuk mengumpulkan data dari sumber-sumber non insan (bukan manusia). Dalam hal ini dokumen yang digunakan adalah sumber data, karena dokumen tersebut dapat dimanfaatkan dalam membuktikan, menafsirkan dan meramalkan suatu peristiwa. Adapun dokumen lain yang digunakan dalam penelitian ini adalah dokumen-dokumen yang diambil oleh peneliti dari pengasuh pondok pesantren, dan digunakan sebagai pelengkap, seperti foto, dan lain sebagainya.

# F. Teknik Pengolahan Data

Teknik analisis data yang digunakan adalah metode deskriptif kualitatif. Data berupa uraian yang diperoleh melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi kemudian data yang telah ada dikumpulkan selanjutnya diolah dan dianalisis. Adapun langkah-langkah analisis data adalah sebagai berikut;

## 1. Reduksi Data (data reduksi)

Mereduksi data berarti merangkum, hal-hal pokok, memfokuskan pada halhal penting dan mencari tema juga pola data. Hal tersebut dilakukan karena data yang diperoleh jumlahnya banyak dan rumit.

## 2. Penyajian Data (data display)

Penyajian data dalam penelitian kualitatif dilakukan dengan bentuk uraian singkat, hubungan antara kategori, bagan, dan sejenisnya. Penyajian data akan

memudahkan untuk memahami apa yang terjadi, kemudian merencanakan kerja selanjutnya.

# 3. Penarikan Kesimpulan (conclusion drawing /verification)

Kesimpulan awal masih bersifat sementara dan akan berubah bila tidak ditemukan bukti-bukti yang kuat pada tahap pengumpulan selanjutnya, tetapi apabila kesimpulan awal tersebut didukung oleh bukti-bukti yang valid dan konsisten pada pengumpulan data selanjutnya, maka kesimpulan yang dikemukakan merupakan kesimpulan yang kredibel.<sup>12</sup>

Dengan demikian kesimpulan dalam penelitian kualitatif ini dapat menjawab rumusan masalah yang dirumuskan sejak awal, tetapi mungkin juga tidak, karena seperti telah dikemukakan bahwa masalah dan rumusan masalah dalam penelitian kualitatif masih bersifat sementara dan akan berkembang setelah penelitian berada di lapangan.



<sup>12</sup>Sugiyono, *Ibid.*, h. 345,

#### **BAB IV**

### HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

### A. Hasil Penelitian

#### 1. Profil Pondok Pesantren Al-Falah

# a) Sejarah Singkat Berdirinya Pondok Pesantren Al-Falah

Pondok pesantren Al-Falah, awal mulanya hanyalah sebuah pengajian TPQ yang berada di Masjid Nurul Falah Desa Waimital Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Kemudian atas inisiatif dari beberapa alumni pondok pesantren yang ada di pulau Jawa khususnya anak daerah, tokoh agama dan dukungan dari kepala Desa Waimital, maka didirikanlah sebuah pondok pesantren. Diawal Tahun 2003 tanggal 13 Desember mulai didirikan pondok pesantren Al-Falah bersama pengasuhnya kiai "Naryo Mujahid" pria kelahiran Desa Waimital Kecamatan Kairatu atau anak daerah yang cukup lama menjadi santri di pondok pesantren Singo Wali Songo Magetan bersama asuhan KH. Abdul Karim Joyodipuro.<sup>1</sup>

Pendirian pondok pesantren Al-Falah mendapat dukungan dari tokoh masyarakat sekitar yang sangat antusias terhadap pengembangannya, bagi anak daerah yang pernah menjadi santri di beberapa pondok pesantren yang ada di pulau Jawa semua sama-sama berjuang dalam memajukan pendidikan yang ada di pondok pesantren ini. Dengan bekal ilmu dan teladan yang dimiliki oleh sang kiai, dari sinilah kiai Naryo Mujahid bersama anak daerah yang berasal dari alumni pondok pesantren lain juga turut membantu pembangunan pondok pesantren ini, di bawah

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Naryo Mujahid, Pengasuh Pondok Pesantren Al-Falah *Wawancara* Peneliti Tanggal 28 Februari 2012 di Kairatu.

naungan Yayasan Al-Falah Gemba dengan Akte Notaris: Rosdiana Ely, SH. Notaris, SK Menkum dan HAM Republik Indonesia Nomor: AHU-564.AH.01.04 Tahun 2009. Tentang berdirinya Yayasan Pondok Pesantren Al-Falah Waimital/Gemba. Dengan NPWP: 02.883.429.9-941.000. <sup>2</sup>

Sejak berdirinya hingga sekarang pendidikan pada pondok pesantren Al-Falah ini masih mempertahankan sistem sorogan, halaqah dan klasikal secara bertahap sesuai dengan kemampuan santri dalam menerima pelajaran. Tenaga pengajar di pondok pesantren Al-Falah ini kebanyakan lebih didominasi oleh anak muda yang punya kemampuan ilmu agama untuk mengajar pendidikan diniyah bersama kepengurusan pondok pesantren Al-Falah ustaż Yusuf Syamsudin.

Tantangan merupakan pelajaran yang berharga. Setidaknya itu yang dirasakan oleh para perintis pondok pesantren Al-Falah, cita-cita untuk membangun pondok pesantren yang berkualitas baik dari segi fisik maupun non fisik tidaklah semudah membalikkan telapak tangan, mengingat usianya yang masih muda tentunya butuh waktu yang lama untuk mencapai semua harapan itu. Pondok pesantren Al-Falah dari awal sampai sekarang dengan adanya dukungan dan perhatian pemerintah khususnya Kementrian Agama baik daerah maupun pusat, kini telah mempunyai lahan dan bangunan sendiri yang dekat dengan areal persawahan yang ada di pinggiran kampung, sehingga pengembangan pondok pesantren ini lebih leluasa dan lebih tenang jika dibandingkan sebelumnya yang masih berada di lingkungan Masjid Nurul Falah Desa Waimital Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat.

<sup>2</sup>Romadhon Tugiono, Ketua Yayasan Pondok Pesantren Al-Falah *Wawancara* Peneliti Tanggal 29 Februari 2012 di Kairatu.

## b) Letak Geografi Pondok Pesantren Al-Falah

Letak geografi daerah penelitian pondok pesantren Al-Falah ini di Desa Waimital Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat Propinsi Maluku dan merupakan pintu masuk dari tiga Kabupaten yakni Kabupaten Seram Bagian Barat (SBB), Kabupaten Seram Bagian Timur (SBT) dan Kabupaten Maluku Tengah (Malteng). Keberadaan pesantren ini sangat strategis untuk pengembangan pondok pesantren Al-Falah ke depan, karena Desa Waimital merupakan jalur transit yang sering dilewati kendaraan dari ketiga kabupaten tersebut, menuju ke Ibu Kota Provinsi. Adapun corak warna masyarakat yang ada di sekitar pondok pesantren ini adalah masyarakat agamis, 100% pemeluk agama Islam. Sehingga dukungan timbal balik antara pesantren dengan masyarakat sekitar sangat dirasakan oleh keduanya, baik secara langsung maupun tidak.

Pondok pesantren Al-Falah adalah satu-satunya pondok pesantren yang ada di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat, tepatnya terletak di jalan pontren Dusun Srimulyo Rt. 07 Rw. 01 Desa Waimital dan terletak di daerah pinggiran sawah<sup>3</sup>.

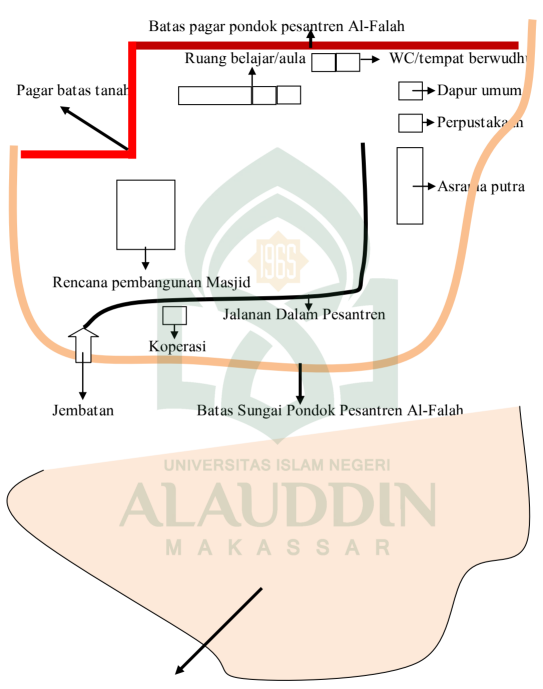
Untuk lebih jelasnya letak geografi pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat adalah sebagai berikut :

- 1. Sebelah utara berbatasan dengan tanah hak milik Bapak Suradi
- 2. Sebelah barat berbatasan dengan tanah hak milik Ibu Juminem
- 3. Sebelah selatan berbatasan dengan Sungai
- 4. Sebelah timur berbatasan dengan Sungai

<sup>3</sup>Naryo Mujahid, Pengasuh Pondok Pesantren Al-Falah *Wawancara* Peneliti Tanggal 28 Februari 2012 di Kairatu.

\_

# Denah Lokasi Pondok Pesantren Al-Falah



Pemukiman masyarakat sekitar pesantren

Dari denah di atas tergambar, bahwa masih belum adanya rumah kiai, rumah para pendidik, asrama putri dan Masjid. Ini karena keterbatasan dana dan lahan yang dimiliki pesantren ini, sehingga proses pembangunannya masih tertunda dan dalam proses rencana pembangunan. Untuk saat ini rumah kiai dan pendidik kebanyakan masih tinggal di lokasi yang dekat dengan pesantren Al-Falah, sehingga mereka tidak perlu waktu lama untuk datang bila ada jam mengajar di pesantren, namun ada sebagian kecil pembina kesantrian yang tinggal bersama santri di asrama putra. Para santri yang tidak mukim, mereka kebanyakan berasal dari Desa Waimital yang menjadi tempat dimana lokasi pesantren ini berada.

Pada dasarnya kondisi lahan pondok pesantren Al-Falah masih belum rata dan masih banyak yang bergelombang sehingga dalam proses pembangunannya butuh tanah uruk yang banyak disesuaikan dengan keberadaan lahan tanah yang lebih tinggi, kadang jika datang hujan lebat sebagian lahan di pesantren ini sering banjir sehingga menjadi salah satu penghambat bagi anak-anak untuk belajar, namun demikian keberadaan pesantren yang dekat dengan sungai dan berada di pinggiran areal sawah ini menjadi salah satu hiburan bagi santri-santri secara otomatis dapat melatih keterampilan mereka khususnya di bidang pertanian. Sebagaimana keterangan dari Bapak RW/wali santri berikut:

Memang kondisi lahan pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu, terletak di lahan tanah yang sedikit rendah sehingga mudah banjir jika musim hujan, dan ini menjadi satu kendala bagi santri untuk datang mengaji terutama mereka yang tidak tinggal di asrama karena rumah mereka berada jauh dari pesantren.<sup>4</sup>

Secara geografi pondok pesantren Al-Falah terletak didaerah agraris dengan masyarakat yang majemuk berpenghasilan utama beras dan sayur-mayur. Mereka

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Jahuri, Bapak RW/Wali Santri, *Wawancara* Peneliti Tanggal 28 April 2012 di Kairatu.

memanfaatkan lahan yang terlewati irigasi teknis. Sedangkan lahan yang tidak terlewati irigasi dimanfaatkan untuk perkebunan jeruk, kelapa, pohon jati dan lainlain. Dengan kondisi masyarakat yang 80% petani, 8% pengusaha, 7% pegawai negeri dan 5% pedagang.

- c) Visi, Misi dan Tujuan Berdirinya Pondok Pesantren Al-Falah
  - 1. Visi Pondok Pesantren Al-Falah
    - a) Terwujudnya pendidikan pesantren yang taat beragama, berakhlak mulia, cerdas, mandiri, berjiwa qur'ani dan menuju ketenangan lahir dan bathin.
    - b) Berprestasi, terampil, kreatif, berpengetahuan luas dan beradab.
    - c) Memelihara tradisi lama mencari yang terbaik di masa kini

### 2. Misi Pondok Pesanrten Al-Falah

Untuk mewujudkan visi yang telah ditetapkan, pondok pesantren Al-Falah memiliki lima misi yang akan di laksanakan yaitu:

- a) Mewujudkan pendidikan Islam yang berkualitas
- b) Menciptakan generasi muda yang berjiwa qur'ani
- c) Mewujudkan pendidikan Islam yang religius, bermoral dan bermartabat
- d) Menumbuhkan semangat belajar, disiplin, tertib, etos kerja yang tinggi dengan penuh percaya diri
- e) Berprestasi dalam bidang ilmu, seni, olah raga dan agama
- 3. Tujuan Berdirinya Pondok Pesantren Al-Falah
  - a) Untuk memenuhi kebutuhan dan tuntutan masyarakat tentang pentingnya pendidikan agama bagi generasi muda Islam.
  - b) Menciptakan kader generasi muda Islam yang mampu membaca al-Qur'an dengan fasih dan selalu mengikuti sunah rasul.

c) Sebagai perwujudan peran serta masyarakat dalam menunjang dan mendukung program pemerintah untuk mempercepat perwujudan dan pencerdasan kehidupan bangsa serta mengedepankan penghayatan dan pengamalan nilai-nilai agama dalam memperbaiki akhlak generasi muda Islam di masa yang akan datang.<sup>5</sup>

Berdasarkan tujuan di atas dapat dibuat sebuah kesimpulan, bahwa pondok pesantren Al-Falah mengandung tujuan, niat dan cita-cita luhur untuk mendidik dan membina calon pemimpin agar memiliki pengetahuan agama, *life skill,* wawasan luas, terampil dalam berbagai bidang, bermanfaat dan mampu menciptakan kondisi lingkungan yang harmonis dan ber*akhlakul karimah.* Oleh karena itu, dilihat dari segi tujuannya pesantren Al-Falah memiliki tujuan yang sama dengan tujuan pesantren pada umumnya, yaitu membentuk kepribadian muslim yang menguasai ajaran-ajaran Islam dan mengamalkannya, sehingga bermanfaat bagi, masyarakat dan negara.

Secara formal institusi tujuan berdirinya pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu yakni ikut serta membantu pemerintah dalam mencerdaskan kehidupan berbangsa dan bernegara, serta membantu membina masyarakat sekitar pondok pesantren dalam hal keberagaman aqidah dan turut serta membantu pemerintah dalam membangun bidang sosial kemasyarakatan, sosial ekonomi, sosial budaya, dan lain-lain.

Berdasarkan hasil wawancara peneliti tergambar bahwa, dalam tujuan ini secara implisit terkandung tanggungjawab warga negara untuk ikut serta dalam

 $<sup>^5 \</sup>mathrm{Yusuf}$  Syamsudin, Pengurus Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Penulis Tanggal 01 Maret 2012 di Kairatu.

mencerdaskan kehidupan berkebangsaan Indonesia yang berkepribadian pancasila dengan penjiwaan terhadap nilai sila pertama yaitu Ketuhanan Yang Maha Esa dan sila kedua Kemanusiaan Yang Adil dan Beradab. Di samping itu dapat dipahami bahwa, sasaran dari tujuan ini bukan semata-mata pada bidang pendidikan akan tetapi mencakup seluruh bidang kehidupan mulai dari sektor ekonomi, sosial, budaya dan lain sebagainya.

Dengan demikian, selain mendidik masyarakat yang berkepribadian dan beradab, pondok pesantren Al-Falah juga ingin mewujudkan masyarakat cerdas yang menguasai ilmu pengetahuan luas sehingga dapat bersaing dengan masyarakat lainnya. Dengan jalan ini akan lahir generasi cerdas yang terampil dan berakhlak mulia, dan generasi inilah yang akan menjadi contoh tauladan dalam mewujudkan masyarakat madani sebagaimana yang dicita-citakan oleh pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu.

## d) Anggaran

Pondok pasantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu selama ini masih mengandalkan sumbangan seadanya dari kewajiban santri membayar iuran bulanan dan donatur dari masyarakat, sebagai pengurusan administrasi dan beberapa keperluan lain. Namun untuk memajukan pondok pasantren ini dibutuhkan uluran tangan dari berbagai pihak untuk kemajuan kedepan terutama perhatian pemerintah dalam hal ini Kementrian Agama.

## e) Bidang Usaha Pontren

Searah dengan perkembangan tuntutan masyarakat sekitar pondok pesantren, maka pesantren ini selalu mengimbanginya dengan memegang prinsip "menjaga sesuatu yang lama yang baik dan mengambil sesuatu yang baru yang lebih baik".

## 1. Dalam Bidang Fisik

Dalam bidang fisik, meskipun berbekal dana yang serba terbatas, pondok pesantren Al-Falah berupaya mewujudkan sarana gedung dan perluasan lahan yang memadai sesuai dengan kebutuhan santri.

## 2. Dalam Bidang Non Fisik

Usaha untuk meningkatkan kemajuan dalam bidang non fisik adalah:

- a) Menggelar kegiatan pendidikan baik diniyah secara rutin saat sore dan malam hari
- b) Menggelar kegiatan pengajian umum bagi orang tua santri dan masyarakat sekitar pesantren setiap satu bulan sekali
- c) Mengadakan pengajian *weton* dua kali dalam seminggu bagi orang tua dan asatiż
- d) Mengadakan pengajian sorogan al-Qur'an bagi santri ba'da salat subuh
- e) Kegiatan exstra kurikuler yang bernuansa islami
- f) Kultum bagi santri ba'da salat maghrib sebelum proses belajar mengajar dimulai UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
- g) Penekanan kepada santri untuk menjalankan kewajiban salat lima waktu secara rutin
- h) Mengadakan pembacaan kitab manakib setiap malam sebelas bulan Hijriyah
- i) Kegiatan *khotmil qur'an bin nadhor* setiap dua minggu sekali
- j) Membentuk majlis ta'lim yang biasa digunakan masyarakat seperti pembacaan *kitab al-Barzanji, yasin* ataupun *manakib*
- k) Membentuk Persatuan Orang Tua Santri (POS) ataupun Organisasi Santri Intra Pesantren (OSIP)

- 1) Kegiatan penyantunan anak yatim setiap tanggal 10 Muharram
- m) Menghidupkan setiap datangnya Peringatan Hari-hari Besar Islam (PHBI) dengan kegiatan sosial maupun keagamaan ataupun kegiatan lainnya yang sesuwai dengan ciri khas pesantren.

## 3. Dalam Bidang Kurikulum Pelajaran

Mengingat pondok pesantren ini merupakan milik bersama, bukan milik seseorang atau milik kiai saja, maka kurikulum yang akan diajarkan kepada santri, dibuat secara bersama-sama oleh kepala bidang kurikulum dan kepengurusan pondok pesantren atau asatiż serta pimpinan pondok pesantren Al-Falah atau kiai. Mata pelajaran yang diberikan 100 % pelajaran agama, yang di ajarkan sesui dengan tingkat kelasnya masing-masing. Pada tabel di bawah ini dikemukakan nama-nama mata pelajaran sebagai berikut :

Tabel 2

Mata Pelajaran di Pondok Pesantren Al-Falah

|    | (Tingkat I)    | (Tingkat II)    | (Tingkat III)         | (Tingkat IV)    |
|----|----------------|-----------------|-----------------------|-----------------|
| No | Diniyah        | Diniyah         | Diniyah Wusto         | Diniyah Ulya    |
|    | Persiapan      | Awaliyah        | ノレい                   |                 |
| 1. | Akidah Ahlak   | Nahwu A S       | Imrity <sub>A</sub> R | Al-Fiyah        |
| 2. | Qur'an Hadis   | Shoraf          | Naeluroja             | I'anath ⊤olibin |
| 3. | Tadjwid        | Awamil          | Minahusaniyah         | Sirojut Tolibin |
| 4. | Praktek Sholat | Jurmiyah        | Kotrul Ghoes          | Jauhar Maknun   |
| 5. | Membaca al-    | Safinah tunajah | Minhajul Abidin       | Warokot         |

|     | Qur'an        |               |                |               |
|-----|---------------|---------------|----------------|---------------|
| 6.  | Sejarah Islam | Tijan Darori  | Takrib         | Sulamul       |
|     |               |               |                | Munawaroh     |
| 7.  | Alala         | Sulam Taufiq  | Fathul Muin    | Adimyati      |
| 8.  | Figih         | Hifzil Qur'an | Hifzil Qur'an  | Ihya Ulumudin |
| 9.  | Bahasa Arab   | Tarikhun Nabi | Bidaya Hidayah | Bidayatul     |
|     |               |               |                | Mujtahid      |
| 10. | Adab          | Ta'lim        | Bukhori Muslim | Hifzil Qur'an |
|     |               | Muta'lim      |                |               |
| 11. | Hafal Surah-  | Jawahirul     | Kaelani        | Faraidh       |
|     | Surah Pendek  | kalamiyah     |                |               |
| 12. | Khat Qur'an   | Mabadi Fiqih  |                | Alhikam       |

Dari tabel di atas, dapat dipahami bahwa semua kitab tersebut ditulis dalam bahasa Arab dan diajarkan kepada santri sesuai dengan tingkat kelasnya masingmasing, mulai dari tingkat pendidikan diniyah persiapan, kemudian lanjut di tingkat pendidikan diniyah awaliyah, wusto dan yang terakhir tingkat pendidikan diniyah ulya.

Santri baru dapat melanjutkan pendidikan dari tingkat kelas yang rendah ke tingkat pendidikan diniyah yang lebih tinggi, apabila ia sudah menamatkan mata pelajaran yang digelutinya sesuai dengan tingkat pendidikan dalam tebel di atas, dan pelulusannya pun tidak dapat ditentukan, semua tergantung dari berapa lama santri mampu menyelesaikan mata pelajaran tersebut sesuai dengan kemampuannya.

Adapun tingkatan kelas yang sekarang ini masih berjalan yakni tingkat I dan II, sedangkan tingkatan III dan IV adalah untuk menyiapkan santri-santri yang akan mendalami ilmunya dalam tingkatan tersebut.

### f) Sarana dan Prasarana

Untuk menunjang sistem pembelajaran di pesantren ini, maka sangat diperlukan sarana dan prasarana yang memadai dan dapat digunakan dalam proses pembinaan akhlak santri, namun mengingat usia pondok pesantren Al-Falah yang masih baru berkembang dan belum lama didirikan, yakni berdiri dari tahun 2003 hingga sekarang ternyata masih banyak sarana dan prasarana yang belum memenuhi standar. Akan tetapi hal itu tidaklah menyurutkan semangat para pengelola untuk terus berjuang dalam membangun pesantren Al-Falah kearah yang lebih baik .

Adapun sarana dan prasarana yang dimiliki oleh pondok pesantren Al-Falah saat ini meliputi empat ruang belajar, satu ruang aula (tempat pertemuan), satu ruang praktek ibadah, dua ruang toilet, dua ruang tempat berwudhu, satu unit perpustakaan, satu unit kantor, satu unit koperasi, tiga ruang asrama putra yang sangat sederhana, satu unit dapur, satu unit tempat pemandian dan satu unit komputer atau laptop.

Adapun data yang menunjukkan adanya faktor pendukung berupa *hardware* (perangkat keras) maupun *software* (perangkat lunak) sehingga proses pendidikan dan pembinaan akhlak santri di pondok pesantren Al-Falah, agar dapat terselenggara dengan baik akan ditampilkan pada tabel 3. Namun tampak adanya keterbatasan asrama bagi santri putra maupun putri, belum adanya Masjid dan lokasinya masih sangat terbatas seluas  $\pm$  4815 M² (Empat ribu delapan ratus lima belas meter persegi).

Saat ini pengurus yayasan dan pimpinan pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu telah melakukan terobosan-terobosan melalui Pemerintah Kementerian Agama dan istansi terkait lainnya, untuk penambahan bangunan ruang belajar, asrama, Masjid, pagar batas pondok pesantren dan lain-lain.

Sarana dan prasarana pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu terdapat pada tebel 3 berikut :<sup>6</sup>

Tabel 3 Sarana dan Prasarana Pondok Pesantren Al-Falah tahun 2010

| No  | Nama                           | Jumlah                       | Ket.   |
|-----|--------------------------------|------------------------------|--------|
| 1.  | Sebidang lahan                 | <u>+</u> 4815 M <sup>2</sup> |        |
| 2.  | Kantor pesantren               | 1 unit                       | 4x6 m  |
| 3.  | Asrama putra                   | 1 unit                       | 3 rg   |
| 4.  | Perpustakaan                   | 1 unit                       | 4x6 m  |
| 5.  | Koperasi                       | 1 unit                       | 4x6 m  |
| 6.  | Aula                           | 1 unit                       | 7x17 m |
| 7.  | Tempat praktek ibadah          | 1 unit                       | 2 rg   |
| 8.  | Komputer/Laptop                | 1 unit                       |        |
| 9.  | Gedung belajar M A K A S S A R | 1 unut                       | 4 rg   |
| 10. | Toilet                         | 1 unit                       | 2 rg   |
| 11. | Tempat berwudhu                | 1 unit                       | 4x4 m  |
| 12. | Dapur pesantren                | 1 unit                       | 3x6 m  |
| 13. | Tempat pemandian santri        | 1 unit                       | 3 rg   |

Sumber: Kantor Pengurus Pondok Pesantren Al-Falah tahun 2012

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Data Pengurus Pondok Pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu.

# g) Keadaan Santri dan Pendidik/Ustaż

### 1. Santri

Santri pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu hingga saat ini ada dua jenis, yakni santri mukim dan santri kalong. Pada masa tahun-tahun pertama berdirinya, santri belum diasramakan seperti sekarang, tetapi masih tinggal di rumah orang tua mereka dan pada tahun 2011 mulai dibangun satu unit asrama sebanyak tiga ruang 4x6 m yang dapat menampung santri sebanyak ± 30 orang. Sebagai awal berdirinya, asrama tersebut dibangun dengan bantuan Pemerintah Kementrian Agama Pusat.

Jumlah santri pondok pesantren Al-Falah saat ini mencapai 154 santri yang terdiri atas 57 santri putra dan 82 santri putri, sebagian kecil adalah santri mukim sebanyak 15 orang santri putra.

Tabel 4

Keadaan Santri Pondok Pesantren Al-Falah dari Tahun ke Tahun

| Tahun     | UNIVERSITAS IS | Wanita Wanita | Jimlah |
|-----------|----------------|---------------|--------|
| 2005/2006 | 86             | 80            | 176    |
| 2006/2007 | 82             | 98            | 180    |
| 2007/2008 | 91             | 109           | 200    |
| 2008/2009 | 74             | 91            | 165    |
| 2009/2010 | 65             | 75            | 140    |
| 2010/2011 | 62             | 70            | 132    |
| 2011/2012 | 72             | 82            | 154    |

Sumber: Kantor Pengurus Pondok Pesantren Al-Falah tahun 2012

Data pada tabel empat di atas menggambarkan kecenderungan menurunya jumlah santri sejak tiga tahun terakhir, baik santri putra maupun putri. Akan tetapi, pada tahun 2012 ini jumlah itu cenderung meningkat kembali. Ini berarti bahwa fluktuasi santri dari tahun ke tahun selalu mengalami perubahan, terkait dengan tinggi rendahnya minat masyarakat memasukkan anaknya di pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu.

### 2. Pendidik

Dari sisi tenaga pengajar, jumlah pendidik di pondok pesantren Al-Falah sebanyak 24 orang terdiri dari 13 orang laki-laki dan 11 orang perempuan. Latar belakang para pendidik di pesantren Al-Falah, secara umum lebih banyak didominasi oleh pendidik yang tidak memiliki latar belakang pendidikan pesantren. Pendidik yang memiliki latar belakang pendidikan pesantren hanya sedikit jumlahnya, padahal pesantren sangat membutuhkan tenaga pendidik yang berlatar belakang pendidikan pesantren agar proses pembelajaran dapat dilaksanakan dengan baik.

Namun demikian, pimpinan pondok pesantren Al-Falah mulai meningkatkan kualitas tenaga pendidiknya dengan mengadakan pemgajian weton setiap seminggu tiga kali dan dilaksanakan setelah salat isya, bagi para pendidik yang tidak berlatar belakang pendidikan pesantren hal ini sangat diutamakan untuk mengikutinya.

### h) Struktur Organisasi

Seperti halnya suatu lembaga lain, pondok pesantren Al-Falah juga memiliki struktur organisasi untuk menjalankan peran dan tanggung jawabnya, demi tercapainya visi dan misi yang sudah menjadi ciri khas dari pondok pesantren Al-Falah, sekaligus dalam menjalankan operasionalnya tidak saling tumpang tindih.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Data Santri dan Ustaż/Ustażah, Pondok Pesantren Al-Falah Kecamat Kairatu.

Kelembagaan organisasi pondok pesantren Al-Falah tersebut terdiri atas empat unsur, yaitu pengurus yayasan, pimpinan atau kiai, ketua umum organisasi dalam pesantren yang disebut pengurus dan kepala-kepala bidang. Struktur organisasi dapat dilihat pada lampiran 4.

Tugas pengurus yayasan adalah sebagai pelindung dan melakukan terobosanterobosan untuk pengembangan pesantren ke arah yang lebih baik, khususnya di
bidang fisik atau mengadakan kerjasama dengan organisasi sosial lain yang bergerak
di bidang pendidikan dan keagamaan, tugas pimpinan atau kiai adalah sebagai figur
bagi santri atau pengasuh dalam proses pendidikan yang ada di pondok pesantren
dan menetapkan kebijaksanaan mengenai pelaksanaan atau penyelenggaraan
pendidikan yang ada di dalamnya dan bekerjasama dengan seluruh unsur yang ada
dalam pengurus yayasan. Tugas ketua umum atau pengurus yang dibentuk dalam
organisasi pesantren Al-Falah adalah bertanggungjawab terhadap ketentuanketentuan proses pendidikan yang telah disepakati bersama, menjalankan tertib
administrasi, menjalankan organisasi dengan baik dan memelihara atau
memanfaatkan sarana dan prasarana milik pesantren.

Tugas pelaksana dari masing-masing bidang adalah membantu ketua umum atau pengurus untuk membina dan mengembangkan pendidikan dan pengajaran yang dikembangkan di pondok pesantren serta menata administrasi pendidikan di pondok pesantren dengan baik. Untuk itu dalam setiap unsur harus dapat menjalankan tugasnya masing-masing, mulai dari perencanaan kinerja kegiatan sampai evaluasi hasil akhirnya. Adanya pembagian tugas dan tanggungjawab ini, diharapkan dalam menjalankan kinerjanya dapat pula jelas tanggungjawabnya.

### Gambaran Pembinaan Akhlak Santri Pondok Pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat

Lembaga pendidikan pondok pesantren dikenal dengan lembaga pendidikan tradisional (kuno) seperti yang terlihat pada beberapa pondok pesantren yang eksklusif lain dan menutup diri terhadap kemajuan pendidikan modern. Tujuan utamanya adalah untuk memberikan pemahaman, penghayatan, pengamalan ajaran Islam, dan menekankan pentingnya moral agama Islam sebagai pedoman dalam bermasyarakat sehari-hari. Pendidikan pesantren juga merupakan lembaga sosial yang mendidik generasi agamis, yang dalam kehidupan sehari-hari berada dalam nuansa keagamaan dan peribadatan.

Demikian pula yang terdapat dalam pondok pesantren Al-Falah. Salah satu upaya untuk mengantisipasi hal ini, maka selain nilai-nilai di atas berlaku pula aturan bagi santri yang harus dipatuhi. Aturan tersebut dibuat tetap berpedoman pada nilai-nilai ajaran agama yang atauran tersebut di atas dilanggar atau dipatuhi, maka akan diberikan nasihat atau hukuman.

Dari hasil observasi dan wawancara peneliti, Pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu dalam memberikan pembinaan akhlak terhadap santri menggunakan dua aspek, gambaran pembinaan akhlak santri tersebut dapat dipaparkan sebagai berikut :

#### a) Akhlak Terhadap Allah

Akhlak terhadap Allah dapat diartikan sebagai sikap atau perbuatan yang seharusnya dilakukan oleh manusia sebagai makhluk, kepada Tuhan sebagai khalik.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Samsul Nizar, *Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka Tentang Pendidikan Islam* (Cet. I; Jakarta: Kencana, 2008), h. 70.

Sikap atau perbuatan tersebut memiliki ciri-ciri perbuatan *akhlaki*. Metode yang dilakukan oleh pondok pesantren Al-Falah dalam menanamkan nilai-nilai akhlak kepada Allah yang sesungguhnya akan membentuk pendidikan keagamaan. Diantra nilai-nilai ketuhanan yang sangat mendasar diajarkan adalah:

#### 1. Pendidikan Ibadah

Penanaman pendidikan dengan metode ibadah dan pemgamalan akan pentingnya beribadah kepada Allah merupakan kewajiban yang harus dilaksanakan oleh setiap santri di pondok pesantren Al-Falah, hal ini merupakan salah satu penekanan yang diberikan oleh pendidik di pondok pesantren Al-Falah dengan cara memberikan bimbingan tentang pentingnya menjalankan salat lima waktu, membaca al-Qur'an dan berpuasa di bulan suci ramadan.

Metode ibadah ini diajarkan kepada santri ketika belajar dalam kelas, melalui pelajaran tuntunan ibadah bagi santri pemula, mabadi fiqih, safinatunajah dan takrib bagi santri yang lebih tinggi tingkatannya. "Mata pelajaran tersebut dapat dilihat pada tabel 2". Sementara untuk praktek ibadah salat biasanya selalu ditekankan pada saat salat berjamaah bersama di pesantren, membaca al-Qur'an saat jam pelajaran di kelas maupun kegiatan tadarus al-Qur'an bersama yang di adakan setiap dua minggu sekali di pondok pesantren Al-Falah dan membuat daftar absen bagi santri yang tidak mukim untuk menjalankan ibadah salat, membaca al-Qur'an di rumah yang ditanda tangani oleh orang tua untuk diketahui oleh wali kelas.

Alhamdulillah, semenjak anak saya menuntut ilmu di pesantren Al-Falah ia mendapatkan bimbingan dari para ustaz dan telah menunjukkan banyak perubahan terutama dalam menjalankan ibadah salat, membaca al-Qur'an dan puasa di bulan ramadan.<sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Jahuri, Orang Tua Santri, *Wawancara* Tanggal 28 April 2012 di Kairatu.

Selain pernyataan di atas, hal tersebut diakui juga oleh beberapa santri yang belum lama masuk di pesantren ini, diantaranya Yudi Safrian, ia mengatakan :

Dengan pembiasaan salat lima waktu secara rutin dan suasana pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu, aku seakan mendapatkan suasana baru di pesantren ini. Padahal dulu sebelum aku masuk di pesantren Al-Falah aku sering bermalas malasan, karena menganggab ibadah salat itu tidak begitu penting. Alhamdulilah setelah aku masuk dan mendapatkan pendidikan di pesantren Al-Falah, dalam waktu yang belum begitu lama aku semakin giat untuk beribadah kepada Allah. Di pesantren ini aku diberikan pemahaman akan pentingnya tidak meninggalkan salat dan melaksanakannya tepat waktu, serta melatih diri agar selalu menjalankan sunnah Rasulullah saw., baik itu dilingkungan pesantren atau pun di luar pesantren.

Hal tersebut dikuatkan dengan pernyataan ustazah berikut:

Alhamdulillah sejauh ini pelaksanan ibadah terutama ibadah wajib bagi santriwan maupun santriwati baik dari segi tata cara pelaksanaannya terlihat tidak mengecewakan. Metode penekanan untuk menjalankan ibadah ini sudah dapat diamalkan oleh santri walaupun masi ada yang kurang paham, baik dari segi tata cara dan bacaannya, hal ini terlihat dari santri-santri yang masih baru dan santri yang masi dalam tahap awal terutama mereka yang masih di bawah usia 10 tahun, sehingga dengan pembinaan yang dilakukan secara terus menerus hal tersebut dapat diatasi.<sup>11</sup>

Dari hasil observasi dan wawancara peneliti, tergambar bahwa pendidikan ibadah di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu terimplementasi dengan baik, walaupun belum seratus persen dilaksanakan oleh santri, terutama bagi santri pemula. Oleh karena itu diharapkan pembiasaan dan pelaksanaan ibadah serta penekannannya, harus di pertahankan dan ditingkatkan kualitasnya secara terus menerus oleh para pembina.

<sup>11</sup>Sururim Marfu'ah, Ustażah Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Peneliti Tanggal 03 April 2012 di Kairatu.

 $<sup>^{10}\</sup>mathrm{Yudi}$ Safrian, Salah Satu Santriwan Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Tanggal 02 April di kairatu.

Sebagai lembaga pendidikan berbasis agama, pesantren Al-Falah merupakan bagian dari pusat penggemblengan nilai-nilai akhlak dari tradisi penyiaran agama Islam. dengan menyediakan kurikulum yang berbasis agama, pesantren ini menjadi harapan masyarakat untuk melahirkan alumni yang kelak diharapkan mampu menjadi figur yang mapan dan mampu memainkan peranannya pada masyarakat secara umum terutama dalam hal menyinergikan kepercayaan masyarakat sekitar dengan tradisi pesantren secara terus-menerus kearah yang lebih baik.

Pendidikan agama dan spiritual akhlak termasuk bidang yang harus mendapat perhatian penuh oleh pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu terhadap santri-santrinya. Pendidikan dan spiritual yang bersifat naluri yang terdapat pada anak-anak melalui bimbingan agama yang sehat dan mengamalkan ajaran agama Islam merupakan suatu keharusan yang selalu diprogramkan di pesantren ini, terutama ibadah salat dan upacara Peringatan Hari-hari Besar Islam (PHBI) juga membekali anak dengan pengetahuan agama agar paham dengan tradisi dan kebudayaan Islam secara baik.

Dari hasil observasi peneliti, dapat dikatakan bahwa pembinaan akhlak santri di pondok pesantren Al-Falah dengan metode ibadah dapat dilaksanakan dengan baik. Hanya saja santri baru menjalankan ibadah yang bersifat wajib, sementara untuk menjalankan ibadah sunnah misalnya salat sunnah malam, puasa sunnah senin kamis dan salat sunnah rawatib ini belum diamalkan dengan baik oleh santri. Hal itu dapat dilihat dari kebiasaan santri setelah salat jamaah magrib di pesantren, mereka langsung menuju ruang belajar dan langsung pulang atau kembali di asrama setelah menjalankan salat isya'. Santri juga jarang melaksanakan salat sunnah malam

ataupun puasa sunnah senin kamis, ini karena tidak ada penekanan dari pihak pendidik kepada santri untuk mengamalkan ibadah sunnah.

Para pendidik di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu lebih banyak menekankan pendidikan ibadah yang bersifat wajib kepada santri dari pada ibadah sunnah, kecualai salat sunnah tarawih di bulan ramadan ini sangat ditekankan untuk diamalkan. Sebagaimana ungkapkan pengurus pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu berikut:

Memang diakui bahwa pembinaan ibadah di pondok pesantren ini, masih terbatas kepada pembinaan ibadah yang bersifat wajib dan belum terlalu menekankan terhadap pembinaan yang bersifat ibadah sunnah, hal ini dikarenakan pendidikan di pondok pesantren Al-Falah masi dalam tahap perintisan, sehingga kami tidak terlalu menekankan terhadap ibadah yang bersifat sunnah karena dikhawatirkan santri merasa terlalu ditekan dengan hal tersebut karena akidahnya belum kuat, tetapi kami hanya menganjurkan bahwa ibadah sunnah pun bisa di kerjakan oleh santri untuk menambah amal ibadah terutama ibadah salat sunnah tarawih. 12

Nilai akhlak adalah hal yang utama ditekankan kepada santri di pondok pesantren Al-Falah. Dengan pemahaman yang baik diharapkan membawa hasil yang sama dalam pengamalannya. Dari beberapa wawancara yang peneliti lakukan, semuanya mengakui pentingnya pembinaan akhlak, bahkan hal ini menjadi faktor yang paling utama yang harus dikedepankan di pondok pesantren Al-Falah. Karena begitu pentingnya pembinaan akhlak ini, diharapkan agar santri dapat membentingi diri mereka dari arus pergaulan, menjadikan diri mereka lebih memahami etika dan membawa diri mereka menjadi seorang muslim yang seutuhnya. Itulah sebabnya, agama Islam yang didakwahkan oleh Nabi Muhammad saw., pada hakikatnya tidak terlepas dari misinya untuk menyempurnakan akhlak.

-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Yusuf Syamsudin, Pengurus Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Peneliti Tanggal 01 Maret 2012 di Kairatu.

Dalam sebuah hadis Rasululah saw bersabda:

#### Artinya:

Dari Abu Hurairah berkata: Rasulullah saw. bersabda: sesungguhnya aku diutus (oleh Allah) untuk menyempurnakan akhlak mulia. (HR. Ahmad).<sup>13</sup>

Hal ini dikuatkan dari pernyataan santriwan Ahmad Rifa'i:

Selama aku menuntut ilmu di pondok pesantren ini, aku selalu diberikan pembinaan akhlak, baik dari ustaz ataupun pembina. Dengan begitu, mereka memberikan pemahaman tentang pentingnya ibadah dan tidak bersikap yang tidak sesuai dengan ajaran agama.<sup>14</sup>

Sejalan dengan pernyataan dari orang tua santri:

Alhamdulillah setelah anak saya menuntut ilmu di pesantren ini, saya jadi tidak khawatir akan akhlak anak saya. Saya merasa bersyukur dia memperoleh pembinaan yang baik dipesantren ini, sehingga saya merasa yakin anak saya tidak akan terkontaminasi dengan pergaulan bebas yang banyak terjadi di sekolah-sekolah di luar pondok pesantren. Selama ini anak saya selalu menampakkan sopan santun yang lebih baik, lebih mandiri dalam menjalankan ibadah. <sup>15</sup>

Akan tetapi dari hasil observasi dan wawancara peneliti, terlihat dari segi pengamalan akhlak santri masih terdapat beberapa kebiasaan sebagian santri yang kurang baik, yang diperlihatkan oleh sebagian kecil santri.

Hal ini diakui oleh pembina kesantrian sendiri:

Walaupun pemahaman akhlak telah diperoleh dalam proses pembelajaran di kelas maupun di luar kelas, tetapi masih dirasakan kurangnya pembinaan kami dalam mengantisipasi tingkah laku sebagian kecil santri yang kurang baik. Misalnya beberapa sikap santri yang kurang menghormati yang lebih senior,

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Abu Abdullah Ahmad bin Hanbal, *Ibid*, h. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Ahmad Rifa'i, Santri Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Peneliti Tanggal 20 April 2012.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Suliyanto, Orang Tua Santri, *Wawancara* Peneliti Tanggal 06 April 2012 di Kairatu.

kurang menyayangi yang lebih muda, sering terlambat dan malas belajar, serta kurangnya sikap menghargai guru. Oleh karena itu, diharapkan selalu ada pembinaan yang selalu dapat menjadi filter setiap melakukan perbuatan yang kurang baik. 16

Selain itu, menurut Wahyono kurangnya pengamalan akhlak dari beberapa santri juga karena keterbatasan interaksi antara pendidik dengan santri. Juga termasuk kurangnya pemahaman tentang visi dan misi pesantren oleh beberapa pembina, sehingga secara tidak langsung membawa dampak yang kurang baik dalam pembinaan akhlak santri.<sup>17</sup>

Dari sekian banyak wawancara yang peneliti lakukan, dapat digambarkan bahwa pembinaan akhlak santri di pesantren Al-Falah dirasa sudah baik, hanya saja metode yang digunakan dalam membina akhlak santri perlu di tingkatkan secara terus menerus sehingga santri menjadi paham dan punya kesadaran untuk berbuat kebaikan.

Walau dari teori dan praktek dalam pembinaan akhlak yang diperoleh sudah baik, tetapi jika dibarengi dengan penyampaian yang kurang baik dan kurang menyentuh hati, hal ini dapat menimbulkan kurangnya kesadaran dari diri santri untuk mengamalkannya. 18

Oleh karena itu, dari analisa peneliti menunjukkan bahwa wujud pelaksanaan pendidikan akhlak di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat berjalan dengan baik, hanya saja dalam proses pembinaannya perlu peningkatan metode pembinaan akhlak secara kontinyu agar nilai-nilai spiritual yang diajarkan kepada santri lebih terarah. Jadi, tidak hanya sekedar ditegur

<sup>17</sup>Wahyono, Ustaż Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Peneliti Tanggal 05 April 2012 di Kairatu.

 $<sup>^{16} \</sup>mathrm{Sumaryono},$  Pembina Organisasi Santri, *Wawancara* Peneliti Tanggal 07 April 2012 di Kairatu.

 $<sup>^{18} \</sup>rm Nur$  Hadi Darmawan, Santri Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Peneliti Tanggal 06 April 2012 di Kairatu.

dan dinasehati saja jika melakukan sikap yang kurang baik. Tetapi, diharapkan adanya pembinaan yang lebih mengarah pada pembinaan hati bagi para santri, dengan begitu diharapkan nilai-nilai akhlak yang diajarkan di pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu tidak hanya sebatas pemahaman dan keyakinan pada diri santri tetapi sudah sampai kepada pemahaman atas kesadaran bagi santri untuk mengamalkannya.

#### 2. Menanamkan Rasa Syukur

Dalam menanamkan rasa syukur kepada santri, para pendidik menanamkan materi pembelajaran di kelas, materi siraman rohani, pemberian nasehat dan arahan bagi santri agar terbina keyakinan mereka untuk selalu bersyukur dalam menuntut ilmu di pesantren Al-Falah. Karena ustaż di pesantren ini mengatakan bahwa, para santri yang masuk belajar di pesantren adalah orang-orang yang telah mendapat hidayah dan dipilih oleh Allah untuk menjalankan kewajibannya di muka bumi sebagai khalifah.

Olehnya itu, semua ini haruslah disyukuri oleh santri dengan cara membina dan membiasakan diri bagi para santri untuk mengadakan acara syukuran bersama pada saat memulai proses pembelajaran di awal tahun, mengadakan acara syukuran disetiap selesai menghatamkan kitab pelajaran dan mengadakan acara syukuran disetiap akhir tahun atau *haflah akhirusanah*. Dan santri harus membiasakan diri untuk bersyukur dengan cara membaca do'a disetiap memulai pelajaran di kelas, serta mengakhirinya dengan membaca do'a akhir pelajaran. Santri juga diajari agar selalu bersyukur bila mendapat nikmat dari Allah swt., dengan mengucapkan Alhamdulillah. Secara nyata dari pembinaan tersebut dapat dilihat pengamalannya,

bahwa santri secara umumnya telah mengamalkan nilai-nilai rasa syukur tersebut dalam kesehariannya. Sebagaimana pernyataan ustaż Yusuf Syamsudin berikut :

Rasa syukur yang diajarkan kepada santri, merupakan sikap penuh rasa terima kasih dan penghargaan, dalam hal ini atas segala nikmat dan karunia yang tidak terbilang banyaknya yang dianugerahkan Allah kepada santri. Bersyukur sebenarnya sikap optimis dalam hidup santri, senantiasa mengharap kepada Allah. Karena itu bersyukur kepada Allah hakikatnya bersyukur kepada diri sendiri, karena manfaat yang besar akan kembali kepada yang bersangkutan. <sup>19</sup>

Dari hasil observasi peneliti, terlihat bahwa penanaman rasa syukur ini telah diterapkan oleh para pendidik kepada santri pondok pesantren Al-Falah, dengan cara mempraktikkan secara langsung setelah mendapat bimbingan dari para pendidik. sehingga wujud pelaksanaan penanaman dan pengamalan rasa syukur kepada Allah atas apa yang diberikan kepadanya dapat terlaksana dengan baik.

#### 3. Menanamkan Sifat Sabar

Para pendidik di pondok pesantren Al-Falah selalu menanamkan sifat sabar kepada santri, dengan cara memberikan nasihat untuk bersabar ketika belajar di kelas, bersabar selama menuntut ilmu, bersabar dengan peraturan yang diterapkan di pesantren dan bersabar bila makan seadanya bagi santri yang mukim, serta bersabar ketika mendapat ujian dari Allah swt.

Pendidik di pesantren ini mengajarkan bahwa faktor lamanya santri menuntut ilmu di pesantren, haruslah menjadikan santri lebih bersabar dalam menjalaninya, karena dibalik kesabaran itu pasti ada hikmahnya, walaupun ternyata masih ada santri yang kurang sabar dalam menjalani pendidikan di pesantren Al-Falah. Hal itu disebabkan karena santri tersebut sering bermalas-malasan dan merasa malu belajar dengan anak yang di bawah usianya, karena merasa telah tumbuh dewasa. Ada juga

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Yusuf Syamsudin, Pengurus Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Peneliti Tanggal 01 Maret 2012 di Kairatu.

santri yang masuk di pesantren karena pingin ikut beramai-ramai mengaji bersama teman-temannya, tetapi karena santri merasa tidak kuat dengan peraturan yang diterapkan di pesantren, merekapun pindah di tempat pengajian lain yang ada di luar pesantren.

Di sisi lain, suatu kesabaran bagi santri yang diajarkan pendidik di pondok pesantren Al-Falah juga dialami oleh para santri yang tinggal di asrama. Mereka merasa ada kenikmatan tersendiri ketika makan bersama-sama dengan sesama santri di pesantren, walaupun makan dengan menu makanan yang tidak sesuai dengan selera mereka tapi menurut mereka sungguh sangat menyenangkan dan mengandung berkah.<sup>20</sup> Sebagaimana pernyataan ustaz Naryo Mujahid berikut:

Sifat sabar yang diajarkan di pesantren Al-Falah, yaitu agar santri tabah menghadapi segala kepahitan hidup, besar dan kecil, lahir dan batin, fisiologis maupun psikologis, karena keyakinan yang tak tergoyahkan bahwa kita semua berasal dari Allah dan akan kembali kepada-Nya. Jadi, sabar adalah sikap batin yang tumbuh karena kesadaran akan asal dan tujuan hidup, yaitu Allah swt.<sup>21</sup>

Dari hasil observasi dan wawancara peneliti bahwa, pada dasarnya nilai kesabaran dan kesyukuran santri lebih banyak dilakukan oleh santri yang tinggal di asrama dan santri yang sudah lamu masuk di pesantren. Oleh karena itu, walaupun kondisi pondok pesantren terdiri dari sarana dan prasarana yang masih sederhana, namun santri tetap membiasakan diri untuk bersabar dan mensyukuri fasilitas yang ada, selama menuntut ilmu di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu. Hal ini tentunya diharapkan adanya dukungan dan pembinaan yang tetap menanamkan sifat kesabaran bagi santri secara terus menerus agar semakin terbina akhlak mereka.

<sup>21</sup>Naryo Mujahid, Pengasuh Pondok Pesantren Al-Falah *Wawancara* Peneliti Tanggal 28 Februari 2012 di Kairatu.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Menurut Dwi Septian Hidayat, Agus, Pujiono dan Maryono, Santri yang Tinggal di Asrama, *Wawancara* Peneliti Pada Tanggal 27 Maretl 2012 di Kairatu.

#### b) Akhlak Terhadap Sesama Manusia

Banyak sekali rincian yang dikemukakan al-Qur'an berkaitan dengan perlakuan terhadap sesama manusia. Petunjuk mengenai hal ini bukan hanya dalam bentuk larangan melakukan hal-hal negatif seperti membunuh, menyakiti badan, atau mengambil harta tanpa alasan yang benar, melainkan juga kepada menyakiti hati dengan jalan menceritakan aib seseorang dibelakangnya, tidak peduli aib itu benar atau salah.

Pondok pesantren Al-Falah dalam menjalankan pendidikan, nilai-nilai akhlak terhadap sesama manusia yang diajarkan oleh pembina terhadap santri dapat dipaparkan sebagai berikut:

#### 1. Menanamkan Sifat Jujur

Penanaman sifat jujur bagi santri yang diajarkan oleh para pendidik di pesantren Al-Falah adalah, memberikan nasihat tentang masalah kejujuran ketika belajar di kelas maupun ketika melakukan kesalahan dan santri dilarang berbohong. Misalnya santri disuruh menjalankan salat lima waktu dan membaca al-Qur'an di rumah, kemudian setelah mereka selesai belajar di kelas, santri ditanya tentang salat dan bacaan al-Qur'annya, jika tugas tersebut tidak dijalankan di rumah maka akan diberikan sanksi. Pemberian sanksi bagi santri yang melanggar ini ditekankan oleh para pendidik, agar santri belajar jujur dan tidak boleh berbohong karena bohong itu adalah dosa.

Para ustaż di pesantren ini juga mengajarkan bahwa jika santri berbohong dan tidak jujur selama menuntut ilmu, maka ilmu yang dipelajarinya tidak akan berkah dan tidak bermanfaat. Dengan pemberian nasihat dan penekanan sanksi bagi santri yang berbohong tersebut, maka pada diri santri mulai tertanam sifat kejujuran.

Misalnya di saat ada santri yang kehilangan barang maka santri yang menemukan barang tersebut telah mengembalikan kepada santri yang kehilangan. Para pendidik di pondok pesantren Al-Falah ini juga menekankan kepada santri, agar selalu menjunjung tinggi nilai-nilai kejujuran, baik ketika ia berada di pesantren, ketika berada di rumah ataupun ketika berada di masyarakat.

Dari observasi dan wawancara peneliti, nilai kejujuran telah diamalkan oleh sebagian besar santri. Mereka lebih memilih jujur untuk mengakui kesalahan yang telah mereka lakukan, apakah itu mengakui kesalahannya ketika tidak masuk belajar tanpa izin dan mengakui kesalahannya ketika mereka melanggar tata tertib yang ada di pondok pesantren.

Sebagaimana keterangan dari santri pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu berikut :

Suatu hari kami tidak masuk mengaji karena saya melanggar peraturan pesantren dan berbohong sama orang tua, kebetulan kami santri kalong yang datang dan pulang setelah belajar di pesantren. Suatu saat kami bertiga pamit kepada orang tua untuk izin mengaji dan karena asyik bermain kami jatuh dari motor, sehingga kami tidak dapat masuk belajar di pesantren. Lalu ustaz menanyakan alasan ketidak masukan kami, maka kami jujur menyampaikan bahwa kami jatuh dari motor di desa tetangga mungkin karena kami berbohong sama orang tua.<sup>22</sup>

Dari observasi dan wawancara peneliti, terdapat sebagian kecil santri yang menampakkan sikap lebih memilih tidak jujur dalam persoalan hukuman, karena tidak menaati peraturan atau tata tertib di pesantren.

Sebagaimana pernyataan santriwan/santriwati berikut:

Jika dikatakan nilai kejujuran yang utama diajarkan dalam lingkungan pondok pesantren Al-Falah. Maka dalam pengamalannya, nilai kejujuran ini belum

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Nur Hadi Darmawan dan Rizky Santri Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Peneliti Tanggal 20 Aprili 2012 di Kairatu.

kami laksanakan dengan baik. Hal ini dapat terjadi karena untuk menghindari hukuman atas pelanggaran yang telah kami lakukan. Menurut kami peraturan di pesantren terlalu keras. Sehingga membuat kami lebih senang berbohong dari pada harus mendapat hukuman.<sup>23</sup>

Hal ini juga sesuai dengan pernyataan ustaż Rohmat berikut:

Pada dasarnya santri memegang teguh kejujuran, tetapi terkadang masih terdapat juga santri yang melanggar aturan pondok pesantren, dan masih adanya kasus kehilangan barang dan malas belajar. Akan tetapi, setiap kasus selalu dicarikan solusinya, agar kejadian-kejadian serupa dapat diminalisir dan tidak terulang kembali dengan lebih meningkatkan pembinaan, kedisiplinan, dan pembiasaan akhlak yang baik.<sup>24</sup>

Dari pernyataan di atas, peneliti menganalisis bahwa nilai kejujuran telah diamalkan oleh santri. Walaupun ada beberapa persoalan atau kasus kehilangann barang dan santri yang malas belajar, peneliti beranggapan bahwa kasus demikian adalah kasus yang tidak hanya terjadi di pondok pesantren Al-Falah saja. Hal ini adalah fenomena umum bagi seluruh lembaga pendidikan agama maupun lembaga pendidikan umum lainnya. Dengan demikian, diharapkan kepada pihak yang berkewajiban dan bertanggung jawab dalam satu lembaga pendidikan agar dapat mencarikan solusi terbaik bagi lembaganya agar kasus demikian dapat dihilangkan, paling tidak dapat diminalisir.

#### 2. Menanamkan Sifat Amanah

Para pendidik mengajarkan nilai-nilai amanah kepada santri ketika belajar dalam kelas, dengan cara memberikan nasihat agar menjalankan amanah bila diberikan tugas oleh orang tua maupun ustaz. Misalnya dengan menjaga nama baik

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Yayuk Sholehah, Tika Aprilia, Tutik dan Ibnu zihab, Santriwan dan Santriwati Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Peneliti Tanggal 15 April 2012 di Kairatu.

 $<sup>^{24}</sup>$ Rohmat, Ustaz Pondok Pesantren Al-Falah,  $\it Wawancara$  Peneliti Tanggal 29 Maret 2012 di kairatu.

pesantren, menjaga amanah apabila dititipin barang, menjaga kebersihan kelas, menjalankan amanah ketika diberikan tugas untuk menjadi ketua kelas, menjaga amanah ketika dipilih menjadi ketua organisasi santri dan menjaga keamanan di lingkungan pesantren.

Hal ini dinyatakan oleh beberapa santri berikut :

Insya Allah amanah yang diberikan kepada kami baik sebagai ketua organisasi santri, ketua kelas dan menjaga nama baik pesantren dapat kami laksanakan. Karena ustaz mengajarkan bahwa amanah itu adalah pemberian dari Allah untuk menguji sejauh mana tingkat kejujuran dan kesabaran kita dalam menjalankan amanah dan tanggungjawab sebagai seorang santri.<sup>25</sup>

Hal senada disampaikan juga oleh beberapa pembina, antara lain Uswatun Hasanah, Sururim Marfu'ah, Iin Nursiam dan Eka Asprinda:

Sejauh ini, amanah yang telah diajarkan oleh pendidik kepada para santri di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu, telah dijalankan oleh santriwan dan santriwati sesuai yang diamanahkan kepada mereka dengan penuh tanggungjawab.

Dari observasi dan wawancara peneliti, santri pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu dapat menjalankan amanah yang diberikan kepadanya, dengan melaksanakan tanggungjawab yang diamanahkan kepada mereka. Dengan begitu, dapat dikatakan bahwa santri pondok pesantren Al-Falah telah melaksanakan amanah dengan baik.

#### 3. Membangun Karakter *Tawādu*'

Nilai *tawādu*' di pondok pesantren Al-Falah telah diajarkan oleh para pendidik di dalam kelas dengan cara mengajarkan kitab-kitab akhlak seperti Alala, Ta'lim Muta'lim dan Bidayah Hidayah. Yang didalamnya mengandung pelajaran

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Dwi Septian Hidayat, Jamal Arbi, Nur Huda, Septy Rinayu, Khomsatun Khasanah, Ninik Rahma Dianti, Isti Qomah, Bayuk Sudarmaji, Para Santriwan/Santriwati Pondok Pesantren Al-Falah, Wawancara Peneliti Tanggal 20 Maret 2012 di Kairatu.

tentang nilai-nilai *tawādu*' dan para ustaż juga selalu memberikan nasehat agar menghormati orang yang lebih tua dan menyayangi kepada yang lebih muda. Nilai-nilai *tawādu*' tersebut sebagian besar telah diamalkan oleh santri dengan baik. Santri terkesan hormat kepada pembina atau ustaż dan menampakkan kerendahan hati bagi mereka yang memiliki kelebihan harta, mereka selalu menampakkan penghormatan kepada ustaż pada saat proses belajar mengajar di kelas dan tidak sombong terhadap ilmu yang dimilikinya.

Dari hasil observasi peneliti bahwa nilai *tawādu*' telah diamalkan oleh santri, namun masih ada sebagian kecil santri yang belum mengamalkannya dengan baik. Hal ini dilakukan oleh santri yang masih baru belajar, yang belum paham dengan pelajaran yang diberikan kepadanya dan belum beradaptasi dengan kondisi pondok pesantren serta tidak disiplin dalam mentaati peraturan. Oleh karena itu kepada pembina, terlebih para pembina kesantrian harus tetap memberikan nasihat dan penekanan akan pentingya sikap *tawādu*' dan kemuliaannya.

Hal tersebut diakui oleh ustażah Iin Nursiam yang menyatakan:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Jika ditinjau dari sikap *tawādu*' para santri, maka pengamalan nilai *tawādu*' dapat dikatakan berjalan dengan baik. Sejauh ini santri yang dikatakan memiliki kepandaian yang lebih dari rekan-rekannya tidak menyombongkan diri dengan kepandaiannya, merendahkan diri walaupun memiliki orang tua yang kaya atau berpangkat, atau santri yang berasal dari keluarga yang berkecukupan namun mereka dapat memposisikan dirinya sederajat. Artinya mereka adalah saudara sesama muslim, saudara seiman, saudara dalam lingkungan pesantren dan saudara yang senasib seperjuangan dalam menuntut ilmu di pondok pesantren Al-Falah. Selain itu santri juga masih menghormati ustaż dan ustażah.<sup>26</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Iin Nursiam, Ustażah/Pembina Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Peneliti Tanggal 10 April 2012 di Kairatu.

Jadi dari analisa peneliti, pada dasarnya sebagian kecil santri yang masih belum dapat mengamalkan nilai-nilai *tawādu*' tersebut dikarenakan mereka masih baru belajar dan belum dapat beradaptasi dengan kondisi pesantren. Akan tetapi hal tersebut tidak menjadi kendala yang berarti dalam hubungan kebersamaan dan ukhuwah mereka yang senasib seperjuangan dalam lingkungan pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu.

Dengan begitu dapat dianalisis bahwa, proses pembinaan dan penanaman nilai-nilai akhlak di pondok pesantren Al-Falah berlangsung dengan baik. Menurut pengamatan peneliti, pembinaan akhlak kepada Allah maupun akhlak kepada sesama manusia yang diajarkan di pesantren Al-Falah dengan metode ibadah, kesyukuran, kesabaran, kejujuran, amanah dan *tawādu* yang menjadi tolak ukur penelitian ini telah diamalkan dengan baik oleh santri. Akan tetapi, masih ada sebagian kecil dari santriwan maupun santriwati yang masih dalam fase menjadikan sikap dan keyakinan dalam mengamalkan beberapa nilai, tingkah laku/etika dan keyakinan mereka masih kurang sesuai dengan yang diharapkan. Ini biasanya dilakukan oleh santri yang baru masuk di pesantren, karena mereka baru beradaptasi dengan kondisi pondok pesantren.

Mereka paham akan keutamaan nilai-nilai tersebut, tetapi kurang mengamalkan nilai tersebut. Hal ini disebabkan karena pengetahuan mereka hanya kepada taraf *cognition* (mengetahui), sehingga tidak melahirkan apa-apa. Kemudian ada yang telah sampai kepada titik *afection* (merasakan), dapat merasakan nilai-nilai yang telah diketahuinya tetapi belum sampai mengamalkan.

Pembinaan akhlak santri di pondok pesantren Al-Falah dengan menggunakan metode ibadah, kesabaran, kejujuran, amanah dan *tawādu* pada dasarnya sudah

memberikan nilai tersendiri bagi pemahaman para santri akan nilai-nilai akhlak dalam pendidikan Islam sesuai topik penelitian ini, yaitu peranan pondok pesantren Al-Falah dalam pembinaan akhlak santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Akan tetapi, tidak dapat dipungkiri bahwa masih ada beberapa nilai yang kurang maksimal pengamalannya dalam kehidupan santri. Olehnya itu diharapkan ada penyegaran, pencerahan, peningkatan dan penekanan pembinaan akhlak kepada santri secara terus menerus kearah yang lebih baik.

# 3. Fungsi Pondok Pesantren Al-Falah dalam Membina Akhlak Santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat

Fungsi Pondok pesantren Al-Falah dalam membina akhlak santri yang dilakukan dalam segala komponennya telah menciptakan lembaga pendidikan ini mengimplementasikan fungsi-fungsi institusionalnya. Berdasarkan observasi dan wawancara yang ditemukan di lapangan, bahwa fungsi pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu dalam pembinaan akhlak santri dimaksud dapat diketengahkan sebagai berikut:

#### a) Sebagai Lembaga Pendidikan

Pondok pesantren Al-Falah sebagai lembaga pendidikan, dalam pembinaan akhlak santri telah menyelenggarakan pendidikan non formal dan kurikulum yang disajikan 100% mengandung mata pelajaran agama atau pendidikan diniyah takmiliyah. Sedangkan penekanan dalam pembinaan akhlak santri agar terbina karakter dan tingkah laku mereka, maka pesantren ini mengajarkan kepada para santri dengan pendidikan nilai-nilai akhlak, penekanan terhadap ibadah salat, membaca al-Qur'an dan berpakaian yang islami.

Adapun mata pelajaran dalam menerapkan pendidikan nilai-nilai akhlak bagi santri. Pendidik di pondok pesantren Al-Falah mengajarkannya melalui kitab-kitab klasik atau kitab kuning yang dikarang oleh ulama-ulama kuno terdahulu seperti Nahwu, Shorof, Fiqih, Hadis Tarikh Nabi dan lain-lain sesuai dengan tingkatan kelas masing-masing. "Mata pelajaran tersebut dapat dilihat pada tabel 2" Selain itu, pelajaran yang diterapkan di pesantren ini juga meliputi pembinaan ekstra kurikuler yang sering di butuhkan oleh masyarakat seperti pembacaan kitab Manakib, al-Barzanji, pembacaan istighosah, latihan berpidato dan kegiatan majlis ta'lim santri. Sebagaimana pernyataan kepala bidang kurikulum pondok pesantren Al-Falah berikut:

Memang pendidikan yang kami ajarkan di pondok pesantren Al-Falah masih bersifat diniyah takmiliyah, kami mempertahankan ciri khas pesantren dengan mengajarkan kitab kuning yang diajarkan oleh ulama-ulama kuno terdahulu. Selain itu dalam mendidik akhlak santri kami juga mengkader santri-santri dengan pelajaran ekstra kurikuler setiap malam jum'at di aula pondok pesantren Al-Falah, misalnya latihan berpidato, menjadi pembawa acara, membaca al-Barzanji, qiroatil Qur'an, membaca kitab Manakib dan istigosyah. Semua ini untuk melatih moral dan mental santri di depan santri-santri yang lain.

Sistem pengajaran yang diterapkan di lembaga pendidikan pondok pesantren Al-Falah selama ini, dikenal dua metode utama yakni:

Pertama, metode sorogan berasal dari kata sorog, bahasa Jawa, yang berarti menyodorkan, ini merupakan metode individual. Dalam metode ini, santri seorang demi seorang menghadap kiai atau pendidik dengan membawa kitab yang hendak dipelajarinya, kemudian pendidik membacakan pelajaran yang berbahasa Arab tersebut kalimat demi kalimat. Selesai pembacaan, pendidik menerjemahkan dan menerangkan maksudnya. Sementara itu, santri menyimak dan membuat catatan-

catatan di kitabnya, pada halaman-halaman yang dipelajari. Praktek pemberian catatan tersebut dikenal dengan istilah *ngesahi* (Jawa:pengesahan); berarti bahwa pelajaran itu telah diberikan langsung oleh kiai atau pendidik.

Kedua, metode halaqah, berasal dari bahasa Arab yang berarti lingkaran adalah metode kolektif. Metode ini pada dasarnya adalah metode kuliah, para santri duduk melingkar mengelilingi kiai atau pendidik yang sedang memberikan pelajaran. Sebagaimana metode sorogan, para santri pun aktif menyimak dan memberikan catatan-catatan di kitab yang sedang dipelajarinya.

Pola dasar pendidikan Islam yang mengandung tata nilai Islam merupakan pondasi struktural pendidikan Islam. Ia melahirkan asas, strategi dasar, dan sistem pendidikan yang mendukung, menjiwai, memberi corak dan bentuk proses pendidikan Islam yang berlangsung dalam berbagai model kelembagaan pendidikan yang berkembang sejak 14 abad yang lampau sampai sekarang. Pendidikan di pesantren Al-Falah pada hakikatnya tumbuh dan berkembang sepenuhnya berdasarkan motivasi agama. Lembaga ini dikembangkan untuk mengefektifkan usaha penyiaran dan pengamalan ajaran-ajaran agama. Dalam pelaksanaannya pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu selalu melakukan proses pembinaan pengetahuan, sikap dan kecakapan yang menyangkut segi keagamaan. Tujuannya yang inti adalah mengusahakan terbentuknya manusia berbudi luhur (akhlak al-karimah) dengan pengamalan keagamaan yang konsisten (istiqamah).

Semakin banyak pengamalan keagamaan (sesuai dengan ajaran agama), akan semakin banyak unsur-unsur agama yang dapat dihayati. Dengan demikian sikap,

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>M. Arifin, *Ilmu Pendidikan Islam Tinjauan Teoretis dan Praktis Berdasarkan Pendekatan Interdisipliner* (Cet. III; Jakarta: PT Bumi Aksara, 2008), h. 21.

tindakan, kelakuan dan cara menghadapai hidup akan sesuai dengan ajaran agama. Hal ini menunjukkan bahwa agama seseorang ditentukan oleh pendidikan seperti apa yang telah dilaluinya dari pengalamannya. Dalam konteks ini dapat dipahami bahwa dalam pendidikan Islam hal sangat esensial dan fundamental adalah pembentukan sikap dan perilaku santri. Sehubungan dengan hal tersebut, pesantren Al-Falah sebagai salah satu institusi pendidikan memiliki peranan yang sangat urgen dalam pembentukan perilaku santri atau akhlak santri.

Pesantren yang tergolong kecil biasanya mempunyai jumlah santri di bawah seribu dan pengaruhnya terbatas pada tingkat kabupaten. Pesantren menengah biasanya mempunyai santri antara 1.000 sampai 2.000 orang, memiliki pengaruh dan menarik santri-santri dari beberapa kabupaten. Adapun pesantren besar biasanya memiliki jumlah santri lebih dari 2.000 yang berasal dari berbagai kabupaten dan provinsi.<sup>28</sup>

Pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat sebagai lembaga pendidikan, telah menjalankan fungsinya dalam membina akhlak santri walaupun belum sepenuhnya, karena pesantren ini masi dapat dikatakan sebagai pesantren kecil dan pendidikan yang ada di dalamnya masih bersifat non formal atau diniyah tradisional. Namun pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu juga menjadi salah satu tempat berlangsungnya proses belajar mengajar yang sekaligus juga berfungsi untuk mencerdaskan kehidupan bangsa sebagai lembaga pendidikan Islam pada umumnya serta pendidikan di pondok pesantren Al-Falah pada khususnya.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Zamakhsyari Dhofier, *Tradisi Pesantren, Studi Pandangan Hidup Kiai dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia* (Cet. VIII; Jakarta: LP3ES, 2011), h. 80-81.

#### b) Sebagai Lembaga Sosial dan Penyiaran Agama

Pondok pesantren Al-Falah dalam membina akhlak santri selalu berusaha menjalankan fungsinya sebagai lembaga sosial dan penyiaran agama melalui pemberian dorongan dan semangat bagi santri yang berprestasi akan diberikan hadiah. Santri juga dibina dengan pendidikan yang bersifat ekstra kurikuler untuk menyiapkan kepribadiannya, agar berani tampil berdakwah baik di depan temanteman yang lain maupun berdakwah di tengah-tengah masyarakat.

Secara eksternal, pondok pesantren Al-Falah juga sering menyelenggarakan perayaan Peringatan Hari-hari Besar Islam (PHBI) dengan mengundang berbagai lapisan masyarakat umum yang dipelopori oleh Organisasi Santri Intra Pesantren (OSIP). Secara internal, setiap kali perayaan PHBI berbagai perlombaan yang bernuansa islami dan pertandingan olah raga antar santri dan unit-unit yang ada di pesantren turut pula digelar. Selain itu, sebagai lembaga sosial dan penyiaran agama pondok pesantren Al-Falah setiap tahun juga menggelar kegiatan kemah santri dan kegiatan tadabur alam yang diikuti oleh santri dari internal maupun eksternal.

Berdasarkan observasi dan wawancara peneliti, setiap perlombaan dan pertandingan biasanya berlangsung sangat meriah karena masing-masing peserta memiliki suporter khusus. Bagi para pemenang perlombaan dan pertandingan di internal pesantren ini disediakan sejumlah hadiah, baik berbentuk uang maupun barang. Sebagaimana ungkapan dari pembina kesantrian berikut :

Fungsi pondok pesantren Al-Falah dalam membina akhlak santri, kalau dilihat dari segi sosial dan penyiaran agama Islam, dapat dilihat dari kegiatan yang diselenggarakan oleh para santri dengan menggelar Peringatan Hari-hari Besar Islam (PHBI) dan berbagai perlombaan yang bernuansa islami bagi santri, misalnya perlombaan berpidato, qiroatil Qur'an, azan dan lain-lain serta perlombaan olah raga. Kegiatan keagamaan ini sangatlah meriah, secara

internal santri bersaing dalam menunjukkan kebolehannya memenangkan perlombaan.<sup>29</sup>

Selain itu, sebagai lembaga sosial pesantren Al-Falah juga menampung santri dari berbagai lapisan masyarakat muslim, tanpa membeda-bedakan tingkat sosial ekonomi orang tua. Di pondok pesantren Al-Falah, ongkos dan biaya hidup relatif murah dibandingkan dengan pendidikan formal lainnya. Mereka hanya dipungut biaya pendidikan berupa Sumbangan Penyelenggaraan Pendidikan (SPP) setiap bulannya sebesar Rp. 10.000, para santri dilatih untuk selalu hidup mandiri. Secara personal maupun kolektif, pondok pesantren Al-Falah yang terdiri atas pengelola, ustaż dan para santri sering menghadiri undangan pengajian (membaca al-Qur'an) pada berbagai acara salamatan di masyarakat.

Meskipun pondok pesantren Al-Falah berada di daerah pedesaan, tetapi pesantren ini merupakan bagian dari kelompok kecil dalam struktur sosial masyarakat. Para santri kebanyakan adalah anak dari petani namun mereka tidak tenggelam dalam pekerjaan sawah, hati dan jiwa mereka sudah semakin dekat dengan suasana pesantren sehingga orang tua santri pun ikut andil dalam proses pembangunan terutama yang berbentuk fisik. Hal ini karena adanya pembinaan sosial kemasyarakatan dalam pembinaan akhlak santri.

Dalam wawancara peneliti dengan kiai Naryo Mujahid dikemukakan :

Pendidikan yang ditanamkan di pondok pesantren Al-Falah adalah pendidikan soal ibadah, kepribadian dan pendidikan keagamaan atau akhlak. Ajaran-ajaran agama diajarkan pada santri supaya mereka dapat mengembangkan aspek kognitif, afektif dan psikomotornya, yaitu pemahaman sikap dan perilaku kepribadian akhlak yang baik agar nantinya dapat diamalkannya.<sup>30</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Sumaryono, Pembina Organisasi Santri, *Wawancara* Peneliti Tanggal 07 April 2012 di Kairatu.

 $<sup>^{30}\</sup>mbox{Naryo}$  Mujahid. Pimpinan Pondok Pesantren Al-Falah Waimital,  $\it Wawancara$  Tanggal 28 Februari 2012 di Kairatu.

Pondok pesantren Al-Falah mempunyai hubungan yang sangat erat dengan lingkungan masyarakat di sekitarnya. Di dalam masyarakat pedesaan tradisional, kehidupan keagamaan merupakan bagian yang menyatu dengan kenyataan hidup masyarakat sehari-hari.

Keberadaan pesantren ini sangat mendukung bagi kehidupan agama dan sosial masyarakat, dimana masyarakat sekitar sangat mendukung keberadaannya. Hal ini menunjukkan bahwa pesantren Al-Falah sebagai penyiaran agama memiliki tingkat integritas yang tinggi dengan masyarakat sekitarnya dan menjadi rujukan moral bagi masyarakat umum. Masyarakat memandang bahwa pesantren Al-Falah adalah sebagai komunitas khusus yang ideal terutama dalam bidang sosial kemasyarakatan dan moral keagamaan dalam pembinaan akhlak.

#### c) Sebagai Reproduksi Ulama

Fungsi reproduksi ulama yang diusung oleh pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu dalam membina akhlak santri sebenarnya tercermin dalam rumusan tujuan yang menjadi sasaran pendidikannya. Dengan begitu, seluruh visi dan misi dari pesantren Al-Falah diarahkan untuk menciptakan kader-kader ulama.

Sasaran pendidikan di pesantren Al-Falah adalah untuk membantu pemerintah dalam mencerdaskan bangsa, membangun manusia Indonesia seutuhnya yang berakhlak mulia, mandiri berjiwa qur'ani, berprestasi, terampil, kreatif dan beradap, serta mendidik santri menjadi calon ulama.<sup>31</sup>

Ulama yang ingin dicetak di pondok pesantren ini disadari sebagai kebutuhan umat Islam. Sebab, ulama diyakini sebagai pewaris nabi yang kehadirannya dirasa sangat penting dalam struktur dan dinamika masyarakat. Oleh karena itu, para santri yang memiliki talenta menjadi ulama dibina dan diberikan kesempatan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Data Pengurus, Visi dan Misi Pondok Pesantren Al-Falah.

mengasah dirinya melalui pendalaman sejumlah bidang ilmu keagamaan, seperti Tafsir, Hadis, Fiskih dan hafalan al-Qur'an. Pendalaman semacam ini dibina langsung oleh pimpinan atau kiai pondok pesantren Al-Falah sendiri ba'da salat isya, dengan metode halaqah atau dalam bahasa Jawa dikenal dengan istilah *weton*; berasal dari kata *wektu* (Jawa:waktu).<sup>32</sup> Penanaman tersebut terangkat dari kebiasaan bahwa pengajian para santri itu, biasa dilakukan pada waktu-waktu tertentu, baik sebelum maupun sesudah salat fardhu.

Disamping itu, santri yang dianggap mampu menjadi kader-kader ulama harus terlebih dahulu menempuh bimbingan dan ujian dari kiai. Hasil ujian inilah yang akan menentukan apakah kiai mengakuinya atau belum. Kalau sudah diakui oleh kiai bahwa yang bersangkutan sudah pantas menjadi ulama, maka santri tersebut diluluskan. Adapun Cara pelaksanaan ujiannya menurut Supriyadi adalah:

Santri menghadap kepada kiai atau penguji yang sudah siap di ruangan dengan berpakaian ala santri, yaitu sarung, baju taqwa putih, songkok dan duduk bersila untuk santri putra serta pakaian talkum untuk santri putri. Santri diminta menghafal dan menjelaskan isi kitab tertentu dari kiai atau penguji.<sup>33</sup>

Betapa berat menjadi ulama, posisi ulama demikian strategis di mata masyarakat. Untuk itu agar posisi dan fungsingnya semakin kuat dan bermanfaat, maka pondok pesantren Al-Falah sebagai bagian dari reproduksi ulama harus berbuat sesuatu. Apalagi menurut hasil pengamatan peneliti, bahwa kondisi ulama yang ada di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat dirasa masih kurang. Oleh karena itu, pesantren Al-Falah sebagaimana kebanyakan pesantren di Indonesia, punya fungsi sebagai pencetak ulama.

<sup>33</sup>Supriyadi, Kepala Bidang Kurikulum Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Tanggal 10 Maret 2012. di Kairatu.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Revitalisasi Pesantren Pasang Surut Peran dan Fungsi Pesantren, *Media Informasi dan Artikulasi Dunia Pesantren* (Edisi.II; Jakarta: Bina Pesantren, 2006), h. 53.

Ulama sebagai pewaris Nabi, kehadiranya dirasakan sangat penting dalam struktur dan dinamika masyarakat. Karena itu, kehadirannya menjadi kebutuhan masyarakat terutama umat Islam. Selanjutnya, dalam surat at-Taubah ayat 122 dianjurkan adanya sekelompok orang yang mendalami ilmu-ilmu agama, kemudian dengan kedalaman ilmu tersebut mereka kompeten menjadi pembimbing umat. Sebagaimana firman Allah swt. Dalam QS. al-Taubah (9): 122.

#### Terjemahnya:

Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang). Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan kepada kaumnya apabila mereka telah kembali kepadanya, supaya mereka itu dapat menjaga dirinya.<sup>34</sup>

Di samping itu untuk menjadi seorang ulama atau kiai di pesantren ini santri dituntut untuk menguasai disiplin ilmu keagamaan. Karena itu, untuk sampai pada gelar kiai (kiai muda) tidak semua santri dapat mencapainya. Seorang santri harus terlebih dahulu mendalami ilmu-ilmu agama di jenjang kelas yang lebih tinggi dan memerlukan waktu yang bertahun-tahun untuk mencapainya, karena santri di pesantren ini sangatlah dituntut kesabarannya dalam menjalani masa-masa yang panjang selama menuntut ilmu. Santri yang dibina di pesantren ini disiapkan untuk menjadi ulama-ulama yang siap terjun di masyarakat dengan bekal ilmu agama yang cukup.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penerjemah/Penafsir Al-Qur'an Revisi Terjemah oleh Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur'an. 2007), h. 206.

#### d) Pelestarian Tradisi Islam

Fungsi pondok pesantren Al-Falah sebagai pelestarian tradisi Islam tidak dapat dipisahkan dari pesantren itu sendiri. Ketika pesantren ini didirikan, fungsi dalam melestarikan tradisi Islam itu sudah inheren di dalam eksistensinya. Di pondok pesantren inilah tradisi Islam itu telah dilestarikan, dengan cara melestarikan pendidikan yang penuh dengan muatan nilai-nilai keislaman kepada santri. Pelestarian tradisi Islam ini sangat ditekankan kepada santri, karena hal ini dijadikan rujukan moral oleh orang tua maupun masyarakat sekitar, agar terdidik akhlaknya untuk melestarikan tradisi yang islami di dalam pesantren Al-Falah.

Dalam konteks pelestarian tradisi Islam, Naryo Mujahid menjelaskan bahwa:

Pelestarian tradisi Islam telah diajarkan kepada santri, melalui berbagai aktivitas yang ada di dalam pondok pesantren dan dilakukan oleh seluruh komunitas pesantren. Tradisi Islam ini sebagai implementasi dari apa yang selama ini diajarkan oleh pesantren kepada santri. Tradisi Islam yang berorentasi pada nilai keislaman ini diinternalisasikan dalam diri santri di setiap kondisi dan situasi. 35

Pendidikan agama dan spiritual pembinaan akhlak termasuk bidang yang mendapat perhatian penuh di pondok pesantren Al-Falah terhadap para santri. Sebagai contoh, Pendidikan dan spiritual yang bersifat naluri yang terdapat pada santri melalui bimbingan agama yang sehat dalam pengamalan ajaran agama Islam, terutama ibadah salat dan menghidupkan acara Peringatan Hari-hari Besar Islam (PHBI), agar mereka paham dengan tradisi dan kebudayaan Islam secara baik ketika nanti harus terjun di masyarakat.

Dalam pelestarian tradisi Islam, kitab kuning juga merupakan ciri dan identitas yang tidak dapat dilepaskan di pesantren Al-Falah. Mereka memaknai kitab

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Naryo Mujahid, Pengasuh Pondok Pesantren Al-Falah *Wawancara* Tanggal 28 Februari 2012 di Kairatu.

kuning tersebut dengan pemahaman bahasa Jawa. Sebagai lembaga kajian dan pengembangan ilmu-ilmu keislaman, pesantren Al-Falah menjadikan kitab kuning sebagai identitas yang identik dengan pesantren tradisional.

Istilah kitab kuning sebenarnya diletakkan pada kitab-kitab warisan abad pertengahan Islam terdahulu yang masih digunakan di pesantren Al-Falah hingga kini. kitab kuning selalu menggunakan tulisan Arab, walaupun tidak selalu menggunakan bahasa Arab. Biasanya kitab kuning itu tidak dilengkapi dengan harakat. Karena ditulis tanpa kelengkapan harakat (*syakl*), kitab kuning ini kemudian dikenal dengan "kitab gundul". Secara umum, spesifikasi kitab kuning itu memiliki *lay out* yang unik, di dalamnya terkandung matan (teks asal) yang kemudian dilengkapi dengan komentar (*syarah*) atau juga catatan pinggir (*hasyiyah*). Biasanya penjilidannya pun tidak maksimal, bahkan disengaja diformat secara korasan sehingga mempermudah dan memungkinkan pembaca untuk membawanya sesuai dengan bagian yang dibutuhkan.<sup>36</sup>

Sebagai lembaga pendidikan berbasis agama, pesantren Al-Falah merupakan bagian dari pusat penggemblengan nilai-nilai akhlak dari tradisi penyiaran agama Islam. Dengan menyediakan kurikulum yang berbasis agama, pesantren ini menjadi harapan masyarakat untuk melahirkan alumni yang kelak diharapkan mampu menjadi figur agamanya yang mapan dan mampu memainkan fungsinya pada masyarakat secara umum terutama dalam hal menyinergikkan kepercayaan masyarakat sekitar dengan tradisi Islam yang diajarkan dan dilestarikan di pondok pesantren Al-Falah.

<sup>36</sup>op. cit., h. 32

## 4. Faktor Pendukung, Penghambat dan Solusinya dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu

#### a) Faktor Pendukung

Faktor pendukung yang dimaksud dalam tulisan ini adalah kekuatan yang dimiliki oleh pesantren Al-Falah atau dukungan dari seluruh komponen yang ada dalam pesantren kaitanya dengan peranan pembinaan akhlak santri. Dukungan untuk mempertahankan eksistensi serta mengembangkan sistem pendidikan yang berkaitan dengan akhlak santri tersebut, dapat diklarifikasikan sebagai berikut:

#### 1. Orang Tua

Orang tua atau biasa disebut wali santri mempunyai peranan utama dalam membantu terciptanya akhlak santri. Kerja sama antara pesantren dengan orang tua sangat diutamakan, dengan membentuk Persatuan Orang tua Santri (POS). Peranan ini telah dilakukan oleh orang tua dengan memberikan perhatian terhadap anakanaknya dengan cara menegurnya bila tidak mengaji, mengingatkannya jika anaknya malas menjalankan perintah Allah. Bahkan sering sekali para ustaż mendapat laporan atau sms dari orang tua jika anaknya malas belajar atau tidak menjalankan perintah Allah. Peranan orang tua ini sangat mendukung terhadap pembinaan akhlak santri yang diajarkan di pondok pesantren Al-Falah. Dukungan tersebut telah dilakukan oleh orang tua dengan cara menasehatinya dan saling mengingatkan antara orang tua dengan pihak pesantren jika anaknya berbuat suatu kesalahan.

#### 2. Masyarakat Sekitar

Input pondok pesantren Al-Falah dalam berbagai hal khususnya pembinaan akhlak santri juga tergantung pada partisipasi aktif masyarakat muslim yang ada di sekitar pesantren. Input yang dimaksud oleh peneliti adalah input berupa partisipasi

masyarakat sekitar pesantren Al-Falah yang telah memasukkan anak-anaknya di pesantren. mereka juga telah memberikan dukungan finansial berupa donatur, memberikan masukan moral dan spiritual untuk peningkatan pengelolaan pendidikan di pondok pesantren, utamanya dalam pembangunan fisik. Masyarakat sekitar juga di ajak bekerja sama oleh pihak pesantren untuk mengawasi tingkah laku anak atau akhlak santri ketika datang dan pulang dari pesantren, jika santri ribut atau membuat gaduh di jalan-jalan maka akan diingatkan oleh masyarakat atau dilaporkan kepada pihak pesantren untuk dinasehati.

#### b) Faktor Penghambat

Adapun yang menjadi faktor penghambat sistem pembinaan akhlak santri di pondok pesantren Al-Falah, peneliti ungkapkan dengan memperhatikan hal-hal yang semestinya dikembangkan berdasarkan standar nasional pendidikan sebagaimana disebutkan dalam peraturan pemerintah Nomor 19 Tahun 2005 tentang Standar Nasional Pendidikan bab II tentang lingkup, fungsi dan tujuan, pasal 2 ayat (1) sebagai berikut:

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Lingkup Standar Nasional Pendidikan meliputi: a. standar isi; b. standar proses; c. standar kompetensi lulusan; d. standar pendidikan dan tenaga kependidikan; e. standar sarana dan prasarana; f. standar pengelolaan; g. standar pembiayaan; dan h. standar penilaian pendidikan.<sup>37</sup>

Idealnya peneliti mengangkat lingkup pendidikan di pesantren sebagaimana yang disebutkan dalam peraturan pemerintah tersebut. Namun karena keterbatasan peneliti, lingkup yang diangkat hanya berkisar pada 3 aspek saja, yakni: a. Kurang aktifnya kelembagaan yayasan, b. Pimpinan yang tinggal di luar pesantren, c. Sarana dan prasarana yang kurang memadai.

<sup>37</sup>Tim Redaksi Fokusmedia, *Peraturan Pemerintah RI Nomor 19 Tahun 2005 Tentang Standar Nasional Pendidikan* (Bandung: Fokusmedia, 2005), h. 5-6.

Setelah peneliti melakukan observasi dan wawancara dengan menghimpun data dan informasi kepada pembina, ustaż/ustażah, santri, maupun wali santri secara langsung. Ternyata ketiga aspek tersebut merupakan sesuatu yang paling dominan menjadi permasalahan dan kendala di pondok pesantren Al-Falah yang ada di Kecamtan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat. Ketiga aspek yang menjadi faktor penghambat di pondok pesantren Al-Falah dalam pembinaan akhlak santri tersebut, dapat peneliti uraikan sebagai berikut:

#### 1. Kurang Aktifnya Kelembagaan Yayasan

Pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu dilengkapi dengan unsur kelembagaan yayasan yang kurang memadai. Aspek kelembagaan yayasan yang menyertai kehadiran pesantren ini merupakan unsur penting yang menjamin kelangsungan proses pembinaan akhlak santri di pesantren Al-Falah. Namun pengurus yayasan yang sudah dibentuk ini belum berfungsi sebagaimana mestinya, ibarat orang tua yang acuh dan kurang memperhatikan nasib anak-anaknya. Hubungan yayasan dengan pihak pesantren Al-Falah selama ini kurang berjalan dengan sinergik, sebagaimana keterangan yang disampaikan oleh pengurus berikut :

Memang yayasan yang dibentuk selama ini belum berjalan sebagaimana mestinya bahkan keorganisasian yang di bentuk dalam tubuh yayasan sendiri tidak berjalan dengan aktif. Selama ini yayasan berjalan hanya sebatas sebagai pelindung saja. Yayasan belum pro aktif dalam memperjuangan nasib pondok pesantren dan belum pernah memberikan rangsangan kepada para pendidik dalam proses pembinaan akhlak santri.<sup>38</sup>

Keberadaan yayasan yang demikian ini menurut pengamatan peneliti, sangat berpengaruh terhadap proses pembinaan akhlak santri. Pengurus yayasan semestinya

 $<sup>^{38}\</sup>mathrm{Yusuf}$  Syamsudin, Pengurus Pondok Pesantren Al-Falah, *Wawancara* Tanggal 01 Maret 2012 di Kairatu.

lebih serius memikirkan keberlangsungan proses pembelajaran di pesantren dengan jalan menyiapkan segala kebutuhan yang diperlukan berupa kebutuhan sarana dan prasarana yang mendukung dalam proses pembinaan akhlak santri dan bukan membiarkan pesantren ini berkembang sendiri dengan sarana dan prasarana yang kurang memadai.

Hasil wawancara yang dilakukan oleh peneliti kepada pengurus pondok pesantren Al-Falah menunjukkan bahwa, yayasan selama ini dipimpin oleh seorang yang juga banyak menjabat sebagai pengurus dalam berbagai organisasi kemasyarakatan, menjadi salah satu staf desa dan menjadi pengurus kelompok tani yang memiliki banyak kesibukan. Pengurus yayasan dengan kesibukannya seakan tidak memiliki waktu untuk memantau, memperhatikan ataupun melakukan evaluasi tentang yayasan yang di tanganinya, apalagi memberikan rangsangan berupa sarana dan prasarana yang memadai kepada pihak pesantren dalam proses pembinaan akhlak santri.

#### 2. Sarana dan Prasarana yang Kurang Memadai

Dalam pembinaan akhlak santri, pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu masih memerlukan penambahan beberapa sarana dan prasarana dari bagian gedung belajar, Masjid, asrama dan pagar keliling. Penambahan gedung belajar yang memadai dengan menyiapkan fasilitas yang dibutuhkan saat belajar mengajar ini dimaksudkan agar santri lebih berkonsentrasi dalam menerima ilmu di pesantren, sehingga proses pembinaan akhlak dalam kelas lebih mudah diterapkan.

Masjid sebagai sarana dakwah dan praktek ibadah ini juga sangat dibutuhkan dalam pembinaan akhlak santri, agar santri dapat dibina keimananya secara langsung pada saat praktek ibadah di dalamnya dan santri bukan hanya dididik moralnya tapi

juga spiritualnya di dalam Masjid. Pembangunan asrama yang memadai untuk menampung santri putra maupun putri juga dibutuhkan dalam pembinaan akhlak santri, agar santri dapat tinggal dan belajar di pesantren lebih nyaman. Pagar keliling pesantren ini juga dibutuhkan dalam pembinaan akhlak, agar santri lebih mudah dikontrol selama dua puluh empat jam dan tidak seenaknya keluar, masuk pesantren.

#### e) Solusi Penghambat Terhadap Pembinaan Akhlak Santri

#### 1. Solusi Kurang Aktifnya Kelembagaan Yayasan

Solusi yang dilakukan untuk mengantisipasi permasalahan kurang aktifnya kelembagaan yayasan pondok pesantren Al-Falah adalah :

Pengurus yayasan mulai memperhatikan pendidikan di pesantren Al-Falah dengan memberikan rangsangan kepada para pendidik, berupa sarana dan prasarana yang mendukung dalam pembinaan akhlak santri dan memiliki waktu luang untuk berpikir serta mengurus yayasan yang dipimpinya, dengan lebih mengutamakan hubungan emosional yang erat dengan pesantren dan memiliki kepedulian yang tinggi untuk mengembangkan yayasan juga pesantren yang dikelolanya.

### 2. Solusi dalam Bidang Sarana dan Prasarana

Solusi yang dilakukan oleh pesantren Al-Falah dalam melengkapi kekurangan dari segi sarana dan prasarana, yakni adanya usaha dari pengelola atau yayasan dan pimpinan pesantren dalam melakukan terobosan dan pendekatan secara terus menerus kepada pemerintah ataupun Lembaga Sosial Masyarakat (LSM) dan memberikan perhatian yang lebih serius kepada pesantren secara sinergik terkait dengan pembangunan fisik yang dibutuhkan saat ini. Adapun dana yang dibutuhkan untuk operasional maupun rencana penambahan bangunan, masih mengandalkan uluran tangan dari donatur, masyarakat, pemerintah dan wali santri.

#### B. Pembahasan

Pendidikan melahirkan asas, strategi dasar, dan sistem pendidikan yang mendukung, menjiwai, memberi corak dan bentuk proses pendidikan Islam yang berlangsung dalam berbagai model kelembagaan pendidikan yang berkembang sejak 14 abad yang lampau sampai sekarang. Pola dasar pendidikan Islam yang dikembangkan di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu mengandung tata nilai Islam dan merupakan pondasi struktural pendidikan Islam. Pendidikan di pesantren Al-Falah pada hakikatnya tumbuh dan berkembang sepenuhnya berdasarkan motivasi agama. Lembaga ini dikembangkan untuk mengefektifkan usaha penyiaran dan pengamalan ajaran-ajaran agama. Dalam pelaksanaannya, pendidikan di pondok pesantren Al-Falah telah melakukan proses pembinaan pengetahuan, sikap dan kecakapan yang menyangkut segi keagamaan. Tujuan inti adalah mengusahakan terbentuknya manusia berbudi luhur (akhlak al-karimah) dengan pengamalan keagamaan yang konsisten (istigamah).

Pembahasan yang dapat peneliti uraikan dalam tesis ini adalah mengenai UNIVERSITAS ISLAM NEGERI pokok-pokok penting dari penelitian di lapangan, berdasarkan hasil observasi, dan wawancara serta data-data yang mendukung penelitian ini sebagai berikut:

### Gambaran Pembinaan Akhlak Santri Pondok Pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat

Tujuan utamanya dari lembaga pendidik di pondok pesantren ini adalah untuk memberikan pemahaman, penghayatan, dan pengamalan ajaran Islam, dan menekankan pentingnya moral agama Islam sebagai pedoman dalam bermasyarakat

sehari-hari. Maka tidaklah berlebihan jika dikatakan bahwa, kehidupan keagamaan dikalangan santri biasanya relatif terjamin.

Pondok pesantren Al-Falah dalam pembinaan akhlak santri, menggunakan Hal itu dapat diuraikan sebagai beriku:

#### a) Akhlak Terhadap Allah

#### 1. Pendidikan Ibadah

Pembinaan akhlak santri di pondok pesantren Al-Falah dengan metode ibadah dapat dilaksanakan dengan baik, hanya saja santri baru menjalankan ibadah yang bersifat wajib. Sementara untuk menjalankan ibadah sunnah, misalnya salat sunnah malam, puasa sunnah senin kamis dan salat sunnah rawatib ini belum diamalkan dengan baik oleh santri. Pendidikan ibadah di pondok pesantren Al-Falah terimplementasi dengan baik walaupun belum seratus persen dilaksanakan oleh santri, terutama bagi santri pemula. Oleh karena itu, diharapkan pembiasaan dan pelaksanaan ibadah serta penekanannya harus di pertahankan dan ditingkatkan kualitasnya secara terus menerus oleh para pembina.

## 2. Menanamkan Rasa Syukur

Dalam menanamkan rasa syukur kepada santri, para pendidik menanamkan materi pembelajaran di kelas, materi siraman rohani, pemberian nasehat dan arahan bagi santri agar terbina keyakinan mereka untuk selalu bersyukur dalam menuntut ilmu di pesantren Al-Falah. Olehnya itu, semua ini haruslah disyukuri dengan cara membina dan membiasakan diri bagi para santri untuk mengadakan acara syukuran bersama pada saat memulai proses pembelajaran di awal tahun, acara syukuran disetiap selesai menghatamkan kitab pelajaran dan mengadakan acara syukuran disetiap akhir tahun atau *haflah akhirusanah*. Dan membiasakan santri agar

bersyukur dengan cara membaca Do'a disetiap memulai pelajaran di kelas serta mengakhirinya dengan membaca Do'a akhir pelajaran serta beryukur bila mendapat nikmat dari Allah swt dengan mengucapkan Alhamdulillah.

#### 3. Menanamkan Sifat Sabar

Para pendidik di pondok pesantren Al-Falah selalu menanamkan sifat sabar kepada santri, dengan cara memberikan nasihat untuk bersabar ketika belajar di kelas, bersabar selama menuntut ilmu dan bersabar dengan peraturan yang diterapkan di pesantren, serta bersabar bila makan seadanya bagi santri yang mukim. Pada dasarnya nilai kesabaran dan kesyukuran santri lebih banyak dilakukan oleh santri yang tinggal di asrama.

#### b) Akhlak Terhadap Sesama Manusia

#### 1. Menanamkan Sifat Jujur

Para ustaż di pesantren ini juga mengajarkan bahwa jika santri berbohong dan tidak jujur selama menuntut ilmu, maka ilmu yang dipelajarinya tidak akan berkah dan tidak bermanfaat. Penanaman sifat jujur bagi santri yang diajarkan oleh para pendidik adalah memberikan nasihat tentang masalah kejujuran kepada santri ketika belajar di kelas maupun ketika melakukan kesalahan dan santri dilarang berbohong. Misalnya santri disuruh menjalankan salat lima waktu dan membaca al-Qur'an di rumah, kemudian setelah mereka selesai belajar di kelas, santri ditanya tentang salat dan bacaan al-Qur'annya, jika tugas tersebut tidak dijalankan di rumah maka akan diberikan sanksi. Pemberian sanksi bagi santri yang melanggar ini ditekankan oleh para pendidik, agar santri belajar jujur dan tidak boleh berbohong karena bohong itu adalah dosa.

#### 2. Menanamkan Sifat Amanah

Santri pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu telah menjalankan amanah yang diberikan kepadanya, dengan melaksanakan tanggungjawab yang diamanahkan kepada mereka. Para pendidik mengajarkan nilai-nilai amanah kepada santri ketika belajar dalam kelas dengan cara memberikan nasihat agar menjalankan amanah bila diberikan tugas oleh orang tua maupun ustaż. Misalnya dengan menjaga nama baik pesantren, menjaga kebersihan kelas, menjalankan amanah ketika diberikan tugas untuk menjadi ketua kelas, menjaga amanah ketika dipilih menjadi ketua organisasi santri dan menjaga keamanan di lingkungan pesantren.

#### 3. Membangun Karakter *Tawādu*'

Nilai *tawādu*' di pondok pesantren Al-Falah telah diajarkan oleh para pendidik di dalam kelas dengan cara mengajarkan kitab-kitab akhlak seperti Alala, ta'lim muta'lim dan bidayah hidayah. Yang didalamnya mengandung pelajaran tentang nilai-nilai *tawādu*'. Nilai-nilai *tawādu*' tersebut sebagian besar telah diamalkan oleh santri dengan baik. Nilai pembinaan akhlak yang diajarkan di pondok pesantren Al-Falah dengan metode ibadah, kesyukuran, kesabaran, kejujuran, amanah dan *tawādu*' yang menjadi tolak ukur penelitian ini, telah diamalkan dengan baik.

## 2. Fungsi Pondok Pesantren Al-Falah dalam Membina Akhlak Santri di Kecamatan Kairatu Kabupaten Seram Bagian Barat

Fungsi Pondok pesantren Al-Falah dalam membina akhlak santri yang dilakukan dalam segala komponennya telah menciptakan lembaga pendidikan ini mengimplementasikan fungsi-fungsi institusionalnya. Berdasarkan observasi dan wawancara yang ditemukan di lapangan, peranan dimaksud dapat diketengahkan sebagai berikut :

#### a) Sebagai Lembaga Pendidikan

Pondok pesantren Al-Falah sebagai lembaga pendidikan dalam pembinaan akhlak santri telah menyelenggarakan pendidikan non formal dan kurikulum yang disajikan 100% mata pelajaran agama. Sedangkan penekanan dalam membina akhlak santri agar terbina karakter dan tingkah laku mereka, maka pesantren ini mengajarkan dengan pendidikan nilai-nilai akhlak, penekanan terhadap ibadah salat, membaca al-Qur'an dan berpakaian yang islami.

Adapun mata pelajaran dalam menerapkan pendidikan nilai-nilai akhlak bagi santri di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu, para pendidik di pondok pesantren Al-Falah mengajarkannya melalui kitab-kitab klasik atau kitab kuning yang dikarang oleh ulama-ulama kuno terdahulu seperti nahwu, shorof, fiqih, hadis tarikh Nabi dan lain-lain. Selain itu pendidikan yang diajarkan di pesantren ini juga meliputi pembinaan ekstra kurikuler yang sering di gunakan di masyarakat sekitar, seperti pembacaan kitab Manakib, al-Barzanji, istighosah, latihan berpidato dan majlis ta'lim.

# b) Sebagai Lembaga Sosial dan Penyiaran Agama

Pondok pesantren Al-Falah dalam membina akhlak santri senantiasa selalu berusaha menjalankan peranannya sebagai lembaga sosial dan penyiaran agama melalui pemberian dorongan dan semangat bagi santri yang berprestasi akan diberikan hadiah. Secara eksternal, sebagai lembaga sosial dan penyiaran agama pondok pesantren Al-Falah juga sering menyelenggarakan perayaan Peringatan Harihari Besar Islam (PHBI) dengan mengundang berbagai lapisan masyarakat umum yang dipelopori oleh Organisasi Santri Intra Pesantren (OSIP). Selain itu, sebagai lembaga sosial dan penyiaran agama pondok pesantren Al-Falah setiap tahun juga

menggelar kegiatan kemah santri dan kegiatan tadabur alam yang diikuti oleh santri dari internal maupun eksternal.

# c) Sebagai Reproduksi Ulama

Ulama yang ingin dicetak di pondok pesantren ini disadari sebagai kebutuhan umat Islam. Oleh karena itu, santri yang memiliki talenta menjadi ulama diberikan kesempatan untuk mengasah dirinya melalui pendalaman sejumlah bidang ilmu keagamaan, seperti Tafsir, Hadis, Fiskih dan hafalan al-Qur'an. Pendalaman semacam ini dibina langsung oleh pimpinan atau kiai pondok pesantren Al-Falah sendiri ba'da salat isya, dengan metode halaqah atau dalam bahasa Jawa dikenal dengan istilah weton; berasal dari kata wektu (Jawa:waktu).

Di samping itu untuk menjadi seorang ulama atau kiai di pesantren ini santri dituntut untuk menguasai disiplin ilmu keagamaan. Karena itu, untuk sampai pada gelar kiai (kiai muda) tidak semua santri dapat mencapainya, santri harus terlebih dahulu mendalami ilmu-ilmu agama di tingkat yang lebih tinggi dan memerlukan waktu yang cukup lama untuk mencapainya. Para santri di pesantren ini sangatlah dituntut kesabarannya dalam menjalani masa-masa yang panjang selama menuntut ilmu. Santri yang tercetak dari pesantren ini di harapkan akan menjadi ulama-ulama yang siap terjun di masyarakat dengan bekal ilmu agama yang cukup.

#### d) Pelestarian Tradisi Islam

Di pondok pesantren inilah tradisi Islam itu dapat dilestarikan dengan melestarikan pendidikan yang penuh dengan muatan nilai keislaman kepada santri, agar terdidik akhlaknya untuk melestarikan tradisi-tradisi yang islami di dalam pesantren ini. Dalam pelestarian tradisi Islam di pondok pesantren Al-Falah, kitab kuning merupakan ciri dan identitas yang tidak dapat dilepaskan. Mereka memaknai

kitab kuning tersebut dengan pemahaman bahasa jawa. Sebagai lembaga kajian dan pengembangan ilmu-ilmu keislaman, pesantren ini menjadikan kitab kuning sebagai identitas yang identik dengan pesantren tradisional.

# 3. Faktor Pendukung, Penghambat dan Solusinya dalam Pembinaan Akhlak Santri di Pondok Pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu

- a) Faktor Pendukung dalam Pembinaan Akhlak Santri meliputi:
  - 1. Dukungan orang tua santri dengan memberikan perhatian terhadap anakanaknya dengan cara menegurnya bila tidak mengaji, mengingatkanya jika anaknya malas menjalankan perintah Allah.
  - 2. Partisipasi masyarakat di sekitar pondok pesantren Al-Falah yang telah memberikan dukungan finansial berupa donatur, memberikan masukan-masukan moril untuk peningkatan pengelolaan pendidikan dan pembinaan akhlak santri di pesantren Al-Falah.
- b) Faktor Penghambat dalam Pembinaan Akhlak Santri meliputi:
  - Lembaga yayasan yang sudah dibentuk belum berfungsi sebagaimana mestinya, yayasan belum pro aktif dalam memberikan rangsangan kepada para pendidik dalam proses pembinaan akhlak santri.
  - 2. Pondok pesantren Al-Falah masih memerlukan sarana dan prasarana yang memadai, berupa penambahan gedung belajar, Masjid, asrama dan pagar keliling, agar proses pembinaan akhlak santri lebih mudah untuk diterapkan dengan adanya sarana dan prasarana yang mendukung.
- c) Solusi Penghambat Terhadap Pembinaan Akhlak Santri adalah:
  - 1. Pengurus yayasan mulai melakukan terobosan dalam kelembagaan pesantren serta memberikan rangsangan kepada pendidik, berupa sarana dan prasarana

- yang mendukung dalam pembinaan akhlak santri dan memanfaatkan waktu luang untuk berpikir serta mengurus yayasan yang dipimpinya.
- 2. Pengurus yayasan dan pimpinan pesantren telah melakukan terobosan dan pendekatan kepada pemerintah, ataupun Lembaga Sosial Masyarakat (LSM) dan memberikan perhatian yang lebih serius kepada pesantren secara sinergitas terkait dengan pembangunan fisik yang dibutuhkan saat ini. Adapun dana yang dibutuhkan untuk operasional maupun rencana penambahan bangunan saat ini masih mengandalkan uluran tangan dari donatur, pemerintah dan wali santri.

Mengacu pada seluruh pembahasan hasil penelitian di atas, maka peneliti dapat mengemukakan dalam bentuk beberapa proposisi sebagai berikut :

- Wujud pelaksanaan nilai-nilai akhlak bagi santri di pesantren Al-Falah adalah, untuk memberikan pemahaman, penghayatan dan pengamalan ajaran Islam. Menekankan pentingnya moral agama Islam sebagai pedoman dalam bermasyarakat sehari-hari.
- 2. Fungsi dan Peranan pesantren Al-Falah adalah; *pertama*, mempercepat pertumbuhan pendidikan Islam di Kecamatan Kairatu; *kedua*, mencetak alumni yang siap mandiri; *ketiga*, pesantren tersebut dapat bertahan dan semakin maju; *keempat*, aktifitas kehidupan beragama santri semakin meningkat, baik kuantitas maupun kualitasnya.
- 3. Kendala terhadap efektifitas belajar mengajar menjadi perhatikan seluruh komponen dalam lembaga pendidikan di pesantren ini, dengan cara lebih mengoptimalkan fungsi dan perannya masing-masing, untuk menciptakan kondisi pesantren yang sinergitas dalam pembinaan akhlak santri.

#### BAB V

#### **PENUTUP**

#### A. Kesimpulan

Dari pembahasan tesis pada bab sebelumnya, maka peneliti dapat menarik kesimpulan:

Pertama, Pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu secara umum merupakan pesantren yang berbasis sistem, yakni pesantren yang menganut kepemimpinan kolektif dengan mengembangkan kepengurusan yayasan dan kepemilikannya merupakan kepemilikan kolektif. Pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu memiliki struktur organisasi dan sistem pendidikan diniyah yang telah berlangsung sejak didirikannya. Sistem pendidikan yang diajarkan saat ini masih bersifat tradisional (kitab kuning). Nilai-nilai pendidikan yang biasanya berwujud dalam bentuk sifat dan kepribadian yang luhur seperti nilai ibadah, pemberian motivasi, pembiasaan berperilaku baik, kesyukuran, kesabaran, kejujuran, amanah dan tawādu'

Kedua, Wujud pelaksanaan nilai-nilai pendidikan Islam di pondok pesantren Al-Falah Kecamatan Kairatu secara umum sudah cukup baik dilaksanakan. Namun, tidak dapat dipungkiri masih terdapat beberapa nilai yang kurang maksimal pengamalannya dalam kehidupan santri sehari-hari. Hal ini disebabkan oleh beberapa faktor, sehingga diharapkan dapat ditindaklanjuti.

Ketiga, Faktor pendukung sistem pendidikan di pondok pesantren Al-Falah di Kecamatan Kairatu terdiri dari; orang tua dan masyarakat sekitar. Adapun yang menjadi faktor penghambatnya adalah; kurang aktifnya kelembagaan yayasan dan sarana prasarana yang kurang memadai. Agar kendala kedua faktor tersebut dapat

diatasi maka harus diminimalisasi dengan upaya lebih ditingkatkannya pembinaan kepada santri dari berbagai pihak. Serta diperlukan hubungan yang terbuka antara yayasan, pimpinan, pendidik, atau pembina kesantrian, sehingga visi, misi, dan tujuan pendidikan di lembaga pondok pesantren Al-Falah yang ingin dicapai dapat terwujud sesuai dengan program yang di cita-citakan.

# B. Implikasi Penelitian

Berdasarkan kesimpulan di atas, maka dapat disampaikan implikasinya sebagai berikut:

Pertama, fungsi pondok pesantren Al-Falah sebagai lembaga pendidikan dan dakwah, nilai-nilai akhlak santri lebih ditingkatkan baik dalam pondok pesantren maupun luar pesantren. Serta hubungan yang sinergi dan harmonis antara berbagai komponen dalam kelembagaan dan keorganisasian pondok pesantren secara internal maupun eksternal juga ditingkatkan, dan kepada seluruh unsur kepengurusan yayasan dan pesantren memahami tugas dan fungsinya masing-masing dan bekerjasama untuk mencapai tujuan lembaga pendidikan di pesantren ini.

Kedua, kepada yayasan, pimpinan pesantren, para pendidik, pembina kesantrian, tokoh masyarakat, tokoh agama, wali santri, dan pemerintah semua telah memberikan perhatian yang lebih serius kepada pondok pesantren Al-Falah, sehingga pesantren ini dapat berjalan secara sinergitas terkait dengan perkembangan saat sekarang ini.

Ketiga, dari beberapa aspek pembahasan di atas, maka implikasi dari hasil penelitian menunjukkan bahwa pesantren ini semakin mempunyai keterlibatan erat yang tidak terpisahkan dengan masyarakat sekitarnya. Masyarakat dan pemerintah

Kecamatan Kairatu sangat mendukung pesantren ini. Mereka menjadi donatur, memberi bantuan untuk pembangunan pesantren ini, baik dalam bentuk *software* berupa tenaga dan pikiran maupun dalam *hardware* berupa pembangunan gedung dan semacamnya. Sebaliknya, pesantren ini memberi jasa kepada masyarakat, berupa pelayanan pendidikan, keagamaan, sosial, pengkaderan ulama dan pelestarian tradisi Islam.



#### DAFTAR PUSTAKA

- Aan Komariah, Djam'an Satori. *Metodologi Penelitian Kualitatif.* Cet. II; Bandung: Alfabeta, 2010.
- Abdullah, Yatmini. *Studi Akhlak dalam Perspektif al-Qur'an.* Cet. I; Jakarta: Sinar Grafika, 2007.
- Abdurrahman, Mulyono. *Bagi Anak Berkesulitan Belajar.* Cet. II; Jakarta: Rineka Cipta, 2009.
- al-Ghazali, Syaikh Muhammad. *Akhlak Seorang Muslim*. Cet. I; Jakarta: Mustaqim, 2004.
- al-Qasimi, Muhammad Jamaluddin. *Mauizat al-Mu'minīn*, Kairo: Dār al-Usur li al-Taba'i wa al-Nasyr, 1992.
- Amin, Muhammad. *Pendidikan Agama Islam Upaya Pembentukan Pemikiran dan Kepribadian Muslim.* Cet. I; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2006.
- Arifin, Muzayyin. *Ilmu Pendidikan Islam Tinjauan Teoretis dan Praktis Berdasarkan Pendekatan Interdisipliner.* Cet. III; Jakarta: PT Bumi Aksara, 2008.
- Arikunto, Suharsimi. *Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik.* Cet. XIV, Jakarta: Rhineka Cipta, 2010.
- AS, Asmaran. *Pengantar Studi Akhlak.* Cet. III; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002.
- Asmarani, Andi. Peranan Pondok Pesantren As'adiyah dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Kab Wajo. Studi Kritis Terhadap Pembinaan Akhlak Santri 'Tesis' Universitas Negeri Makassar 2011.
- Azra, Azyumardi. *Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III.* Cet. I; Jakarta: Kencana, 2012.
- B, Gunawan. Konsep Pendidikan Islam di Pondok Pesantren Al-Khaerat dalam Kaitannya dengan Pembinaan Akhlak. Studi kasus pada Madrasah Aliyah Al-Khaerat Pusat Palu "Tesis" Universitas Negeri Makassar 2006.
- Bina Pesantren Meneguhkan Kembali Pesantren Sebagai Lembaga Tafaqquh Fiddin. *Media Informasi dan Artikulasi Dunia Pesantren.* Edisi. I; Jakarta: Bina Pesantren, 2006.
- Damopolii, Muljono. *Pesantren Modern IMMIM, Pencetak Muslim Modern.* Cet. I; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2011.
- Daud Ali, Mohammad. *Pendidikan Agama Islam.* Cet. I; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008.

- Departemen Agama RI. *Al-Qur'an dan Terjemahnya*. Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penerjemah/Penafsir Al-Qur'an Revisi Terjemah oleh Lajnah Pentashih Mushaf Al-Qur'an. 2007.
- ....... Pendidikan dan Kebudayaan, *Kamus Besar Bahasa Indonesia.* Jakarta: Balai Pustaka, 2005.
- Dhofier, Zamakhsyari. *Tradisi Pesantren, Studi Pandangan Hidup Kiai dan Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia.* Cet. VIII; Jakarta: LP3ES, 2011.
- Dian Andayani dan Abdul Majid. *Pendidikan Karakter Perspektif Islam.* Cet. I; Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2011.
- Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama Islam Direktoral Pendidikan Keagamaan dan Pondok Pesantren Proyek Peningkatan Pondok Pesantren, DT.II.II. *Profil Pondok Pesantren Mu'adalah.* Cet. I; Jakarta: Departemen Agama Republik Indonesia, 2004).
- ............ Pedoman Penyelenggaraan Pesantren Mu'adalah. Cet. I; Jakarta: Departemen Agama Republik Indonesia, 2009.
- ........... Pedoman Pondok pesantren Salafiyah. Cet. I; Jakarta: Departemen Agama Republik Indonesia, 2009.
- ........... *Pesantren Merajut Kedewasaan Beragama, Jurnal Pondok Pesantren.* Edisi. I; Jakarta: CV. Kawula Muda, 2006.
- Ensiklopedia Nasional Indonesia. Cet. Indonesia; Jakarta: PT. Cipta Adi Pustaka, 1990.
- Haedari, Amin dkk. Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas dan Tantangan Kompleksitas Global. Cet, I. Jakarta: IRD PRESS 2004.
- Hanbal, bin Abu 'Abdullah. *Musnad Ahmad bin Hanbal*. Bairut: Maktabat al-Islam, 1978.
- Haq, Hamka. Islam Rahmah Untuk Bangsa. Cet. I; Jakarta: RMBOOKS, 2009.
- Ilyas, Yunahar. Kuliyah Akhlaq. Cet. XI; Yogyakarta: PT LPPI, 2011.
- Jusuf Mudzhakkir dan Abdul Mujib. *Ilmu Pendidikan Islam.* Cet. III; Jakarta: Prenada Media, 2010.
- Khaeruddin. *Ilmu Pendidikan Islam.* Cet. II; Makassar: Yayasan Pendidikan Fatiya Makassar, 2004.
- Leksi, Moleong. *Metode Penelitian Kualitatif.* Bandung: PT Remaja Rosdakarya 2002.

- Mahfud, M. Jamaluddin. *Psikologi Anak dan Remeja Muslim.* Cet.I; Jakarta: Pustaka Al-Kausar, 2003.
- Mappanganro. *Pemilikan Kompetesi Guru.* Cet. Makassar: Alauddin Press Makassar, 2010.
- Martini Hadari dan Hadari Nawawi. *Instrumen Penelitian Bidang Sosial.* Cet. I; Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1995.
- Masyhud, H. M. Sulthon. *Manajemen Pondok Pesantren.* Cet. III; Jakarta: 2008.
- Moh. Khusnurdilo dan Sulthan Masyhud. *Manajemen Pondok Pesantren.* Cet. II; Jakarta: Diva Pustaka, 2005.
- Muchsin, M. Bashori. at,al,. *Pendidikan Islam Humanistik, Alternatif Pendidikan Pembebasan Anak.* Cet. I; Bandung: Refika Aditama, 2010.
- Muhaimin, *Pemikiran dan Aktualisasi Pengembangan Pendidikan Islam.* Cet. I; Jakarta: Remaja Grafindo Persada, 2011.
- Muhammad Ibnu Hambal, bin Ahmad. *al-Musnad al-Imam Ahmad.* Jilid II; Cairo: Dar al-Ma'arif, 1969.
- Mulkhan, Abdul Munir. Paradigma Intelektual Muslim. Yogyakarta; Sipres, 1993.
- ............ Penggagas Pesantren masa Depan Geliat Suara Baru Untuk Indonesia Baru. Cet. I; Yogyakarta: Qirtas, 2003.
- Mulyana, Deddy. *Metodologi Penelitian Kualitatif Paradigma Baru Ilmu Komunikasi dan Ilmu Sosial Lainnya.* Cet IV; Bandung, Remaja Rosda Karya, 2004.
- Narbuko, Chalid. Metode Penelitian. Jakarta: Bumi Aksara, 2001.
- Nata, Abuddin. Akhlak Tasauf, Cet. VIII; Jakarta: Raja Grafindo Jakarta, 2009.
- ...... Ilmu Pendidikan Islam. Cet. I; Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2010.
- ........... Sejarah Pendidikan Islam Pada Periode Klasik dan Pertengahan Cet. II; Jakarta: PT. Rja Grafindo Persada, 2012.
- Nizar, Samsul. *Memperbincangkan Dinamika Intelektual dan Pemikiran Hamka Tentang Pendidikan Islam.* Cet. I; Jakarta: Kencana, 2008.
- Qomar, Mujamil *Pesantren dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi.* Jakarta: Erlangga, t.th.
- Rama, Bahaking. *Jejak Pembaharuan Pendidikan Pesantren; Kajian Pesantren As'adiyah Sengkang Sulawesi Selatan.* Cet. I; Jakarta Pusat: PT. Paradotama Wiragemilang, 2003.

- Revitalisasi Pesantren Pasang Surut Peran dan Fungsi Pesantren, *Media Informasi dan Artikulasi Dunia Pesantren.* Edisi.II; Jakarta: Bina Pesantren, 2006.
- Room, Muh. *Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf dalam Pendidkan Islam, Solusi Mengatasi Krisis Spiritual di Era Globalisasi.* Cet. III; Makassar: Yapma Makassar, 2010.
- Sattu Alang, M. *Kesehatan Mental dan Terapi Islam.* Cet. II; Makassar: Berkah Utami, 2005.
- Shaleh. Abdul Rachman. *Madrasah dan Pendidikan Anak Bangsa; Visi, Misi dan Aksi.* Cet. I; Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2004.
- Sjarkawi, *Pembentukan Kepribadian Anak, Peran Moral, Inteletual, Emosional, dan Sosial Sebagai Wujud Integritas Membangun Jati Diri.* Cet. IV; Jakarta: Grafika Offset, 2011.
- Sugiyono, *Metode Penelitian Pendidikan; Pendekatan Kuantitatif, kualitatif, dan R* & D. Cet. XI; Bandung: Alfabeta, 2010.
- Sunanto, Musyrifah. *Sejarah Peradab<mark>an Islam Indonesia.* Cet. IV; Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2012.</mark>
- Sutinah, Bagong Susanto. *Metode Penelitian Sosial.* Cet. V; Jakarta: Prenada Media Grup 2010.
- Syahidin, dkk. Moral dan kognisi Islam. Cet. IX; Bandung: Alfabeta, 2009.
- Tafsir, Ahmad. *Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam.* Cet. IX; Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2010.
- Tim Redaksi Fokusmedia, *Peraturan Pemerintah RI Nomor 19 Tahun 2005 Tentang Standar Nasional Pendidikan.* Bandung: Fokusmedia, 2005.
- ....... Ensiklopedi Islam, Jilid Indonesia. Cet. IV; Jakarta: PT Ikhtiar Baru Van Hoeve, 1997.
- Tobroni, Imam Suprayogo. *Metodologi Penelitian Sosial Agama*. Cet. II; Bandung: Remaja Rosda Karya, 2003.
- Undang-Undang Republik Indonesia No 20 tahun 2003, *Tentang Sistem pendidikan Nasional Bab II Pasal 3.* Jakarta ; PT Bumi Aksara, 2003.
- Walgito, Bimo. *Pengantar Psikologi Umum.* Cet. V; Yogyakarta: Andi Offset, 2005.
- Ya'qub, Hamzah. *Etika Islam, Pembinaan Akhlak Karimah, Suatu Pengantar.* Bandung: Diponegoro, 1993.
- Yappi, MU. *Manajemen Pengembangan Pondok Pesantren.* Cet. I; Jakarta: Media Nusantara, 2008.
- Zuhairini. Sejarah Pendidikan Islam. Cet. IX; Jakarta: Bumi Aksara, 2008.



# PEDOMAN WAWANCARA DAN DOKUMENTASI

# PERANAN PONDOK PESANTREN AL-FALAH DALAM PEMBINAAN AHKLAK SANTRI DI KECAMATAN KAIRATU KABUPATEN SERAM BAGIAN BARAT

|    | T 1 4 * 4 | TC       |
|----|-----------|----------|
| Α. | Identitie | Intorman |
| л. | ruchitias | Informan |

Nama : Jabatan : Alamat :

- B. Pertanyaan Kepada Pimpinan Pondok Pesantren
  - 1. Kapan berdirinya Pondok Pesantren Al-Falah?
  - 2. Siapa yang mendirikan Pondok Pesantren Al-Falah?
  - 3. Apa tujuan /alasan didirikannya Pondok Pesantren Al-Falah?
  - 4. Bagaimana Partisipasi masyarakat dalam pengelolaan Pondok Pesantren Al-Falah?
  - 5. Apa visi, misi Pondok Pesantren Al-Falah?
  - 6. Bagaimana respon masyarakat untuk memasukkan anaknya pada Pondok Pesantren Al-Falah?
  - 7. Apakah karena faktor peningkatan akhlak mulia sehingga masyarakat memasukkan anaknya ke Pondok Pesantren Al-Falah?
  - 8. Bagaiman bentuk atau cara yang digunakan untuk membina akhlak santri Pondok Pesantren Al-Falah?
  - 9. Sejauh mana perkembangaan akhlak mulia pada santri Pondok Pesantren Al-Falah yang bapak ketahui (manilainya)?
  - 10. Bagaimana motivasi / semangat dalam bentuk pengajaran dan pembinaan yang dilakukan oleh para ustat dan ustadah?
  - 11. Apa ada peraturan tentang akhlak santri Pondok Pesantren Al-Falah secara tertulis?

#### PERTANYAAN UNTUK PENDIDIK

Identitas Informan

Nama : Jabatan :

- 1. Bagaiman pendapat ustat dan ustadah tentang perkembangan pondok pesantren Al-Falah?
- 2. Bagaimana lembaga pondok pesantren Al-Falah membari penegasan tentang akhlak pada santri?
- 3. Akhlak dalam bentuk seperti apa saja yang diterapkan pada pondok pesantren Aal-Falah?
- 4. Bagaimana peran ustat dan ustadah dalam upaya peningkatan akhlak santri?
- 5. Metode apa saja yang digunakan dalam upaya meningkatkan akhlak mulia (akhlakul karimah ) oleh ustat dan ustadah terhadap santri pondok pesantren Al-Falah?
- 6. Bagaimana respon para santri dalam mengamalkan akhlak mulia dalam kehidupan sehari-hari?
- 7. Apa ada peraturan khusus tenteng penerapan /ketaatan akhlak santri?
- 8. Sejauhmana perkembangan akhlak mulia santri-santri yang ustat dan ustadah ketahui?
- 9. Bagaimana dengan sarana dan prasana yang ada apakah sudah mencukupi dan membantu lancarnya proses pembelajaran yang dilakukan?

#### PERTANYAAN UNTUK SANTRI

Nama : Kelas : Jabatan :

- 1. Bagaimana pendapat anda terhadap kondisi pondok pesantren Al-Falah?
- 2. Apakah anda suka terhadap proses pembalajaran yang diterapkan oleh pondok pesantren Al-Falah?
- 3. Mengapaa anda memilih pondok pesantren sebagai tempat belajar anda?
- 4. Sejak kapan anda mengenal pondok pesantren Al-Falah?
- 5. Anda masuk pondok pesantren Al-Falah atas kemauan orang tua atau atas kemauan anda sendiri?
- 6. Bagaimana penegasan ustat dan ustadah tentang akhlak yang baik?
- 7. Adakah peraturan tentang akhlak yang diterapkan kepada anda?
- 8. Apakah anda mematuhi peraturan yang diterapkan oleh pondok pesantren santren Al-Falah?





WAWANCARA BERSAMA PENGURUS



SEBAGIAN SANTRI PUTRA LAGI BELAJAR



WAWANCARA BERSAMA PENGASUH



SANTRI LAGI BELAJAR MARAWIS



WAWANCARA BERSAMA PEMBINA KESANTRIAN



PEMBANGUNAN ASRAMA



WAWANCARA BERSAMA USTAZ



SEBAGIAN SANTRI PUTRI LAGI BELAJAR



WAWANCARA BERSAMA USTAZAH



KEGIATAN EKSTRA PEMBACAAN SALAWAT



WAWANCARA BERSAMA USTAZAH



PARA USTAZ SEDANG RAPAT



WAWANCARA BERSAMA SEKRETARIS



KONDISI BANGUNAN PON PES AL-FALAH



WAWANCARA BERSAMA SANTRI PUTRI



KONDISI PERPUSTAKAAN



WAWANCARA BERSAMA USTAZAH DAN SANTRI PUTRI



SANTRI SEDANG MEMBERSIHKAN HALAMAN

# **RIWAYAT HIDUP**



# A. Identitas Pribadi

Nama Lengkap : Een Ariroh

Tempat Tanggal Lahir : Banyuwangi 23 Septembar 1984

B. Riwayat Keluarga

Suami :Yusuf Syamsudin

Anak :Naila Zahiratul Husna

Ayah : Imam Nawawi

Ibu : Siti Muti'ah

Saudara : 1. M. Jarol Bawani

2. M. Sulton Asrori

3. Dewi Nur Lailinafi'ah

4. Muh. Anas

5. Yayan Miftahun Nazar

6. Azib Ariffandi

# C. Riwayat Pendidikan

1. SD Inpers Samal L Leaway : Tamat Tahun1997

2. Madrasah Tsanawiyah Ponpes Khoiru Ummah : Tamat Tahun 2000

3. Madrasah Aliyah Ponpes Khoiru Ummah : Tamat Tahun 2003

4. SI IAIN Ambon : Tamat Tahun 2010

5. S2 UIN Alauddin Makassar :Tamat 2012