## KONSEP MASYAQQAH PERSPEKTIF HUKUM ISLAM (Implementasi terhadap Isu Fikih Kontemporer)



Tesis

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Magister Hukum Islam pada Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar

Oleh

Abdul Syatar

NIM: 80100210004

PROGRAM PASCASARJANA UIN ALAUDDIN MAKASSAR 2012

# PENGESAHAN TESIS

Tesis dengan judul "Konsep *Masyaqqah* Persepektif Hukum Islam (Implementasi terhadap Isu Fikih Kontemporer)", yang disusun oleh saudara Abdul Syatar, NIM: 80100210004, telah diujikan dan dipertahankan dalam Sidang Ujian *Munāqasyah* yang diselenggarakan pada hari Selasa, 9 Oktober 2012 M bertepatan dengan tanggal 23 Zulkaidah 1433 H, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister dalam bidang Syariah/Hukum Islam pada Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.

| PROMOTOR:                                                      |                                                                            |
|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| Prof. Dr. Sabri Samin, M.Ag.                                   |                                                                            |
| KOPROMOTOR:                                                    |                                                                            |
| Dr. H. Kasjim Salenda, S.H., M.Th.I.                           | ()                                                                         |
| PENGUJI:                                                       |                                                                            |
| 1. Prof. Dr. H. Hasyim Aidid, M.A.                             | ()                                                                         |
| 2. Dr. H. Muammar Muhammad Bakry,                              | Lc., M.Ag. ()                                                              |
| 3. Prof. Dr. Sabri Samin, M.Ag.                                | ()                                                                         |
| 4. Dr. H. Kasjim Salenda, S.H., M.Th.I.                        | B ISLAM NEGERI                                                             |
|                                                                |                                                                            |
| MAKA                                                           | Makassar, 12 Oktober 2012                                                  |
| Ketua Program Studi (S2)<br>Dirasah Islamiyah,                 | Diketahui oleh:<br>Direktur Program Pascasarjana<br>UIN Alauddin Makassar, |
| <b>Dr. Muljono Damopolii, M.Ag.</b> NIP. 19641110 199203 1 005 | <b>Prof. Dr. H. Moh. Natsir Mahmud, M.A.</b> NIP. 19540816 198303 1 004    |

#### PERNYATAAN KEASLIAN TESIS

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Abdul Syatar

Nim : 80100210004

Tempat/tanggal lahir: Bone/ 20 April 1985

Program : Magister

Konsentrasi : Syariah/ Hukum Islam

Angkatan : 2010

Alamat : Mamoa 4, Lrg 1, No. 1, Makassar

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa tesis yang berjudul "Konsep *Masyaqqah* Perspektif Hukum Islam (Implementasi Terhadap Isu Fikih Kontemporer)" benar adalah hasil karya sendiri. Jika di kemudian hari terbukti bahwa tesis ini merupakan duplikat, tiruan, plagiat dan dibuat atau dibantu orang lain secara keseluruhan atau sebagian, tesis ini dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

UNIVERSITAS ISLAM NEGER Makassar, 12 Oktober 2012 Peneliti,

> ABDUL SYATAR NIM: 80100210004

### **TRANSLITERASI**

### A. Transliterasi

### 1. Konsonan

Huruf-huruf bahasa Arab ditransliterasikan ke dalam huruf latin sebagai berikut :

| b  | : | ب | Z  | <i>i</i> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ز | f | : | ف  |
|----|---|---|----|------------------------------------------------|---|---|---|----|
| t  | : | ت | S  |                                                | m | q | : | ق  |
| Ġ  | : | ث | sy | 100                                            | ش | k | : | ट् |
| j  | : | 3 | ş  | Jihr                                           | ص | 1 | : | ل  |
| þ  | : | ح | ģ  | ÷                                              | ض | m | : | م  |
| kh | : | خ | ţ  |                                                | ط | n | : | ن  |
| d  | : | د | ż  | :                                              | ظ | w | : | و  |
| ż  | : | ذ | 4  | :                                              | ع | h | : | ھ  |
| r  | : | ر | g  | :                                              | غ | y | : | ي  |

Hamzah ( \$ ) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanpa apapun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda ( ' ).

## 2. Vokal dan diftong

a. Vokal atau bunyi (a), (i) dan (untuk) ditulis dengan ketentuan sebagai berikut:

| VOKAL          | PENDEK | PANJANG |
|----------------|--------|---------|
| Fatḥah         | a      | ā       |
| Kasrah         | i      | i       |
| <i>D</i> ammah | u      | ū       |

- b. Diftong yang sering dijumpai dalam transliterasi ialah (ai) dan (u) misalnya kata baina ( قول ) dan qaul ( قول )
  - 3. Tasydid dilambangkan dengan konsonan ganda
- 4. Kata sandang *al-(alif lām ma'rifah)* ditulis dengan huruf kecil, kecuali jika terletak di awal kalimat. Dalam hal ini kata tersebut ditulis dengan huruf besar (*al-*). Contohnya:

Menurut al-Bukhāri, hadis ini ....

Al-Bukhāri berpendapat bahwa hadis ini ....

5. *Ta marbūṭah* ( ö ) ditransli<mark>terasi den</mark>gan *t.* Tetapi jika terletak di akhir kalimat, ditransilteri dengan huruf "h". Contohnya:

الرسالة للمدرسة Al-Risālat li al-mudarrisah

6. Kata atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah istilah Arab yang belum menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia. Adapun istilah yang sudah menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sudah sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, tidak ditulis lagi menurut cara transliterasi di atas, misalnya perkataan sunnah, khusus dan umum, kecuali bila istilah itu menjadi bagian yang harus ditransliterasi secara utuh, misalnya:

Inna al-'Ibrah bi 'Umūm al-Lafz lā bi Khusūs al-Sabab

7. *Lafz al-Jalālah* ( الله ) yang didahului partikel seperti huruf *jar* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *muḍāf ilaih* (frasa nomina), ditransliterasi tanpa huruf *hamzah*. Contohnya:

8. Lafal yang diakhiri dengan *ya' nisbah*, maka akan ditulis dengan "i". contohya:

## B. Singkatan

Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

1. swt. = Subhana wa ta'ala

2. saw. S =  $\frac{\text{Sallalla}}{\text{Sallah}}$  'alaih wa sallam

3. a.s. = 'Alaih al-salām

4. H = Hijriyah

5. M = Masehi

6. w. = wafat

7. QS. .../...: 4 = Qur'an Surah .../no. surah: ayat 4.



#### **KATA PENGANTAR**

اَخْمْدُ لله الَّذِى يُرِيْدُ بِنَا اليُسْرَ وَلَا يُرِيْدُ بِنَا العُسْرَ وَأَنْزَلَهُ عَلَى نَبِيٍّ خَتَمَ بِهِ الْأَنْبِيَاءَ بِدِيْنٍ عَامٍ خَالِدٍ خَتَمَ بِهِ الْأَدْيَانَ النَّيْ وَبِتَوْفِيْقِهِ تَتَحَقَّقُ خَتَمَ بِهِ الْأَدْيَانَ الَّذِى بِنِعْمَتِهِ تَتِمُّ الصَّالِحَاتُ وَبِفَضْلِهِ تَتَنَزَّلُ الْخَيْرَاتُ وَالْبَرَكَاتُ وَبِتَوْفِيْقِهِ تَتَحَقَّقُ الْمُقَاصِدُ وَالْغَايَاتُ. أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا الله وَحْدَهُ لاشَرِيْكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَصَلَّى الله عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ أَجْمَعِيْنَ، أَمَّا بَعْدُ.

Puji syukur peneliti persembahkan ke hadirat Allah swt. karena dengan petunjuk, taufiq, cahaya ilmu dan rahmat-Nya sehingga penelitian ini dapat terwujud dengan judul "Konsep *Masyaqqah* Perspektif Hukum Islam (Implementasi terhadap Isu Fikih Kontemporer", Tesis ini diajukan guna memenuhi syarat dalam penyelesaian pendidikan pada Program Starata Dua (S2) Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar.

Peneliti menyadari tesis ini masih jauh dari kesempurnaan, untuk itu peneliti akan menerima dengan senang hati atas semua koreksi dan saran-saran demi untuk perbaikan dan kesempurnaan tesis ini.

Selesainya tesis ini, tidak terlepas dari dukungan berbagai pihak yang turut memberikan andil, baik secara langsung maupun tidak langsung, baik moral maupun material. Sepatutnya peneliti mengucapkan rasa syukur, terima kasih dan penghargaan yang sebesar-besarnya kepada yang terhormat:

 Prof. Dr. H. A. Qadir Gassing HT, M.S., selaku Rektor UIN Alauddin Makassar dan Prof. Dr. H. Ahmad M. Sewang, M.A., Prof. Dr. H. Musafir, M.Si., Dr. H. Natsir Siola, M.Ag., dan Prof. Dr. Phil. H. Kamaruddin Amin, M.A., selaku Pembantu Rektor I, II, III, dan IV.

- 2. Direktur Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar, Prof. Dr. H. Moh. Natsir Mahmud, M.A., Prof. Dr. H. Baso Midong, M.Ag., dan Prof. Dr. H. M. Nasir Baki, M.A., masing-masing selaku Asisten Direktur I dan II Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar dan Dr. Muljono Damopolii, M.Ag., selaku Ketua Program Studi Dirasah Islamiyah Program Pascasarja UIN Alauddin Makassar, yang memberikan kesempatan dengan segala fasilitas dan kemudahan kepada peneliti untuk menyelesaikan studi pada program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar.
- 3. Prof. Dr. Sabri Samin, M.Ag., dan Dr. H. Kasjim Salenda, S.H., M.Th.I., selaku promotor I dan II, Prof. Dr. H. Hasyim Aidid, M.A., dan Dr. H. Muammar Muhammad Bakry., Lc., M.Ag., yang secara langsung memberikan bimbingan, arahan dan saran-saran berharga kepada peneliti sehingga tulisan ini dapat terwujud.
- 4. Para Guru Besar dan Dosen Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang tidak dapat disebut namanya satu persatu, yang banyak memberikan konstribusi ilmiyah sehingga dapat membuka cakrawala berpikir peneliti selama masa studi.
- 5. Kepala Perpustakaan Pusat UIN Alauddin Makassar beserta segenap staf yang menyiapkan literatur dan memberikan kemudahan untuk dapat memanfaatkan secara maksimal demi penyelesaian tesis ini.
- 6. Seluruh pegawai dan staf Program Pascasarjana UIN Alauddin Makassar yang membantu memberikan pelayanan administrasi maupun informasi dan kemudahan-kemudahan lainnya selama menjalani studi.
- 7. Kedua orang tua peneliti, H. Yalla Dg. Mamase dan Hj. ST. Rahmatiah yang membesarkan dan mendidik peneliti dengan moral spiritualnya.

- 8. Kakak-kakak peneliti, St. Nurhayati., S.Ag. dan Hastuti., S.Pt., M.Pt., serta adikadik tercinta, Hasmiati., S.Sos., dan Hasnidar yang senantiasa memberikan dukungan, baik moral maupun modal disetiap waktu.
- Teman-teman mahasiswa di UIN Alauddin Makassar, khususnya konsentrasi Syariah/Hukum Islam 2010 yang membantu dan mengiringi langkah perjuangan peneliti.

Akhirnya, peneliti mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang tidak sempat disebutkan namanya satu persatu, semoga bantuan yang diberikan bernilai ibadah, semoga Allah swt. senantiasa meridai semua amal usaha yang peneliti laksanakan dengan penuh kesungguhan serta keikhlasan. Semoga Allah swt. merahmati dan memberkati semua upaya berkenan dengan penulisan tesis ini sehingga bernilai ibadah dan bermanfaat bagi diri pribadi penelti, akademisi dan masyarakat secara umum sebagai bentuk pengabdian terhadap bangsa dan negara dalam dunia pendidikan seraya berdoa:

رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِيْنَ. آمين يَا رَبَّ الْعَالَمِيْنَ. UNIVER

Wassalamuʻalaikum Wr. Wb.

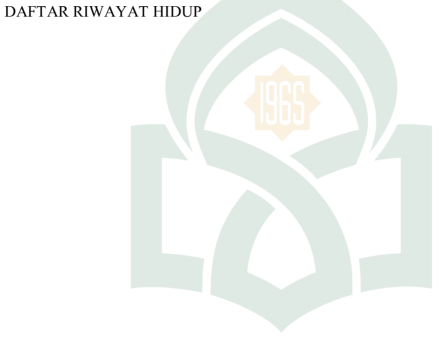
Makassar, 12 Oktober 2012 Peneliti,

ABDUL SYATAR NIM: 80100210004

## **DAFTAR ISI**

|                                                                | Halaman |
|----------------------------------------------------------------|---------|
| SAMPUL                                                         | i       |
| JUDUL                                                          | ii      |
| PENGESAHAN                                                     | iii     |
| PERNYATAAN KEASLIAN                                            | iv      |
| TRANSLITERASI                                                  | V       |
|                                                                |         |
| KATA PENGANTAR                                                 | viii    |
| DAFTAR ISI                                                     | xi      |
| ABSTRAK                                                        | xiii    |
| BAB I PENDAHULUAN                                              | 1-24    |
| A. Latar Belakang Masalah                                      | 1       |
| B. Rumusan Masalah                                             | 11      |
| C. Definisi Operasional dan Ruang Lingkup Penelitian           | 11      |
| D. Kajian Pustaka                                              | 13      |
| E. Kerangka Teoretis                                           | 15      |
| F. Metodologi Penelitian                                       | 19      |
| G. Tujuan dan Kegunaan                                         | 21      |
| H. Garis Besar Isi Tesis                                       | 22      |
| BAB II TINJAUAN UMUM TENTANG MASYAQQAH                         | 25-51   |
| A. Memaknai <i>Masyaqqah</i>                                   | 25      |
| B. Dalil <i>Masyaqqah</i>                                      | 26      |
| C. Syarat <i>Masyaqqah</i>                                     | 30      |
| D. Jenis Masyaqqah                                             | 30      |
| E. <i>Al-Rukhşah al-Syar'iyah</i> AS ISLAM NEGERI              | 34      |
| F. Diferensiasi Masyaqqah dan Darurat                          | 39      |
| G. Ruang Lingkup Pembidangan Hukum Islam                       | 45      |
| BAB III KAIDAH <i>MASYAQQAH</i> DAN PENERAPANNYA               | 52-70   |
| A. Al-Masyaqqah Tajlib al-Taisir                               | 52      |
| B. <i>Iżā Pāqa al-Amr 'Ittasa' wa Iżā 'Ittasa' al-Amr Pāqa</i> | 55      |
| C. Al-Aṣl fī al-Manāfi' al-Ibāhah                              | 57      |
| D. <i>Al-Aṣl fī al-Maḍār al-Taḥrīm</i>                         | 61      |
| E. <i>Al-Maisūr Lā Yasqut bi al-Maʻsūr</i>                     | 65      |
| F. Al-Ḥājah Tunazzal Manzilat al-Darūrah 'Āmmah Kānat aw       |         |
| Khāṣṣah                                                        | 67      |
| BAB IV IMPLIKASI <i>MASYAQQAH</i> DALAM PELAKSANAAN            |         |
| HUKUM ISLAM                                                    | 71-127  |
| A Hakikat <i>Masyaggah</i> dalam Pandangan Fukaha              | 71      |

| B. <i>Masyaqqah</i> yang Berpengaruh Mendatangkan Keringanan dalam |         |
|--------------------------------------------------------------------|---------|
| Hukum Islam                                                        | 74      |
| C. Alasan Pemberian Kemudahan dalam Hukum Islam                    | 82      |
| D. Beberapa Isu Fikih Kontemporer yang Memiliki Masyaqqah          | 106     |
| BAB V PENUTUP                                                      | 129-130 |
| A. Kesimpulan                                                      | 129     |
| B. Implikasi                                                       | 130     |
| DAFTAR PUSTAKA                                                     | 131     |
|                                                                    |         |



ALAUDDIN M A K A S S A R

#### **ABSTRAK**

Nama Peneliti : Abdul Syatar

Nomor Induk Mahasiswa : 80100210004

Judul Tesis: : Konsep Masyaqqah Perspektif Hukum Islam

(Implementasi terhadap Isu Fikih Kontemporer)

Judul tesis ini adalah "Konsep *Masyaqqah* Perspektif Hukum Islam." Masalah pokok dalam penelitian ini adalah bagaimana hakikat *masyaqqah* menurut pandangan fukaha, bagaimana kriteria *masyaqqah* yang berpengaruh bagi adanya keringanan dalam hukum Islam dan bagaimana dampak hukum yang dihasilkan oleh *masyaqqah* menurut hukum Islam. Deskripsi tersebut lahir dari berbagai fenomena yang cukup dilematis, dapat dilihat, dicermati dan dianalisis dalam dinamika kehidupan masyarakat, khususnya yang terkait dengan pembebanan hukum (*taklif*) yang menyulitkan manusia, baik itu yang terkait dengan ibadah maupun yang lainnya.

Jenis penelitian menggunakan kualitatif deskriptif. Adapun sumber data bersifat penelitian kepustakaan (*library research*). Pendekatan yang digunakan adalah teologis normatif. Sumber data dari beberapa kitab dengan cara kutipan langsung dan tidak langsung. Sedangkan teknik pengolahan dan analisis data dengan analisis kritis dan konten.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa hakikat *masyaqqah*, fukaha tidak jauh berbeda pandangan tentang hakikat *masyaqqah* yaitu segala hal yang menyertai mukalaf menyulitkan jiwa. Adapun kriteria *masyaqqah* tersebut harus terelepas dari subtansi ibadah secara umum. *Masyaqqah* yang dianggap berada dalam batas kemampuan mukalaf. *Masyaqqah* tersebut berbeda dalam setiap perbuatan-perbuatan mukalaf. Bidang ibadah, mendapatkan keringanan berupa meninggalkan, pengguguran ataupun mengganti kewajiban yang dibebankan. Bidang muamalah, jika terdapat *masyaqqah*, keringanan yang diberikan berupa sahnya melakukan transaksi yang dilarang. Dengan demikian, dampak hukum dari *masyaqqah* adalah boleh meninggalkan yang wajib (kecuali salat) dan melaksanakan yang diharamkan akan mendatangkan kemudahan (*rukhṣah*).

Kajian tentang *masyaqqah* merupakan hal yang harus mendapatkan perhatian, baik di kalangan awam maupun ulama dan fukaha. Fukaha dituntut untuk memberikan fatwa yang dapat diterima oleh umat Islam, namun tidak mengabaikan nas-nas agama yang bersumber dari *Syāri* (Allah swt. dan Rasulullah saw.). Fukaha harus mengambil kebijakan terkait masalah-masalah yang dihadapi oleh umat Islam dewasa ini.

#### BAB I

#### PENDAHULUAN

#### A. Latar Belakang Masalah

Bagi umat Islam, al-Qur'an dan sunah merupakan pedoman hidup yang harus ditaati dan dijalankan. Nabi Muhammad saw. lahir untuk melakukan berbagai perubahan secara menyeluruh dan universal, untuk mereformasi secara total kehidupan manusia yang penuh dengan ketimpangan ketika itu. Agama yang diajarkannya membawa aspirasi dan ide tentang tauhid, demokrasi (politik) dan keadilan sosial (ekonomi). Sesuai dengan tingkat perkembangan pemikiran dan tahapan pertumbuhan sosial saat itu. Rasulullah saw. memberikan petunjuk-petunjuk operasional dan teladan-teladan nyata melalui sunahnya.

Beberapa kenyataan yang tidak dapat ditolak adalah bahwa syariat Islam mampu menyatukan dunia secara keseluruhan dengan wilayah yang saling berjauhan, suku bangsa yang heterogen, kondisi budaya berbeda dan persoalan temporal yang selalu berganti. Hukum Islam dapat memenuhi kebutuhan setiap masyarakat dan menyatukan hal-hal baru pada masa yang berbeda dan kondisi lingkungan yang beragam.

Islam merupakan agama *kāffah*, yang mengatur segala perilaku kehidupan manusia. Bukan hanya menyangkut urusan peribadatan saja, tetapi urusan sosial dan ekonomi juga diatur dalam Islam. Oleh karena itu, setiap umat Islam harus mengetahui bahwa Islam merupakan sistem hidup (*way of life*) yang harus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Yūsuf al-Qaraḍāwī, *'Awāmil al-Sa'ah wa al-Murūnah fī al-Syarī'ah al-Islāmiyyah*, terj. Agil Husain al-Munawwar, *Keluasan dan Keluwesan Hukum Islam* (Cet. I; Semarang: Toha Putra, 1993), h. 1.

diimplementasikan secara menyeluruh dalam seluruh aspek kehidupan tanpa pengecualian. Allah swt. berfirman dalam QS al-Baqarah/2: 208:

### Terjemahnya:

Hai orang-orang beriman, masuklah kamu ke dalam Islam secara keseluruhannya, dan janganlah kamu turut langkah-langkah setan. Sesungguhnya setan itu musuh yang nyata bagimu.<sup>2</sup>

Masjfuk Zuhdi menjelaskan yang dikutip oleh Dedi Supriyadi bahwa setiap sistem hukum mempunyai asas dan prinsip termasuk Hukum Islam. Asas hukum dapat mengkaji kuat atau lemahnya suatu hukum, berat atau ringan pelaksanaannya, masih bisa tetap dipertahankan, atau masih sesuai dengan keinginan masyarakat, masih bisa diterima atau ditolak oleh masyarakat yang terkena dengan pembebanan hukum.<sup>3</sup> Sebagian fukaha menjelaskan asas hukum Islam tersebut, antara lain tidak menyulitkan ('adam al-ḥaraj).<sup>4</sup> Al-Ḥaraj adalah segala sesuatu yang menyulitkan badan, jiwa atau harta secara berlebihan, baik sekarang maupun pada masa yang datang. Asas tersebut sejalan dengan prinsip masyaqqah yang memberikan jalan kepada umat Islam untuk melakukan pembaruan karena hidup manusia mengalami perubahan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Bandung: J-ART, 2004), h. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Dedi Supriyadi, *Sejarah Hukum Islam; dari Kawasan Jazirah Arab sampai Indonesia* (Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2007), h. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Jaih Mubarok, *Sejarah dan Perkembangan Hukum Islam* (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2000), h. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Asas tersebut diambil dari beberapa ayat al-Qur'an ketika Allah swt. menyifati Rasulullah saw. antara lain QS al-A'raf/7: 157, QS al-Baqarah/2: 185 dan 286, QS al-Ḥajj/22: 78, QS al-Nisā'/4: 28, QS al-Māidah/5: 7. Asas tersebut juga berdasarkan hadis Nabi saw. salah satu di antaranya بطنية السمحة (Aku diutus untuk agama yang toleran). Lihat Dedi Supriyadi, *op. cit.*, h. 147-151.

*Masyaqqah* mengandung arti kesulitan, kelelahan, dan kesukaran. Pengartian tersebut sesuai firman Allah swt. dalam QS al-Nahl/16: 7:

Terjemahnya:

Dan ia memikul beban-bebanmu ke suatu negeri yang kamu tidak sanggup sampai kepadanya, melainkan dengan kesukaran-kesukaran (yang memayahkan) diri.<sup>7</sup>

Ayat tersebut menunjukkan bahwa manusia tidak sanggup menuju suatu tempat, kecuali dengan kelelahan dan kesukaran. Jelaslah yang dimaksud dengan *masyaqqah* adalah kesukaran atau kesulitan.

Tujuan-tujuan syariat (*maqāsid al-syarī'ah*) adalah makna-makna dan hikmah-hikmah yang diinginkan oleh Tuhan (*Syāri'*) pada segala kondisi *tasyrī'* (perundang-undangan), keinginan tersebut tidak hanya terbatas pada satu macam hukum syariat, tetapi semua bentuk hukum syariat yang tujuan dan maknanya termasuk di dalamnya. Termasuk makna-makna hukum yang tidak terekam dalam berbagai macam hukum, tetapi terekam dalam bentuk-bentuk yang lain. Dengan demikian, hikmah-hikmah yang terkandung dalam tujuan disyariatkannya sesuatu antara lain menghilangkan *masyaqqah*. Akan tetapi, *masyaqqah* yang dimaksudkan di dalamnya terdapat keringanan dalam berbagai ketetapan hukum, yaitu *masyaqqah* yang di luar dari kebiasaan (*gaīr al-mu'tādah*). *Masyaqqah* yang biasa, bukanlah menjadi faktor adanya keringanan.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Ibrāhīm Muṣṭafā, Aḥmad Ḥasan al-Zayyāt, Ḥamid 'Abd al-Qādir, Muḥammad 'Alī al-Najjār, *al-Mu'jam al-Wasīṭ* (Istanbūl: al-Maktabah al-Islāmiyah, t.th), h, 489. Lihat juga 'Abdul 'Azīz Muhammad 'Azzām, *al-Qawā'id al-Fiqhiyyah* (al-Qāḥirah: Dār al-Ḥadīs, 2005), h.114.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Departemen Agama RI, *op. cit.*, h. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Muḥammad al-Ṭāhir Ibn 'Asyūr, *Maqāṣid al-Syarī'ah al-Islāmiyyah* (Cet. II; al-Qāhirah: Dār al-Nafā'is, 2001), h. 86.

Kebolehan memakan bangkai yang hukum asalnya haram, tetapi karena dalam keadaan darurat yang luar biasa, sekiranya seseorang tidak memakannya bisa mengakibatkan kematian. Keadaan seperti ini boleh memakan bangkai bahkan bisa menjadi wajib. Contoh lain, sakit yang dapat menyulitkan seseorang salat berdiri, ketika itu seseorang dibolehkan salat duduk.

Imam al-Syāṭibī menjelaskan bahwa *Syāri* (Allah swt.) membuat perundang-undangan (*al-tasyrī* ) itu bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan dunia dan akhirat. Pandangan tersebut menganggap bahwa tujuan hukum (*maqāṣid al-syarī ah*) adalah kemaslahatan umat manusia yang bertitik tolak dari pemahaman bahwa suatu pembebanan hukum (*taklīt*) diciptakan dalam rangka untuk merealisasi kemaslahatan hamba. Tidak satupun dari hukum Allah swt. yang tidak memiliki tujuan. Apabila hukum itu tidak memiliki tujuan, berarti membebankan sesuatu yang tidak dapat dilaksanakan oleh mukalaf (*al-taklīt bi mā lā yutāq*). 10

Islam menjaga prinsip menghilangkan *masyaqqah* dari mukalaf dalam keseluruhan hukum Allah swt. Hal itu kembali pada kenyataan bahwa prinsip dalam syariat diatur dengan kaidah-kaidah baku dan dasar-dasar permanen yang dapat dijadikan sebagai media (*waṣīlah*) penyimpulan hukum ketika tidak ditemukan dalil agama atau ketika Allah swt. berdiam diri mengenai status hukum perkara tertentu.<sup>11</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Abū Isḥāq al-Syāṭbī, *al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī'ah,* Juz II (al-Qāhirah: al-Maktabah al-Taufiqiyyah, 2003), h. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>*Al-Taklīf bi mā lā yuṭāq* adalah sifat-sifat alami manusia seperti keinginan untuk makan dan minum yang tidak dituntut untuk menghilangkan. Seperti juga tidak dituntut untuk memperbaiki yang buruk dari ciptaan Allah swt. terhadap bentuk tubuhnya dan menyempurnakan kekurangannya karena hal tersebut diluar kemampuan manusia. Untuk lebih jelasnya lihat al-Syāṭbī, *al-Muwāfaqāt*, Juz II, *op. cit.*, h. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>'Abdul 'Azīz Muḥammad 'Azzām, *al-Madkhal fī al-Qawā'id al-Fiqhiyyah wa Asaruhā fī al-Aḥkām al-Syari'yyah*, terj. Wahyu Setiawan, *Qawa'id Fiqhiyyah* (Cet. II: Jakarta: Amzah, 2009), h. 55.

Pelaksanaan hukum Islam alami serta manusiawi karena mengutamakan asas kemudahan dan pemudahan serta menghindarkan kesempitan dan kesulitan. Sikap ajaran Islam yang lemah lembut, tidak seorangpun yang memiliki alasan dan cara untuk meninggalkan tuntutan hukum Islam karena mengalami kesulitan dan kesempitan (*masyaqqah*). Tuntutan-tuntutan agama tetap berlaku bagi semua orang yang dibebani dalam berbagai keadaannya, baik kuat, lemah, sehat, sakit, sipil, tentara, damai maupun dalam keadaan perang. Dengan demikian, orang memandang bahwa Islam sebagai syariat kehidupan, kenyataan, serta fitrah yang cocok dan baik untuk diterapkan dalam segala bentuk kehidupan pada berbagai tempat dan waktu.

Islam tidak membuat seseorang merasa sukar dan sempit dalam menjalani perintah dan tuntutan Allah swt. sebagai pembuat syariat (*Syāri'*). Islam juga tidak menjadi belenggu yang dapat menghalangi kemajuan dan peradaban. Bahkan, Islam memerintahkan manusia untuk terus mengembangkan hidup dan penghidupannya dengan memberikan kebebasan penuh dalam segala persoalan.

Salah satu prioritas yang dituntut saat ini, khususnya dalam masalah fatwa dan dakwah adalah mengedepankan keringanan dan kemudahan daripada memberatkan dan menyulitkan. Bahkan, Imam al-Syāṭibī menjelaskan bahwa syarat seorang mujtahid harus menguasai dua persoalan. *Pertama*, mengetahui *maqāṣid al-syarī ah* secara komperhensif. *Kedua*, kemampuan mengeluarkan (*istinbāṭ*) hukum berdasarkan pemahaman yang memadai terhadap *maqāṣid al-syarī ah*. Mencermati pernyataan Syāṭibī tersebut, bisa menjadi motivasi bagi mujtahid untuk mengeluarkan hasil ijtihad dan fatwa yang meringankan bagi

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Muṣṭafā Malāikah, *Fī Uṣūl al-Da'wah Muqtasabāt min Kutub al-Duktūr Yūsuf al-Qaraḍāwī* (Cet. I; al-Qāhirah: Dār al-Taqwā, 1997), h. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Al-Svātibī, *op. cit.*, Juz IV. h. 87-88.

mukalaf daripada menyulitkan. Banyak teks al-Qur'an dan sunah yang menjelaskan bahwa meringankan dan memudahkan lebih disukai Allah swt. dan Rasulullah saw. daripada memberatkan dan menyulitkan. Demikian firman Allah swt. dalam QS al-Bagarah/2: 185:

Terjemahnya:

...Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu....<sup>14</sup>

QS al-Māidah/5: 6:

Terjemahnya:

...Allah tidak hendak menyulitkan kamu....<sup>15</sup>

Beberapa ayat tersebut mengindikasikan bahwa Allah swt. menghendaki kemudahan dan keringanan dalam memberikan pembebanan hukum (*taklif*) serta sesuai kemampuan mukalaf. Para mukalaf merasa nyaman dan tidak sulit untuk menjalankan perintah-perintah Allah swt. Dengan demikian, nas dari al-Qur'an menyatakan bahwa meringankan dan memudahkan lebih disukai oleh Allah swt. daripada memberatkan dan menyulitkan.

Hadis Rasulullah saw .:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>*Ibid.*, h. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Abū 'Abdullah Muḥammad bin Ismā'il al-Bukhārī, *al-Jāmi' al-Ṣaḥīḥ*, Jil. I, Hadis nomor 69 (Cet. I; al-Qāḥirah: Dār al-Salafiyah, t.th), h. 44.

### Artinya:

Muḥammad bin Basysyār menceritakan kepada kami, kemudian berkata: Yaḥya bin Sa'īd menceritakan kepada kami, kemudian berkata: Syu'bah menceritakan kepada kami, kemudian berkata: Abū al-Tayyāḥ menceritakan kepada kami dari Anas bahwa Nabi saw. bersabda: "Mudahkanlah dan jangan persulit, sampaikanlah kabar gembira dan jangan membuat lari".

Banyak kalangan fukaha yang memberikan fatwa yang cenderung memudahmudahkan serta tidak sesuai dengan nas dari al-Qur'an dan sunah. Bahkan, banyak kalangan umat Islam untuk menjalankan perintah *Syāri* sesuai dengan hawa nafsunya.

Keringanan (*rukhṣah*) lebih diutamakan dan mudah dipilih tatkala kebutuhan kepada hal tersebut sangat diperlukan. Misalnya sedang sakit, tua atau karena adanya kesulitan atau yang lain-lain yang bisa mendatangkan keringanan. <sup>17</sup> Dalam sebuah hadis diceritakan bahwa:

حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ الْأَنْصَارِيُّ، قَالَ: سَمِعْتُ مُحَمَّدَ بْنَ عَمْرِو بْنِ الْحُسَنِ بْنِ عَلِيٍّ، عَنْ جَايِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، قَالَ: "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ فِي سَفَرٍ، فَرَأَى زِحَامًا وَرَجُلًا قَدْ ظُلِّلَ عَنْهِ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ فَقَالُوا: صَائِمٌ، فَقَالَ: لَيْسَ مِنَ الْبِرِّ الصَّوْمُ فِي السَّفَرِ"<sup>18</sup>

### Artinya:

Syu'bah menceritakan kepada kami, Muḥammad bin 'Abdul Raḥmān al-Anṣārī menceritakan kepada kami lalu berkata: Aku mendengar Muḥammad bin 'Amr bin al-Ḥasan bin 'Alī dari Jābir bin 'Abdullah ra. berkata, Rasulullah berada dalam perjalanan kemudian melihat gerombolan dan seorang laki-laki yang dipayungi, Rasulullah bertanya, Apa ini? Mereka berkata, Dia itu berpuasa. Rasulullah bersabda; Bukanlah satu tindakan yang baik melakukan puasa dalam perjalanan.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Mustafā Malāikah, op. cit., h. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Al-Bukhārī, *op. cit.*, Jil. II, Hadis nomor 1946, h. 44.

Ibnu Ḥajar memberikan keterangan bahwa hadis tersebut menunjukkan dalam perjalanan yang sulit. Jika perjalanan itu tidak terlalu sulit dan tidak memberatkan, boleh baginya untuk berpuasa. Puasa bagi yang kuat lebih baik dari pada berbuka dan bagi yang mendapatkan kesulitan boleh memilih antara berpuasa dan berbuka. <sup>19</sup> Dalil dari hadis yang lain:

## Artinya:

'Abdullah bin Yūsuf menceritakan kepada kami, lalu Mālik memberitakan kepada kami dari Hisyām bin 'Urwah dari bapaknya dari 'Āisyah ra. istri Nabi saw. "Bahwa Ḥamzah bin 'Amr al-Aslamī bertanya kepada Rasulullah saw., "Apakah boleh bagi saya untuk puasa?-Ia adalah orang yang banyak melakukan puasa- Rasulullah saw.bersabda, "Jika kamu mau puasalah, dan jika kamu mau juga berbukalah.

Masyaqqah dijadikan dasar hukum bagi dispensasi dan kemudahan agama. Masyaqqah mempunyai implikasi nyata dalam penetapan hukum dan fatwa. Penentuan masyaqqah dan kriteria yang ada di dalamnya merupakan satu hal penting yang tidak dapat diremehkan. Masyaqqah yang berimplikasi pada dispensasi hukum dan batasan-batasannya yang dipandang penting adalah bentuk masyaqqah yang subtansinya tidak diterangkan oleh Allah swt. Adapun bentuk masyaqqah yang diatur oleh Allah swt. dan diasosiasikan dengan sebab-sebab tertentu sehingga

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Aḥmad bin 'Alī bin Ḥajar al-'Asqalānī, *Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī*, Jil. IV (al-Qāhirah: Dār al-Taqwā, 2000), h. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>*Ibid.*, h. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Azzām. *al-Madkhal*. h. 58.

ditetapkan hukum dispentatifnya berdasarkan ada atau tidaknya bentuk *masyaqqah* tersebut.

Banyak kalangan manusia yang menjadikan *masyaqqah* sebagai alasan untuk melakukan perbuatan yang dilarang dan meninggalkan perbuataan yang diperintahkan. Misalnya, mereka menunda salat lohor sampai menjelang waktu asar dengan alasan tertentu. Kebolehan melakukan perbuatan riba dengan alasan bahwa meninggalkan perbuatan riba pada masa sekarang adalah *masyaqqah*.<sup>22</sup>

Bahkan, tidak semua bentuk *masyaqqah* menimbulkan keringanan. Misalnya, ketika Allah swt. mensyariatkan puasa, orang yang melakukannya kelaparan dan kehausan. Kesulitan berpuasa bisa diatasi tanpa mengambil keringanan. *Masyaqqah* dalam contoh tersebut tidak dihilangkan oleh agama. Maksudnya, mukalaf tetap dituntut untuk mengerjakannya.

Salah satu syarat pembebanan bagi mukalaf adalah kemampuan untuk melakukan perbuatan yang dibebankan. Perbuatan yang di luar kemampuan mukalaf untuk pelaksanaannya tidak masuk dalam bentuk *masyaqqah*. Misalnya, seseorang ingin terbang di udara dan berjalan di atas air, perbuatan tersebut mengakibatkan kesulitan untuk dilakukan oleh manusia.

Syariat turun untuk memberikan rahmat bagi mukalaf dan meringankan beban-beban hukum, serta memberikan kemudahan berupa penggantian ketika terjadi hal-hal yang di luar kemampuan mukalaf tersebut sebagai bentuk *rukhṣah* dan menolak kesulitan. Bidang ibadah, Allah swt. menjadikan sakit dan *safar* sebagai bentuk *rukhṣah* untuk meninggalkan kewajiban saat itu, seperti salat dan puasa

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Usāmah Muḥammad al-Ṣallābī, *al-Rukhaṣ al-Syarʻiyyah; Aḥkāmuhā wa Ḍawābiṭuhā* (Iskandariyyah: Dār al-Īmān, 2002), h. 186.

menjadi gugur dan mendapatkan keringanan dari sebagian kewajiban tersebut. Syariat menggugurkan salat jumat bagi orang yang sakit dan dalam perjalanan, mensyariatkan mengqasar salat bagi yang dalam perjalanan, membolehkan pelaksanaan salat dalam keadaan duduk dan baring bagi orang yang tidak mampu berdiri. Bidang muamalah, Allah swt. mensyariatkan kebolehan jual beli *salam*<sup>23</sup> dan akad *istiṣnā*, <sup>24</sup> tetapi karena kebutuhan bagi manusia, dibolehkan akad tersebut sebagai bentuk kemudahan dan keringanan.

Bentuk-bentuk keringanan dalam agama beraneka ragam. Mencakup bidang ibadah, muamalah, dalam perkara-perkara sanksi (*'uqubāt*) dan yang berkaitan dengan hal tersebut. Imam Sayūtī menyebutkan bahwa keringanan-keringanan yang disyariatkan tersebut harus dijalani sepenuhnya. Jadi, *masyaqqah* tidak hanya terbatas pada masalah ibadah saja, tetapi menyangkut masalah muamalah, baik itu hukum privat (*ahkām al-ahwāl al-syakhsiyyah*, *ahkām al-madaniyyah* dan *ahkām al-hahwāl al-syakhsiyyah*, *ahkām al-hahwāl al-syakhsiyah*, *ahkām al-hahwāl* 

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Jual beli salam memiliki pengartian yang berbeda menurut fukaha. Hanafiyah mendefinisikan salam adalah menjual suatu barang yang penyerahannya ditunda atau menjual suatu barang yang ciri-cirinya jelas dengan pembayaran lebih awal, sedangkan barangnya diserahkan kemudian hari. Malikiyah mendefinisikannya sebagai jual beli yang modalnya dibayar terlebih dahulu, sedangkan barangnya diserahkan sesuai waktu yang disepakati. Syafi'iyah dan Ḥanabilah mendefinisikannya dengan akad yang disepakati untuk membuat sesuatu dengan ciri-ciri tertentu dengan membayar harganya terlebih dahulu, sedangkan barangnya diserahkan kepada pembeli di kemudian hari. Dari beberapa pengertian tersebut, dapat disederhanakan pengartian salam dengan membeli barang yang diserahkan di kemudian hari dan pembayarannya dilakukan di muka.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Akad *istiṣnā*' merupakan kontrak penjualan antara pembeli dan pembuat barang. Dalam kontrak tersebut, pembuat barang menerima pesanan dari pembeli. Pembuat barang lalu berusaha melalui orang lain untuk membuat barang atau membeli barang menurut spesifikasi yang disepkati dan menjualnya kepada pembeli terkahir. Kedua belah pihak sepakat dengan harga serta sistem pembayaran: apakah pembayaran dilakukan di muka, melalui cicilan, atau ditangguhkan sampai suatu waktu yang akan datang. Untuk lebih jelasnya lihat Muhammad Syafi'i Antonio, *Bank Syariat; dari Teori ke Praktik* (Cet, XIV; Jakarta: Tazkia Cendekia, 2009), h. 113-116.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Azzām, al-Qawā'id., h. 118.

iqtiṣādiyyah wa al-māliyyah) maupun hukum publik (aḥkām al-jinā'iyah, aḥkām al-murāfa'āt, aḥkām al-dustūriyyah, dan aḥkām al-dauliyyah).

#### B. Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang masalah tersebut, yang menjadi pokok permasalahan dalam penelitian ini adalah bagaimana konsep *masyaqqah* dalam perspektif hukum Islam. Dengan demikian, dapat dibatasi dan dirumuskan beberapa permasalahan sebagai berikut:

- 1. Bagaimana hakikat *masyaqqah* menurut pandangan fukaha?
- 2. Bagaimana kriteria *masyaqqah* yang berpengaruh bagi adanya keringanan dalam hukum Islam?
- 3. Bagaimana dampak hukum yang dihasilkan oleh *masyaqqah* dalam hukum Islam?

### C. Definisi Operasional dan Ruang Lingkup Penelitian

#### 1. Definisi Operasional

Penelitian ini berjudul "Konsep Masyaqqah Perspektif Hukum Islam; Implementasi terhadap Isu Fikih Kontemporer". Konsep masyaqqah dalam penelitian ini dimaksudkan bahwa masyaqqah tersebut menjadi sebab bagi munculnya kemudahan dan keringanan (ruhkṣah) yang diinginkan oleh Syāri'. Perjalanan waktu serta berkembangnya sosial masyarakat, ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK), para mukalaf masih merasakan adanya efek masyaqqah dari pembebanan hukum (taklīf) yang dibebankan oleh Syāri'. Syariat Islam menghendaki keringanan dan kemudahan dengan tidak menghendaki kesukaran bagi umat.

Pengartian konsep dalam penelitian ini adalah memberi keterangan lebih mendalam tentang batasan-batasan *masyaqqah* yang berlaku bagi adanya keringanan-keringanan yang disyariatkan Allah swt.

Masyaqqah menurut etimologi berasal dari ungkapan وَ شَقَّ عَلَى الشَّيْءِ يَشُقُ شَقًا وَ yang bermakna keletihan (al-ta'ab)²6 dan kesulitan (al-ṣa'ab).²7 Menurut pengartian terminologi masyaqqah yang mendatangkan kemudahan adalah segala bentuk keringanan yang disyariatkan Allah swt. dari mukalaf karena sebab-sebab tertentu sehingga disyariatkan keringanan tersebut.²8 Hal inilah yang menjadi pusat peneltian ini.

Implementasi berarti pelaksanaan dan dapat pula berarti aktualisasi atau sosialisasi.<sup>29</sup> Isu fikih kontemporer atau dalam istilah arab dikenal dengan *al-qaḍāyā al-fiqhiyat al-muʻāṣarah* menjadi tema yang menarik untuk dikaji karena dengan kemajuan dunia modern. Pertanyan timbul apakah hukum Islam 14 abad silam masih relevan diterapkan sekarang. Hukum Islam mampu menghadapi zaman dan relevan untuk diterapkan. Tetapi, untuk menuju ke arah tersebut, diperlukan syarat yang harus dijalani secara konsekuen. Maksud dari implementasi terhadap isu fikih kontemporer dalam hal ini adalah penerapan atau pelaksanaan suatu perbuatan/hukum dalam perkembangan kehidupan manusia yang selalu mengalami perubahan.

<sup>26</sup>Khālid Ramadān Ḥasan, *Mu'jam Uṣūl al-Fiqh* (t.t., Dār al-Ṭarābīsy, t.th.), h. 264.

MAKASSA

<sup>28</sup> Abdul Wahhāb Khallāf, *'Ilm Usul al-Fiqh* (al-Qāhirah: Dār al-Hadīs, 2002), h. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Ibrāhīm Muṣṭafā, *loc. cit.* 

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Departemen Pendidikan Nasional RI, *Kamus Besar Bahasa Indonesia* (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), h. 902.

### 2. Ruang Lingkup Penelitian

Berdasarkan hal tersebut, ruang lingkup penelitian ini adalah hakikat, kriteria, dampak dan penetapan *masyaqqah* dalam hukum Islam yang menjadi tujuan-tujuan syariat dan hasil ijtihad fukaha dari nas-nas agama.

### D. Kajian Pustaka

Karya-karya yang membahas tentang *masyaqqah* sangat banyak. Mayoritas buku usul fikih dan kaidah fikih menyinggung tentang *masyaqqah*, karena merupakan salah satu asas penetapan syariat yaitu tidak menyulitkan. Di antara karya tersebut yaitu:

'Abdul 'Azīz Muḥammad 'Azzām dalam al-Qawā'id al-Fiqhiyyah dan al-Madkhal fī al-Qawā'id al-Fiqhiyyah wa Aṣaruhā fī al-Aḥkām al-Syar'iyyah. Kedua buku tersebut menjelaskan al-qawā'id al-kubrā yang harus diketahui oleh seorang fakih. Salah satu di antaranya kaidah المُشَقَّةُ بَّخُلُبُ التَّيْسِيْرَ. Kesulitan yang ditemukan pada satu hal yang menjadi sebab yang sah untuk mengambil keringanan dan kemudahan serta menghilangkan kesukaran dari mukalaf ketika melaksanakan hukum-hukum yang ditetapkan oleh secara syar T.³¹¹ Namun, buku tersebut hanya membahas kaidah-kaidah yang berkaitan dengan masyaqqah dan tidak menjelaskan masyaqqah secara luas. Penelitian ini menjelaskan lebih luas mengenai masyaqqah yang

Wahbah al-Zuhaili dalam kitabnya *Nazariyyat al-Parūrat al-Syar'iyyah; Muqāranah Ma'a al-Qānūn al-Waḍī*. Buku tersebut membahas tentang pergolakan argumentatif fukaha dalam merumuskan hukum-hukum darurat yang disarikan dari

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Azzām, al-Oawā'id., h. 114.

ayat-ayat al-Qur'an dan sunah Rasulullah saw.<sup>31</sup> Pembahasan tentang persoalan darurat (*emergency*) dalam buku tersebut diperkaya dengan kaidah-kaidah usuliyah yang berkenaan dengan darurat. Buku tersebut juga membahas sekilas mengenai *masyaqqah*, tetapi tidak secara luas hanya membandingkan darurat dan *masyaqqah* sebagai faktor peringan. Penelitian ini menjadikan *masyaqqah* sebagai titik fokus dengan mengambil beberapa isu-isu kontemporer tentang fikih.

Imam al-Syāṭibī dalam kitabnya al-Muwāfaqāt. Buku tersebut merupakan karya monumental Imam al-Syāṭibī. Pembahasan tentang masyaqqah dalam buku tersebut dibahas pada bagian ketiga dari pembagian maqāṣid al-syarī ah yaitu qaṣd al-syāri fī waḍ al-syarī ah li al-taklīf bi muqtaḍāhā. Bagian ini dimaksudkan bahwa maksud Syāri dalam menentukan syariat adalah untuk dilaksanakan sesuai dengan yang dituntut-Nya. Masalah yang dibahas dalam bagian ini ada 12 permasalahan, namun semuanya mengacu kepada dua masalah pokok, yaitu pembebanan yang di luar kemampuan manusia (al-taklīf bimā lā yuṭāq) dan pembebanan yang di dalamnya terdapat masyaqqah (al-taklīf bimā fīh masyaqqah). Namun, dalam buku tersebut Imam al-Syātibī hanya memaparkan teori dan kaidah masyaqqah tanpa memberikan lebih luas aplikasi-aplikasi masyaqqah itu. Dewasa ini, masyaqqah menjadi bahan pembicaraan dan pusat masalah yang selalu ditujukan kepada para ulama, baik perorangan, kolektif, maupun antar negara di antara masalah tersebut adalah mengenai batasan-batasan masyaqqah yang berimplikasi kepada hak untuk mendapatkan keringanan. Dengan demikian, masyaqqah menjadi

<sup>31</sup>Wahbah al-Zuhaifi, *Nazariyat al-Parūrat al-Syar'iyah; Muqāranah Ma'a al-Qānūn al-Waḍī* (Dimasyq: Dār al-Fikr, 1997), h. 63-68.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Al-Syātibī, op. cit., Juz II, h. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>*Ibid.*, h. 91-143.

penting untuk dibahas dan diketahui. Masalah belakangan muncul apakah *masyaqqah* yang dihadapi oleh manusia dahulu masih sama dengan *masyaqqah* zaman ini. Oleh karena itu, *masyaqqah* menjadi penting untuk dibahas.

### E. Kerangka Teoretis

Penyusunan kerangka teoretis, lebih dahulu mengamati beberapa ayat-ayat al-Qur'an dan hadis-hadis Nabi saw. tentang *masyaqqah* dan *rukhṣah* sebagai landasan atau pijakan dalam melakukan penelitian. Kemudian peneliti menjelaskan penafsiran ayat dan penjelasan hadis tersebut dalam kitab-kitab tafsir, *syaraḥ* hadis dan kitab-kitab fikih.

Beberapa teori dalam penelitian ini, antara lain:

#### Teori Kemaslahatan

Imam al-Syāṭibī menjelaskan bahwa tujuan agama adalah untuk mewujudkan kemaslahatan dunia dan akhirat.<sup>34</sup> Tujuan syariat mewujudkan kemaslahatan umum dengan cara menjadikan hukum paling utama serta sesuai dengan kebutuhan dan maslahat mukalaf. Maslahat merupakan suatu metode yang digunakan dalam memutuskan beberapa hukum agama.

Kemaslahatan yang diwujudkan itu menurut Imam al-Syāṭibī terbagi kepada tiga tingkatan, yaitu kebutuhan *ḍarūriyāt* (primer), kebutuhan *ḥājiyāt* (sekunder) dan kebutuhan *taḥsīniyāt* (pelengkap).

#### a. Darūriyāt

Kebutuhan *ḍarūriyāt* adalah kebutuhan yang harus ada dan dipenuhi untuk menunaikan kemaslahatan agama dan dunia. Bila tingkat kebutuhan tersebut tidak

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>*Ibid.*, h. 30.

terpenuhi, tidak tercapai kemaslahatan dan terancam kerusakan dalam kehidupan di dunia. Kehilangan kenikmatan dan merasakan kerugian di akhirat.<sup>35</sup>

Ada lima hal yang termasuk dalam kategori tersebut, yaitu menjaga agama, memelihara jiwa, akal, keturunan dan harta. Dengan demikian, memelihara lima pokok inilah syariat Islam diturunkan. Setiap ayat hukum bila diteliti, ditemukan alasan pembentukannya yang tidak lain adalah memelihara lima pokok tersebut. Misalnya, firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2:193 tentang kewajiban jihad:

## Terjemahnya:

Dan perangilah mereka itu, sehingga tidak ada fitnah lagi dan (sehingga) agama itu hanya semata-mata untuk Allah. Jika mereka berhenti (dari memusuhi kamu), mereka tidak ada permusuhan (lagi), kecuali terhadap orang-orang yang berbuat lalim. <sup>36</sup>

Firman Allah swt. QS al-Baqarah/2: 179 tentang kewajiban kisas:

## Terjemahnya:

Dan dalam kisas itu ada (jaminan kelangsungan) hidup bagimu, hai orangorang yang berakal, agar kalian bertakwa.<sup>37</sup>

Ayat pertama dapat diketahui tujuan disyariatkan perang adalah untuk melancarkan jalan dakwah bila terjadi gangguan dan mengajak umat manusia untuk

<sup>36</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>*Ibid.*, h. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>*Ibid.*, h. 28.

menyembah Allah swt. Ayat kedua diketahui bahwa tujuan disyariatkan kisas karena dengan itu ancaman terhadap kehidupan manusia dapat dihilangkan.

## b. *Ḥājiyāt*

Kebutuhan *ḥājiyāt* (sekunder) adalah kebutuhan-kebutuhan jika tidak terwujudkan tidak sampai mengancam keselamatannya dan membuat kerusakan, namun mengalami kesulitan.<sup>38</sup> Adanya hukum *rukhsah* adalah sebagai contoh dari kepedulian syariat Islam terhadap kebutuhan tersebut.

## c. Taḥsīniyāt

Kebutuhan *taḥsīniyāt* adalah kebutuhan yang tidak sampai kepada tingkatan pokok dan sekunder, tingkat kebutuhan tersebut hanyalah pelengkap.<sup>39</sup> Hal-hal yang merupakan kepatutan menurut adat istiadat, menghindarkan hal-hal yang tidak enak dipandang mata dan berhias dengan keindahan yang sesuai dengan tuntuan norma dan akhlak.

Fukaha menjelaskan beberapa syarat kemaslahatan, yaitu:

- 1) Maslahat tersebut adalah bersifat *ḥaqīqī* bukan *wahamiyah* (dugaan).

  Maksudnya pembentukan hukum dengan maslahat harus mendatangkan manfaat dan menolak kemudaratan.
- 2) Maslahat yang bersifat *ḥaqīqī* tersebut adalah umum (*ʿāmmah*). Maksudnya bukan maslahat perorangan (*syakhṣiyah*) serta pembentukan hukum yang mendatangkan manfaat dan menolak kemudaratan tersebut karena kebutuhan mayoritas (*aglab*) manusia. <sup>41</sup>

40° Azzām, al-Qawā'id., h. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Al-Syāṭibi, op. cit., h. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>*Ibid.*, h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> *Ibid.* 

3) Maslahat tersebut tidak bertentangan dengan nas (al-Qur'an dan sunah) dan ijmak. Apabila bertentangan dengan nas dan ijmak, maslahat tersebut bersifat wahamiyah (dugaan) karena maslahat yang dianggap oleh nas dan ijmak adalah maslahat *haqiqi* bukan *wahamiyah* (dugaan).<sup>42</sup>

## 2. Teori perubahan hukum (tagayyur al-ahkām)

Hukum yang dibangun atas hal-hal berkaitan dengan adat, muamalah, atau semacamnya yang sesuai dengan kebutuhan dan maslahat hamba. Hukumnya berkaitan erat dengan makna, pengaruh ilat yang dibentuk atas hal tersebut. Apabila hal tersebut tidak ditemukan, hukumnya wajib berubah bersamaan dengan hilangnya hal terebut. Suatu hukum berubah bersamaan dengan ada atau tidak adanya ilat. 43

Salah satu dalil tentang berubahnya suatu hukum karena berubahnya kemaslahatan, seperti yang diriwayatkan dari 'Umar bin al-Khattab yang menggugurkan had pemotongan tangan bagi pencuri pada masa paceklik dan tidak melaksanakan pemotongan tangan pemuda yang kelaparan karena tidak memenuhi syarat yang mengharuskan penerapan sanksi tersebut, termasuk kasus yang serupa dengan paceklik adalah pengungsi yang mengambil hak milik orang lain karena darurat.44 Keputusan 'Umar bin al-Khattab itu karena memiliki hak untuk memberikan grasi<sup>45</sup> karena pada saat itu 'Umar adalah khalifah. Contoh tersebut terlihat bahwa ketika memutuskan perkara, baik itu seorang pemimpin, hakim,

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>*Ibid.*, h. 212.

<sup>44</sup> *Ibid.*, h. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Grasi adalah pengampunan, pembebasan atau pengurangan hukuman kepada seseorang terhukum oleh Kepala Negara. Untuk lebih jelasnya lihat Michael R. Purba, Kamus Hukum Internasional dan Indonesia (Cet. I; Jakarta: Widyatamma, 2009), h. 161.

maupun pembuat fatwa (*muftī*) yang bijaksana seperti 'Umar, mempertimbangkan prinsip keadilan dan kemaslahatan.

Ketika Imam Syāfi'ī ra. menetap di Mesir banyak pendapatnya yang berubah tentang permasalahan yang dihadapinya, pendapatnya dikenal dengan *qaul al-jadīd* (pendapat pembaharuan). Sebab berubahnya pendapat Syāfi'ī karena berbedanya generasi dan lingkungan.<sup>46</sup>

Hukum-hukum yang disyariatkan mengikuti kemaslahatan. Apabila maslahatnya jelas, hukumnya juga jelas. Apabila maslahatnya berubah, diperlukan pembaharuan hukum yang memengaruhi maslahat baru tersebut. Hukum baru tersebut tidak dianggap sebagai *nasakh* terhadap hukum yang pertama, karena tidak ada *nasakh* setelah Rasulullah saw. wafat.<sup>47</sup>

Adanya berbagai ijtihad dari kalangan sahabat, melahirkan hukum yang berbeda terhadap suatu persoalan yang sama. Hal itu disebabkan perbedaan kondisi, situasi, tempat dan waktu. Teori perubahan ini digunakan untuk menganalisis permasalahan dalam penelitian ini.

## F. Metodologi Penelitian ERSITAS ISLAM NEGERI

### 1. Jenis Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif deskriptif, karena penelitian ini mengakomodasi bentuk ide-ide dan gagasan-gagasan dalam pengolahan data. Penelitian deskriptif (*descriptive research*) adalah metode penelitian yang digunakan untuk menggambarkan fenomena-fenomena yang ada, yang berlangsung pada saat

<sup>46</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>*Ibid.* 

ini atau saat yang lampau.<sup>48</sup> Intinya adalah penelitian tersebut mendeskripsikan pandangan fukaha yang ada, baik pada masa klasik, pertengahan maupun modern yang diperoleh dari hasil pengolahan data secara kualitatif melalui pengumpulan data secara kepustakaan.

#### 2. Pendekatan Penelitian

Pendekatan dalam penelitian tersebut menggunakan pendekatan teologis normatif, yaitu yang memandang bahwa ajaran Islam yang bersumber dari kitab suci al-Qur'an dan sunah Nabi saw. menjadi sumber inspirasi dan motivasi dalam ajaran Islam.

### 3. Pengumpulan Data

#### a. Jenis Data

Jenis data dalam penelitian ini adalah kepustakaan. Tesis ini penelitian kepustakaan, teknik pengumpulan data yang digunakan metode *library research,* yaitu mengumpulkan bahan-bahan untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan yang dirumuskan dan dilakukan melalui studi kepustakaan.<sup>49</sup>

#### b. Sumber Data

Sumber data yang dipelajari adalah al-Qur'an, sunah, kitab-kitab fikih, usul fikih serta kaidah-kaidah dan kitab yang relevan dengan penelitian ini, sumber kedua adalah kitab-kitab lain yang menyangkut permasalahan yang dibahas.

Proses pengambilan data yang diambil dari kepustakaan (*Library Research*), peneliti menggunakan teknik pengambilan data, yakni kegiatan mencari dan

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Nana Syaudih Sukmadinata, *Metode Penelitian Pendidikan* (Cet: III; Bandung: Remaja Rosda karya, 2007), h. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Sukardi, *Metode Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Prakteknya* (Jakarta: Bumi Aksara, 2003), h. 34-35.

menyortir dari bermacam-macam sumber data yang berkaitan dengan permasalahan yang diteliti, sumbernya baik berupa buku (kitab), referensi maupun abstrak hasil penelitian dan lain sebagainya.<sup>50</sup>

### 4. Pengolahan dan Analisis Data

Data yang terkumpul diolah dengan menggunakan metode kualitatif, kemudian peneliti menganalisis dengan menggunakan analisis kritis. Analisis kritis diterapkan pada pengkajian terhadap data primer dan sekunder, dengan mendeskripsikan gagasan-gagasan dengan memberi penafsiran untuk mendapatkan informasi yang komprehensif tentang masalah yang dibahas. Oleh karena penelitian ini sifatnya adalah penelitian kualitatif, teknik analisisnya dapat pula dilakukan dengan teknik analisis isi.

## G. Tujuan dan Kegunaan

Penelitian ini bertujuan untuk:

- Mengungkap pandangan para fukaha tentang masyaqqah yang bisa mendatangkan keringanan.
- 2. Mengungkap kriteria-kriteria *masyaqqah* yang berpengaruh untuk mendatangkan keringanan.
- 3. Mengetahui dan merasakan dampak dari *masyaqqah* bagi mukalaf yang meninggalkan hal-hal yang wajib serta boleh melaksanakan hal-hal yang diharamkan oleh *Syāri*.

Adapun kegunaan penelitian ini adalah:

1. Menjadikan peneliti lebih memahami secara luas tujuan pembebanan hukum.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Ibid.

- 2. Memperkaya khazanah keilmuan dalam bidang hukum Islam terutama di instansi terkait.
- Menjadi salah satu sumbangan pemikiran terhadap masyarakat agar mengetahui tujuan-tujuan hukum yang dibebankan dan dapat menjalankan tuntutan agama.

#### H. Garis Besar Isi Tesis

Secara garis besar komposisi bab dalam tesis ini terdiri dari lima bab yang berisi beberapa sub-sub pembahasan. Bab pertama, pembahasannya terdiri dari delapan pasal. Pasal pertama, peneliti mengungkapkan tentang urgensi judul tesis ini yang dilatarbelakangi oleh berbagai masalah mengenai pembebanan hukum (taklif) yang terdapat di dalamnya berbagai kesulitan dan kesukaran yang dihadapi mukalaf. Pada pasal kedua, peneliti menetapkan rumusan dan batasan masalah yang dibahas. Pada pasal ketiga, peneliti menguraikan pengertian judul dan ruang lingkup pembahasan dengan menjelaskan persepsi peneliti terhadap maksud tesis ini untuk mencegah munculnya interpretasi yang berbeda dan membuat ruang lingkup penelitian sehingga bisa terarah. Pada pasal keempat, peneliti menguraikan tinjauan pustaka dengan menjelaskan beberapa buku dan hasil penelitian yang terkait dengan judul tesis ini. Tujuannya untuk menghindari kesamaan hasil penelitian yang pada akhirnya menjadikan penelitian ini tidak berguna. Pasal kelima diperuntukkan untuk menjelaskan kerangka teoretis dan kajian empirik, menetapkan kerangka pikir sehingga peneliti dapat menulis secara sistimatis dan terarah karena memiliki landasan dalam melakukan penelitian. Pasal keenam, peneliti menguraikan metodologi yang digunakan dalam penelitian ini, baik yang terkait dengan sumber

data dan pengumpulannya, langkah-langkah penelitian dan pendekatan serta teknik interpretasi. Pada pasal ketujuh, peneliti mengemukakan tujuan dan kegunaan penelitian yang dicapai dan dirasakan, baik peneliti maupun oleh pihak lain. Pada pasal kedelapan, peneliti mengungkapkan tentang garis-garis besar isi tesis.

Bab kedua yaitu tinjauan umum tentang *masyaqqah*, peneliti mengulas dan menjelaskan gambaran umum tentang *masyaqqah*. Peneliti membagi bab dua dalam tujuh pasal. Pasal pertama tentang pengartian *masyaqqah*, baik dari aspek etimologinya maupun aspek termimologinya dengan melibatkan kajian al-Qur'an, hadis, kamus dan beberapa kitab yang mengungkap pendapat ulama. Pasal kedua, peneliti mengungkap berbagai dalil tentang *masyaqqah*, baik dari al-Qur'an maupun hadis. Pasal ketiga, peneliti menjelaskan syarat-syarat *masyaqqah*. Pasal keempat, peneliti menyebutkan jenis *masyaqqah*. Pasal kelima, peneliti mengungkapkan pandangan seputar masalah keringanan-keringanan yang *syar'ī* (*al-rukhaṣ al-syar'iyah*), lalu peneliti membedakan antara *rukhṣah* dan 'azīmah. Pasal keenam, peneliti menjelaskan secara luas tentang diferensiasi dan persamaan antara *masyaqqah* dan darurat. Pada bab kedua, peneliti mengakhiri dengan menjelaskan tentang ruang lingkup hukum Islam karena *masyaqqah* masuk pada ruang lingkup hukum Islam.

Bab tiga yaitu membahas tentang kaidah *masyaqqah* dan penerapannya. Pada bab tiga tersebut, peneliti menjelaskan enam pasal mengenai kaidah yang berkaitan dengan *masyaqqah*. Pasal pertama, peneliti menjelaskan kaidah *al-masyaqqah tajlib al-taīsīr* (*masyaqqah* mendatangkan keringanan). Pasal kedua, penjelasan kaidah *iżā ḍāqa al-amr 'ittasa' wa iżā 'ittasa' al-amr ḍāqa* (apabila suatu hal itu sempit, maka hukumnya lapang dan apabila suatu hal itu lapang, maka hukumnya menjadi sempit).

Pasal ketiga, penjelasan tentang kaidah *al-aṣl fī al-manāfī ' al-ibāḥah* (asal pada hal-hal yang bermanfaat itu hukumnya boleh). Pasal keempat, penjelasan tentang kaidah *al-aṣl fī al-maḍār al-taḥrīm* (asal pada hal-hal yang mengandung mudarat hukumnya haram). Pasal kelima, penjelasan tentang kaidah *al-maisūr lā yasquṭ bi al-ma'sūr* (hal-hal yang mengandung keringanan tidak gugur dengan hal yang susah). Pasal keenam, penjelasan tentang kaidah *al-ḥājah tunazzal manzilat al-ḍarūrah 'āmmah Kānat aw khāṣṣah* (kebutuhan menempati posisi darurat, umum atau khusus).

Bab keempat merupakan fokus penelitian. Peneliti mengungkapkan implikasi masyaqqah dalam hukum Islam, peneliti membaginya ke dalam empat pasal. Pasal pertama menjelaskan secara luas tentang hakikat masyaqqah dalam pandangan fukaha. Pasal kedua menjelaskan kriteria masyaqqah yang berpengaruh mendatangkan keringanan. Pasal ketiga menjelaskan tentang alasan-alasan pemberian kemudahan dalam hukum Islam. Pada pasal keempat mengungkapkan beberapa isu-isu fikih kontemporer yang memiliki masyaqqah.

Pada bab kelima yaitu penutup, peneliti membuat kesimpulan dan implikasi dengan berupaya merumuskan beberapa intisari pembahasan yang diuraikan sebelumnya sebagai pasal pertama. Tujuannya untuk menjawab rumusan masalah yang dibuat pada bab satu. Pada pasal kedua, peneliti menguraikan implikasi dari penelitian ini dan saran atau rekomendasi yang diberikan kepada pihak lain.

MAKASSAR

#### BAB II

## TINJAUAN UMUM TENTANG MASYAQQAH

# A. Memaknai Masyaqqah

Masyaqqah berasal dari bahasa Arab yang berbentuk maṣdar yaitu مُشْقَةٌ Masyaqqah berakar dari kata شَقَةٌ (fi ʻil al-maḍi), يَشُقُ (fi ʻil al-muḍari ʻ) dan شَقَةٌ (maṣdar). Menurut etimologi bermakna kelelahan (al-ta ʻab)², kesulitan (al-ṣa ʻab), keletihan (al-juhd), kesempitan (al-syiddah) dan kepayahan (al-ʻina ʾ). Makna tersebut sesuai firman Allah swt. dalam QS al-Nahl/16: 7:

## Terjemahnya:

Dan ia memikul beban-bebanmu ke suatu negeri yang kamu tidak sanggup sampai kepadanya, melainkan dengan kesukaran-kesukaran (yang memayahkan) diri. 4

Ayat tersebut menjelaskan bahwa manusia tidak sanggup menuju suatu tempat, kecuali dengan kelelahan dan kesukaran. Jelaslah yang dimaksud dengan *masyaggah* adalah kesukaran atau kesulitan.

Menurut pengartian terminologi *masyaqqah* yang mendatangkan kemudahan adalah segala bentuk keringanan yang disyariatkan oleh Allah swt. kepada mukalaf karena sebab-sebab tertentu sehingga disyariatkan keringanan tersebut.<sup>5</sup> Jadi,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Ibn Manżūr, *Lisān al-'Ārab*, Juz XIV (Beirut: Dār al-Fikr, 1994), h. 438., 'Abdul 'Azīz Muhammad 'Azzām, *al-Qawā'id al-Fighiyyah* (al-Qāhirah: Dār al-Hadīs, 2005), h.114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Khālid Ramaḍān Ḥasan, *Mu'jam Uṣūl al-Fiqh* (t.t, Dār al-Ṭarābīsy, t.th), h. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ibrāhīm Muṣṭafā, Aḥmad Ḥasan al-Zayyāt, Ḥamid 'Abd al-Qādir, Muḥammad 'Alī al-Najjār, *al-Mu'jam al-Wasīt* (Istanbūl: al-Maktabah al-Islāmiyah, t.th), h, 489.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Bandung: J-ART, 2004), h. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Abdul Wahhāb Khallāf, *'Ilm Uşul al-Fiqh* (al-Qāhirah: Dār al-Hadīs, 2002), h. 241.

*masyaqqah* adalah suatu kondisi yang sempit karena mendapatkan kesukaran ketika menjalankan perintah.

# B. Dalil Tentang Masyaqqah

Dalil-dalil yang menjelaskan untuk menghilangkan kesulitan terdapat dalam al-Qur'an, sunah dan ijmak. Hal tersebut merupakan hal yang *qaṭʿī* pada syariat Islam. Salah satu asas syariat Islam adalah menghilangkan kesulitan, kemudian disyariatkan *rukhṣah*. Dengan demikian, Allah swt. mensyariatkan hukum dengan segala bentuk kemudahan. Imam al-Syatibi menjelaskan bahwa dalil-dalil untuk menghilangkan *masyaqqah* pada umat Islam menempati posisi yang *qaṭʿī*. Adapun dalil tersebut antara lain:

### 1. Al-Qur'an

Firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 185:

Terjemahnya:

... Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu....  $^{8}\,$ 

Firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 286:

لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ ۖ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ اللهِ لَكِلِّفُ ٱللهِ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اللهَ اللهِ اللهِ عَلَيْنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَوْمِ ٱلْكَوْمِ اللهَ وَارْحَمْنَا ۚ أَنتَ مَوْلَئِنَا فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَوْمِ اللهَ وَارْحَمْنَا ۚ أَنتَ مَوْلَئِنَا فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَوْمِ اللهَ وَارْحَمْنَا أَنتَ مَوْلَئِنَا فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَوْمِ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

<sup>8</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 29.

<sup>6&#</sup>x27;Azzām, al-Qawā'id., h.115.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>*Ibid.*, h. 116.

# Terjemahnya:

Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya. Ia mendapat pahala (dari kebajikan) yang diusahakannya dan ia mendapat siksa (dari kejahatan) yang dikerjakannya. (mereka berdoa): "Ya Tuhan kami, janganlah Engkau hukum kami jika kami lupa atau kami tersalah. Ya Tuhan kami, janganlah Engkau bebankan kepada kami beban yang berat sebagaimana Engkau bebankan kepada orang-orang sebelum kami. Ya Tuhan kami, janganlah Engkau pikulkan kepada kami apa yang tak sanggup kami memikulnya. beri maaflah kami; ampunilah kami; dan rahmatilah kami. Engkaulah penolong kami, maka tolonglah kami terhadap kaum yang kafir. <sup>9</sup>

Firman Allah swt. dalam QS al-Nisā'/4: 28:

## Terjemahnya:

 $\dots$  Allah hendak memberikan keringanan kepadamu, dan manusia dijadikan bersifat lemah $\dots^{10}$ 

Firman Allah swt. dalam QS al-Māidah/5: 6:

### Terjemahnya:

... Allah tidak hendak menyulitkan kamu....<sup>11</sup>

Firman Allah swt. dalam QS al-A'raf/7: 157:

# Terjemahnya:

 $\dots$ dan membuang dari mereka beban-beban dan belenggu-belenggu yang ada pada mereka.... $^{12}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>*Ibid.*, h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>*Ibid.*, h. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>*Ibid.*, h. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>*Ibid.*, h. 171.

Firman Allah swt. dalam QS al-Ḥajj/22: 78:

Terjemahnya:

 $\ldots$ dan Dia sekali-kali tidak menjadikan untuk kamu dalam agama suatu kesempitan $\ldots^{13}$ 

Ayat-ayat tersebut menunjukkan bahwa Allah swt. mensyariatkan hukum kepada hamba-Nya dengan kemudahan. Tidak satupun dari perbuatan hati dan anggota tubuh lainnya kecuali disertai dengan kemampuan mukalaf. *Al-Ḥaraj* harus dihilangkan dari umat Islam pada segala bentuk kesempitan yang berkaitan dengan mukalaf, baik pada jiwa maupun raga di dunia dan akhirat. Mukalaf dapat melaksanakan perintah dengan leluasa ketika dalam keadaan sempit menjadi suatu kelonggaran untuk dilakukan.

#### 2. Hadis

Beberapa dalil dari sunah Rasulullah saw. yang menunjukkan bahwa kemudahan dalam pembebanan hukum dan Allah swt. mengangkat *masyaqqah* dari hamba-Nya. Hadis tersebut, antara lain:

MAKASSAR

Artinya:

'Abdul Salām bin Muṭahhar menceritakan kepada kami, lalu berkata: 'Umar bin 'Alī menceritakan kepada kami, dari Ma'an bin Muḥammad al-Gifārī dari Sa'īd bin Abū Sa'īd al-Maqburī dari Abū Hurairah dari Nabi saw. bersabda: "Sesungguhnya agama itu mudah dan tidak dikeraskan agama itu kepada

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>*Ibid.*, h. 342.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Abū 'Abdullah Muḥammad bin Ismā'il al-Bukhārī, *al-Jāmi' al-Ṣaḥīḥ*, Jil. I, Hadis nomor 39 (Cet. I; al-Qāhirah: Dār al-Salafiyah, t.th), h. 29.

seseorang kecuali ia mampu mengatasinya. Maka luruskanlah, mendekatlah, berita gembirakanlah, mintalah pertolongan pada waktu siang, sore dan waktu akhir malam.

حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الرُّهْرِيُّ، حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ الشَّطَوِيُّ، حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُحَمَّدِ الْخُتُّلِيُّ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ الثَّوْرِيُّ، عَنْ مُسْلِمُ بْنُ عَبْدِ رَبِّهِ، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ الثَّوْرِيُّ، عَنْ أَبِي الزُّبَيْرِ، عَنْ جَابِرٍ، أَنَّ النَّعِيَّ قَالَ: " بُعِثْتُ بِالْحَنِيفِيَّةِ السَّمْحَةِ وَمَنْ خَالَفَ سُنَّتِي فَلَا: " بُعِثْتُ بِالْحَنِيفِيَّةِ السَّمْحَةِ وَمَنْ خَالَفَ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِي

### Artinya:

'Abdullah bin 'Abdurrahman al-Zuhri menceritakan kepada kami, Aḥmad bin Muḥammad bin Ismā'il al-Syaṭawi menceritakan kepada kami, Ibrāhim bin Muḥammad al-Khuttuli menceritakan kepada kami, Ḥasan bin Yazīd al-Jaṣṣās menceritakan kepada kami, Muslim bin Abdu Rabbuh menceritakan kepada kami, Sufyān al-Saūrī menceritakan kepada kami dari Abū Muḥammad Sufyān bin 'Uyaīnah dari Abū Zubaīr dari Jābir bahwasanya Nabi bersabda: "Aku diutus untuk memberikan kemudahan, barang siapa yang tidak mengikuti sunahku, tidak termasuk golonganku."

Ibnu Ḥajar al-'Asqalāni menjelaskan bahwa kemudahan dalam agama (Islam) itu tampak karena berdasar kepada agama-agama sebelumnya. Allah swt. menghilangkan beban (*al-iṣr*) dari umat Islam berdasarkan umat-umat terdahulu. Misalnya, tobat umat terdahulu yaitu dengan bunuh diri dan tobat umat Islam yaitu dengan penyesalan (*al-nadm*). SITAS ISLAM NEGER

#### 3. Ijmak

Ulama menyepakati bahwa tidak ada pembebanan (*taklif*) dengan adanya kesukaran. Ulama menjelaskan bahwa tidak terjadinya *masyaqqah* yang tidak *ma'lūfah* (biasa) pada dasar-dasar agama. Ulama menganggap dalil-dalil adanya

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Aḥmad bin 'Alī bin Ḥajar al-'Asqalāni, Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Jil. I (al-Qāhirah: Dār al-Taqwā, 2000), h. 113.

toleransi dalam syariat lebih banyak daripada yang memberatkan. Hukum agama terbentuk karena adanya kemudahan secara keseluruhan. <sup>16</sup>

## C. Syarat Masyaqqah

Syāri' tidak membebani mukalaf dengan kesukaran dan kesulitan pada perbuatan-perbuatan mukalaf. Syāri' mensyariatkan beberapa hukum untuk menghilangkan kesempitan (al-ḥaraj) dan kesukaran yang menyertai perbuatan mukalaf. Syāri' memberikan syarat-syarat tertentu bagi mukalaf yang menjadikan pembebanan itu dianggap sebagai masyaqqah yang wajib mendapatkan keringanan (rukhṣah), karena tidak semua jenis perbuatan dianggap menyulitkan. Beberapa syarat masyaqqah tersebut, antara lain:

- 1. Pembebanan hukum (*taklif*) yang dibebankan pada mukalaf dalam pelaksanaannya memberatkan dan menyulitkan jiwa, tetapi mukalaf mampu mengatasinya.<sup>17</sup>
- 2. Pembebanan hukum (*taklif*) tersebut di luar dari kebiasaan mukalaf, sekalipun menjadi kebiasaan mukalaf tetapi di luar kemampuannya. <sup>18</sup>
- 3. Pembebanan hukum (*taklif*) yang menyulitkan tersebut, mukalaf tidak mengikuti hawa nafsunya.<sup>19</sup>

# D. Jenis Masyaqqah

Wahbah Zuhaili mengatakan bahwa *masyaqqah* terdiri dari dua jenis:

<sup>17</sup> Abdul Rahmān Ibrāhim al-Kailānī, *Qawā'id al-Maqāṣid 'Inda al-Imām al-Syāṭibī 'Urdan wa Dirāstan wa Taḥlīlan* (Cet. II; Dimasyq: Dār al-Fikr, 2005), h. 318.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Azzām, *loc. cit.* 

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Ibid.

## 1. *Al-Masyaqqah al-mu'tādah/ al-ma'lūfah* (kebiasaan/rutinitas)

Masyaqqah biasa adalah masyaqqah yang mampu dihadapi oleh manusia tanpa mendapatkan kemudaratan. Masyaqqah jenis itu tidak diangkat oleh Syāri' dari manusia dan pada umumnya tidak terlepas dari ibadah. Pembebanan hukum (taklīf) dari berbagai tuntutan syariat yang terdapat masyaqqah biasa merupakan hal yang pasti terjadi, karena setiap aktivitas kehidupan tidak lepas dari masyaqqah. Bahkan, makna pembebanan (taklīf) itu adalah menuntut sesuatu yang di dalamnya terdapat beban dan masyaqqah, tanpa masyaqqah pembebanan itu tidak ada artinya, hanya saja manusia mampu mengatasinya. 20

Usaha-usaha yang digunakan dalam menjalani kehidupan yang berupa amalan-amalan yang biasa. Ibadah yang wajib ditunaikan dalam Islam seperti wudu, salat, puasa, haji, jihad yang dituntut untuk membela jiwa dan melawan musuh, berbagai hukuman untuk berbagai tindak kejahatan berupa kisas dan *ḥad*, memerangi pengkhianat dan penganiaya. Hal tersebut mengandung *masyaqqah* dan kepedihan, tetapi dalam kemampuan manusia untuk menghadapi dan mengatasinya. Dengan demikian, tidak berpengaruh adanya keringanan (*rukhṣah*) dan mengugurkan pembebanan hukum (*taklīf*) untuk menunaikan maslahat yang terkandung di dalamnya.

'Izz al-Dīn bin 'Abdul Salām menjelaskan bahwa *masyaqqah* jenis itu (kebiasaan/rutinitas) tidak ada pengaruhnya dalam mengugurkan ibadah dan ketaatan yang lainnya serta tidak ada keringanan di dalamnya. Apabila *masyaqqah* yang menjadi rutinitas itu berpengaruh, hilang kemaslahatan ibadah dan ketaatan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Wahbah al-Zuhaifi, *Nazariyyat al-Parūriyyat al-Syar'iyyah; Muqāranah ma'a al-Qānūn al-Wad'ī* (Cet. IV; Dimasy: Dār al-Fikr, 1997), h. 185.

yang lain pada seluruh waktu atau sebagian besar waktu itu serta hilang pahalapahala yang berhubungan dengan ibadah tersebut.<sup>21</sup> Ibnu al-Qayyim menjelaskan bahwa jika *masyaqqah* itu adalah *masyaqqah* yang membuat kelelahan, maslahat dunia dan akhirat sesuai dengan kelelahan tersebut. Tidak ada kesenangan bagi yang tidak merasakan kelelahan, bahkan kemampuan melewati kelelahan tersebut mengakibatkan kebahagiaan.<sup>22</sup>

Hal yang perlu diperhatikan adalah *masyaqqah* dan kelelahan itu merupakan sebab perolehan pahala dan ganjaran terhadap pembebanan yang diberikan. Akan tetapi, pahala dan ganjaran tersebut bukan merupakan tujuan pokok bagi Allah swt. dalam membebankan berbagai perbuatan kepada hamba-Nya. Tujuannya adalah kemaslahatan-kemaslahatan yang ditimbulkan oleh pembebanan hukum itu.

Salat tidak bertujuan untuk memperlelah dan mengekang pikiran, tetapi untuk memperhalus prilaku, jalan untuk menghindari perbuatan keji dan munkar serta menanamkan rasa khusyuk seseorang kepada Allah swt. Puasa tidak dimaksudkan untuk menyiksa jiwa dengan menahan rasa lapar, rasa haus dan mencegah menikmati rezeki yang baik, tetapi demi mencapai kejernihan dan ketinggian ruh, menumbuhkembangkan rasa kasih sayang dan kemanusiaan yang terdapat di dalamnya. Jadi, *masyaqqah* bukanlah menjadi tujuan pembebanan hukum (*taklif*) tetapi kemaslahatan.

## 2. *Masyaqqah gair al-gu'tādah* (*masyaqqah* di luar kebiasaan)

Masyaqqah di luar kebiasaan adalah masyaqqah berat yang kadang-kadang tidak tertahan oleh manusia, dapat merusak jiwa ketika menjalankannya, merusak

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>'Izz al-Dīn 'Abdul 'Azīz bin 'Abdul Salām, *al-Qawā'id al-Kubrā bi al-Mausūm Qawā'id al-Aḥkām fī Iṣlāḥ al-Anām,* Juz II (Cet. I; Dimasyq: Dār al-Qalam, 2000), 13-14.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Al-Zuhaili, *op. cit.*, h. 186.

tata kehidupan dan menghambat terlaksananya perbuatan yang bermanfaat. Hal tersebut bukan menjadi penghalang untuk melaksanakan pembebanan hukum (*taklif*) menurut akal, tetapi tidak terjadi menurut agama karena Allah swt. tidak bermaksud menetapkan pembebanan hukum (*taklif*) yang memberatkan atau mengandung banyak penderitaan kepada mukalaf.<sup>23</sup>

Masyaqqah seperti itu jika terdapat pada perbuatan mukalaf. Allah swt. menghapuskan dengan jalan mensyariatkan keringanan (*rukhṣah*). Bahkan, Allah swt. mendorong hambanya agar mengambil keringanan tersebut. Rasulullah saw. bersabda:

#### Artinya:

Muḥammad bin Isḥaq bin Ibrāhim Maulā Saqīf memberitakan kepada kami, lalu berkata: Futaibah bin Saʻid menceritakan kepada kami, lalu berkata: 'Abdul 'Azīz bin Muḥammad menceritakan kepada kami dari 'Umārah bin Gaziyah dari Ḥarb bin Qais dari Nāfī' dari Ibn 'Umar dari Rasulullah bersabda: Sesungguhnya Allah senang jika keringanan-Nya diambil, seperti Dia senang bila 'azīmah-Nya (ketetapannya yang tidak berubah) diambil.

*Masyaqqah* yang berpengaruh dalam meringankan pembebanan itu adalah *masyaqqah* yang umum terjadi dan berulang-ulang. Adapun jika jarang terjadi, tidak diperhitungkan sebagai *masyaqqah* yang mendatangkan keringanan. Jadi, *masyaqqah* yang kuat dorongannya adalah di luar kebiasaan mukalaf.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>*Ibid.*, h. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Abū Ḥātim bin Ḥibbān, *Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān* (Cet. II; Bairūt: Mu'assasah al-Risālah, 1993), h. 1319.

## E. Al-Rukhşah al-Syar'iyah

#### 1. Memaknai Rukhsah

Rukhṣah secara etimologi berarti kemudahan dalam suatu hal (al-tashīl fi al-amr) dan keringanan (al-taisīr). Rukhṣah antonim dari al-ṣu'ūbah (kesusahan) dan al-tasydīd (kesempitan). Rukhṣah juga berarti perpindahan dari suatu hal yang susah kepada hal yang mudah atau sesuatu yang disyariatkan karena suatu sebab tertentu untuk mengambil keringanan dari hukum asal sesuatu tersebut. 26

Rukhṣah secara terminologi terdapat perbedaan di antara ulama usul. Ḥanafiyah menjelaskan bahwa rukhṣah adalah kemampuan mukalaf melakukannya karena adanya uzur tertentu yang hukum asalnya haram ketika tidak ada uzur atau kemampuan mukalaf meninggalkan yang wajib dengan berdosanya mukalaf atau haram ketika tidak ada uzur.<sup>27</sup> Ibnu al-Ḥājib dari ulama Mālikiyah menjelaskan bahwa rukhṣah yang disyariatkan ketika adanya uzur tertentu dengan melaksanakan yang diharamkan.<sup>28</sup> Ibnu al-Subkī dari kalangan Syāfi iyah menjelaskan rukhṣah adalah perubahan suatu hukum karena adanya uzur untuk mengambil kemudahan dan keringanan dengan adanya sebab yang mengubah hukum asal tersebut.<sup>29</sup> Ibnu al-Najjār dari kalangan Hanābilah menjelaskan bahwa rukhṣah adalah suatu ketetapan yang berlawanan dengan hukum asal sesuatu karena adanya dalil agama yang kuat.<sup>30</sup>

 $<sup>^{25}</sup>$ Usāmah Muḥammad al-Ṣallābī, al-*Rukhaṣ al-Syar'iyah; Aḥkāmuhā wa Ḍawābiṭuhā* (t.t, Dār al-Īmān, 2002), h. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Azzām, *al-Qawā'id.*, h.117.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Al-Sallābī, op. cit., h. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> *Ibid.*, 'Azzām, *loc. cit.* 

Imam al-Syāṭibī menjelaskan *rukhṣah* adalah sesuatu yang disyariatkan karena ada uzur dalam kondisi sulit sebagai bentuk pengecualian dari hukum asal yang bersifat *kullī* (universal).<sup>31</sup> Tampak ada perbedaan di kalangan ulama. Syāfiʻiyah tidak mensyaratkan uzur itu dalam kondisi yang sulit (*syāq*). Dengan demikian, pengartian *rukhṣah* yang paling mendekati adalah perubahan suatu hukum karena adanya uzur kepada kemudahan dan keringanan dengan adanya sebab yang mengubah hukum asal tersebut.

### 2. Jenis Rukhşah

# a. *Rukhṣah* yang berkaitan dengan perbuatan mukalaf

Terdapat perbedaan di kalangan Ḥanafiyah dan Jumhur terkait jenis *rukhṣah* yang berkaitan dengan perbuatan mukalaf. Kalangan Ḥanafiyah membagi *rukhṣah* menjadi dua jenis, yaitu:

### 1) Al-Rukhas al-haqiqiyah atau al-rukhas al-tarafiyah

Hukum asal pada bagian tersebut memiliki dalil yang dikenal dengan 'azīmah. Artinya, seseorang mendapatkan *rukhṣah* berupa boleh meninggalkan hukum asal sesuatu sebagai bentuk keringanan dan kemudahan bagi mukalaf karena ada uzur. Pengucapan kalimat yang mengafirkan pada saat dipaksa dengan ancaman pembunuhan atau pemotongan sebagian anggota tubuh tanpa mengusik ketetapan iman di hati, berbuka pada bulan Ramadan dan merusak harta orang lain karena dipaksa. Hal tersebut dibolehkan ketika dalam kondisi tertentu, tanpa menghilangkan sifat keharaman dari perbuatan yang berkaitan.

 $<sup>^{31} \</sup>rm{Ab\bar{u}}$  Ishāq al-Syāṭibī, *al-Muwāfaqāt fī Uṣul al-Syarīʿah*, Juz I (al-Qāhirah: al-Maktabah al-Taufiqiyah, 2003), h. 290.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Al-Sallābī, op. cit., h. 41.

Status hukum dari perbuatan tersebut adalah boleh, kecuali jika seseorang khawatir keselamatan jiwanya atau cacat salah satu anggota tubuhnya. Pada saat itu, *rukhṣah* wajib diamalkan, jika tidak diamalkan dan kemudian meninggal, yang bersangkutan berdosa karena menjadi sebab bagi terjadinya tindakan bunuh diri. Ḥanafiyah menekankan bahwa harus mengamalkan 'azīmah dalam kasus adanya paksaan menjadi kafir. Kalaupun orang yang dipaksa terbunuh mendapat pahala.

# 2) Al-Rukhaş al-majāziyah

Al-Rukhaṣ al-majāziyah dinamakan juga al-rukhṣah al-isqāṭ (menggugurkan). Bagian tersebut mencakup dua cabang. Pertama, sesuatu yang dilimpahkan kepada umat Islam berupa beban (al-iṣr), belenggu (al-aglāl), pembebanan yang kuat dan perbuatan yang mengandung kesulitan. Misalnya, seseorang yang ingin bertobat hendaknya membunuh jiwanya atau memotong sebagian anggota tubuhnya. Pada jenis tersebut bukan rukhṣah tetapi 'azimah karena disyariatkan sebelumnya. Akan tetapi, dinamakan rukhṣah jenis tersebut sebagai tajawwuz (pembolehan) dan tawassu' (keluasan). Kedua, sesuatu yang dibolehkan sebagai bentuk kemudahan karena kebutuhan manusia terhadapnya seperti kebolehan transaksi dan akad yang dibutuhkan manusia tetapi menyalahi kaidah yang ditetapkan dalam hukum Islam.<sup>33</sup>

Jumhur dari kalangan Mālikiyah, Syāfi'iyah dan Ḥanābilah membagi *rukhṣah* yang berkaitan dengan perbuatan mukalaf kepada empat jenis, yaitu:

a) *Rukhṣah* yang wajib, seperti makan bangkai bagi orang yang dalam keadaan terpaksa, berbuka bagi yang khawatir binasa kelaparan atau kehausan sekalipun berada di suatu tempat (tidak musafir) dan dalam keadaan sehat, memperlancar masuknya makanan yang tersangkut di tenggorokan dengan meminum khamar.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>*Ibid.*, h. 42.

Hal tersebut wajib karena ada uzur yaitu memelihara jiwa. Jiwa merupakan hak dan amanah Allah swt. yang harus dijaga.<sup>34</sup> Allah swt. berfirman dalam QS al-Baqarah/ 2: 195:

Terjemahnya:

Dan belanjakanlah (harta bendamu) di jalan Allah, dan janganlah kamu menjatuhkan dirimu sendiri ke dalam kebinasaan dan berbuat baiklah, karena Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berbuat baik.<sup>35</sup>

Ayat tersebut menunjukkan bahwa seseorang tidak boleh membinasakan dan menghancurkan dirinya karena memelihara jiwa merupakan tujuan-tujuan syariat.

- b) Rukhṣah yang dianjurkan (mandub), seperti mengqasar salat ketika melakukan perjalanan (safar) yang syaratnya terpenuhi, kebolehan berbuka puasa di bulan Ramadan bagi orang yang mendapat kesulitan dan kebolehan memandang wanita yang dilamar (makhtubah).
- c) *Rukhṣah* yang dibolehkan (mubah), seperti kebolehan transaksi *salam*, jual beli *al-* '*arāya*<sup>37</sup>, menggabungkan (jamak) dua salat, sewa menyewa dan mengucapkan kalimat kufur dalam keadaan dipaksa.<sup>38</sup>
- d) *Rukhṣah* yang bersifat berlawanan dengan yang utama (*khilāf al-aulā*), seperti berbuka puasa bagi orang dalam perjalanan yang tidak mendapatkan kemudaratan iika tidak berbuka.<sup>39</sup> Allah swt. berfirman dalam OS al-Bagarah/2: 184:

<sup>35</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>*Ibid.*, h. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Al-Sallābī, *op. cit.*, h. 43.

 $<sup>^{37}</sup>$ Jual beli *al-'arāyā* adalah menjual kurma basah (*al-ruṭab*) yang dibayar dengan kurma kering (*al-tamar*) dengan timbangan yang sama.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Ibid.

أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ ۚ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ۚ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وَ فَدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ۖ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ ۚ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ ۖ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ تَعْلَمُونَ

### Terjemahnya:

(Yaitu) dalam beberapa hari yang tertentu. Maka barangsiapa di antara kamu ada yang sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka), maka (wajiblah baginya berpuasa) sebanyak hari yang ditinggalkan itu pada hari-hari yang lain. Dan wajib bagi orang-orang yang berat menjalankannya (jika mereka tidak berpuasa) membayar fidyah, (yaitu): memberi makan seorang miskin. Barangsiapa yang dengan kerelaan hati mengerjakan kebajikan, maka itulah yang lebih baik baginya. dan berpuasa lebih baik bagimu jika kamu mengetahui. 40

Berpuasa dalam ayat tersebut diperintahkan dengan perintah yang tidak pasti (*gair jāzim*) dan perintah itu mengandung larangan meninggalkannya. Larangan tersebut tidak bersifat tegas (*ṣarīh*), jadi itu adalah berlawanan dengan yang lebih utama (*khilāf al-aulā*).

#### b. Rukhsah karena uzur

Rukhsah karena uzur tersebut ada tujuh jenis, yaitu:

- 1) Keringanan yang bersifat menggugurkan (*takhfif isqāṭ*) pembebanan, seperti gugurnya kewajiban salat jumat bagi musafir, puasa bagi orang yang sakit, haji bagi yang tidak mampu, umrah, jihad dan ibadah lain dengan adanya uzur yang menggugurkannya.
- 2) Keringanan yang mengurangi pembebanan (*takhfif al-tanqīṣ*), seperti qasar salat yang empat rakaat menjadi dua rakaat.
- 3) Keringanan dengan menggantikan pembebanan (*takhfif al-ibdāl*), seperti menggantikan wudu dan mandi dengan tayammum pada saat tidak ada air atau

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 29.

karena sakit, menggantikan berdiri dengan duduk dalam salat, menggantikan duduk dengan berbaring dan berbaring dengan isyarat dan menggantikan sebagian kewajiban haji dan umrah dengan kafarat karena ada uzur.

- 4) Keringanan dengan memajukan waktu pelaksanaannya (*takhfif al-taqdim*), seperti memajukan waktu pelaksanaan salat asar ke waktu lohor, isya ke waktu magrib dalam perjalanan dan memajukan pelaksanaan zakat sebelum sampai tahunnya atau memajukan pembayaran kafarat bagi yang melanggar sumpah.
- 5) Keringanan dalam bentuk menunda waktu pelaksanaannya (*takhfif al-ta'khīr*), seperti menunda pelaksanaan lohor ke waktu asar dan magrib ke waktu isya dan menunda puasa Ramadan ke bulan-bulan sesudahnya bagi orang yang melakukan perjalanan dan sakit.
- 6) Keringanan dengan menetapkan beberapa keringanan-keringanan *syarī* (*takhfif al-tarkhīṣ*), seperti sahnya salat dengan tayamum dalam keadaan berhadas, dibenarkan meminum khamar bagi seseorang yang tercekik makanan dan dibolehkannya memakan benda-benda najis untuk tujuan pengobatan.
- 7) Keringanan yang berbentuk pengubahan (*takhfif al-tagyīr*), seperti berubahnya cara salat dalam keadaan takut pada waktu berkecamuknya peperangan atau melarikan diri dari musuh. Pada saat itu, yang melakukan salat tidak terikat dengan cara-cara pokok salat seperti rukuk, sujud dan menghadap kiblat.<sup>41</sup>

### F. Diferensiasi Masyaqqah dan Darurat

#### 1. Memaknai Darurat

Darurat menurut bahasa berarti kebutuhan (*al-ḥājah*) dan kesempitan yang sulit dihindari.<sup>42</sup> Al-Jurjānī mengatakan bahwa darurat adalah suatu musibah yang

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 'Izz al-Dīn, op. cit., h. 12, al-Sallābī, op. cit., h. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Ibrāhīm Mustafā, op. cit., h. 538.

tidak dapat dihindari.<sup>43</sup> Abū Zahrah menjelaskan bahwa darurat adalah keadaan kelaparan parah dan kekhawatiran terancamnya hidup jika tidak memakan yang diharamkan atau kekhawatiran musnahnya seluruh harta, hal tersebut tidak dapat dihindari kecuali dengan memakan yang dilarang.<sup>44</sup>

Ulama Syāfi'iyah menjelaskan darurat itu adalah dengan adanya rasa khawatir terjadinya kematian atau sakit yang menakutkan atau menjadi semakin parahnya penyakit ataupun semakin lamanya sakit, terpisahnya dari rombongan seperjalanan, khawatir melemahnya kemampuan berjalan jika tidak memakan yang haram dan tidak mendapatkan yang halal untuk dimakan. Menurut ulama Mālikiyah bahwa darurat itu adalah khawatir binasanya jiwa, baik pasti maupun dalam perkiraan/dugaan atau khawatir mengalami kematian. Tidak disyaratkan seseorang harus menunggu sampai datang kematian, tetapi cukup dengan adanya kekhawatiran kebinasaan sekalipun dalam tingkat perkiraan.<sup>45</sup>

Beberapa definisi tersebut hanya menjelaskan keadaan darurat yang berkaitan dengan persoalan makanan yang mengenyangkan saja. Definisi tersebut sempit, tidak mencakup pengartian yang sempurna. Darurat merupakan teori atau prinsip yang berkaitan dengan segala ruang lingkup hukum.

Definisi darurat yang sempurna adalah pengartian yang diungkapkan oleh Wahbah al-Zuhaili yang menjelaskan darurat dengan:

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Al-Zuhaili, *op. cit.*, h. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Muḥammad Abū Zahrah, *Uṣūl al-Fiqh* (al-Qāhirah: Dār al-Fikr al-'Arabī, 2006), h. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Al-Zuhaifi, *op. cit.*, h. 63-64.

عِنْدَئِذٍ اِرْتِكَابُ الْحَرَامِ, أَوْ تَرْكُ الوَاحِبِ, أَوْ تَأْخِيْرُهُ عَنْ وَقْتِهِ, دَفْعًا لِلضَّرَرِ عَنْهُ فِي غَالِبِ ظَنَّهِ ضَمْنَ قُيُوْدِ الشَّرْعِ

### Maksudnya:

Darurat adalah datangnya kondisi bahaya atau kesulitan yang amat berat kepada manusia yang membuat khawatir terjadi kerusakan atau sesuatu yang menyakiti jiwa, anggota tubuh, kehormatan, akal, harta dan yang berkaitan dengannya. Ketika itu boleh atau harus mengerjakan yang diharamkan, atau meninggalkan yang wajib, atau menunda waktu pelaksanaannya untuk menghindari kemudaratan yang diperkirakan dapat menimpa manusia selama tidak keluar dari syarat-syarat yang ditentukan oleh agama. 46

Keistimewaan definisi tersebut mencakup dan menjangkau segala jenis darurat, yang berkaitan dengan makanan yang mengenyangkan dan obat, memanfaatkan harta orang lain, memelihara keseimbangan yang menyangkut akad dalam berbagai bentuk transaksi, melakukan suatu perbuatan dalam tekanan atau paksaan dan mempertahankan jiwa dan harta.

#### 2. Dalil Darurat

Al-Qur'an menjelaskan tentang darurat dalam beberapa ayat, di antaranya:

a. QS al-Baqarah/2: 173:

### Terjemahnya:

Sesungguhnya Allah hanya mengharamkan bagimu bangkai, darah, daging babi, dan binatang yang (ketika disembelih) disebut (nama) selain Allah. Tetapi barang siapa dalam keadaan terpaksa (memakannya) sedang dia tidak menginginkannya dan tidak (pula) melampaui batas, maka tidak ada dosa baginya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. 47

### b. QS al-Māi'idah/5: 3:

101**u**.

<sup>46</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 27.

# Terjemahnya:

Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging babi, (daging hewan) yang disembelih atas nama selain Allah, yang tercekik, yang terpukul, yang jatuh, yang ditanduk, dan diterkam binatang buas, kecuali yang sempat kamu menyembelihnya, dan (diharamkan bagimu) yang disembelih untuk berhala. Dan (diharamkan juga) mengundi nasib dengan anak panah, (mengundi nasib dengan anak panah itu) adalah kefasikan. Pada hari ini orang-orang kafir telah putus asa untuk (mengalahkan) agamamu, sebab itu janganlah kamu takut kepada mereka dan takutlah kepada-Ku. pada hari ini telah aku sempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah aku cukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah aku ridai Islam itu jadi agama bagimu. Maka barang siapa terpaksa karena kelaparan tanpa sengaja berbuat dosa, Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.<sup>48</sup>

c. QS al-An'ām/6: 119:

وَمَا لَكُمْ أَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ٱضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ۗ وَإِنَّ كَثِيرًا لَّيُضِلُّونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ ۗ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُعْتَدِينَ

## Terjemahnya:

Mengapa kamu tidak mau memakan (binatang-binatang yang halal) yang disebut nama Allah ketika menyembelihnya, padahal sesungguhnya Allah telah menjelaskan kepada kamu apa yang diharamkan-Nya atasmu, kecuali apa yang terpaksa kamu memakannya. Dan sesungguhnya kebanyakan (dari manusia) benar benar hendak menyesatkan (orang lain) dengan hawa nafsu mereka tanpa pengetahuan. Sesungguhnya Tuhanmu, Dia-lah yang lebih mengetahui orang-orang yang melampaui batas.<sup>49</sup>

d. QS al-An'ām/6: 145:

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>*Ibid.*, h. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>*Ibid.*, h. 144.

قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِىَ إِلَى مُحُرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ ۚ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوطًا أَوْ لَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوطًا أَوْ لَكُمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسَ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِۦ ۚ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسَ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِۦ ۚ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ مُ

## Terjemahnya:

Katakanlah: "Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang diwahyukan kepada-Ku, sesuatu yang diharamkan bagi orang yang hendak memakannya, kecuali kalau makanan itu bangkai atau darah yang mengalir atau daging babi - karena sesungguhnya semua itu kotor - atau binatang yang disembelih atas nama selain Allah. Barang siapa yang dalam keadaan terpaksa, sedang dia tidak menginginkannya dan tidak (pula) melampaui batas, maka sesungguhnya Tuhanmu Maha Pengampun lagi Maha Penyayang". <sup>50</sup>

e. QS al-Naḥl/16: 115: 
إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِيزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِيزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِيزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ عَلَيْ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ عَادِ فَإِر بَ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ

# Terjemahnya:

Sesungguhnya Allah hanya mengharamkan atasmu (memakan) bangkai, darah, daging babi dan apa yang disembelih dengan menyebut nama selain Allah, tetapi barang siapa yang terpaksa memakannya dengan tidak menganiaya dan tidak pula melampaui batas, maka Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.<sup>51</sup>

Semua ayat tersebut mengandung pengecualian pada keadaan darurat untuk memelihara jiwa dari kebinasaan. Allah swt. tidak melihat lagi kepada sebab pengharaman, yaitu adanya kemudaratan karena keadaan lapar membuar alat pencernaan menjadi kuat dapat mencerna makanan tanpa kesakitan, berbeda dengan keadaan-keadaan yang biasa/normal. Allah swt. mengecualikan keadaan darurat. Pengecualian dari pengharaman berarti membolehkan.

<sup>51</sup>*Ibid.*, h. 280.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>*Ibid.*, h. 148.

## 3. Persamaan dan perbedaan antara *masyaqqah* dan darurat

Beberapa contoh yang dipaparkan terdahulu, terdapat persamaan dan perbedaan antara *masyaqqah* dan darurat. Persamaan kedua hal tersebut adalah merupakan hal yang sangat dibutuhkan dan dalam keadaan keterpaksaan. Keterpaksaan adalah keadaan yang mendorong manusia kepada yang merusak, membebankan atau mendorongnya untuk terjerumus ke dalamnya. Keterpaksaan tersebut bisa berasal dari diri seseorang dan ada kemudaratan yang terjadi atau diperkirakan terjadi yang memaksa seseorang untuk melepaskan dari dirinya. Bisa pula yang memaksa itu bukan berasal dari dirinya seperti paksaan dari yang kuat terhadap yang lemah agar melakukan sesuatu yang merusak dan menyulitkan dirinya.

Perbedaan di antara keduanya bahwa *masyaqqah* itu identik dengan *rukhṣah* (keringanan) ketika mukalaf menghadapi situasinya. Darurat identik dengan kebolehan (*ibāḥah*) ketika mukalaf menghadapi situasi darurat seperti kaidah yang menyebutkan *al-ḍarūrat tubīḥ al-maḥzūrāt* (darurat membolehkan yang dilarang). Bahkan, darurat itu identik dengan hal-hal yang dilarang sebagai realisasi kemaslahatan hamba seperti halnya kriminalitas identik dengan pidana sebagai realisasi menghindari kemafsadatan.

Perbedaan yang lain bahwa *masyaqqah* itu berada satu tingkat lebih rendah di bawah darurat. Darurat itu membawa kepada hal-hal yang merusak agama, jiwa, harta, akal dan keturunan. *Masyaqqah* termasuk kategori *al-ḥājiyat* dan hanya menyulitkan jiwa tidak sampai merusak dan membinasakannya. Misalnya, seseorang yang berada di suatu tempat yang tidak ditemukan makanan dan minuman selain bangkai dan khamar. Darurat dalam contoh tersebut adalah boleh memakan bangkai

dan meminum khamar tersebut. *Masyaqqah* yang dihadapinya adalah sulitnya melaksanakan salat karena dalam keadaan lapar dan haus yang luar biasa.

## G. Ruang Lingkup Pembidangan Hukum Islam

Ulama berbeda pendapat dalam hal pembagian hukum Islam. Ulama Ḥanafiyah berpendapat bahwa pokok-pokok urusan agama adalah akidah, akhlak, ibadah, muamalah dan jinayat. Pokok-pokok tersebut dapat dijadikan tiga saja, yaitu ibadah, muamalah dan jinayat. Ibadah menunjukkan hubungan vertikal dengan Allah swt. meliputi salat, zakat, puasa, haji dan jihad. Muamalah menunjukkan hubungan horizontal dengan manusia dan lingkungan yang dapat bernilai ibadah meliputi transaksi jual beli, perkawinan dan hal-hal yang berhubungan dengannya, urusan persengketaan dan pembagian warisan sebagai hukum privat yang berkaitan dengan hak manusia (*ḥaq al-ʻibād*). Jinayat meliputi hukum kisas, zina, murtad dan sebagainya sebagai hukum publik yang berkaitan dengan hak-hak Allah swt. (*huqūqullāh*). 52

Ulama Syāfi'iyah membagi lapangan hukum Islam menjadi empat bidang, yaitu ibadah, muamalah, *munākaḥāt* dan 'uqūbah. Empat bidang tersebut dapat disimpulkan menjadi dua, yaitu urusan akhirat (ibadah) dan urusan dunia (muamalah). Bidang muamalah disebut juga lapangan adat, yaitu tata aturan yang dimaksudkan untuk mengatur hubungan perorangan maupun kelompok atau dengan kata lain aturan untuk mewujudkan kepentingan duniawi.

'Abdul Wahhāb Khallāf membagi hukum yang dikandung al-Qur'an menjadi dua macam. *Pertama*, hukum-hukum bidang ibadah seperti salat, puasa, zakat, haji,

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Abdul Aziz Dahlan, *Ensiklopedi Hukum Islam* (Cet. I; Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996), h. 357.

nazar, sumpah dan yang menghubungkan manusia dengan Tuhannya. *Kedua,* hukum-hukum bidang muamalah seperti berbagai macam akad, *'uqūbāt*, jinayat dan yang tidak termasuk ibadah serta dimaksudkan untuk menjalin hubungan antara mukalaf, baik itu perorangan, kelompok ataupun masyarakat.<sup>53</sup>

Hukum Islam bidang muamalah dibedakan oleh hukum Barat dengan hukum privat dan hukum publik. Hukum Islam tidak membedakan secara tajam antara hukum privat (perdata) dan hukum publik. Hal tersebut disebabkan sistem hukum Islam pada hukum privat terdapat segi-segi hukum publik dan pada hukum publik ada segi-segi perdatanya. Itulah sebabnya dalam hukum Islam tidak dibedakan kedua bidang hukum tersebut (privat dan publik), yang disebutkan hanya bagian-bagiannya saja, tetapi dapat dibedakan antara hak-hak Allah swt. (ḥuqūqllāh) dan hak manusia (ḥaq al-'ibād).

Hukum Islam bidang muamalat menurut istilah modern bercabang-cabang sesuai dengan hal-hal yang berhubungan dengan muamalat manusia. 'Abdul Wahhāb Khallāf menyimpulkan kepada tujuh macam. Secara rinci sebagai berikut:

1. Hukum tentang keluarga atau hukum tentang orang (*aḥkām al-aḥwāl al-syakhṣiyyah*), yaitu yang berhubungan dengan keluarga mulai dari permulaan terbentuknya. Dimaksudkan dengan hukum tersebut mengatur hubungan suami istri dan sanak kerabatnya antara satu dengan yang lainnya. Ayat-ayat mengenai hukum tersebut dalam al-Qur'an sekitar 70 ayat.<sup>55</sup> Salah satu ayat tentang hukum keluarga adalah firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 222:

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Khallāf, *op. cit.*, h. 35-36.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Mohammad Daud Ali, *Hukum Islam; Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia* (Cet. XI; Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2004), h. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Khallāf, *op. cit.*, h. 36.

### Terjemahnya:

Mereka bertanya kepadamu tentang haid. Katakanlah: Haid itu adalah kotoran. Oleh sebab itu, hendaklah kamu menjauhkan diri dari wanita pada waktu haid; dan janganlah kamu mendekati mereka, sebelum mereka suci. Apabila mereka telah suci, maka campurilah mereka itu di tempat yang diperintahkan Allah kepadamu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang taubat dan menyukai orang-orang yang menyucikan diri. <sup>56</sup>

Ayat tersebut menunjukkan hukum tentang orang (aḥkām al-aḥwāl al-syakhṣiyyah). Pada ayat tersebut disebutkan bahwa seorang suami tidak boleh mendatangi (menyetubuhi) istrinya dalam keadaan haid.

2. Hukum tentang kebendaan (*al-aḥkām al-madaniyah*), yaitu yang berhubungan dengan muamalah perorangan serta persekutuannya seperti jual beli, sewa menyewa, gadai, *kafālah*, persyerikatan dan memenuhi janji secara tepat. Dimaksudkan dengan hukum tersebut mengatur hubungan perorangan dan masyarakat yang menyangkut kebendaan dan memelihara hak setiap orang yang bersangkutan (yang memiliki hak). Ayat-ayat mengenai hukum tersebut dalam al-Qur'an sekitar 70 ayat.<sup>57</sup> Salah satu ayat tentang hukum kebendaan adalah firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 188:

#### Terjemahnya:

Dan janganlah sebahagian kamu memakan harta sebahagian yang lain di antara kamu dengan jalan yang bathil dan (janganlah) kamu membawa (urusan) harta

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Khallāf, *loc. cit.* 

itu kepada hakim, supaya kamu dapat memakan sebahagian daripada harta benda orang lain itu dengan (jalan berbuat) dosa, padahal kamu mengetahui.<sup>58</sup>

Ayat tersebut salah satu yang berbicara tentang hukum kebendaan (*al-aḥkām al-madaniyah*). Ayat tersebut melarang secara tegas memakan harta orang lain dengan cara yang batil.

3. Hukum pidana (*al-aḥkām al-jinā'iyah*), yaitu yang berhubungan dengan tindak kriminal setiap mukalaf dan hukuman bagi pelaku kriminal. Dimaksudkan dengan hukum tersebut untuk pemeliharaan stabilitas kehidupan manusia dan harta kekayaannya, kehormatannya dan hak kewajibannya. Ayat-ayat mengenai hukum tersebut dalam al-Qur'an sekitar 30 ayat.<sup>59</sup> Salah satu ayat tentang jinayat adalah firman Allah swt. dalam QS. al-Baqarah/2: 178:

يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتَلَى ۖ ٱلْخُرِّ وِٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأُنتَىٰ بِٱلْأُنتَىٰ ۚ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَىٰٓ ۗ فَٱلْبَاعُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَآءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَنٍ ۗ ذَالِكَ تَخْفِيفٌ مِّن رَّبِكُمْ وَرَحْمَةٌ ۗ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ عَذَابُ أَلِيمٌ

#### Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu kisas berkenaan dengan orang-orang yang dibunuh; orang merdeka dengan orang merdeka, hamba dengan hamba, dan wanita dengan wanita, barangsiapa yang mendapat suatu pemaafan dari saudaranya, hendaklah (yang memaafkan) mengikuti dengan cara yang baik, dan hendaklah (yang diberi maaf) membayar (diat) kepada yang memberi ma'af dengan cara yang baik (pula). yang demikian itu adalah suatu keringanan dari Tuhan kamu dan suatu rahmat. Barangsiapa yang melampaui batas sesudah itu, maka baginya siksa yang sangat pedih<sup>60</sup>

4. Hukum acara (*al-aḥkām al-murāfa'āt*), yaitu yang berhubungan dengan peradilan, persaksian dan sumpah. Dimaksudakan dengan hukum tersebut untuk

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Departemen Agama RI, *op.cit.*, h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Khallāf, *loc. cit.* 

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Departemen Agama RI, *loc. cit.* 

membudayakan keadilan antara sesama umat manusia. Ayat-ayat mengenai hukum tersebut dalam al-Qur'an sekitar 13 ayat.<sup>61</sup> Salah satu ayat tentang hukum acara adalah firman Allah swt. dalam QS al-Nisā'/4: 154:

### Terjemahnya:

Dan telah Kami angkat ke atas (kepala) mereka bukit Thursina untuk (menerima) perjanjian (yang telah Kami ambil dari) mereka. Dan Kami perintahkan kepada mereka: "Masuklah pintu gerbang itu sambil bersujud dan Kami perintahkan (pula) kepada mereka: "Janganlah kamu melanggar peraturan mengenai hari Sabtu dan Kami telah mengambil dari mereka perjanjian yang kokoh<sup>62</sup>

5. Hukum ketatanegaraan (*al-aḥkām al-dustūriyah*), yaitu yang berhubungan dengan peraturan pemerintahan dan dasar-dasarnya. Dimaksudkan dengan hukum tersebut membatasi hubungan penguasa dan rakyat, serta penetapan hak-hak pribadi dan masyarakat. Ayat-ayat mengenai hukum tersebut dalam al-Qur'an sekitar 10 ayat.<sup>63</sup> Salah satu ayat tentang ketatanegaraan adalah firman Allah swt. dalam QS al-Syūrā/42: 38:

#### Terjemahnya:

Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhannya dan mendirikan salat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarat antara mereka; dan mereka menafkahkan sebagian dari rezki yang kami berikan kepada mereka<sup>64</sup>

<sup>62</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Khallāf, *loc. cit.* 

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Khallāf, *loc. cit.* 

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Departemen Agama RI, *op. cit.*, h. 488.

6. Hukum internasional (*al-aḥkām al-dauliyah*), yaitu yang berhubungan dengan masalah-masalah hubungan antar negara-negara Islam dan bukan negara Islam, serta hubungan tata pergaulan orang-orang non muslim yang menetap di negara Islam. Dimaksudkan dengan hukum tersebut untuk mengatur hubungan negara Islam dan negara-negara non Islam dalam situasi damai dan perang, serta mengatur hubungan orang-orang non muslim di negara Islam. Ayat-ayat mengenai hukum tersebut sekitar 25 ayat. Salah satu ayat tentang taktik perang adalah firman Allah swt. dalam QS al-Nisā'/4: 71:

Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, bersiap siagalah kamu, dan majulah (ke medan pertempuran) berkelompok-kelompok, atau majulah bersama-sama<sup>66</sup>

7. Hukum ekonomi dan keuangan (*al-aḥkām al-iqtiṣādiyah wa al-māliyah*), yaitu yang berhubungan dengan hak orang-orang miskin yang meminta, orang miskin yang tidak mendapat bagian dari harta orang kaya. Dimaksudkan dengan hukum tersebut mengatur hubungan keuangan antara orang-orang kaya dan orang-orang fakir miskin, serta antara negara dan penduduknya. Ayat-ayat mengenai hukum tersebut sekitar 10 ayat.<sup>67</sup> Salah satu ayat tentang ekonomi adalah firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 175:

ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْاْ لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَنُ مِنَ ٱلْمَسِّ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓاْ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْا ۗ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْا ۚ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِهِ عِلْاَتُهُمْ قَالُوَا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْا ۚ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِهِ عَلَا فَالْوَتَهِىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ ۗ وَمَن عَادَ فَأُوْلَتَهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ۗ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ

<sup>66</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Khallāf, *loc. cit.* 

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Khallāf, *loc. cit.* 

## Terjemahnya:

Orang-orang yang makan (mengambil) riba tidak dapat berdiri melainkan seperti berdirinya orang yang kemasukan syaitan lantaran (tekanan) penyakit gila. Keadaan mereka yang demikian itu adalah disebabkan mereka erkata (berpendapat) sesungguhnya jual beli itu sama dengan riba, padahal Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. Orang-orang yang telah sampai kepadanya larangan dari Tuhannya, lalu terus berhenti (dari mengambil riba), maka baginya apa yang telah diambilnya dahulu (sebelum datang larangan); dan urusannya (terserah) kepada Allah. Orang yang kembali (mengambil riba), maka orang itu adalah penghuni-penghuni neraka, mereka kekal di dalamnya 68

Pemahaman tentang muamalah atau semua perbuatan yang berada di luar ruang lingkup akidah, akhlak dan ibadah, yang asal mula keberadaannya diperbolehkan. Asal-usul muamalah pada dasarnya dibolehkan, kecuali yang jelas-jelas dilarang oleh ketentuan hukum Islam. Dasar-dasar muamalah yang umumnya dibolehkan dalam Islam mengandung prinsip-prinsip universal. Kebutuhan utama masyarakat di suatu tempat juga diperlukan di tempat lain. Dengan demikian, dikembalikan kepada adat istiadat yang berlaku (al-'urf) pada suatu masyarakat jika muamalahnya tidak terdapat dalam hukum Islam.



<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Departemen Agama RI, *op. cit.*, h. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Jawahir Thontowi, *Islam, Politik dan Hukum; Esai-esai Ilmiah Untuk Pembaruan* (Cet. I; Yogyakarta: Madyan Press, 2002), h. 8-9.

#### BAB III

### KAIDAH MASYAQQAH DAN PENERAPANNYA

# A. Al-Masyaqqah Tajlib al-Taisir

#### Makna kaidah

Masyaqqah (مُشَقَّةُ) menurut etimologi bermakna kelelahan (al-ta'ab)¹, kesulitan (al-ṣa'ab)², keletihan (al-juhd), kesempitan (al-syiddah) dan kepayahan (al-'inā'). Misalnya sebuah ungkapan قَمُشَقَّ عَلَيْهِ الشَّيُّ يَشُقُ شَقًّا وَ مَشَقَّةً berarti menggiring dan mendatangkan sesuatu dari suatu tempat ke tempat lain. Al-Taisīr berarti kemudahan (al-suhūlah) dalam suatu pekerjaan, tidak memaksakan diri dan tidak memberatkan jiwa raga.⁴

Makna kaidah tersebut bahwa kesusahan (*al-ṣu'ūbah*) yang ditemukan pada beberapa kondisi merupakan penyebab secara *syar'ī* untuk mendapatkan kemudahan, keringanan dan menghilangkan kesempitan dari mukalaf ketika melaksanakan beberapa hukum dalam bentuk apapun. Hukum yang praktiknya terdapat *masyaqqah* bagi mukalaf, syariat memberikan kemudahan agar pembebanan hukum itu di bawah kemampuan mukalaf.

ALAUDUIN

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Khālid Ramadān Hasan, *Mu'jam Usūl al-Figh* (t.t, Dār al-Tarābīsy, t.th), h. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Ibrāhīm Muṣṭafā, Aḥmad Ḥasan al-Zayyāt, Ḥamid 'Abd al-Qādir, Muḥammad 'Alī al-Najjār, *al-Mu'jam al-Wasīṭ* (Istanbūl: al-Maktabah al-Islāmiyah, t.th), h, 489.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ibn Manżūr, *Lisān al-'Ārab*, Juz XIV (Beirut: Dār al-Fikr, 1994), h. 438.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>*Ibid*, Juz Aziz Dahlan, *Ensiklopedi Hukum Islam*, Jilid IV (Cet.I; Jakarta: PT.Ichtiar Baru van Hoeve, 2001), h. 1149-1150. V, h. 259.,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>'Abdul 'Azīz Muḥammad 'Azzām, *al-Qawā'id al-Fiqhiyyah* (al-Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2005), h.114.

#### 2. Dalil kaidah

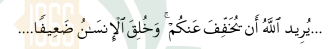
#### a. Al-Qur'an

Firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 185:

## Terjemahnya:

 $\dots$  Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu....  $^6$ 

QS al-Nisā'/4: 28:



### Terjemahnya:

 $\dots$  Allah hendak memberikan keringanan kepadamu, dan manusia dijadikan bersifat lemah $\dots^7$ 

Kedua ayat tersebut menunjukkan bahwa Allah swt. mensyariatkan hukum-hukum kepada hamba-Nya dengan penuh kemudahan bukan dengan kesulitan dan kesukaran. Mukalaf melaksanakan hukum-hukum Allah swt. tersebut dengan leluasa. Ketika mendapatkan kesulitan, mukalaf harus menghilangkannya, baik jiwa maupun raga.

#### b. Sunah

حَدَّثَنَا عَبْدُ السَّلَامِ بْنُ مُطَهَّرٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ عَلِيٍّ، عَنْ مَعْنِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْغِفَارِيِّ، عَنْ سَعِيدِ الْمَقْبُرِيِّ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: " إِنَّ الدِّينَ يُسْرُ، وَلَنْ يُشَادَّ الدِّينَ أَبِي مُرَيْرَةً، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: " إِنَّ الدِّينَ يُسْرُ، وَلَنْ يُشَادَّ الدِّينَ أَحَدُ إِلَّا غَلَبَهُ، فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا وَاسْتَعِينُوا بِالْغَدْوَةِ وَالرَّوْحَةِ وَشَيْءٍ مِنَ الدُّلِخَةُ

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Bandung: J-ART, 2004), h. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>*Ibid.*, h. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Abū 'Abdullah Muḥammad bin Ismā'il al-Bukhārī, *al-Jāmi' al-Ṣaḥīḥ*, Jil. I, Hadis nomor 39 (Cet. I; al-Qāḥirah: Dār al-Salafiyah, t.th), h. 29.

## Artinya:

'Abdul Salām bin Muṭahhar menceritakan kepada kami, lalu berkata: 'Umar bin 'Alī menceritakan kepada kami, dari Ma'an bin Muḥammad al-Gifārī dari Sa'īd bin Abū Sa'īd al-Maqburī dari Abū Hurairah dari Nabi saw. bersabda: "Sesungguhnya agama itu mudah dan tidak dikeraskan agama itu kepada seseorang kecuali ia mampu mengatasinya, maka luruskanlah, mendekatlah, berita gembirakanlah, mintalah pertolongan pada waktu siang, sore dan waktu akhir malam.

### 3. Aplikasi (tatbīq) kaidah

Penerapan kaidah tersebut meliputi beberapa permasalahan sebagai berikut, yaitu:

- a. Tidak wajib mengganti salat bagi wanita haid karena berulang-ulang terjadinya haid. Hal itu berbeda dengan puasa Ramadan yang wajib diganti pada bulan yang lain.
- b. Disyariatkan jual beli (*al-bai*) bagi barang yang hanya diketahui sifatnya seperti salam dan istisna'.
- c. Kebolehan mengumpulkan di antara empat istri tanpa membedakan yang lain sebagai bentuk kemudahan bagi pria dan wanita karena mayoritasnya. Tidak boleh melebihi dari empat istri. TAS ISLAM NEGERI
- d. Disyariatkannya talak, khuluk, rujuk dan 'iddah.
- e. Disyariatkannya kafarat dalam perkara *zihār* sebagai bentuk kemudahan bagi mukalaf ketika ada penyesalan.
- f. Disyariatkannya memilih antara kisas dan diat sebagai bentuk kemudahan bagi pelaku kriminal (*al-jānī*) dan korban (*al-mujnī 'alaih*). Berbeda dengan kaum Musa a.s. yang mewajibkan kisas saja tanpa diat. Syariat Isa a.s. adanya kisas dan diat sekaligus.

- g. Gugurnya dosa bagi mujtahid yang salah dalam berijtihad sebagai bentuk kemudahan bagi mujtahid.
- h. Tidak adanya pembebanan (*taklif*) bagi anak-anak (*al-ṣabi*) dan orang gila. Kurangnya pembebanan terhadap wanita seperti salat jamaah di mesjid, salat jumat dan jihad.<sup>9</sup>

## B. Iżā Dāga al-Amr 'Ittasa' wa Iżā 'Ittasa' al-Amr Dāga

#### 1. Makna kaidah

Apabila tampak *masyaqqah* pada suatu hal (pembebanan), harus mendapatkan keringanan yang sesuai kadar kemampuan. Apabila *masyaqqah* hilang, hal itu kembali seperti semula. <sup>10</sup> Umat Islam harus moderat dalam beribadah dan bermuamalah.

Kaidah tersebut dipopulerkan oleh Imam Syāfi i. 11 Pengartian dari pokok kaidah itu adalah apabila terjadi *masyaqqah*, orang merasa sempit karena adanya ketetapan hukum dalam keadaan-keadaan biasa, dibenarkan mengambil *rukhṣah* tanpa terikat dengan kaidah-kaidah umum yang bersifat menyeluruh. Allah swt. memberikan keringanan dengan mengambil yang paling mudah dan gampang selama kesempitan dan kesulitan masih ada. 12

Pengartian kata شَقُ adalah شَقُ yakni sulit melaksanakan karena sering kali terjadi. Pengartian اِتَّسَعَ adalah seseorang mendapat keringanan dan mengambil yang paling mudah apabila terdapat masyaqqah.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Azzām, *al-Qawa'id.*, h. 119-120.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Azzām, al-Qawā'id., h. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Wahbah al-Zuhaili, *Nazariyyat al-Parūriyyat al-Syar'iyyah; Muqāranah ma'a al-Qānūn al-Waḍ'ī* (Cet. IV; Dimasy: Dār al-Fikr, 1997), h. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>*Ibid.*, h. 209.

### 2. Dalil kaidah

Allah swt. berfirman dalam OS al-Nisā'/4: 101:

### Terjemahnya:

Dan apabila kamu bepergian di muka bumi, maka tidaklah mengapa kamu menqasar sembahyang(mu), jika kamu takut diserang orang-orang kafir. Sesungguhnya orang-orang kafir itu adalah musuh yang nyata bagimu. 13

Ayat tersebut menjelaskan bahwa apabila rasa takut hilang dan kembalinya ketenangan, wajib menyempurnakan dan melaksanakan salat seperti tata cara salat yang sebenarnya.

Firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 280:

### Terjemahnya:

Dan jika (orang yang berhutang itu) dalam kesukaran, maka berilah tangguh sampai dia berkelapangan. Dan menyedekahkan (sebagian atau semua utang) itu lebih baik bagimu jika kamu mengetahui.<sup>14</sup>

Ayat tersebut menunjukkan bahwa seseorang wajib memerhatikan kesusahan untuk memberikan kemudahan dalam hal hutang piutang, yaitu dengan ketidakmampuannya membayar sekaligus hitang tersebut, diberikan keringanan dengan membayarnya secara cicil.

# 3. Aplikasi kaidah

Beberapa bentuk penerapan kaidah tersebut, di antaranya:

a. Orang yang sulit kehidupannya ditunda waktu penagihan hutang sampai orang tersebut sudah berkelapangan ataupun dibebaskan hutangnya.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>*Ibid.*, h. 48.

- b. Kesaksian wanita dan anak kecil diterima yang menyangkut peristiwa di kamar mandi atau setiap tempat yang tidak dihadiri laki-laki guna memelihara hilangnya hak.
- c. Kesaksian seorang bidan diterima tentang kelahiran anak demi memelihara keturunan.
- d. Najis dan darah dapat ditolerir dalam masalah bersuci yang sulit menghindarinya. Sebagian ulama berfatwa di suatu kampung yang terdapat banyak anjing bahwa hal itu dimaafkan karena seringnya masyarakat berbaur dengan anjing dan salatnya sah. 15

## C. Al-Asl fi al-Manāfi' al-Ibāhah

#### 1. Makna kaidah

Sesuatu yang didiamkan oleh *Syāri* dalam ketentuan syariat Islam ditetapkan status hukum *mubāḥ* dan halal, baik berupa sesuatu, materi kebendaan, tindakan, adaptasi peradaban, transaksi maupun suatu tradisi. Prinsip dasar maslahat dan manfaat tersebut tidak ada pengharaman. Adapun dalam bidang ibadah tidak dapat ditetapkan sesuatupun di dalamnya kecuali yang disyariatkan Allah swt. <sup>16</sup>

Kaidah tersebut menetapkan hukum kebolehan dalam masalah manfaat yang tidak ada ketentuan nas di dalamnya atau penunjukan makna yang mendekatinya serta memiliki kemiripan yang dapat dianalogikan kepada masalah tersebut. Tidak

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Al-Zuhaili, op. cit., h. 209

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Abdul 'Aziz Muḥammad 'Azzām, *al-Madkhal fī al-Qawā'id al-Fiqhiyah wa Asaruhā fi al-Ahkām al-Syar'iyah*, terj. Wahyu Setiawan, *Qawa'id Fiqhiyyah* (Cet. II; Jakarta: Amzah, 2009), h. 87.

terdapat larangan yang jelas terhadap mukalaf menyangkut masalah-masalah manfaat yang berimplikasi pada konsep kemudahan dan keringanan hukum.<sup>17</sup>

Kaidah tersebut sebagai solusi dari keraguan dan kebingungan mukalaf dalam bertindak terhadap sesuatu yang mengandung kemanfaatan dan tidak terdapat suatu dalilpun yang melarangannya. Keraguan hilang dan ketenangan diberikan di dalam hati mukalaf mengenai perbuatan yang dilakukannya sesuai dengan petunjuk agama dan tidak berdosa. 18 Tidak ada keraguan bahwa hal tersebut adalah bentuk keringanan dari Allah swt. bagi hamba-hamba-Nya.

### 2. Dalil kaidah

#### a. Al-Our'an

Beberapa dalil al-Qur'an yang menunjukkan keabsahan kaidah tersebut. Di antaranya firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 29:

#### Terjemahnya:

Dia-lah Allah yang menjadikan segala yang ada di bumi untuk kamu dan Dia berkehendak (menciptakan) langit, lalu dijadikan-Nya tujuh langit. Dan Dia Maha Mengetahui segala sesuatu. 19

Ayat tersebut menjelaskan bahwa Allah swt. menyatakan semua yang ada di bumi diciptakan untuk hamba-hamba-Nya. Kata 🗓 menunjukkan makna umum dan huruf *lām* pada ungkapan 🖒 menunjukkan spesifikasi atau dasar pemanfaatan bagi mukhātab. Dengan kata lain, makna yang dihadirkan ayat tersebut bahwa segala

<sup>17</sup>*Ibid.* 

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>*Ibid.*, h. 87-88.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 6.

sesuatu di bumi dikhususkan untuk manusia. Interpretasi ayat tersebut adalah wajib untuk memanfaatkan seluruh makhluk yang dibolehkan oleh agama.

Firman Allah swt. dalam QS al-A'raf/7: 32:

### Terjemahnya:

Katakanlah: "Siapakah yang mengharamkan perhiasan dari Allah yang telah dikeluarkan-Nya untuk hamba-hamba-Nya dan (siapa pulakah yang mengharamkan) rezki yang baik?" Katakanlah: "Semuanya itu (disediakan) bagi orang-orang yang beriman dalam kehidupan dunia, khusus (untuk mereka saja) di hari kiamat. Demikianlah Kami menjelaskan ayat-ayat itu bagi orang-orang yang mengetahui.<sup>20</sup>

Ayat tersebut menunjukkan bahwa Allah swt. menolak kalimat interogatif (*istifhām*) tentang keharaman perhiasan, Allah swt. mewajibkan agar tidak ditetapkan status hukum haram pada hal tersebut. Bentuk penolakan keharaman perhiasan dalam redaksi ayat menunjuk pada pemanfaatan dan tidak tetapnya status haram pada segala sesuatu baik dan merupakan perhiasan Allah swt. Apabila ditolak status hukum haram implikasinya pada ketetapan status hukum boleh.

# b. Sunah UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

Dalil yang bersumber dari sunah tentang keabsahan kaidah yang menyatakan prinsip dasar pada masalah manfaat adalah boleh sangat banyak, antara lain:

Artinya:

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>*Ibid.*, h. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Muḥammad bin 'Alī bin Muḥammad al-Syauqānī, *Nail al-Auṭār Syarḥ Muntaqā al-Akhbār min Aḥādīs Sayyid al-Akhbār* (Misr: Maktabah Muṣṭafā, t.th), h. 120.

Dari Sa'ad bin Abū Waqqāṣ bahwa Rasulullah saw. bersabda: Dosa paling besar orang Islam pada orang Islam lainnya adalah orang yang ditanya tentang sesuatu yang tidak diharamkan atas manusia kemudian mengharamkan hal tersebut karena masalah dirinya.

Hadis tersebut menunjukkan bahwa Rasulullah memperingatkan keharaman yang berkaitan dengan pertanyaan. Status haram tidak dapat ditetapkan kecuali dengan nas. Apabila tidak ada nas yang menetapkan status haram, tetap pada status hukum boleh.

Dalam hadis lain disebutkan:

## Artinya:

Dari Salmān al-Fārisī berkata: Rasulullah saw. ditanya tentang minyak, keju, dan bulu binatang. Rasulullah menjawab: Halal adalah yang dihalalkan Allah dalam kitab-Nya, haram adalah yang diharamkan Allah dalam kitab-Nya, dan yang didiamkan termasuk hal-hal yang dimaafkan untuk kalian.

Hadis tersebut menetapkan bahwa sesuatu yang didiamkan oleh *Syāri* 'merupakan sesuatu yang dimaafkan. Kandungan sesuatu yang dimaafkan adalah halhal yang mengandung manfaat bukan mudarat atau mafsadat. Allah swt. mengharamkan memberikan mudarat dengan dalil-dalil yang ditetapkan. Dengan demikian, mukalaf harus mengetahui hal-hal yang diharamkan lebih dahulu sebab dari pengetahuan tersebut, hal-hal yang kontradiktif merupakan sesuatu yang halal dan baik.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Ibid.

## c. Akal (rasional)

Dalil secara rasional tentang kaidah tersebut yang menyatakan prinsip dasar pada masalah-masalah manfaat adalah sebagai berikut:

*Pertama*, Allah swt. menciptakan segala sesuatu ada dua kemungkinan, yakni mengandung dan tidak mengandung hikmah. Kemungkinan yang lain adalah tidak sah berdasarkan firman Allah swt. dalam QS al-Anbiyā'/ 21: 64.

Kedua, taklif pada manusia dengan bentuk pembebanan yang tidak mampu untuk dilaksanakan dan di luar kemampuan mukalaf adalah cela terhadap kekuasaan Allah swt. Berdasarkan firman Allah swt. dalam QS al-Taubah/9:115.

Ketiga, pengambilan manfaat terhadap sesuatu yang didiamkan oleh Syāri' adalah bentuk pemanfaatan terhadap sesuatu yang tidak menimbulkan mudarat bukan hak kepemilikan dan bagi orang yang memanfaatkan hal tersebut secara mutlak. Dengan demikian, ketentuan ditetapkan hukum halal atas segala sesuatu yang tidak ditetapkan hukumnya oleh nas. Hal tersebut sesuai dengan hukum fitrah dan hukum alam.

# D. Al-Aşl fi al-Maḍār al-Taḥrīm TAS ISLAM NEGERI

#### 1. Makna kaidah

Mudarat adalah antonim dari manfaat. Mudarat mengarah kepada unsur negatif. Mudarat sebagai antonim dari manfaat karena mengancam jiwa, anggota tubuh, kehormatan dan harta. Sehingga terwujud masalah-masalah esensial mukalaf yang dipelihara oleh *Syāri* dalam penetapan hukum agama. Maslahat esensial adalah jenis maslahat tertinggi yang dikehendaki *Syāri* untuk dilindungi.<sup>23</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Azzām, *al-Madkhal.*, h. 88.

Haram menunjukkan yang diminta oleh *Syāri* untuk ditinggalkan secara tegas dan pasti, pelakunya dicela dan dihukum kelak di akhirat. Namun, terkadang tercakup di dalamnya hukuman duniawi.<sup>24</sup>

Kaidah tersebut menetapkan bahwa hukum haram dalam masalah-masalah yang memberikan mudarat. Sesuatu yang dilarang oleh *Syāri* pasti memberikan efek mudarat sehingga mukalaf harus menjauhi dan tidak melakukannya.

## 2. Dalil kaidah

#### a. Al-Our'an

Banyak ayat yang berbicara tentang larangan terhadap munculnya mudarat dan mafsadat. Di antaranya firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 231:

وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَ مِعَرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ مِعَرُوفٍ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ۚ وَلَا تَتَخِذُوٓاْ ءَايَتِ ٱللَّهِ هُزُوًا ۚ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ضِرَارًا لِتَعْتَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ۚ وَلَا تَتَخِذُوٓاْ ءَايَتِ ٱللَّهِ هُزُوًا ۚ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِتَتِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ عَلَيْمٌ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِتَتِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ عَلَيْمُ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِتَتِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ عَلَيْمُ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِتَتِ وَٱلْحِكُمَةِ يَعِظُكُم بِهِ عَلَيْمٌ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِتَتِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ عَلَيْمُ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِتَتِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِتَتِ وَٱلْحِكُمَةِ يَعِظُهُمْ فَا مُنْ كُولِهُ اللّهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ ٱلللّهَ بِكُلِّ فَيْمُ مِنَ اللّهِ عَلَيْمٌ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْ وَاعْلَمُوا أَنَّ ٱلللّهَ وَلَا لَتَعْدُوا اللّهُ مَا أَلَاهُ وَاعْلَمُ وَالْوَا الْلهَ وَاعْلَمُ وَاللّهُ وَالْكُولُ وَاللّهُ مَلَى اللّهُ وَلَا عَلَيْمُ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَالْعَلَمُ وَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَكُمْ وَاللّهُ وَلَا لَيْكُولُ وَلَا لَكُونُ اللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَالْمُولُولُولَ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَكُولُولُولُولُولُولُ مِنْ فَاللّهُ وَلَا لَا عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ

## Terjemahnya:

Apabila kamu menalak istri-istrimu, lalu mereka mendekati akhir iddahnya, maka rujukilah mereka dengan cara yang ma'ruf, atau ceraikanlah mereka dengan cara yang makruf (pula). janganlah kamu rujuki mereka untuk memberi kemudaratan, karena dengan demikian kamu menganiaya mereka. Barang siapa berbuat demikian, maka sungguh ia telah berbuat lalim terhadap dirinya sendiri. Janganlah kamu jadikan hukum-hukum Allah permainan, dan ingatlah nikmat Allah padamu, dan apa yang telah diturunkan Allah kepadamu yaitu al-Kitab dan al-Hikmah (Sunah). Allah memberi pengajaran kepadamu dengan apa yang diturunkan-Nya itu. Dan bertakwalah kepada Allah serta ketahuilah bahwasanya Allah Maha Mengetahui segala sesuatu.<sup>25</sup>

Firman Allah swt. dalam QS al-Ṭalaq/65: 6:

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Departemen Agama RI, *op. cit.*, h. 38.

أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِّن وُجَدِكُمْ وَلَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَيِّقُواْ عَلَيْهِنَ ۚ وَإِن كُنَّ أُولَنتِ حَمْلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُم مِعَرُوفٍ ۖ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَمَّلُ مَعْنَ حَمْلُهُنَ ۚ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَعَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَ ۖ وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُم مِعَرُوفٍ ۗ وَإِن تَعَاسَرْتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُ ۚ أُخْرَىٰ وَإِن عَمَاسِرَتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُ ۚ أُخْرَىٰ

## Terjemahnya:

Tempatkanlah mereka (para istri) kamu bertempat tinggal menurut kemampuanmu dan janganlah kamu menyusahkan mereka untuk menyempitkan (hati) mereka. Dan jika mereka (istri-istri yang sudah ditalaq) itu sedang hamil, maka berikanlah kepada mereka nafkahnya hingga mereka bersalin, kemudian jika mereka menyusukan (anak-anak)mu untukmu maka berikanlah kepada mereka upahnya, dan musyawarahkanlah di antara kamu (segala sesuatu) dengan baik; dan jika kamu menemui kesulitan maka perempuan lain boleh menyusukan (anak itu) untuknya.

Kedua ayat tersebut dan masih banyak ayat-ayat lainnya menunjukkan pengharaman segala sesuatu yang mengandung mudarat dan pencegahannya. Mudarat yang dijelaskan dalam al-Qur'an tidak terbatas hanya pada wilayah materi kata yang berkaitan dengan *ḍarar*. Namun, mencakup segala bentuk yang mengarah pada makna kata tersebut.

#### b. Sunah

Hadis yang berbunyi:

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عُبْدُوسَ بْنِ كَامِلٍ، قَالَ: نَا حَيَّانُ بْنُ بِشْرٍ الْقَاضِي، قَالَ: نَا مُحَمَّدُ بْنُ سَلَمَةَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى بْنِ حِبَّانَ، عَنْ عَمِّهِ وَاسِعِ بْنِ حِبَّانَ، عَنْ عَمِّهِ وَاسِعِ بْنِ حِبَّانَ، عَنْ عَمْهِ وَاسِعِ بْنِ حِبَّانَ، عَنْ جَايِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ: " لا ضَرَرَ، لا ضِرَارَ فِي الإِسْلامِ ".<sup>27</sup>

MAKASSAR

## Artinya:

Muḥammad bin 'Ubdūs bin Kāmil menceritakan kepada kami, Ḥayyān bin Bisyr al-Qāḍī berkata, Muḥammad bin Salamah berkata dari Muḥammad bin Isḥāq dari Muḥammad bin Yaḥyā bin Ḥibbān dari pamannya Wāsi' bin Ḥibbān

<sup>27</sup>Sulaimān bin Aḥmad al-Ṭabrānī, *al-Mu'jam al-Ausaṭ li al-Ṭabrānī* (t.d), h. 1578.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>*Ibid.*, h. 560.

dari Jābir bin Abdullah berkata Rasulullah bersabda: Tidak boleh membuat mudarat dan tidak boleh menimbulkan mudarat bagi orang lain di dalam Islam.

Hadis tersebut menunjukkan bahwa Rasulullah saw. menafikan mudarat secara mutlak, sebab kata mudarat dalam hadis itu berbentuk *nakīrah* dalam konteks kalimat negatif yang bermakna umum. Penegasan tidak mengarah pada penafian kemungkinan terjadinya hal tersebut maupun yang sudah nyata terjadi, sebab kasus *ḍarar* dan *ḍirār* sudah banyak terjadi. Hadis tersebut memuat pengharaman segala jenis mudarat kecuali jika dalil yang membolehkannya.

Kaidah tersebut adalah mencapai tingkatan *qaṭʿī*. Tidak ada keraguan bahwa adanya mudarat yang menyertai mukalaf dianggap sebagai jenis kesukaran atau kesusahan paling kuat yang harus dihilangkan dalam aplikasi agama sebagai bentuk penolakan terhadap kesukaran.

#### c. Ijmak

Ulama menyepakati terhadap signifikansi kaidah tersebut sejak masa kenabian hingga sekarang. Belum pernah diketahui adanya perdebatan dan perselisihan di kalangan ulama mengenai hal tersebut. Semakin kokohlah ijmak bahwa prinsip dasar dalam masalah mudarat adalah haram.<sup>28</sup>

#### d. Akal (rasional)

Dalil-dalil teks tersebut diperkuat oleh argumentasi rasional. Secara logika, penetapan hukum kebolehan atas suatu hal yang menimbulkan mudarat dan kerusakan adalah bentuk keburukan. Sesuatu yang buruk tersebut tidak pantas disandarkan pada Allah swt. yang mensifatkan diri-Nya dengan Maha Kasih, Maha Pemurah dan menetapkan syariat untuk kemaslahatan manusia.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Azzām, al-Madkhal., h. 92.

## E. Al-Maisūr Lā Yasquṭ bi al-Ma'sūr

#### 1. Makna kaidah

Ulama Syāfi iyah menyebutkan bahwa kaidah tersebut sama pengartiannya dengan kaidah *al-ḍarūrat tuqaddir bi qadrihā* (darurat itu ditentukan karena kadarnya). Hanya saja, kaidah tersebut banyak dipraktikkan dalam lingkup sesuatu yang diperintahkan. Maksudnya, sesuatu yang diperintahkan tetapi tidak dapat dikerjakan secara sempurna sesuai dengan perintah kecuali sebagiannya saja, kewajiban itu jatuh pada sebagian yang dapat dilakukan atas perintah itu dan tidak boleh ditinggalkan karena meninggalkan semua yang sulit.<sup>29</sup>

Makna kaidah tersebut bahwa *Syāri* 'memberikan beban kepada hamba-Nya, diberikan juga kemudahan dan kesulitan pada sebagian pembebanan tersebut. Tidak gugur yang ringan dengan adanya kesulitan, bahkan dianjurkan untuk mengambil yang ringan lalu menggugurkan yang ada sulitnya. Segala bentuk perintah yang mampu dilaksanakan oleh mukalaf, hal tersebut merupakan bentuk kemudahan bagi mukalaf.

## 2. Dalil kaidah

## a. Al-Qur'an

Firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 286:

لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ ۖ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنَا ۚ رَبَّنَا وَلَا تُحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ مَعَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ۚ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَوْمِ ٱلْكَوْمِ الْكَا وَٱرْحَمْنَا ۚ أَنتَ مَوْلَلِنَا فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَوْمِ الْكَا وَٱرْحَمْنَا ۚ أَنتَ مَوْلَلِنَا فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَوْمِ الْكَوْمِ الْكَوْمِ الْمُ

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Wahbah al-Zuhaili, *Nazariyyat al-Darūriyyat al-Syar'iyyah; Muqāranah ma'a al-Qānūn al-Waḍ ī* (Cet. IV; Dimasy: Dār al-Fikr, 1997), h. 241-242.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Azzām, *al-Qawā'id.*, h. 344.

## Terjemahnya:

Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya. Ia mendapat pahala (dari kebajikan) yang diusahakannya dan ia mendapat siksa (dari kejahatan) yang dikerjakannya. (mereka berdoa): "Ya Tuhan kami, janganlah Engkau hukum kami jika kami lupa atau kami tersalah. Ya Tuhan kami, janganlah Engkau bebankan kepada kami beban yang berat sebagaimana Engkau bebankan kepada orang-orang sebelum kami. Ya Tuhan kami, janganlah Engkau pikulkan kepada kami apa yang tak sanggup kami memikulnya. beri maaflah kami; ampunilah kami; dan rahmatilah kami. Engkaulah penolong kami, maka tolonglah kami terhadap kaum yang kafir.<sup>31</sup>

Ayat tersebut menunjukkan bahwa Allah swt. tidak membebankan kepada hamba-Nya kecuali dengan kemampuan hamba.

## b. Sunah

Hadis Rasulullah saw. yang berbunyi:

## Artinya:

Rasulullah saw. bersabda: Apabila saya hadapkan kepada kalian pada sebuah perintah, laksanakanlah semampu kalian.

## 3. Aplikasi kaidah

Beberapa contoh aplikatif kaidah tersebut sebagai berikut:

- a. Apabila seseorang memiliki anggota badan yang terputus seperti tangan atau kaki, wajib membasuh bagian yang tersisa dari anggota badan yang wajib disucikan ketika berwudu. Apabila lengan bawah yang terputus, wajib dibasuh ujung tulang lengan atas yang tersisa.<sup>32</sup>
- b. Apabila seseorang berwudu tidak mendapatkan air yang mencukupi untuk menghilangkan *ḥadas* atau najis, menurut pendapat yang paling jelas air itu wajib

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Al-Zuhaili, *loc. cit.*, 'Azzām, *al-Qawā'id.*, h. 345.

digunakan. Apabila air yang ditemukan itu hanya mencukupi untuk membersihkan *ḥadaṡ* atau najis, diharuskan membersihkannya lebih dahulu.<sup>33</sup>

- c. Seseorang mendapatkan debu yang tidak mencukupi untuk bertayammum, menurut mazhab Syāfi'i wajib menggunakannya juga. Jika seseorang menderita luka yang mencegahnya menggunakan air dalam berwudu, wajib membasuh bagian yang sehat dengan air dan bertayammum untuk yang terluka.<sup>34</sup>
- d. Bagi yang mampu menutup sebagian dari auratnya tanpa menutup aurat yang lain, wajib menutup bagian yang mampu ditutupi secara pasti.<sup>35</sup>
- e. Apabila seseorang yang melakukan salat tidak mampu rukuk dan sujud tetapi mampu berdiri, tidak ada perbedaan di kalangan Syāfi'iyah yang mewajibkan berdiri. Orang yang mampu setengah berdiri (antara berdiri dan rukuk karena punggungnya bungkuk), wajib berdiri dalam keadaan membungkuk.<sup>36</sup>
- f. Bagi yang memiliki sejumlah harta yang wajib dizakati tetapi sebagian hartanya tersebut tidak ada di tangannya, harus mengeluarkan zakat dari sejumlah harta yang ada di tangannya kala itu.<sup>37</sup>

# F. Al-Ḥājah Tunazzal Manzilat al-Parūrah 'Āmmah Kānat aw Khāṣṣah

## 1. Makna kaidah

Kebutuhan (*al-ḥājah*) adalah sesuatu yang bukan darurat. Darurat adalah keadaan yang memaksa kepada sesuatu yang harus. Perbedaan antara kebutuhan dan

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Al-Zuhaili, *loc. cit.* 

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>*Ibid.*, h. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>*Ibid.* 

darurat, kebutuhan tetap berlangsung sedangkan darurat bertempo sesuai dengan jangka darurat, serta darurat diukur sesuai dengan takarannya.<sup>38</sup>

Apabila terdapat kebutuhan yang umum untuk sekelompok manusia atau khusus untuk seseorang yaitu "*mā* (sesuatu)", kebutuhan tersebut menempati posisi darurat pada bolehnya keringanan (*rukhṣah*) karena adanya darurat<sup>39</sup>

Kebutuhan vital, baik bersifat umum ataupun khusus, mempunyai pengaruh dalam perubahan ketetapan hukum seperti halnya darurat. Kebutuhan pokok itu dapat membuat yang dilarang menjadi dibolehkan atau dapat membolehkan seseorang untuk melakukan sesuatu yang dilarang. Hanya saja, kebutuhan itu lebih umum daripada darurat.

#### 2. Dalil kaidah

## a. Al-Qur'an

Firman Allah swt. dalam OS al-Nūr/:30:

## Terjemahnya:

Katakanlah kepada orang laki-laki yang beriman: "Hendaklah mereka menahan pandanganya, dan memelihara kemaluannya; yang demikian itu adalah lebih suci bagi mereka, Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang mereka perbuat". 40

Ayat tersebut menunjukkan bahwa laki-laki harus menahan pandangannya kepada wanita, tetapi dalam beberapa kasus tertentu karena kebutuhan kepadanya dibolehkan untuk melihat aurat wanita seperti ketika melamar.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Azzām, *al-Qawā'id.*, h. 164.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 354.

## b. Sunah

Hadis yang berbunyi:

## Artinya:

'Abdullah bin Yūsuf menceritakan kepada kami, Mālik memberitakan kepada kami dari Abū al-Zanād dari al-A'raj dari Abū Hurairah ra. bahwasanya Rasulullah bersabda: Penundaan pembayaran hutang bagi orang kaya (mampu) adalah kelaliman. Apabila seseorang di antara kamu mengikutkan hutangnya kepada orang lain hendaklah ia mengikutinya.

## 3. Aplikasi kaidah

Beberapa aplikasi dari kaidah tersebut, antara lain:

- a. Disyariatkannya *ijārah*<sup>42</sup> (sewa menyewa). Manfaat-manfaat pada akad sewa menyewa tidak ada ketika saling mengadakan akad, dibolehkan dengan kebalikan kias sesuai kebutuhan yang diperlukan. Akad sewa menyewa terhadap manfaat tidak ada, kepemilikan sesuatu yang tidak ada sebelum keberadaanya tidak boleh, serta tidak mungkin menjadikan akad kepadanya sebagai sandaran (*iḍāfah*) pada waktu yang ada manfaatnya, karena kepemilikan tidak menerima sandaran untuk masa yang akan datang. Kebolehan sewa menyewa adalah *istiḥsān*.<sup>43</sup>
- b. Fukaha membolehkan memasuki kamar mandi dengan upah tertentu untuk mandi yang hal itu tidak boleh menurut kias karena merusak benda yaitu air hangat. Air

<sup>41</sup>Abū 'Abdullah Muḥammad bin 'Ismā'il al-Bukhārī, *al-Jāmi' al-Ṣaḥīḥ*, Jil. II, Hadis nomor 2287 (Cet. I; al-Qāhirah: Dār al-Salafiyyah, t.th), h. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> *Ijārah* secara bahasa (etimologi) adalah sebuah nama untuk sewa dan dikenal pada akad, *ijārah* adalah akad kepemilikan manfaat yang dimaksudkan kepada benda dengan adanya penggantian (*'iwaḍ*) atau *ijārah* adalah akad terhadap manfaat-manfaat dengan penggantian. Sedangkan menurut terminologi *ijārah* adalah akad terhadap manfaat yang diketahui dimaksudkan agar dapat digunakan dan bolehnya dengan penggantian yang diketahui.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Azzām. *al-Oawā'id.*, h. 165.

yang digunakan oleh penyewa kamar mandi tersebut tidak diketahui dan tidak menentu karena sulitnya menghitung, mengukur dan menentukan jumlah air dan waktu yang digunakan. Dengan demikian, dibolehkan karena kebutuhan manusia terhadapnya. Pandangan agama yang memungkinkan untuk dipersamakan adalah penyewaan *al-zi'r* yaitu perempuan yang menyusui anak orang lain dengan susunya, hal itu boleh sesuai dengan firman Allah swt. dalam QS. al-Ṭalaq/65: 6.:

Kias menolak akad tersebut karena membuang air susu. Penyewaan yang membawa kepada kebinasaan sesuatu karena suatu maksud tidak dibolehkan, tetapi penyewaan *al-zi'r* boleh untuk penyusuan terhadap yang mengatakan bahwa akad kembali kepada barangnya, air susu mengikutinya.<sup>44</sup>

c. Kebolehan memandang kepada wanita karena kebutuhan untuk melihat. Dibolehkan pada hal tertentu seperti peminangan, berobat dan pengambilan kesaksian. Dengan demikian, boleh melihat sebagai pengecualian dari asal keharaman pandangan lelaki kepada perempuan dan sebaliknya. Melihatnya sesuai dengan ukuran kebutuhan, lebih dari itu haram. 45



<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>*Ibid.*, h. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>*Ibid.*, h. 170.

#### **BAB IV**

## IMPLIKASI MASYAQQAH DALAM PELAKSANAAN HUKUM ISLAM

## A. Hakikat Masyaqqah dalam Pandangan Fukaha

Fukaha memiliki kesamaan pandangan mengenai hakikat *masyaqqah*, baik di kalangan fukaha klasik maupun modern. Imam al-Syāṭibī menjelaskan bahwa *masyaqqah* pada hakikatnya mengandung dua pengartian. *Masyaqqah* yang mampu dipikul dan yang tidak mampu dipikul. *Masyaqqah* yang mampu dipikul tersebut yang ditetapkan dalam Islam. Adapun yang tidak mampu dipikul tidak sah sekalipun menurut akal boleh. Pembebanan hukum (*taklif*) yang di luar kemampuan mukalaf merupakan pembebanan yang tidak mampu direalisasikan serta mustahil dilaksanakan oleh mukalaf.

Imam al-Syātibī mengatakan:

#### Maksudnya:

Masyaqqah dari perbuatan-perbuatan pada hakikatnya terdapat di dalamnya jenis kesusahan dan kesungguhan, lalu kesulitan tersebut menyertai beberapa perbuatan.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Harun Nasution membagi sejarah Islam ke dalam tiga periode yaitu periode klasik (650-1250 M.), periode pertengahan (1250-1800 M.) dan periode modern (1800 M.- dan seterusnya). Lihat Harun Nasution, *Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan* (Cet. II; Jakarta: PT Bulan Bintang, 1990), h. 42. Namun, dalam pembagian tersebut dibatasi menjadi dua bagian saja yaitu klasik (650-1800 M.) dan modern (1800- seterusnya). Batasan modern adalah semakin berkembangannya IPTEKSOR (ilmu pengetahuan, teknologi, sosial dan olahraga).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Abū Isḥāq al-Syāṭibī, *al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syār'iah* Jil. I, Juz II (al-Qāhirah: al-Maktabah al-Taufiqiyah, 2003), h.. 101-102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>*Ibid.*, h. 102-103.

Perbuatan-perbuatan yang dimaksudkan oleh Imam Syāṭibī yaitu perbuatan yang tidak disanggupi oleh mukalaf karena ketidakmampuannya seperti terbang di udara, perbuatan yang secara khusus disanggupi tetapi di luar kebiasaan mukalaf dan perbuatan yang disanggupi mukalaf yang merasakan kesusahan tetapi masih tidak sampai pada batas di luar dari kebiasaan.

Imam al-Gazālī dalam kitabnya *al-Mustaṣfa* menjelaskan bahwa sesuatu yang memberikan *masyaqqah* itu adalah:

## Maksudnya:

Adanya rasa susah payah ketika mengamalkan pembebanan hukum (*taklif*) yang akan membawa kepada kerusakan (kebinasaan) karena kuatnya *masyaqqah* yang dihadapinya.

Tampak dari pandangan al-Gazālī memiliki kelemahan karena menganggap mukalaf merasa letih dengan adanya pembebanan hukum. *Syāri* ' membebankan suatu hukum sesuai dengan kemampuan mukalaf. Kemampuan harus disertai dengan perbuatan yang dituntut.

Wahbah al-Zuhaili menjelaskan hakikat *masyaqqah* bahwa *masyaqqah* itu menjadi sebab bagi adanya kemudahan dan seharusnya ada toleransi (*al-tasāmuḥ*) ketika terdapat kesempitan.<sup>5</sup> Dengan demikian, maksud dari *masyaqqah* yang menghendaki kemudahan dan keringanan dalam berbagai ketetapan hukum adalah *masyaqqah* yang di luar dari kebiasaan. Adapun *masyaqqah* yang biasa tidak menjadi faktor adanya keringanan.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad al-Gazālī, *al-Mustaṣfā min 'Ilm al-Uṣul* Jil. I (Bairūt: Dār al-Arqam bin Abī al-Arqam, t.th.) h. 236.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Wahbah al-Zuhaifi, *Nazariyyah al-Parūriyyah al-Syar'iyyah; Muqāranah ma'a al-Qānūn al-Wad'ī* (Cet. IV; Dimasy: Dār al-Fikr, 1997), h. 185.

Abū Zahrah menjelaskan bahwa *masyaqqah* bukan sesuatu hal yang menjadi tujuan, karena mencederai tubuh bukan tujuan Islam. Akan tetapi, *masyaqqah* yang di luar kebiasaan sangat dituntut untuk menghindari kemudaratan yang kuat dan mengambil manfaat. Hal tersebut menjadi prioritas agama Islam yang paling tinggi, sebab kemudahan merupakan asas syariat Islam.<sup>6</sup>

Syeikh Aḥmad al-Zarqā menjelaskan mengenai hakikat *masyaqqah* yang mendatangkan kemudahan adalah *masyaqqah* yang lepas darinya pembebanan-pembebanan agama. Adapun *masyaqqah* yang tidak dilepaskan darinya pembebanan seperti *masyaqqah* dalam jihad, rasa sakit hukuman pidana perzinaan serta memerangi pemberontakan, tidak ada pengaruh untuk mendapatkan kemudahan dan keringanan.<sup>7</sup>

'Abdul 'Azīz Muḥammad 'Azzām mengatakan bahwa *masyaqqah* dalam kaidah *al-masyaqqah tajlib al-taisīr* (*masyaqqah* mendatangkan kemudahan) adalah ketetapan-ketetapan hukum yang terdapat kesempitan (*al-ḥaraj*) atas mukalaf yang mencakup jiwa atau harta. Syariat Islam memberikan keringanan atas sesuatu yang terjadi pada mukalaf di bawah kemampuannya tanpa ada rasa kesusahan dan kesempitan. Pandangan tersebut tidak menjadikan seluruh *masyaqqah* menjadi penyebab adanya kemudahan karena pembebanan Allah swt. kepada hamba-Nya mengandung arti melaksanakan *masyaqqah* itu terdapat pada pembebanan hukum yang secara keseluruhan mengandung *masyaqqah*. Misalnya, *masyaqqah* yang

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Muhammad Abū Zahrah, *Usūl al-Fiqh* (al-Qāhirah: Dār al-Fikr al-'Arabī, 2006), h. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Aḥmad bin Muḥammad al-Zarqā, *Syarḥ Qawā'id al-Fiqhiyah* (Cet. II; Dimasyq: Dār al-Qalam, 1997), h. 157.

<sup>8&#</sup>x27;Abdul 'Azīz Muḥammad 'Azzām, al-Qawā'id al-Fiqhiyah (al-Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2005), h. 114.

terdapat dalam berpuasa pada musim kemarau yaitu rasa lapar dan haus yang sangat, mukalaf dituntut untuk melaksanakan *masyaqqah* yang terdapat dalam puasa tersebut.

'Abdul Raḥmān Ibrāhīm al-Kailānī dalam kitabnya *Qawā'id al-Maqāṣid Inda* al-Imām al-Syāṭibī 'Urḍan wa Dirāsatan wa Taḥlīlan menjelaskan hakikat masyaqqah adalah bahwa:

## Maksudnya:

Segala hal yang menyertai mukalaf dalam keadaan sempit yang di luar kebiasaan pada tubuh, jiwa atau harta, baik kesempitan itu segera maupun tertunda.

Beberapa pandangan fukaha tersebut menunjukkan bahwa hakikat masyaqqah adalah segala kesulitan yang bisa mendatangkan keringanan (rukhṣah). Akan tetapi, kesulitan itu harus di luar kebiasaan yang dihadapi mukalaf ketika melaksanakan pembebanan hukum (taklīf) yang diperintahkan oleh Syāri' sehingga mukalaf leluasa dan nyaman ketika melaksanakan pembebanan hukum (taklīf) tersebut.

# B. Kriteria Masyaqqah yang Berpengaruh Mendatangkan Keringanan dalam Hukum Islam

Masyaqqah yang dapat dijadikan hukum bagi dispensasi dan mendatangkan rukhṣah syar i memiliki implikasi nyata dalam penetapan hukum dan fatwa. Penentuan kriteria masyaqqah merupakan satu hal penting yang tidak dapat

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 'Abdul Raḥmān Ibrāhīm al-Kailānī, *Qawā'id al-Maqāṣid 'Inda al-Imām al-Syāṭibī 'Urḍan wa Dirāsatan wa Taḥlīlan* (Dimasyq: Dār al-Fikr, 2000), h. 275.

diremehkan. Kriteria *masyaqqah* tersebut sangat penting diketahui yang subtansinya tidak diterangkan oleh *syāri*.

Fukaha berbeda pandangan dalam menjelaskan kriteria *masyaqqah*. Imam al-Syāṭibī menjelaskan visi pemebabanan hukum (*taklīf*) yang dibebankan *syārī* adalah *taklīf* dengan sesuatu yang masih berada dalam batas kemampuan dan tidak di luar kebiasaan. Namun, ada pembebanan hukum (*taklīf*) yang melebihi sesuatu yang berlaku menurut kebiasaan sebelum pembebanan hukum (*taklīf*) dengan sesuatu yang bertentangan dengan keinginan hawa nafsu. Inilah makna yang ditetapkan dari berbagai bentuk kesukaran karena pembebanan hukum dengan beragam *masyaqqah* di dalamnya mengeluarkan manusia dari hawa nafsunya. Menentang hawa nafsu merupakan sesuatu yang sukar dan berat. <sup>10</sup>

Imam al-Syāṭibi merumuskan kaidah:

Maksudnya:

Sesungguhnya  $Sy\bar{a}ri$  tidak bermaksud memberikan pembebanan hukum ( $tak\bar{l}if$ ) dengan menetapkan masyaqqah yang terkandung di dalam perbuatan tersebut.

Tujuan *Syāri*' dalam membebani manusia dengan berbagai bentuk pemebabanan hukum (*taklīf*) bukanlah *masyaqqah* itu sendiri, melainkan ada sisi kemaslahatan di balik *masyaqqah* itu yang dikembalikan kepada kemaslahatan dan kepentingan mukalaf.<sup>12</sup> Menurut Imam al-Syāṭibī, apabila *masyaqqah* itu sudah menjadi kebiasaan bukan lagi sebuah *masyaqqah* dan tidak dianggap sebagai bentuk

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Al-Syātibī, op. cit., h. 102-103.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>*Ibid.*, h. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>*Ibid.* h. 106.

kesukaran yang mendatangkan keringanan. Bentuk *masyaqqah* tersebut bersifat alamiah dan sesuai hukum alam.

Imam al-Syāṭibī merumuskan kaidah terkait *masyaqqah* yang ada pada perbuatan-perbuatan:

## Maksudnya:

Tidak boleh bagi mukalaf memaksudkan *masyaqqah* pada pembebanan hukum (*taklif*) dengan mengharap pahala yang lebih besar, tetapi bagi mukalaf melaksanakan suatu perbuatan dengan mengharap pahala yang besar karena besar pula *masyaqqah*nya.

Imam al-Syāṭibī menginginkan agar mukalaf menghindari *masyaqqah* pada saat melaksanakan pemebabanan hukum (*taklīf*). Dengan demikian, tujuan *Syāri* 'bukan memasukkan *masyaqqah*, tetapi yang dimaksudkan mendatangkan kemaslahatan atau menghindari kemafsadatan.

Imam al-Syāṭibī mengatakan bahwa *masyaqqah* karena melawan hawa nafsu tidak ada keringanan (*rukhṣah*). *Masyaqqah* hakiki yang dapat mendatangkan *rukhṣah*. <sup>14</sup> *Masyaqqah* yang bersifat perkiraan bukan merupakan penyebab untuk mendatangkan keringanan dan kemudahan.

Imām al-Syāṭibī menjelaskan bahwa *masyaqqah* yang menjadi rutinitas atau kebiasaan (*mu'tādah*) tidak hanya berada pada satu tingkatan saja, tetapi bersifat relatif berbeda antara satu orang dengan orang lainnya dan dari suatu perbuatan dengan perbuatan lainnya. *Masyaqqah* dalam pelaksanaan dua rakaat salat fajar (duha) berbeda tingkat *masyaqqah* dengan dua rakaat salat subuh, *masyaqqah* salat

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>*Ibid.*, h. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>*Ibid.*, h. 131.

berbeda dengan *masyaqqah* puasa, *masyaqqah* puasa tidak sama dengan *masyaqqah* haji dan *masyaqqah* ibadah-ibadah tersebut berbeda tingkat *masyaqqah* dengan jihad serta masih banyak lagi perbuatan-perbuatan pada pembebanan hukum (*taklif*). Akan tetapi, setiap perbuatan mengandung *masyaqqah* biasa yang dapat disejajarkan dengan bentuk *masyaqqah* sejenis dengan perbuatan yang rutin. Tidak keluar dari batas kebiasaan secara umum. Perbuatan rutin yang mengandung *masyaqqah* tersebut tidak berjalan secara serentak yang menuntut satu pola pada segala waktu, tempat dan segala kondisi. 15

Pandangan Imam al-Syāṭibi tersebut menghasilkan pernyataan bahwa masyaqqah dalam suatu perbuatan mengandung tiga ambang batas yakni tertinggi dan terendah serta moderat (wāsiṭah). Apabila masyaqqah melebihi ambang batas tertinggi, berarti keluar dari batas kebiasaan (mu'tād) sekalipun hal itu tidak secara langsung mengeluarkannya dari ambang kebiasaan. Apabila masyaqqah kurang dari batasan terendah, berarti tidak ada masyaqqah yang dihubungkan pada perbuatan. Batas moderat adalah masyaqqah yang berlaku secara umum dan terbanyak. 16

Bentuk *masyaqqah* yang dianggap oleh masyarakat awam keluar dari kebiasaan belum tentu dianggap demikian oleh orang yang mengetahui alur kebiasaan. *Masyaqqah* yang tidak keluar dari batas kebiasaan, *Syāri* tidak perlu menghilangkan *masyaqqah* tersebut, tidak perlu ada *rukhṣah* di dalamnya, meskipun terkadang ada unsur kesamaan yang menjadi perbedaan pendapat.<sup>17</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>*Ibid.*, h. 133-134.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>*Ibid.*, h. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Ibid.

'Izz al-Dīn bin 'Abdul Salām membagi *masyaqqah* yang mempunyai implikasi untuk mendatangkan keringanan kepada dua bagian. *Pertama, masyaqqah* yang tidak dapat lepas dari ibadah pada umumnya. <sup>18</sup> Maksudnya pelaksanaan ibadah tidak mungkin terjadi tanpa disertai adanya *masyaqqah* tersebut.

Misalnya, *masyaqqah* pada waktu berwudu dan mandi karena air yang sifatnya dingin, *masyaqqah* mendirikan salat pada waktu panas dan dingin, *masyaqqah* berpuasa karena panasnya sepanjang hari dan waktunya yang panjang, *masyaqqah* perjalanan haji yang tidak dapat lepas dari niat menunaikan haji, *masyaqqah* jihad, *masyaqqah* berijtihad dalam menuntut dan mencari ilmu, *masyaqqah* penerapan sanksi pidana seperti rajam pada pezina dan *masyaqqah* yang terdapat untuk menyeru kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran. Segala bentuk *masyaqqah* pada contoh tersebut, tidak mempunyai implikasi atau efek terhadap ketentuan hukum untuk menggugurkan kewajiban dan ketaatan. Jika terdapat implikasi hukum, kemaslahatan dan bentuk ketaatan dalam seluruh ibadah akan sirna. Dengan demikian, sirna pula ganjaran pahala dari pelaksanaan ibadah-ibadah tersebut.<sup>19</sup>

Kedua, masyaqqah yang dapat terlepas dari ibadah secara umum.<sup>20</sup> Kondisi umum ibadah dapat dilakukan tanpa disertai faktor masyaqqah tersebut. Secara umum, ibadah itu disertai oleh tiga macam masyaqqah,<sup>21</sup> yaitu:

<sup>18</sup>'Izz al-Din 'Abdul 'Aziz bin 'Abdul Salām, *al-Qawā'id al-Kubrā al-Mausūm bi Qawā'id al-Aḥkām fī Iṣlāḥ al-Anām*, Jūz II (Cet. I; Dimasy: Dār al-Qalam, 2000), h. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>*Ibid.*, h. 13-14.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>*Ibid.*, h. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Al-Zuhaili, op. cit., h, 190, 'Izz al-Din, loc. cit.

- 1. *Masyaqqah 'azīmah fādiḥah* (*masyaqqah* yang sangat berat), seperti *masyaqqah* yang berupa kekhawatiran terhadap keselamatan jiwa, anggota tubuh atau fungsinya. *Masyaqqah* seperti itu, wajib ada keringanan bagi manusia secara pasti karena memelihara jiwa dan anggota tubuh demi menjalankan kemaslahatan dunia dan akhirat itu lebih utama daripada menghadapkannya kepada kemudaratan yang disebabkan oleh satu ibadah atau beberapa ibadah. Jika seseorang hendak mengerjakan haji yang tidak ada jalan kecuali dengan menempuh jalur laut, sedangkan pada umumnya yang menempuh jalur laut tersebut jarang sampai di tujuan, ketika itu haji menjadi tidak wajib.
- 2. *Masyaqqah khafifah* (*masyaqqah* ringan), seperti rasa sakit pada jari jemari yang dapat ditahan, pusing di kepala, tempramen yang kurang seimbang (labil) atau penyakit ringan lainnya. *Masyaqqah* tersebut tidak ada pengaruhnya dan tidak diperhitungkan.<sup>22</sup> Realisasi kemaslahatan ibadah lebih utama daripada menghindari *masyaqqah* seperti itu. Ibadah lebih penting dan mulia, *masyaqqah* yang dihadapi ringan.
- 3. *Masyaqqah mutawassiṭah*, yaitu *masyaqqah* yang berada di antara yang berat dan ringan. Batasan *masyaqqah* tersebut adalah apabila lebih dekat dengan yang berat, wajib ada keringanan (*rukhṣah*). Namun, apabila lebih dekat dengan yang ringan, tidak ada keringanan (*rukhṣah*). Seperti demam ringan, sakit gigi dan semua hal itu tergantung perkiraan seseorang (mukalaf).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Menurut mazhab Zāhirī bahwa *masyaqqah* ringan dianggap, diperhitungkan dan menimbulkan efek pada keringanan hukum. Lihat 'Abdul 'Azīz Muḥammad 'Azzām, *al-Madkhal fī al-Qawā'id al-Fiqhiyyah wa Asaruhā fī al-Aḥkām al-Syari'yyah*, terj. Wahyu Setiawan, *Qawa'id Fiqhiyyah* (Cet. II: Jakarta: Amzah, 2009), h. 60.

Masyaqqah mutawassiṭah adalah bentuk masyaqqah yang terletak di antara dua masyaqqah tanpa mendekati salah satunya. Dengan demikian, dilakukan proses penguatan (tarjīḥ) berdasarkan qarīnah jika memungkinkan. Namun, jika tidak dapat dilakukan proses tarjīḥ, dilakukan tawaqquf.<sup>23</sup>

Usāmah al-Ṣallābī menjelaskan bahwa terdapat perbedaan *masyaqqah* yang menyertai ibadah karena berbedanya tingkat ibadah tersebut. Untuk mengetahui hal tersebut, dikembalikan antara kemudaratan yang dihasilkan oleh *masyaqqah* dan manfaat perbuatan yang dihasilkan dari *masyaqqah* itu.<sup>24</sup> Setiap jenis ibadah memiliki derajat *masyaqqah* yang berbeda antara satu dengan yang lainnya. *Syara* tidak memberikan keringanan kecuali pada *masyaqqah* yang kuat. *Masyaqqah* yang terdapat pada ibadah yang mendapat perhatian utama, jika sangat berat diberikan syarat keringanan kecuali jika *masyaqqah* itu berulang-ulang. Ibadah yang kurang tinggi tingkatannya, syarat untuk mendapatkan keringanan hanya membutuhkan bentuk *masyaqqah* yang ringan pula.

Beberapa *masyaqqah* tersebut tidak secara khusus berlaku pada bidang ibadah saja, tetapi juga berlaku pada bidang muamalah. Seperti adanya *garar* dalam jual beli.<sup>25</sup> Ada tiga jenis dalam bidang muamalah, yaitu:

- 1. Uzur sukar menghindarinya, seperti menjual *fustuq* (*pistachio*), *bundūq* (*hazelnut*), delima dan semangka, hal tersebut dimaafkan.
- 2. Uzur yang tidak sukar menghindarinya, hal itu tidak dimaafkan.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Usāmah Muḥammad al-Ṣallābī, *al-Rukhaṣ al-Syarʻiyyah; Aḥkāmuhā wa Ḍawābiṭuhā* (Iskandariyyah: Dār al-Īmān, 2002), h. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Izz al-Dīn, *op. cit.*, h. 15.

3. Uzur yang berada di antara dua tingkatan tersebut. Tingkatan tersebut mendapat perselisihan para ulama. Ada ulama yang memasukkannya ke dalam kelompok *masyaqqah* besar, ada pula yang memasukkannya ke dalam kelompok *masyaqqah* ringan. Kadang-kadang *garar* yang terkandung dalam jual beli seperti itu tidak dimaafkan sekalipun *garan*nya besar, menurut pendapat yang sahih di kalangan Syāfi'iyah. Seperti menjual kelapa muda di dalam kulitnya. Kadang-kadang tingkatan *masyaqqah* ringan karena terkait kebutuhan untuk menjualnya, pendapat yang paling sahih adalah dibolehkannya jual beli seperti itu. <sup>26</sup>

Menurut ulama Syiah, kriteria *masyaqqah* yang mendatangkan keringanan adalah *masyaqqah* yang diwaspadai, dijauhi dan tidak dikerjakan oleh orang-orang yang berpikiran sehat (*al-ʻuqalāʾ*) sebagai bentuk implementasi prinsip baik dan buruk menurut akal (*al-taḥsīn wa al-taqbīḥ al-ʻaqliyyīn*) yang dipegang oleh ulama Syiah. Pendapat tersebut diambil dari pernyataan salah seorang ulama Syiah, al-Burujardī. Al-Burujardī mengklasifikasikan perbuatan menjadi perbuatan yang sesuai dengan kemampuan mukalaf dan yang di luar kemampuannya.<sup>27</sup>

Al-Burujardi menjelaskan bahwa perbuatan yang di luar batas kemampuan mukalaf, tidak dapat dibebankan. Sebab hal itu termasuk pembebanan hukum (*taklif*) di luar batas kemampuan. Perbuatan yang sesuai kemampuan mukalaf menjadi dua macam yaitu perbuatan yang tidak mengandung *masyaqqah* dan yang mengandung *masyaqqah*. Perbuatan yang tidak mengandung *masyaqqah* tidak dipermasalahkan keabsahan pembebanannya. Perbuatan yang mengandung

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>*Ibid.*, h. 15-16.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Azzām, *al-Madkhal*, h. 69.

masyaqqah terbagi menjadi dua macam. Pertama, perbuatan yang mampu ditanggung menurut kebiasaan, dilakukan oleh orang-orang berakal dan dihindarinya. Perbuatan ber-masyaqqah tersebut boleh dibebankan, bahkan sebagian besar pembebanan hukum (taklif) masuk dalam kategori itu. Kedua, perbuatan yang dihindari, dijauhi dan tidak dilaksanakan oleh orang yang berakal. Perbuatan bermasyaqqah seperti itu tidak boleh dijadikan beban hukum (taklif), terlepas dari perbuatan itu menimbulkan ketidakteraturan tatanan kehidupan di dunia atau tidak. Dengan demikian, tidak ada perbedaan antara efek negatif yang muncul dalam bentuk masyaqqah dan mudarat jasmani sebagai faktor tambahan masyaqqah. Tampak dari pandangan Syiah tersebut terlalu memaksakan masyaqqah yang seolaholah hanya berlaku bagi orang-orang yang berpikir (al-'uqala') saja, padahal pembebanan hukum (taklif) itu ditetapkan oleh Syāri' kepada mukalaf tanpa ada perbedaan kecuali orang-orang tertentu.

## C. Alasan Pemberian Kemudahan dalam Hukum Islam

Beberapa alasan pemberian kemudahan dalam hukum Islam yang dirumuskan oleh fukaha adalah sebagai berikut: <sup>29</sup> AS ISLAM NEGER

## 1. Perjalanan (safar)

## a. Memaknai safar

Safar bentuk jamaknya al-asfār menurut pengartian etimologi bermakna menempuh jarak (qaṭ'u al-masāfah).<sup>30</sup> Menurut pengartian terminologi, safar berarti meninggalkan suatu tempat dengan tujuan melakukan perjalanan menuju suatu

<sup>29</sup>'Abdul Wahhāb Khallāf, *'Ilm Uṣūl al-Fiqh* (al-Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2003), h. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Ibn Manzūr, *Lisān al-'Arab* (al-Qāhirah: Dār al-Ma'arif, t.th.), h. 2025.

tempat yang jarak antara tempat bertolak dan yang dituju sejauh tiga hari dengan berjalan kaki, dengan menunggangi unta, diperkirakan 20 jam lewat 20 menit atau 86 km menurut ulama Ḥanafī dan 89 km menurut ulama Syāfī'iyah. Dengan demikian, jarak dan waktu yang ditempuh oleh orang yang melakukan perjalanan pada zaman modern tetap ada keringanan, sekalipun jarak dan waktu yang ditempuh hanya beberapa jam saja dengan menggunakan berbagai sarana transportasi modern.

## b. Dalil *safar*

Firman Allah swt. dalam QS al-Bagarah/2:184:

أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ ۚ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ۚ وَعَلَى ٱلَّذِينَ لَيُطِيقُونَهُ وَ فَدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ۗ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ ۚ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ ۖ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ لَكُمْ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونَ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُولَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

## Terjemahnya:

(Yaitu) dalam beberapa hari yang tertentu. maka barang siapa di antara kamu ada yang sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka), maka (wajiblah baginya berpuasa) sebanyak hari yang ditinggalkan itu pada hari-hari yang lain. Dan wajib bagi orang-orang yang berat menjalankannya (jika mereka tidak berpuasa) membayar fidyah, (yaitu): memberi makan seorang miskin. Barang siapa yang dengan kerelaan hati mengerjakan kebajikan, maka itulah yang lebih baik baginya. dan berpuasa lebih baik bagimu jika kamu mengetahui. 32

Ayat tersebut menjelaskan bahwa *Syāri* memberikan keringanan (*rukhṣah*) kepada orang yang melakukan perjalanan (*musāfir*) dengan membolehkannya berbuka puasa Ramadan dengan kewajiban mengganti puasa tersebut pada hari di luar bulan Ramadan.

Firman Allah swt. dalam QS al-Nisā'/4:101:

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Al-Zuhaili, op. cit., h. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahnya* (Jakarta: J-ART, 2004), h. 29.

## Terjemahnya:

Dan apabila kamu bepergian di muka bumi, maka tidaklah mengapa kamu menqasar sembahyang(mu), jika kamu takut diserang orang-orang kafir. Sesungguhnya orang-orang kafir itu adalah musuh yang nyata bagimu.<sup>33</sup>

Ayat tersebut menjelaskan bahwa Allah swt. menghilangkan kesempitan dan rasa berdosa bagi orang yang mengqasar salat fardu yang berjumlah empat rakaat dalam perjalanan.

## c. Pendapat fukaha tentang safar sebagai faktor peringan

Terdapat perbedaan di kalangan fukaha mazhab berkaitan masalah tersebut, yaitu sebagai berikut:

Pendapat jumhur<sup>34</sup>menyatakan bahwa tidak dibolehkan menggunakan *rukhṣah* dengan alasan *safar* jika jarak tempuh perjalanan tersebut di bawah empat *barīd*<sup>35</sup>. Waktu jarak tempuh tersebut diperkirakan dua hari tanpa malam atau satu hari satu malam jika menggunakan unta.<sup>36</sup>

Pendapat Ḥanafiyah menyatakan tidak dibolehkan mengambil *rukhṣah* dalam perjalanan kecuali jika berjarak tempuh lebih tiga hari dengan menggunakan unta dan jalan kaki. Jarak tersebut adalah 24 *farsakh* dengan asusmsi bahwa unta perhari dapat menempuh delapan *farsakh*.<sup>37</sup>

 $^{34}$ Jumhur yang dimaksud adalah mayoritas fukaha dari kalangan mazhab Mālikī, Syāfi'ī dan Ahmad bin Hanbal.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> *Ibid* h 95

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Satu *barīd* sama dengan empat *farsakh*, satu *farsakh* sejauh tiga mil. Jadi, jarak tempuhnya adalah 48 mil atau 77 km.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Muḥammad bin Qudāmah, *al-Mugnīi* Jūz II (Cet. III; Riyāḍ: Dār 'Alam al-Kutub, 1997), h. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Azzām. *al-Madkhal*. h. 101.

Pendapat Ibnu Ḥazm menyatakan bahwa jarak tempuh suatu perjalanan yang dibolehkan mengambil *rukhṣah* minimal satu mil.<sup>38</sup> Kalangan Ḥahiriyah kecuali Ibnu Ḥazm menyatakan bahwa boleh menerapkan hukum *rukhṣah* dalam segala bentuk perjalanan tanpa membedakan perjalanan panjang, sedang maupun pendek.<sup>39</sup>

Tampak dari beberapa pendapat tersebut, kalangan jumhur merupakan pandangan yang memberikan implementasi kehati-hatian. Dengan demikian, pendapat yang terkuat adalah pendapat jumhur yang menyatakan diperbolehkan mengambil *rukhsah* dalam perjalanan adalah 48 mil (77) km.

Allah swt. memberikan keringanan bagi musafir, seperti mengqasar salat yang asalnya empat rakaat menjadi dua rakaat, menjamak salat lohor dan asar atau magrib dan isya.

Sebuah artikel<sup>40</sup> yang dipaparkan oleh Yūsuf al-Qaraḍāwi dalam kitabnya al-*Ijtihād al-Muʻaṣir baina al-Indibāṭ wa al-Infirāṭ* menyebutkan bahwa bepergian (*safar*) pada masa sekarang ini, tidak sama dengan bepergian (*safar*) pada empat belas abad yang lalu. Sesungguhnya hal-hal yang menyebabkan ditetapkannya hukum salat bagi musafir itu tidak ada lagi pada zaman sekarang ini. Apabila diterapkan kaidah-kaidah usuliyah yang dicetuskan oleh ulama-ulama terdahulu, di antaranya adalah hukum Islam itu selalu berkisar dan mengacu kepada sebabnya,

MAKASSAR

 $<sup>^{38}</sup> Ab\bar{u}$  Muḥammad 'Alī bin Aḥmad bin Sa'id bin Ḥazm, al-Muḥalla Juz V (al-Qāhirah: Maktabah al-Turās, 2005), h, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Abū al-Walid Muḥammad bin Aḥmad bin Rusyd, *Bidāyat al-Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid* Juz I (Semarang: Toha Putra, t.th), h. 121-122.

 $<sup>^{\</sup>rm 40}$ Artikel tesebut ditulis oleh salah seorang peserta Seminar Pemikiran Islam XVII yang diselenggarakan di Aljazair.

baik ada maupun tidak adanya (*al-ḥukm yadūr maʻa ʻillatihi wujūdan wa ʻadaman*).<sup>41</sup> Pandangan tersebut menyimpulkan bahwa sebab mendapat keringanan mengqasar dan menjamak salat dewasa ini tidak muncul lagi penyebabnya kepada musafir dengan kecanggihan alat teknologi. Masalah seperti itu merupakan hal-hal yang memerlukan ijtihad dengan cara memberikan motivasi untuk bersikap komitmen.

Yūsuf al-Qaraḍāwi mengkritik argumen tersebut dengan menjelaskan bahwa penulis artikel tersebut menggunakan dalil yang menjadi bumerang bagi pendapatnya dan merusak pemikirannya. Penulis tersebut menuturkan kaidah-kaidah pokok yang dicetuskan oleh ulama-ulama terdahulu tersebut selalu mengacu kepada sebab atau ilatnya, hukum itu senantiasa mengacu pada ilatnya, baik ada maupun tidak. Kaidah tersebut memang benar, sebab hukum itu tidak mengacu kepada sebab atau ilatnya tidak mengacu kepada hikmahnya. Ilat adalah sifat (deskripsi) yang tampak, tetap (statis), dibatasi dan didefenisikan oleh setiap mukalaf. Hikmah adalah sesuatu yang sifatnya yang tidak tetap. 42

Analisa dari bepergian (*safar*) ditemukan bahwa hikmah disyariatkannya *rukhṣah* adalah karena adanya *masyaqqah*. *Masyaqqah* tersebut sekiranya dijadikan ketetapan hukum, banyak ditemukan di antara manusia ada yang sanggup memikul *masyaqqah* yang amat berat dengan mencurahkan segala tenaga dan kemampuan yang dimilikinya, sehingga tidak lagi mengambil *rukhṣah*. Pada saat yang berbeda, ada manusia yang mengaku mendapatkan *masyaqqah* padahal hanya memerlukan tenaga sedikit.<sup>43</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Yūsuf al-Qaraḍāwī, *al-Ijtihād al-Muʻaṣir baina al-Indibāṭ wa al-Infīrāṭ*, terj. Abu Barzani, *Ijtihad Kontemporer; Kode Etik dan Berbagai Penyimpangan* (Cet. I; Surabaya: Risalah Gusti, 1995), h. 105.

<sup>42</sup> *Ibid.*, h.106.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> *Ibid.* 

Dengan demikian, para fukaha menganalisa nas-nas yang ada. Fukaha berkesimpulan bahwa nas-nas tersebut mengandung hukum atas dasar ilat atau sebab-sebabnya yang lahir. Oleh karena itu, sebab atau ilat diberlakukannya *rukhṣah* dalam bepergian (*safar*) menurut Yūsuf al-Qaraḍāwī adalah bepergian (*safar*) itu sendiri, bukan *masyaqqah* yang timbul diakibatkan bepergian. *Masyaqqah* itu merupakan hikmah yang mendorong disyariatkannya *rukhṣah*.

Namun, pandangan Yūsuf al-Qaraḍāwī tersebut tampak tidak mengikuti perkembangan zaman yang semakin berkembang. Kebanyakan manusia yang seringkali melakukan aktivitas bepergian (*safar*) seperti para dosen, pebisnis, pejabat negara dan lain sebagainya dengan teknologi dan fasilitas yang memadai sehingga tidak perlu lagi untuk mengambil *rukhṣah* karena *masyaqqah* yang dihadapinya tidak mencapai derajat yang menyulitkan jiwa.

Realitas yang berkembang dewasa ini, dengan fasilitas-fasilitas umum yang ada seperti mall yang terdapat di berbagai kota besar. Kebanyakan manusia (umumnya mukalaf) masih mengabaikan perintah-perintah Allah swt., dengan tidak lagi melaksanakan ibadah salat pada waktunya dengan alasan tertentu. Padahal, fasilitas-fasilitas tersebut menyiapkan sarana untuk tidak mengabaikan perintah Allah swt. tersebut seperti adanya mesjid atau musalla yang disiapkan oleh pemilik atau pengelola fasilitas itu. *Masyaqqah* yang dihadapi mukalaf dalam hal itu tidak dianggap sebagai *masyaqqah* yang bisa mendatangkan kemudahan maupun keringanan.

## 2. Sakit (al-marad)

Sakit merupakan salah satu alasan (*'uzr syar'ī*) yang dijadikan sebagai sebab pemberian keringanan dari mukalaf. Sakit adalah kondisi tidak normal pada tubuh

seseorang yang dapat menimbulkan tidak berfungsinya atau terganggunya organ tubuh. 44 Sakit menjadi salah satu penyebab ketidakberdayaan mukalaf, ditetapkanlah ketentuan-ketentuan *syara* berupa hukum-hukum yang meringankan bagi orang sakit yang disesuaikan dengan kondisi pada waktu sehatnya terutama dalam masalah ibadah. Fukaha menyebutkan banyak sekali keringanan yang diberikan *Syāri* karena alasan sakit kepada mukalaf dalam menjalankan ibadah.

## Keringanan bertayammum akibat sakit

Tayammum menurut etimologi bermakna niat, maksud atau tujuan (*al-qaṣd*). Menurut terminologi berarti berniat bersuci dengan debu dengan membasuh wajah dan kedua tangan dengan niat melaksanakan salat atau semacamnya. Tayammum disyariatkan ketika ada *masyaqqah* dalam penggunaan air seperti khawatir terhadap kerusakan jiwa atau anggota tubuh, bertambah penyakit atau memperlambat kesembuhan dari suatu penyakit.

Allah swt. berfirman dalam QS al-Mā'idah/5: 6:

يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ الْإِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَٱغۡسِلُواْ وُجُوهَكُمۡ وَأَیْدِیَکُمۡ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمۡسَحُواْ بِرُءُوسِکُمۡ وَأَرْجُلَكُمۡ إِلَى ٱلْكَعۡبَیۡنِ ۚ وَإِن كُنتُمۡ جُنُبًا فَٱطَّهۡرُواْ ۚ وَإِن كُنتُم مَّرْضَیۤ أَوۡ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوۡ جَآءَ أَرۡجُلُكُمۡ وَأَرْجُلَكُمۡ إِلَى ٱلْكَعۡبَیۡنِ ۚ وَإِن كُنتُم جُنُبًا فَٱطَّهۡرُواْ ۚ وَإِن كُنتُم مَّرْضَیۤ أَوْ عَلَیٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِن الْغَآبِطِ أَوْ لَمَسۡتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَلَمۡ تَجَدُواْ مَآءً فَتَیَمَّمُواْ صَعِیدًا طَیّبًا فَٱمۡسَحُوا بِوُجُوهِکُمۡ وَلِیْتِم بِوَجُوهِکُمۡ وَلَیْتِم بِوَحُوهِکُمۡ وَلِیْتِم بِوَحُوهِکُمۡ وَلِیْتِم بِوَالِهُ وَلَا لَهُ لِیَجْعَلَ عَلَیْکُم مِّنَ حَرَجٍ وَلَاکِن یُرِیدُ لِیُطَهِّرَکُمۡ وَلِیْتِم بِعُمۡتَهُ وَلِیْتِم بَعْدُ عَلَیْکُم لَعَلَیکُم لَعَلَعُلِیکُم لَعَلَیکُم لَعُلِیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلِیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلِیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیْسُوا لَعَلَیْ لَعَلَیْ لَعَلَیْتُیمُ لَعُلِیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلِیکُم لَعَلِیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلِیکُم لَعَلَیکُم لَعَلِیکُم لَعَلَیکُم لَعَلَیکُم لَعَلِیکُم لِعَلَیکُم لَعِلَیکُم لِعَلِیکُم لِعَلَیکُم لَعَلِیکُم لَعَلِیکُم لَعَلَیکُم لِعَلَیکُم لَعَلِیکُم لِعَلِیکُم لَعَلَیکُم لَعَلِیکُم لِعَلَیکُم لِعَلِیکُم لِعَلَیکُم لِعَلَیکُم لِعَلَیکُم لَعَلِیکُم لِعَلَیکُم لِعَلَیکُم لِعَلِیکُم لِعِلَیکُم لِعَلِیکُم لِعَلِیکُم لِعَلِیکُم لِعَلِیکُم لِعَلِیکُم لِعَلِیکُم لِعِنِعِلَیکُم لِعَلَیکُم لِعَلِیکُم لِعِنْ لَعَلِیکُم لِعِنْ لِعَلِیک

## Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan salat, maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan (basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki, dan jika kamu junub, maka mandilah, dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali dari

<sup>44</sup>Al-Zuhaifi, op. cit., h. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Sayyid Sābiq, *Fiqh al-Sunnah* Jil. I (Cet. IV; t.tp. Dār al-Fikr, 1983), h. 66.

tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, lalu kamu tidak memperoleh air, maka bertayammumlah dengan tanah yang baik (bersih); sapulah mukamu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur. 46

Ayat tersebut menunjukkan bahwa apabila seseorang yang melaksanakan salat sakit, dibolehkan untuk bertayammum dengan debu atau tanah. Caranya dengan membasuh wajah dan kedua tangan dengan debu tersebut.

Fukaha dari berbagai mazhab berbeda pendapat mengenai penyakit yang membolehkan seseorang berpindah dari penggunaan air ke tayammum dengan debu. Pendapat tersebut antara lain:

Pertama, pendapat jumhur<sup>47</sup> menyatakan bahwa apabila penggunaan air bagi orang yang sakit dikhawatirkan dapat memperparah penyakit atau menunda kesembuhan, dibolehkan tayammum dengan debu sebagai ganti dari penggunaan air dalam wudu dan mandi. Hal tersebut dapat diketahui melalui adat kebiasaan atau petunjuk dokter ahli. Mazhab Mālikī menambahkan bahwa tayammum dibolehkan apabila penggunaan air dikhawatirkan akan menimbulkan sakit flu, demam dan sebagainya. Mazhab Ḥanbali juga menambahkan bahwa tayammum diperbolehkan bagi orang yang khawatir terkena sesuatu yang buruk atau rasa sakit yang tidak tertahankan.<sup>48</sup>

*Kedua*, pendapat kalangan Syāfi'iyah menyatakan bahwa tayammum dibolehkan jika orang sakit khawatir kalau penggunaan air menghilangkan atau melemahkan kinerja anggota tubuh, seperti lemah penglihatan atau penciuman. Dua

\_

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Jumhur yang dimaksudkan adalah kalangan Hanafi, Maliki dan Hanbali.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Azzām, *al-Madkhal*, h. 128.

kondisi tersebut, dibolehkan menggunakan untuk kepentingan bersuci, baik sebagai wudu maupun mandi. Jika penggunaan air dikhawatirkan memperlambat proses penyembuhan atau mengakibatkan bekas yang buruk (*al-syaiunu al-fāhisy*<sup>49</sup>) pada anggota tubuh bagian luar, pendapat paling unggul dari dua pendapat Imam Syāfi'i adalah tayammum dalam situasi itu dibolehkan. Namun, jika masalah yang diakibatkan pemakaian air tidak terlalu buruk atau hanya berakibat buruk pada anggota tubuh bagian dalam (yang tidak terlihat), tayammum tidak diperbolehkan.<sup>50</sup>

Beberapa pandangan tersebut, tampak pendapat yang terkuat adalah pendapat kalangan mazhab Ḥanbali yang menyatakan bahwa tayammum diperbolehkan bagi orang yang khawatir terkena sesuatu yang buruk atau rasa sakit yang tidak tertahankan. Tayammum disyariatkan untuk menghilangkan *masyaqqah* bagi orang sakit. Termasuk dalam kondisi tersebut adalah *masyaqqah* dan masalah yang terjadi akibat penggunaan air dalam bersuci.

Bentuk-bentuk keringanan lainnya bagi orang sakit adalah kebolehan salat duduk saat menjalankan salat wajib dan khutbah jumat, berbaring maupun isyarat dalam salat, menjamak dua salat, meninggalkan salat jumat, berbuka puasa pada bulan Ramadan, tidak berpuasa bagi orang tua renta dengan membayar *fidyah*, penggantian kewajiban puasa menjadi pemberian makan fakir miskin dalam kafarat, perwakilan dalam haji dan melontar jumrah, kebolehan melanggar larangan-larangan

<sup>49</sup>*Al-Syainu* adalah bekas dan dampak buruk yang tidak disenangi berupa perubahan warna dan keriput kulit, lubang pori-pori membesar dan jaringan zat dasar atau anat bertambah. Sedangkan *al-syain al-fāhisy* seperti bintik-bintik hitam yang terlihat pada anggaota tubuh pada saat menjalankan aktivitas. Bintik tersebut tampak dan tidak dapat ditutupi.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Syams al-Din Muḥammad bin Muḥammad al-Khaṭib al-Syarbini, Mugni al-Muḥtāj ilā Ma'rifah Ma'ānī Alfāz al-Minhāj Jil. I (al-Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2006), h. 241-243.

berihram dengan konsekuensi membayar *fidyah* serta kebolehan seorang dokter melihat bagian aurat bahkan kemaluan sekalipun.<sup>51</sup>

## Sakit Jelang Kematian

Fukaha menjelaskan bahwa sakit menjelang kematian (*maraḍ al-maut*) adalah sakit yang memenuhi dua hal, yaitu; *Pertama*, umumnya menimbulkan kematian, hal itu berdasarkan pada statistik medis dan para pakar kedokteran. *Kedua*, berhubungan dengan kematian, baik kematian itu terjadi karena sakit atau karena penyebab lain di luar sakit tersebut seperti terbunuh, tenggelam, kecelakaan lalu lintas atau kebakaran.<sup>52</sup>

Apabila seseorang yang sakit menjelang kematian itu tidak berhutang, *Syāri* 'menetapkan pembatasan terhadap berbagai bantuan sosial seperti hibah, wakaf, wasiat dan sedekah. Sesuatu yang disumbangkan penderita dalam kondisi tersebut masih dalam batas sepertiga dari total peninggalannya. <sup>53</sup> Bantuan sosial yang diberikan dalam kondisi tersebut kepada ahli warisnya tidak dapat dilaksanakan kecuali dengan persetujuan ahli waris lainnya.

Apabila orang sakit itu memiliki hutang lebih dahulu dilakukan pelunasan hutang sebelum pelaksanaan yang lainnya. Jika nilai hutangnya menghabisi keseluruhan harta warisan, fukaha menetapkan pembatasan total atas dirinya untuk melakukan segala bentuk aktivitas kebendaan, meskipun berupa transaksi jual beli sesama kerabat kecuali atas persetujuan orang-orang yang memiliki piutang pada yang bersangkutan dalam rangka menjaga hak-haknya.<sup>54</sup>

ioia.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Azzām, *al-Madkhal*, h. 130., al-Zuhaili, *op. cit.*, h. 127-128.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Ibid.

<sup>53&#</sup>x27; Azzām, al-Madkhal, h. 132., al-Zuhaifi, loc. cit..

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Azzām, *al-Madkhal*, h. 133., al-Zuhailī, *op. cit.*, h. 129.

Pelunasan hutang bagi orang yang meninggal harus dibayarkan demi sikap kehati-hatian terhadap segala hutang-hutangnya, baik hutang kepada Allah swt. maupun terhadap sesama manusia.

## 3. Paksaan (ikrāh)

## a. Memaknai paksaan (*ikrāh*)

Ikrāh menurut pengartian etimologi berarti membebankan orang lain agar melakukan sesuatu yang tidak diinginkan. Menurut pengartian terminologi, fukaha mazhab berbeda pandangan. Kalangan Ḥanafiyah mendefinisikan ikrāh adalah menekan orang lain dengan suatu perintah dengan ancaman sesuai keinginan orang yang memberikan tekanan tanpa kerelaannya. Kalangan Syāfi'iyah menjelaskan ikrāh dengan mendorong orang lain untuk melakukan sesuatu yang tidak disenanginya serta tidak ada pilihan selain melakukannya. Fukaha Ḥanābilah mendefinisikan ikrāh adalah orang yang dipaksa dengan memberikan sesuatu berupa ancaman seperti memukul, penahanan, mengambil hartanya dan yang serupa dengan itu. Reference serupa dengan itu.

Beberapa makna tersebut menjelaskan bahwa *ikrāh* adalah membebankan orang lain agar melakukan sesuatu yang dibencinya dan tidak dilakukannya jika dalam keadaan tidak ditekan. *Ikrāh* tersebut sudah dianggap cukup apabila dipaksa dengan dugaan keras terjadinya sesuatu yang diancamkan kepadanya berupa

<sup>55,</sup> Azzām, al-Madkhal, h. 134., al-Zuhaili, op. cit., h. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Al-Sallābi, op. cit., h. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>*Ibid.* 

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Ibid.

pemukulan, pengurungan dan diambil hartanya yang dapat membawa mudarat baginya.

Definisi tersebut juga bahwa *ikrāh* tidak terwujud kecuali dengan adanya dua hal, yaitu:

*Pertama*, adanya tekanan dan paksaan dari orang lain untuk melakukan sesuatu. Artinya, seseorang mengadakan suatu transaksi yang tidak disukainya tanpa adanya tekanan orang lain terhadap dirinya, tidak dapat disebut orang yang dipaksa (*mukrah*), namun disebut orang yang tidak senang (*kārih*).

Kedua, tidak adanya kerelaan. Dengan demikian, sesuatu tidak disebut paksaan jika disertai kerelaan dari orang yang melakukan tindakan yang dipaksaan. Itu adalah pendapat mayoritas fukaha.

## b. Jenis paksaan (*ikrāh*)

Paksaan ada dua macam<sup>59</sup>:

## 1) Al-Ikrāh al-muljī'

Al-Ikrāh al-muljī' adalah pemaksaan yang membuat seseorang tidak memiliki kemampuan atau pilihan, seperti jika seseorang mengancam orang lain dengan sesuatu yang merusak dirinya, organ tubuhnya atau pemukulan yang keterlaluan secara beruntun baik pukulan itu sedikit ataupun banyak.<sup>60</sup>

Menurut pendapat *mu'tamad* (yang dapat dipegangi), paksaan jenis itu menggugurkan pembebanan hukum untuk melakukan sesuatu yang dipaksakan kepadanya maupun sebaliknya. Sebab sesuatu yang dipaksakan kepadanya pasti terjadi dan yang sebaliknya mustahil terjadi. Pembebanan hukum dengan sesuatu

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>*Ibid.*, h. 236., 'Azzām, *al-Madkhal*, h. 136.

<sup>60</sup> Al-Zuhaili, op. cit., h. 83.

yang wajib dan mustahil merupakan hal yang mustahil. Namun, ada pendapat yang lemah yang menyatakan kebolehan pembebanan hukum kepada orang yang dipaksa berdasarkan kebolehan pembebanan hukum dengan sesuatu yang di luar batas kemampuan<sup>61</sup>

Berdasarkan uraian tersebut, orang yang dipaksa dengan jenis *al-mukrah al-muljī*' adalah orang yang mengetahui, namun tidak ada alternatif lain dari sesuatu yang dipaksakan kepadanya kecuali dengan bersabar menghadapi paksaan tersebut. Dalam hal ini, seseorang yang dipaksa melakukan suatu perkara yang tidak disenanginya, namun tidak memiliki kekuatan maupun pilihan untuk melawannya.

# 2) Al-Ikrāh gair al-muljī'

Al-Ikrāh gair al-muljī' adalah ancaman dengan sesuatu yang tidak bisa membinasakan diri atau anggota tubuh seperti menakuti dengan dikurung, diikat, dipukul dengan pukulan ringan atau membinasakan sebagian harta. Paksaan tersebut tidak mencapai batasan al-ikrāh al-muljī'.

Paksaan semacam itu menghilangkan kerelaan korban terhadap sesuatu yang dilaksanakannya, namun tidak sampai merusak ikhtiarnya. Sebab korban masih bisa bersabar mengahadapi ancaman yang ditujukan kepadanya. Paksaan tersebut juga merupakan orang yang diintimidasi untuk melakukan sesuatu yang tidak dikehendakinya, namun masih memiliki kemampuan dan ikhtiar di dalamnya.

Bentuk paksaan jenis ini bersifat relatif tergantung pada individu dan tindakan-tindakan yang diintimidasikan. Sesuatu yang dianggap paksaan menurut seseorang kadang-kadang tidak dianggap sebagai bentuk paksaan oleh orang lain.

-

<sup>61&#</sup>x27;Azzām, al-Madkhal, h. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Al-Zuhaifi, *loc. cit.* 

Secara garis besar, terjadinya delik paksaan dari perkara-perkara tersebut berbedabeda dilihat dari individu, tindak perbuatan yang dipaksakan dan perkara yang diancamkan. Tidak semua manusia memiliki kemampuan sama dalam menanggung penderitaan. Bahkan, pengaruhnya dapat berbeda-beda dan berlainan pada diri seseorang sesuai dengan kondisinya, sehat, sakit dan semacamnya.

Kedua jenis paksaan tersebut, yang dianggap sebagai *'uzr syar'ī* adalah *al-ikrāh al-muljī'*. Hal itu didasarkan pada sebuah hadis yang berbunyi:

Artinya:

Jābir berkata: Ibnu 'Abbās ditanya tentang *taqiyah* lalu berkata: Nabi bersabda: "Allah mengangkat dari umatku ketidaksengajaan, kelupaan, sesuatu yang tidak disanggupi serta hal-hal yang dipaksakan kepadanya"

Secara umum, paksaan tidak mengugurkan kemampuan hukum orang yang dipaksa untuk melaksanakan kewajiban-kewajiban hukum dan tidak menggugurkan titah Allah swt. dalam kondisi apapun. Hal tersebut dikarenakan kecakapan hukum (ahliyah) untuk melaksanakan kewajiban-kewajiban yang dibebankan dan sudah merupakan sesuatu yang paten.

Wanita yang dipaksa untuk menikah, menurut kalangan Ḥanafiyah, hukumnya sah sesuai dengan keumuman firman Allah swt. dalam QS. al-Nūr/24: 32: وَأَنكِحُواْ ٱلْأَينَمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عَبَادِكُرْ وَإِمَآبِكُمْ ۚ إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغَنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِۦ ۗ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ

Terjemahnya:

 $^{63}$ Rabī' bin Ḥabīb, *Musnad al-Rabī' bin Ḥabīb* (al-Qāhirah: Dār al-Kutub al-Miṣriyah, 1326 H), h. 151.

Dan kawinkanlah orang-orang yang sendirian di antara kamu dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-hamba sahayamu yang lelaki dan hamba-hamba sahayamu yang perempuan. Jika mereka miskin Allah akan memampukan mereka dengan kurnia-Nya. Dan Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui. 64

Ayat tersebut menurut kalangan Ḥanafiyah menunjukkan bahwa boleh seseorang memaksa wanita dan laki-laki yang sendirian untuk menikah. Jumhur menjelaskan kebalikan dari pendapat Ḥanafiyah bahwa nikah yang dipengaruhi oleh unsur paksaan, hukumnya batal. Akan tetapi, kalangan Syafi'iyah menambahkan dengan penganjuran untuk adanya kesaksian demi kerelaan nikah. 65

Tampak dari kedua pendapat tersebut, pandangan yang dijelaskan oleh kalangan Ḥanafi lebih kuat dibanding pendapat Jumhur. Orang tua boleh memaksa anaknya untuk melakukan pernikahan.

## 4. Lupa (al-nisyān)

## a. Memaknai lupa (*al-nisyān*)

Nisyān sinonim dengan kata Sahw, secara etimologi bermakna satu yaitu ketidaktahuan manusia tentang yang dahulunya tahu tanpa menalar dan berpikir. 66 Secara terminologi, nisyān berarti tidak memiliki gambaran tentang sesuatu diingatan ketika dibutuhkan tanpa pengamatan dan pemikiran. 67 'Abdul 'Azīz 'Azzām mengutip pernyataan Ibnu Āmir Ḥajj yang menjelaskan pengartian nisyān dengan suatu kondisi seseorang yang tidak ingat terhadap suatu hal yang

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 355.

<sup>65</sup> Al-Sallābi, op. cit., h. 243.

<sup>66</sup> Ibid., h. 275., al-Zuhaili., op. cit., h. 100. 'Azzām, al-Madkhal, h. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Ibid.

diketahuinya secara mendadak tanpa pengamatan dan pemikiran, sementara tetap mengetahui banyak hal yang lain. <sup>68</sup>

# b. Efek lupa (*nisyān*) terhadap hukum *syar i*

Lupa yang berkaitan dengan hak-hak manusia tidak dianggap sebagai *'uzr syar'ī* untuk mengugurkannya, tetapi hanya mengugurkan dosa. Tanggungan tetap wajib untuk menggantinya sesuai dengan nominal barang jika sesuatu yang dirusaknya dapat dinilai dengan nominal uang atau barang sejenis jika pemilik menuntut pengembalian barang. <sup>69</sup> Hak-hak manusia selalu dijaga sehingga wajib dihormati dan dilindungi dari kerusakan dan kehilangan. Lupa dapat dijadikan sebagai alasan sah hukum dalam meringankan kisas menjadi pembayaran diat pada kasus pembunuhan yang tidak disengaja.

Hak-hak yang berkaitan dengan hak Allah swt. dianggap sebagai *'uzr syar'ī* karena lupa. Sebab hak Allah swt. dibentuk atas dasar pemaafan (*al-'afw*) dan toleransi (*al-musāmaḥah*). Hak Allah swt. tersebut bisa digugurkan atau diringankan karena adanya *masyaqqah* yang dihadapi oleh mukalaf.<sup>70</sup> Salat mendapat keringanan dengan melaksanakan bukan pada waktunya (*qadā'*) karena alasan lupa.

# 5. Ketidaktahuan (al-jahl)

#### a. Memaknai al-jahl

Secara etimologi, kata *al-jahl* berarti ketidaktahuan tentang sesuatu (*al-żahūl* 'an al-syai'). <sup>71</sup> Al-Jahl dari pengartian tersebut sesuai dengan firman Allah swt. dalam QS. al-Naḥl/16: 78:

71' Azzām, *al-Madkhal*, h. 150., al-Zuhaili, *op. cit.*, h. 104.

<sup>68&#</sup>x27; Azzām, al-Madkhal, h. 142-143.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>Al-Sallābi, op. cit., h. 277.

<sup>70</sup> Ibid.

### Terjemahnya:

Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui sesuatupun dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati, agar kamu bersyukur.<sup>72</sup>

Ayat tersebut menunjukkan bahwa seseorang yang dilahirkan oleh ibunya dalam keadaan tidak mengetahui sesuatupun. Jadi, jelaslah yang dimaksud al-jahl adalah ketidaktahuan tentang sesuatu.

Secara terminologi, fukaha mendefinisikan al-jahl dengan ketiadaan pengetahuan mengenai hukum syar'i, baik secara keseluruhan maupun sebagiannya.<sup>73</sup>

Pembebanan hukum harus diketahui dan dimengerti oleh mukalaf atas segala yang diberikan oleh Allah swt. untuk melakukan suatu perbuatan. Apabila mukalaf tidak mengetahuinya, dapat bertanya dan belajar. Oleh karena itu, fukaha tidak menerima alasan ketidaktahuan akan ketentuan hukum syar 7 jika tempat mukalaf berada banyak orang yang berilmu.

b. Ketidaktahuan (al-jahl) yang dipertimbangkan sebagai alasan hukum yang sah

Beberapa pandangan mazhab fikih mengenai ketidaktahuan yang dipertimbangkan sebagai alasan hukum yang sah adalah sebagai berikut:

### 1) Mazhab Hanafiyah

Kalangan Hanafiyah membuat klasifikasi ketidaktahuan yang dapat dijadikan sebagai alasan hukum yang sah dalam empat kategori<sup>74</sup>, yaitu:

<sup>73</sup>*Ibid.* 

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Departemen Agama RI, *op. cit.*, h. 276.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Azzām, *al-Madkhal*, h. 152., al-Zuhailī, *op. cit.*, h. 111.

- a) Ketidaktahuan yang secara subtansial tidak patut menjadi uzur di akhirat, seperti tidak tahunya orang kafir tentang esensi Allah swt. dan sifat-sifatnya serta ketentuan-ketentuan hukum akhirat. Sebab hal itu merupakan wujud dari sikap sombong dan kekafiran yang tidak dapat diterima, sebab adanya dalil-dalil keesaan dan ketuhanan Allah swt, serta adanya mukjizat yang menunjukkan kerasulan para rasul.
- b) Ketidaktahuan yang tidak patut menjadi uzur, tetapi tingkatannya berada di bawah ketidaktahuan orang kafir, seperti tidak tahunya salah seorang ulama bahwa ijtihadnya kontradiksi dengan al-Qur'an dan sunah dari kalangan ulama mujtahid di bidang hukum *syar'i*. Misalnya, membolehkan memakan hewan sembelihan tanpa menyebut nama Allah swt. yang dikiaskan kepada orang yang lupa. Ketidaktahuan para pemberontak yang menentang penguasa yang sah dengan berpegang pada takwil yang tidak benar. Tindak indisipliner tersebut bertentangan dengan petunjuk-petunjuk yang jelas tentang posisi atau keadaan seorang pemimipin adil yang sah. Pemberontak harus menanggung segala bentuk kerusakan, baik berupa korban jiwa maupun harta benda.
- c) Ketidaktahuan yang patut menjadi uzur dan syubhat, seperti ketidaktahuan menyangkut posisi ijtihad yang benar disebabkan kemungkinan ditakwilkannya (makna ganda) nas yang mengarahkan pada dua penakwilan. Misalnya, orang yang melakukan bekam (*iḥṭijām*) berbuka dengan dugaan bahwa bekam membatalkan puasa.
- d) Ketidaktahuan seorang muslim yang tinggal di *dar al-ḥarb* dan tidak pindah ke negara Islam. Ketidaktahuan tersebut dapat menjadi alasan sah yang dapat menggugurkan kewajiban mengganti salat dan puasa Ramadan jika masuk Islam

karena tidak sampai kepadanya dakwah Islam. Ketidaktahuan wanita perawan (*bikr*) balig yang dikawinkan oleh walinya, hal itu dipandang sebagai uzur, karena ketidaktahuan itu membuat wanita mempunyai hak pilih untuk membatalkan akad pernikahannya setelah mengetahuinya.

### 2) Mazhab Mālikī

Imam al-Qarāfi memberikan kriteria ketidaktahuan yang patut menjadi uzur yang dimaafkan adalah ketidaktahuan menurut kebiasaan sulit dihindari, ketidaktahuan yang tidak sulit dihindari dan tidak memberatkan tidak dapat dimaafkan. Pernyataan al-Qarāfi tersebut bahwa ketidaktahuan yang membolehkan meninggalkan perintah adalah ketidaktahuan yang terdapat *masyaqqah*.

Kriteria yang dipaparkan al-Qarāfī, didapati dua jenis ketidaktahuan, yaitu; *Pertama*, ketidaktahuan yang sulit dihindari menurut kebiasaan. Hal itu dapat dijadikan sebagai uzur yang dapat menghilangkan dosa dan menggugurkan perintah-perintah *Syāri*. Ketidaktahuan tersebut menjadi aktualisasi konsep keringanan-keringanan *syara* karena terdapat *masyaqqah*. Misalnya, ketidaktahuan adanya najis pada makanan dan minuman, membunuh orang Islam yang ada dibarisan orang kafir dengan asumsi termasuk pasukan musuh, keputusan seorang hakim didasarkan kesaksian palsu karena hakim tidak mengetahui hal itu.

Kedua, ketidaktahun yang tidak ditolerir oleh Syāri' dan tidak dimaafkan dalam kondisi apapun. Ketidaktahuan jenis itu berlaku dalam ketentuan-ketentuan dasar mengenai masalah pokok agama (uṣūl al-dīn), keyakinan, usul fikih dan sebagian hukum-hukum fikih.<sup>76</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Syihāb al-Dīn Abū 'Abbās Aḥmad bin Idrīs al-Qarāfi, *Kitāb al-FurūqAnwār al-Burūq fī Anwā' al-Furūq* Jil. II (Cet. I; al-Qāhirah: Dār al-Salām, 2001), h. 595.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Al-Zuhaifi, *op. cit.*, h. 109.

Konteks masalah pokok-pokok agama (*uṣūl al-dīn*), ketidaktahuan tidak dianggap sebagai uzur yang menggugurkan hukuman dan siksaan di dunia maupun di akhirat. Bahkan, wajib mengetahui akidah yang benar melalui belajar dan bertanya. Jika seseorang melalaikan hal tersebut dan memeluk akidah yang salah akibat ketidaktahuannya, termasuk orang yang berdosa. *Syāri* memberikan penekanan yang kuat pada masalah akidah dan dasar-dasar agama, sehingga jika seseorang berijtihad sendiri dan salah dalam ijtihadnya yang berimplikasi pada suatu pemelukan akidah yang salah, orang tersebut menjadi kafir meskipun ijtihadnya mengeluarkan segala potensi untuk mengetahui akidah yang benar. Ketidaktahuan dan kesalahan dalam ijtihad pada masalah usuluddin dan akidah tidak dapat dijadikan alasan hukum yang sah, sebab meraih kebenaran dalam akidah adalah perkara yang harus dilakukan dengan dalil-dalil keesaan Allah swt. untuk mengetahui dasar-dasar agama secara terinci.

# 3) Mazhab Syāfi'iyah

Al-Sayūṭī menjelaskan bahwa ketidaktahuan dan lupa menggugurkan dosa secara mutlak di akhirat. Sudut pandang dunia, jika lupa dan ketidaktahuan terjadi dalam meninggalkan suatu perintah, perintah tersebut tidak otomatis gugur tetapi tetap wajib memperbaikinya dan hal tersebut tidak memperoleh pahala yang menjadi konsekuensinya karena tidak menjalankan perintah sesuai waktu. Seseorang dengan ketidaktahuannya melakukan perbuatan yang dilarang, jika hal itu tidak termasuk tindakan pengrusakan tidak ada masalah baginya, namun jika ada unsur pengrusakan, wajib membayar ganti rugi. 78

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>*Ibid.* 

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>Jalāl al-Dīn 'Abdul Rahmān al-Sayūṭī, *al-Asybāh wa al-Naẓāir fī Qawā'id wa Furū' Fiqh al-Syāfi'iyah* (Cet. I; Bairūt: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, 1983), h. 188.

Pandangan tersebut dapat ditarik benang merah bahwa kasus ketidaktahuan dan lupa dapat dikategorikan dalam empat kategori, yaitu:

- a) Ketidaktahuan dan kelupaan dalam melaksanakan sesuatu yang diperintahkan. Kategori itu meliputi dua bidang, yakni ibadah dan muamalah. Bidang ibadah, jika seseorang lupa menjalankan salat, puasa, haji, zakat atau nazar, dalam kasus tersebut wajib menunaikannya secara *qadā*'. Bidang muamalah, jika seseorang melakukan transaksi jual beli atau transaksi lainnya terhadap suatu barang yang diasumsikan sebagai miliknya, namun ternyata milik orang lain, transaksi tersebut menjadi batal.
- b) Ketidaktahuan dan kelupaan dalam menjalankan perkara yang dilarang tanpa unsur pengrusakan. Pelaku tidak dikenakan hukuman maupun denda. Jika seseorang meminum khamar lalu tidak tahu yang diminumnya adalah khamar, tidak dijatuhi hukuman maupun *ḥad* dan *taʻzīr*. Seseorang yang tidak tahu atau lupa melakukan hal-hal yang merusak atau membatalkan ibadahnya , ibadahnya tersebut tidak batal.
- c) Ketidaktahuan dan kelupaan dalam melakukan perkara terlarang yang mengakibatkan kerusakan harta orang lain. Jika pembeli merusakkan barang dagangan sebelum serah terima tanpa sadar, dianggap membeli.
- d) Ketidaktahuan dan kelupaan dalam melakukan perkara terlarang yang berkonsekuensi hukuman, pelaku tidak dikenai hukuman, namun wajib mengganti sesuatu yang dirusakkan karena tindakan tersebut. Jika seseorang melakukan hubungan seksual dengan perempuan secara syubhat, tidak ada *ḥad* namun diwajibkan membayar mahar *mišl* karena merusak manfaat suatu hubungan seksual.

Ketidaktahuan tidak dianggap sebagai kondisi *masyaqqah* dan darurat yang dapat dijadikan sebagai uzur untuk meninggalkan perkara-perkara yang diperintahkan dan hal-hal yang merusak atau tidak dapat menggugurkannya. Akan tetapi, dianggap sebagai kondisi *masyaqqah* dan darurat pada sebagian masalah larangan dan sebagian masalah hukuman.

### 6. Bencana umum ('umūm al-balwā)

*'Umūm al-balwā* adalah meratanya bencana sehingga sulit bagi seseorang untuk menghindari dan menjauhinya. Hal tersebut termasuk salah satu faktor yang meringankan dan salah satu fenomena toleransi dan kemudahan dalam berbagai ketetapan hukum agama, khususnya dalam persoalan-persoalan ibadah dan bersuci dari najis.

Wacana tentang bencana umum yang mendatangkan implikasi pemberian keringanan dan kemudahan memiliki banyak contoh, di antaranya: Salat disertai najis yang dimaafkan. Najis yang dimaafkan antara lain darah pada luka-luka kecil, bisul, kutu busuk, nanah, darah orang lain dalam kadar sedikit pada orang yang salat, lumpur dan debu jalanan yang tidak mengandung najis secara kasat mata, bekas najis yang sulit dihilangkan, kotoran burung yang besarang di mesjid dan lain sebagainya.

Fukaha berbeda pandangan tentang najis yang dimaafkan. Imam Syāfi'ī menyatakan bahwa najis yang sedikit atau banyak hukumnya sama saja. Apabila seseorang menjalankan salat dan di pakaianya terdapat sedikit kotoran hewan atau kencing binatang yang tidak dimakan dagingnya salatnya tidak sah. Setitik najis di pakaian tidak menghalangi kebolehan salat jika belum terlihat. Abū Ḥanīfah berpendapat bahwa najis yang dimaafkan terbatas satu dirham (2,171 gram).

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Al-Zuhaifi, *op. cit.*, h. 115.

Muḥammad bin Ḥasan mengajukan pendapat yang berbeda bahwa najis yang menempel di pakaian hanya seperempat pakaian ke bawah, salat tetap boleh dilanjutkan jika najis yang menempel masuk dalam kategori najis ringan (*mukhaffafah*). Mālik berpendapat bahwa najis baik sedikit maupun banyak sama status hukumnya kecuali darah. Jika masih dalam kadar sedikit, dimaafkan, namun jika kadarnya sudah banyak, tidak dimaafkan.<sup>80</sup>

Allah swt. mewajibkan puasa sekali dalam setahun selama sebulan, haji sekali seumur hidup dan zakat hanya sebanyak 2,5% dari harta kekayaan. Hal tersebut merupakan manifestasi keringanan yang diberikan Allah swt. sehingga kalangan Ḥanafi mengatakan bahwa zakat diwajibkan dengan ukuran kemampuan yang ringan hingga gugur dengan ketiadaan harta. Wanita haid tidak wajib mengganti salat karena adanya *masyaqqah* yang berulang-ulang, tidak seperti puasa yang wajib diganti oleh wanita haid. 82

Kebolehan meninggalkan salat jumat karena alasan hujan<sup>83</sup> Akan tetapi, kalau melihat kondisi strategis kawasan Arab yang rentan banjir ketika terjadi hujan dan hujan tidak termasuk sebagai salah satu musim yang rutin seperti di Indonesia. Namun, di Indonesia hujan termasuk hal yang lumrah dan menjadi musim yang rutin tiap tahunnya. Kewajiban salat jumat tidak gugur dengan adanya hujan karena hal itu sudah menjadi kebiasaan yang bisa diatasi dengan kecanggihan alat seperti payung dan mantel yang berbeda pada masa Rasulullah. Namun, apabila menganalisa masalah tersebut, sebab diberlakukannya keringanan meninggalkan

80' Azzām, al-Madkhal, h. 166-169.

82 Al-Şallābi, op. cit., h. 294.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>*Ibid.*, h. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>Sābiq, *op. cit.*, 256.

salat jumat adalah karena hujan itu sendiri, bukan karena hujan itu mampu diatasi lagi dengan kecanggihan zaman.

### 7. Kekurangan bersifat alami (al-naqs al-tabi i)

Al-Naqṣ adalah antonim dari kata al-kamāl (kesempurnaan). Orang yang memiliki kekurangan menghadapi kesulitan ketika dihadapkan dengan tuntutan yang mengikat dibandingkan dengan orang yang memiliki kesempurnaan. Kekurangan tersebut merupakan salah satu faktor penyebab adanya keringanan dalam berbagai pembebanan hukum. Dengan demikian, kekurangan alamiah dipertimbangkan sebagai 'uzr syar'i yang dihubungkan dengan keringanan.

Imam al-Sayūtī menjelaskan bahwa kekurangan alamiah merupakan salah satu bentuk *masyaqqah*, sebab jiwa manusia secara alami selalu mendambakan kesempurnaan, sehingga pemiliknya layak diberi keringanan dalam pembebanan hukum. Oleh karena itu, tidak ada pembebanan hukum bagi anak-anak dan orang gila. Pembebanan hukum yang diberikan kepada wanita berbeda dengan kewajiban yang banyak diterapkan bagi laki-laki seperti salat jumat, salat jamaah, jihad dan sebagainya. Kekurangan alamiah yang dialami manusia meliputi faktor usia anakanak, gila dan wanita. Akan tetapi, tidak menutup kemungkinan ada sebagian lakilaki yang memiliki kekurangan alamiah seperti ketuaan (*'ajūz*). Tidak dibenarkan untuk menuntut golongan tersebut dengan tuntutan seperti yang ditujukan kepada orang yang sempurna.

Anak-anak dan orang gila tidak dibebankan dengan berbagai kewajibankewajiban agama seperti salat, puasa dan ibadah lainnya. Sebab syarat adanya

\_

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>Al-Zuhaili, *op. cit.*, h. 130.

<sup>85</sup> Al-Sayūtī, op. cit., h. 80.

pembebanan hukum adalah dewasa (balig) dan berakal (akil). Untuk masalah harta benda milik anak-anak dan orang gila dilimpahkan kepada wali, baik bapak, kakek, pelaksanan wasiat maupun hakim untuk melakukan langkah-langkah yang tepat terkait dengan harta tersebut.

Terkait dengan wanita, agama mengurangi sebagian pembebanan hukum yang dipikulnya dibandingkan dengan kewajiban yang dipikul kaum laki-laki seperti salat jumat, jihad, membayar *jizyah*, meninggalkan salat ketika haid dan nifas, mengganti kewajiban puasa Ramadan pada hari lain di luar Ramadan.

# D. Beberapa Isu Fikih Kontemporer yang Memiliki Masyaqqah

# 1. Pernikahan via telepon

### a. Persyaratan bersatu majelis dalam ijab dan kabul

Pernikahan atau perkawinan merupakan ketetapan ilahi atas segala makhluk. Hakikat tersebut ditegaskan berulang-ulang oleh al-Qur'an, antara lain firman Allah swt. dalam QS. al-Zāriyāt/51: 49:

Terjemahnya:

Dan segala sesuatu Kami ciptakan berpasang-pasangan supaya kamu mengingat kebesaran Allah.<sup>86</sup>

Pernikahan adalah akad yang menghalalkan hubungan seks dari dua orang yang melakukan akad (suami dan istri) sesuai dengan syariat.<sup>87</sup> Oleh karena itu, agama mensyariatkan dijalinnya pertemuan antara lelaki dan wanita, kemudian

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 523.

 $<sup>^{87}</sup>$  Muḥammad Abū Zahrah, <br/>  $al\text{-}Ahw\bar{a}l$ al-Syakhṣiayah (al-Qāhirah: Dār al-Fikri al-'Arabī, t.th), h. 17.

mengarahkan pertemuan itu sehingga terlaksananya perkawinan, dan beralihlah kerisauan pria dan wanita menjadi ketenteraman atau sakinah.

Pernikahan memiliki rukun dan syarat yang harus dipenuhi. Imam Syāfi'i menjadikan empat rukun dalam pernikahan, yaitu *ṣīgat* (ijab dan kabul), perempuan yang akan dinikahi, saksi dan dua orang yang melaksanakan akad (wali dan suami).<sup>88</sup>

Suatu hal menarik yang muncul akhir-akhir ini adalah persoalan melangsungkan pernikahan melalui telepon atau alat komunikasi lainnya. Persoalan tersebut patut mendapat perhatian secara serius dan perlu pengkajian lebih mendalam. 89

Akad nikah didasarkan atas suka sama suka atau rela sama rela. Perasaan rela sama rela itu adalah hal yang tersembunyi, sebagai manifestasinya adalah ijab dan kabul. Dengan demikian, ijab dan kabul adalah unsur mendasar bagi keabsahan akad nikah. Ijab diucapkan oleh wali sebagai pernyataan rela menyerahkan anak perempuannya kepada calon suami, kabul diucapkan oleh calon suami sebagai pernyataan rela mempersunting calon istrinya. Ijab berarti menyerahkan amanah Allah swt. kepada calon suami, kabul berarti sebagai lambang bagi kerelaan menerima amanah Allah swt. tersebut. Ijab dan kabul menjadikan halal sesuatu yang tadinya haram. Hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim, Rasulullah saw. bersabda: "Takutlah kalian kepada Allah dalam hal wanita. Mereka (perempuan) di tangan kalian sebagai amanah dari Allah dan dihalalkan bagi kalian dengan kalimat Allah."

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad al-Gazāli, *al-Wajīz fī Fiqh al-Imām al-Syāfi'i* (Bairūt: Dār al-Arqam, 1997), h. 7-10.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>Satria Effendi M. Zein, *Problematika Hukum Keluarga Islam Kontemporer; Analisis Yurispudensi dengan Pendekatan Ushuliyah* (Jakarta: Prenada Media, 2004), h. 2.

Kalimat Allah dalam hadis tersebut adalah ucapan ijab dan kabul. Dengan demikian, arti ijab dan kabul penting bagi keabsahan akad nikah, banyak persyaratan secara ketat yang harus dipenuhi untuk kebasahannya. Di antaranya adalah *ittiḥād* al-majlis (satu majlis) dalam melakukan akad. 90

Ulama mujtahid sepakat dalam mensyaratkan bagi ijab dan kabul dalam satu majelis. <sup>91</sup> Dengan demikian, apabila tidak bersatu antara tempat pengucapan ijab dan kabul, akad nikah dianggap tidak sah. Pertanyaannya adalah apa yang dimaksud dengan satu majelis itu? Terdapat dua penafsiran mengenai pendapat ulama terhadap makna satu majelis.

Pertama, yang dimaksud dengan satu majelis adalah ijab dan kabul harus dilakukan dalam jarak waktu yang terdapat dalam satu upacara akad nikah, bukan dilakukan dalam dua jarak waktu secara terpisah, dalam arti bahwa ijab diucapkan dalam satu upacara, kemudian setelah upacara selesai, kabul diucapkan pula pada acara berikutnya. Hal yang disebut terakhir ini, meskipun dua acara berturut-turut secara terpisah bisa jadi dilakukan dalam satu tempat yang sama, namun karena kesinambungan antara ijab dan kabul terputus, akad nikah tersebut tidak sah. Dengan demikian, adanya persyaratan satu majelis adalah menyangkut keharusan kesinambungan waktu antara ijab dan kabul, bukan menyangkut kesatuan tempat. Namun demikian, meskipun tempatnya bersatu, tetapi apabila dilakukan dalam dua waktu pada dua acara yang terpisah, maka kesinambungan antara pelaksanaan ijab dan pelaksanaan kabul sudah tidak terwujud. Dengan demikian, akad nikahnya tidak sah.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>Abū Zahrah, *al-Ahwāl al-Syakhṣiyah*, h. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Abdul Rahmān al-Jazīrī, *al-Fiqh 'ala al-Mazāhib al-Arba'ah*, Jilid IV (al-Qāhirah: Dār al-Fajri, 2000), h. 34.

Sayyid Sābiq dalam *Fiqh al-Sunnah* dalam menjelaskan arti bersatu majelis bagi ijab dan kabul menekankan kepada pengertian tidak boleh terputusnya antara keduanya (ijab dan kabul) dengan adanya perkaataan orang lain (*ajnabī*) atau adanya kesibukan selain melakukan akad tersebut.<sup>92</sup>

Fukaha Ḥanafiyah dan Ḥanābilah berpendapat bahwa sekalipun majelisnya lama dan menunda pengucapan kabul terhadap ijab, namun tidak ada sesuatu hal yang menunjukkan kesibukan lain, tetap dianggap satu majelis. Kalangan Syāfi'iyah mensyaratkan ucapan kabul itu harus disegerakan (*al-faur*).<sup>93</sup>

Satu contoh yang dikemukakan oleh al-Jazīrī dalam memperjelas pengartian satu majelis dalam mazhab Ḥanafī adalah dalam masalah seorang lelaki berkirim surat mengakadkan nikah kepada pihak perempuan yang dikehendakinya. Setelah surat itu sampai, lalu isi surat itu dibacakan di depan wali wanita dan para saksi, serta dalam majelis yang sama setelah isi surat dibacakan, wali perempuan langsung mengucapkan penerimaannya (kabul). 94

Praktik akad nikah seperti itu oleh kalangan Ḥanafi dianggap sah, dengan alasan bahwa pembacaan ijab yang terdapat dalam surat calon suami dan pengucapan kabul dari pihak wali wanita, sama-sama didengar oleh dua orang saksi dalam majelis yang sama, bukan dalam dua upacara berturut-turut secara terpisah dari segi waktunya. Pada contoh tersebut, ucapan akad nikah lebih dahulu diucapkan oleh calon suami, lalu pengucapan akad dari pihak wali perempuan. Praktik tersebut boleh menurut mazhab Hanafi. Yang terpenting dari hal tersebut bahwa yang

101**u**.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>Sābiq, *Figh al-Sunnah*, Jil. II, h. 29.

<sup>93</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>Al-Jazīrī, *op. cit.*, h. 16.

didengar oleh para saksi adalah redaksi tertulis dalam surat calon suami yang dibacakan di depannya, lalu pembaca surat dalam hal ini bukan sebagai wakil dari calon suami karena yang disebut terakhir ini dalam suratnya tidak mewakilkan kepada seorang pun.

Sayyid Sābiq menjelaskan bahwa apabila salah seorang dari dua pihak yang akan melakukan akad nikah tidak hadir (gaib), jalan keluarnya boleh dengan mengutus wakil atau juga bisa dengan menulis surat kepada pihak lain untuk menyampaikan akad nikahnya. Bagi yang menerima surat tersebut, jika menyetujui isi surat itu, hendaklah menghadirkan para saksi dan di depan mereka redaksi surat itu dibacakan. Praktik seperti itu adalah sah, selama pengucapan kabulnya dilakukan langsung dalam satu majelis. Dalam praktik tersebut, jelas bahwa dua orang saksi itu hanya mendengar redaksi surat yang dibacakan di depannya, yang bukan dalam bentuk *tawkil*.

Keterangan tersebut dapat dipahami bahwa masalah esensi dari persyaratan satu majelis adalah menyangkut masalah kesinambungan antara ijab dan kabul. Adanya persyaratan tidak boleh ada batas yang berarti antara ijab dan kabul, dimaksudkan sebagai pendukung bagi kepastian bahwa ijab dan kabul itu betul-betul sebagai manifestasi dari perasaan rela dari kedua bela pihak untuk mengadakan akad nikah. Kabul yang langsung diucapkan setelah ijab diucapkan wali adalah salah satu hal yang menunjukkan kerelaan calon suami. Sebaliknya, adanya jarak waktu yang memutuskan ijab dan kabul, bisa jadi menunjukkan bahwa calon suami tidak lagi sepenuhnya rela untuk mengucapkan kabul, lalu wali nikah dalam jarak waktu itu bisa jadi sudah tidak lagi pada pendiriannya semula atau mundur dari kepastiannya.

.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>Sābiq, *op. cit.*, h. 33

Untuk lebih memastikan bahwa masing-masing masih dalam kerelaannya, kesinambungan antara ijab dan kabul disyaratkan. <sup>96</sup>

Ibnu Qudāmah menegaskan seperti yang dikutip oleh Satria Effendi bahwa keabsahan kesaksian dua orang buta untuk akad nikah, dengan alasan bahwa yang akan disaksikan adalah suara. Kesaksian orang buta dapat diterima, selain dapat memastikan secara yakin bahwa suara itu diucapkan oleh dua orang yang melakukan akad nikah. <sup>97</sup>

Apabila dibandingkan antara keabsahan mengucapkan ijab dan kabul melalui surat dengan keabsahan kesaksian dua orang buta, masalah bahwa dua orang saksi harus mampu melihat kedua orang yang sedang mengucapkan ijab dan kabul, sudah tidak menjadi penting. Dengan demikian, masalah keharusan hadir kedua belah pihak dalam satu ruangan dengan alasan dapat dilihat, tidak lagi dianggap menjadi syarat bagi keabsahan akad nikah.

Kedua, pendapat yang mengatakan bahwa bersatu majelis disyaratkan, bukan saja untuk menjamin kesinambungan antara ijab dan kabul, tetapi sangat erat hubungannya dengan tugas dua orang saksi yang harus dapat melihat dengan mata kepalanya bahwa ijab dan kabul itu diucapkan oleh kedua orang yang melakukan akad. Syarat sah pernikahan harus dihadiri oleh dua orang saksi. Tugas dua orang saksi tersebut untuk memastikan secara yakin keabsahan ijab dan kabul, baik dari segi redaksinya maupun dari segi kepastian bahwa ijab dan kabul itu adalah diucapkan oleh kedua belah pihak.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>Satria Effendi M. Zein, *op. cit.*, h. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>*Ibid.*, h. 5-6.

Keabsahan suatu redaksi dapat dipastikan dengan cara mendengarkannya. Akan tetapi, redaksi itu asli diucapkan oleh kedua orang yang melakukan akad, kepastiannya hanya dapat dijamin dengan jalan melihat para pihak yang mengucapkan itu dengan mata kepala (*al-muʻāyanah*). Pendapat tersebut yang dipegangi (*muʻtamad*) di kalangan Syāfiʻiyah. Konsekuensi dari pendapat itu adalah kesaksian orang buta tidak dapat diterima untuk akad nikah dengan alasan karena orang buta tidak melihat kedua belah pihak yang melakukan akad. Oleh karena itu, orang buta dianggap tidak mengetahui. 98

Satria Effendi mengutip pendapat Abdul Ḥāmid al-Syarwānī dalam komentarnya bahwa kesaksian orang dalam kegelapan tidak sah, karena tidak mengetahui kedua orang yang sedang melakukan akad, karena berpegang kepada suara saja tidaklah memadai. Biarpun kedua orang saksi mendengar ijab dan kabul, tetapi tidak melihat kedua orang yang mengucapkannya, meskipun dua orang saksi mengetahui bahwa ijab dan kabul adalah suara dari kedua belah pihak, namun akad nikahnya tetap dianggap tidak sah, dengan alasan tidak dapat melihat dengan mata kepala.

Dasar-dasar pedoman ulama Syafi'iyah dalam hal ini, yaitu:

1) Kesaksian harus didasarkan atas penglihatan dan pendengaran. Oleh sebab itu, kesaksian orang buta tidak dapat diterima. Untuk memenuhi persyaratan itu disyaratkan bersatu majelis, dalam arti bersatu tempat secara fisik, karena itu persyaratan *al-mu'āyanah* dengan arti dapat dilihat secara fisik dan dipenuhi.

<sup>98</sup>Komite Penyusun Universitas al-Azhar Jurusan Syariah dan Qanun, *Muḥādarāt fī al-Aḥkām al-Mutaʻalliqah bi Fiqh al-Usrah ʻalā Mazhab al-Imām al-Syāfī ʿī* (al-Qahirah: Maktabah al-Azhar, 2007), h. 107.

<sup>99</sup>Satria Effendi, op. cit., h. 7.

Pandangan tersebut erat kaitannya dengan sikap hati-hati dalam masalah akad nikah (*iḥtiyāt*).

2) Akad nikah mengandung arti *taʻabbud*. Oleh karena itu, pelaksanaannya harus terikat seperti yang dicontohkan oleh Rasulullah saw.

### b. Pernikahan Via Telepon Menurut Hukum Islam

Penentuan sah dan tidaknya suatu pernikahan, tergantung pada dipenuhi atau tidaknya rukun dan syaratnya. Secara formal, pernikahan lewat telepon dapat memenuhi rukun-rukunnya, yakni adanya calon suami dan istri, dua saksi, wali pengantin perempuan dan ijab kabul. Namun, jika dilihat dari segi syarat-syarat dari tiap-tiap rukunnya, tampaknya ada kelemahan atau kekurangan untuk dipenuhi.

Apabila berpedoman kepada penafsiran dari pendapat pertama, persyaratan bersatu majelis dipahami sebagai jaminan ketersinambungan waktu antara ijab dan kabul. Kesinambungan waktu antara ijab dan kabul dapat diwujudkan dari dua tempat dengan memakai alat penyambung dan pengeras suara termasuk telepon. Para saksi dalam akad nikah menggunakan telepon dapat dipastikan terjadinya ijab dan kabul asli diucapkan oleh pihak-pihak yang dimaksudkan dalam akad nikah tersebut. 100

Misalnya, para saksi formal ada di Indonesia, yaitu para saksi yang sengaja ditunjuk dapat memastikan dengan melihat wali perempuan mengucapkan ijabnya, sebaliknya para saksi nonformal di Kairo dapat memastikan dengan cara melihat calon suami mengucapkan kabulnya. Dengan cara demikian, persyaratan kesinambungan waktu dapat diwujudkan dan dipastikan dengan alat penghubung pengeras suara. Persyaratan para saksi harus secara yakin dan melihat yang

.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>*Ibid.*, h. 8-9.

melakukan akad dipenuhi, meskipun dengan melalui dua kelompok saksi secara terpisah. Adanya kekhawatiran pemalsuan suara tidak menjadi berarti, ketika para saksi formal yang ada di Indonesia dan para saksi non formal yang di Kairo serentak memastikan terjadinya ijab dan kabul antara kedua belah pihak, serta kedua belah pihakpun tidak mengingkari kesaksian tersebut. <sup>101</sup>

Apabila dilihat dari perspektif Syāfi'iyah, praktik akad nikah melalui telepon itu tidak sah. Pokok-pokok pedoman kalangan Syāfi'iyah seperti dikemukakan tersebut dalam akad nikah, sebagai berikut:

- 1) Tugas para saksi harus dapat melihat kedua orang yang mengadakan akad nikah (*al-muʻayanah*) dalam arti berhadapan secara fisik. Persyaratan bersatu majelis mengandung pengartian untuk menjamin kesinambungan ijab dan kabul, juga mengandung pengartian bersatu tempat, karena itu persyaratan melihat berhadap-hadapan secara fisik dapat diwujudkan.
- 2) Dua orang saksi menyaksikan calon suami saja dan dua orang saksi hanya menyaksiakan pihak wali perempuan meskipun dengan itu bisa menjamin bahwa ijab dan kabul diucapkan kedua bela pihak yang berakad. Namun, praktik tidak pernah dicontohkan oleh Rasulullah saw.
- 3) Ada dua cara yang dicontohkan oleh Rasulullah saw., yaitu calon suami itu hadir bersama wali perempuan pada satu tempat ketika melakukan akad nikah atau dengan mewakilkan (*tawkil*) kepada seseorang yang dipercaya ketika calon suami tidak mampu menghadirinya. Contoh perwakilan terdapat dalam beberapa hadis, diantaranya sebagai berikut:

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>*Ibid.*, h. 9.

Pertama, hadis riwayat Abū Dāud, dari 'Uqbah bin Āmir bahwa Rasulullah saw. bersabda kepada seorang lelaki: "Apakah engkau rela saya kawinkan dengan perempuan fulan?" Lelaki itu menjawab: "Bersedia". Kemudian Rasulullah saw. berkata pula kepada perempuan yang dimaksudkan: "Apakah engkau bersedia saya kawinkan dengan lelaki si fulan?" Perempuan itu menjawab: "Bersedia". Kemudian Rasulullah menikahkan keduanya.

Hadis tersebut menunjukkan bahwa calon suami menyetujui untuk dikawinkan oleh Rasulullah saw. Dengan demikian, hadis tersebut menunjukkan arti mewakilkan (*tawkīl*). Hadis tersebut sebagai dalil bagi keabsahan berwakil dalam melakukan akad nikah. Praktik Rasulullah saw. bertindak sekaligus sebagai wakil dari kedua belah pihak adalah sah. Pada waktu itu, Rasulullah saw. bertindak sebagai *walī 'ām* bagi wanita dan wakil dari calon suami dalam mengucapkan kabulnya. <sup>102</sup>

Kedua, hadis riwayat Abū Dāud yang menceritakan bahwa Ummu Ḥabībah termasuk di antara kelompok yang berhijrah ke Habsyah, setelah suaminya Abdullah bin Jahasy wafat lalu dikawinkan oleh al-Najasyī dengan Rasulullah saw.

Pernikahan semestinya tidak menyandarkan akad-akad nikah tersebut dalam bermalak kan bermalak ka

\_

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>Sābiq, *op. cit.*, h. 31.

nikah tidak bisa berkembang. Tetapi sikap Syafi'iyah dengan kehati-hatian (*iḥtiyāṭ*) adalah untuk membendung akad nikah yang dilakukan dengan khidmat, jangan sampai membuka peluang kepada praktik-pratik yang tidak pasti. Namun, pernikahan via telepon hanya masalah kepastian pernikahan saja karena semua rukun-rukunnya terpenuhi.

## 2. Riba dan Bunga Bank

#### a. Memaknai Riba

Secara etimologi, riba bermakna tumbuh (*al-numū*), tambahan (*al-ziyādah*) dan meningkat (*irtifā'*). Oleh sebab itu, jika kata riba diucapkan, konotasinya adalah adanya sesuatu yang bertambah, baik itu bilangannya maupun bentuknya. Kemutlakan kata riba itu sendiri bermakna sesuatu yang bertambah. Segala bentuk penambahan, baik dalam transaksi jual beli maupun pinjam meminjam secara batil disebut riba.

Secara terminologi, fukaha berbeda pandangan mengenai makna riba dengan pandangan yang beraneka ragam, di antaranya:

Imam al-Sarakhsi dari mazhab Ḥanafi menjelaskan bahwa riba adalah tambahan yang disyaratkan dalam transaksi bisnis tanpa adanya penggantian ('iwaḍ) yang dibenarkan syariat atas penambahan tersebut. Al-Syarbini dari kalangan Syāfi'iyah menjelaskan bahwa riba adalah suatu akad transaksi dengan adanya penggantian khusus yang tidak diketahui jumlah persamaannya menurut agama ketika melakukan transaksi ataupun dengan penundaan salah satu atau kedua barang

 $<sup>^{103}{\</sup>rm Ahmad}$ bin Fairus, *Mu'jam Maqāyis al-Lugah*, Juz II (Cet. II; Bairūt: Dār al-Jail, 1993), h. 483.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>Al-Sarakhsi, *al-Mabsūt*, Juz XII (al-Qāhirah: Dār al-'Ilm, t.th), h. 109.

transaksi. $^{105}$  Kedua fukaha tersebut hanya memberikan penjelasan seputar riba dalam jual beli.

Imam Ibnu al-'Arabī mendefinisikan riba dengan segala bentuk tambahan yang tidak menuntut adanya penggantian.<sup>106</sup> Ibnu Qudāmah menyatakan bahwa riba adalah tambahan terhadap segala sesuatu secara khusus.<sup>107</sup> Kedua definisi tersebut mencakup segala bentuk riba, tetapi definisi yang diungkapkan oleh Ibnu Qudāmah tidak membatasi jenis tambahan yang dimaksudkan.

Beberapa definisi tersebut, makna riba menurut pengartian terminologi tidak jauh dari makna etimologinya yaitu adanya tambahan (*al-ziyādah*). Jadi, riba adalah segala sesuatu yang mengalami kelebihan atau penambahan dari harga pokok (modal), baik secara langsung maupun setelah jatuh tempo, baik barang tersebut sejenis, sama takarannya maupun tidak.

#### b. Jenis Riba

Ulama berbeda pandangan dalam membagi jenis riba. Al-Syarbīnī membagi riba kepada tiga jenis, <sup>108</sup> Imam Fakhr al-Dīn al-Rāzī dan Sayyid Sābiq membagi dua jenis riba. <sup>109</sup> Dengan demikian, secara garis besar riba dikelompokkan menjadi dua, yaitu riba hutang piutang (*ribā al-qurūḍ*) dan riba jual beli (*ribā al-buyū*). Riba jenis pertama terbagi menjadi *ribā al-qarḍ* dan *ribā al-jāhiliyah*. Adapun riba jenis kedua terbagi menjadi *ribā al-faḍl* dan *ribā al-nasī'ah*.

<sup>108</sup>Al-Syarbīnī, *loc. cit.* 

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>Al-Syarbini, op. cit., Jil. II, h. 444.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>Faḍl Ilāhī, *al-Tadābīr al-Wāqiyah min al-Ribā fī Islām* (Cet. II; Riyāḍ: Maktabah al-Mu'ayyad, 1412 H), h. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>*Ibid.* 

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>Fadl Ilāhi, op. cit., h. 27. Lihat juga Sābiq, op. cit., 178.

- 1) *Ribā al-qarḍ* adalah suatu manfaat atau tingkatan kelebihan tertentu yang disyaratkan terhadap yang berhutang.
- 2) *Ribā al-jāhiliyah* adalah hutang yang dibayar lebih dari pokoknya karena peminjam tidak mampu membayar hutangnya pada waktu yang ditetapkan
- 3) *Ribā al-faḍl* adalah pertukaran antar barang sejenis dengan kadar atau takaran yang berbeda.
- 4) *Riba al-nasī'ah* adalah penangguhan penyerahan atau penerimaan jenis barang ribawi yang dipertukarkan dengan jenis barang ribawi lainnya. Riba tersebut muncul karena adanya pertukaran, perubahan atau tambahan antara yang diserahkan saat itu dan yang diserahkan kemudian.

#### c. Dalil keharaman riba

Umat Islam dilarang mengambil riba apapun jenisnya. Larangan agar umat Islam tidak melibatkan diri dengan riba bersumber dari berbagai surah dalam al-Qur'an dan sunah.

1) Larangan Riba dalam Al-Qur'an

Al-Qur'an bercerita tentang riba dalam empat surah. 110 Larangan riba yang terdapat dalam al-Qur'an tidak diturunkan sekaligus melainkan diturunkan dalam empat tahap. 111

Tahap pertama, yaitu firman Allah dalam QS al-Rūm/30:39:

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>Keempat surah yang dimaksud adalah al-Baqarah, Ali 'Imran, al-Nisa' dan al-Rum.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>Penjelasan tersebut dipaparkan oleh Sayyid Quṭb dalam *Tafsīr Āyāt al-Ribā*. Lihat Muhammad Syafi'i Antonio, *Bank Syariah; dari Teori ke* Praktik (Cet. XIV; Jakarta: Gema Insani, 2009), h. 48.

### Terjemahnya:

Dan sesuatu riba (tambahan) yang kamu berikan agar dia bertambah pada harta manusia, maka riba itu tidak menambah pada sisi Allah. Dan apa yang kamu berikan berupa zakat yang kamu maksudkan untuk mencapai keridaan Allah, maka (yang berbuat demikian) itulah orang-orang yang melipat gandakan (pahalanya). 112

Ayat tersebut menjelaskan bahwa menolak anggapan pinjaman riba yang pada lahirnya seolah-olah menolong orang yang memerlukan sebagai suatu perbuatan mendekati (*taqarrub*) kepada Allah swt.

Tahap kedua, yaitu firman Allah QS al-Nisā'/4: 160-161:

Maka disebabkan kelaliman orang-orang Yahudi, Kami haramkan atas (memakan makanan) yang baik-baik (yang dahulunya) dihalalkan bagi mereka, dan karena mereka banyak menghalangi (manusia) dari jalan Allah. Dan disebabkan mereka memakan riba, padahal sesungguhnya mereka telah dilarang dari padanya, dan karena mereka memakan harta benda orang dengan jalan yang batil. Kami telah menyediakan untuk orang-orang yang kafir di antara mereka itu siksa yang pedih. 113

Ayat tersebut menunjukkan bahwa riba digambarkan sebagai suatu hal yang buruk. Allah swt. mengancam memberi alasan yang keras kepada orang Yahudi yang memakan riba.

Tahap ketiga, yaitu firman Allah swt. dalam QS Ali 'Imrān/3: 130:

Terjemahnya:

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 409.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>*Ibid.* h. 104.

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan riba dengan berlipat ganda dan bertakwalah kamu kepada Allah supaya kamu mendapat keberuntungan. 114

Ayat tersebut menjelaskan bahwa riba yang diharamkan dengan dikaitkan kepada suatu tambahan yang berlipat ganda. Para ahli tafsir berpendapat bahwa pengambilan riba dengan tingkat yang cukup tinggi merupakan fenomena yang banyak dipraktikkan pada masa tersebut.

Tahap keempat, yaitu firman Allah swt. dalam QS al-Baqarah/2: 278-279:

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا يَقِي مِنَ ٱلرِّبَوَاْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَكُمْ وَكُوسُ أَمْوَ لِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى وَإِن تُبَتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَ لِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ

### Terjemahnya:

Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan tinggalkan sisa riba (yang belum dipungut) jika kamu orang-orang yang beriman. Maka jika kamu tidak mengerjakan (meninggalkan sisa riba), maka ketahuilah, bahwa Allah dan Rasul-Nya akan memerangimu. dan jika kamu bertaubat (dari pengambilan riba), maka bagimu pokok hartamu kamu tidak menganiaya dan tidak (pula) dianiaya.

Ayat tersebut menjelaskan bahwa Allah swt. secara tegas dan jelas mengaharamkan apapun jenis tambahan yang diambil dari pinjaman. Itu adalah ayat terakhir yang diturunkan menyangkut riba.

# 2) Larangan riba dalam hadis

حَدَّثَنَا أَبُو الوَلِيْدِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ عِوْنٍ بْنِ أَبِي جُحَيْفَةَ قَالَ رَأَيْتُ أَبِي اِشْتَرَى عَبْدًا حِجَامًا, فَسَأَلْتُهُ, فَقَالَ نَهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ ثَمَنِ الكَلْبِ وَ ثَمَنِ الدَّمِ وَ نَهَى عَنِ الوَاشِمَةِ وَ الْمُؤشُوْمَةِ وَ آكِل الرِّبَا وَ مُوَكِلِهِ وَ لَعَنَ الْمَصَوِّرَ 116

<sup>115</sup>*Ibid.*, h. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>*Ibid.*, h. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>Abū 'Abdullah Muḥammad bin 'Ismā'il al-Bukhārī, *al-Jāmi' al-Ṣaḥīḥ*, Jil. II, Hadis nomor 2086 (Cet. I; al-Qāhirah: Dār al-Salafiyah, t.th), h. 84.

#### Artinya:

Abū al-Walīd menceritakan kepada kami, Syu'bah menceritakan kepada kami dari 'Aun bin Abū Juḥaifah berkata; Aku melihat ayahku membeli seorang budak yang pekerjaannya membekam, lalu aku bertanya kepadanya, lalu ia berkata Nabi saw. melarang untuk menerima uang transaksi anjing dan darah, melarang pekerjaan penato dan yang minta ditato, melarang penerima dan pemberi riba serta melaknat para pembuat gambar.

### d. Hukum Bunga Bank Perspektif Hukum Islam

Bunga bank atau dalam bahasa Arab dikenal dengan *fawā'id al-bunūk* adalah pendapatan dari uang pokok yang dipinjamkan, yang besarnya dihitung atas jumlah modal dan bunga. Bunga bank dipahami sebagai suatu balas jasa atau imbalan yang disediakan oleh pihak bank kepada nasabahnya ketika melakukan simpanan, pinjaman atau investasi kepada pihak bank.

Teks agama, baik al-Qur'an maupun sunah menyebutkan keharaman hukum riba. Ulamapun konsensus kalau praktik riba itu haram. Riba adalah masalah klasik yang jelas hukumnya. Masalah kemudian muncul mengenai hukum bunga bank, karena ada sebagian pakar yang meneliti realitas bunga bank lalu hasil penelitiannya menunjukkan bahwa hampir seluruh unsur yang terlibat dalm subtansi bunga bank sama dengan subtansi riba yang diharamkan oleh teks-teks agama mengenai riba. Dengan demikian, ulama yang ahli di bidang ekonomi dibutuhkan untuk mendalami sistem perbankan. Ijtihad ulama sangat dibutuhkan untuk memenuhi kebutuhan masyarakat yang banyak berhubungan dengan bank dewasa ini.

Ulama-ulama besar dunia yang terhimpun dalam Konsul Kajian Islam Dunia (*Majma' al-Buḥūs al-Islāmiyah*) yang diselenggarakan di Universitas al-Azhar, Kairo pada bulan Muharram 1385 H/Mei 1965 memutuskan hukum yang tegas terhadap

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>Abdul Rauf Amin, *Pendekatan Marginal dalam Kajian Hukum Islam* (Cet. I; Yogyakarta: Cakrawala, 2009), h.46-47.

bunga bank (*fawā'id al-bunūk*). Ulama-ulama tersebut memberikan fatwa mengenai keharaman bunga bank. Dalam muktamar tersebut dihadiri oleh ulama, pakar ekonomi dan pakar hukum. Di antara ulama tersebut Abū Zahrah, 'Abdullah Dirrāz, Musṭafā Ahmad al-Zarqā dan Yūsuf al-Qaraḍāwi.<sup>118</sup>

Jād al-Ḥaq juga menjelaskan bahwa bunga bank haram karena terdapat sesuatu yang diberikan syarat dan ada batasan yang dikedepankan sesuai dengan waktu dan ukurannya, termasuk riba tambahan yang diharamkan oleh agama. Tidak halal bagi seorang muslim untuk memiliki dan melibatkan dirinya. 119

Beberapa keputusan pada lembaga ijtihad yang membahas masalah riba dan bunga bank, di antaranya:

Pertama, Majelis Tarjih Muhammadiyah mengambil keputusan mengenai hukum ekonomi di luar zakat meliputi masalah perbankan (1968 dan 1972). Majelis Tarjih tahun 1968 memutuskan bahwa bunga yang diberikan oleh bank-bank milik negara kepada para nasabahnya atau sebaliknya yang selama ini berlaku, termasuk perkara musytabihāt.<sup>120</sup>

Kedua, Lajnah Bahsul Masa'il Nahdatul Ulama menjelaskan masalah hukum Kedua, Lajnah Bahsul Masa'il Nahdatul Ulama menjelaskan masalah hukum bunga bank. Terdapat tiga pendapat yaitu, pertama, haram sebab termasuk hutang yang dipungut rente, kedua, halal sebab tidak ada syarat pada waktu akad dan ketiga, syubhat sebab ahli hukum berselisih pendapat. Meskipun ada perbedaan

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Alī Aḥmad al-Sālūs, *Mausūʿah al-Qaḍāyā al-Fiqahiyah al-Muʿāṣarah wa al-Iqtiṣād al-Islāmī* (Cet. VIII; Qatar: Dār al-Saqāfah, 2005), h. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>Jād al-Ḥaq 'Afī Jād al-Ḥaq, *Buḥūs wa Fatāwā Islāmiyah fī Qaḍāyā Mu'āṣirah*, Jil. III (al-Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2005), h. 283-284.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>Syafi'i Antonio, op. cit., h. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>*Ibid.*, h. 63.

pandangan, Lajnah memutuskan bahwa yang lebih berhati-hati adalah pandangan yang menyebut bunga bank haram.

*Ketiga*, Sidang Organisasi Konferensi Islam yang berlangsung di Karachi, Pakistan pada Desember 1970 yang menyepakati dua hal; Praktik bank dengan sistem bunga adalah tidak sesuai dengan syariat Islam dan Perlu segera didirikan bank-bank alternatif yang menjalankan operasinya sesuai dengan prinsip syariah. <sup>122</sup>

Keempat, Mufti Mesir secara tegas dan konsisten sejak tahun 1900 hingga 1989 memutuskan bahwa bunga bank termasuk salah satu bentuk riba yang diharamkan. 123

Selain pandangan yang mengharamkan tersebut, Muḥammad Bāqir al-Ṣadr menjelaskan bahwa boleh mengambil bunga yang diberikan oleh bank. Bāqir al-Ṣadr memberikan dalil seperti yang dikutip dari pernyataan Abū Ḥanīfah yang menyatakan bahwa tidak ada riba di antara orang Islam dan orang kafir di Dār al-Ḥarb. 124

Berbagai pandangan tersebut, baik keputusan dan fatwa dari lembagalembaga tersebut diambil saat bank Islam dan lembaga keuangan belum berkembang seperti dewasa ini. Padahal masalah bunga bank ini masih perlu peninjauan ulang. Bahkan, Imam Syāfi'i meng-*update* pendapatnya ketika hijrah dari Irak ke Mesir karena berbedanya keadaan yang dihadapi saat itu. Dewasa ini, terdapat *masyaqqah* untuk menghindari praktik bunga bank karena merupakan kebutuhan manusia, untuk

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>*Ibid.*, h. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup>*Ibid.*, h. 65-66.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>Fadl Ilāhī, op. cit., h. 75.

itu mengharuskan adanya keringanan yang diberikan. Namun, keringanan ada masa berlakunya serta ada batasan, ukuran dan kadarnya.

# 3. Keluarga Berencana (KB)

Keluarga berencana (KB) yang dalam istilah Arab dikenal dengan *tanẓīm alnasl*, *ḍabṭ al-nasl* dan *taḥḍid al-nasl* semuanya merupakan lafal yang saling berkaitan. KB berarti pasangan suami istri mempunyai perencanaan yang kongkrit mengenai waktu anaknya diharapkan lahir, agar setiap anak yang lahir disambut dengan rasa gembira, syukur dan merencanakan jumlah anak yang dicita-citakan, yang disesuaikan dengan kemampuannya, situasi kondisi masyarakat dan negaranya. Dengan demikian, keluarga berencana itu dititikberatkan pada perencanaan, pengaturan dan pertanggungjawaban orang tua terhadap anggota keluarganya (keturunannya).

Abū Zahrah dalam Muktamar *Buḥūs al-Islāmiyah* yang diselenggarakan pada tahun 1965 menjelaskan bahwa seruan untuk melakukan keluarga berencana muncul di negara-negara Islam yang bersumber dari daratan Eropa dan Amerika. Islam mengajak umatnya untuk melakukan pernikahan, sehingga subtansi dari pernikahan tersebut menghasilkan dan memperbanyak keturunan yang dapat memperkuat barisan umat Islam. Bahkan, 'Umar bin Khaṭṭāb ra. mengatakan bahwa pernikahan itu hanya untuk menghasilkan keturunan/anak (*innamā al-nikāḥ li al-walad*). <sup>126</sup> Rasulullah saw. menganjurkan untuk memperbanyak keturunan, seperti dalam hadis yang berbunyi:

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>Masjfuk Zuhdi, *Masail Fiqhiyah* (Jakarta: Gunung Agung, 1997), h. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup>Al-Sālūs, op. cit., h. 42-43.

أَخْبَرَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ خَالِدٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ، قَالَ: أَنْبَأَنَا الْمُسْتَلِمُ بْنُ سَعِيدٍ، عَنْ مَعْقِلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى رَسُولِ عَنْ مَعْقِلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى رَسُولِ عَنْ مَعْقِلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ: إِنِّي أَصَبْتُ امْرَأَةً ذَاتَ حَسَبٍ، وَمَنْصِبٍ إِلَّا أَنَّهَا لَا تَلِدُ، أَفَأَتَزَوَّجُهَا؟ فَنَهَاهُ، ثُمُّ اللَّهِ فَقَالَ: " تَرَوَّجُوا الْوَلُودَ، الْوَدُودَ فَإِنِي مُكَاثِرٌ بِكُمْ " أَتَاهُ الثَّالِئَةَ، فَنَهَاهُ، فَقَالَ: " تَرَوَّجُوا الْوَلُودَ، الْوَدُودَ فَإِنِي مُكَاثِرٌ بِكُمْ "

### Artinya:

'Abdul Raḥmān bin Khālid memberitakan kepada kami lalu berkata: Yazīd bin Hārūn menceritakan kepada kami lalu berkata: al-Mustalim bin Sa'īd memberikan berita besar kepada kami dari Manṣūr bin Zāżan dari Mu'awiyah bin Qurrah dari Ma'qil bin Yasār berkata: Seseorang datang menemui Nabi saw. lalu berkata: Saya mendapatkan wanita yang baik keturunannya dan cantik. Tetapi ia tidak bisa punya anak, apakah saya dapat menikahinya? Rasulullah saw. menjawab: Tidak. Kemudian ia datang lagi kedua kalinya, Rasulullah tetap melarangnya. Kemudian datang lagi ketiga kalinya. Rasulullah saw. bersabda: Nikahilah wanita yang bersifat lembut dan subur karena saya ingin memperbanyak umat denganmu. 127

Abū Zahrah menjelaskan bahwa memperbanyak keturunan dituntut oleh agama dan merupakan tujuan utama pernikahan. Hal tersebut adalah fitrah dan naluri manusia. Mencegah adanya keturunan melawan fitrah, Islam merupakan agama yang fitrah. <sup>128</sup> Allah swt. berfirman dalam OS al-Rūm/30:30:

### Terjemahnya:

Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah; (tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui.

 $<sup>^{127}</sup>$ Aḥmad bin Syu'aib bin 'Alī bin Sīnān Abū 'Abdul Raḥmān al-Nasā'ī, Sunan al-Nasā'ī al-Ṣugrā al-Mujtabā (t.d.) h. 858.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>*Ibid.*, h. 44.

Secara eksplisit, Al-Qur'an tidak berbicara tentang keluarga berencana (KB), tetapi memberikan petunjuk yang perlu dilaksanakan kaitannya dengan keluarga berencana tersebut. Firman Allah swt. dalam QS al-Nisā'/4:9:

# Terjemahnya:

Dan hendaklah takut kepada Allah orang-orang yang seandainya meninggalkan dibelakang mereka anak-anak yang lemah, yang mereka khawatir terhadap (kesejahteraan) mereka. Oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa kepada Allah dan hendaklah mereka mengucapkan perkataan yang benar. 129

Ayat tersebut menunjukkan bahwa yang perlu dilaksanakan dalam keluarga berencana (KB) adalah menjaga kesehatan istri, mempertimbangkan kepentingan kesejahtraan anak dan mempertimbangkan ekonomi keluarga.

Keluarga berencana merupakan metode untuk mencegah kehamilan. Pada zaman Rasulullah saw., pencegahan terhadap kehamilan dikenal dengan *al-'Azl*. Hal tersebut sesuai dengan hadis yang berbunyi:

#### Artinya:

'Alī bin 'Abdullah menceritakan kepada kami, Sufyān menceritakan kepada kami, 'Amr berkata: 'Aṭā' memberitakanku bahwa ia mendengarkan Jābir ra. berkata: Kami melakukan *'azl* sementara al-Qur'an turun. Dan dari 'Aṭā', dari Jābir berkata: Kami melakukan 'azl pada zaman Nabi sementara al-Qur'an turun.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>Departemen Agama RI, op. cit., h. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>Abū 'Abdullah Muḥammad bin 'Ismā'il al-Bukhārī, *al-Jāmi' al-Ṣaḥīḥ*, Jil. III, Hadis nomor 5008 dan 5009 (Cet. I; al-Qāhirah: Dār al-Salafiyah, t.th), h. 390.

Hadis tersebut menunjukkan bahwa pada zaman Rasulullah saw. ada praktik untuk mencegah kehamilan yaitu metode *al-'azl*. Akan tetapi, ulama berbeda pendapat tentang *'azl* tersebut. Sebagian ulama membolehkannya dan sebagian lainnya melarang untuk melakukannya di antaranya Ibn Ḥazm. Bahkan, al-Gazālī menjelaskan bahwa meninggalkannya lebih utama (*afdal*).<sup>131</sup>

Muktamar Kajian Islam Dunia yang diselenggarakan di Kairo memutuskan bahwa tidak sah menurut agama untuk melakukan keluarga berencana. Begitupun keputusan Organisasi Konferensi Islam yang dilaksanakan pada tahun 1409 H memutuskan untuk mengharamkan keluarga berencana secara mutlak. Tampak dari beberapa pandangan tersebut, keluarga berencana harus ditinjau kembali status pembaruan hukumnya. Ijtihad sangat dibutuhkan untuk menghadapi situasi dan keadaan manusia dewasa ini yang merupakan tujuan syariat dengan mempertimbangkan perkembangan baru yang ditimbulkan oleh ilmu pengetahuan dan teknologi demi kemaslahatan umat Islam.

Sebagian ulama membolehkan keluarga berencana. Di antaranya adalah Syaikh al-Ḥarīrī dan Syaikh Maḥmūd Syalṭūt. Ulama yang membolehkan tersebut berpendapat bahwa diperbolehkan melakukan keluarga berencana dengan ketentuan antara lain, untuk menjaga kesehatan ibu, menghindari kesulitan yang dihadapi ibu serta untuk menjarangkan anak. Ulama tesebut juga berpendapat bahwa perencanaan keluarga itu tidak sama dengan pembunuhan karena pembunuhan itu berlaku ketika ada janin. 133

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>Al-Sālūs, op. cit., h. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>*Ibid.*, h. 50-53.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>Abdurrahman Umran, *Islam dan KB* (Jakarta: Lentera Basritama, 1997), h. 99.

Al-Qur'an dan sunah tidak menjelaskan hukum dari keluarga berencana secara eksplisit. Salah satu kaidah hukum Islam yang berbunyi: Pada dasarnya segala sesuatu itu boleh, kecuali ada dalil yang menunjukkan keharamannya. Dengan demikian, merencanakan untuk memiliki anak terdapat sisi *masyaqqah*, bahkan sisi darurat lebih besar daripada yang lain. *Masyaqqah* yang mungkin terjadi dalam keluarga berencana adalah kesulitan bagi orang tuanya untuk mensejahtrakan anaknya. Seorang ayah sebagai kepala keluarga bertanggung jawab untuk mensejahtrakan istri dan anaknya. Seorang istri tidak dibenarkan menderita karena anaknya, begitupun ayahnya dan ahli warisnya.



#### **BAB V**

#### PENUTUP

### A. Kesimpulan

Hakikat *masyaqqah* adalah segala hal yang menyertai mukalaf yang menyulitkan jiwa dan harta. *Masyaqqah* berarti segala kesulitan yang bisa mendatangkan keringanan (*rukhṣah*). Akan tetapi, kesulitan itu harus luar biasa yang dihadapi mukalaf ketika melaksanakan pembebanan hukum yang diperintahkan oleh *Syāri* sehingga mukalaf leluasa dan nyaman ketika melaksanakan pembebanan hukum tersebut. Manifestasi penghapusan atau pengurangan *masyaqqah* dalam agama cukup banyak dan bervariasi. Ada yang dalam konteks ibadah, muamalah maupun sanksi dan yang terkait dengannya.

Kriteria *masyaqqah* yang dapat mendatangkan keringanan adalah bentuk *masyaqqah* yang lebih besar dan memberatkan. *Masyaqqah* tersebut harus terlepas dari subtansi ibadah secara umum. Identifikasi terhadap *masyaqqah* tersebut berbeda-beda sesuai dengan perbedaan ibadah ataupun muamalah. *Masyaqqah muʻtabarah* (yang dianggap) harus dengan bentuk *masyaqqah* yang sejalan dengan penetapan *masyaqqah* yang dipergunakan oleh *Syāri* pada ibadah tersebut. *Masyaqqah muʻtabarah* adalah yang berada dalam batas kemampuan mukalaf, namun berada di luar bentuk aktivitasnya sehari-hari. Jika ditarik pada *al-aḥkām al-khamsah* (wajib, sunah, boleh, makruh dan haram), *masyaqqah* hanya memasuki wilayah wajib dan haram saja.

Dampak hukum dari *masyaqqah* tersebut berbeda dalam setiap perbuatanperbuatan mukalaf. Bidang ibadah, mukalaf mendapatkan keringanan berupa meninggalkan, pengguguran ataupun mengganti kewajiban yang dibebankan. Bidang muamalah, jika terdapat *masyaqqah*, keringanan yang diberikan berupa sahnya melakukan transaksi yang dilarang. Dengan demikian, efek hukum dari *masyaqqah* adalah boleh meninggalkan yang wajib (kecuali salat) dan melaksanakan yang diharamkan.

### B. Implikasi

Kajian tentang *masyaqqah* merupakan hal yang harus mendapatkan perhatian, baik di kalangan awam maupun ulama dan fukaha. Fukaha dituntut untuk memberikan fatwa yang dapat diterima oleh umat Islam, namun tidak mengabaikan nas-nas agama yang bersumber dari *Syāri* (Allah swt. dan Rasulullah saw.). Fukaha harus mengambil kebijakan terkait masalah-masalah yang dihadapi oleh umat Islam dewasa ini.

Pembebanan hukum (*taklif*)yang dibebankan kepada mukalaf harus diketahui dengan pasti dengan jalan belajar dan bertanya, agar tidak melaksanakan pembebanan hukum (*taklif*) tersebut dengan seenaknya dan sesuai dengan hawa nafsunya saja. Ketika mukalaf menghadapi kesulitan dalam melaksanakan perintah-perintah Tuhan mampu mengatasinya. Sehingga berlakulah kaidah *al-masyaqqah tajlib al-taisīr* (kesulitan mendatangkan kemudahan).

MAKASSAR

#### DAFTAR PUSTAKA

- Ibn Anas, Mālik. *al-Muwaṭṭa'*. Cet. I; al-Qāhirah: Maktabah al-Ṣafā, 2001.
- Ali, Mohammad Daud. *Hukum Islam; Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia*. Cet. XI; Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2004
- Antonio, Muhammad Syafi'i. *Bank Syariat; dari Teori ke Praktik*. Cet, XIV; Jakarta: Tazkia Cendekia, 2009.
- Al-'Asqalānī, Aḥmad bin 'Alī bin Ḥajar. *Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī*. al-Qāhirah: Dār al-Taqwā, 2000.
- Ibn 'Asyūr, Muḥammad al-Ṭāhir. *Maqāṣid al-Syarī'ah al-Islāmiyyah*. Cet. II; al-Qāhirah: Dār al-Nafāis, 2001.
- 'Azzām, 'Abdul 'Azīz Muḥammad. al-Qawā'id al-Fiqhiyyah. al-Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2005.
- -----. al-Madkhal fi al-Qawā'id al-Fiqhiyyah wa Asaruhā fi al-Aḥkām al-Syar'iyyah. Terj. Wahyu Setiawan. Qawa'id Fiqhiyyah. Cet. II: Jakarta: Amzah, 2009.
- Al-Bukhārī, Abū 'Abdullah Muḥammad bin Ismā'il. *al-Jāmi' al-Ṣaḥīḥ*. Cet. I; al-Qāhirah: Dār al-Salafiyyah, t.th.
- Al-Būrnū, Muḥammad Ṣidqī bin Aḥmad Abū al-Ḥāris. *Mausūʻah al-Qawāʻid al-Fiqhiyyah*. Beirūt: Muʾassasah al-Risālah, 2003.
- Al-Da'ās, 'Azzat 'Ubaid. *al-Qawā'id al-Fiqhiyyah ma'a Syarḥ al-Mūjiz.* Cet.III; Dimasyq: Dār al-Tirmizī, 1989.
- Departemen Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahnya. Bandung: J-ART, 2004.
- Departemen Pendidikan Nasional RI. *Kamus Bahasa Indonesia*. Jakarta: Pusat Bahasa, 2008.
- Djazuli, A. *Kaidah-Kaidah Fikih; Kaidah-Kaidah Hukum Islam Dalam Menyelesaikan Masalah-Masalah yang Praktis.* Cet. III; Jakarta: Kencana, 2010.
- Al-Gazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad. *al-Mustaṣfā min 'Ilm al-Uṣūl*. Bairūt: Dār al-Arqam, t.th.
- Al-Ḥafid, Ibnu Rusyd. *Bidāyah al-Mujtahid fī Nihāyah al-Muqtaṣid*. Semarang: Toha Putra, t.th

- Hasan, Khālid Ramadān. *Mu'jam Usūl al-Fiqh*. t.t, Dār al-Tarābīsy, t.th.
- Ibn Hazm, al-Muḥalfa. al-Qāhirah: Dār al-Turās, 2005.
- Ibn 'Abdul Salām, al-'Izz. *al-Fawā'id fī Ikhtiṣār al-Maqāṣid wa al-Qawā'id al-Ṣugrā*. Dimasyq: Dār al-Fikr, 1996.
- -----, *al-Qawā'id al-Kubrā al-Mausūm bi Qawā'id al-Aḥkām fī Iṣlāḥ al-Anām*. Cet. I; Dimasyq: Dār al-Qalam, 2000.
- Ismā'il, Muḥammad Bakar. *al-Qawā'id al-Fiqhiyyah baina al-Aṣālah wa al-Taujīḥ*. Cet. İ; al-Qāhirah: Dār al-Manār, 1997.
- Al-Jabbāzi, Jalāl al-Dīn Abū Muḥammad'Umar. *Al-Mugnī fī Uṣūl a-Fiqh*. Cet. I; Makkah: t.tp, 1403 H.
- Al-Jaūziyyah, Ibn al-Qayyim. *al-Qawā'id al-Fiqhiyyah al-Mustakhrajah min al-Kitāb I'lām al-Muwaqqi'in*. t.tp. Dār Ibn al-Qayyim, 1421 H.
- Al-Jazīrī, 'Abdul Raḥmān. *al-Fiqh 'ala al-Mażāhib al-Arba'ah*. al-Qāhirah: Dār al-Fajr, 2000.
- Al-Kailāni, 'Abdul Raḥmān Ibrāhim. *Qawā'id al-Maqāṣid 'Inda al-Imām al-Syāṭibī;* 'Ardan wa Dirāsatan wa Taḥlīlan. Dimasyq: Dār al-Fikr, 2005.
- Khallāf, 'Abdul Wahhāb. 'Ilm Uşul al-Fiqh. al-Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2002.
- Lāsyīn, Mūsā Syāhīn. *Fatḥ al-Mun'im Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim*. Cet. II; al-Qāhirah: Dār al-Syurūq, 2008.
- Malāikah, Muṣṭafā. Fi Uṣūl al-Da'wah Muqtasabāt min Kutub al-Duktūr Yūsuf al-Qaraḍawī. Cet. I; Miṣr: Dār al-Taqwā, 1997.
- Ibn Manzūr. Lisān al-'Arab. al-Qāhirah: Dār al-Ma'ārif, t.th.
- Mubarok, Jaih. *Sejarah dan Perkembangan Hukum Islam*. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2000.
- Muṣṭafā, Ibrāhīm, Aḥmad Ḥasan al-Zayyāt, Ḥamid 'Abdul Qādir, Muḥammad 'Alī al-Najjār. *al-Mu'jam al-Wasīṭ*. Istanbūl: al-Maktabah al-Islāmiyyah, t.th.
- Al-Nasā'ī, Aḥmad bin Syu'aib bin 'Alī bin Sīnān Abū 'Abdul Raḥmān. *Sunan al-Nasā'ī al-Ṣugrā al-Mujtabā*. t.d.
- Nazir, Moh. *Metode Penelitian*. Cet. III: Jakarta, Ghalia Indonesia, 1988.
- Purba, Michael R. *Kamus Hukum Internasional dan Indonesia*. Cet. I; Jakarta: Widyatamma, 2009.

- Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. *Dirāsah fī Fiqh Maqāṣid al-Syarī'ah; baina al-Maqāṣid al-Kulliyah wa al-Nuṣus al-Juz'iyyah*. al-Qāhirah: Dār al-Syurūq, 2006.
- -----. *Maqāṣid al-Syarīʿah al-Mutaʿalliqah bi al-Māl*. Cet. I; al-Qāhirah: Dār al-Syurūq, 2010.
- -----. *'Awāmil al-Sa'ah wa al-Murūnah fī al-Syarī'ah al-Islāmiyyah*. Terj. Agil Husain al-Munawwar. *Keluasan dan Keluwesan Hukum Islam*. Cet. I; Semarang: Toha Putra, 1993.
- Al-Qurtubī, Abū 'Abdullah Muḥammad bin Aḥmad al-Anṣārī. *al-Jāmi' li Aḥkām al-Qur'ān Tafsīr al-Qurtubī*. al-Qāhirah: al-Maktabah al-Taufiqiyyah, t.th.
- Rakhmat, Jalaluddin. *Metode Penelitian Komunikasi*. Cet. XVII; Bandung: Remaja Rosda Karya, 2007.
- Sābiq, Sayyid. Figh al-Sunnah. Cet. IV; t.t, Dār al-Fikr, 1983.
- Al-Ṣābūnī, Muḥammad 'Alī. *Rawā'i' al-Bayān Tafsīr Āyāt al-Aḥkām min al-Qur'ān*. Cet. I; al-Qāhirah: Dār al-Sābūnī, 2007.
- Saebani, Beni Ahmad. Filsafat Hukum Islam. Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2008.
- Al-Sadlān, Ṣāliḥ bin Gānim. *al-Qawā'id al-Fiqhiyyah al-Kubrā wa mā Tafarra' 'anhā.* Riyād: Dār Balansiyyah, 1417 H.
- Al-Ṣallābī, Usāmah Muḥammad Muḥammad al-Rukhaṣ al-Syar'iyyah; Aḥkāmuhā wa Dawābituhā. Iskandariyyah: Dār al-Imān, 2002.
- Al-Sāyis, Muḥammad 'Alī. *Tafsīr Ayāt al-Aḥkām*. Cet. I; al-Qāhirah: Mu'assasah al-Mukhtār, 2001.
- Singarimbun, Masri dan Sofian Effendi. *Metode Penelitian Survai*. Jakarta: LP3ES, 1989.
- Sukardi. *Metode Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Prakteknya.* Jakarta: Bumi Aksara, 2003.
- Sukmadinata, Nana Syaudih. *Metode Penelitian Pendidikan.* Cet: III; Bandung: Remaja Rosda karya, 2007.
- Supriyadi, Dedi. *Sejarah Hukum Islam; dari Kawasan Jazirah Arab sampai Indonesia.* Cet. I; Bandung: Pustaka Setia, 2007.
- Al-Syāfi'i, Muḥammad bin Idrīs. *al-Risālah*. Cet. II; al-Qāhirah: Maktabah Dār al-Turās, 2005.
- -----. Kitāb al-Umm. Cet. IV; Mansūrah: Dār al-Wafā, 2008.

- Al-Syanqīṭī, Muḥammad al-Amīn. Aḍwā' al-Bayān fī Īḍāḥ al-Qur'ān bi al-Qur'ān. al-Qāhirah: Dār al-Ḥadīs, 2006.
- Al-Syātibī, Abū Isḥāq. *al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī'ah.* al-Qāhirah: al-Maktabah al-Taufiqiyyah, 2003.
- Al-'Usaimīn, Muḥammad bin Ṣāliḥ. *al-Qawā'id al-Fiqhiyyah*. Iskandariyah: Dār al-Baṣīrah, t.th.
- Abū Zahrah, Muḥammad. *Uṣūl al-Fiqh*. al-Qāhirah: Dār al-Fikr al-'Arabī, 2006.
- Al-Zarqā, Aḥmad bin Muḥammad. *Syarḥ al-Qawā'id al-Fiqhiyyah*. Cet. II; Damaskus: Dār al-Qalam, 1989.
- Al-Zuhaili, Wahbah. al-Wajiz fi Uşul al-Fiqh. Beirut: Dar al-Fikr al-Mu'aşir, 1999.
- -----. *Nazariyyat al-Parūrat al-Syar'iyyah*. Cet. IV; Bairūt: Mu'assasah al-Risālah, 1985.
- -----. al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. Cet. II; Dimasyq: Dār al-Fikr, 1985.



#### DAFTAR RIWAYAT HIDUP



Abdul Syatar adalah anak ketiga dari lima bersaudara (empat putri dan satu putra) dari pasangan H. Yalla Dg. Mamase dan Hj. St. Rahmatiah. Lahir di Bone pada Sabtu, 20 April 1985. Pendidikan formal pertamanya, TK IDATA Kolaka (tamat 1991), SDN 1 Kolaka

(tamat 1997) dan dilanjutkan ke MTsN Kolaka (tamat 2000). Pada jenjang pendidikan berikutnya, ia meneruskan pendidikan dilingkup pesantren DDI AD Mangkoso dan duduk di bangku Madrasah I'dadiyah selama setahun (tamat 2001), kemudian melanjutkan di MA Putra DDI Mangkoso.

Tahun 2004, setelah tamat dari Madrasah Aliyah, pria yang beralamat di jalan Mamoa 4, Lrg. 1, No. 1 meneruskan pendidikan Strata I di Universitas al-Azhar, Kairo tahun 2004. Ia meyelesaikan pendidikan S1 (Lc.) selama lima tahun (2004-2009) dan selanjutnya pulang kampung meneruskan pendidikan S2-nya di UIN Alauddin Makassar sampai saat ini.

Saat di Kairo, selain sibuk kuliah dia juga aktif dalam beberapa organisasi. Antara lain, Kerukunan Keluarga Sulawesi (KKS) Mesir, sebagai salah seorang pengurus, Ikatan Alumni DDI (IADI). Selain itu, pernah dipercayakan menjadi ketua AMC (Angin Mammiri Club).