# AKULTURASI BUDAYA ISLAM DALAM TRADISI *PATTUTOANG* DI DESA MANGEPONG KECAMATAN TURATEA KABUPATEN JENEPONTO



Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Meraih Gelar Sarjana Humaniora Jurusan Sejarah Peradaban Islam Pada Fakultas Adab dan Humanioran UIN Alauddin Makassar

Oleh

<u>Fitri Ayu</u>

NIM: 40200113076

ALAUDDIN M A K A S S A R

FAKULTAS ADAB DAN HUMANIORA UIN ALAUDDIN MAKASSAR 2017

#### PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Mahasiswa yang bertanda tangan dibawah ini:

Nama : Fitri Ayu

Nim : 40200113076

Tempat/tgl. Lahir : Makassar, 04 Februari 1996

Jurusan : Sejarah Peradaban Islam

Fakultas : Adab Dan Humaniora

Alamat : Jln. Sultan Alauddin II No. 5

Judul : Akulturasi Budaya Islam dalam Tradisi Pattotoang di Desa

Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa skripsi ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika dikemudian hari terbukti behwa skripsi ini merupakan duplikasi, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya maka skripsi dan gelar yang diperoleh batal demi hukum.

Makassar, 13 Juni 2017 M 18 Ramadhan 1438 H

SAR

<u>Fitri Ayu</u>

Nim: 40200113076

#### PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi ini berjudul, "Akulturasi Budaya Islam Dalam Tradisi Pattutoang di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto," yang disusun oleh Fitri Ayu, NIM: 40200113076, mahasiswa Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam pada Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar telah diuji dan dipertahankan dalam sidang munagasyah yang diselenggarakan pada hari Rabu, tanggal 02 Agustus 2017, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Humaniora (S.Hum) pada Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar.

> Gowa, 02 Agustus 2017 9 Dzulhijjah 1438 H.

## **DEWAN PENGUJI**

Ketua : Dr. Abd. Rahman R, M.Ag.

Sekretaris : Zaenal Abidin, S.Si, M.Hi.

Munagisy I : Dra. Susmihara, M.Pd.

Munagisy II : Drs. M. Idris, M.Pd

Pembimbing I: Dr. Hj. Syamzan Syukur, M.Ag

Pembimbing II: Syamhari, S.Pd, M.Pd.

Diketahui oleh,

Dekan Fakultas Adab dan Humaniora

JIN Alauddin Makassar,

Dr. H. Barsihannor, M. Ag.

NIP: 19691012 1996031 003

#### KATA PENGANTAR

## بسم الله الرحمن الرحيم

Alhamdulillahi Rabbil a'lamin, puji dan syukur kehadirat Allah Swt, karena atas rahmat dan hidayah Nya sehingga penyusun dapat menyelesaikan skripsi dengan judul Akulturasi Budaya Islam dalam Tradisi Pattutoang di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto dapat terselesaikan. Shalawat serta salam dihaturkan kepada Nabi Muhammad saw., keluarga serta para sahabat.

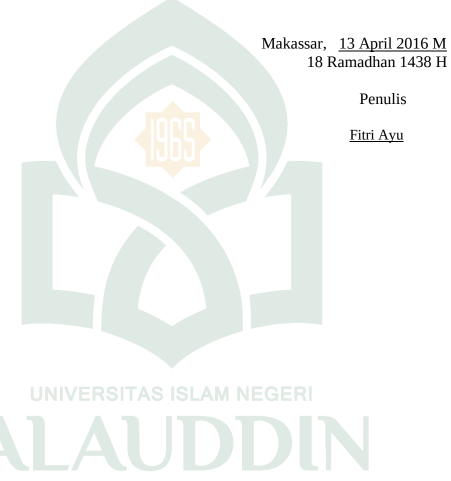
Dalam rangka Proses penyelesaiannya, banyak kendala dan hambatan yang ditemukan penyusun, tetapi dengan keyakinan dan usaha yang luar biasa serta tak luput kontribusi berbagai pihak yang dengan ikhlas membantu penyusun hingga skripsi ini dapat terselesaikan, meskipun demikian penyusun menyadari bahwa skripsi ini memiliki banyak kekurangan, untuk itu diperlukan kritik dan saran yang bersifat membangun dari berbagai pihak.

Selain itu penyusun juga perlu mengucapkan terima kasih kepada pihakpihak yang selama ini membantu proses perkuliahan penyusun sebagai mahasiswa strata satu hingga menyelesaikan skripsi sebagai bagian akhir dari perjalanan studi penyusun, dan penyusun paling utama mengucapkan banyak terima kasih kepada kedua orang tua yang telah melahirkan bapak Almarhum Rahman Sitaba dan ibu Nurbiah, k. A.Ma. mereka adalah orang tua kandung saya yang telah mengubah hidup saya sehingga seperti ini, akumulasi ungkapan terima kasih itu penyusun haturkan kepada:

- 1. Prof. Dr. H. Musafir Pababbari, M. Si. Rektor UIN Alauddin Makassar.
- 2. Dr. H. Barsihannor, M. Ag, Dekan Fakultas Adab dab Humaniora UIN Alauddin Makassar.

- 3. Dr. Hj. Syamzan Syukur, M.Ag. dan Syamhari, S.Pd.,M.Pd. masing-masing sebagai konsultan pertama dan kedua yang telah meluangkan waktunya untuk terus memberikan bimbingan demi kemajuan dan keberhasilan dalam penyusunan skripsi ini
- 4. Drs. Rahmat, M. Pd, I. Ketua Jurusan Sejarah Peradaban Islam dan Drs. Abu Haif, M. Hum, Sekretaris Jurusan Sejarah Peradaban Islam yang banyak membantua dalam pengurusan administrasi jurusan serta memberi arahan dan motivasi.
- 5. Para dosen yang senantiasa memberikan nasehat dan bekal disiplin ilmu pengetahuan selama menimba ilmu di bangku kuliah.
- Seluruh karyawan Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar yang telah memberikan pelayanan yang berguna dalam penyelesaian studi pada Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin Makassar.
- 7. Untuk orang tua yang sudah seperti ibu kedua saya Suba, yang telah merawat saya sehingga bisa bertahan sampai sekarang.
- 8. Untuk Nurhidayat S.IP. yang selalu mensuport, mengarahkan, mengingatkan dan memotivasi serta membantu dalam penyelesaian skripsi ini.
- 9. Para senior dan junior Sejarah dan kebudayaan Islam yang tak bisa saya sebutkan satu persatu atas dukungan dan bimbingannya selama ini.
- 10. Saudara-saudari Seperjuanganku tercinta SKI Angkatan 2013, yang tak pernah lelah memotivasi saya untuk tetap semangat menyelesaiakan skripsi ini.
- 11. Teman-teman angkatan 2013 UIN Alauddin Makassar.
- 12. Teman-teman posko KKN Parangloe terkhusus untuk Bontoparang.
- 13. Para senior dan teman-teman seangkatan KISSA (Komunitas Seni Adab).

Sekali lagi, terima kasih atas segala bantuannya. Semoga harapan dan cita-cita kita tercapai sesuai dengan jalan *siraatal-Mustaqim*. Amin. Akhirnya dengan segala kerendahan hati, penulis mengharapkan semoga skripsi ini dapat bermanfaat bagi semua pihak terutama bagi penulis sendiri.



## **DAFTAR ISI**

| HALAMAN JUDUL                                            | i     |
|----------------------------------------------------------|-------|
| PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI                              | ii    |
| PENGESAHAN SKRIPSI                                       | iii   |
| KATA PENGANTAR                                           | iv    |
| DAFTAR ISI                                               | vi    |
| ABSTRAK                                                  | viii  |
| BAB I PENDAHULUAN                                        | 1-13  |
| A. Latar Belakang Masalah                                | 1     |
| B. Rumusan Masalah                                       | 7     |
| C. Fokus Penelitian dan Deskripsi Fokus                  | 8     |
| D. Tinjauan Pustaka                                      | 9     |
| E. Tujuan Dan Kegunaan                                   | 11    |
| BAB II TINJAUAN TEORITIS                                 | 14-28 |
| A. Akulturasi Budaya dan Fungsi Tradisi dalam Masyarakat | 13    |
| B. Transformasi Budaya Lokal                             | 27    |
| BAB III METODOLOGI PENELITIAN                            | 29-33 |
| A. Jenis Penelitian                                      | 29    |
| B. Pendekatan Penelitian                                 | 29    |
| C. Sumber Data                                           | 30    |
| D. Metode Pengumpulan Data                               | 31    |
| E. Teknik Pengolahan Dan Analisi Data                    | 33    |

| BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN                     | 34-62 |
|------------------------------------------------------------|-------|
| A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian                         | 34    |
| B. Eksistensi Pelaksanaan Tradisi Pattutoang               | 40    |
| C. Proses Akulturasi Budaya Islam dalam Tradisi Pattutoang | 47    |
| D. Pandangan Masyarakat Terhadap Akulturasi Islam Tradisi  |       |
| Pattutoang                                                 | 56    |
| BAB V PENUTUP                                              | 63-66 |
| A. Kesimpulan                                              | 63    |
| B. Implikasi                                               | 65    |
| KEPUSTAKAAN                                                | 67-69 |
| DATA INFORMAN                                              | 70-71 |
| LAMPIRAN                                                   | 72    |
| BIOGRAFI PENILIS                                           | 73    |



#### **ABSTRAK**

Nama : Fitri Ayu

Nim : 4020113076

Judul : Akulturasi Budaya Islam dalam Tradisi Pattutoang di Desa

Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto.

Pokok masalah tentang bagaimana akulturasi budaya Islam dalam tradisi *pattutoang*?. Adapun sub masalah yaitu: Bagaimanakah eksistensi pelaksanaan Tradisi *pattutoang* di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto?. Bagaimanakah proses akulturasi budaya Islam dalam tradisi *pattutoang*?. Bagaimanakah pandangan masyarakat terhadap akulturasi Islam dalam tradisi *pattutoang*?.

Penulis menggunakan Jenis penelitian deskriptif-kualitatif, yakni penelitian yang dimaksudkan untuk memahami fenomena atau peristiwa mengenai tradisi yang dilakukan oleh subyek penelitian yang menghasilkan data deskripsi berupa informasi lisan dari beberapa orang yang dianggap lebih tahu, dan perilaku serta objek yang diamati.Dengan pendekatan penelitian yang digunakan adalah, pendekatan Antropologi, Pendekatan Religy, dan pendekatan History. Selanjutnya metode pengumpulan data dengan Menggunakan *Field Researc*, penulis berusaha untuk mengemukakan mengenai objek yang dibicarakan sesuai kenyataan yang terjadi di masyarakat.

Hasil penelitian yang diakukan oleh peneliti, diperoleh dengan data dan wawancara. *Pattutoang* berasal dari bahasa daerah Makassar yaitu t*autoa* artinya orang tua/orang yang dituakan dan pattutoang dalam arti umum merupakan kepercayaan masyarakat terhadap makam tua, pattutoang ini sudah dianggap salah satu tradisi oleh masyarakat tertentu di Desa Mangepong, tradisi ini dilakukan ketika seseorang ingin menepati janjinya, masyarakat percaya bahwa ketika dia datang berkunjung ke makam itu dan mendoakan makam tersebut lalu mereka pun meminta sesuatu yang diinginkan kemudian diikatlah tali dipohon yang terdapat diatas makam tersebut. Tradisi ini sudah turun temurun karena orang tua menganggap bahwa makam tersebut adalah makam tetuanya/orang yang dituakan dahulu, dan masyarakat percaya ketika mereka merawat makam tersebut dan berkunjung kesana dengan mengatakan apa yang diinginkan maka selang beberapa waktu maka keinginan itu terkabulkan, dan ketika keinginan tersebut terkabulkan maka mereka mendatangi makam tersebut dengan membawa berupa makanan yang siap saji seperti *songkolo*' dan ayam.

#### **BABI**

#### PENDAHULUAN

#### A. Latar Belakang

Indonesia dikenal dengan keanekaragaman budayanya dan kaya akan nilai tradisi lokal sehingga banyak menarik minat para peneliti baik lokal, nasional maupun internasional. Banyak budaya lokal di Indonesia khusunya budaya di Sulawesi Selatan yang diteliti dan dikaji oleh peneliti asing karena memiliki daya tarik tersendiri untuk diteliti. Pada aspek tertentu, penerimaan agama lokal terhadap salah satu agama yang ada memberikan ruang atau tempat berlindung dari upaya-upaya kelompok atau pihak tertentu yang menginginkan pemusnahan agama lokal.<sup>1</sup>

Budaya lokal di wilayah Sulawesi Selatan yang masih dilestarikan merupakan warisan nenek moyang yang diwariskan kepada keturunnya secara turun-temurun agar tetap dilestarikan dan dijaga sebagai bentuk penghargaannya kepada warisan leluhur. Warisan leluhur biasanya berupa tradisi, adat-istiadat dan kebiasaan. Tradisi lebih berorientasi kepada kepercayaan dan kegiatan ritual yang berkembang dan mengakar dimasyarakat menjadi sebuah kebudayaan. Kebudayaan dapat diartikan sebagai maknawi yang dimiliki suatu masyarakat tentang dunianya. Berkat kebudayaan, warga suatu masyarakat dapat memandang lingkungan hidupnya dengan bermakna.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nur Ahsan Syukur, "Kepercayaan Tolotang dalam Perspektif Masyarakat Bugis Sidrap", *Rihlah Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam*, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin, Makassar vol. II no. (2015), h. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Risma, *Skripsi* Tradisi *Aggauk-gauk* dalam Transformasi Budaya Lokal di Kabupaten Takalar (Makassar:Penerbit Universitas, 2015), h.1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sabir, Skripsi Upacara Pernikahan Adat Mandar Di Desa Pebburu Kecamatan Tubbi Taramanu Kabupaten Polewali Mandar (Makassar:Penerbit Universitas, 2016), h.1.

Kata "kebudayaan" berasal dari (bahasa Sangsekerta) *buddhayah* yang merupakan bentuk jamak kata "buddhi" yang berarti budi atau akal. Jadi, kebudayaan diartikan sebagai "hal-hal yang bersangkutan dengan budi atau akal". <sup>4</sup> Berdasakan pengertian diatas penulis menyimpulkan bahwa kebudayaan adalah suatu hasil cipta rasa dan karsa manusia yang menghasilkan sebuah penghargaan.

Pada dasarnya, kebudayaan adalah proses adaptasi, karena ada yang berpendapat bahwa konsepsi tentang kebudayaan ialah sebagai adaptasi terhadap lingkungan mereka. Sementara, keanekaragaman kebudayaan adalah disebabkan oleh lingkungan tempat tinggal mereka yang berbeda (environmental determinism). Sekalipun pandangan tadi tidak seluruhnya benar, tetapi sampai sekarang ada penilaian bahwa salah satu dari penyebab keanekaragaman kebudayaan juga disebabkan oleh faktor ekologi (possiblism).<sup>5</sup>

Masyarakat dibangun oleh adat, norma-norma ataupun kebiasaan berupa tradisi yang telah membudaya, sebagai hasil dari proses berfikir yang kreatif secara bersama-sama membentuk sistem hidup yang berkesinambungan. Tradisi artinya sesuatu kebiasaan seperti adat, kepercayaan, kebiasaan ajaran dan sebagainya yang turun-temurun dari nenek moyang terdahulu yang telah dilestarikan sebagai cerminan hidup masyarakat yang memiliki kebudayaan. Kemampuan masyarakat menciptakan dan memelihara budaya adalah bukti bahwa manusia yang hidup dalam lingkup masyarakat mampu membuktikan kemampuannya tersebut dalam mengekpos budayanya. Dalam masyarakat ada hukum adat yang mengatur adat atau kebiasaan

<sup>4</sup> Koentjaraningrat, *Pengantar Ilmu Antropologi* (Jakarta: Penerbit Universitas, 1965), h. 77-78.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Soerjono Soekanto, *Sosiologi Suatu Pengantar* (Ed. l; Jakarta: Rajawali Pers, 2010), h.149-152.

yang dilakukan masyarakat yang merupakan hokum yang tidak tertulis yang hidup dan berkembang sejak dahulu serta sudah berakar dalam masyarakat. Hukum adat lebih sebagai pedoman untuk menegakkan dan menjamin terpeliharanya etika kesopanan, tata tertib, moral dan nilai adat dalam kehidupan masyarakat. <sup>6</sup>

Menurut Ilmuan Sejarah dan Nilai Tradisional, batas pengertian istilah nilai budaya adalah mencakup seluruh konsep abstrak tentang apa yang diharapkan atau dapat diharapkan, apa yang baik atau dianggap baik oleh masyarakat pendukungnya. Dalam konteks pengertian ini, Gazalba menyatakan, bahwa "soal nilai bukan soal benar atau salah, tetapi soal disenangi atau tidak". Sikap dan tindakan manusia dalam hidup dan kehidupan sosial diwarnai oleh nilai-nilai budaya yang tumbuh berkembang dan mendapat dukungan dalam masyarakatnya. Setiap masyarakat yang sudah maju maupun yang masih sederhana. Ada sejumlah nilai budaya yang satu dengan yang lain saling berkaitan, sehingga merupakan suatu sistem dan sistem itu sebagai pedoman dari pedoman dari konsep-konsep ideal dalam kebudayaan yang memberi daya pendorong yang kuat terhadap kehidupan masyarakat. <sup>8</sup>

Di daerah yang kebudayaannya tetap dipertahankan dan tetap kental seperti kebudayaan yang ada di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto terdapat budaya tradisi yang sudah banyak masyarakat mempercayai tradisi tersebut karena menurut masyarakat setempat tradisi ini sudah terjadi dari zaman nenek moyang dan generasinyalah yang meneruskan tradisi ini yang dikenal dengan tradsi pattutoang. Tradisi pattutoang dalam masyarakat setempat diartikan sebagai suatu

<sup>6</sup> A. Suryaman Mustari, *Hukum Adat Dulu, Kini dan akan Datang*. (Makassar:Pelita Pustaka, 2009).h.12.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sidi, Gazalba, *Asas Kebudayaan Islam* (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), h.94.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Koentjaraningrat, *Pengantar Ilmu Antrolpologi* . h.90

tradisi ziarah kubur/silaturahmi kepada nenek moyang yang sudah tiada, namun nenek moyang ini dikenal dimasyarakat sudah tiada sebelum jaman kemerdekaan, atau bisa dikatakan dengan makam yang dikeramatkan dan menurut cerita masyarakat dahulu dia dikenal sebagai tabit, dan dia dikenal sebagai manusia istimewa. Makam ini merupakan makam tertua dan makamnya pun berbeda dari makam biasanya.

Tradisi pattutoang dipercaya sebagai simbol kepercayaan masyarakat terutama di Desa Mangepong. Untuk memastikan bahwa tradisi ini diberlakukan disaat seseorang ingin mengatakan janji atau niat, jika dirinya sukses nanti dia akan datang ke suatu tempat pemakaman yang dia percayakan untuk menepati janjinya dalam bentuk membawa sesajian berupa makanan ke tempat pemakaman tersebut. Dan masyarakat mempercayai jika mereka tidak datang ke sana setelah mereka berjanji atau berniat maka orang tersebut akan mendapat ganjaran atau hukuman kepada dirinya dan hukuman itu bisa berdampak kepada keluarga seperti, dikenakan penyakit yang tidak bisa disembuhkan dengan orang lain kecuali kita datang ketempat yang di janjikan tersebut. Dari hasil yang saya amati telah terbukti pernah suatu saat ada salah satu keluarga masyarakat setempat yang menderita sakit namun perawat ataupun pihak medis tidak mengetahui penyakit yang dideritanya, dan setelah dia mengingat bahwa ternyata dia pernah berjanji ketempat pemakaman tersebut, dan setelah mereka kesana walhasil selang beberapa waktu penyakitnya hilang, dan perlu diketahui bahwa tidak sembarang juga yang bisa datang kepemakaman tersebut kecuali mereka punya ikatan kekeluargaan dari keturunan nenek moyang mereka, dan banyak masyarakat luar juga yang mengenal pemakaman ini, dan menurut masyarakat disana ada juga yang berasal dari Bulukumba dan Bone yang mempunyai ikatan kekeluargaan dengannya.

Sebelum datangnya Islam tradisi *pattutoang* masih belum dibumbuhi ayatayat Alquran didalamnya saat mereka berkunjung ke pemakaman dan membawa sesajian berupa *songkolo*' dan ayam, saat itu menurut masyarakat setempat sesajian itu hanya didupahi dan diberi kamannyang, tidak ada zikir ataupun lainnya. Dan yang paling menonjol adalah adat (*Pangngadakkang*) yang dipegangi oleh masyarakat Bugis-Makassar yaitu unsur *Ada*' (adat kebiasaan), *Rapang* (perumpamaan, penyerupaan, kebiasaan masyarakat), *Wari* (pelapisan sosial atau silsilah keturunan).

Hadits Buraidah bin Hushaib, Rasulullah SAW. bersabda:

Artinya:

"Dahulu aku melarang kalian berziarah kubur, maka (sekarang) berziarahlah" (HR.Muslim).9

Hadits di atas dapat dijadikan sebagai dalil hukum bahwa ziarah pada umumnya tidak dilarang oleh Allah SWT. karena ziarah dalam sisi positifnya bisa mengingatkan kita bahwa semua manusia akan mati maka dari itu kita bisa mempersiapkan diri untuk selalu mengingat akan kematian. Islam datang dan dianut masyarakat Sulawesi-Selatan bukan berarti tidak ada kepercayaan sebelumnya yang dianut dan dipercayai seperti halnya Agama Islam setelah diterima baik oleh masyarakat.

Agama dan sistem kepercayaan lainnya sering terintegrasi dengan kebudayaan. Agama (bahasa Inggris: *religion*, yang berasal dari bahasa latin *religare*, yang berarti "menambahkan") adalah unsur kebudayaan yang penting dalam sejarah

<sup>10</sup> Ahmad Sewang, *Islamisasi Kerajaan Gowa Abad XVI sampai Abad XVII* (Cet. II; Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005), h. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> https://muslim.or.id/7803-adab-Islami-ziarah-kubur.html. diakses 13/06/2017.

umat manusia. Karakteristik utama religi adalah kepercayaan pada makhluk dan kekuatan supranatural. Masyarakat di dunia memiliki beragam konsepsi tentang makhluk supranatural, tetapi dapat diklasifikasikan atas tiga kategori, yaitu dewadewi, arwah leluhur, dan makhluk supranatural lain/bukan manusia. 11

Di daerah manapun kebudayaan itu berada dan apapun jenis kebudayaannya pasti dibangun oleh unsur-unsur kebudayaan termasuk unsur *religi* atau kepercayaan karena unsur tersebut menunjukan sifat universal dan menyeluruh yang dimilki oleh setiap kebudayaan.

Kajian tradisi semakin marak dewasa ini, baik dalam hal praktik pelaksanaannya maupun tema-tema tradisi yang diangkat. Tradisi adalah suatu hal yang sangat dekat dengan kehidupan masyarakat sosial. Tradisi lahir dan mengakar dikalangan masyarakat sosial yang berkembang menjadi budaya atau kebudayaan berdasarkan masyarakatnya. Tradisi bagi masyarakat adalah suatu hal yang sangat sakral yang dilaksanakan oleh masyarakat terdahulu dan dilanjutkan oleh generasi penerusnya sampai sekarang ini. 12

Tradisi yang mewarnai corak hidup masyarakat tidak mudah diubah walaupun setelah masuknya Islam sebagai agama yang dianutnya. Banyak budaya masyarakat yang setelah masuknya Islam itu terjadi pembauran dan penyesuaian antara budaya yang sudah ada dengan budaya Islam itu sendiri. Budaya dari hasil pembauran inilah yang bertahan sampai sekarang sebab dinilai mengandung unsur-unsur budaya Islam

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Sulasman Setia Gumilar, *Teori-Teori Kebudayaan* (Cet I;Bandung: CV Pustaka Setia, 2013).h. 43.

<sup>12</sup> Soraya Rasyid, "Tradisi A'rera pada Masyarakat Petani di Desa Datara Kecamatan Tompobulu Kabupaten Gowa (Suatu Tinjaua Sosial Budaya)", *Rihlah Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam*, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin, Makassar vol. II no.1 (2015),h.59

didalamnya.<sup>13</sup> Namun, melainkan telah ada sebelumnya kepercayaan-kepercayaan seperti kepercayaan terhadap arwah nenek moyang, kepercayaan terhadap dewa-dewa patuntung, dan kepercayaan pada pesona-pesona jahat.<sup>14</sup>

Pada proses pelaksanaan Ritual *pattutoang* masih terdapat praktik-praktik budaya pra-Islam yaitu budaya lokal masyarakat yang telah disandingkan dengan budaya Islam. Hal ini, disebabkan karena Islam masuk tidak serta-merta menghapus budaya yang sudah ada sebelumnya. Namun, menyesuaikan dengan keadaan masyarakat tersebut sehingga menyebabkan terjadinya proses akulturasi budaya Islam yang cukup menarik untuk diteliti lebih dalam dan karena belum ada sama sekali yang pernah membahas dan mengangkat tema ini dalam karya-karya ilmiah sehingga peneliti mengangkat judul tersebut.

#### B. Rumusan Masalah

Adapun masalah pokok permasalahan dalam penelitian ini, yaitu "Bagaimana Akulturasi Budaya Islam dalam Tradisi *pattutoang* di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto". Berdasarkan permasalahan pokok tersebut maka adapun sub-sub masalahnya sebagai berikut:

- Bagaimanakah eksistensi pelaksanaan Tradisi pattutoang di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto?
- 2. Bagaimanakah proses akulturasi budaya Islam dalam tradisi *pattutoang?*

<sup>13</sup> Musyrifah Sunanto, *Sejarah Peradaban Islam Indonesia* (Cet. IV; Jakarta: Rajawali Pers, 2012). h, 7-8.

<sup>14</sup> Rahmad, Abu Haif, dkk. *Buku Daras Praktek Penelusuran Sumber Sejarah dan Budayah* (Cet. l; Jakarta: Gunadarma Ilmu), h. 93

3. Bagaimanakah pandangan masyarakat terhadap akulturasi Islam dalam tradisi *pattutoang*?

## C. Fokus dan Deskripsi Fokus Penelitian

#### 1. Fokus

Penelitian ini berjudul Akulturasi Budaya Islam dalam Tradisi *pattutoang* di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto, (Suatu Tinjauan Budaya) Adapun penelitian ini difokuskan terhadap Akulturasi Budaya Islam dalam Tradisi *Pattutoang*. Dalam hal ini peneliti berusaha mengungkap bagaimana akulturasi budaya Islam dalam tradisi *pattutoang*.

Objek penelitian ini terbatas di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto dan hanya berfokus pada penelitian latar belakang terjadinya tradisi pattutoang, proses akulturasi dan prosesi pelaksanaan tradisi tersebut.

#### 2. Deskripsi Fokus Penelitian

Deskripsi fokus yang dimaksud dalam penelitian ini adalah Akulturasi Budaya Islam dalam Tradisi *pattutoang* di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto. Untuk mempermudah penulis dalam menyusun dan menganalisis pembahasan yang terkandung dalam judul ini, penulis menganggap perlu mengemukakan pengertian dari beberapa kata yang terkandung dalam judul penelitian ini, yaitu:

 a. Akulturasi merupakan suatu proses sosial yang timbul manakala suatu kelompok manusia dengan kebudayaan tertentu dihadapkan dengan unsur dari suatu kebudayaan asing.<sup>15</sup>

## b. Budaya Lokal dengan Budaya Islam

Budaya lokal adalah pola pikir manusia yang terjadi dalam suatu kelompok masyarakat untuk mencapai suatu tujuan tertentu. Sedangkan budaya Islam adalah segala tindakan manusia dalam masyarakat yang didalamnya terdapat praktik-praktik Islam.

c. *Pattutoang* merupakan tradisi ziarah ke makam dengan maksud untuk berdoa dan meminta sesuatu.

Dan adapun proses akulturasi tradisi *pattutoang* yaitu ditandai dengan masuknya budaya Islam dimana budaya Islam tidak mengintimidasi atau merubah budaya yang sudah ada sebelumnya namun justru memberikan nuansa baru terhadap budaya yang sudah ada. Dalam arti lain tradisi ini tidak mengubah unsur budaya yang yang ada secara keseluruhan namun dia memasukkan unsur Islam didalam tradisi *pattutoang* ini. Seperti adanya do'a dan dzikir yang menjadi pelengkap dalam tradisi ini dan hilangnya *dupa* yang dianggap tidak sesuai dengan syariat Islam. Jadi dengan adanya akulturasi membawa dampak baik, karena adanya pelengkap diantara kedua budaya.

-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>"Akulturasi" Wikipedia http://google weblight.com=https://id.m.wikipedia.org. (30 oktober 2016)

## D. Kajian Pustaka

Salah satu aspek terpenting dari sebuah penelitian yaitu tinjauan pustaka yang bertujuan memandu peneliti dalam rangka menentukan sikap dari aspek ketersediaan sumber, baik berupa hasil-hasil penelitian maupun literatur-literatur yang berkaitan dengan pokok masalah yang akan diteliti. Adapun hasil penelitian dari beberapa skripsi temuan orang lain yang dijadikan sebagai tinjauan.

- 1. Syamhari, dalam Jurnalnya tentang "Interpretasi Ziarah pada Makam Mbah Priuk". Membahas bahwa di Indonesia budaya Ziarah memiliki beragam bentuk pelaksanan karena diikat oleh keberagaman komunitas. Ada yang menganggap bahwa ziarah merupakan kunjungan ketempat keramat, dan ada yang memaknakan bahwa ziarah merupakan kunjungan ketempat makam keluarga. Akan tetapi praktik ziarah dalam diri pelakunya memiliki varian yang berbeda. Penelitian in mengkaji dalam bentuk perspektif antropologi agama dengan menggunakan metode etnografi. Sedangkan penulis sendiri mengkaji bagaimana proses pelaksanaan tradisi ziarah makam dengan menggunakan pendekatan religi, anthropology dan history. 16
- 2. Mahmud Ishak : Skripsi, 1990 " Tinjauan Akulturasi Unsu-unsur Budaya Lokal dan Islam di Kecamatan Tinambung Kabupaten Polewali Mamasa". Yang berisi tentang kepercayaan yang dianut oleh masyarakat sebelum Islam masuk di daerah ini yaitu kepercayaan tradisional yang percaya kepada Dewadewa. Dan penulis sendiri mengkaji tentang akulturasi budaya yang berisi kepercayaan terhadap makam orang tuanya yang dianggap keramat.

<sup>16</sup> Syamhari, "Interpretasi Ziarah Makam Mbah Priuk", *Rihlah Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam*, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin, Makassar vol. II no.1 (2014), h. 28-29.

\_

- 3. Rismawati: Skripsi, 2015 " *Tradisi Aggauk-Gauk dalam Transformasi Budaya Lokal di Kabupaten Takalar*". Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini jenis penelitian deskriptif-kualitatif, yakni penelitian yang dimaksudkan untuk memahami fenomena atau peristiwa mengenai tradisi yang dilakukan oleh subyek penelitian menghasilkan data deskripsi berupa informasi lisan dari beberapa orang yang dianggap lebih tahu, dan perilaku serta objek yang diamati. <sup>17</sup>Pebedaan tulisan skripsi Rismawati dengan skripsi penulis terletak pada objek penelitian yang akan diteliti yaitu penulis meneliti tentang keberadaan makam yang dianggap keramat yang masih dijaga sampai sekarang.
- 4. Abd Gaffar Lureng: Skripsi 2013 "Pasang Ri Kajang" suatu pendekatan Antropologi, pasang ri Kajang merupakan pedoman hidup masyarakat Ammatoa yang terdiri dari kumpulan amanat leluhur. Nilai-nilai yang terkandung dalam pasang dianggap sakral oleh masyarakat Ammatoa, yang bila tidak diimplemetasikan dalam kehidupan sehari-hari akan berdampak buruk bagi kehidupan kolektif Ammatoa. dampak buruk yang dimaksud adalah rusaknya keseimbangan sosial. Begitulah kepercayaan masyarakat Ammatoa terhadap Pasang ri Kajang. 18 Perbedaan Skripsi Abd Gaffar Lureng dengan penulis terhadap pada pendekatan yang digunakan yaitu pendekatan agama dan history.

<sup>17</sup> Rismawati, *Tradisi Aggauk-Gauk dalam Transformasi Budaya Lokal di Kabupaten Takalar*, (Makassar, 2015), h. 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Abd Gaffar Lureng, *Pasang Ri Kajang Suatu Pendekatan Antropologi*, (Makassar, 2013), h.30.

## E. Tujuan dan Kegunaan

## 1. Tujuan Penelitian

Dengan rumusan masalah tersebut maka dapat ditetapkan tujuan penulisannya sebagai berikut:

- a. Untuk mendeskripsikan eksistensi pelaksanaan tradisi pattutoang di
  Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto.
- b. Untuk mendeskripsikan proses akulturasi budaya Islam dalam tradisi pattutoang.
- c. Untuk mendeskripsikan pandangan masyarakat terhadap akulturasi Islam dalam tradisi *pattutoang*.

## 2. Kegunaan Penelitian

Adapun kegunaan penelitian dalam penulisan draf ini adalah sebagai berikut:

## a. Kegunaan ilmiah

Penelitian ini diharapkan dapat menambah khazanah keilmuan terkhusus pada bidang ilmu pengetahuan Sejarah dan Kebudayaan Islam. Hasil penelitian ini diharapkan dapat bermanfaat untuk penelitian ke depannya yang dapat menjadi salah satu sumber referensi dalam mengakaji suatu tradisi khususnya tradisi *pattutoang* yang lebih mendalam dan untuk kepentingan ilmiah lainnya.

## b. Kegunaan praktis

Penelitian ini diharapkan dapat berguna bagi para budayawan dan masyarakat umum untuk senantiasa menjaga dan melestarikan kebudayaannya yang sesuai dengan ajaran agama Islam. Terkhusus bagi pemerintah setempat agar memberikan perhatiannya pada aspekaspek tertentu demi perkembangan budaya masyarakat sebagai kearifan lokal.





#### BAB II

## **TINJAUAN TEORITIS**

#### A. Akulturasi Budaya dan Fungsi Tradisi dalam Masyarakat

## 1. Akulturasi Budaya

Istilah akulturasi atau acculturation atau culture contact mengandung berbagai arti di antara para sarjana antropologi, bahwa konsep itu mengenai proses sosial yang timbul bila suatu kelompok manusia dengan suatu kebudayaan asing yang sedemikian rupa, sehingga unsur-unsur kebudayaan asing itu lambat laun diterima dan diolah ke dalam kebudayaan sendiri tanpa menyebabkan hilangnya kepribadian kebudayaan itu sendiri. Terbukti bahwa tidak pernah terjadi difusi dari satu unsur kebudayaan. Unsur-unsur itu, seperti termasuk dalam contoh tentang penyebaran mobil tersebut selalu berpindah-pindah sebagai suatu gabungan atau suatu kompleks yang tidak mudah dipisah-pisahkan.1 sedangkan Kebudayaan yang oleh Taylor dinyatakan sebagai keseluruhan yang kompleks, meliputi sekian banyak aspek hasil cipta, rasa dan karsa manusia berkembang secara akumulatif, yang menurut dimensi wujudnya ada tiga, yaitu:

a. Wujud kebudayaan sebagai kompleks dari ide-ide, gagasan, nilai-nilai, norma-norma, peraturan dan sebagainya. Wujud kebudayaan ini disebut system budaya yang bersifat ideal, abstrak, tidak dapat dilihat, tidak bias diraba, dan lokasinya ada di dalam kepala atau dalam alam fikiran masyarakat dimana kebudayaan itu hidup. Kebudayaan ideal ini dapat direkam dalam bentuk tulisan, dalam disk, kaset, arsip, koleksi microfilm,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Koentjaraningrat, Ilmu Antropologi, (Jakarta: Penerbit, Rineka Cipta, 2009), h.202.

dalam hardisk dan sebagainya.disebut sistem budaya karena gagasan/konseptersebut tidak terlepas satu sama lain, akan tetapi saling berkaitan-kaitan berdasarkan asas-asas yang erat hubungannya, sehingga menjadi sistem gagasan/konsep yang relative mantap dan kontinyu.

- b. Wujud kebudayaan sebagai suatu kompleks aktifitas kelakuan berpola dari manusia dalam masyarakat. Wujud kedua ini sering disebutkan dalam system social, mengenai berada dari manusia itu sendiri. Sistem sosial ini berupa aktifitas manusia yang saling berinteraksi, bersifat konkret, dan dapat diamati. Sistem social ini tidak dapat melepaskan diri dari system budaya. Adapun bentuknya pola-pola aktifitas tersebut ditentukan atau ditata oleh gagasan/konsep yang ada dikepala manusia.
- c. Wujud kebudayaan sebagai benda-benda hasil karya manusia.Aktifitas manusia yang saling berinteraksi tidak lepas dari bewrbagai pengguna peralatan sebagai hasil karya manusia mencapai tujuannya. Aktifitas karya manusia tersebut menghasilkan benda untuk berbagai keperluan hidupnya.kebudayaan dalam bentuk fisik yang konkrit biasa juga disebut kebudayaan fisik.<sup>2</sup>

Sedangkan menurut J.J. Hoenigman, wujud kebudayaan dibedakan menjadi tiga gagasan, aktivitas, dan artefak.

## a. Gagasan (wujud ideal)

Wujud ideal kebudayaan adalah kebudayaan yang berbentuk kumpulan ideide, gagasan, nilai-nilai, norma-norma, peraturan, dan sebagainya yang bersifat

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Mustafa Kamal Pasha, Lasijo dan Mudjijana, *Ilmu Budaya Dasar*, (Cet. I: jakarta: Citra Karsa Mandiri, 2006), hal. 13.

abstrak; tidak dapat diraba atau disentuh. Wujud kebudayaan ini terletak dalam kepala-kepala atau didalam pemikiran warga masyarakat. Jika masyarakat tersebut menyatakan gagasan mereka itu dalam bentuk tulisan, maka lokasi dari kebudayaan ideal itu berada dalam karangan dan buku-buku hasil karya para penulis warga masyarakt tersebut.

#### b. Aktivitas (tindakan)

Aktivitas adalah wujud kebudayaan sebagai suatu tindakan berpola dari manusia dalam masyarakat itu. Wujud ini sering pula disebut dengan sistem sosial. Sistem sosial initerdiri dari aktivitas-aktivitasmanusia yang saling berinteraksi, mengadakan kontak, serta bergauldengan manusia lainnyamenurut pola-pola tertentuyang berdasarkan adat tata kelakuan. Sifatnya kongkrit, terjadi dalam kehidupan seharihari, dan dapat diamati dan didokumentasikan.

## c. Artefak (karya)

Artefak adalah wujud kebudayaan fisik yang berupa hasil dari aktifitas perbuatan, dan karya semua manusia dalam masyarakat berupa benda-benda atau halhal yang dapat diraba, dilihat, dan didokumentasikan. Sifatnya paling konkret diantara ketiga wujud kebudayaan.<sup>3</sup>

Kedua teori budaya diatas menjelaskan bahwa wujud kebudayaan ada 3, perbedayaannya terdapat pada penjelasannya, namun penjelasan diatas terkait satu sama lain.

 $^3 \text{Gitalora}, \textit{pengertian budaya}, \text{http://teluk bone.blogspot.com/}008/3/ pengertian budaya.htm (4 maret 2006$ 

Menurut sebuah komite dari *Social Science Research Council*, akulturasi adalah fenomena yang timbul sebagai hasil, jika kelompok-kelompok manusia yang mempunyai kebudayaan yang berbeda-beda bertemu dan mengadakan kontak secara langsung dan terus-menerus, kemudian menimbulkan perubahan dalam pola kebudayaan yang original dari salah satu kelompok atau pada kedua-duanya (Harsojo, 1984:163164).<sup>4</sup>

Penelitian fenomena akulturasi dipelopori oleh J. Powell, tahun 1880, terdiri dari R. Redfield, R. Linton dan M. Herskovits merumuskan definisi akulturasi yang berbunyi:

Akulturasi memahami fenomena yang terjadi ketika kelompok individu yang memiliki budaya yang berbeda datang kedalam kontak tangan pertama, dengan perubahan berikutnya dalam pola budaya asli dari salah satu atau kedua kelompok.

Perubahan dalam masyarakat menyebabkan terjadinya perubahan dalam kebudayaan. Hal ini diawali dari gerak manusia dalam kehidupannya membawa kepada gerak masyarakat dan kebudayaan yang disebut sebagai proses sosial. Perubahan sosial yang terjadi berasal dari dalam masyarakat atau kebudayaan sendiri, dan ada juga perubahan yang berasal dari luar. Perubahan yang berasal dari dalam disebut evolusi. Sedangkan perubahan yang berasal dari luar disebut difusi serta asimilasi dan akulturasi.<sup>5</sup>

Terdapat perbedaan antara bagian kebudayaan yang sukar berubah dan terpengaruh oleh unsur-unsur kebudayaan asing (covert culture), dengan bagian kebudayaan yang mudah berubah dan terpengaruh oleh unsur-unsur kebudayaan

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Warsito, Antropologi Budaya (cet.I, Yogyakarta:Ombak,2012), h.152-153.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sidi Gazalba, Antropologi Budaya Gaya Baru, (Cet II; Jakarta: Bulan Bintang, 1974), h.153.

asing (overt culture). Covert culture meliputi: 1). Sistem nilai-nilai budaya, 2). Keyakinan-keyakinan keagamaan yang dianggap keramat, 3). Beberapa adat yang mempunyai fungsi yang terjaring luas dalam masyarakat. Sedangkan overt culture meliputi misalnya kebudayaan fisik, seperti alat-alat dan benda-benda yang berguna, tetapi juga ilmu pengetahuan, tata cara, gaya hidup, dan rekreasi yang berguna dan memberi kenyamanan.<sup>6</sup>

Hal-hal yang tampak dalam akulturasi disebabkan oleh sikap masyarakat yang sukar untuk menerima kebudayaan asing dan ingin mempertahankan budayanya. Ada beberapa hal khusus yang diperoleh dalam meneliti jalannya suatu proses Akulturasi yaitu:

- Keadaan masyarakat penerima sebelum proses akulturasi mulai berjalan
- 2. Individu-individu dari kebudayaan asing yang membawa unsurunsur dari kebudayaan asing;
- 3. Saluran –saluran yang dimulai unsure-unsur kebudayaan asing untuk masuk ke dalam kebudayaan penerima;
- 4. Bagian-bagian dari masyarakat penerima yang terkena pengaruh unsur-unsur kebudayaan asing tadi;
- 5. Reaksi para individu yang terkena unsur-unsur kebudayaan asing.<sup>7</sup>

<sup>6</sup> Poerwanti Hadi Pratiwi, *Akulturasi dan Asimilasi Suatu Tinjauan Konsep*. Asimilasi Akulturasi pdf. (20 Maret 2017).

-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Warsito, *Antropologi Budaya*, h.154

## 2. Fungsi Tradisi dalam Masyarakat

Kebiasaan yang sering dilakukan oleh kelompok masyarakat umum maupun khusus disebut tradisi. Tradisi yang sudah membudaya setiap saat masyarakat mematuhi dan menjaga pelaksanaannya serta perkembangannya agar terhindar dari hal-hal yang mereka inginkan.

Tradisi adalah aliran atau faham yang mengajarkan bahwa manusia tidak dapat menemukan kebenaran. <sup>8</sup> sedangkan pengertian lain adalah adat kebiasaan turun temurun (dari nenek moyang) yang masih dijalankan dalam masyarakat. Penilaian atau anggapan bahwa cara-cara yang telah ada, merupakan cara yang paling baik dan benar. <sup>9</sup>

Tradisi dalam bahasa latin *tradition*,diteruskan atau kebiasaan, dalam pengertian yang paling sederhana adalah sesuatu yang telah dilakukan sejak lama dan menjadi bagian dari kehidupan suatu kelompok, masyarakat, biasanya dari suatu Negara, kebudayaan, waktu atau agama yang sama, hal yang paling mendasar dari tradisi adalah adanya informasi yang diteruskan dari generasi ke generasi baik tertulis maupun lisan, karna tanpa adanya hal ini, suatu tradisi dapat punah. Dalam pengertian lain tradisi adalah adat-istiadat atau kebiasaan yang turun-temurun yang masih dijalankan oleh masyarakat.<sup>10</sup>

Tradisi merupakan sebuah persoalan dan yang lebih penting lagi adalah bagaimana tradisi tebentuk. Menurut Funk dan Wagnalls seperti yang dikutip oleh

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Moh. Karnawi Baduri, *Kamus Aliran dan Faham*, (Surabaya: Indah, 1989), h.78.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Departemen P&K, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet.II, (Jakarta: Balai Pustaka, 1989), h.959.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Koentjaraningrat, *Kebudayaan Metalitas dan Pembangunan*, (Cet.I: Jakarta: Gramedia, 1987), hal. 5-8.

Muhaimin tentang istilah-istilah dimaknai sebagai pengetahuan, doktrin, kebiasaan, praktek dan lain-lain yang dipahami sebagai pengetahuan yang telahdiwariskan secara turun-temurun termasuk cara menyampaian doktrin dan praktek tersebut.<sup>11</sup>

Lebih lanjut lagi Muhaimin mengatakan tradisi terkadang disamakan dengan kata-kata adat yang dalam pandangan masyarakat awam dipahami sebagai struktur yang sama. Dalam hal ini sebenarnya berasal dari bahasa arab adat bentuk jamak dariadah yang berarti kebiasaan dan dianggap bersinonim UF, sesuatu yang dikenal atau diterima secara umum<sup>12</sup>

Tradisi secara etimologi atau studi kata adalah dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa Inggris, *tradition* seperti kata *action,connetion*, *reselusion*, atau *justification*, dalam bahasa Inggris,sufiks atau akhiran tionpadakata tradition diganti dengan akhiran si sehingga menjadi tradisi. Namun sebenarya akar kata tradisiatau tradition itusendiri berasal dari bahasa latin , *Tradicition* adalah kata benda dari kata kerja *trader* atau *tradereer*, yang bermakna menyampaikan, menyerahkan untuk mengamankan, atau mentransmisikan, atau dengan kata lain tradisi adalah suatu yang ditransmisikan.<sup>13</sup>

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), tradisi didefinisikan sebagai adat kebiasaan turun-temurun (dari leluhur) yang masih dijalankan dalam masyarakat, berarti suatu yang ditransmisikan turun-temurun adalah adat kebiasaan. Dalam defenisi ini, kata tradisi bebas dari nilai; bisa bernilai positif dan bisa bernilai negatif.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Students, *Definisi dan Pengertian Tradisi*, http://1 x-e11. Blogspot. Com/2007/07/Definisi-Pengertian-Tradisi.htm (5 maret 2016).

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Muhaimin AG, *Islamm Dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret dari Cerebon, Terj. Suganda*, (Cet.I :Ciputat: PT. Logos Wacana Ilmu, 2001), hal, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Muhaimin AG, Islamm Dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret dari Cerebon, Terj. Suganda, hal, 166.

Defenisi versi KBBI ini membuat segala sesuatu yang diwariskan turun-temurun dianggap sebagai tradisi, tidak peduli apakah itu bersifat baik atau buruk. <sup>14</sup>Sedang pada tradisionalisme melihat tradisi tidak hanya sebatas adat kebiasaan yang diwariskan turun-temurun. Namun tradisi adalah sesuatu yang berasal dari langit, ditransmisikan dari sumber Ilahi.

Tradisi Islam merupakan hasil dari proses dinamika perkembangan agama tersebut dalam ikut serta mengatur pemeluknya dan dalam melakukan kehidupan sehari-hari. Tradisi Islam lebih dominan mengarah pada peraturan yang sangat ringan terhadap pemeluknya dan selalu tidak memaksa terhadap ketidak mampuan pemeluknya. Beda halnya dengan tradisi lokal yang awalnya bukan berasal dari Islam walaupun pada tarafnya perjalanan mengalami akulturasi dengan Islam itu sendiri.

Dalam Kait Barth seperti yang dikutip Muhaimin mengatakan bagaimanakah cara untuk mengetahui tradisi tertentu atau unsur tradisi berasal atau dihubungkan dengan berjiwa Islam. Pemikiran Barth ini memungkinkan kita berasumsi bahwa suatu tradisi atau unsur tradisi bersifat Islami ketika pelakunya bermaksud atau mengaku bahwa tingkah lakunya sendiri berjiwa Islami. <sup>15</sup>Walaupun kita banyak sekali macam-macam tradisinya masih tetap dilakukan oleh mayoritas masyarakat disekitar kita.

Menurut Hafter seperti yang dikutip Erni Budiwati mengatakan tradisi kadangkala berubah dengan situasi politik dan pengaruh ortodoks Islam. Ia juga

<sup>15</sup>Erni Budiman, *Islamm Wetu Tuku Versus Waktu Lama*, (Cet. II: Yogyakarta: LKIS, 2000), hal, 51.

-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Muhaimin AG, Islamm Dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret dari Cerebon, Terj. Suganda, hal, 16

mendapati bahwa keanekaragamannya, kadang-kadang adat dan tradisi bertentangan dengan ajaran-ajaran Islam ortodoks.

Keanekaragaman adat dan tradisi dari suatu daerah kedaerah lain menggiring Hafner pada kesimpulan bahwa adat adalah hasil buatan manusia yang dengan demikian tidak bisa melampaui peran agama dalam mengatur masyarakat.

Dalam bahasa Hafner karena agama adalah pemberian dari Tuhan sedangkan tradisi dan adat merupakan buatan manusia, maka agama harus berdiri di atas segala hal yang bersifat kedaerahan dan tata cara local yang bermacam-macam,jika muncul pendapat yang bertentangan diantara keduanya,maka tradisi maupun adat harus dirubah dengan cara mengakomodasikannya ke dalam nilai-nilai Islam.<sup>16</sup>

Menurut Hanafi, tradisi lahir dan dipengaruhi oleh masyarakat, kemudian masrakat muncul, dan dipengaruhi oleh tradisi. Tradisi pada mulanya merupakan musabab, namun akhinya menjadi konklusi dan premis, isi dan bentuk efek dari aksi pengaruh dan mempegaruhi. <sup>17</sup>

Dalam memahami tradisi ini tentu kita mungkin banyak melihat betapa banyaknya tradisi yang dikemas dengan nuansa Islam. Tidak bisa kita pungkiri tradisi sebenarnya juga memberikan manfaat yang bagus bagi berlangsungnya tatanan dan nilai yang telah diwariskan secara turun temurun.

Lebih lanjut soal tradisi dalam pandangan R. Redfield seperti yang dikutip Bambamg Pramono, ia mengatakan bahwa konsep tradisi itu dibagi dua yaitu tradisi besar (*Gread* Traditional) dan tradisi kecil (*little traditional*). Konsep ini banyak

\_

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Erni Budiman, *Islamm Wetu Tuku Versus Waktu LamaI*, hal, 53.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Hasan Hanafi, *Oposisi Pasca Tradisi* (Cet. I: Yogyakarta: Serikat, 2003), hal, 2.

sekali yang dipakai dalam studi terhadap masyarakat beragama, tak luput juga seorang Geetz dalam meneliti Islam Jawa yang menghasilkan karya *The Raligion of Jawa* juga konsep *Great Tradition* dan *Little Tradition*.<sup>18</sup>

Konsep yang disampaikan R. Redfield di atas ini menggambarkan bahwa dalam suatu peradaban manusia pasti terdapat dua macam tradisi yang dikategorikan sebagai (*Gread Traditional*) dan (*little traditional*).

Gread Traditional adalah suatu tradisi dari mereka sendiri yang suka berfikir dan dengan sendirinya mencakup jumlah orang yang relatif sedikit(the reflective few). Sedangkan Little Tradition adalah suatu tradisi yang berasal dari mayoritas orang yang tidak pernah memikirkan secara mendalam pada tradisi yang telah mereka miliki.

Tradisi yang ada pada filosof, ulama, dan kaum terpelajar adalah sebuah tradisi yang ditanamkan dengan penuh kesabaran, sementara tradisi dari kebanyakan orang adalah tradisi yang diterima dari dahulu dengan apa adanya (*taken for granted*) dan tidak pernah diteliti atau disaring pengembangannya.<sup>19</sup>

Banyak sekali masyarakat yang memahami tradisi itu sangat sama denga budaya atau kebudayaan. Sehingga antara keduanya sering tidak memiliki perbedaan yang sangat menonjol. Dalam pandangan kuntowijoyo.<sup>20</sup>

Sejarah menyajikan fakta bahwa tradisi sebagai salah satu ekspresi budaya dalam mempertahankan denyut nadi kehidupannya kadang tarikmenarik dengan

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Erni Budiman, *Islamm Wetu Tuku Versus Waktu Lama*, hal, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Erni Budiman, *Islamm Wetu Tuku Versus Waktu Lama*, hal, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Kuntowijoyo, *Budaya dan Masyarakat*, (Cet. II : Yogyakarta: Tiara wacara, 2006), hal, 3.

agama formal. Setiap agama maupun tradisi hamper dimungkinkan menghadapi problema perbenturan diantara keduanya. Agama-agama formal menurut istilah *R. Redfild* disebut *great tradition* sering kali diperhadapkan *vis a vis* dengan budaya lokal (*little tradition*).<sup>21</sup>

Dalam pandangan Hanafi, tradisi dalam warisan Islam lama yaitu *turats*, *turats* adalah segala warisan masa lampau yang sampai kepada kita dan masuk ke dalam kebudayaan yang sekarang berlaku.

Ia membagi *turats* menjadi dua tingkatan. Pertama, yang berbentuk materi, seperti buku-buku, dokumen-dokumen, manuskrip-manuskrip, dan benda-benda sejenisnya. Kedua, yang berbentuk konsep-konsep tentang segala hal yang dikontribusikan oleh setiap generasi tentang penafsiran atas realitas tertentu sebagai respon terhadap apa yang menjadi tuntunan zaman.<sup>22</sup>

Berbicara mengenai tradisi, hubungan antara masa lalu dan masa kini haruslah lebih dekat. Tradisi mencakup kelangsungan masa lalu di masa kini ketimbang sekedar menunjukkan fakta bahwa masa kini berasal dari masa lalu. Kelangsungan masa lalu di masa kini mempunyai dua bentuk: material dan gagasan, atau objektif dan subjektif. Menurut arti yang lebih lengkap, tradisi adalah keseluruhan benda material dan gagasan yang berasal dari masa lalu namun benar-benar masih ada kini, belum dihancurkan, dirusak, dibuang, atau dilupakan. Di sini tradisi hanya berarti warisan, apa yang benar-benar tersisa dari masa lalu. Seperti dikatakan Shils...

<sup>22</sup> Moh Nurhakim, *Islamm, Tradisi & Reformasi*, Cet. I (Jatim: Penerbit Bayumedia Publishing , 2003), h. 28-30.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Muhammad Ali, Kamus Lengkap Bahasa Indonesia Modern (Jakarta: Pustaka Amani), h. 564.

Tradisi berarti segala sesuatu yang disalurkan atau diwariskan dari masa lalu ke masa kini (1981:12).

Yang penting dalam memahami tradisi adalah sikap atau orientasi pikiran tentang benda material atau gagasan yang berasal dari masa lalu yang dipungut orang di masakini. Sikap atau orientasi ini menempati bagian khusus dari keseluruhan warisan historis dan mengangkatnya menjadi tradisi. Arti penting penghormatan atau penerimaan sesuatu yang secara sosial ditetapkan sebagai tradisi menjelaskan betapa menariknya fenomena tradisi itu.

Tradisi lahir melalui dua cara. Cara pertama, muncul dari bawah melalui mekanisme kemunculan secara spontan dan tak diharapkan serta melibatkan rakyat banyak. Cara kedua, muncul dari atas melalui mekanisme paksaan.

Dan dalam fungsi tradisi Shils menegaskan bahwa:

Manusia tak mampu hidup tanpa tradisi meski mereka sering merasa tak puas terhadap tradisi mereka (1981-322).

Dan adapun fungsi tradisi sebagai berikut:

- Dalam bahasa klise dinyatakan, tradisi adalah kebijakan turun-temurun.
  Tempatnya di dalam kesadaran, keyakinan, norma, dan nilai yang kita anut serta di dalam benda yang diciptakan dimasa lalu.
- 2. Memberikan legitimasi terhadap pandangan hidup, keyakinan, pranata, dan aturan yang sudah ada. Semuanya ini memerlukan pembenaran agar dapat mengikat anggotanya. Salah satu sumber legitimasi terdapat dalam tradisi. Biasa dikatakan "selalu seperti itu" atau "orang selalu mempunyai keyakinan demikian".

- 3. Menyediakan simbol identitas kolektif yang meyakinkan, memperkuat loyalitas primordial terhadap bangsa, komunitas dan kelompok.
- 4. Membantu menyediakan tempat pelarian dari keluhan, ketakpuasan, dan kekecewaan kehidupan modern. Tradisi yang mengesankan masa lalu yang lebih bahagia menyediakan sumber pengganti kebanggaan bila masyarakat berada dalam krisis.<sup>23</sup>

## B. Transformasi Budaya Lokal

Transformasi menurut kamus besar bahasa Indonesia adalah perubahan rupa (bentuk, sifat, fungsi, dan sebagainya), atau *Ling* perubahan struktur gramatikal menjadi struktur gramatikal lain dengan menambah, mengurangi, atau menata kembali unsur-unsurnya.

Transformasi budaya lokal adalah secara teoritis diartikan sebagai suatu proses dialog yang terus-menerus antara kebudayaan lokal dengan kebudayaan "donor" sampai tahap tertentu membentuk proses sintesa dengan berbagai wujud yang akan melahirkan fomat akhir budaya yang mantap.<sup>24</sup>

Transformasi budaya dalam arti kata keseluruhan merupakan salah satu syarat penting bagi suksesnya pembangunan disegala bidang, termasuk ilmu pengetahuan dan teknologi.  $^{25}$ 

MAKASSA

<sup>23</sup> Piotr Sztompka, Sosiologi Perubahan Sosial, Cet VI (Jakarta: Prenada, 2011), h.69-76.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Ima Risda, *Skripsi Tradisi Akkattere pada Masyarakat Ammatoa*, (Makassar: Penerbit UIN Alauddin Fakultas Adab & Humaniora), h.12

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Alfian, Transformasi *Sosial Budaya dalam Pembangunan Nasional* (Cet, I; Jakarta:Penerbit Universitas Indonesia "UI Press",1986),h.40.

Transformasi budaya itu mencakup pemantapan nilai-nilai dasar yang dianggap ideal dan hakiki, perubahan atau pembaharuan nilai-nilai instrumental, dan mencari hubungan yang bermakna antara corak atau kelompok nilai tersebut.<sup>26</sup>

Dalam tradisi masyarakat Islam juga masih tetap berkembang tradisi lokal masyarakat yang merupakan hasil transformasi budaya yang nilai-nilainya tidak bertentangan dengan ajaran agama Islam. Transformasi merupakan salah satu media untuk menjadikan budaya lokal tetap eksis dalam tradisi masyarakat yang telah menganut agama Islam sehingga memungkinkan adanya persentuhan budaya yang sudah ada sebelumnya dengan budaya yang lahir setelah diterimanya Islam.

Dengan adanya proses transformasi budaya pada tradisi maka bertemulah dua budaya yang saling melengkapi. Budaya lokal memiliki nilai-nilai keIslaman yang dapat memperkaya makna tradisi tersebut.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Alfian, Transformasi *Sosial Budaya dalam Pembangunan Nasional* , h.43.

#### BAB III

# **METODOLOGI PENELITIAN**

#### A. Jenis Penlitian

Penulis menggunakan Jenis penelitian deskriptif-kualitatif, yakni penelitian yang dimaksudkan untuk memahami fenomena atau peristiwa mengenai tradisi yang dilakukan oleh subyek penelitian yang menghasilkan data deskripsi berupa informasi lisan dari beberapa orang yang dianggap lebih tahu, dan perilaku serta objek yang diamati.

#### B. Pendekatan Penelitian

Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

# a. Pendekatan Antropologi

Antropologi ini sebagaimana diketahui adalah ilmu yang memepelajari tentang manusia dan kebudayaannya. Dalam hal ini pendekatan antropologi berusaha mencapai pengertian tentang makhluk Manusia yang mempelajari keragaman bentuk fisik, masyarakat dan kebudayaannya sehingga diharapkan *Ritual Pattutoang* dapat dilihat dari sudut pandang manusia sebagai salah satu aset kebudayaan bangsa yang harus dilestarikan.

#### b. Pendekatan Religi

Berdasarkan agama bertolak dari kesadaran bahwa pada hakikatnya seburuk apapun, yang bernama manusia pasti memiliki Tuhan. Agama jika

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Esti Ismawati. *Ilmu Sosial Budaya Dasar*. h. 156

dilihat dari defenisinya secara substantif berarti dilihat dari esensinya yang sering kali dipahami sebagai suatu bentuk kepercayaan sehingga menjelaskan religiusitas masyarakat adalah berdasarkan tingkat ortodoksi dan ritual keagamaan, bahkan lebih berpusat pada bentuk tradisional suatu agama.<sup>2</sup>

# c. Pendekatan History

Melalui pendekatan sejarah, seseorang diajak untuk memasuki keadaan yang sebenarnya yang berkenaan dengan suatu peristiwa atau kejadian.<sup>3</sup> Pendekatan ini dimaksudkan sebagai usaha untuk mengetahui fenomena-fenomena yang terjadi dalam tradisi *pattutoang* sehingga masih tetap dipertahankan sampai sekarang.

#### C. Sumber Data

Dalam menentukan sumber data untuk penelitian didasarkan kepada kemampuan dan kecakapan peneliti dalam berusaha mengungkap suatu peristiwa subjektif mungkin dan menetapkan informan yang sesuai dengan syarat ketentuan sehingga data yang dibutuhkan peneliti benar-benar sesuai dan alamiah dengan fakta yang konkrit.

Penentuan sumber data dalam penelitian ini didasarkan pada usaha peneliti dalam mengungkap peristiwa subjektif mungkin sehingga penentuan informan data dalam penelitian ini adalah hasil wawancara yang memiliki kompetensi

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dudung Abdurrahman, *Metodologi Penelitian Sejarah Islam* (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2011).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Cet. I; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2008), h. 48.

pengetahuan dan pemahaman yang mendalam tentang ritual *patutoang* di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto Sumber data yang diperlukan dalam penelitian ini, yaitu:

#### a. Data Primer

Data Primer yaitu data yang diperoleh langsung dari narasumber atau informan yang dalam hal ini yaitu pemuka adat, ataupun beberapa tokoh masyarakat setempat.

#### b. Data Sekunder

Data Sekunder yaitu data yang sumbernya diperoleh dari beberapa buku atau data pendukung yang tidak diambil langsung dari informan akan tetapi melalui dokumen dan hasil penelitian yang relevan dengan masalah penelitian ini untuk melengkapi informasi yang dibutuhkan dalam penelitian.

# D. Metode Pengumpulan Data

#### a) Observasi

Hasil observasi lapangan dilakukan dengan pencatatan secara sistematik kejadian-kejadian, perilaku, objek-objek yang dilihat dan hal-hal lain yang diperlukan dalam mendukung penelitian yang sedang dilakukan. Teknik ini dengan menggunakan pengamatan langsung terhadap objek, yaitu langsung mengamati apa sedang dilakukan dan sudah dilakukan serta memperdalam data hasil pengamatan.

#### b) Wawancara (*Interview*)

Metode wawancara digunakan dalam penelitian ini merupakan pertemuan dua orang atau beberapa orang untuk bertukar informasi dan ide melalui tanya jawab, sehingga dapat dikonstruksikan makna dalam suatu topik tertentu. Jadi dengan teknik ini, peneliti melakukan wawancara langsung atau bentuk yang dilaksanakan bisa secara individual atau kelompok, peneliti sebagai *interviewer* bisa melakukan interview secara *directive*, dalam arti peneliti selalu berusaha mengarahkan topik pembicaraan sesuai dengan fokus permasalahan yang mau dipecahkan, dengan tujuan mendapatkan data primer yang semaksimal mungkin tentang tradisi *pattutoang* di Desa Mangepong Kabupaten Jeneponto.

# c) Catatan Lapangan

Catatan lapangan merupakan teknik pengambilan data yang dilakukan melalui observasi yang digabungkan dengan interaksi dalam bentuk dialog dalam *field* penelitian secara partisipatoris. Melalui cara ini, peneliti diharapkan bisa memperoleh sejumlah fakta dan informasi atas sebuah fokus permasalahan yang evidensinya diperoleh dari berbagai dimensi. Oleh karena itu, sebelum memasuki lapangan, peneliti harus bisa menetapkan tema yang dijadikan payung atas sejumlah fakta dan informasi yang ingin diperoleh.

# d) Dokumentasi

Dokumentasi merupakan metode yang digunakan unutk mencari data mengenai hal-hal atau veriabel yang berupa catatan, transkip, buku, surat kabar, majalah, parasasti, notulen rapat, lengger, agenda, dan sebagainya.

Dalam pengumpulan data menggunakan teknik dokumentasi ini peneliti akan mengumpulkan semaksimal mungkin data-data yang mendukung penelitian ini, sehingga dapat dijelaskan dan diuraikan berbagai hak terkait, agar keabsahan dan kemungkinan dari penelitian ini dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

# E. Teknik Pengolahan dan Analisis Data

Pada prinsipnya metode analisis data adalah salah satu langkah yang ditempuh oleh peneliti untuk menganalisis hasil temuan data yang telah dikumpulkan melalui metode pengumpulan data yang telah ditetapkan. Dalam pengolahan data digunakan metode-metode sebagai berikut:

- a. Metode Induktif, yaitu bertitik tolak dari unsur-unsur yang bersifat khusus kemudian mengambil kesimpulan yang bersifat umum.
- b. Metode Deduktif, yaitu menganalisa data dari masalah yang bersifat umum kemudian kesimpulan yang bersifat khusus.
- c. Metode Komparatif, yaitu menganalisa dengan jalan membandingbandingkan data atau pendapat para ahli yang satu dengan yang lainnya kemudian menarik kesimpulan.

Adapun langkah-langkah yang digunakan untuk analisis data yaitu tahap reduksi data, klasifikasi data, tahap menyajikan data, dan tahap pengecekan keabsahan data.<sup>4</sup>



<sup>4</sup> Djam'an Satori dan Aaan Komariah. *Metodologi Penelitian Kualitatif.* (Cet. III; Bandung: Alfabeta, 2011).

\_

#### **BAB IV**

#### HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

#### A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian

# 1. Letak Geografis

Kabupaten Jeneponto adalah salah satu daerah tingkat II di Provinsi Sulawesi Selatan, Indonesia. Ibu kota Kabupaten Jeneponto adalah Bontosunggu. Kabupaten ini memiliki luas wilayah 749,79 km2 dan berpenduduk sebanyak 330.735 jiwa, kondisi tanah (topografi) pada bagian utara terdi dari:

- Dataran tinggi dengan ketinggian 500 sampai dengan 1400 m
- Bagian tengah 100 sampai dengan 500 m dan pada bagian selatan 0 sampai dengan 150 m diatas permukaan laut.
- Pelabuhan yang besar yang terletak di Desa Bungeng. <sup>1</sup>

Dan lokasi *pattutoang* terletak di Desa Mangepong Dusun Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto berbatasan dengan:

- Sebelah Utara berbatasan dengan Desa Bululoe.
- Sebelah Timur berbatasan dengan Dusun Parang-parang.
- Sebelah Selatan berbatasan dengan Desa Munte.
- Sebelah Barat berbatasan dengan Dusun Pallantikang.

#### 2. Kondisi Umum Desa

Lokasi Desa Mangepong berada di Kecamatan Turatea kabupaten Jeneponto dengan luas wilayah  $\pm$  6-8 km² dan terletak di sebelah barat Kec. Turatea perbatasan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> https://id.m.wikipedia.org/wiki/Kabupaten\_Jeneponto, diakses 04 pebruari 2017

dengan Kab. Gowa. Desa ini pada umumnya daerah lahan perkebunan dan perumahan dengan batas-batas wilayah daerah sebagai berikut

- 1. Sebelah utara berbatasan dengan Kab. Gowa
- 2. Sebelah selatan berbatasan dengan Desa Tanjonga
- Sebelah timur berbatasan dengan Desa Paitana, Desa Langkura dan Desa Bontomate'ne
- 4. Sebelah barat berbatasan dengan Desa Bululoe

Jika dilihat dari letak geografisnya Desa Mangepong termasuk dataran tinggi yang memiliki lahan pertanian yang sangat luas akan tetapi sedikit bebatuan hingga masyarakat dapat memanfaatkan potensi ini dia pecahkan untuk menjadi kerikil dan batu bunung dan memang ada warga yang berprofesi seperti itu warga untuk menanam tanaman seperti cabe, jagung, Singkong, dan banyak lagi tanaman masyarakat tergantung dari selera masing-masing petani. Untuk kebutuhan air bersih di Desa Mangepong sebagian besar masih kesulitan karena belum terakses keseluruh dusun jaringan perpipaan padahal sumber mata air sangat memungkinkan untuk dikembangkan.



#### 3. Struktur Administrasi

Secara administrasi Desa Mangepong terdiri dari Enam Dusun/Lingkungan dan 6 RK/RT antara lain :

- 1. Dusun Mangepong
- 2. Dusun Pallantikang
- 3. Dusun Parang-Parang
- 4. Dusun Bontoa
- 5. Dusun Biring Je'ne
- 6. Dusun Pammanjengang

Setiap dusun terdiri dari 1 RK dan 1 RT yang dikepalai oleh seorang kepala RK/RT dengan pusat Pemerintahannya/Ibu KotaDdesa terletak di Dusun Mangepong.

# 3. Pekerjaan Pokok dan Sampingan Masyarakat

Secara umum pekerjaan pokok masyarakat Desa Mangepong adalah petani. Petani kebun dan petani sawah adalah sumber penghidupan warga. Meskipun demikian bukan berarti tidak ada pekerjaan sampingan warga, hanya saja pekerjaan ini dilakukan diwaktu luang atau pada musim kemarau. Pekerjaan sampingan ini dilakukan untuk menambah penghasilan agar mampu menutupi biaya hidup yang semakin hari semakin meningkat. Untuk rinciannya dapat dilihat berdasarkan hasil sensus yang telah dilakukan oleh Kader Pemberdayaan Masyarakat Desa (KPMD) Desa Mangepong pada tahun 2016 dalam table berikut.

MAKASSAR

**Tabel 1.** Jumlah Kepala Keluarga tiap dusun di Desa Mangepong berdasarkan Jenis Pekerjaan

|                            |           | Nama Dusun   |               |        |              |               |       |
|----------------------------|-----------|--------------|---------------|--------|--------------|---------------|-------|
| Jenis Pekerjaan            | Mangepong | Pallantikang | Parang-Parang | Bontoa | Biring Je'ne | Pammanjengang | Total |
| Buruh Bangunan/Tukang Batu | 10        | 15           | 15            | 5      | 37           | 10            | 92    |
| Tukang Ojek/Tukang Bentor  | 4         | 5            | 5             | 9      | 23           | -             | 46    |
| Tukang Becak/Sopir         | 11        | 6            | 10            | 11     | 8            | -             | 46    |
| Bengkel                    | 1         | -            | 1             | _1     | 2            | -             | 5     |
| Jual Ikan/Jual Sayuran     | 1         | 1            | -             | -      | -            | -             | 2     |
| Pedagang                   | 5         | 1            | 3             | 1      | 5            | 2             | 17    |
| Tukang Kayu                | 5         | 4            | 5             | 2      | 7            | 2             | 25    |
| Wirausaha                  | 2         | 2            | 2             | 14     | 6            | 3             | 29    |
| Wiraswasta                 | 22        | 34           | 5             | 1      | 1            | -             | 63    |
| Petani Sawah/Kebun         | 94        | 67           | 135           | 68     | 122          | 53            | 539   |
| Jumlah UNIVER              | 155       | 135          | 181           | 112    | 211          | 70            | 864   |

Sumber Hasil Sensus Penduduk Desa Mangepong 2016 - 2021

Sedangkan untuk mengetahui tingkat kesejahteraan masyarakat Desa Mangepong yang berjumlah 664 KK dapat dilihat melalui tabel berikut.

MAKASSAR

| Nama Dusun    | Kaya | Sedang | Miskin | Sangat<br>miskin | Total |
|---------------|------|--------|--------|------------------|-------|
| Mangepong     | 13   | 70     | 50     | 4                | 137   |
| Pallantikang  | 7    | 74     | 30     | 2                | 113   |
| Parang-Parang | 8    | 31     | 23     | 56               | 118   |
| Bontoa        | 5    | 33     | 38     | 12               | 88    |
| Biring Je'ne  | 4    | 55     | 75     | 15               | 149   |
| Pammanjengang | 5    | 38     | 6      | 10               | 59    |
| Jumlah        | 42   | 301    | 222    | 99               | 664   |

**Tabel 2.** Jumlah Kepala Keluarga ditiap dusun di Desa Mangepong berdasarkan Tingkat Kesejahteraan.

Sumber: Hasil Sensus Penduduk Desa Mangepong 2016 - 2021

# 4. Kependudukan dan Sosial Budaya

Jumlah penduduk termasuk yang kurang padat jika dibandingkan dengan luas wilayah Desa. Hal ini dapat dilihat dari hasil sensus penduduk yang dilakukan pada tahun 2016, tercatat jumlah penduduk Desa Mangepong sekitar 2.762 jiwa dengan perbandingan laki-laki 1.394 jiwa dan perempuan sebanyak 1.368 jiwa.

Penduduk Desa Mangepong merupakan salah satu aset bagi Desa dalam pelaksanaan pembangunan. Hanya saja skill masyarakat belum memadai karena rendahnya pendidikan, sehingga harapan untuk mengubah perwajahan Desa yang lebih cerah masih menjadi tantangan yang harus dicarikan solusinya. Jumlah penduduk Desa Mangepong dapat dilihat pada table di bawah ini.

**Tabel 3.** Jumlah jiwa penduduk setiap dusun di Desa Mangepong

|               |           | Jumlah Jiwa |       |            |
|---------------|-----------|-------------|-------|------------|
| Nama Dusun    | Jumlah KK | L           | P     | Total Jiwa |
| Mangepong     | 145       | 260         | 249   | 509        |
| Pallantikang  | 129       | 223         | 208   | 431        |
| Parang-Parang | 190       | 271         | 287   | 558        |
| Bontoa        | 115       | 188         | 185   | 373        |
| Biring Je'ne  | 183       | 353         | 344   | 697        |
| Pammanjengang | 77        | 99          | 95    | 194        |
| Jumlah        | 839       | 1.394       | 1.368 | 2.762      |

Sumber: hasil Sensus Penduduk Desa Mangepong 2016 - 2021

Tingkat pertumbahan penduduk tidak terlalu meningkat hanya saja tingkat perkawinan usia dini yang masih tinggi dimana rata-rata usia perempuan menikah diusia 15 – 18 tahun yang semestinya harus mengenyam pendidikan ke jenjang yang lebih tinggi. Meskipun demikian angka kepadatan penduduk masih bisa ditekan ini sudah terbukti dengan kurangnya jumlah anak dalam setiap rumah tangga dari tiap pasangan usia subur, dimana setiap rumah tangga rata-rata punya anggota keluarga lima jiwa, masing-masing 2 orang tua dengan 3 anak, dan ini diakibatkan dengan kesadaran masyarakat untuk memakai alat kontrosepsi (kondom, pil KB, dll) sehingga istilah banyak anak banyak rezeki sudah tidak berlaku lagi dalam masyarakat.

Masyarakat telah merasakan manfaat dari sedikit anak, selain mengurusnya tidak terlalu merepotkan membiayainya pun sedikit lebih ringan, apalagi tingkat pendapatan dari hasil pertanian kurang mencukupi untuk biaya kehidupan sehari-hari. Untuk lebih jelas dapat dilihat pada tabel berikut:

# 5. Keagamaan

Terdapat enam bangunan Mesjid/Mushallah yang dimanfaatkan oleh warga dalam melaksanakan aktifitas keagamaan terutama dalam melakukan sholat dan pembinaan anak-anak dalam mengenal baca Al-Quran. Untuk keadaan bangunan Masjid/Mushallah belum terlalu permanen tetapi warga masih tetap berbondong-bondong datang melaksanakan shalat magrib dan isya, walaupun shalat subuh, dhuhur dan asyar belum terlalu aktif. Di desa mangepong ini 100% menganut agama Islam dilihat dari KTP. Untuk lebih jelasnya dapat dilihat dalam table berikut:

| Agama   | Laki-lak <mark>i</mark> | Perempuan |
|---------|-------------------------|-----------|
| Islam   | 1.357                   | 1.405     |
| Kristen | -                       | -         |
| Hindu   | -                       | -         |
| Budha   | -                       | -         |
| Total   | 1.357                   | 1.405     |

Sumber: Hasil Sensus Penduduk Desa Mangepong 2016 – 2021

# B. Eksistensi Pelaksanaan Tradisi pattutoang di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto.

Pattutoang berasal dari bahasa daerah Makassar yaitu tautoa artinya orang tua/orang yang dituakan dan pattutoang dalam arti umum merupakan kepercayaan masyarakat terhadap makam tua, pattutoang ini sudah dianggap salah satu tradisi oleh masyarakat tertentu di Desa Mangepong, tradisi ini dilakukan ketika seseorang ingin menepati janjinya, masyarakat percaya bahwa ketika dia datang berkunjung ke

makam itu dan mendoakan makam tersebut lalu mereka pun meminta sesuatu yang diinginkan kemudian diikatlah tali dipohon yang terdapat diatas makam tersebut.

Tradisi ini sudah turun temurun karena orang tua menganggap bahwa makam tersebut adalah makam tetuanya/orang yang dituakan dahulu, dan masyarakat percaya ketika mereka merawat makam tersebut dan berkunjung kesana dengan mengatakan apa yang diinginkan maka selang beberapa waktu maka keinginan itu terkabulkan, dan ketika keinginan tersebut terkabulkan maka mereka mendatangi makam tersebut dengan membawa berupa makanan yang siap saji seperti *songkolo*' dan ayam. Banyak pendapat para warga yang saya temui alasan mereka berkunjung ke makam tersebut.

Tradisi ini sudah ada sejak masuknya Islam, awal mula tradisi ini ketika makam tersebut ada, dan makam ini bernama *Boe Rangga*, beliau berasal dari asli suku Bugis Bone namun tanpa diketahui penyebabnya beliau menetap di Jeneponto dan wafat di Jeneponto. Akan tetapi para keturunannya dari Bugis sampai sekarang masih tetap aktif dalam mengunjungi makam tersebut. Beliau merupakan tokoh masyarakat yang menjadi panutan warga jeneponto ketika mereka dijajah oleh Belanda, beliau merupakan orang yang kuat, pemberani dan memiliki tubuh yang tidak bisa dihadang oleh senjata biasa karena dahulu dia dikenal sebagai tabit dan orang yang terkuat, beliau tidak memiliki jabatan dalam pemerintahan namun dia termasuk penguasa di daerah tersebut karena ketika sesuatu terjadi maka dirinyalah yang maju pertama, beliaulah yang mengedepankan dirinya untuk menyelamatkan masyarakatnya. Dan beliau merupakan sosok yang wibawa, bijaksana itulah sebabnya nenek moyang yang mengetahui cerita hidup beliau mereka sangat menghormati bahkan mereka mengajarkan secara turun-temurun bahwa makam itu harus dirawat

dan dijaga, bahkan masyarakat patut meneladani dari keberanian beliau dan ketangguhannya bahkan kewibawaannya, walaupun terkenal kuat beliau tidak merasa sombong bahkan beliau memanfaatkan kekuatannya itu untuk membela warga yang lemah. Dan makam ini juga dianggap memiliki banyak keanehan saat munculnya pohon di atas makam tersebut tanpa ada yang menanamnya bahkan menaruh bibit, dan pohon ini dikenal langka karena pohon ini di Desa tersebut tidak tumbuh di tempat lain selain di makam tersebut dan bahkan pohon itu tidak menembus atap makam itu yang memiliki atap sen, dia hanya tumbuh sampai atap sen itu, itulah keanehan yang terdapat di makam tersebut sehingga beberapa masyarakat beranggapan bahwa makam ini berbeda dari makam lain. Dan masyarakat mulai berdoa dan meminta ditempat itu ketika muculnya keanehan tersebut pohon yang memiliki banyak cabang ranting dan orang-orang percaya bahwa makam itu bukanlah makam biasa. Dan sejak saat itu masyarakat yang datang berziarah ke makam itu ketika selesai berdoa mereka juga mengikat tali diranting pohon itu dan berniat sesuai dengan apa yang diiginkan lalu berjanji akan datang ke makam itu membuka ikatan yang diikat di pohon itu ketika apa yang diinginkan terkabul. Dan sampai sekarang pohon itu masih berdiri kokoh dengan banyak ranting.

Menurut Daeng Lebang berumur 65 selaku penjaga makam berkata:

Makam ini didatangi oleh banyak orang namun tidak semua orang juga bisa berziarah kesana hanya yang memiliki silsilah keturunan yang bisa kesana, dan selama berjaga dimakam, banyak masyarakat yang berdatangan membawa makanan ke makam tersebut dan membawa sanak keluarga kemudian mereka makan bersama sebagai tanda syukur atas apa yang telah dia capai, ketika ditanya untuk apa mereka makan dimakam itu, katanya mereka punya niat sebelumnya ketika mereka berziarah ke makam dan

mendoakan mayit tersebut dia juga punya niat dan berjanji bahwa dia akan balik lagi ketika apa yang dinginkan terkabulkan.<sup>2</sup>

Dari hasil wawancara diatas dapat disimpulkan bahwa tradisi ini benar merupakan kepercayaan masyarakat Mangepong namun tidak semua masyarakat ini melakukan tradisi *Pattutoang* karena yang bisa berkujung ke makam tersebut hanya yang memiliki silsilah keturunan dengan makam tersebut. namun tetap ketika dilihat dalam syariat Islam hal tersebut masih bertentangan dalam agama Islam karena masih percaya bahwa mayat tersebutlah yang mengabulkan keinginannya. Hal tersebut termasuk musyrik namun yang melakukan hal tersebut hanya sebagian kecil dari masyarakat tersebut, hanya para orang tua yang masih hidup terbelakang dari pendidkan. Kalau dibandingkan dengan tradisi ziarah ke makam-makam yang dikeramatkan di Sulawesi Selatan seperti: Makam Syekh Yusuf memiliki persamaan bahwa motivasi pesiarah adalah sebagai tanda syukur dan sebagai rasa penghormatan kepada ulama. Dan tradisi ziarah makam masih bertahan dalam konteks masyarakat yang berkelanjutan karena adanya nilai-nilai religius, spritual, sosial, budaya dan ekonominya.

Tradisi *pattutoang* ini telah bergeser sebagian, karena sebelum masuknya Islam tradisi ini masih animisme belum ada bumbu-bumbu keIslaman di dalamnya, masyarakat hanya mengetahui bahwa mereka kesana untuk melakukan ritual semata meminta berkah dimakam tersebut. namun setelah masuknya Islam perlahan tradisi ini mengalami pergeseran walaupun pergeseran itu tidak sepenuhnya menghilangkan tradisi yang telah dipercayainya dahulu, namun sekarang ini sebagian masyarakat

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Daeng Lebang, (65 tahun) Penjaga Makam Pattutoang, *Wawancara Desa Mangepong Kabupaten Jeneponto*, 1 Maret 2017.

datang kesana untuk berziarah dan mendokan mayit tersebut sambil meminta untuk mendoakan dirinya.

Menurut Daeng Kanang 50 tahun selaku tokoh masyarakat yang sering berkunjung ke makam tersebut berkata:

Setiap keluarganya yang datang kesana yaitu masyarakat yang berkunjung ke makam tersebut berdoa dan meminta dirinya didoakan oleh mayit tersebut yaitu *Boe Rangga* yang dahulu dikenal sebagai tabit dan orang yang melindungi masyarakatnya, daeng kanang percaya bahwa mayit ini lebih dekat dengan sang Ilahi jadi doanya cepat dijaba, katanya dia tidak meminta agar keinginnannya dikabulkan oleh makam tersebut tapi dia hanya meminta si mayit ini bisa mendo'akan dirinya kepada sang ilahi. Dan setelah doanya terkabulkan maka dia datang kesana karena menganggap mayit ini adalah keluarganya jadi dia datang kesana untuk rasa syukur kepada Allah dengan cara terus mengingat keluarga yang sudah tiada dan menggotong keluarga untuk ikut dan terus mengingat bahwa semua yang hidup akan merasakan kematian. <sup>3</sup>

Dari wawancara diatas memiliki perbedaan dengan wawancara pertama, dan disini terlihat sudah adanya pergeseran, bahwa sebagian masyarakat sudah mengubah pola pemikirannya dari zaman tidak tahu menjadi tahu. Namun pola pemikiran masih tidak bisa dia imbangi antara agama Islam yang murni, karena mayarakat ini contohnya Daeng Kanang percaya bahwa Allah itu ada, namun dia tetap saja berdoa melalui perantara makam. Inilah salah satu masyarakat yang masih berpikiran animisme, mengaku beragama Islam namun masih ragu akan keagamaannya.

Seperti halnya kutipan jurnal di bawah ini :

Dalam Ritual tradisi ziarah makam ke Syeikh Yusuf bagi peziarah merupakan motivasi untuk menghormati ulama dan orang-orang yang berkontribusi terhadap masyarakat, motivasi untuk mewujudkan sumpah atau ungkapan syukur, motivasi yang berhubungan dengan kehidupan pasangan, motivasi

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Daeng Kanang, (50 tahun) , Tokoh Masyarakat Desa Mangepong, *Wawancara Desa Mangepong*, 12 Maret 2017.

untuk mendapatkan anak, motivasi untuk mendapatkan gelar dan motivasi lulus dari pendidikan. <sup>4</sup>

Dan tradisi makam Syeikh Yusuf ataupun makam ini dapat bertahan dalam konteks masyarakat yang berkelanjutan karena nilai-nilai religius, spiritual, sosial, budaya, dan ekonominya. Walaupun ada perbedaan didalam tradisi ini antara tradisi Syeikh Yusuf dengan tradisi *pattutoang*, tradisi *pattutoang* ini memiliki batas untuk seseorang datang ke sana, yang bisa kesana hanyalah silsilah keturunannya. Kendatipun dibatasi pada silsilah keturunannya saja tetapi tradisi ini mengandung nilai atau mempererat silaturahmi diantara keluarga atau keturunannya yang jauh. Dengan adanya *pattutoang* ini dapat mempererat hubungan dari silsilah keturunannya. Menurut penulis mempererat silaturahmi diantara keluarga merupakan salah satu alasan tradisi ini masih bertahan sampai sekarang.

Berbicara mengenai tradisi, hubungan antara masa lalu dan masa kini haruslah lebih dekat. Tradisi mencakup kelangsungan masa lalu di masa kini ketimbang sekedar menunjukkan fakta bahwa masa kini berasal dari masa lalu. Menurut arti yang lebih lengkap tradisi adalah keseluruhan benda material dan gagasan yang berasal dari masa lalu namun benar-benar masih ada kini, belum dihancurkan, belum dirusak, dibuang dan dlupakann. Disini tradisi berarti warisan dari masa lalu. Seperti yang dikatakan Shils..

Tradisi berarti segala sesuatu yang disalurkan atau diwariskan dari masa lalu ke masa kini. <sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Syamzan Syukur, "The Continuitu and Discontinuity Of Visiting Sheikh Yusuf Tomb Tradition In Kobbang Gowa-South Sulawesi", *el harakah Jurnal Budaya Islam*, Vol.18 No.1 (2006), hal.73

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Piotr Sztompka, Sosiologi Perubahan Sosial, h.76.

Dan tradisi ziarah makam juga diartikan sebagai silaturahmi. Dan Silaturahmi menurut penulis adalah upaya seorang muslim untuk menyambung tali kerabat dengan cara memberikan kebaikan kepada kerabat dan menolak keburukannya dengan segala potensi yang dimilikinya seperti, berkunjung ke rumahnya, menolong kesulitannya, membantu dengan harta dan tenaga, mendoakan, menolak keburukan padanya dll. Hal ini dilakukan dengan syarat bahwa saudaranya seorang muslim yang istiqamah. Adapun jika saudaranya seorang kafir atau fasik maka silaturahim yang dilakukan dengan cara memberi nasihat agar kembali kepada kebenaran dan mendoakannya agar mendapat hidayah.

Silaturahim dan ziarah merupakan akhlaq Islam yang mulia. Rasulullah SAW senantiasa melakukannya dan memberi contoh yang terbaik pada umatnya. Bahkan silaturahim dan ziarah memiliki hubungan yang erat dengan keimanan.

#### \*Rasulullah SAW bersabda:

"Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir maka hendaknya memuliakan tamunya. Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir maka hendaknya menyambung tali kerabat. Dan barangsiapa yang beriman kepada Allah dan hari akhir maka hendaknya berkata baik atau diam."(HR Bukhari dan Muslim).

Dan adapun Hikmah ziarah kubur yaitu: Ada sebagian orang mengatakan "buat apa kita susah-susah datang ke kuburan untuk menziarahi makam seseorang, toh! berdoa di rumah saja sudah cukup, sehingga saat-saat yang penting tidak kita tinggalkan untuk berziarah saja.

Perkataan ini sepintas kilas memang seakan-akann benar, tapi orang yang borkata tadi rupa-rupanya lupa bahwa ziarah kubur itu mengandung banyak hikmah bagi orang yang berziarah dan mayit yang diziarahi. Hikma-hikmah itu antara lain:

- a. Mengingatkan orang yang masih hidup di dunia ini akan datangnya kematian yang sewaktu-waktu pasti tiba pada saatnya;
- b. Mernpertebal keimanan terhadap adanya alam akhirat, sehingga orang itu meningkat ketaqwaannya kepada Allah SWT.;
- c. Memperbaiki hati yang buruk/mental yang rusak, sehingga pada akhirnya nanti orang itu sadar akan perlunya mempererat *hablum minallah* dan *hablum minannas*.
- d. Memberi manfaat kepada mayit secara khusus dan ahli kubur secara umum berupa pahala dari bacaan Al-Qur'an, kalimah Thoyyibah, Istighfar, shalawat Nabi dan lain-lain. <sup>6</sup>

Rasulullah shallallahu alaihi wasallam bersabda yang

#### Artinya:

"Dulu aku pernah melarang kalian untuk berziarah-kubur. Namun sekarang ketahuilah, hendaknya kalian berziarah kubur. Karena ia dapat melembutkan hati, membuat air mata berlinang, dan mengingatkan kalian akan akhirat namun jangan kalian mengatakan perkataan yang tidak layak (qaulul hujr), ketika berziarah" (HR Al Haakim 1393).

Hadis diatas menunjukkan bahwa umumya tidak ada larangan bagi manusia yang ingin melakukan ziarah ke makam. Memang dahulu ada larangan namun sekarang tidak ada larangan karena ada beberapa manfaat dalam ziarah kubur. Salah satunya sebagai silaturahmi dan mengingat akan adanya hari akhir.

# C. Proses Akulturasi Budaya Islam dalam Tradisi Pattutoang

Akulturasi adalah suatu proses sosial yang timbul manakala suatu kelompok manusia dengan kebudayaan tertentu dihadapkan dengan unsur dari suatu kebudayaan

 $<sup>^6</sup> http://mutiarazuhud.wordpress.com/2013/09/04/bertawassul-bukan-syirik. diakses 12/06/2017.$ 

asing. Kebudayaan asing itu lambat laun dterima dan diolah ke dalam kebudayaannya sendiri tanpa menyebabkan hilangnya unsur kebudayaan kelompok itu sendiri.<sup>7</sup>

Budaya Islam di Indonesia telah mempengaruhi berbagai aspek kehidupan bangsa Indonesia, namun dalam perkembangannya sehingga dasar kebudayaan setempat yang tradisional masih tetap kuat, sehingga terdapat suatu bentuk perpaduan kebudayaan itu disebut akulturasi kebudayaan. Akulturasi adalah perpaduan antara budaya lokal dengan budaya asing.

Budaya lokal adalah suatu budaya yang berkembang di daerah-daerah dan merupakan milik suku bangsa nusantara. Bangsa Indonesia di kenal sebagai bangsa yang multikultural dalam suku bangsa dan budaya. Sedangkan budaya Islam adalah suatu cipta dan karya manusia baik muslim maupun non muslim yang berangkat dari sumber ajaran Islam. Islam tersebar di tengah masyarakat dan terjadi interaksi di dalamnya antara budaya lokal dengan Islam. Ciri-ciri struktur kebudayaan Islam seperti:

- Kebudayaan Islam adalah semua hasil cipta dan karya yang di hasilkan dalam pemerintahan Islam atau komunitas yang mayoritas muslim dengan Islam sebagai agama individu atau komunitas pencetusnya.
- Kebudayaan Islam adalah suatu cipta dan karya yang bersumber dari dasar ajaran Islam, apapun agama individu atau komunitas pencetusnya meskipun berada di bawah pemerintahan non muslim.

Jika ditinjau dari ciri-ciri kebudayaan Islam diatas merupakan bahwa semua hasil ciptaan atau karya manusia merupakan kebudayaan yang manusia anggap

.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> https://id.m.wikipedia.org/wiki/akulturasi. Diakses 12/06/2017.

sebagai suatu kebiasaan dari dulu sampai sekarang yang dilestarikannya karena merupakam warisan dari leluhur mereka.

Percampuran budaya lokal dengan budaya Islam sangat mempengaruhi kehidupan sosial dalam masyarakat. Di dalam masyarakat yang berada di Desa Mangepong terjadi percampuran budaya lokal dalam tradisi *pattutoang*. Tradisi *pattutoang* di Desa Mangepong Kecamatan Turatea Kabupaten Jeneponto sudah tercampur oleh budaya Islam baik dari segi perencanaan, pelaksanaan dan sebagainya. Di dalam kehidupan masyarakat desa Mangepong tradisi lama tidak bisa dihilangkan begitu saja walaupun Islam sudah masuk dan berkembang. Percampuran budaya lokal dengan budaya Islam (akulturasi) dalam masyarakat Desa Mangepong tidak memiliki banyak hambatan.

Proses akulturasi tradisi *pattutoang* tidak mengalami hambatan masyarakat langsung menerima dengan baik saat masuknya ajaran Islam, mereka mengikuti apa yang menjadi perubahan zaman mereka tetap mengikuti sesuai dengan unsur religinya seperti dimasuknnya unsur agama kedalam tradisi *pattutoang* ini. Sebelum datangnya Islam tradisi *pattutoang* masih belum dibumbuhi ayat-ayat Alquran didalamnya saat mereka berkunjung ke pemakaman dan membawa sesajian berupa *songkolo*' dan ayam, saat itu menurut masyarakat setempat sesajian itu hanya di*dupahi* dan diberi *kamannyang*, tidak ada dzikir ataupun lainnya. Adapun proses pelaksanaan tradisi *pattutoang* sebelum adanya akulturasi yaitu:

 Jauh hari sebelum melakukan ritual mereka menyiapkan beras yang didalamnya terdapat uang dan dihajatkan untuk dibuat songkolo' untuk dibawa kemakam tersebut. Beras tersebut ketika hari akan berangkat ke makam diolah menjadi songkolo' dan uang yang ada diberikan kepada imam atau yang akan mendupahi sesajian tersebut. Dan ketika bertanya mengapa harus jauh hari disiapkan beras dan kenapa harus ada uang didalam beras tersebut, beras disiapkan dari jauh hari sebelumnya menurut hasil observasi penulis agar supaya ada persiapan dan pengingat bahwa mereka akan melakukan kunjungan ke makam *pattutoang*, makna khususnya tidak ada didalamnya namun itu hanyalah sebu<mark>ah simb</mark>ol bahwa mereka akan melakukan kunjungan ke makam ketur<mark>unannya d</mark>an mengapa harus beras karena beras merupakan makanan pokok manusisa dan beras ini diolah agar para keluarga yang datang ke makam tersebut dapat berkumpul dan makam disaksikan oleh nenek moyang bersama mereka yang mendahuluinya. Dan ini merupakan sebuah tradisi yang mempersatukan keluarga mereka dari yang jauh maupun yang dekat karena tradisi ini dianggap sebagai salah satu kewajiban yang harus mereka laksanakan untuk menghargai leluhur mereka, tradisi ini masih mengandung animisme ketika dilihat bahwa agama yang dianut adalah agama Islam, namun tetap masih ada persembahan yang terkandung didalam tersebut yang mengarah menduakan agama yang dianutnya. Namun ketika dilihat dari makna lain dari tradisi ziarah ini sejak masuknya Islam dianggap sebagai penghubung tali kekelurgaan antara yang sudah tiada dan yang masih hidup, mereka tetap mempertahankan tradsi ini karena dianggap bahwa keluarga yang telah meninggal merupakan orang yang mereka hormati/tetua mereka.

Dan uang disimbolkan sebagai penghargaan yang diberikan kepada imam karena telah membantu dalam penyelenggaraan tradisi mereka, dan sebaga ucapan terima kasih karena telah memanjatkan doa untuk leluhur mereka.

2. Menyembeli ayam atau menyembeli kambing di makam tersebut.

Ayam tersebut sebagai pelengkap dari *songkolo*' yang akan didupahi nantinya. Dan penyembelihan kambing biasanya dilakukan oleh orang yang berniat sebelumnya ketika kelak drinya bisa mendapatkan gelar dan sebagainya maka dia akan menyembeli dan memasak kambing tersebut didekat makam. Ketika bertanya mengapa harus ayam atau kambing. Tidak ada penentuan bagi mereka yang ingin berziarah kesana untuk memotong ayam atau kambing, namun mereka sengaja agar seluruh keluarga datang dan bersama-sama merasakan kebhagiaan atas apa yang telah dia raih.

3. Menyiapkan dupa dan kamannyang untuk ditaruh diatas makam.

Dupa dan kamannyang dijadikan sebagai sesuatu yang akan mengantarkan sesajian makanan tersebut kepada sang mayit. *Dupa* dan *Kamannyang* dianggap sebagai pengantar atas apa yang telah dipersembahkan kepada sang mayit, dan asap dari *Dupa* itulah sebagai pengantar karena katanya mayat menyukai aroma dari kamannyang.

4. Tambahan makanan lainnya sebaga pelengkap.

Pelengkap biasanya membawa kue dan makanan kecil lainnya yang dijadikan sebagai hidangan penutup.

Sedangkan proses pelaksanaan tradisi *pattutoang* setelah adanya akulturasi budaya Islam yaitu:

- 1. Jauh hari sebelum melakukan ritual mereka menyiapkan beras yang didalamnya terdapat uang dan dihajatkan untuk dibuat *songkolo'* untuk dibawa kemakam tersebut. uang tersebut dberikan kepada imam yang memimpin doa dimakam tersebut, dan beras dijadikan *songkolo'* untuk dibawa ke makam.
- 2. Membawa bunga dan air, bunga dan air untuk ditaburkan diatas makam dan sebelum menaburkan imam memimpin doa dan setelah itu masingmasing keluarga yang berkunjung berdoa dan menaburkan bunga tersebut.
- 3. Membawa *songkolo'* dan ayam. *songkolo'* dan ayam dibacahi oleh imam yang ikut membaca ayat-ayat al-quran dan dzikir dan setelah itu keluarga yang datang memakan makanan yang dibawa.

Jadi terdapat perbedaan setelah adanya percampuran unsur budaya, namun ada sebagian juga yang masih melakukan ritual seperti mengikat tali diatas pohon makam tersebut sambil berniat atas apa yang diinginkannya. Perbedaan diatas terlihat jelas sebelum masuknya Islam dan setelah masuknya Islam sebelum masuknya Islam karena sebelum masuknya Islam mereka masih percaya kepada roh-roh gaib seperti asap dupa yang mengantarkan ke mayat bahwa mereka telah menyajikan makanan dari pihak keluarga. Hal itu pulalah yang melengkapi tradisi pattutoang, namun setelah datangnya Islam masyarakat mulai mengetahui bahwa dupa merupakan peninggalan dari agama hindu, padahal mereka adalah Islam jadi mereka lambat laun menyadari bahwa Islam tidak menyukai hal-hal yang menyekutukan Allah, mereka sedikit demi sedikit mengubah kebiasaan itu walaupun mereka tetap tidak bisa meninggalkan tradisi mereka berziarah ke makam pattutoangnya karena menurut mereka ada hadist yang membolehkan mereka berziarah kubur, dan itulah yang tetap

mereka percaya sampai sekarang. Hadits tersebut menjelaskan bahwa tidak ada larangan dalam berziarah kubur bahkan kita dianjurkan ketika itu tidak keluar dari apa yang diperintahkan dan dianjurkan, maka ziarah kubur dibolehkan karena banyak hal positif yang bisa kita petik dari ziarah kubur yaitu, mengingatkan kita akan hari kematian, terjalinnya silaturahmi antar sesame manusia dan mengingat akan selalu berbuat baik kepada sesama karena dunia hanyalah sementara.

Menurut Daeng Rannu yang berusia 65 selaku tokoh masyarakat di Desa Mangepong berkata:

jika dia membandingkan dengan tradisi menurut cerita dahulu sebelum masuknya Islam dengan sekarang terdapat perbedaan karena sebelum masuknya Islam Dupa masih terpakai dan setiap orang yang datang berkunjung ke makam tersebut harus membawa dupa dan kamannyang untuk melengkapi ritualnya dan makam tersebut dijadikan sepenuhnya tempat untuk meminta sesuatu dan masyarakat percaya bahwa makam itu adalah makam keramat yang bisa mengabulkan permintaan dan percaya bahwa ketika dia tidak mengunjungi makam itu atau mengingat makam itu lagi maka dia kan terkenah musibah. Tapi walhasil seiring berjalannya waktu sudah ada pergeseran saat Islam sudah masuk dan sudah banyak penjelasan di dalam AL-qur'an namun beberapa ritual masih ada dan melekat sampai sekarang, yang hilang hanyalah dupa dan kamannyangnya serta kepercayaan sepenuhnya untuk menyembah di makam tersebut.<sup>8</sup>

Dari hasil wawancara di atas hampir sama dengan tokoh masyarakat lainnya, proses pelaksaan tradisi ini mengalami perubahan dari sebelum mengenal Islam sampai masuknya Islam, mereka tidak bisa meninggalkan tradisi ini hanya pelaksanaannyalah yang bisa dia ubah sesuai dengan adanya akulturasi Islam.

.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Daeng Rannu, (65 tahun), Tokoh Masyarakat Desa Mangepong, Wawancara Desa Mangepong, 12 Maret 2017).

Dan menurut Daeng Sitomo 58 tahun selaku Imam Desa di sana selaku pemerintah Desa berkata :

Jika melihat antusias masyarakat ketika berkunjung ke sana dia tidak bisa lagi berkata apapun karena yang dia ketahui tradisi ini memang sudah lama ada jadi masyarakat sudah tidak bisa melupakan apalagi menghilangkan tradisi ini, katanya masyarakat disini semua Islam dan tetap rajin beribadah. Namun apa yang menjadi kebiasaannya susah dia hilangkan apa lagi tradisi ini merupakan tradisi turun temurun sudah menjadi warisan nenek moyang. Imam desa pernah menyaksikan langsung prosesi pelaksanaannya karena dia juga pernah dipanggil sebagai imam untuk memimpin doa di makam tersebut. dan prosesinya yaitu pak imam memimpin doa setelah itu pengunjung juga berdoa dan meniriskan air yang diteko ke makam dan menaburkan bunga. Setelah itu pengunjunglah yang mengambil alih mereka bergantian berdoa sambil meminta dalam hati apa yang diinginkan dan ada juga yang mengikat diranting pohon yang tumbuh di atas makam tersebut dan berniat apa yang diinginkan, setelah keinginan itu tercapai maka mereka kembali lagi ke sana dan membawa berupa makanan.<sup>9</sup>

Dari hasil kedua wawancara diatas menyatakan bahwa tradisi ini merupakan kepercayaan masyarakat di Desa Mangepong yang tidak bisa lagi dihilangkan karena adanya beberapa alasan di atas, dan masyarakat tetap melakukan ibadah karena masyarakat di sana semua memeluk agama Islam namun ada tradisi yang dilakukan oleh sebagian masyarakat di sana yang tidak bisa ia tinggalkan namun mereka tetap menyesuaikan tradisi tersebut dengan unsur agama Islam, karena sudah ada beberapa ritual yang saat ini sudah tidak dia lakukan lagi. Seperti *kamannyang* dan dupa, dan mereaka juga berdo'a dan mengirimkan Al-fatihah untuk mayat tersebut. cuman alasan mengapa mereka tetap mempertahankan tradisi tersebut menurut salah satu tokoh masyarakat Daeng Suba 50 tahun berkata:

Tradisi ini merupakan warisan dari leluhur jadi ketika dia melepas tradisi itu maka sama halnya mereka membantah apa yang telah menjadi adat leluhur

•

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Daeng Sitomo, (58 tahun), Imam Desa Mangepong, Wawancara Desa Mangepong, 13 Maret 2017.

mereka, namun pelaksanaannya yang mereka ubah karena katanya zaman dahulu belum ada Islam jadi belum ada Al-quran dan hadits yang menjadi panutannya, jadi sedikit demi sedikit dia menghilangkan ritual yang harusnya tidak dia laksanakan seperti berdupa dan menganggap bahwa makam itu sebagai keramat. Namun menurutnya masyarakat ke sana berdoa dan meminta bukan meminta langsung ke makam tersebut tetapi lewat perantara makam tersebut karena dia menganggap bahwa mayat tersebut adalah keluarganya yang dahulu dikenal sebagai pejuang yang rela mati demi melindungi masyarakat lainnya, jadi masyarakat mengganggap mayat ini bisa medengar apa yang diinginkan lalu menyampaikan ke sang ilahi atas apa yang diinginkannya. <sup>10</sup>

Agama termasuk Islam, mengandung simbol-simbol sistem sosial-kultural realitas memberikan suatu konsepsi tentang dan rancangan mewujudkannya. Tetapi simbol-simbol yang menyangkut realitas ini tidak selalu sama dengan realitas yang terwujud secara riil dalam kehidupan masyarakat. Ajaran agama manapun, konsepsi manusia tentang realitas tidaklah bersumber dari pengetahuan, tetapi kepercayaan. Jadi sejak awal perkembangannya Islam sebagai konsepsi realitas telah menerima akomodasi sosio-kultural. Konsep integrasi atau akomodasi tersebut semakin tampak jika dikaitkan dengan pandangan yang mengatakan, bahwa Islam tidak seharusnya dilihat pada konteks agama wahyu dan doktrin saja. Tetapi Islam harus dilihat juga sebagai fenomena dan gejala budaya dan sosial. Jika mengikuti alur pikir akomodasi tersebut, maka akan memunculkan setidaknya dua varian Islam yang disebut dengan menggunakan berbagai istilah. Islam sebagai konsepsi budaya disebut great tradition (tradisi besar), sedangkan Islam sebagai realitas budaya disebut little tradition (tradisi kecil) atau disebut lokal tradition (trades lokal). Dan tradisi besar dalam Islam adalah Islam yang dipandang sebagai doktrin yang normative dan original, yang permanen, atau setidak-tidaknya

\_

 $<sup>^{10}</sup>$  Daeng Suba, (50 tahun), Tokoh Masyarakat Desa Mangepong, Wawancara Desa Mangepong, 15 Maret 2017.

merupakan interpretasi yang melekat ketat pada ajaran Islam. Dan tradisi kecil (tradisi lokal) adalah kawasan-kawasan yang berada di bawah pengaruh Islam atau tradisi besar tersebut.<sup>11</sup>

# D. Pandangan Masyarakat Terhadap Akulturasi Islam Dalam Tradisi pattutoang.

Berziarah ke makam keramat wali atau raja masih menyisakan problem di masyarakat sebab tidak semua peziarah datang hanya sebagai bentuk penghargaan atas jasa raja atau wali tersebut. berbagai macam niat yang melatarbelakangi ziarah makam muncul berdasarkan persepsi mereka terhadap makam wali tersebut. untuk itu, penting untuk mengkaji persepsi masyarakat tentang makam keramat sehingga dapat memahami fenomena keberagaman masyarakat setempat.

Ziarah secara sederhana merupakan ritual mengunjungi tempat keramat. Menurut Woodward (2008:258), kekeramatan biasanya merupakan suatu makam suci atau tempat keramat lainnya di mana wali bisa menjadi tempat memohon dengan khusyuk. Dalam masyarakat jawa, tradisi ziarah cukup menarik. Hal ini dibuktikan dengan munculnya beberapa peneliti yang mencoba menjelaskan realitas tersebut. banyak peneliti yang berusaha menelaah ritual ziarah pada masyarakat Jawa. Woodward (2008) mencatat beberapa perbedaan dalam tradisi ziarah kubur di makam keluarga kraton Yogyakarta dan tradisi ziarah yang berlaku pada masyarakat Jawa umumnya. Para peziarah, baik di Yogyakarta maupun di masyarakat Jawa secara umum, berharap mendapatkan berkah untuk mengatasi berbagai problem hidup yang mereka hadapi sebagian peziarah datang untuk memperoleh pengalaman spiritual dalam rangka mendekatkan diri kepada Allah. Namun Woodward juga menemukan

-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Abidin Nurdin, "Integrasi Agama dan Budaya (Kajian Tentang Tradisi Maulod dalam Masyarakat Aceh)", *el harakah Jurnal Budaya Islam*, Vol.18 No. 1 (2016), hal 47-50.

beberapa perbedaan dari aktivitas ziarah di Jawa di Yogyakarta dan Surakarta tujuan para peziarah adalah makam para petinggi kerajaan Mataram. Para peziarah juga harus mematuhi ketentuan yang ditetapkan oleh pengelola makam misalnya hanya boleh berziarah pada hari tertentu atau jam-jam tertentu (Woodward, 2008:256-268).<sup>12</sup>

Jika dibandingkan dari tradisi di Jawa dengan Sulawesi Selatan contohnya tradisi *pattutoang* ini tmemiliki persamaan mereka menganggap dengan ziarah ke makam wali atau keluarga ada yang berpendapat bahwa untuk mendapat berkah dan ada yang menganggap untuk mendapatkan pengalaman dan lebih mendekatkan diri kepada sang Ilahi. Karena menurut komunitas Padasuka Dakwah Sunan Kalijaga dan Eko Bando dalam Jurnal yang ditulis dalam el Harakah:

"ziarah bisa membuat hati menjadi hidup. Dan lebih baik bermain dengan orang mati namun bikin hati hidup daripada bermain dengan orang hidup yang bikin hati mati." <sup>13</sup>

Dan penulis sendiri menyimpulkan pernyataan diatas bahwa yang dianggap lebih baik bermain orang mati namun bikin hidup artinya ketika mereka menziarahi orang mati maka hati menjadi tenang, dapat mengingat bahwa semua manusia umumnya akan mengalami yang namanya kematian, untuk itu manusia harusnya lebih berhati-hati dalam bertindak ketika masih diberikan umur yang panjang. Dan sebaliknya orang hidup yang bikin hati mati artinya orang hidup bisa saja membuat hati kecewa dan sering melakukan tindakan diluar kesadarannya sendiri.

<sup>13</sup> El harakah, Persepsi Masyarakat Tentang Makam Raja dan Wali Gorontalo, *Jurnal Budaya Islam*, VOL. 18 No.1 (2016). h. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Fikria Najitama, Blangkon Hitam, "Identitas Gerakan Padepokan Dakwah Sunan Kalijaga dalam Masyarakat Muslim Perkotaan", *el Harakah Jurnal Budaya Islam*, vol. I8 no. I (2016), h. 38.

Dan beberapa persepsi masyarakat yang saya wawancarai hasilnya tidak jauh berbeda mereka mengatakan bahwa ketika adanya akulturasi Islam mereka langsung menerimanya dengan baik karena kedatangan Islam saat itu mereka juga menerimanya secara langsung tanpa ada pertentangan. Namun ada sebagian masyarakat yang belum memahami akan adanya akulturasi Islam dalam tradisi pattutoang ini sehingga mereka masih melakukan ritual tersebut dengan pelaksanaan yang sebelum adanya akulturasi. Namun mereka tetap memasukkan unsur Islam didalam ritual tersebut. seperti halnya menurut Daeng Raung seorang sanro umur 70-an berkata:

Tradisi ini sudah mendarah daging dalam dirinya bahkan dia menyimpan bekas kelambu didalam rumahnya yang dijadikannya sebagai keramat, yang bisa mengobati seseorang yang sakit dan katanya sudah banyak terbukti masyarakat yang datang kesana jika mereka melupakan janji yang telah diniatkan ketika berkunjung ke makam tersebut maka salah satu keluarga mereka akan mendapat celaka, jadi penawarnya adalah salah satunya mereka datang ke rumah Daeng Raung ini karena di dalam kelambu itu ada air yang disimpan sebagai obat penawar. Menurutnya kedatangan akulturasi merupakan perubahan yang baik walaupun sebelumnya mereka tidak mengerti tapi setelah mereka mempelajari ajaran Islam dia mengetahui akan adanya akulturasi dalam tradisi *pattutoang* ini, namun menrut daeng Raung ini dia tidak banyak mengubah ritual ini hanya saja dia memasukkan unsure Islam didalam ritual tersebut. dan kepercayaannya kepada Allah tetap dinomor satukan namun kepercayaan terhadap tradisi ini juga dianggap sebagai titipan ilahi tuturnya. 14

Persepsi Daeng Raung diatas merupakan pernyataan bahwa dia menerima dengan baik adanya akulturasi Islam (penggabungan dua unsur budaya tersebut) namun dia menyesuaikan antara unsur Islam dan unsur *panggadakkangnya* (kepercayaan). Pandangan masyarakat lain tidak jauh beda begitupun dengan tokoh masyarakat yang tidak berkunjung ke sana karena tidak termasuk silsilah dari

<sup>14</sup> Daeng Raung, (70 tahun), Sanro Desa Mangepong, wawancara Desa Mangepong, 16 Maret 2017.

\_

keturunannya. Saya mengambil pendapat dari bapak Daeng H. Sulle seorang pedagang berumur 68 tahun, beliau berkata:

Siapa yang tidak mengenal makam *pattutoang* tersebut seluruh Desa bahkan diluar mengenal keberadaan makam tersebut namun ada batasan untuk masuk ke makam tersebut karena yang bisa berkunjung ke sana hanya yang memiliki silsilah keterunan dengannya, menurutnya apa yang dia lihat bahwa *pattutoang* itu menjadi kepercayaan masyarakat disana karena banyaknya fakta-fakta yang terjadi dengan adanya keberdaan makam tersebut dan pandangannya dengan adanya penggabungan dua unsur budaya merupakan hal yang baik karena masyarakat disana tidak terlalu jauh untuk berjalan di jalan yang salah, dengan adanya penggabungan dua unsurebudaya Islam dengan lokal menambah pengetahuan masyarakat akan pelaksanaan yang sewajarnya untuk tradisi *Pattutoang* tersebut.<sup>15</sup>

Dan dari persepsi diatas saya bisa menarik kesimpulan bahwa adanya akulturasi budaya Islam dalam tradisi *pattutoang* (penggabungan dua unsur kebudayaam membawa dampak baik kepada masyarakat itu sendiri. Mereka bisa menata tradisi ini dengan maksud yang baik. Dan dalam konteks masyarakat yang terus mengalami perkembangan nampaknya tradisi ini tetap bertahan, karena masyarakat percaya bahwa makam itu adalah makan yang menjadi panutan nenek moyang dahulu. Sesuai dengan hadist Rasulullah *Shallallahu'alaihi Wasallam* bersabda:

حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ وَزُهَيْرُ بْنُ حَرْبٍ قَالاَ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عُبَيْدٍ عَنْ يَزِيدَ بْنِ كَيْسَانَ عَنْ أَبِي حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ بْنُ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ زَارَ النَّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم- قَبْرَ أُمِّهِ فَبَكَى وَأَبْكَى مَنْ حَوْلَهُ فَقَالَ « اسْتَأْذَنْتُ وَ إِنَّ أَنْ أَزُورَ قَبْرَهَا فَأَذِنَ لِى فَرُورُوا الْقُبُورَ فَإِنَّهَا اسْتَأْذَنْتُ وَي أَنْ أَزُورَ قَبْرَهَا فَأَذِنَ لِى فَرُورُوا الْقُبُورَ فَإِنَّهَا تُذَكِّرُ الْمَوْتَ لَي مَنْ عَلْمُ يُؤْذَنْ لِى وَاسْتَأْذَنْتُهُ فِي أَنْ أَزُورَ قَبْرَهَا فَأَذِنَ لِى فَرُورُوا الْقُبُورَ فَإِنَّهَا تُذَكِّرُ الْمَوْتَ

.

 $<sup>^{15}</sup>$  H. Sulle, (68 tahun), Pedagang Desa Mangepong,  $\it Wawancara \, Desa \, Mangepong$ , 17 Maret 2017.

# Artinya:

Dari Abu Bakr bin Abi Syaibah dan Zuhair bin Harb, mereka berdua berkata: Muhammad Bin 'Ubaid menuturkan kepada kami: Dari Yaziid bin Kasyaan, ia berkata: Dari Abu Haazim, ia berkata: Dari Abu Hurairah, ia berkata: Rasulullah *Shallallahu'alaihi Wasallam* berziarah kepada makam ibunya, lalu beliau menangis, kemudian menangis pula lah orang-orang di sekitar beliau. Beliau lalu bersabda: "Aku meminta izin kepada Rabb-ku untuk memintakan ampunan bagi ibuku, namun aku tidak diizinkan melakukannya. Maka aku pun meminta izin untuk menziarahi kuburnya, aku pun diizinkan. Berziarah kuburlah, karena ia dapat mengingatkan engkau akan kematian" (HR. Muslim no.108, 2/671)<sup>16</sup>.

Hadits diatas menjelaskan bahwa tidak ada larangan dalam berziarah kubur bahkan kita dianjurkan ketika itu tidak keluar dari apa yang diperintahkan dan dianjurkan, maka ziarah kubur dibolehkan karena banyak hal positif yang bisa kita petik dari ziarah kubur yaitu, mengingatkan kita akan hari kematian, terjalinnya silaturahmi antar sesame manusia dan mengingat akan selalu berbuat baik kepada sesame karena dunia hanyalah sementara.

Keyakinan-keyakinan keagamaan tiada lain merupakan refleksi dari masyarakat itu sendiri, dengan ritual keagamaan yang diperkuat melalui solidaritas kelompok dan kepercayaan pada tatanan moral. Dalam tradisi seperti *Pattutoang*, elemen masyarakat melakukan ritual dalam rangka melaksanakan tradisi lokal, membersihkan makam dan mendoakan keluarga yang sudah meninggal. Dahulu tradisi ini dilakukan dengan membawa berupa makanan ke makam dan makanan itu dibaca dengan menggunakan dupa dan kamannyang, kemudian makanan itu dimakan bersama sanak keluarga didekat makam tersebut sebagai rasa syukur atas hasil yang

<sup>16</sup> https://muslim.or.id/8610-keutamaan-ziarah-kubur.html. diakses 13/06/2017

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Muh. Rusli, "Persepsi Masyarakat tentang Makam Raja dan Wali", *el harakah Jurnal Budaya Islam*, Vol. 18 No.1 (2016), hal. 78.

telah dia capai. Namun sekarang, seirama dengan semakin intensifnya gerakan Islamisasi tradisi tersebut ditambah dengam membaca ayat Al-quran terutama sebelum diadakannya ritual tersebut. tidak ada yang istimewa dalam ritual ini, kecuali suatu kenyataan bahwa budaya yang memungkinkan pertemuan keinginan dan keyakinan.

Menurut penulis ada beberapa hikmah yang dapat dipetik dari pelaksanaan ziarah makam yaitu:

- 1. Mengenal lebih dekat nenek moyang sebagai orang yang berjasa semasa hidupnya.
- 2. Mengunjungi makam bertujuan untuk mengingat akan kematian. Dengan demikian, hikmah yang dapat dipetik adalah mensyukuri nikmat hidup dengan memanfaatkannya kepada jalan-jalan yang diridhai oleh Allah.
- Berdoa di makam adalah mendoakan si mayit yang merupakan orang yang dekat dengan Allah semasa hidupnya. Besar harapan mereka mendoakan mereka akan terkena berkahnya.

Dan dari beberapa hasil wawancara diatas penulis menyimpulkan bahwa dengan adanya percampuran dua budaya yang ada sekarang membuat masyarakat di Desa Mangepong lebih memahami bahwa budaya yang dulu yang mereka pertahankan sampai sekarang merupakan peninggalan dari budaya animisme karena adanya *dupa* dan *kamannyang* namun setelah masuknya Islam mereka lebih mengetahui mana yang seharusnya baik untuk tetap dipertahankan, dan ada beberapa orang tua yang masih berpikir bahwa makam tersebut bisa membantunya, karena masih melakukan ritual penyembahan seperti mengikat tali di pohon, hal sepeti itu

bertentangan dalam agama Islam jadi perlu perubahan untuk tidak melakukan hal seperti itu lagi, penulis menyarankan kepada masyarakat yang masih melakukan ritual tersebut dan memberi sedikit pengenalan bahwa Allah melarang menyembah berhala ataupun berdoa selain dirinya. Dan menurut penulis sendiri mereka mempertahankan tradisi ini sampai sekarang karena beberapa alasan diantara yaitu:

- 1. Sebagai silaturahmi, maksudnya dengan adanya tradisi ziarah makam ke *Pattutoang* ini dapat menyambung silaturahmi dari keluarga jauh yang sebelumnya komunikasi sempat terputus ataukah hanya berkomunikasi dari kejauhan melihat semakin canggihnya sekarang, mereka hanya berkomunikasi melalui via telfon atau sebagainya. Dan dengan ziarah ini mereka bisa bertatap muka secara langsung.
- 2. Untuk mengingatkan akan kematian, maksudnya dengan tetap melakukan ziarah ke makam maka manusia bisa lebih hati-hati dalam bertindak menjaga setiap langkah yang dia lakukan dan tetap mempedulikan sesama, karena dengan ziarah itu mereka tetap mengingat bahwa pada umumnya semua akan menghadapi kematian.



#### BAB V

#### **PENUTUP**

#### A. Kesimpulan

Berdasarkan pokok masalah dan sub-sub masalah yang diteliti dalam skripsi ini, dan kaitannya dengan hasil penelitian yang telah dilakukan oleh peneliti, maka dirumuskan tiga kesimpulan sebagai berikut:

a. Pattutoang berasal dari baha<mark>sa daerah M</mark>akassar yaitu tautoa artinya orang tua/orang yang dituakan dan *pattutoang* dalam arti umum merupakan kepercayaan masyarakat terhadap makam tua, pattutoang ini sudah dianggap salah satu tradisi oleh masyarakat tertentu di Desa Mangepong, tradisi ini dilakukan ketika seseorang ingin menepati janjinya, masyarakat percaya bahwa ketika dia datang berkunjung ke makam itu dan mendoakan makam tersebut lalu mereka pun meminta sesuatu yang diinginkan kemudian diikatlah tali dipohon yang terdapat diatas makam tersebut. Tradisi pattutoang ini telah bergeser sebagian, karena sebelum masuknya Islam tradisi ini masih animisme belum bumbu-bumbu keIslaman didalamnya, masyarakat hanya mengetahui bahwa mereka kesana untuk melakukan ritual semata meminta berkah dimakam tersebut. namun setelah masuknya Islam perlahan tradisi ini mengalami pergeseran walaupun pergeseran itu tidak sepenuhnya menghilangkan tradisi yang telah dipercayainya dahulu, namun sekarang ini sebagian masyarakat datang kesana untuk berziarah dan mendokan mayat tersebut. Dan tradisi ini jika menurut penulis masih terdapat unsur animism di dalamnya, dan hal seperti itu bertolak belakang dari agama, untuk itu perlu perubahan dalam tradisi ini menghilangkan hal-hal yang masih berbaur animisme, tradisi ini bisa saja dipertahankan namun dengan tujuan untuk menyambung silaturahmi dengan keluarga jauh ataupun terdekat karena dengan adanya tradisi ini bisa mempersatukan silsilah keturunan dari nenek moyangnya.

- b. Akulturasi adalah suatu proses sosial yang timbul manakala suatu kelompok manusia dengan kebudayaan tertentu dihadapkan dengan unsur dari suatu kebudayaan asing. Kebudayaan asing itu lambat laun diterima dan diolah ke dalam kebudayaannya sendiri tanpa menyebabkan hilangnya unsur kebudayaan kelompok itu sendiri. Proses akulturasi tradisi *pattutoang* tidak mengalami hambatan masyarakat langsung menerima dengan baik saat masuknya ajaran Islam, mereka mengikuti apa yang menjadi perubahan zaman mereka tetap mengikuti sesuai dengan unsur religinya seperti dimasuknnya unsur agama kedalam tradisi *pattutoang* ini. Sebelum datangnya Islam tradisi *pattutoang* masih belum dibumbuhi ayat-ayat Alquran didalamnya saat mereka berkunjung ke pemakaman dan membawa sesajian berupa *songkolo*' dan ayam, saat itu menurut masyarakat setempat sesajian itu hanya didupahi dan diberi *kamannyang*, tidak ada zikir ataupun lainnya.
- c. adanya akulturasi budaya Islam dalam tradisi *pattutoang* (penggabungan dua unsur kebudayaan) membawa dampak baik kepada masyarakat itu sendiri. Mereka bisa menata tradisi ini dengan maksud yang baik. Dan dalam konteks masyarakat yang terus mengalami perkembangan nampaknya tradisi ini tetap bertahan, karena masyarakat percaya bahwa makam itu adalah makan yang menjadi panutan nenek moyang dahulu. hikmah yang dapat dipetik dari

pelaksanaan ziarah makam yaitu: Mengenal lebih dekat wali dan raja sebagai orang yang berjasa semasa hidupnya, Mengunjungi makam bertujuan untuk mengingat akan kematian. Dengan demikian, hikmah yang dapat dipetik adalah mensyukuri nikmat hidup dengan memanfaatkannya kepada jalan-jalan yang diridhai oleh Allah, Manusia harus berdoa dan tempat berdoa dapat dilakukan di tempat yang mustajab doa diterima salah satunya adalah masjid. Sedangkan berdoa di makam adalah mendoakan si mayit yang merupakan orang yang dekat dengan Allah semasa hidupnya. Besar harapan mereka mendoakan mereka akan terkena berkahnya.

#### B. Implikasi

Dengan berdasar pada rumusan kesimpulan di atas maka diajukan implikasi yang dianggap urgen demi kemajuan kebudayaan serta demi kegiatan penelitian sebagai berikut:

- Untuk perkembangan dan pelestarian kebudayaan memang seharusnya dilakukukan penelitian agar lebih menjaga nilai-nilai luhur dengan konsep budaya yang lebih maju.
- Agar lebih mengenal dan mengetahui silsilah budaya yang ada di daerah masing-masing.
- Mahasiswa khususnya jurusan sejarah dan kebudayaan Islam agar tetap aktif untuk melakukan penelitian lapangan dan mengembangkan kompetensinya untuk mengekspos lebih dalam tentang nilai-nilai kebudayaan untuk pengembangan ilmu.

- 4. Pemerintah harus lebih peduli terhadap pentingnya melestarikan kebudayaan masyarakat untuk menjaga kearifan budaya lokal khususnya di Sulawesi-Selatan dan mengambil langkah tepat guna mempertahankan kelangsungan kebudayaan lokal yang sesuai ajaran Islam.
- 5. Bagi masyarakat agar tetap menjaga dan melestarikan kebudayaan yang ada dan bisa meneruskan pada keturunan berikutnya dan tetap memperkaya khasanah kebudayaan lokal bangsa Indonesia sebagai bangsa yang beraneka suku, budaya dan agama dengan semboyang bhineka tunggal ika, walau berbeda namun tetap satu, walaupun memiliki budaya yang berbeda namun tetap menghargai budaya yang lain.
- Bagi generasi muda agar tetap terpacu menanamkan kebudayaan yang diwariskan leluhurnya dan tetap melestarikan kebudayaannya yang bernuansa tradisional yang sesuai ajaran agama dan aturan-aturan yang berlaku.



#### DAFTAR PUSTAKA

- Abdurrahman, Dudung, *Metodologi Penelitian Sejarah Islam* (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2011).
- Ali, Muhammad, Kamus Lengkap Bahasa Indonesia Modern (Jakarta: Pustaka Amani), h. 564.
- Alfian, Transformasi *Sosial Budaya dalam Pembangunan Nasional* (Cet, I; Jakarta:Penerbit Universitas Indonesia "UI Press",1986),h.40.
- Alfian, Transformasi Sosial Budaya dalam Pembangunan Nasional, h.43.
- "Akulturasi" Wikipedia, google weblight.com=https//id.m.wikipedia.org. (30 oktober 2016).
- Baduri, Moh. Karnawi, Kamus Aliran dan Faham, Surabaya: Indah, 1989.
- Sulasman, Setia Gumilar, *Teori-Teori Kebudayaan* Cet I;Bandung: CV Pustaka Setia, 2013.
- Departemen P&K, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet.II, Jakarta: Balai Pustaka, 1989.
- Djam'an Satori dan Aaan Komariah. *Metodologi Penelitian Kualitatif.* Cet. III; Bandung: Alfabeta, 2011.
- Gazalba, Sidi, Antropologi Budaya Gaya Baru, Cet II; Jakarta: Bulan Bintang,1974), h.153.
- Hadi Pratiwi, Poerwanti, *Akulturasi dan Asimilasi Suatu Tinjauan Konsep*. Asimilasi Akulturasi pdf. 20 Maret 2017.
- Irwansyah, Skripsi Akulturasi Budaya Lokal dengan Budaya Islam dalam Tradisi Mattoddoq Boyang di Desa Papalang Kecamatan Papalang Kabupaten Mamuju, (Makassar, 2016).
- Ismawati, Esti, Ilmu Sosial Budaya Dasar. h. 156.

Kartono, Metodologi Penelitian, Jakarta: serambi ilmu,1996, h, 20.

Koentjaraningrat, *Pengantar Antropologi* Jakarta: Penerbit Universitas, 1965.

Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antrolpologi Jakarta: Aksara Baru, 1986.

Koentjaraningrat, Ilmu Antropologi, Jakarta: Penerbit, Rineka Cipta, 2009.

- Lureng, Abd Gaffar, *Pasang Ri Kajang Suatu Pendekatan Antropologi*, Makassar, 2013.
- Mustari, A.Suryaman, *Hukum Adat Dulu, Kini dan akan Datang*. Makassar:Pelita Pustaka, 2009.
- Musyrifah Sunanto, *Sejarah Peradaban Islam Indonesia* Cet. IV; Jakarta: Rajawali Pers, 2012.
- Nata, Abuddin, *Metodologi Studi Islam* Cet. I; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2008.
- Nurhakim, Moh, *Islam, Tradisi & Reformasi*, Cet. I Jatim: Penerbit Bayumedia Publishing, 2003.
- *Pedoman Penulisan Skripsi*, Sejarah dan Kebudayaan Islam: Makassar:Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin, 2016
- Nurdin, Abidin, "Integrasi Agama dan Budaya (Kajian Tentang Tradisi Maulod dalam Masyarakat Aceh)", *el harakah Jurnal Budaya Islam*, Vol.18 No. 1 2016.
- Rahmad, Abu Haif, dkk. *Buku Daras Praktek Penelusuran Sumber Sejarah dan Budayah* Cet. l; Jakarta: Gunadarma Ilmu.
- Risma, *Skripsi Tradisi Aggauk-gauk dalam Transformasi Budaya Lokal di Kabupaten Takalar* Makassar:Penerbit Universitas, 2015.
- Rusli, Muh. "Persepsi Masyarakat tentang Makam Raja dan Wali", *el harakah Jurnal Budaya Islam*, Vol. 18 No.1 2016.
- Sabir, Skripsi Upacara Pernikahan Adat Mandar Di Desa Pebburu Kecamatan Tubbi Taramanu Kabupaten Polewali Mandar Makassar:Penerbit Universitas, 2016.
- Gazalba, Sidi, Asas Kebudayaan Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), h.94.
- Suriyani. Sosiologi Pedesaan, Makassar: Alauddin University Press, 2013.
- Sewang, Ahmad, *Islamisasi Kerajaan Gowa (Abad XVI sampai Abad XVII)* Cet. II; Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005.
- Soekanto, Soerdjono, Sosiologi Suatu Pengantar Ed. 1; Jakarta: Rajawali Pers, 2010.
- Syamhari, "Interpretasi Ziarah Makam Mbah Priuk", *Rihlah Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam*, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin, Makassar vol. II no.1 2014.
- Syukur, syamzan "The Continuitu and Discontinuity Of Visiting Sheikh Yusuf Tomb Tradition In Kobbang Gowa-South Sulawesi", *el harakah Jurnal Budaya Islam*, Vol.18 No.1 2006.

- Sztompka, Piotr, Sosiologi Perubahan Sosial, Cet VI (Jakarta: Prenada, 2011.
- Syukur, Nur Ahsan, "Kepercayaan Tolotang dalam Perspektif Masyarakat Bugis Sidrap", *Rihlah Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam*, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin, Makassar vol. II no. 2015.
- Rasyid, Soraya, "Tradisi A'rera pada Masyarakat Petani di Desa Datara Kecamatan Tompobulu Kabupaten Gowa (Suatu Tinjaua Sosial Budaya)", *Rihlah Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam*, Fakultas Adab dan Humaniora UIN Alauddin, Makassar vol. II no.1 2015.
- Rismawati, *Tradisi Aggauk-Gauk dalam Transformasi Budaya Lokal di Kabupaten Takalar*, Makassar, 2015.
- Risda, Ima, *Skripsi Tradisi Akkattere pada Masyarakat Ammatoa*, Makassar: Penerbit UIN Alauddin Fakultas Adab & Humaniora.
- Warsito, *Antropologi Budaya* cet.I, Yogyakarta:Ombak,2012.
- https://id.m.wikipedia.org/wiki/Kabpaten\_Jeneponto, 04 pebruari 2017
- https://ruslanabdullah61.wordpress.com/2014/10/30/tudang-sipulung-tradisi-budaya-masyarakat-bugis.dikutip12/06/2017.

https://id.m.wikipedia.org/wiki/akulturasi. Dikutip 12/06/2017.



# **DAFTAR INFORMAN**

1. Nama : Sitomo

Pekerjaan/Jabatan : Imam Desa Mangepong

Alamat : Desa Mangepong

Wawancara : Tanggal 13 Maret 2017

2. Nama : Daeng Lebang

Pekerjaan/Jabatan : Pengurus Makam

Alamat : Desa Tanjonga

Wawancara : Tanggal 1 Maret 2017

3. Nama : Daeng Kanang

Jabatan/Pekerjaan : PNS

Alamat : Desa Mangepong

Wawancara : Tanggal 12 Maret 2017

4. Nama : Daeng Rannu

Jabatan/Pekerjaan : Sanro

Alamat : Desa Mangepong

Wawancara : Tanggal 12 Maret 2016

5. Nama : Daeng Suba

Jabatan/Pekerjaan : Masyarakat Desa Mangepong

Alamat : Desa Mangepong

Wawancara : Tanggal 15 maret 2017

6. Nama : Daeng Raung

Jabatan/Pekerjaan : Sanro

Alamat : Desa Mangepong

Wawancara : Tanggal 16 Maret 2017

7. Nama : H. Sulle

Jabatan/Pekerjaan : Pengusaha Beras

Alamat : Desa Mangepong

Wawancara : Tanggal 17 Maret 2017



# LAMPIRAN-LAMPIRAN









# **BIOGRAFI PENULIS**



Nama saya Fitri Ayu anak dari hasil buai kedua orang tua saya, dari sepasang suami istri. ibu saya Nurbiah k, ibu yang mengandung saya selama 7 bulan dan ayah saya bernama Rahman. Saya terlahir sebagai anak ke 3 dari 3 bersaudara dan dikarunia 2 orang kakak laki-laki. Dan nama kakak saya Fadli R. Hasil buai dari sepasang ayah dan ibu yang dipersatukan oleh sang ilahi. Saya lahir lebih awal dari persalinan yang biasanya 9 bulan dan lahir di Makassar 04 pebruari 1996 . memulai jenjang pendidikan di SDI mangepong no. 133 selama 5

tahun dan melanjutkan kesekolah menengah pertama di SMP 6 Turatea selama 3 tahun dan lanjut ke sekolah menengah atas di SMKN 1 Jeneponto mengambil Jurusan Akuntansi selama 3 tahun dan melanjutkan perguruan tinggi di UIN Alauddin Makassar mengambil jurusan Sejarah Dan Kebudayaan Islam Strata 1. Penulis juga memasuki organisasi selama kuliah yaitu pernah menjabat sebagai sekertaris Umum HMJ sekaligus jadi pengurus HMJ, dan menjadi anggota di KISSA (komunitas seni Adab) dan pengurus HIMABIM (himpunan bidik misi) serta pernah jadi anggota MPM (Mahasiswa Pecinta Mesjid). Penulis sangat bersyukur diberi kesempatan oleh Islam Allah Swt sehingga bisa menimbah ilmu yang merupakan bekal. Penulis sangat berharap dapat mengamalkan ilmu yang sudah diperoleh dengan baik dan dapat membahagiakan kedua orang tua yang selalu mendoakan dan mendukung serta berusaha menjadi manusia yang berguna bagi agama, keluarga, masyarakat, Bangsa dan Negara.