

# AGIJAH SLAM

Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

# **AQIDAH ISLAM**

## Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

Nurnaningsih Nawawi

AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

## AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih Edisi Revisi

Copyright@penulis 2017

Penulis **Nurnaningsih Nawawi** 

Editor **Nurhuda Noor** 

Layout/Cover Kilat Sudarto

ISBN: 978-602-6253-49-1

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang Dilarang memperbanyak seluruh atau sebagian isi buku ini tanpa izin tertulis penerbit

Penerbit **Pusaka Almaida Makassar** 

## KATA PENGANTAR

#### *Bismillahirrahmanirrahim*

Alhamdulillah puji syukur dipanjatkan kepada Allah Rabbul Alamien atas semua nikmat yang diberikan kepada penulis terutama kesehatan, kesempatan dan kemauan sehingga buku yang berjudul AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih sebagai Edisi Revisi, dapat terwujud walaupun dalam bentuk yang sederhana dan tidak terlepas dari berbagai ketidak sempurnaan, karena hanya Allah SWT yang maha kuasa memiliki segala kesempurnaan.

Shalawat dan Taslim semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW sebagai Rasul terakhir pembawa risalah dari himpunan pedoman dan ajaran para nabi Allah SWT sebelumnya yang semuanya mengajak kepada ketauhidan yang murni.

Inti utama dan pokok dari ajaran Islam yang di bawahnya adalah keimanan – ketauhidan. Tauhid adalah kunci dari makna hidup, bertauhid kepada Allah SWT, itulah sehingga manusia dan jin diciptakan.

Manusia sebagai khalifatan fil Ardhi, merupakan hamba Allah SWT yang mendapat posisi termulia diantara semua makhlukNYA, namun predikat dan posisi ini tentu tidak dapat di sandang begitu saja melainkan harus diisi oleh beberapa persyaratan mutlak, salah satunya diantaranya adalah: bagaimana melakukan I"tikad dan perbuatan yang ikhlas, bahwasanya hanya Allah SWT yang menciptakan, mengatur, memberi, menolong, tiada kuasa dari segala-galanya kecuali hanya DIA, dengan aqidah yang kokoh dari seorang hamba

diimplementasikan dalam perbuatan nyata melalui syari'at dan akhlaq sesuai yang dituntunkan dalam Al-Qur'an dan Sunnah.

Kehadiran buku ini merupakan intisari dari bahan kuliah Aqidah Akhlak sebagai salah satu asuhan meta kuliah penulis dan buku ini, diharapkan untuk menjadi salah satu bahan bacaan sebagai pengetahuan makna dasar dari pengatahuan makna dasar dari pengertian dan ruang lingkup aqidah Islam yang bermula dari : bagaimana memahami, menghayati dan mengimplementasikan nilai-nilai aqidah melalui pemahaman dasar makna rukun iman yang enam, maka dalam buku pertama ini akan dikemukakan kajian dasar aqidah islam dari rukun iman pertama dan insya Allah dalam buku kedua dipersiapkan pembahasan makna dasar dari rukun iman kedua, ketiga, keempat, kelima dan keenam. Yang kesemuanya menjadi pilar utama dalam menuntut manusia untuk mewujudkan amal yang ikhlas karena Allah semata.

Makassar, 2017

**Nurnaningsih Nawawi** 

## **DAFTAR ISI**

|         | _    | antar                                   | iii       |
|---------|------|-----------------------------------------|-----------|
| Daftar  | Isi  |                                         | V         |
| PENDA   | MU   | LUAN                                    | 1         |
| BAB I   | PE   | NGERTIAN TAUHID & AQIDAH                | 5         |
|         | A.   | Tauhid                                  | 5         |
|         | B.   | Aqidah                                  | 9         |
| BAB II  | SEJ  | ARAH PERTUMBUHAN & PERKEMBANGAN ILM     | IU        |
|         | TA   | UHID & AQIDAH ISLAM                     | <b>13</b> |
|         | A.   | Sejarah Singkat Pertumbuhan Ilmu Tauhid | 13        |
|         |      | 1. Sebelum Nabi Muhammad SAW            | 13        |
|         |      | 2. Zaman Nabi Muhammad SAW              | 15        |
|         |      | 3. Zaman Khulafaur Rasyidin             | 21        |
|         |      | 4. Zaman Bani Umaiyah                   | 22        |
|         |      | 5. Zaman Bani Abbas                     | 23        |
|         |      | 6. Zaman Sesudah Bani Abbas             | 24        |
| BAB III | I PE | MIKIRAN EMPAT IMAM MAZHAB TENTANG       |           |
|         | AQ   | IDAH                                    | 27        |
|         | Α.   | Aqidah Imam Abu Hanafih                 | 29        |
|         | B.   | Aqidah Imam Malik Bin Annas             | 39        |
|         | C.   | Aqidah Imam Syafi'I                     | 50        |
|         | D.   |                                         | 74        |
| BAB IV  | MA   | ACAM - MACAM TAUHID                     | 83        |
|         |      | 1. Tauhid Ruhubbiyah                    | 85        |
|         |      | 2. Tauhid Uluhiyah atau Ubudiyah        | 98        |
|         |      | 3. Tauhid Asmaul Sifatiyah              | 101       |
| DAFTA   | R P  | PIISTAKA                                | 257       |

## PENDAHULUAN

Agama Islam yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW memiliki tiga pilar utama, yang antara satu dengan lainnya saling berkaitan bahkan saling melengkapi dan menentukan: Aqidah, Syari'ah dan akhlak, namun sebagai pintu security terakhir dari penilaian segala niat dan i'tikad serta perbuatan manusia tergabung dalam "pintu Aqidah"; yakni sejauh mana kemampuan dan keberhasilan manusia selama hidupnya dapat menjalani berbagai ujian dan terakhir adalah ujian untuk lolos dan lulus dalam keyakinan bahwa segala-galanya adalah milik dan ditentukan atas ke-Maha Kuasaan dalam Keesaan Allah SWT.

Manusia hidup dalam setiap kurun waktu zamannya, setiap zamannya, setiap zaman punya ciri khas godaan dalam berbagai aspeknya, sampai sejauh mana setiap orang memeluk Islam dengan usaha untuk beriman kepada Allah SWT dengan semurni-murninya dan beramal seikhlasikhlasnya, namun niatan itu tentu tidak semudah dan semulus untuk meniti jalan, selamat sampai tujuan, melaikan setiap langkah telah diayun oleh dua makhluk Allah SWT yakni Malaikat (senantiasa mengajak kepada hal-hal yang diridhai Allah SWT, sementara qarin dari jin yang senantiasa berkedok syetan senantiasa pula mengajak kepada hal-hal yang dilaknat oleh Allah SWT sesuai dengan posisi yang telah Allah tetapkan kepada Iblis sepanjang masa.

Aqidah merupakan kesatuan yang tidak pernah berubah dan berbeda dari awal diutusnya Nabi Allah SWT yakni Adam Alaihimussalam sampai kepada Rasul Terakhirnya Muhammad SAW, walaupun pergantian zaman, tempat dan umat atau tidak ada konsep perbedaan

untuk setiap golongan atau masyarakat, sebagai mana yang difirmankan Allah SWT dalam Al-Qur'an surah As-Sura ayat 13.

Jelas makna ayat tersebut menunjukkan bahwa agama yang disyari'atkan oleh Allah SWT kepada kita muslim muslimat adalah sebagaimana yang pernah diwasiatkan kepada Rasul-RasulNYA yang dahulu, yakni agama yang merupakan pkok-pokok aqidah dan tiang-tiang atau rukun-rukun keimana, jadi bukan cabang-cabang agama atau syari'at-syari'atnya amaliah yang sesuai dengan keadaan dan keyakinan mereka sendiri (tergantung siapa saja pengaruh yang dicondonginya, hal-ikhwal serta jalan pikiran dan perasaannya.

Aqidah merupakan kepercayaan atau keimanan, tempatnya di dalam hati dan jiwa, untuk itu sangat diperlukan adanya pendidikan yang dapat mengisi hati, jiwa dan otak manusia sebagai langkah dan usaha untuk mendapatkan hidayahnya dan rahmat Allah SWT, karena dengan ketauhidan yang murni dapat menjadikan manusia terbebas dari segala penentu dan ketergantungan dalam menjalani hidupnya kecuali kepada Kemahakuasaan Allah SWT, sehingga hidupnya selalu optimis dan dinamis untuk mendapatkan redha Allah SWT dengan penuh ketenangan dan kedamaian dalam seluruh ruang lingkup kehidupannya.

Melalui pendidikan dengan pemahaman penelusuran makna dan hakekat dari Aqidah ketauhidan dalam rincian pembahagian tauhid sejarah dan penjelasan dari rukun iman yang Enam dalam arti sejauh mana keyakinan yang benar dengan implementasi tindak kelakuan yang teratur sesuai dengan isyarat yang disyari'atkan dengan akhlak karimah Allah SWT, akan dirasakan oleh setiap yang meyakini dengan penuh kebenaran sebagai roh yang hidup dan terbimbing, maka hidupnya selalu merasa terawasi dan

terpelihara dengan rasa aman, tentram, dan tentunya terbebas dari segala kekhawatiran, was-was, dan kecemasan.

Buku aqidah Islam: Pilar Utama manusia beramal Ikhlas sebagai Kajian makna dasar dari rukun Iman yang enam. Penulis melakukan kajian dari beberapa sumber utama sebagai landasan penulisan dengan mengambil beberapa sumber utama dari kajian pendahulu antara lain: Sayyid Sabiq dalam: Aqidah Islam Pola Hidup Manusia Beriman, Quraisy Shihab dalam bebarapa karangannya terutama dalam menyingkap Tabir ilahi Asmaul Husna, Syekh Abdul Aziz Abdullah Bin Baz dalam Fathul Majid; Hamzah Ya'qub dalam ilmu Ma'rifah; Harun Nasution dalam teologi Islam, Hasbi Ashiddiqy dalam sejarah dan pengantar Ilmu Tauhid/Kalam; Syekh Muhammad Bin Shaleh Al-Usaimin dalam Prinsip-Prinsip dasar Keimanan; Shalih Bin Fauzan Bin Abdullah Fauzan dalam Kitab Ilmu Tauhid; Thomas Ballantine dkk dalam Al-Qur'an dan Segala Amal Ibadah Kita serta buku-buku lainnya yang tercatat dalam daftar rujukan/pustaka; maka dalam buku bagian pertama ini, penulis menyajikan materi-materi yang terkait dengan judul tersebut yang terdiri dari tiga bab pembahasan melingkupi:

## AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

# I PENGERTIAN TAUHID & AQIDAH

### A. Tauhid

Batasan makna "At-tauhid" menurut bahasa adalah menyakini keesaan Tuhan, atau menganggap hanya ada satu, tidak ada yang lain.

Dalam hubungannya dengan agama Islam, menurut istilah, ia bermakna bahwa di dunia ini hanya ada satu Tuhan, yaitu Allah rabbul'alamin. Tidak ada yang disebut Tuhan, atau dianggap sebagai Tuhan, atau dinobatkan sebagai Tuhan, selain Allah SWT. Jadi semua yang ada di alam semesta ini, adalah makhluk belaka. Tidak boleh ada yang pantas atau patut buat dipertuhankan. Pula nama Tuhan selain Allah, wajib tidak ada. Jika masih ada sedikit saja kepercayaan selain-Nya, harus segera dikikis habis. Inilah yang disebut kepercayaan monoriteisme. Yakni hanya percaya pada "satu Tuhan".

Keesaan Allah sebagai Tuhan (rabbun) bukanlah seperti sebuah sapu lidi, yang kenyataannya terdiri dari batang lidi yang diikat menjadi satu, sedang antara lain, masih terpisah sendiri-sendiri. Tidak sama dengan batang rokok yang kenyataannya terdiri dari selembar kertas, tembakau dan cengkeh, yang kalau dipisahkan satu dengan lain tidak lagi bernama sebagai rokok. Masing-masing mempunyai sifat

tersendiri. Tidak sama dengan selembar kertas yang diolah dari beberapa unsur menjadi satu dan terpadu. Jadi, keesaan Allah tidak terdiri dari beberapa benda yang disatukan, baik bisa dibagi-bagi atau sebatang lidi yang dapat dipotong – potong. Disinilah kelainan Allah dengan semua makhluk yang terdapat dialam ini. Dalam ilmu aqaid, sifat itu dkenal dengan istilah "mukhalafah li al-hawadisi berbeda dengan sesuatu yang bersifat baru".1)

Ilmu Tauhid ialah ilmu yang membicarakan tentang cara-cara menetapan 'aqidah agama dengan mempergunakan dalili-dalil yang menyakinkan, baik daili-dalil itu merupakan dalil naqli, daLil 'aqli ataupun wijdani(perasaan halus)

Dinamakan ilmu ini dengan Tauhid, adalah karena pembahasan-pembahasannya yang paling menonjol ialah : "pembahasan tentang ke-Esaan Allah yang menjadi sendi asasi agama Islam, bahkan sendi asasi bagi segala agama yang benar yang telah dibawakan oleh para Rasul yang diutus Allah".

Allah S.W.T berfirman:

"dan Kami tidak mengutus seorang Rasulpun sebelum kamu melainkan Kami wahyukan kepadanya: "Bahwasanya tidak ada Tuhan (yang hak) melainkan Aku, maka sembahlah olehmu sekalian akan Aku". (Surat al-binyaa Ayat 25)

Ilmu ini dinamakan juga dengan ilmu Kalam, sedang ulama-ulama yang mempertanyakannya dinamakan mutakallimin, atau Ulama Kalam.

Adapun sebab penamaan Ilmu Tauhid sebagai ilmu kalam adalah :

- a. Karena promblema-problema yang diperselisihkan para Ulama-ulama Islam dalam ilmu ini, yang menyebabkan ummat islam terpecah dalam beberapa golongan, ialah masalah kalam Allah yang kita bacakan (Al Qur'an), apakah dia makhluk diciptakan atau qadim, bukan diciptakan.
- b. Materi-materi ilmu ini adalah merupakan teori-teori (kalam); tak ada di antaranya yang diwujudkan ke dalam kenyataan atau diamalkan dengan anggota.
- c. Ilmu ini, di dalam dia menerangkan cara atau jalan menetapkan dalil untuk pokok-pokok 'aqidah, serupa dengan nama yang sama maknanya dengan mantiq yaitu : kalam.
- d. Ulama-ulama muta-akhkhirin menyatakan dalam ilmu ini masalah-masalah yang tidak diperkatakan oleh Ulama salaf, seperti penta'wilan ayat-ayat mutasyabihah, pembahasan tentang pengertian qadla', tentang kalam dan lain-lain. Karenanya dinamailah ilmu ini dengan ilmu kalam. Lantaran itulah istilah Ilmu kalam baru terkenal di masa 'Abbasiyah sesudah terjadi banyak perdebatan, pertukaran fikiran dan bercampur masalah-masalah Tauhid dengan promblema-promblema falsafah, seperti memperkatakan'maddah (materi)'', susunan tubuh, hukum-hukum jauhar (zat), sifat dan lain-lain.

Asy Syahratani berkata: "Kitab-kitab falsafah dipelajari oleh tokoh-tokoh mu'tazilah, ialah: diketika Al-ma'mun menterjemahkan kitab-kitab filsafat dalam bahasa arab, maka bercampurlah jalan-jalan yang ditempuh oleh ulama-ulama kalam dan lahirlah suatu ilmu yang berdiri sendiri diantara ilmu-ilmu yang lain dan dinamakan dengan: "Ilmu Kalam".

Dalil-dalil yang menyakinkan ialah : dalil-dalil yang menimbulkan keyakinan kepada mad-lulnya; karena dali-dalil itu, berdasar beberapa pendahuluan yang mudah ditangkap akal, tanpa memerlukan pemikiran". Dalil-dalil itulah yang merupakan ma'rifah-ma'rifah yang diperoleh manusia.2)

Ilmu Tauhid menurut arti logat (etimologi) ialah "ilmu" artinya pengetahuan, sedangkan tauhid berarti menyatukan, meninggalkan, mengesakan, menganggap satu.

Adapun pengertian menurut istilah (terminologi) Ilmu Tauhid ialah suatu ilmu yang menerangkan tentang sifat-sifat Allah yang wajib diketahui dan dipercayai. Dengan ringkas dapat disimpulkan : ilmu mengenai Allah.

Sudah menjadikan kelazimkan dalam ilmu tauhid dibahas mengenai rukun-rukun iman yang enam dan lainlain perkara gaib yang membatasi diri dalam masalah ketuhanan saja tanpa menerangkan rukun-rukun Iman yang lainnya.

Dengan demikian sebutan "Ilmu Tauhid" diambil dari tujuhannya yang paling utama, yaitu meng-Esakan Tuhan, baik zat, sifat-sifat maupun perbuatan-Nya tanpa sekutu bagi-Nya.

Ma'rifah artinya pengenalan atau mengenal. Ilmu Ketuhanan dalam Islam adakalanya juga disebut "Ilmu Ma'rifah", karena ilmu ini membahas hal pengenalan kepada Allah (ma'rifatullah) antara lain mengenal sifat-sifat-Nya yang wajib, dan yang jaiz, demikian juga sifat-sifat mustahil bagi-Nya dan lain-lain ma'rifah yang diperintahkan oleh Allah untuk dipercaya.

Di antara ulama adapula yang memberikan sebutkan Ilmu Ketuhanan ini dengan istilah "Ilmu qala". "Kalam" menurut arti loghatnya saja ialah : omongan atau perkataan. Adapun yang menjadi pertimbangan mengapa disebut "Ilmu Kalam" ada beberapa hal :

- 1. Dalam membahas masala-masalah Ketuhanan tidak lepas dari pada dalil dalil aqli sesuai dengan garis-garis logika (mantiq) dimana pengidangannya melalui perkataan (kalam) yang jitu dan tepat. Ahli-ahli ilmu kalam adalah orang-orang yang ahli dalam berbicara mengemukakan argumentasi dalam persoalan yang dibahasnya.
- 2. Persoalan yang penting yang ramai diperincangkan pada masa-masa pertama islam, terutama diawal pertumbuhan Ilmu Kalam ialah firman Allah (Kalam Ilahi), yaitu Al-Qur'an, apakah Kalam Allah itu baharu atau qadim?

  Sebagain ta'rif (defenisi) yang dikemukakan oleh ulama

Sebagain ta'rif (defenisi) yang dikemukakan oleh ulama ialah:

"Ilmu Kalam ialah suatu ilmu yang membahas tntang aqidah dengan dail-dalil aqliah (ilmiyah) dan sebagai perisai erhadap segala tantangan dari kaum penantang."

## B. Aqidah

Aqidah artinya: Simpulan, yakni kepercayaan yang tersimpul dihati. Aqaid adalah Jama' dari aqidah. I'tiqad berarti kepercayaan. Dengan demikian dapatlah disimpulkan bahwa perkataan: aqaid, i'tiqad adalah kepercayaan (keimanan) yang tersimpul dalam hati.

Ilmu Tahuid terkadang disebut juga "ilmu Aqaid" dan Ilmu I'tiqad", karena ilmu ini membahas masalah-masalah yang berhubungan dengan keyakinan yang terpatri dalam hati.

Prof T.M. Hasbi As-shiddieq dalam bukunya " Sejarah an Pengantar Ilmu tauhid/ ilmu Kalam " hal 42 mengutarakan mudhlu aqidah sebagai berikut:

"pokok pembicaraan ilmu Tauhid, ialah aqidah yang diterangkan dalil-dalilnya. Dimaksudkan dengan aqidah ialah "pendapat dan fikiran atau anutan yang mempengaruhi jiwa manusia, lalu menjadi sebagai suatu suku dari manusia sendiri, dibela dan dipertahankan dan dii'tiqadkan bahwa hal itu, adalah benar , harus dipertahankan dan dikembangkan".

Mengenai arti aqidah, dalam hal 49 dari buku tersebut di atas prof Hasbi *Ash-shiddieqy mengemukakan*:

"Aqidah menurut bahasa ketentuan bahasa (bahasa Arab), ialah: Sesuatu yang dipegang teguh dan terhunjam kuat didalam lubuk jiwa dan tak dapat beralih daripadanya."

Penulis-penulis barat, banyak menggunakan sebutkan 'theology Islam' mengenai Ilmu Kalam.

Dari segi etymology (logat) maupun dari segi terminology (istilah), "Theaology" terdiri dari perkataan "Theos" yang berarti "Tuhan", dan "logos" yang berarti "Ilmu". Jadi "Theology" berarti "Ilmu tentang Tuhan" atau Ilmu Ketuhanan".

Dalam Encylopaedia Everyman's menyebutkan tentang Theology sebagai berikut: 'Science of religion, dealing therefore with God, and man in his relation to God (Pengetahuan tentang agama, yang karenanya membahas tentang Tuhan dan manusia dalam pertalian dengan Tuhan).

Collins dalam kamus "New English Dictionary" mengemukakan tentang Theology. "the science which treats and phenomena of religion, and the relation between God and men" (Ilmu yang membahas fakta-fakta dan gelajagejala agama dan hubungan – hubungan anatara Tuhan dan manusia).

Tetapi pendapat-pendapat tersebut ada yang memandangnya kurang tepat, karena seorang ahli Theology dapat melakukan penyelidikan secara bebas tanpa terikat, oleh sesuatu agama. Karena hubungan itu memandang lebih tepat kalau dikatakan bahwa Theology dapat dihayati oleh agama (revealed theology) dan dapat juga tidak bercorak agama tetapi bercorak filsafat (natural theology atau philosophicaltheology).

Untuk mengetahui lapangan pembahasan secara khusus biasanya perkataan "theology" dikaitakan dengan keterangan kualitas , misalnya theology filsafat, theology masa kini, theology Islam dan lain-lain. Tegasnya, Theology adalah ilmu yang membahas masalah ke-Tuhanan dan pertaliannya dengan manusia, baik disandarkan kepada wahyu (reveled theology) maupun disandarkan kepada kepada penyelidikan akal fikiran (ralional theology).

Dari sinilah kemudian mereka menyebutkan Ilmu Ketuhanan YME dalam Islam dengan perkataan "Moslem Theology" antara lain penulis-penulis tersebut di bawah ini:

- 1. Tritton, dalam bukunya yang berjudul: "Moslem Theology"
- 2. Macdonald, dalam bukunya: "Development of moslem Theology, Jurisprudence and Constitutional Theology".
- 3. A.J. Wensinck, dalam bukunya: Los preuves de L'existence de dieu dans la theologie musulmane."
- 4. L. Gardet dan M.M. Anawati dalam bukunya: "Introducation a la theology musulmane".
- 5. G.Dugat: "Histoire der philosopnes et des theologien mululmane".
- 6. M.J. Muller, "Philosophie und Theology von Averroes"
- 7. Dalam Pembahasan-pembahasan ahli-ahli ketimuran, di Encyclopedia ataupun lainnya, selalu digunakan Theology (Islam) untuk Ilmu Kalam.

## AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

Dalam pada itu segolongan Pula ulama menyebutkan ilmu tersebut dengan nama " Ilmu Sifat Duapuluh". Disebut demikian, karena sifat-sifat Ketuhanan yang wajib ada pada Tuhanitu ada dua puluh banyaknya itulah yang menjadi pokok pembahasan.3)

## II SEJARAH PERTUMBUHAN & PERKEMBANGAN ILMU TAUHID & AQIDAH ISLAM

## A. Sejarah singkat pertumbuhan Ilmu Tauhid

1. Sebelum Nabi Muhammad SAW.

Sejarah menunjukkan bahwa pengertian manusia tentang ketuhanan Yang Esa itu sudah tua sekali. Dari sejarah perkembangan fikiran manusia terhadap Ketuhanan. Kita pelajari timbulnya pelbagai macam fikiran dan pendapat mengenai Ketuhanan. Di antaranya ada yang menganut kepercayaan bahwa Tuhan itu Maha Esa (monotheisme), ada yan berpendapat bahwa Tuhan itu identik dengan alam (pantheisme). Dan ada pula yang berpendapat adanya Tuhan (atheisme).

Manakala kita kembali menelaah Al-Qur'anul karim, maka disanalah kita memperoleh keterangan yang jelas dengan arumentasi fikiran dan tanggapan yang keliru, meluruskan aqidah kepada pendapat yang benar dan tepat dalam masalah Ketuhanan.

Sejak Nabi Adam a.s., sejak itu telah diketahui adanya manusia yang menyakini dan mempercayai adanya Allah Yang Maha Esa, pencipta alam ini. Kemudian apa yang dianatara oleh para Nabiyullah sesudah Adam a.s. misalnya nabi Nuh, nabi Ibrahim, nabi Ya'qub, nabi Musa, dan lain-lainnya pada prinsipnya sama dengan aqidah Tauhid yang antarkan oleh Nabi Adam a.s. yakni mengajarkan adanya Allah yang tunggal. Dengan demikian terdapat suatu terdapat garis lurus sejak nabi Adam a.s sampai kepada Nabi Muhammad s.a.w. yang memengangi satu kepercayaan yang tunggal. Itulah aqidah karena penggantian zaman atau tempat dan tdak pula bergantiganti karena perbedaan golongan atau masyarakat.

Allah berfirman dalam Al-Qur'an:

شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا وَٱلَّذِيَ أُوحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ آ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُواْ الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ ۚ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ۚ ٱللَّهُ يَجۡتَبَى إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهۡدِيۤ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ

"Dia telah mensyari'atkan bagi kamu tentang agama apa yang telah diwasiatkan-Nya kepada Nuh dan apa yang telah Kami wahyukan kepadamu dan apa yang telah Kami wasiatkan kepada Ibrahim, Musa dan Isa Yaitu: Tegakkanlah agama dan janganlah kamu berpecah belah tentangnya. Amat berat bagi orang-orang musyrik agama yang kamu seru mereka kepadanya. Allah menarik kepada agama itu orang yang dikehendaki-Nya dan memberi petunjuk kepada (agama)-Nya orang yang kembali (kepada-Nya)".

(Surat Asy Syuura Ayat 13)

Seorang ahli Sosiologi dan Ethnologi jerman yang terkenal, Mueller, menyatakan bahwa agama asli tiap-tiap bangsa di dunia ini bukanlah agama syirik (Polytheisme) yang mengajarkan ketuhanan Yang Maha Esa.

Apa yang dikemukakan oleh sarjana tersebut sejalan dengan keterangan agama yang menyatakan bahwa ajaran Tauhid itu adalah ajaran yang Haq. Timbulnya kemusyirikan (polytheisme) dan ajaran serba tuhan (pantheisme) pada hakikatnya adalah penyelengan fikiran dan keyakinan dari rel kebenaran. Oleh karena itu para rasul selalu berjuang menghadapi golongan musyrikin dan golongan atheis yang menyeleng dari ajaran Tauid yang benar.

Bepata Ibrahim berjuang keras menghapuskan berhala, ehingga ia dihukum bakar, namun Tuhan menyelamatkannya. Batapa Musa menghadapi Fir'aun yang mengaku dirinya sebagai Tuhan dan beta nabi Isa menghadapi pula golongan yang menyeleng dari garis kebenaran. Mereka mempunyai landasan yang saa sebagai Nabi dan Rasul Allah sebagaimana dinyatakan oleh Rasulullah s.a.w. dalam sabdanya:

'Para Nabi itu adalah saudara seayah, ibu syareanya berlain-lainan, sedangkan asal dan pokok agamanay satu." (Muttafaq alaih)

#### 2. Zaman Nabi Muhammad S.A.W.

Betapa kerusakan aqidah di zaman jahiliyah yakni masa sebelum kebangkitan Rasulullah Muhammad s.a.w. pada zaman itu bangsa Arab pada umumnya menganut syirik. Di antara mereka ada juga yang mengaku sebagai pengikut Rasul-rasul yang terdahulu seperti penganut

Yahudi yang mengaku mengikuti Nabi Musa dan penganut Nasrani yang mengaku mengikuti Nabi Isa, namun pengertian-pengertian mereka telah menyimpang dari ajaran Rasul-rasul yang sebenarnya, sehingga mereka pun terjerembab kepada faham syirik.

Dalam keadaan aqidah yang rusak itulah Tuhan mengutus Rasul yang terakhir Nabi Muhammad s.a.w. untuk menjebolkan kebathilan dan menegakkan kebenaran:

"Dialah (Allah) yang mengutus Rasul-Nya dengan membawa petunjuk dan agama kebenaran, supaya ditempatkannya agama itu diatas dari segala agama, sekalipun orang-orang musyrik itu tidak menyukainya". (Surat al-bara'ah: 33)

Banyak agama yang lebih dahulu datangnya daripada agama yang dibawa oleh nabi Muhammad s.a.w., namun dalam kecepatan perkembangannya telah memperhatikan kemajuan dan kepesatan yang unggul.

Rasulullah telah menumpahkan keringat perjuangan yang sebanyak-banyaknya dalam membangun ummat dan mengisinya dengan aqidah Tauhid. Begitu beliau mendapat tugas kerasulan dari Allah, maka yang pertama-tama sekali yang dibinanya adalah "bangunan Tauhid" atau "benteng aqidah". Bangunan Tauhid inlah sebagai bangunan moril yang menjadi basis pendorong bagi kemajuan bidang-bidang pembangunanya.

Sekalipun di zaman itu belum dilaksanakan pembangunan dengan bangunan – bangunan megah yang artistik, tetapi tidak disangkal bahwa aqidah Tauhid itu telah menjadi motivasi bagi pembangunan dalam segala bidang

pada zaman kemudiannya. Kebangunan moril elah melahirkan kebangunan pisik material. Hal mana telah melahirkan bahwa sejarah-sejarah Islam elah menjadi "imam" dan "mahaguru" alam peradaban dunia dan memegang peranan penting bagi pembangunan dunia modern. Sesungguhnya mereka dapat berbuat banyak, karena hati nuraninya didorong oleh iman dengan hasrat yang besar ingin mengabdikan ilmunya dalam berta'abbud kehadirat Allah SWT.

Pada zaman nabi Ibrahim a.s., bangsa Arab pernah menganut aqidah Tauhid, berkat perjuangan Rasul tersebut dengan segala kesabaran, negeri Mekkah pernah menjadi sentrum kegiatan agama dan Baitullah sebagai tempat berhimpun ummat Tauhid dalam melaksanakan ibadah kepada Tuhan Yang Maha Esa. Negeri aman dan sentosa di bawah perlindungan Tuhan. Namun beberapa waktu berlalu, lahirlah generasi yang menyeleweng aqidah Tauhid dengan menodai Baitullah dengan berhala-berhala. Dalam keadaan inilah bangsa Arab khususnya penduduk Mekkah menjadi rusak aqidah dan akhlaqnya dan kerusakan itu bertambah jauh menjelang kebangkitan Rasulullah Muhammad s.a.w.

Pada puncak keruksaan aqidah itulah, Allah yang Maha Pemurah dan Penyayang mengirimkan utusan-Nya yang terakhir, Nabi Muhammad s.a.w. kebangkitan Rasulullahs.a.w. telah sukses merehablitir kepercayaan kembali kepada garis keimanan dan Tauhid.

Di antara kepercayaan bangsa Arab pada Zaman jahiliyah ialah sebagai berikut:

a. Penyembahan kepada malaikat, dengan prasangka bahwa malaikat itu adalah putri-putri Tuhan. Kepercayaan yang bathil ini dibantah dalam al-Qur'an:

"Maka tanyakah kepada mereka, apakah (patut) bagi Tuhanmu mempunyai anak-anak perempuan, sedangkan untuk ereka anak-anak laki-laki? Atau adakah kami jadikan malaikat itu perempuan sedangkan (kejadian itu) mereka saksikan?

Ketahuilah, sesungguhnya mereka berkata dengan kedustaan mereka (bahwa), Allah telah beranak, dan sesungguhnya mereka itu orang-orang yang berdusta". (Surah Ashshaffat 149-152)

- b. Penyembahan kepada jin, ruh dan hantu, dengan persangkaan bahwa makhluk-makhluk halus tersebut mempunyai kekuasaan. Kepercayaan ini dibatalkan oleh ketengan Al-Qur'an dalam surat Al-Jin yang menerangkan jin-jin itu makhluk biasa yang mempunyai kekurangandan kelemahan juga. Di anatara jin-jin itu ada yang baik dan ada yang jahat serta mereka tidak mengetahui barang yang ghaib.
- c. Penyembahan kepada bintang-bintaang, bulan dan matahari, karena mereka menganggap bintang-bintang, bulan dan matahari mempunyai kekuasaan mengatur alam iniserta mendatangkan hujan dan kemarau. Kesalahan pendirian ini diralat oleh Allah dalam Al-Qur'an:

وَمِنْ ايَا تِهِ اللَّيْلُ وَ النَّهَا رُوَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لاَ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَالقَمَرُ لاَ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلاَ لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُ والِلهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُوْن "حم االسجده "

"dan sebagaian dari keterngan-keterangan-Nya, ialah malam dan siang, matahari dan bulan. Janganlah kamu sujud memuja kepada matahari dan bulan, tetapi sujudlah kepada Allah yang menciptakan semuanya, kalau kamu benar-benar menyembah-Nya".

(Surat Ha-mim As-Sajadah: 37)

d. Penyembahan kepada berhala-berhala dan patungpatung yang mereka buat dari kayu, batu, logam dan sebagianya dengan alasan sebagai perantara-perantara kepada Tuhan. Pendirian mereka ini dihapuskan oleh Al-qur'an:

أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالُونَ مِن دُونِهِ ٓ أُولِيَآءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَىٰ إِنَّ ٱللَّهَ كَحُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَذِبُ كَفَارُ ۗ

"Ingatlah, hanya kepunyaan Allah-lah agama yang bersih (dari syirik). dan orang-orang yang mengambil pelindung selain Allah (berkata): "Kami tidak menyembah mereka melainkan supaya mereka mendekatkan Kami kepada Allah dengan sedekat- dekatnya". Sesungguhnya Allah akan memutuskan di antara mereka tentang apa yang mereka berselisih padanya.

#### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

Sesungguhnya Allah tidak menunjuki orang-orang yang pendusta dan sangat ingkar" (Surat Az-Zumar ayat: 3)

e. Percaya kepada tahyul-tahyul dan tkang tenung (tukang ramal nasib). Untuk mengikis habis kebiasaan-kebiasaan ini Rasulullah s.a.w menandaskan:

"Barangsiapa yang datang tenung tukang tenung menanyakan sesuatu niscaya tidak diterima sembahyangnya empat puluh malam."

(Riwayat muslim)

f. Percaya kepada kesaktian benda –benda seperti tangkaltangkal (azimat) dan sebagainya. Dalam hubungan ini rasulullah s.a.w. menandaskan:

"Sesungguhnya jampi-jampian, tangkal-tangkal dan tiwalah-tiwalah itu adalah kemusyrikan." (Riwayat Ibnu majah dan Al-Hakim)

Berbicara mengenai masalah sifat-sifat Allah sering menjadi pembahasan ahli-ahli Ilmu Kalam pada zaman kemudian, maka pada zaman Nabi, tidaklah menjadi perbincangan yang jauh, karena seandainya sahabat-sahabat Nabi memperoleh kemusykilan pengertian dalam satu masalah. Langsung menanyakan hal itu kepada Nabi s.a.w.

Dengan dalil-dalil yang jelas dalam Al-Qur'an mereka terima sebagai aqidah dan tidak terlalu jauh memperbincangkannya dalam penafsiran yang berbedabeda seperti apa yang dialami oleh para ahli-ahli ilmu kalam. (mutakalimin) di kemudian hari.

## 3. Zaman Khulafaur rasyidin

Boleh dikatakan dalam Zaman Khulafaur-rasyidin ummat Islam masih tetap berpegangan teguh kepada pangkal aqidah yang diwarisi dari zaman Nabi s.a.w. pembahasan aqidah secara ilmiah belum menonjol disebabkan karena kesibukan menghadapi musuh dalam mempertahankan keutuhan persatuan ummat.

Tidak terjadi prbedaan aqidah di antara ummat Islam, dan karena itu mazhab-mazhab ilmu kalam pun belum ada. Mereka membaca dan memahamkan Al-qur'an tanpa mencari ta'wil bagi ayat-ayat yang mereka baca. Mereka menshifatkan Allah menurut apa yang Allah shifatkan sendiri sepanjang keterangan Al-qur'an. Mereka mensucikan Allah dari segala sifat-sifat yang tidak layak bagi kebesaran dan kesucian-Nya. Jika mereka bertemu dengan ayat-ayat yang mutasyabih, mereka mengimaminya dengan menyerahkan penta'wilannya kepada Allah.

Pada masa Khalifah Usman bin Affan, terjadilah kekacauan politik dimana khalifah terbunuh tanpa melalui saluran hukum. Di situlah mulai timbul bibit perpecahan dan golongan partai yang masing-masing beerusaha mempertahankan pendirian dengan perkataan dan usaha.

Keadaan tersebut membuka pintu kearah penta'wilaan nash-nash Al-Qur'an dan Hadits. Sejak itulah mulailah babak baru pertumbuhan Ilmu Tauhid dimana perbincangan dalam masalah aqidah dengan segala problematikanya kian subur, meluas dan membesar dalam zaman Bani Umaiyah.

## 4. Zaman Bani Umaiyah.

Dalam zaman Bani Umaiyah ini, agak berubahlah sitasi d

An kondisi. Selain karena pertikaian partai dan golongan bertambah ramai, juga karena adanya pemeluk-pemeluk agama lain masuk kedalam Islam yang jiwanya tetap dipengaruhi oleh unsur-unsur kepercayaan yang pernah mereka anut. Kebebasan berbicara mendorong pula timbulnya kebebasan mengemukakan argumentasi masingmasing.

Masalah " Qadar " yang dulunya dibatasi pembahasan mulai diungkapkan kembali secara bebas. Maka timbullah golongan qadariah yang disponsori oleh Ma'bad Al-juhainy (wafat th. 80 H) yang mengemukakan thesisnya tentang " kebesan berbuat dan memilih tanpa campur tanggan Tuhan dalam perbuatan manusia". Dari thesis ini, mucul pula golongan Jabariah yang disponsori oleh Jaham bin safwan sebagai anti thesis yang mengemkakan aqidah yang dianutnya bahwa manusia itu serba terpaksa (majbur) dalam segala tindakannya.

Pada akhir abad pertama hijriyah, muncul golongan khawarij membentuk suatu mazhab sendiri yang menonjokan pendapat: orang yang mengerjakan dosa besar itu kafir. Sedangkan Hasan Al-bishri (wafat th.110H) berpendapat bahwa orang yang mengerjakan dosa besar itu adalah fasiq, tidak keluar dari lingkaran mukmin (tidak kafir).

Dalam waktu itu tampil Washil bin Atha', murid Hasan Albishri, membantah pendapat gurunya dengan mengatakan orang yang mengerjakan dosa besar itu berada di antara dua martabat. Karena Washil bin Atha' mengasingkan diri dari majelis gurunya Hasan Al-Bishri atau dari pendapat umum, maka dinamakanlah golongannya

dengan sebutan "Al-Mu'tazilah", golongan orang yang mengasingkan diri.

Pada akhir masa ini, Washil bin Atha' telah dapat menyusun dasar-dasar ilmiyah bagi mazhab mu'tazilah dan jalan-jalan mengajak masyarakat mengikuti ajarannya. Dia melaksanakan missinya keseluruh pelosok dengan segenap tenaga dan kecakapan hingga sampailah pengembangannya ke khurasan di sebelah timur, ke Maroko sebelah barat, ke Amerika sebelah utara dan ke Yaman sebelah selatan.

Menurut keterangan seorang ahli tarikh, Al-Maqrizi (766-845H). Washil bin Atha' telah menyusun kitab Tauhid yang judul "Kitabul Tauhid", "Kitabul bainal Manzilatain", "Kitab Al-Futaya". Dengan demikian masa ini adalah masa dimulainya usaha menyusun kitab dalam ilmu kalam, sekalipun kitab-kitab itu telah dibawa oleh arus Zaman dan tidak ada yang sampai ketangan kita.

Demikianlah situasi agak berbeda dengan khulafaur rasyidin dan malahan kian jauh dibandingkan dengan zaman Nabi s.a.w.

#### 5. Zaman Bani Abbas

Salah satu ciri daripada Zaman Bani Abbas ialah dikembangkannya penterjemahan buku-buku filsafat Yunani. Cendekiawan Islam mulai tertarik memperlajari filsafat Yunani dan mencoba mengetrapkan motedemotedenya ke dalam Ilmu kalam.

Sebagai golongan yang banyak memakai metode filsafat ialah Mu'tazilah dalam usahanya mempertahankan agama. Dengan jalan ini, maka ilmu kalam yang kian tumbuh diperlukan pula oleh filsafat, sehingga menpunyai warna baru.

Pada masa ini, ahki-ahli Ilmu Kalam mengembangkan keahlian mereka dengan menulis sejumlah kitab. Amr bin Ubaid Al-mu'tazili (80-144 H) seorang ulama Mu'tazilah mengarang "Arradu alal qadariyah" dan sebuah lagi kitab tafsir.

Hisyam bin Al-Hakam Asy-Syi'i (wafat 140 H), seorang ulama syi'ah yang terkenal menulis sebuah kitab yang menolak faham Mu'tazilah. Sementara itu, Abu Hanifah menyusun sebuah kitab berjudul "Al-Alim wal Muta'allim" dan kitab "Fiqhul Akbar" yang mempertahankan aqidah ahlus Sunnah. Asy-Syafi'i juga mengarang kitab "Fighul Akbar" yang berhubungan dengan Ilmu Kalam.

Oleh karena golongan Mu'tazilah cukup ulet di dalam mengembangkan pendapatnya, maka banyaklah khalifah Bani Abbas yang mengikutinya, dianataranya, Al-Mu'tashim, dan Al-Watsiq. Pada masa itulah Mu'tazilah mencapai puncak kejayaannya.

## 6. Zaman sesudah Bani Abbas

Mazhab Asy'ar, boleh dikatakan mazhab yang paling berkembang pesat keseluruh pelosok dunia. Tak ada mazhab lain lagi yang sanggup menyalahinya kecuali mazhab salaf yang disponsor oleh Imam Ahmad bin Hambal.

Pendirian mazhab salaf ini ialah menentang urusan yang berlebih-lebihan dari pihak-pihak yang mencampur baurkan filsafat dengan Ilmu Kalam atau menentang uasaha-usaha yang nemasukan prinsip-prinsip filsafat ke dalam aqidah Islam. Mazhab ini beriman sebagaimana yang tersebut dalam Al-qur'an dan Hadits tanpa ta'wil-tawilan.

Pada permulaan abad ke VII Hijriah, tampillah di Damaskus seorang ulama besar bernama Taqiyuddin Ibnu Taimiyah (661-728H) yang membela pendirian salaf (sahabat, tabi'in dan iman-iman mujtahid) dan membantah pendirian-pendirian golongan Asy'ariyah dan lain-lain

golongan yang dipandangnya banyak membuat bid'ah dalam aqidah dan ibadat. Pendirian yang keras dari Ibnu Taimiyah ini sudah tentu banyak menimbulkan pro dan kontra.

Jalan yang ditempuh oleh Ibnu Taimiyah tersebut dilanjutkan oleh muridnya yang terkemuka, yaitu: Ibnu Qayyimil Jauziyah (691-751H).

Setelah berlalu masa ini, timbullah suatu masa kemunduran dalam Ilmu Kalam karena lemahnya daya kretif mempelajari Ilmu ini dengan saksama. Penulis-penulis kebanyakan hanya mengulas makna-makna lafaz dan ibarat dari kitab-itab peninggalan lama yang menjelma dalam pelbagai kitab syarah.

Menjelang abad ke 20 Masehi, barulah tampil kembali gerakan ilmiyah dalam Islam yang membangun kembali pemikiran Islam yang disponsori oleh Jamaluddin Al-Afgani (1254-1315H), Muhammad Abduh (1265-1323H) dan assayyid Rasyid Ridla (1282-1354 H) . ketiga ulama ini dipandang amat besar jasanya dalam membangun kembali ilmu-ilmu agama dan timbullah jiwa baru dengan memerangi taklid buta yang merantai dunia Islam pada waktu itu. Kebangunan aqidah Islam yang disponsorinya ternyata membangunkan juga ummat Islam dari ketidurannya yang beberapa waktu lamanya dijajah oleh bangsa-bangsa Eropa.

Kebangunan aqidah Islam telah merangsang pula kebangunan politik yang mendorong ummat Islam berjihad melawan penjajah hingga mereka berhasil mencapai kemerdekaannya, sejak dari Maroko hingga ke Marauke.

Pengaruh kebangunan aqidah Islam dalam periode modern ini ternyata besar sekali peranannya yang ditandai dengan lahirnya organisasi-organisasi Islam Internasional, termasuk KTT negara-negara Islam. Ummat Islam kian berangsur meraih kembali "mahkota kemuliaannya" yang

## AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

pernah luput dari tangannya dan menjadilah mereka sebagai ummat yang disegani dan diperhitungkan oleh ummat – ummat lainya. Mereka bangun merenggut pialakemuliannya kareana motivasi aqidah Tauhid.

## III PEMIKIRAN EMPAT IMAM MAZHAB TENTANG AQIDAH

Aqidah Imam Empat, Abu Hanifah, Malik, Syafi'i, dan Ahmad. Adalah yang diturunkan oleh al-Qur'an dan Sunnah Nabi, sesuai dengan apa yang terjadi pegangan para sahabat dan tabi'in. Tidak ada perbedaan diantara mereka dalam masalah ushuluddin. Mereka justru sepakat untuk beriman kepada sifat-sifat Allah, bahwa al-Qur'an itu dalam Kalam Allah, bukan makhluk dan bahwa iman itu memerlukan pembenaran dalam hati dan lisan.

Mereka juga mengingkari paran ahli kalam, seperti kelompok Jahmiyah dan lain-lain yang terpengaruh dengan filsafat Yunani dan aliran-aliran kakam, Syaikhul Islam Imam Ibnu Taimiyah menuturkan, "... Namun rahmat Allah kepada hamba-Nya menghendaki, bahwa para imam yang menjadi panutan umat, seperti imam madzahab empat dan lain-lain, mereka mengingkari para ahli kalam seperti kelompok Jahmiyah dalam masalah al-Qur'an. Dan tentang beriman kepada sifat-sifat Allah.

Mereka sepakat seperti keyakinan para ulama salaf, di mana antara lain, bahwa Allah itu dapat dilihat di Akhirat, al-Qur'an adalah kala Allah bukan makhluk, dan bahwa iman itu memerlukan pembenaran dalam hati dan lisan .

Imam Ibnu Taimiyah juga menyatakan para imam yang masyhur itu juga menetapkan tentang adanya sifat-sifat Allah. Mereka mengatakan bahwa al-Qur'an itu Kalam Allah bukan Makhluk. Dan bahwa Allah itu dapat dilihat di Akhirat. Inilah madzhab para Sahabat dan Tabi'in, baik yang termasuk ahlul Bait dan yang lain. Dan ini juga madzhab para imam yang banyak penganutnya, seperti Imam Malik bin Anas, Imam ats-Tsauri, Imam al-Laits bin Sa'ad, Imam al-Auza'i, Imam Abu Hanifah, Imam Syafi'i dan Ahmad.

Imam Ibnu Taimiyah pernah ditanya tentang aqidah Imam Syafi'i dan aqidah para ulama salaf seperti Imam Malik, Imam ats-Tsauri, Imam al-Auza'i, Imam Ibnu al-Mubarak, Imam Ahmad bin Hambali, dan Imam Ishaq bin Rahawaih adalah aqidah para imam panutan umat yang lain, seperti Imam al-fudhail bin 'lyadh, Imam Abu Sulaiman ad-Darani, Sahl bin Abdullah ait-Tusturi, dan lain-lain. Mereka tidak berbeda pendapat dalam Ushuluddin (masalah Aqidah). Begitu pula Imam Abu Hanifah, Aqidah tetap beliau dalam masalah tauhid, qadar, dan sebagainya adalah sama dengan aqidah para imam tersebut diatas. Dan aqidah para sahabat dan Tabi'in, yaitu sesuai dengan apa yang dituturkan oleh al-qur'an dan Sunnah.

Aqidah inilah yang dipilih oleh al-'Allamah shidiq Hasan Khan, dimana beliau berkata: "Madzhab kami adalah madzahab ulama salaf, yaitu menetapkan adanya sifat-sifat Allah tanpa menyerupakan-Nya dengan sifat kekurangan , tanpa ta'thil (meniadakannya makna dari ayat-ayat yang berkaitan dengan sifat-sifat Allah). Madzhab tersebut adalah madzahab imam-imam dalam Islam, seperti Imam Malik bin Anas, Imam Syafi'i, Imam ats-Tsauri, Imam Ibnu al-Mubarak, Imam Ahmad dan, lain-lain. Mereka tidak

berbeda pendapat dalam masalah ushuluddin. Begitu pula Imam Abu Hanifah, beliau sama aqidahnya dengan para imam diatas, yaitu aqidahnya yng sesuai dengan apa yang dituturkan oleh al-qur'an dan as-Sunnah.

## A Aqidah Imam Abu Hanifah

1 Pendapat Imam Abu Hanifah tentang Masalah Tauhid

Aqidah beliau tentang tauhid (pengesaan Allah) dan tentang tawassul syar'i serta kebatilan tawassul bid'i.

a. Imam Abu Hanifah berkata:"Tidak pantas bagi seseorang untuk berdo'a kepada Allah. Adapun do'a yang diizinkan dan diperintahkan adalah keterangan yang terambil dari firman Allah:

- " hanya milik Allah asmaa-ul husna, Maka bermohonlah kepada-Nya dengan menyebut asmaa-ul husna itu dan tinggalkanlah orang-orang yang menyimpang dari kebenaran dalam (menyebut) nama-nama-Nya. nanti mereka akan mendapat Balasan terhadap apa yang telah mereka kerjakan." (al-A'raf: 180)
- b. Imam Abu Hanifah berkata: "Makruh hukumnya seeorang berdo'a dengan mengatakan; saya mohon kepadamu berdasarkan hak sifulan, atau berdasarkan hak Nabi-Mu, atau berdasarkan hak al-Bait al-Haram dan al-Masy'ar al-Haram.
- c. Imam Abu Hanifah berkata: "Tidak Pantas seseorang berdo'a kepada Allah kecuali dengan menyebut asma'Allah. Dan saya tidak suka bila ada orang berdo'a seraya menyebut dengan sifat-sifat kemulian pada 'arsy-Mu, atau dengan menyebutkan dengan hak makhluk-Mu.

Pendapat Imam Abu Hanifah tantang penetapan sifat-sifat Allah dan bantahan terhadap golongan Jahmiyah.

- 1. Imam Abu Hanifah berkata: " Allah tidak disifati dengan sifat-sifat makhluk. Murka dan ridha Allah adalah dua dari sifat-sifat Allah yang tidak dapat diketahui keadaannya. Ini adalah pendapat Ahlus Sunnah wal-Jama'ah. Allah murka dan ridha. Namun tidak dapat dikatakan, bahwa murka Allah itu adalah siksa-Nya dan ridha-Nya itu pahala –Nya.
  - Kita menyifati Allah sebagaimana Allah menyifati diri-Nya sendiri. Allah adalah Esa, Dzat yang padanya-Nya para hamba memohon, tidak melahirkan, dan tidak ada satu pun yang menyamai-Nya. Allah juga hidup, berkuasa, melihat, dan mengetahui. " Tangan Allah di atas tanggan-tanggan mereka yang menyatakan janji setia kepada Rasul. Tangan Allah tidak seperti tangan makhluk-Nya. Wajah Allah tidak seperti wajah-wajah makhluknya.
- 2. Imam Abu Hanifah berkata: "Allah juga memiliki tangan, wajah, dan diri seperti disebutkan sendiri oleh Allah dalam al-Qur'an. Maka apa yang disebutkan oleh Allah tentang wajah, tangan, dan diri menunjukkan bahwa Allah mempunyai sifat yang tidak boleh direkareka bentuknya. Dan juga tidak boleh disebutkan bahwa tangan Allah itu artinya kekuasaan-Nya atau nikmat-Nya, karena hak itu berarti meniadakan sifat-sifat Allah, sebagaimana pendapat yang dipegang oleh ahli qadar dan golongan Mu'tazilah.
- 3. Imam Abu Hanifah juga berkata: "Tidaklah pantas bagi seseorang untuk berbicara tentang dzat Allah. Tetapi, hendaknya ia menyifati Allah dengan sifat-sifat yang disebutkan oleh Allah sendiri. Ia tidak boleh berbicara tantang Allah dengan pendapatnya sendiri. Maha suci Allah Rabbul'Alamin.

- 4. Ketika ditanya tentang turunya Allah, Imam Abu Hanifah menjawab, "Allah itu turun tanpa cara-cara seperti halnya turunnya makhluk.
- 5. Beliau juga berkata: " Dalam berdo'a kepada Allah, kita memanjatkan do'a keatas, bukan ke bawah, karena bahwa tidak mengandung sifat Rububiah dan Uluhiyah
- 6. Beliau juga berkata : " Allah itu murka dan ridha. Namun tidak dapat disebutkan bahwa murka Allah itu siksa-Nya, dan ridha Allah itu pahala-Nya.
- 7. Beliau juga berkata: "Allah tidak serupa dengan Makhlik-Nya, dan makhluk-Nya juga tidak serupa dengan Allah. Allah itu tetap akan selalu memiliki namanama dan sifat-sifat-Nya.
- 8. Beliau juga berkata : "Sifat-sifat Allah itu berbeda dengan sifat-sifat makhluk. Allah itu, mengetahui tetapi tidak seperti mengetahuinya makhluk. Allah itu mampu (berkuasa) tetapi tidak seperti mampunya (berkuasanya) makhluk. Allah itu melihat, tetapi tidak seperti melihatnya makhluk Allah itu mendengar makhluk. Dan Allah itu berbicara tetapi tidak seperti berbicaranya makhluk
- 9. Beliau juga berkata: " Allah itu tidak boleh disifati dengan sifat-sifat makhluk".
- 10. Beliau berkata : "Siapa yang menyifati Allah dengan sifat-sifat manusia, maka ia telah kafir."
- 11. Beliau juga berkata: " Allah memiliki sifat-sifat dzatiyah dan fi'liyah. Sifat sifat dzatiyah Allah adalah hayah (hidup), qudrah (mampu), 'ilm (mengetahui) sama' (mendengar), bashar (melihat), dan iradah (Kehendak). Sedangkan sifat-sifat fi'liyah Allah adalah menciptakan, memberi rizki, membuat, dan lain-lain yang berkaitan dengan sifat-sifat perbuatan. Allah tetap dan selalu memiliki asma'-asma, dan sifat-sifat-Nya".

- 12. Beliau juga berkata: "Allah tetap melakukan (berbuat) sesuatu. Dan melakukan (berbuat) itu merupakan sifat azali. Yang melakukan (berbuat) adalah Allah yang dilakukan (obyeknya) adalah makhluk dan perbuatan Allah bukanlah makhluk.
- 13. Beliau juga berkata: "Siapa yang berkata, "saya tidak tahu Tuhanku itu dimana, di langit atau dibumi'. Maka orang tersebut telah menjadi kafir. Demikian pula orang yang berkata: "Tuhanku iu diatas 'Arsy. Tetapi saya tidak tahu 'Arsy itu di langit atau di bumi."
- 14. Ketika ada seorang wanita bertanya kepada beliau: "Dimana Tuhan Anda yang Anda sembah itu? Beliau menjawab: "Allah S.W.T ada di langit, tidak di bumi." Kemudian ada seseorang bertanya: "Tahukah Anda bahwa Allah berfirman وَهُو مُعَكِّمُ (Allah itu bersama kamu)?" Beliau menjawab: "Ungkapan itu seperti kamu menulis surat kepada seseorang, "saya akan selalu bersamamu", padahal kamu jauh darinya."
- 15. Beliau juga berkata: "Demikian pula tentang tangan Allah di atas tangan-tangan mereka yang menyatakan janji setia kepada Rasul, tangan Allah itu tidak sama dengan tangan makhluk.
- 16. Beliaunjuga berkata: "Allah S.W.T ada di langit, tidak di bumi". kemudian ada orang yang bertanya: "Tahukah Anda bahwa Allah berfirmann, "Allah itu bersamamu. Beliau menjawab: "ungkapan itu seperti kamu menulis surat kepada seseorang, "Saya akan bersamamu". Padahal kamu jauh dari-Nya.
- 17. Beliau juga berkata: "Bahwa Allah itu mempunyai sifat kalam (berfirman) sebelum Allah berfirman kepada Nabi Musa A.S.
- 18. Kata beliau: Allah berirman dengan kalam-Nya, dan kala adalah sifat azali."

- 19. Beliau berkata lagi: " Allah itu berbicara, tetapi tidak seperti berbicaranya kita."
- 20. Kata beliau:"Nabi Musa A.S mendengar kalam Allah, sebagaiana ditegaskan sendiri oleh Allah: و كلم الله موسى " تكليما " (Dan Allah telah berfirman langsung kepada Nabi Musa). Allah telah berfirman dan tetap akan berfirman, Allah tidak hanya berfirman kepada Nabi Musa saja."
- 21. Beliau berkata: " al-Qur'an itu kalam Allah tertulis dalam mushhaf dan tersimpan (terjaga) di dalam hati, terbaca oleh lisan, dan diturunkan kepada Nabi Muhammad."
- 22. Kata beliau lagi: "al-Qur'an itu bukan makhluk."

## Pendapat Imam Abu Hanifah tantang Qadar

- 1. Seorang datang kepaa Imam abu Hanifah dan mendebat beliau tntang masalah qadar. Kata beliau: "Tahukan Anda, bahwa orang yang melihat masalah matahari dengan matanya, semakin lama ia melihat, ia makin bingung.
- 2. Beliau berkata: "Allah telah mengetahui segala sesuatu sejak masa azali, sebelum segala sesuatu itu terwujud".
- 3. Beliau juga berkata: " Allah juga mengetahui sesuatu yang tidak ada ketika hal itu tidak ada, dan juga Allah mengetahui bagaimana hal itu akan ada apabila Allah mewujudkannya. Allah juga mengetahui sesuatu yang ada ketika hal itu ada, dan Allah juga mengetahui bagaimana kehancuran sesuatu itu.
- 4. Imam Abu Hanifah berkata: "Taqdir Allah adalah di Lauh Mahfuzh."
- 5. Beliau juga berkata: " Kita menetapkan bahwa Allah telah memerintahkan kepada al-qalam dan ia berkata, "Apa yang akan saya tulis wahai Tuhanku?" Allah

menjawab: "Tulislah apa yang ada dan terjadi sampai kiamat." Hal ini berdasarkan firman Allah:



dan segala sesuatu yang telah mereka perbuat tercatat dalam buku-buku catatan.

dan segala (urusan) yang kecil maupun yang besar adalah tertulis. (al-Qamar: 52-53)

- 6. Beliau juga berkata : " Di dunia ini dan akhirat tidaklah ada dan terjadi sesuatu sesuatu kecuali berdasarkan kehendak Allah."
- 7. Kata beliau lagi : " Allah menciptakan segala sesuatu tanpa bahan apa-apa."
- 8. Beliau juga berkata: "Allah adalah Maha Pencipta sebelum Dia menciptakan."
- 9. Beliau juga berkata: "Kita menetapkan, bahwa hamba bersama amal-amalnya. Pnetapannya dan pengetahuannya adalah makhluk. Apabila yang berbuat saja makhluk, maka perbuatan-perbuatannya lebih tepat untuk disebut makhluk."
- 10. Beliau berkata lagi: " Semua perbuatan hamba, baik yang bergerak ataupun diam, merupakan usahanya, dan Allah yang menciptakannya. dan gadar Allah."
- 11. Beliau berkata: "Semua perbuatan hamba, baik yang bergerak maupun diam, adalah betul-betul upaya mereka, dan Allah menciptakannya. Semua perbuatan itu berdasarkan kehendak, ilmu, penetapan, dan qadar Allah. Semua ketaatan adalah wajib berdasarkan perintah Allah, dan hal itu disukai, diridha, diketahui, dikehendaki, ditetapkan, dan ditaqdirkan Allah. Tetapi Allah tidak menyukai dan tidak meridhai hal itu, bahkan Allah juga tidak memerintahkannya.
- 12. Beliau juga berkata : " Allah menciptakan makhluk berdasarkan fithranya, suci dan perbuatan yang

terlarang. Kemudian Allah menyuruh mereka untuk berbuat kebajikan dan melarang untuk berbuat yang tercela maka, di antara mereka kemudian ada yang kafir dengan melakukan perbuatan – perbuatan kekafiran dan mengingkari kebenaran (hak). Ada juga di antara mereka yang beriman, baik melalui perbuatannya, iqrar lisannya, dan pembenaran hatinya. Dan hal itu merupakan taufiq dan pertolongan Allah kepadanya."

- 13. Beliau juga berkata: " Allah telah mengeluarkan anak cucu Adam dari tulang pungungnya dalam bentuk selsel, kemudian mereka diberi akal, lalu Allah menyuruh mereka unuk beriman dan melarang mereka melakukan kekafiran. Kemudian mereka mengakui ketuhanan (rububiyyah) Allah. Maka hal itu merupakan iman mereka. Kemudian mereka dilahirkan berdasarkan fitrah tersebut. Karenanya, sebenarnya ia telah mengubah dan mengganti fithrah itu. Sedangkan orang yang beriman dengan penuh keyainan hatinya, maka ia tetap berada dalam fithrah tersebut."
- 14. Beliau juga berkata: " Allah-lah yang menetapkan segala sesuatu. Tidak ada sesuatu pun dunia dan akhirat kecuali atas kehendak, pengetahuan, dan qadha serta qadar Allah. Dan hal itu telah ditulis di lauh mahkfuzh.
- 15. Beliau juga berkata: "Allah tidak memaksa seorang pun dari makhluk-Nya untuk menjadi kafir atau mukmin. Tetapi Allah menciptakan mereka menjadi orang-orang . sementara beriman atau menjadi kafir itu adalah perbuatan hamba. Allah mengetahui orang yang kafir pada saatia kafir. Manakala setelah itu ia beriman, Allah juga mengetahuinya dan dia akan dicintai Allah. Dan ilmu Allah tidak berubah."

## Pendapat Imam Abu Hanifah tentang Pengertian Iman.

- 1. Beliau berkata: "Imam itu iqrar (Pengakuan) dan tashdiq (pembenaran)."
- 2. Kata beliau lagi: "Iman itu adalah iqrar dengan lisan dan tashdiq dengan hati. Iqrar saja belum disebut iman."
  - Keterangan ini dinukil oleh ath-Thahawi dari Imam Abu Hanifah dan dua muridnya.
- 3. Beliau juga berkata: "Iman itu tidak bertambah dan tidak berkuranga."

Menurut saya pendapat Imam Abu Hanifah bahwa "Iman itu tidak bertambah dan tidak berkurang" dan bahwa yang disebut iman itu adalah "tashdiq dalam hati dan iqrar dalam lisan, sementara perbuatan (amal) tidak termasuk dalam pengertian iman." Adalah masalah yang membedakan antara beliau dengan imam-imam Islam yang lain, seperti Imam Malik, Imam Syafi'i Imam Ahmad, Imam Ishaq, Imam Bukhari, dan lain-lain. Yang benar adalah pendapat para imam itu. Sementara pendapat Abu Hanifah adalah tidak benar. Namun demkian beliau tetap mendapat pahala, baik hasil ijtihad beliau itu benar atau pun salah. Kemudian ada keterangan dari Imam ibn 'Abdul Bar dan Ibn Abi'lzz, bahwa Imam Abu Hanifah mencabut pendapatnya itu. Wallahu a'lam.

## Pendapat Imam Abu Hanifah tentang Sahabat.

- 1. Imam Abu Hanifah berkata: "Kita tidak boleh menyebutkan seorang pun dari sahabat Nabi S.A.W kecuali dengan sebutan yang baik."
- 2. Kata beliau juga: "Kita juga tidak boleh berlepas diri dari salah satu sahabat Nabi S.A.W, dan tidak boleh

- pula mencintai yang satu dan mengesampingkan yang lain."
- 3. Beliau juga berkata: "Keberadaan salah seorang sahabat bernama Nabi S.A.W sesaat saja, hal itu lebih bagus dari pada amal kita sepanjang umur, meskipun umur itu panjang."
- 4. Kata beliau lagi: "Kita menetapkan, bahwa di antara umat Islam ini, orang yang paling mulia sesudah Nabi S.A.W adalah Abu Bakar ash-Shiddiq, kemudian Umar, kemudian Utsman dan kemudian Ali.
- 5. Beliau juga berkata: "Manusia paling mulia setelah Nabi S.A.W adalah Abu bakar, kemudian Umar, kemudian Utsman dan Ali. Selanjutnya kita tidak boleh membicarakan tentang para sahabat kecuali dalam hahal yang bail-baik saja.

## Larangan Abu Hanifah terhadap ilmu kalam dan berdebat dalam masalah agama.

- 1. Imam Abu Hanifah berkata: " Dikota Bashrah orangorang yang mengikuti hawa nafsu (selerah) sangat banyak. Saya datang di Bashra lebih dari dua puluh kali. Terkadang saya tinggal di Bashrah lebih dari satu tahun, terkadang kurang satu tahun. Hal itu karena saya mengirah bahwa ilmu kalam itu adalah ilmu yang paling mulia.
- 2. Beliau menuturkan : "Saya pernah mendalami ilmu kalam, sampai saya tergolong manusia langka dalam ilmu kalam. Suatu saat saya tinggal dekat pengajian Hammad bin Abu Sulaiman. Lalu ada seorang wanita datang kepadaku, ia berkata : " ada seorang lelaki mempunyai istri wanita syaaha. Lelaki itu ingin menalaknya dengan talak yang sesuai sunnah. Berapakah dia harus menalaknya?"

Pada saat itu saya tidak tahu apa yang harus saya jawab. Saya hanya menyarankan agar ia datang ke Hammad untuk menanyakan hal itu, kemudian kembali lagi kepada saya, dan apa jawaban Hammad. Ternyata Hammad menjawab:" Lelaki itu dapat menalaqnya ketika istrinya dalam keadaan suci dari haid dan juga tidak dilakukan hubungan jima', dengan satu kali talak saja kemudian istrinya dibiarkan sampai haid dua kali. Apabila istri itu sudah sucu lagi, maka ia halal untuk dinikahi.

Begitulah, wanita itu kemudin datang lagi kepada saya dan memberitahukan jaab Hammad tadi. Akhirnya saya berkesimpulan, "Saya tidak perlu lagi mempelajari ilmu kalam. Saya ambil sandalku dan pergi untuk berguru kepada Hammad."

- 3. Beliau berkata lagi: "Semoga Allah melaknati Amr bin Ubaid, karena telah merintis jalan untuk orang-orang yang mempelajari ilmu kalam, padahal ilmu in tidak ada gunanya bagi mereka.
  - Beliau juga pernah ditanya seseorang "Apakah pendapat anda tentang masalah sifat-sifat dan jism?" Beliau menjawab, "Itu adalah ucapan-ucapan para ahli filsafat. Kamu harus mengikuti hadits Nabi S.A.W. dan metode para ulama salaf. Jauhilah setiap hal yang baru karena itu adalah bid'ah.
- 4. Putra imam Abu Hanifah yang menanyakan Hammad, menuturkan, "Pada suatu hari ayah datang ke rumahku, " Waktu itu di rumah ada orang-orang yang sedang menekuni Ilmu kalam, dan kita sedang berdiskusi tentang suatu masalah. Tentu saja suara kami keras, sehingga tampaknya ayah terganggu. Kemudian saya menemui beliau " Hai Hammad, siapa saja orang-orang itu?", tanya Beliau. Saya menjawab dengan menyebutkan nama mereka satu persatu. " Apa yang

sedang kalian bicarakan?", tanya beliau lagi. Saya menjawab , " Ada suatu masalah ini dan itu" . kemudian beliau berkata: " Hai Hammad, tinggalkanlah ilmu kalam,"

Kata Hammad selanjutnya: "Padahal set ahu saya, ayah, tidak pernah berubah pendapat, tidak pernah pula menuruh sesuatu kemudian melarangnya." Hammad kemudian berkata kepada beliau, "Wahai Ayahanda, bukankah ayahanda pernah menyuruhku untuk memepelajari Ilmu kalam?" "ya. Memang pernah". Jawab beliau, "Tetapi itu dahulu. Sekarang saya melarangmu, janga mempelajari ilmu kalam", tambah beliau.

Kenapa, Wahai ayahanda?" Tanya Hammad lagi. Beliau menjawab, " wahai anakku, mereka yang berdebat dalam ilmu kalam, pada mulanya adalah satu. Namun syetan menggangu mereka sehingga mereka bermusuhan dan berbeda pendapat."

5. Kepada Abu Yusuf, Imam Abu Hanifah berkata: jangan sekali-kali kamu berbcara kepada orang-orang awam dalam masalah ushuluddin dngan mengambil pendapat Ilmu kalam, karena mereka akan mengikuti kamudan akan merepotkan kamu.

Inilah rangkuman dari pendapat-pendapat Imam Abu Hanifah rahimahullah, tentang aqidah beliau dala masalah Ushuluddin dan sikap beliau terhadap ilmu alam dan ahli – ahli ilmu kalam.

## B. Aqidah Imam Malik Bin Annas

- 1. Pendapat Imam Malik tentang Tauhid
- 1.1. Al-Harawi meriwayatkn dari Imam Syafi'i bahwa Imam Malik pernah ditanya tentang ilmu Tauhid. Jawab beliau: "Sangat tidak mungkin bila ada orang menduga bahwa

Nabi Muhammad S.A.W mengajai ummatnya tentang cara-cara bersuci tetapi tidak mengajari masalah Tauhid. Tauhid adalah apa yang disabdakan Nabi S.A.W, " Saya diperintahkan untuk memerangi manusa sampai mereka mengucapkan La ilaha illallah ( tidak ada Tuhan selain Allah).

Maka sesuatu yang dapat menylamatkan harta dan nyawa (darah) maka hal itu adalah Tauhid yang sebenarnya.

- Imam ad-Daruquthni meriwayatkan dari al-Wahid bin Muslim, katanya: "Saya bertanya kepada Malik, ats-Tsauri, al-Auza'i, dan al-Laits binnnn Sa'ad tentang hadits-hadits mengenai sifat-sifat Allah. Mereka menjawab: "Jalankanlah (Baca dan pahami) seperti adanya.
- 2. Imam Ibn 'Abdil Bar juga menuturkan, bahwa Imam Malik pernah ditanya: " Apakah Imam Allah dapat dilihat pada hari kiamat?" Beliau menjawab : " ya, dapat dilihat. Karena Allah berfirman :

"Wajah-wajah (orang-orang mukmin) pada hari itu berseriseri. kepada Tuhannyalah mereka melihat.

(Al-Qiammah. 22 – 23)

Dan Allah telah berfirman tentang golongan lain:

" sekali-kali tidak, Sesungguhnya mereka pada hari itu benarbenar tertutup dari (rahmat) Tuhan mereka." (al-Muthaffifin, 15) Qadhi 'iyadh juga menuturkan dalam kitab Tartib al-Madarik, II/42, dari Ibn Nafi' dan Asyhab, keduanya berkata, "Wahai Abu Abdillah penggilan akrab Imam Malik, apakah benar orang-orang yang mukmin dapat melihat Allah ?". "ya, dengan kedua mata ini, jawab Malik. Kemudian salah seorang dari kedua itu berkata, "Ada sementara orang yang berkata bahwa Allah itu tidak dapat melihat. Kata غاف dalam ayat itu yang secara kebahasaan berarti "melihat" maksudnya adalah "menunggu pahala". Imam Malik menjawab : "Tidak benar mereka". Yang benar adalah Allah dapat dilihat Apakah kamu tidak membaca firman Allah tentang Nabi Musa:

" Wahai Tuhanku, perlihatkanlah kepadaku agar dapat melihat-Mu."

( Al-A'raf: 143)

Apakah kamu kira Nabi Musa itu memohon sesuatu yang mustahil dari tuhannya? Allah kemudian menjawab:

"Kamu tidak dapat melihat Aku." (al-Araaf: 143) Maksudnya, nabi musa tidak dapat melihat Allah di dunia, karena dunia itu tempat kehancuran, dan tidak mungkin sesuatu yang kekal dapat melihat dengan sesuatu yang kekal dapat dilihat dengan sesuatu yang dapat hancur. Apabila manusia sudah sampai ke Akhirat ( tempat yang kekal), maka mereka dapat melihat sesuatu yang kekal (Allh) dengan sesuatu yang dikekalkan (tubuh manusia di akhirat).

3. Abu Nu'aimjuga menuturkan dari ja'far bin Abdillah, katanya: "kami berada dirumah Malik bin Anas.

Kemudian ada orang yang datang dan bertanya: "Wahai Abu Abdillah pangilan akrab Imam Malik – Allah ar – Rahman bersemayam (istawa) diatas 'Arsy, bagaimana Allah bersemayam ?"

Mendengar pertanyaan itu, Imam Malik marah. Beliau tidak melihat ketanah seperti itu. Kemudian beliau melihat ketanah sambil memegang-memegang kayu di tangannya, lalu beliau mengangkat kepala beliau dan melempar kayu tersebut, lalu berkata, " Cara Allah beristiwa' tidaklah dapat dicern dengan akal, sedangkan istiwa' (bersemayang) itu sendiri dimaklumi maknanya. Sedangkan kita wajib mngimaninya, dan menanyakan hal itu adalah bid'ah. Dan saya kira kamulah pelaku bid'ah itu. Kemudian Imam Malik menyuruh orang itu agar dikeluarkan dari rumah beliau.

- 4. Imam Abu Nu'aim meriwayatkan dari yahya bin ar-Rabi, katanya: " saya berada dirumah Malik, kemudian ada seorang datang dan bertanya, " Wahai Abdillah – panggilan akrab Imam Malik- apa pendapat anda tentang orang yang mengatakan bahwa al-Qru'an itu makhluk?"
  - Imam Malik menjawab: "Dia itu kafir zindiq, bunuhlah dia." Orang tadi bertanya lagi, "Wahai Abdillah, saya hanya sekedar menceritakan pendapat yang pernh saya dengar." Imam Malik menjawab: " saya tidak pernah mendengar pendapat itu dari siapa pun. Saya hanya mendengar itu dari kamu.
- Imam Ibn'Abdil Bar meriwayatkan dari 'Abdullah bin Nafi', ktanya: "Imam Malik bin Anas mengatakan, siapa yang berpendapat bahwa al-Qur'an itu makhluk dia harus di hukum cambuk dan penjarah sampai dia bertaubat.

6. Imam Abu Daud juga meriwayatkan dari Abdullah bin Nafi', katanya: "Imam Malik berkata, Allah di langit, dan ilmu (pengetahuan) Allah meliputi setiap tempat"

### Pendapat Imam Malik tentang Qadar

1. Imam Abu Nu'aim meriwayatkan dari Ibn Wahb, katanya: "Saya mendengar Imam Malik berkata kepada seseorang, "Kemarin kamu bertanya kepada saya tentang qadar, bukankah begitu?", Jawab orang itu. Imam Malik berkata," Sesungguhnya Allah berfirman:

"dan kalau Kami menghendaki niscaya Kami akan berikan kepada tiap- tiap jiwa petunjuk, akan tetapi telah tetaplah Perkataan dari padaKu: "Sesungguhnya akan aku penuhi neraka Jahannam itu dengan jin dan manusia bersama-sama." (as-Sajdah: 13)

Maka tidak boleh tidak, ketetapan Allahlah yang berlaku."

- 2. Qadhi 'Iyadh berkata: " Imam Malik pernah ditanya tentang kelompok Qadariyah, siapakah mereka itu? Beliau menjawab: mereka itu adalah orang-orang yang mengatakan bahwa Allah itu tidak menciptakan maksiat." Beliau ditanya pula tentang qadariyah. Jawab beliau: " mereka adalah orang-orang yang berpendapat bahwa manusia itu mempunyai kemampuan. Apabila mereka mau, mereka dapat menjadi orang-orang yang taat atau orang-orang yang durhaka.
- 3. Ibn Abi 'Ashim meriwayatkan dari Sa'ad bin 'Abd al-Jabbar, katanya: " Saya mendengar Imam Malik bin Anaas berkata:"Pendapat saya tentang kelompok Qadariyah adalah, mereka itu suruh bertaubat. Apabila tidak au, mereka harus dihukum mati.

- 4. Imam Ibn'Abdil Bar berkata: "Imam Malikpernah berkata: "Saya tidak pernah melihat seorang pun dari orang-orang yang berbicara masalah qadar dan ia tidak bertaubat.
- 5. Imam Ibn Abi'Ashim meriwayatkan dari Marwan bin Muhammad at-Tatari, katanya "Saya mendengar Imam Malik bin Anas ditanya tentang hal menikah dengan seseorang penganut paham Qadariyah. Kata beliau seraya membaca ayat al-Qur'an:

"Sesungguhnya hamba sahaya yang beeriman lebih baik daripada seorang musyrik."

(Al-Baqarah: 221)

- 6. Qadhi 'Iyadh menuturkan bahwa Imam Malik menyatakan: " Kesaksian penganut paham Qadariyah yang menyebarkan paham yang bid'ah itu tidak dapat dibenarkan. Begitu pula penganut golongan Khawarij dan penganut paham Rafidhah (Syi'ah).
- 7. Qadhi "Iyadh juga menuturkan, bahwa Imam Malik pernah ditanya tentang penganut Qadariyah, apakah kita tolak pendapat-pendapatnya? Jawab beliau: " Ya, bila ia mengetahui hal itu." Dalam suatu riwayat Malik berkata : " Tidak boleh shalat menjadi makmum di belakang penganut paham qadariyah, dan hadits yang ia riwayatkan harus ditolak, apabila kamu menemukan mereka di suatu tempat persembunyiannya, keluarkanlah mereka."

## Pendapat Imam Malik Tentang Iman

1. Imam Ibn 'Abdil Bar meriwayatkan dari 'Abd ar-Razzaq bin Hammad, katanya: "Saya mendebgar Ibn Juraji, Sufyan bin 'Uyainah dan Anas bin Malik, mengatakan:

- "Iman itu adalah ucapan dan perbuatan, bertambah dan berkurang."
- 2. Imam Abu Nu'aim meriwayatkan dari Abdullah bin Nafi', katanya: "Imam Malik bin Anas pernah berkata: "Iman itu adalah ucapan dan perbuatan ."
- 3. Imam Ibn 'abdilah Bar meriwayatkan dari Asyhab bin Abdul Aziz, katanya, Imam Malik berkata: "Ketika Umat Islam shalat dengan menghadap ke Baitul Maqdis selama enam belas bulan, mereka kemudian diperintahkan untuk menghadap ke Masjid Haram pada waktu shalat. Kemudian turun ayat:

"Allah tidak akan menyia-yiakan Iman kamu ." (Al-Baqara : 143)

Maksud "Iman" dalam ayat itu adalah " Shalat dengan menghadap ke baitul Maqdis." Kata Imam Malik lagi, "Menurut paham golongan Murji'ah shalat itu tidak termasuk iman."

## Pendapat Imam Malik tentang Sahabat.

1. Imam Abu Nu'aim meriwayatkan dari Abdullah al-Anbari, katanya: "Imam Malik bin Anas menyatakan: " Siapa yang merendahkan derajat seorang sahabat Nabi S.A.W atau ia merasa tidak senang, maka ia tidak punya hak untuk dilindungi oleh umat Islam," Kemudian beliau membaca ayat:

"dan orang-orang yang datang sesudah mereka (Muhajirin dan Anshor), mereka berdoa: "Ya Rabb Kami, beri ampunlah Kami dan saudara-saudara Kami yang telah beriman lebih dulu dari Kami, dan janganlah Engkau membiarkan kedengkian dalam hati Kami terhadap orang-orang yang beriman; Ya Rabb Kami, Sesungguhnya Engkau Maha Penyantun lagi Maha Penyayang."

(al-Hasyr: 10)

Imam Malik kemudian berkata: "Barang siapa marah kepada salah seorang sahabat nabi S.A.W maka ia telahterkena ayat ini."

 Imam Abu Nu'aim meriwayatkan dari salah seorang putra az-Zubair, katanya: "Kami berada di tempat Malik. Kemudian orang-oarang menyebut-nyebut seseorang yang merendahkan martabat sahabat Nabi S.A.W

مُّحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَاءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَّلَهُمْ وُكَعًا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّن ٱللَّهِ وَرِضُوانًا لَيْنَهُمْ قَلَهُمْ فِي مِنْ أَثْرِ ٱلسُّجُودِ وَ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثْرِ ٱلسُّجُودِ وَ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِي اللَّهِ فِيلِ كَرَرَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَعَازَرَهُ التَّوْرَلَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنْجِيلِ كَرَرَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَعَازَرَهُ وَالتَّوْرَلَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللَّهِ فِيلِ كَرَرَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَعَازَرَهُ وَالتَّوْرَلَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللَّهُ اللَّهِ فِيلِ كَرَرَعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَعَازَرَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغُومُ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا هَا

'Muhammad itu adalah utusan Allah dan orang-orang yang bersama dengan Dia adalah keras terhadap orang-orang kafir, tetapi berkasih sayang sesama mereka. kamu Lihat mereka ruku' dan sujud mencari karunia Allah dan keridhaan-Nya, tanda-tanda mereka tampak pada muka mereka dari bekas sujud[1406]. Demikianlah sifat-sifat mereka dalam Taurat dan sifat-sifat mereka dalam Injil, Yaitu seperti tanaman yang mengeluarkan tunasnya Maka tunas itu menjadikan tanaman itu kuat lalu menjadi besarlah Dia dan tegak Lurus di atas pokoknya; tanaman itu menyenangkan hati penanam-penanamnya karena Allah hendak menjengkelkan hati orangorang kafir (dengan kekuatan orang-orang mukmin).

(al-Fath: 29)

Imam Malik kemudian beerkata: "Barang siapa marah kepda salah seorang sahabat Nabi S.A.W maka ia telah terkena ayat ini."

3. Qadhi 'Iyadh meriwayatkan dari Asyhab bin Abdul 'Aziz, katanya: "Kami berada di tempat Imam Malik, tiba-tiba ada seorang dari golongan Alawiyin datang kepada beliau, sementara orang-orang yang ada disitu sedang mengikuti majlis pengajian Imam Malik. Orang tadi, sambil berdiri bertanya kepada beliau, "Wahai Abu Abddillah", panggilan akrab untuk beliau. Imam Malik tidak pernah menyambut lebih menganggukkan kepaa, apabila dipanggil Kemudian orang tadi berkata: " Saya ingin membuat anda menjadi hujjah (bukti kebenaran) antara saya dengan Allah, sebab apabila saya akan menghadap Allah nanti, saya akan ditanya Allah, dan saya akan menjawab : "Malik telah mengatakan hal itu."

Imam Malik lalu berkata: "Baik, silakan apa yang hendak anda tanyakan!" Orang tadi berkata: "Siapakah yang paling mulia sesudah Nabi Muhammad S.A.W? "Beliau menjawab Abu Bakar." Orang Alawiyin tadi bertanya lagi; 'Lalu Siapa? ", tanya orang tadi. Imam Malik menjawab: "Umar". Kemudian siapa lagi?",

tanya orang tadi. Imam Malik menjawab: "Kemudian Khalifah yang terbunuh secara dizhalimin, yaitu Ustman." Orang tadi lalu berkata: "Demi Allah, saya tidak akan duduk disampingmu selamanya". "Ya silakan, anda bebas", Jawab Imam Malik.

# Larangan Imam Malik terhadap Ilmu Kalam dan berdebat dalam Agama

- 1. Imam Ibn'Abdil Bar meriwayatkan dari Mush'ab bin Abdillah bin az-Zubairi, katanya Imam Malik pernah berkata: "saya tidak menyukai Ilmu Kalam dalam masalah agama, warga negeri ini juga tidak menyukainya, dan melarangnya, seperti membicarakan pendapat Jahm bin Shafwan, masalah qadar dan sebagainya. Mereka tidak menyukai Kalam kecuali di dalam terkandung amal. Adapun Kalam didalam agama bagi saya lebih baik diam saja, karena hal-hal itu di atas.
- 2. Imam Abu Nu'aim juga neriwayatkan dari Abdullah bin Nafi'i, katanya, saya mendengar Imam Malik berkata, "Seandainya ada orang melakukan dosa besar seluruhnya kecuali musyrik, kemudian dia melepaskan diri dari bid'ah-bid'ah Ilmu Kalam ini dia akan masuk surga.
- 3. Imam al-Harawi meriwayatkan dari Ishaq bin Isa, katanya, Imam Malik berkata," Barang siapa yang mencari agama lewat Ilmu kaam ia akan menjadi kafir zindiq, siapa yang mencari harta lewat kimia, ia akan bangkrut, dan barang siapa yang mencari bahasa-bahasa yang langkah dalam hadits (gharib al-Hadits) ia akan bohong.
- 4. Imam al-Kitab al-Baghdadi meriwayatkan dari Ishaq bin Isa, katanya, saya mendengar Imam Malik berkata: " Berdebat dalam agama itu aib ( cacat)," Beliau juga berkata: " Setiap ada orang datang kepad kita, ia ingin

- berdebat. Apakah ia bermaksud agar kita ini menolak apa yang telah dibawa oleh malaikat Jibril kepada Nabi S.A.W.
- 5. Imam al-Harawi meriwayatkan dari AbdurRahman bin Mahdi, katanya, saya masuk ke rumah Imam Malik, dan disitu ada seorang yang sedang ditanya oleh Imam Malik: "Barangkali kamu murid dari 'Amr bin 'Ubaid. Mudah-mudahan allah melaknat 'Amr bin 'Ubaid kerena dialah yang menbuat bid'ah Ilmu Kalam. Seandainya Kalam itu merupaka ilmu, tentulah para sahabat dan Tabi'in sudah membicarakannya, sebagaimana mereka juga berbicara masalah hukum (fiqih) dan syari'ah.
- 6. Imam al-Harawi meriwayatkan dari 'Aisyah bin Abdul Aziz, katanya, saya mendengar Ima Malik berkata: "Hindarilah bid'ah" kemudian ada orang yang bertanya," Apakah bid'ah itu, wahai Abu Abdillah?". Imam Malik menjawab: "Pengant bid'ah itu dalah orang-orang yang menbicarakan masalah nama-nama allah, sifat-sifat Allah. Mereka tidak mau bersikap diam (tidak memperdebatkan) hal-hal yang justru para sahabat an tabi'in tidak membicarakannya."
- 7. Imam Abu Nu'aim meriwayatkan dari Imam syafi'i, katanya, Imam Malik bin Anas, apabila kedatangan orang yang dalam agama mengikuti seleranya saja, beliau berkata: " Tentang diri saya sendiri, saya udah mendapatkan kejelasan tentang agana dari Tuhanku. Sementara anda masih ragu-ragu. Pergilah saja pada orang lain yang juga masih ragu-ragu, dan debatlah dia."
- 8. Imam Ibn 'Abdil Bar meriwayatkan dari Muhammad bin Ahmad al-Mishri al- Maliki, dimana ia berkata dalam bab al-Ijarat dalam kitab al-Khilaf, Imam Malik berkata: "tidak boleh menebarkan kitab-kitab yang ditulis oleh orang-orang yang dalam beragama hanya mengikuti

selerah, bid'ah dan klenik; dan kitab-kitab itu adalah kitab-kitab penganut Mu'tazilah dan sebagainya."

Dan itulah sekilastentang sikap Imam Malik bin Anas dan pendapat – pendapat beliau tentang masalah Tauhid, Sahabat, Imam, Ilmu Kalam dan lain-lain

## C. Aqidah Imam Syafi'I Pendapat Imam Syafi'i Tentang Tauhid

1. Imam al-Baihaqi meriwayatkan dari ar-Rabi' Sulaiman, katanya, Imam Syafi'i mengatakan: "Barang siapa yang bersumpah dengan menyebut salah satu asma' Allah, kemudian melanggar sumahnya, maka ia wajib mmembayar kaffarat. Dan barang siapa yang bersumpah dengan menyebut selain Allah, isalnya "Demi Ka'bah", "Demi ayahku" dan sebagainya, kemudian melanggar sumpah itu, maka ia tidak wajib membayar kaffarat."

Begitu pula apabila ia bersumpah dengan mengatakan " Demi umurku", ia wajib membayar kaffarat. Namun, sumpah dengan menyebut nama Allah haram, dan dilarang Hadits Nabi S.A.W "Sesungguhnya allah melarang kamu untuk bersumpah dengan menyebutkan nenek moyang kamu. Siapa yang hendak bersumpah, maka bersumpahlah dengan menyebut asma Allah atau lebih baik diam saja.

Imam Syafi'i beralasan bahwa asma' – asma' Allah itu bukan makhluk, karenanya siapa saja yang bersumpah dengan menyebut asma Allah, kemudian ia melanggar sumpahnya maka ia wajib membayar kaffarat.

2. Imam Ibn al-Qayyim menuturkan dalam kitabnya Ijtima' al-alJuyusy, sebuah riwayat dari imam Syafi'i, bahwa beliau berkata "berbicara tentang Sunnah yang menjadi pegangan saya, shahib-shahib (murid – murid ) saya, begitu pula para ahli hadits yang saya lihat dan saya

ambil ilmu mereka, seperti Sufyan, Malik, dan lain-lain, adalah iqrar seraya bersaksi bahwa tidak ada tuhan selain Allah, dan bahwa Muhammad adalah utusan Allah, serta bersaksi bahwa Allah di atas 'Arsy di langit, dan dekat dengan makhluk-Nya, terserah kehendak Allah, dan Allah itu turun ke langit terdekat kapan saja Allah berkehendak."

3. Imam adz-Dzahabi meriwayatkan dari al-Muzani, katanya: "Apabila ada orang yang mengeluarkan unekunek yang berkaitan dengan masalah Tauhid yang ada dalam hati saya, maka itu adalah Imam Syafi'i." Saya pernah mendengar di masjid Cairo dengan beliau, ketika saya mendebat di depan beliau, dalam hati saya

terdapat unek-unek yang berkaitan dengan masalah Tauhid. Kata hatiku, saya tahu bahwa seseorang tidak akan mengetahui ilmu yang ada pada diri Anda, maka apa yang sebengraya yang ada pada diri Anda?

apa yang sebenarnya yang ada pada diri Anda?

Tiba-tiba beliau marah, lalu bertanya: "Tahukah kamu, di mana kamu sekarang?" Saya menjawab " Ya " . Beliau berkata " Ini adalah tempat di mana Allah menenggelamkan fir'aun. Apakah kamu tahu bahwa Nabi Muhammad S.A.W. pernah menyuruh bertanya masalah yang ada dalam hatimu itu?". "Tidak", jawab saya. "Apakah para sahabat pernah membicarakan masalah itu?", tanya beliau lagi. "Tidak pernah jawab saya. Berapakah jumlah bintang di langit?", tanya beliau lagi. "Tidak tahu " jawab saya. "Apakah kamu tahu jenis bintang-bintang itu, kapan terbitnya, kapan terbenamnya, dari bahan apa bintang itu diciptakan ?", tanya beliau. "Tidak tahu" jawab saya. " itulah masalah makhluk yang kamu lihat dengan mata kepalamu, ternyata kamu tidak tahu. Mana mungkin kamu nau nenbicarakan tentang ilmu pencipta makhluk itu", kata beliau mengakhiri.

Kemudian beliau menanyakan kepada saya tentang masalah wudhu', ternyata jawaban saya salah, Beliau lalu mengembangkan masalah itu menjadi empat masalah, ternyata jawaban saya juga tidak ada yang benar. Akhirnya beliau berkata : " Masalah yang kamu perlukan tiap lima kali saja tidak kamu pelajari. Tetapi kamu justru berupaya untuk mengethui ilmu Allah ketika hal itu berbisik dalam hatimu. Kembali saja kepada firman Allah :

وَإِلَنْهُ كُرْ إِلَنْهُ وَاحِدُ اللَّهِ إِلَّا هُو ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ وَالنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ فِي خُلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱللَّهُ مِنَ ٱلَّتِي تَجَرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَّآءِ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن السَّمَآءِ مِن مَّآءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّينحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿

163. dan Tuhanmu adalah Tuhan yang Maha Esa; tidak ada Tuhan melainkan Dia yang Maha Pemurah lagi Maha Penyayang.

164. Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, silih bergantinya malam dan siang, bahtera yang berlayar di laut membawa apa yang berguna bagi manusia, dan apa yang Allah turunkan dari langit berupa air, lalu dengan air itu Dia hidupkan bumi sesudah mati (kering)-nya dan Dia sebarkan di bumi itu segala jenis hewan, dan pengisaran angin dan awan yang dikendalikan antara langit dan bumi; sungguh (terdapat)

tanda-tanda (keesaan dan kebesaran Allah) bagi kaum yang memikirkan. (al-Baqara: 163-164)

- "Karenanya", lanjut Imam Syafi'i, "jadikanlah makhluk itu sebagai bukti atas kekuasaan Allah, dan janganlah kamu memaksa-maksa diri untuk mengetahui hal-hal yang tidak dapat dicapai oleh akalmu."
- 4. Imam Ibn Abdil Bar meriwayatkan dari Yunus Bin Abdul A'la, katanya: " apabila kamu mendengar ada orang bekata bahwa nama itu berlainan dengan apa yang diberi nama, sesuatu itu berbeda dengan sesuatu itu, maka saksikanlah bahwa orang itu adalah kafir zindiq"
- 5. Dalam kitabnya ar-Risalah, Imam syafi'i berkata: " Segala puji bagi Allah yang memiliki sift-sifat sebagaimana Dia mensifati diri-Nya, dan diatas yang disifati oleh makhluk-Nya."
- 6. Imm adz-Dzahabi dalam kitabnya siyar A'lam an Nubala' menuturkan dari Imam syafi'i, kata beliau : "kita menerapkan sifat-sifat Allah ini sebagaimana disebutkan di dalam al-Qur'an dan Sunnah Nabi S.A.W dan kita meniadakan tasybih ( menyamakan Allah dengan makhluk-Nya), sebagaimana Allah juga meniadakan tasybih itu dalam firman-Nya:

"Tidak ada satu pun yang serupa dengan Dia" (Asy-Syura: 11)

7. Imam bin 'Abdil Bar meriwayatkan dari ar-Rabi' bin Sulaiman, katanya, saya mendengar Imam Syafi'i berkata tentang firman Allah:

16. sekali-kali tidak, Sesungguhnya mereka pada hari itu benar-benar tertutup dari (rahmat) Tuhan mereka. (al-Muthaffifin: 15)

#### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

- " Ayat ini memberitahu kita bahwa pada hari kiamat nanti ada orang-orang yang tidak terhalang, mereka dapat melihat Allah dengan jelas."
- 8. Imam al-Lalaka'i menuturkan dari ar-Rabi' bin Sulaiman, katanya: "Saya datang ke rumah Imam Syafi'i, ketika itu ada sebuah pertanyaan kepada beliau: "Apakah pendapat anda tentang firman Allah dalam surat al-Muthaffifin ayat 15, yang artinya, "sekali-kali tidak, sesungguhnya mereka pada hari itu (kiamat) benar benar terhalang dari (melihat) Tuhannya?." Imam Syafi'i menjawab, "Apabila orang-orang itu tidak dapat melihat allah karena dimurkai Allah, maka ini merupakan dalil bahwa orang-orang yang diridhai Allah aka dapat melihat-Nya."
  - Ar-Rabi' lalu bertanya: "Wahai Abu Abdillah, apakah Anda berpendapat seperti itu?. "Ya, saya berpendapat seperti itu, dan itu saya yakini kepada Allah", begitu jawab Imam Syafi'i.
- 9. Imam Ibn 'Abdil Bar meriwayatkan, katanya, di hadapan Imam Syafi'i ada orang yang menyebut-nyebut nama Ibrahim bin Isma'il bin Ulayah. Kemudian Imam Syafi'i berkata: "Saya berbeda endapat dengan dia dalam segala hal. Begitu pula dalam kalimat "La iIaa illallah", Saya tidak berpendapat seperti pandangannya. Saya mengatakan, bahwa Alah berfirman kepada Nabi Musa secara langsung tanpa penghalag. Sedangkan dia mengaakan,ketika Allah berfirman kepada Nabi Musa, Allah menciptakan ucapan-ucapan yang kemudian dapat didengar oleh Nabi Musa secara tidak langsung (ada penghalang),"
- 10. Imam al-Lalaka'i meriwayatkan dari ar Rabi' bin Sulaiman, katanya, Imam Syafi'i mengatakan : " Barang

siapa mengatakan bahwa al-Qur'an itu makhluk, maka dia telah menjadi kafir."

11. Imam al-Baihaqi meriwayatkan dari Abu Muhammad az-Zubairi, katanya, ada seorang bertanya kepada Imam Syafi'i "Benarkah al-Qur'an itu Khaliq (Pencipta)?", Jawab beliau, Tidak benar ". Apakah al-Qur'an itu makhluk?", tanyanya lagi. "Tidak ", jawab Imam Syafi'i. "Apakah al-Qur'an itu bukan makhluk?". Tanyanya lagi. "ya, begitu ", jawab Imam Syafi'i.

Orang tadi bertanya lagi: " Mana buktinya bahwa alqur'an itu bukan makhluk?". Imam Syafi'i kemudian mengangkat kepala, dan ia berkata: " Maukah kamu mengakui bahwa al-Qur'an itu Kalam Allah ?". "ya mau", kata orang tadi. Kemudia Imam Syafi'i berkata, " Kamu telah didahului oleh ayat:

" dan jika seorang diantara orang-orang musyrikin itu meminta perlindungan kepadamu, Maka lindungilah ia supaya ia sempat mendengar firman Allah, "(At-Taubah: 6)

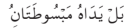
" dan Allah telah berbicara kepada Musa dengan langsung (An-Nisa 164)

Imam Syafi'i kemudian berkata lagi kepad orang tersebut: "Maukah kamu mengakui bahwa Allah itu ada dan demikian pula Kalam-Nya? Atau Allah itu ada. Sedangkan Kalam-Nya belum ada? ". Orang tadi menjawab "Allah ada, begitu pula Kalam-Nya."

Mendengar jawaban itu Imam Syafi'i tersenyum, lalu berkata: "Wahai Orang-orang Kufah, kamu akan membawakan sesuatu yang agung kepadaku, apabila kamu mengakui bahwa Allah itu ada sejak masa azali, begitu pula Kalam-Nya. Lalu dari manakah kamu punya pendapat bahwa Kalam itu Allah atau bukan Allah ?". Mendengar penegasan Imam Syaifi itu, orang tadi terdiam, kemudian keluar.

12. Dalam kitab Juz al-I'tiqad yang disebut – sebut sebagai karya Imam Syafi'i dari riwayat Abu Thalib al-'Isyari, ada sebuah keterangan sebagai berikut:

"Imam Syafi'i pernah ditanya tentang sifat -sifat Allah, dan hal-hal yang perlu diimani, jawab beliau, " Allah Tabaraka wa Ta'ala memiliki nama-nama dan sifat-sifat yang disebutkan dalam al-Qur'an dan sunnah Nabi Muhammad S.A.W, yang siapa pun dari umatnya tidak boleh menyimpang dari ketentuan seperti itu setelah memperoleh keterangan (hujjah). **Apabila** menyimpang dari ketentuan setelah ia memperoleh hujjah tersebut, maka kafirlah dia. Namun apabila ia menyimpang dari ketentuan sebelum ia memperoleh hujjah, maka hal itu tidak apa-apa baginya. Ia dimaafkan karena ketidaktahuannya itu. Sebab untuk mengetahui sifat-sifat Allah itu tidak mungkin dilakukan oleh akal dan fikiran, tetapi hanya berdasarkan keterangan keterangan dari Allah. Bahwa Allah itu endengar, Allah mempunyai dua tangan:



"tetapi kedua-dua tangan Allah terbuka." (Al-Maidah : 64)

Dan Allah mempunyai tangan kanan:

#### AOIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

"dan langit digulung dengan tangan kanan-Nya." (az-Zumar: 67)

Dan Allah juga punya Wajah:

"Segala sesuatu akan hancur kecuali wajah Allah ". ( al-Qashash: 88)

"dan tetap kekal Dzat Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan kemuliaan". (Ar-Rahman: 27)

Allah juga mempunyai telapak kaki, ini berdasarkan sabda Nabi S.A.W

"Sesungguhnya Allah meletakkan telapak kaki-Nya di jahanam."

Allah tertawa terhadap hamba-hamab-Nya yang mukmin, sesuai dengan sabda Rasulullah S.A.W kepada orag yang terbunuh dalam jihad fi sabilillah bahwa "kelak akan bertemu dengan Allah, dan Allah tertawa kepadanya."

Allah urun setiap malam kelanit yang terdekat dengan bumi, berdasarkan hadits Nabi Muhammad S.A.W tentang hal itu. Mata Allah tidak peca sebelah, sesuai hadits Nabi Muhammad S.A.W yang menyebutkan, bahwa "Dajjal itu pecak sebelah matanya, sedangkan Allah tidak pecak mata-Nya."

Orang-orang mukmin kelak akan melihat Allah pada hari kiamat dengan mata kepala pada hari kiamat dengan mata kepala mereka, seperti halnya mereka melihat bulan purnama. Allah juga punya jari-jemari, berdasarkan hadits Nabi S.A.W:

"Tidak ada satu buah hati kecuaili ia berada diantara jari-jari allah ar-Rahman."

Pengertian sifat seperti ini, di mana allah telah mensifati diri-Nya sendiri dan Nabi Muhammad S.A.W juga mensifati-Nya, tidak dapat diketahui hakikatnya oleh akal dan dapat diketahui hakikat oleh akal dan fikiran. Orang yang tidak mendengar keterangan tantang hal itu tidak dapat disebut kafir. Apabila ia telah mendengar sendiri secara lansung, maka ia wajib menyakininya seperti halnya kita harus menetapkan sifat-sifat itu tanpa mentasybihkan (menyerupakan ) Allah makhluk-Nya, sebagaimana juga Allah menyerupakan makhluknya apa pun dengan diri-Nya. Allah S.W.T berfirman:

"(ia) Pencipta langit dan bumi. Dia menjadikan bagi kamu dari jenis kamu sendiri pasangan-pasangan dan dari jenis binatang ternak pasangan- pasangan (pula), dijadikan-Nya kamu berkembang biak dengan jalan itu. tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia, dan Dia-lah yang Maha mendengar dan melihat. (asy-Syura: 11)

## Pendapat Imam Syafi'i tentang Taqdir

1. Imam al-Baihaqi meriwayatkan dari ar-Rabi' bin Sulaiman, katanya, Imam Syafi'i pernah ditanya tantang taqdir, jawaban beliau :

Apakah yang engkau kehndaki terjadi Meskipun aku tidak menghendaki Apa yang aku kehendaki tidak terjadi Apabila Engkau tidak menghendaki

Engakau ciptakan hamba-hamba Sesuai apa yang Engkau ketahui Maka dalam ilmu-Mu Pemuda dan kakek berjalan

Yang ini Engkau karuniai Sementara yang itu Engkau rendahkan Yang ini Engkau beri pertolongan Yang itu Engkau tolong

> Manusia ada yang celaka Manusia juga ada yang beruntung Manusia ada yang buruk rupa Dan ada juga yang bagus rupawan.

2. Imam al-Baihaqi menuturkan dalam kitab Manaqib asy Sayfi'i mengatakan : "Kehendak manusia terserah kepada Alah. Manusia tidak berkehendak apa-apa kecuali dikehendaki oleh Allah Rabbul 'alamin. Manusia itu dapat mewujudkan perbuatan-perbuatan mereka. Perbuatan-perbuatan itu adalah salah satu makhluk Allah. Taqdir baik maupun takdir buruk, semuanya dari Allah. Adzab kubur itu hak (benar), pertanyaan kubur

juga hak, bangkit dari kubur juga hak, hisab (perhitungan amal) itu juga hak, surga dan neraka juga hak, begitu dalam sunnah Nabi S.A.W.

- 3. Imam al-Lalaka'i meriwayat dari al-Muzani, katanya, Imam Syafi'i berkata: " Tahukah kamu siapa penganut paham qadariyah itu ? yaitu orang yang mengatakan bahwa Allah tidak pernah menciptakan sesuatu sampai hal itu dikerjakan orang."
- 4. Imam al-Baihaqi meriwayatkan dari asy Syafi'i, beliau berkata:" Kelompok Qadariyah yang oleh Rasulullah S.A.W disebut sebagai kelompok Majusi dari Umat Islam adalah orang-orang yang berpendapat bahwa Allah itu tidak mengethui maksiat sampai ada orang yang mengerjakannya."
- Imam al-Baihaqi juga meriwayatkan dari ar-Rabi' bin Sulaiman dari Imam Syafi'i, bahwa beliau tidak mau shalat menjadi makmum di belakang penganut paham Qadariyah.

## Pendapat Imam Syafi'i Tentang Iman

1. Imam Ibn 'Abdil Bar meriwayatkan dari Imam ar-Rabi', katanya, saya mendengar Imam Syafi'i berkata : "Imanitu adalah ucapan, perbuatan dan keyakinan (i'tiqad) di dalam hati. Tahukah kamu firman Allah :

dan Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. (al-Baqarah; 143)

Maksud kata " Imanakum" ( Iman kamu ) adalah shalatmu ketika menghadap ke Baitul maqdis. Allah menamakan shalat itu iman, dan shalat adalah ucapan, perbuatan dan i'tiqad.

2. Imam al-Baihaqi meriwayatkan dari Abu Muhammad az-Zubairi, katanya, ada seorang bertanya kepada Imam Syafi'i, "Apakah amal yang paling utama?" Imam Syafi'i menjawab: "Yaitu sesuatu yang apabila hal itu tidak ada, maka semua amal tidak akan diterima." "Apakah itu?", tanya orang itu lagi. Dijawab oleh Imam Syafi'i, "yaitu iman kepada Allah dimana tidak ada Tuhan ( yang hak disembah) selain Dia. Iman adalah amal yang paling tinggi derajatnya; paling mulia kedudukannya, dan paling bagus buah yang petik darinya."

Orang tadi bertanya lagi: "Bukankah iman itu ucapan dan perbuatan, atau ucapan tanpa perbuatan?" Imam Syafi'i menjawab: "Iman itu adalah perbuatan untuk Allah, dan ucapan itu merupakansebagian dari amal tersebut." Ia bertanya lagi, "Sayabelum paham sebagaimana itu, coba jelaskan lagi."

Imam Syafi'i menjelaskan, "Iman itu memiliki tingktantingkatan, ada iman yang sangat sempurna, ada iman yang kurang jelas kekurangan dan ada pula iman yang bertambah." "Apakah iman itu ada yang tidak sempurna, berkurang dan bertambah?", tanya orag itu. "ya ", jawab Imam Syafi'i. "Apakah buktinya?", tanya lagi. Imam Syafi'i menjawab, "Allah telah mewajibkan iman atas anggota-anggota badan manusia. Allah membagi iman itu untuk semua anggota badan. Tidak ada satupun anggota badan manusia kecuali telah diserahi iman secara berbeda-beda. Semua itu berdasarkan kewajiban yang ditetapkan Allah.

Hati misalnya, dmana manusia dapat berfikir dan memahami sesuatu, merupakan "pemimpin" badan manusia. Tidak ada gerak anggota badan kecuali berdasarkan pendapat dan perintah hati. Begitu pula dua biji mata, di mana manusia melihat, dua telingga dimana manusia mendengar, kedua tanggan yang dipakai untuk

memukul, kedua kaki yang dipakai untuk memenuhi keinginan hatinya, lisan yang dipakai untuk berbicara, dan kepala di mana terdapat wajahnya.

Allah mewajibkan kepada hati akan hal-hal yang tidak diwajibkan kepada lisan. Pendengaran (telinga) diwajibkan untuk melakukan sesuatu yang tidak diwajibkan kepada mata. Kedua tangan juga mendapat kewajiban yang tidak sama dengan kaki. Begitu pula farji mendapat kewajiban yang tidak sama dengan wajah.

Adapun kewajiban yang dibebankan oleh Allah kepada hati adalah iman, maka berikrar (mengakui), mengetahui, meyakini, ridha, menyerahkan diri bahwa tidak ada Tuhan (Yang hak) selain Allah, Maha Esa Allah tidak ada sekutu bagi-Nya, tidak memiliki istri dan anak. Da bahwa Muhammad adalah hamba dan utusan Allah, serta mengaku semua yang datang Allah, baik Nabi maupun Kitab. Semua itu merupakan hal-hal yang diwajibkan oleh Allah kepada hati, dan hal itu aalah amal (pekerjaan) hati.

<sup>&</sup>quot;kecuali orang yang dipaksa kafir Padahal hatinya tetap tenang dalam beriman (dia tidak berdosa), akan tetapi orang yang melapangkan dadanya untuk kekafiran, Maka kemurkaan Allah menimpanya dan baginya azab yang besar." (an-Nahl: 106)

#### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

'Ingatlah, hanya dengan mengingati Allah-lah hati menjadi tenteram." (ar-Ra'd: 28)

"Di antara orang-orang yang mengatakan dengan mulut mereka "Kami telah beriman", padahal hati mereka tidak beriman." (al-Maidah: 41)

Allah juga berfirman:

"dan jika kamu melahirkan apa yang ada di dalam hatimu atau kamu menyembunyikan, niscaya Allah akan membuat perhitungan dengan kamu tentang perbuatanmu itu" (al-Baqarah: 284)

Maka keimanan seperti itulah yang diwajibkan oleh Allah kepada hati, dan itu adalah pekerjaan hati, dan juga merupakan pangkalan iman.

Allah juga mewajibkan kepada lisan, yaitu mengucapkan apa yang yelah diikrarkan dan diyakini di dalam hati. Allah berfirman :

'Katakanlah (hai orang-orang mukmin): ''Kami beriman kepada Allah .'' (al-Baqarah : 136)

"ucapkanlah kata-kata yang baik kepada manusi." (al-Baqarah: 83)

Itulah ucapan-ucapan yang diwajibkan oleh allah kepada lisan, yaitu mengatakan yang ada didalam hati. Dan hal itu merupakan pekerjaan lisan, dan keimanan yang diwajibkan kepadanya.

Allah juga mewajibkan kepada telinga ( pendengaran ) untuk tidak mendengarkan hal-hal yng diharamkan oleh allah. Allah berfirman :

"dan sungguh Allah telah menurunkan kekuatan kepada kamu di dalam Al Quran bahwa apabila kamu mendengar ayat-ayat Allah diingkari dan diperolok-olokkan (oleh orang-orang kafir), Maka janganlah kamu duduk beserta mereka, sehingga mereka memasuki pembicaraan yang lain. karena Sesungguhnya (kalau kamu berbuat demikian), tentulah kamu serupa dengan mereka" (an-Nisaa': 140)

Namun ada pengeculian, bila seseorang itu lupa sehingga duduk bersama orang-orang kafir itu. Allah berfirman:

"sebab itu sampaikanlah berita itu kepada hamba- hamba-Ku, yang mendengarkan Perkataan lalu mengikuti apa yang paling baik di antaranyamereka Itulah orang-orang yang telah diberi

#### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

Allah petunjuk dan mereka Itulah orang-orang yang mempunyai akal."

(Az-Zumar: 17-18)

## Allah juga berfirman:

"Sesungguhnya beruntunglah orang-orang yang beriman, (yaitu) orang-orang yang khusyu' dalam sembahyangnya, dan orang-orang yang menjauhkan diri dari (perbuatan dan perkataan) yang tiada berguna, dan orang-orang yang menunaikan zakat, (Al-Mu'minun: 1-4)

## Allah berfirman pula:

"dan apabila mereka mendengar Perkataan yang tidak bermanfaat, mereka berpaling daripadanya." (al-Qashash: 55)

## Begitu pula firman Allah:

"dan apabila mereka bertemu dengan (orang-orang) yang mengerjakan perbuatan-perbuatan yang tidak berfaedah, mereka lalui (saja) dengan menjaga kehormatan dirinya." (al-Furqan: 72) Ayat-ayat itu semua menunjukkan adanya kewajiban yang ditetapkan Allah kepada telinga agar ia membersihkan diri dari hal-hal yang haram didengar.

Dan hal itu merupakan telinga, dan itu termasuk iman. Allah juga meriwayatkan dua mata manusia untuk tidak melihat hal-hal yang diharamkan. Dalam hal ini Allah berfirman:

'Katakanlah kepada orang laki-laki yang beriman: "Hendaklah mereka menahan pandanganya, dan memelihara kemaluannya;"

(an-Nur: 30)

Dalam ayat ini Allah melarang orang mukmin untuk melihat kemaluan orang lain, dan menyuruh agar menjaga kemaluannyaagar tidak dilihat orang lain. Setiap ungkapan "menjaga kemaluan" di dalam al-Qur'an, maksudnya adalah berkaitan dengan zina, kecuali dalam ayat-ayat an-Nur ini, maksudnya adalah melihat.

Dan itulah kewajiban yang ditetapkan oleh Allah kepada kedua mata manusia, dan itu merupakan pekerjaan mata termasuk dalam iman.

Allah kemudian memberitahukan apa yang wajib dikerjakan oleh hati, telinga dan mata, dalam sebuah ayat berikut ini:

# وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِكَ كَانَ عَنْهُ مَشُولاً ﴿

"dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak mempunyai pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan hati, semuanya itu akan diminta pertanggungan jawahnya." (Al-Isra': 36)

Maksud ayat ini adalah bahwa Allah mewajibkan kepada Farj (Kemaluan) agar tidak digunakan untuk ha-hal yang haram. Allah berfirman:

"kamu sekali-sekali tidak dapat bersembunyi dari kesaksian pendengaran, penglihatan dan kulitmu kepadamu ." (Fushshilat: 22)

Yang dimaksud dengan "Kulitmu" dalam ayat ini adalah "Kemaluan dan paha". Dan itulah yang diwajibkan oleh Allah kepada kemaluan agar menjaga dirinya dari hal-hal yang tidak halal. Dan itu merupakan pekerjaan kemaluan.

Allah juga mewajibkan kedua tangan agar tidak digunakan untuk hal-hal yang diharamkan, tetapi justeru digunakan dalam hal-hal yang diprintahkan Allah, seperti sadaqah, silaturahmi, jihad fi sabilillah, bersuci untuk Shalat dan lain-lain. Allah berfirman:

"Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan shalat, Maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku," (al-Maidah: 6)

Allah juga berfirman:

"Apabila kamu bertemu dengan orang-orang kafir (di medan perang) Maka pancunglah batang leher mereka. sehingga apabila kamu telah mengalahkan mereka Maka tawanlah mereka dan sesudah itu kamu boleh membebaskan mereka atau menerima tebusan." (Muhammad: 4)

Memerangi orang-orang kafir, silaturrahmi, sadaqah, dan lain-lain adalah perbuatan tangan.

Allah juga mewajibkan kedua kaki manusia untuk tidak berjalan kepada hal-hal yang diharamkan oleh Allah. Allah berfirman:

" dan janganlah kamu berjalan di muka bumi ini dengan sombong, karena Sesungguhnya kamu sekali-kali tidak dapat menembus bumi dan sekali-kali kamu tidak akan sampai setinggi gunung." (al-Isra': 37) Ngan sujud. Dan pada waktu-waktu shalat. Allah berfirman:

"Hai orang-orang yang beriman, ruku'lah kamu, sujudlah kamu, sembahlah Tuhanmu dan perbuatlah kebajikan, supaya kamu mendapat kemenangan." (al-Hajj: 77)

"dan Sesungguhnya mesjid-mesjid itu adalah kepunyaan Allah. Maka janganlah kamu menyembah seseorangpun di dalamnya di samping (menyembah) Allah." (al-Jin: 18)

Maksudnya menyembah di masjid, di mana manusia melakukan shalat dengan sujud. Dan itulah kewajibankewjiban yang ditetapkan Allah kepada anggota badan.

Allah bersuci menyebutkan dan shalat sebagai iman, yaitu (sembahyang) ketika Allah Nabi memerintahkan kepada S.A.W untuk memalingkan wajahnya dari menghadap ke Baitul Magdis dalam shalat beralih menghadap ke Ka'bah di Makkah. Sementara kaum muslimin telah melakukan shalat dengan menghadap ke Baitul Maqdis selama enam belas bulan. Mereka kemudian mengadu kepada Nabi S.A.W, "Ya Rasulullah, bagaimana dengan shalat kami yang menghadap ke Baitul Maqdis, apakah diterima oleh allah?". Allah kemudian menurunkan ayat:

# وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمَ إِنَّ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمَ وَاللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفُ وَلَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللل

"Dan Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia." (al-Baqarah: 143)

Dalam ayat ini Allah telah menambahkan shalat dengan iman. Maka siapa kelak bertemu dengan Allah dengan menjaga shalat-shalatnya, menjaga anggota badannya mengerjakan dengan seluruh anggota badannya apa yang diperintahkan dan diwajibkan Allah, maka ia bertemu dengan Allah dengan iman yang sempurna dan ia termasuk penghuni surga. Sebaliknya, siapa yang anggota badannya dengan sengaja meninggalkan perintah-perintah Allah, maka ia akan bertemu dengan Allah dalam keadaan imannya berkurang."

Begitulah penjelasan Imam Syafi'i tentang iamn. Kemudian orang yang bertanya kepada Imam syafi'i tadi bertanya lagi, "Saya sudah paham tentang berkurang dan sempurnanya iman. Dari mana datang tambahnya iman itu?" Imam syafi'i menjawab dengan menyebutkan firman Allah:

وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتْهُ هَنذِهِ مَ إِيمَننَا وَهُمْ إِيمَننَا وَهُمْ إِيمَننَا وَهُمْ إِيمَننَا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَض ُ فَزَادَتْهُمْ رِجْسَهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴾ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَض ُ فَزَادَتْهُمْ رِجْسَهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴾

"Dan apabila diturunkan suatu surat, Maka di antara mereka (orang-orang munafik) ada yang berkata: "Siapakah di antara kamu yang bertambah imannya dengan (turannya) surat ini?" Adapun orang-orang yang beriman, Maka surat ini menambah imannya, dan mereka merasa gembira.

dan Adapun orang-orang yang di dalam hati mereka ada penyakit, Maka dengan surat itu bertambah kekafiran mereka, disamping kekafirannya (yang telah ada) dan mereka mati dalam Keadaan kafir. (at-Taubah: 124-125)

#### Allah berfirman:

"Sesungguhnya mereka adalah pemuda-pemuda yang beriman kepada Tuhan mereka, dan Kami tambah pula untuk mereka petunjuk. (al-Khafi: 13)

Imam Syafi'i kemudian mengatakan, "Sekiranya iman itu satu, tidak ada yang tambah dan berkurang, maka tidak ada kelebihan apa-apa bagi seseorang, dan semua manusia sama. Tetapi dengan sempurnanya iman, orang mukmin akan masuk surga, dan dengan tambahnya iman pula orang mukmin akan memperoleh keunggulan tingkatan di dalam surga. Sebaliknya bagi orang-orang yang imannya kurang, mereka akan masuk ke neraka.

Kemudian Allah akan mendahulukan orang beriman dahulu. Manusia akan memperoleh haknya berdasarkan kedahuluannya dalam beriman. orang akan memperoleh haknya, tidak Yang belakang sedikitpun. datang didahulukan; yang tidak mulia (karena rendahnya iman) tidak akan didahulukan daripada yang mulia (karena ketinggian iman), itulah kelebihan orang-orang terdahulu dari ummat ini. Seandainya orang-orang yang beriman lebih dahulu itu tidak mempunyai kelebihan, niscaya akan sama nilainya orang yang beriman belakang dengan orang-orang yang beriman lebih dulu"

#### Pendapat Imam Syafi'i tentang Sahabat

- 1. Imam al-Baihaqi meriwayatkan dari imam Syafi'i, "Allah telah mmuji para Sahabat Nabi S.A.W di dalam al-Qur'an, Taurat dan Injil. Dan Nabi S.A.W sendiri telah memuji keluhuran mereka, sementara untuk yang lain tidak disebutkan. Maka semoga Allah merahmati mereka, dan menyambut mereka dengan memberikan kedudukan yang paling tinggi sebagai shiddiqin, syuhada' dan shalihin.
  - Mereka telah menyampaikan sunnah-sunnah Nabi S.A.W kepada kita. Mereka juga telah menyaksikan turunnya wahyu kepada Nabi S.A.W karenanya, mereka mngetahui apa yang dimaksud oleh Rasuullah, baik yang bersifat umum maupun yang khusus, kewajiban maupun anjuran. Mereka mengetahui tentang sunnah Nabi S.A.W mereka di atas kita di dalam segala hal, ilmu dan itjtihad, kehati-hatian dan pemikiran, dan hal-hal yang diambil hukumnya. Pendapat-pendapat mereka, menurut kita, juga lebih unggul dari pada pendapat-pendapat dapat kita sendiri."
- 2. Imam al-Baihaqi menuturkan dari ar-Rabi' bin Sulaiman bahwa ia mndengar imam Syafi'i memandang Abu Bakar adalah yang paling utama di antara semua di antara semua sahabat, kemudian Umar, Ustman dan kemudian Ali
- 3. Imam al-Baihaqi juga meriwayatkan dari Muhammad bin 'Abdullah bin Abd al-Hakam, katanya, ia mendengar Imam Syafi'i berkata: " Manusia yang paling mulia

- sesudah Nabi S.A.W adalah Abu Bakar, kemudian Umar, Kemudian Utsman dan kemudian Ali radhiyallahu 'anhum."
- 4. Imam al-Harawi meriwayatkan dari Yusuf bin Yahya al-Buwaiti, katanya, saya bertanya kepada Imam Syafi'i: "Apakah saya boleh shalat bermakmum di belakang orang Rafidhi,(Syi'ah)?" Beliau menjawab: jangan kamu shalat menjadi makmum orang Rafidhi, Qadari (penganut paham Qadariyah), dan penganut paham Murji'ah." Saya bertanya lagi: "Apakah tanda-tanda mereka itu?" Beliau menjawab: " orang yang berpendapat bahwa imam itu hanyalah ucapan saja, maka ia penganut paham Murji'ah. Orang yang berpendapat bahwa Abu Bakar dan Umar itu bukan imam umat Islam adalah penganut paham Rafidhah. Dan orang yang bependapat bahwa manusia itu mempunyai kehendak mutlak dan dapat menentukan nasibnya sendiri, ia adalah penganut paham Qadariyah."

# Larangan Imam Syafi'i terhadap Ilmu Kalam dan Berdebatan dalam Agama.

- 1. Imam al-Harawi meriwayatkan dari ar-Rabi' bin Sulaiman, berkata: "Seandainya ada orang berwasiat kepada orang lain untuk mengambil kitab-kitabnya yang berisi ilmu ilmu keislaman, sementara di antara kitab-kitab Kalam ini tidak masuk di dalam wasiat, karena Kalam itu tidak termasuk ilmu-ilmu keislaman."
- 2. Imam al-Harawi meriwayatkan dari al-Hasan az-Za'farani, katanya, saya mendengar Imam Syafi'i berkata: " Saya tidak pernah berdiskusi dengan seorangpun dalam masalah Kalam kecuali hanya satu kali saja Dan itu kemudian saya membaca istighfar, minta ampun dari Allah."

- 3. Imam al-Harawi meriwayatkan dari Rabi' bin Sulaiman, katanya, Imam Syafi'i pernah berkata: "Seandainya saya mau, saya akan membawa kitab yang besar untuk berdiskusi dengan lawan pendapatku. Tetapi untuk berdiskusi tentang masalah Kalam, saya tidak suka dikait-kaitkan dengan Kalam."
- 4. Imam Ibn Battah meriwayatkan dari Abu Tsaur katanya, Imam Syafi'i pernah berkata kepadaku: "Saya tidak pernah melihat orang menyandang sedikitpun tentang Kalam kemudian ia menjadi orang yang beruntung."
- 5. Imam Harawi meriwayatkan dari Yunus al-Mishri, katanya, Imam Syafi'i pernah berkata: "Seandainya Allah memberikan cobaan (Ujian) kepada seorang, sehingga ia melakukan larangan-larangan Allah selain syirik, hal itu masih lebih bagus dari pada ia mendapati cobaan (ujian) dengan terperosok pada Ilmu Kalam."

Itulah rangkuman pendapat-pendapat Imam Syafi'i-rahimahullah tentang Ilmu Kalam

## D. AQIDAH IMAM AHMAD BIN HAMBAL

### Pendapat Imam Ahmad tentang Tauhid

- 1. Di dalam kitab Thabaqat al-Hanabilah, terdapat keterangan bahwa Imam Ahmad pernah ditanya tentang tawakal. Jawab beliau: "Tawakkal itu adalah mengandalkan sepenuhnya kepada Allah dan tidak mengharapkan manusia."
- 2. Di dalam kitab al-Mihnah terdapat keterangan bahwa Imam Ahmad berkata: "Allah itu sejak azali terus berfirman. Al-Qur'an adalah firman-firman Allah dan bukan makhluk, dan Allah tidak boleh sisifati dengan sifat-sifat selain yang telah ditetapkan sendiri oleh Allah."

- 3. Imam Abu Ya'la meriwayatkan dari Abu Bakr al-Marwazi, katanya, saya bertanya kepada Ahmad bin Hanbal tentang hadits hadits yang berkenaan dengan sifat-sifat Allah, melihat Allah,Isra', dan kisah 'Arsy, yang tolak oleh kelompok Jahmiyah. Ternyata menurut beliau, hadits-haidits tersebut shahih, dan beliau berkata: "Hadits-hadits itu telah diterimah oleh umat Islam, dan jalankanlah (Pahamilah) hadits-hadits itu seperti apa adanya."
- 4. Abdullah bin Ahmad berkata didalam kitab as-Sunnah, bahwa Imam Ahmad berkata: "Barang siapa yang berpendapat bahwa allah itu tidak berfirman, maka telah kafirlah dia. Kita meriwayatkan hadits-hadits itu seperti apa adanya."
- 5. Imam al-Lalaka'i meriwayatkan dari Hanbal bahwa ia bertanya kepada Imam Ahmad tentang ru'yah (melihat Allah di Akhirat). Jawaban beliau: "Hadits-hadits mengenai ru'yah itu shahih. Kita mengimani dan menetapkannya. Dan semua hadits yang diriwayatkan dari Nabi S.A.W dengan sanad-sanad yang bagus, kita mengimaninya dan menetapkan keshahihannya."
- 6. Imam Ibn al-Jauzi menuturkan dalam kitab al-Manaqib tentang kitab Imam Ahmad bin Hanbal karya Musaddad. Di dalam kitab tersebut ada keterangan di mana Imam Ahmad berkata: "Sifatilah Allah dengan sifat-sifat yang dipakai oleh Allah untuk mensifati diri-Nya sendiri, dan tinggalkanlah hal-hal yang ditinggalkan oleh Allah untuk mensifati diri-Nya sendiri."
- 7. Didalam kitab ar-Raad 'ala al-Jahmiyah karya Imam Ahmad, beliau mengatakan: "Jahm bin Shafwan berpendapat, bahwa orang yang mensifati Allah dengan sifat-sifat yang dipakai Allah untuk mensifati diri-Nya sendiri seperti yang terdapat dalam Kitab Allah dan Sunnah Nabi S.A.W, maka orang itu telah menjadi kafir

- dan termasuk kelompok musyabbihah (menyerupakan Allah dengan makhluk-Nya)."
- 8. Imam Ibn Taimiyah menuturkan dalam kitab Dar'u Ta'arud al –Aql wa an Naql, ucapan Imam Ahmad: "Kami mengimani bahwa Allah ada di atas 'Arsy, bagaimana Dia berkehendak dan seperti apa yang Allah kehendak dan seperti apa yang Allah kehendaki, tanpa batasan dan sifat yang dipakai oleh seseorang untuk mensifati dan membatasi sifat itu. Sifat-sifat yang Allah adalah sifat-sifat yang digunakan untuk Allah, yaitu seperti Allah mensifati diri-Nya sendiri, bahwa Dia tidak dapat dilihat oleh mata."
- 9. Imam Abi Ya'la juga meriwayatkan dari Imam Ahmad, bahwa beliau berkata: "Orang yang berpendapat bahwa Allah it tidak dapat dilihat di Akhirat, maka dia telah kafir dan mendustakan Al-qur'an."
- 10. Imam Ibnu Abi Ya'la juga meriwayatkan dari Abdullah putera Imam Ahmad, katanya, saya pernah bertanya kepada ayah saya tentang orang-orang yang berpendapat bahwa ketika Allah berfirman kepada Nabi Musa, Allah berfirman tanpa suara. Kemudian ayah saya berkata: " Allah berfirman dengan suara. Hadits-hadits ini kita riwayatkan sesuai apa adanya."
- 11. Imam al-Lalaka'i meriwayatkan dari Abdus bin Malik al-Attar, katanya saya mendengar bahwa Imam Ahmad bn Hanbal berkata: "al-Qur'an adalah Kalamullah, bukan makhluk. Dan janganlah kamu lemah untuk berkata bahwa al-Qur'an itu bukan makhluk, karena Kalamullah itu dari Allah, dan tidak ada sesuatu yang keluar dari Allah itu disebut makhluk."

## Pendapat Imam Ahmad tentang Qadar

1. Imam Ibn al-Jauzi menuturkan dalam kitab al-Manaqlb tentang kitab Imam Ahmad bin Hanbal karya

- Musaddad. Dalam kitab itu terdapat keterangan bahwa Imam Ahmad berkata: "Kita mengimani taqdir, yang baik, yang buruk, yang manis, yang pahit, semuanya dari Allah."
- 2. Imam al-khalal meriwayatkan dari Abu Bakr al-Marwazi, katanya, Imam Ahmad pernah ditanya: "Apakah kebaikan dan keburukan itu ditaqdirkan kepada hamba Allah, dan apakah Allah menciptakan kebaikan dan keburukan?" Beliau menjawab "Ya, Allah menetapkannya."
- 3. Dalam kitab as-Sunnah karya Imam Ahmadbeliay mengatakan: Taqdir itu, yang baik dan yang buruk, yand sedikit dan yang banyak, yang lahir dan yang batin, yang manis dan yang pahit, yang disuka dan yang dibenci, yang elok dan yang jelek, yang awal dan yang akhir, semuanya sudah ditetapkan oleh Allah terhadap hamba-Nya. Dan tidak ada seoarang pun dari hamba Allah yang dapat keluar dari kehendak da ketetapan Allah."
- 4. Imam al-Khallal juga meriwayatkan dari Muhammad bin Abu Harun, dari al-Harits, katanya saya mendengar imam Ahmad berkata: "Alah S.W.T telah mentaqdirkan ketaatan dan maksiat, kebaikan dan keburukan. Orang yang telah ditetapkan sebagai orang yang celaka, ia akan celaka."
- 5. Abdullah putera Imam Ahmad berkata, " Saya mendengar ayah saya, ketika beliau ditanya Ali bin Jahm tentang "Orang yang berbicara tentang qadar, apakah ia menjadi kafir?" Beliau menjawab: "Ya apabila ia mengikari ilmu Allah, Apabila ia berpendapat bahwa Allah itu tidak mengetahui, sampai Allah menciptakan ilmu, dan barulah Allah mengetahui, maka ia mengingkari Ilmu Allah, dan dengan demikian ia menjadi kafir."

6. Abdullah, putera Imam Ahmad juga menuturkan, saya pernah bertanya ayah saya sekali lagi tentang shalat menjadi makmum dibelakang paham Qadariyah. Beliau menjawab: "Apabila pemganut Qadariyah itu selalu berdebat dan menyebarkan paham tersebut, maka kamu jangan shalat dibelakangnya."

#### Pendapat Imam Ahmad tetang Iman

- 1. Imam Abu Ya'la meriwayatkan dari Imam Ahmad, bahwa beliau berkata: " Diantara yang paling mulia dari masalah-masalah iman adalah cinta kaerena Allah dan marah karena Allah."
- 2. Imam Ibn al-Jauzi meriwayatkan dari Imam Ahmad, bahwa beliau berkata: "Iman itu bertambah dan berkurang, seperti hadits:

- "Orang mukmin yang paling sempurna imannya adalah orang mukmin yang paling bagus akhlaknya."
- 3. Imam al-Khallal meriwayatkan dari Sulaiman bin Asy'ats, katanya, bahwa Imam Ahmad mengatakan: "Shalat, Zakat, haji dan berbuat kebajikan adalah sebagian dari iman. Sedangkan menjalankan maksiat dapat mengurangi iman."
- 4. Abdullah, putera Imam Ahmad, mengatakan, saya pernah bertanya ayah saya tentang "Seseorang yang berpendapat bahwa iamn itu adalah ucapan dan pengalaman, bertambah dan berkurangnya tanpa menyebutkan Insya Allah, apakah ia seorang Murji'ah?" Beliau menjawab: "Saya berharap mudah-mudahan orang tersebut bukan penganut paham Murji'ah." Abdullah berkata lagi, saya mendengar ayah berkata: "Dalil yang melawan pendapat orang yang tidak

menyebutkan insya Allah dalam menyatakan iman adalah sabda Nabi S.A.W kepada penghuni kubur:

"Kami insyaAllah menyusul kamu."

5. Abdullah juga menuturkan, saya mendengar ayah saya, Murji'ah, ditanya tentang paham "Kami menjawab: mengatakan dan perbuatan, Apabila bertambah dan berkurang. seseorang melakukan zina atau minum khamar, maka imannya berkurang."

#### Pendapat Imam Ahmad tntang Sahabat

- 1. Dalam kitab as-Sunnah karya Imam Ahmad ada keterangan sebagai berikut:
  - "Diantara ajaran as-Sunnah adalah menyebut-nyebut kebaikan semua sahabat Nabi S.A.W dan menahan diri tidak menyebutkan ketidakbaikan dan peertentagan yang terjadi anatara mereka. Orang yang mencaci para sahabat, atau salah seorang saja di antara mereka, maka ia telah berbuat bid'ah, berpaham Rafidhi (Syi'ah), dan berlaku buruk. Allah tidak akan menerima amal kebajikannya.

Mencintai Sahabat adalah ajaran as-Sunnah, mendo'akan mereka adalah termasuk ibadah, mengikuti mereka adalah cara yang benar, dan memakai pendapat-pendapat mereka adalah suatu kemuliaan. Kemudian, para sahabat itu, sesudah al-Khulafa' ar-Rasyidin, adalah manusia-manusia terbaik. Tidak boleh ada orang yang menjelek-jelekan mereka dan sebagianya. Apabila ada yang melakukan hal itu, maka Sultan (Pemerintah) wajib

- memberikanya "pelajaran" dan sanksi, dan tidak boleh membebaskannya.
- 2. Imam Ibn al-Jauzi meriwayatkan sepucuk surat dari Imam Ahmad yang beliau kirimkan kepada Musaddad. Didalam surat itu terdapat keterangan sebagai berikut, "Hendaknya anda menjadi saksi sepuluh orang sahabat itu telah diberi tahu akan masuk surga. Mereka adalah Abu Bakar, Umar, Utsman, Ali, Thalhah, az-Zubair, Sa'ad, Sa'id, Abdurrrahman bin Auf dan disaksikan oleh Nabi S.A.W akan masuk surga, kita juga menjadi saksi."
- 3. Abdullah putera Imam Ahmad, menuturkan, saya pernah bertanya ayah saya tentang siapa imam-imam ummat ini. Beliau menjawab: "mereka adalah Abu Bakar, Umar, Utsman dan Ali."
- 4. Abdullah juga mengatakan, bhwa iapernah bertanya kepada ayahnya tentang " orang-orang yang berpendapat bahwa Ali bin Abi Thalib itu bukan seorang Khalifah". Beliau menjawab: "Itu Pendapat yang buruk dan jelek."
- 5. Imam Ibn al-Jauzi meriwayatkan dari Imam Ahmad, bahwa beliau berkata, "Orang yang tidak mengakui, bahwa Ali bin Abi Thalib itu Khalifah, maka ia lebih sesat daripada keledai piaraan yang hilang."
- 6. Imam Ibn Abi Laila juga meriwayatkan dari Imam Ibn Abi Laila bahwa beliau berkata: " Orang yang tidak mau mengakui Ali Abi Thalib sebagai khalifah, jangan kamu ajak bicara dan jangan kamu menikahi keluarganya."

## Larangan Imam Ahmad Terhadap Ilmu Kalam dan berdebat dalam Agama.

1. Imam Ibnu Baththah meriwayatkan dari Abu Bakar al-Marwazi, katanya, saya mendengar Imam Ahmad menyatakan: "Siapa yang mengkaji Ilmu Kalam, Ia

- tidak akan beruntung, dan ia tidak akan terlepas dari mengikuti kelompok Jahmiyah."
- 2. Dalam kitab Jami'Bayan al-'ilm wa al Fadhih, Imam Ibn Abdil Bar meriwayatkan dari Imam Ahmad, bahwa beliau berkata, "Tidak akan berutung selamanya, orang yang mengkaji Ilmu Kalam, dan Anda hampir tidak akan melihat orang yang mempelajari Ilmu Kalam, dan Anda hampir tidak akan melihat orang yang mempelajari Ilmu Kalam itu kecuali di dalam hatinya ada ketidak beresan."
- 3. Imam al-Harawi meriwayatkan dari Abdullah, putera Imam Ahmad, katanya, Ayah saya pernah menulis surat kepada Ubaidillah bin Yahya bin Khaqan. Dalam surat itu ayah saya berkata: "Kamu itu bukan termasuk ahli Kalam. Kalam yang benar adalah kitabullah atau Hadits Rasulullah S.A.W Berbicara di luar itu tidak terpuji."
- 4. Imam Ibnu al-Jauzi meriwayatkan dari Musa bin Abdillah al-Turtusi, katanya, saya mendengar Imam Ahmad bin Hanbal berkata: "jangan kamu duduk bersama ahli Kalam, meskipun dia itu kelihatannya membela sunnah Nabi S.A.W
- 5. Imam Ibnu Baththah meriwayatkan meriwayatkan dari Abu al-Harits ash-Shayigh, katanya, "orang yang mencintai Ilmu Kalam, maka sebenarnya hal itu tidak keluar dari hatinya. Dan anda tidak akan melihat orang yang mempelajari Ilmu Kalam itu beruntung,"
- 6. Imam Ibnu Baththah menuturkan dari Ubaidillah bin Hanbal, katanya, saya mendengar Imam Ahmad berkata: "Berpeganglah kamu dengan sunnah Nabi S.A.W, Allah akan memberikan manfaat kepadamu. Dan hindarilah perdebatan dalam masalah agama, karena orang yang menyukai Ilmu Kalam tidak akan beruntung. Oramg ang membuat perdebatan dalam Kalam, ujung-ujungny adalah membuat bid'ah, karena

Ilmu Kalam tidak membawa kepada kebaikan. Saya tidak menyukai Ilmu Kalam, apabila ikut perdebatan. Kamu harus berpegang teguh kepada sunnah Nabi S.A.W, pendapat-pendapat para sahabat, fiqih yang dapat kamu manfaatkan Tinggalkanlah perdebatan dan pendapat orang-orang yang hatinya bengkok. Orangorang yang saya temui, ternyata mereka tidak pernah mengenali para ahli Kalam, mereka juga menjauhi para ahli Kalam. Kalam itu pada akhirnya tidak baik. Semoga Allah menjaga kita semuanya dari fitnah (ujian hati), dan menyelamatkam kita dari kehancuran."

7. Dalam kitab al-Ibanah, Ibnu Baththah meriwayatkan dari Imam Ahmad, bahwa beliau berkata: "Waspadalah terhadap orang yang menyukai Ilmu Kalam."

Inilah rangkuman pendapat Imam Ahmad bin Hanbal rahimahullah tenang masalah-masalah Ushuluddin dan sikap beliau terhadap Ilmu Kalam."

## IV MACAM-MACAM TAUHID

Memperhatikan beberapa literatur menangkut keyakinan manusia setiap zaman dan suku bangsa telah dibangkitkan diantara mereka seorang Rasul yang memiliki tugas utama untuk memperbaiki keyakinan dan akhlaq manusia setiap zaman dan mengajak manusia untuk berbakti kepada Allah SWT, pada zaman manusia membuat sesembahan dari ciptaannya sendiri antara lai n di sebut "Thagut", yang menganggap benda-benda sekelilingnya dapat memberi manfaat dan mudharat sehingga terjadilah penyembahan kepada materi/Alam karena disangka memiliki kekuatan gahaaib, bil sampai pada puncak kerusakan keyakinan ,disinilah selalu Allah mengutu nabiNYA, namun sebagian kecil saja yang dapat mengikuti ajaran yang dibawanya dan lebih banyak yang menjadi penentang, kekuatan penentang yang menginggkari kebenaran ajaran Rasul, sehingga Allah SWT memperkuat kerasulan Hambanya dengan bekal "Mukjizat" Demikianlah nabi silih berganti menghadapi umat hingga terakhir Nabi Muhammad SAW.

Ketauhidan yang dibawa Muhammad SAW, ummat penentang makin gencar sampai-sampai Nabi digelari " Majnun" dan "Tukang sihir", namun semua pada akhirnya Allah menunjukkan cepat atau lambat kebenaran wahyu akan menunjukkan sinarnya, dan Al-Qur'an sendiri sudah menjelaskan sikap hamba Allah dalam keyakinan Tauhi , di jelaskan dalam Surah Al-Baqarah ayat 1-5 untuk ciri manusia mukmin

Ayat 6-7 untuk ciri manusia kafir.

Untuk ayat 8-18 untuk ciri manusia munafiq.

Memperhatikan ketiga kelompok manusia dalam hal keyakinan terhadap Allah tersebut diatas, maka yang menjadi bahasan utama dalam bab ini adalah menyangkut manusia dengan keimanan /Ketauhidan kepada Allah SWT, untuk itu berikut ni akan dikemukakan Pembahagian Tahuhid:

Beberapa Bagian Tauhid

Seorang muslim berimam kepada Allah dalam arti, dia menyakini wujud (Keberadaan) Allah yang Maha Suci, dan bahwa sesungguhnya Dia adalah Pencipta langit dan bumi, Maha Mengetahui yang ghaib dan yang tampak, Rabb (pencipta ,pemilik,penguasa, pengatur) segala sesuatu dan pemiliknya. Tiada Tuhan (sembahan) yang berhak disembah kecuali Dia, dan tiada raab selain Dia (meyakini) bahwasanya Dia bersifat dengan segala sifat kesempurnaan, suci dari segala kekurangan.

Ulama ilmu Tauhid membagi Tauhid beberapa bahagian:

- 1. Tahuid Ruhubbiyah
- 2. Tauhid Uluhiyah atau Tauhid Ubudiyah
- 3. Tauhid Shifat
- 4. Tauhid I'tiqadi
- 5. Tauhid Quali
- 6. Tauhid Amali

Pembagian tersebut dikemukakan mengingat jenis dan sifat daripada Tauhid itu sendiri :

#### 1. Tauhid Ruhubbiyah

Tauhid Rububbiyah ialah Tauhid ketuhanan yang dimaksudkan di sini ialah mempercayai bahwa Allah SWT satu-satunya Pencipta, Pemelihara, Penguasa dan Pengatur alam ini.

Tauhid yang semacam ini dianut oleh kaum jahiliyah, karena di samping mereka mempertuhan berhalaberhala, mereka juga mengakui bahwa Tuhanlah yang menciptakan alam ini. Keterangan ini terdapat dalam al-Qur'an:

"dan Sesungguhnya jika kamu tanyakan kepada mereka: "Siapakah yang menjadikan langit dan bumi dan menundukkan matahari dan bulan?" tentu mereka akan menjawab: "Allah". (al-Ankabut: 61)

"Jika engkau bertanya kepada mereka; siapakah yang menurunkan air dan langit, lalu menghidupkan dengan air itu akan bumi sesudah? Niscaya mereka jawab: "Allah" (al-Ankabut:63)

Seorang muslim beriman dan menyakini rububbiyah Allah SWT atas segala sesuatu, tiada sekutu bagi-Nya di dalam rububbiyah-Nya terhadap alam semesta. Yang demikian itu adalah berkat petunjuk Allah SWT kepadanya, kemudian karena dalil-dalil naqli dan 'aqli berikut ini:

#### Dalil-dalil naqli

1. Berita dari Allah SWT sendiri tentang ke-rububbiyahan-Nya. Dia telah berfirman tentang pujan-Nya terhadap diri-Nya,

"segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam". (al-Fatihah:1)

Firman-Nya di dalam menegaskan rububbiyah-Nya

"Katakanlah: "Siapakah Tuhan langit dan bumi?" Jawabnya: "Allah

Firman-Nya di dalam mengingatkan kembali perjanjian awal yang diambil dari manusia ketika mereka masih berada di dalam sulbi bapak mereka, yaitu bahwa mereka beriman kepada rububbiyah Allah terhadap mereka dan akan beribadah kepada-Nya dengan tidak menyekutukan sesuatu apapun kepada-Nya seraya berfirman, " (ingatlah), ketikak Rabbmu mengeluarkan anak keturunan Adam dari sulbi mereka dan Allah mengambil kesaksian terhadap jiwa mereka (seraya berfirman), "Bukankah Aku ini Rabbmu. "Mereka menjawab, "Betul (engkau Rabb kami,) kami menjadi saksinya." (Kami lakukan yang demikian itu) agar di hari kiamat kamu tidak mengatakan, "Sesungguh kami (Bani Adam) adalah orang-orang yang lengah terhadap ini (Keesaan Rabb)." (al-A'raf: 172)

Firman-Nya di dalam menegakkan hujjah (argumen) terhadap kaum musyrikin dan menegaskannya terhadap mereka,

# قُل مَن رَّبُ ٱلسَّمَاوَاتِ ٱلسَّبْعِ وَرَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللَّهُ اللللْمُولَى اللَّهُ اللْمُولَّ اللْمُلْمُ اللْمُولِي اللْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

'Katakanlah: ''Siapakah yang Empunya langit yang tujuh dan yang Empunya 'Arsy yang besar?''

. mereka akan menjawah: "Kepunyaan Allah." Katakanlah: "Maka Apakah kamu tidak bertakwa?" (al-Mu'minun: 86-87)

2. Informasi dari para Nabi dan Rasul tentang Rububbiyah Allah SWT kesaksian mereka dan pengakuan mereka kepadanya. Sebagai contoh: Nabi Adam AS di dalam do'anya mengatakan,

قَالَا رَبَّنَا ظَامَنَآ أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ

"keduanya berkata: "Ya Tuhan Kami, Kami telah Menganiaya diri Kami sendiri, dan jika Engkau tidak mengampuni Kami dan memberi rahmat kepada Kami, niscaya pastilah Kami Termasuk orang-orang yang merugi." (al-A'raf: 23)

Nabi Nuh AS pun di dalam pengaduannya kepada Allah berkata,

'Nuh berkata: "Ya Tuhanku, Sesungguhnya mereka telah mendurhakaiku dan telah mengikuti orang-orang yang harta

#### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

dan anak-anaknya tidak menambah kepadanya melainkan kerugian belaka," (Nuh: 21)

Beliau juga mengatakan:

'Nuh berkata: "Ya Tuhanku, Sesungguhnya kaumku telah mendustakan aku;

Maka itu adakanlah suatu keputusan antaraku dan antara mereka, dan selamatkanlah aku dan orang-orang yang mukmin besertaku"." (as-Syu'ara: 117-118)

Nabi Ibrahim AS di dalam do'anya untuk mekkah tanah suci dan untuk diri dan anak keturunannya mengatakan,

Nabi yusuf AS di dalam pujian kepada Allah dan do'a kepada-Nya mengatakan,

"Ya Tuhanku, Sesungguhnya Engkau telah menganugerahkan kepadaku sebahagian kerajaan dan telah mengajarkan kepadaku sebahagian ta'bir mimpi. (ya

#### AOIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

Tuhan) Pencipta langit dan bumi. Engkaulah pelindungku di dunia dan di akhirat, wafatkanlah aku dalam Keadaan Islam dan gabungkanlah aku dengan orang-orang yang saleh." (Yusuf: 101)

Nabi Musa AS di dalam beberapa permintannya berkata,

"Ya Tuhanku, lapangkanlah untukku dadaku,. dan mudahkanlah untukku urusanku, dan lepaskanlah kekakuan dari lidahku, supaya mereka mengerti perkataanku, dan Jadikanlah untukku seorang pembantu dari keluargaku, (Thaha: 25-29)

Nabi Harun AS juga berkata kepada Bani Israil,

"Dan Sesungguhnya Rabb kamu adalah Yang Maha Pengasih, maka ikutilah aku dan patuhillah perintahku."

Nabi Zakariyah AS ketika memohon rahmati-Nya berkata,

"ia berkata "Ya Tuhanku, Sesungguhnya tulangku telah lemah dan kepalaku telah ditumbuhi uban, dan aku belum

#### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

pernah kecewa dalam berdoa kepada Engkau, Ya Tuhanku." (Maryam :4)

Dan dalam do'anya beliau berkata,

"Ya Tuhanku janganlah Engkau membiarkan aku hidup seorang diri dan Engkaulah waris yang paling Baik." (al-Anbiya: 89)

Nabi Isa AS berkata ketika menjawab pertanyaan Allah,

"aku tidak pernah mengatakan kepada mereka kecuali apa yang Engkau perintahkan kepadaku (mengatakan)nya Yaitu: "Sembahlah Allah, Tuhanku dan Tuhanmu", (al-Maidah:117)

Beliau juga berkata kepada kaumnya

"Hai Bani Israil, sembahlah Allah Tuhanku dan Tuhanmu". Sesungguhnya orang yang mempersekutukan (sesuatu dengan) Allah, Maka pasti Allah mengharamkan kepadanya surga, dan tempatnya ialah neraka, tidaklah ada bagi orang-orang zalim itu seorang penolongpun." (al-Maidah: 72).

Nabi kita, Nabi Muhammad SAW ketika dalam keadaan sulit beliau berdo'a,

"Tiada tuhan yang berhak disembah selain Allah yang Maha Agung lagi Maha Penyatun, tiada tuhan yang berhak disembah selain Allah Rabb bagi 'Arsy yang agung, tiada tuhan yang berhak disembah selain Allah Rabb bagi langit dan bumi dan Rabb bagi 'Arsy yang mulia."

Semua nabi dan rasul diatas dan para nabi lainnya As mengakui rububbiyah Allah SWT mereka berdo'a kepada-Nya dengan menyebut-n nyebut rububbiyah-Nya, sedangkan mereka manusia yang paling sempurna pebgetahuannya, paling cermelang akalnya, paling jujur ucapannya dan paling kenal kepada Allah dan sifat-sifat-Nya dari pada manusia biasa lainya yang ada di permukaan bumi ini.

- Keyakianan dan keimanan milyaran ulama dan hukama (ahli hikmah) kepada rububbiyah AllahSWT terhadap mereka dan terhadap segala sesuatu, pengakuan i'tikad yang pasti.
- 4. Keyakinan dan keimanan milyaran dan jumlah yang tak terhitung dari para cerdik cendikia dan orang-orang shalih kepada rububbiyah Allah atas segenap makhluk.

Dalil-dalil 'aqli

Di antara dalil-dalil akal sehat yang logis tentang rububbiyah Allah SWT terhadap segala sesuatu adalah sebagai berikut:

1. Keesaan Allah di dalam menciptakan segala sesuatu. Adalah merupakan hal yang sudah dimaklumi bersama oleh segenap umat manusia nahwa penciptaan itu tidak ada yang mampu melakukannya dan tidak pernah diklaim oleh seorang pun selain Allah SWT sekalipun sesuatu yang diciptakan itu sangat kecil, seperti selembar rambut di tubuh manusia atau hewan, atau bulu kecil pada sayap burung, atau selembar daun pada ranting yang sangat kecil, apabila menciptakan suatu benda yang utuh atau hidup, atau planet yang besar ataupun yang kecil.

Allah SWT pun telah menegaskan keesaan-Nya yang mutlak di dalam penciptaan,

'Ingatlah, menciptakan dan memerintah hanyalah hak Allah. Maha suci Allah, Tuhan semesta alam." (al-A'raf: 54)

Dia juga firman " Padahal Allahlah yang telah menciptakan kamu dan apa yang kamu lakukan." (Ash-Shaffat: 96). Allah juga memuji diri-Nya atas keesaann-Nya di dalam menciptakan, seraya berfirman,

"segala puji bagi Allah yang telah menciptakan langit dan bumi dan Mengadakan gelap dan terang," (al-An'am: 1)

# وَهُوَ ٱلَّذِى يَبْدَوُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ وَهُوَ ٱلْغَرِيرُ ٱلْحَكِيمُ

"dan Dialah yang menciptakan (manusia) dari permulaan, kemudian mengembalikan (menghidupkan)nya kembali, dan menghidupkan kembali itu adalah lebih mudah bagi-Nya. dan bagi-Nyalah sifat yang Maha Tinggi di langit dan di bumi; dan Dialah yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana." (ar-Rum: 27)

Jika demikian, tidaklah keesaan Allah di dalam menciptakann segala sesuatu sebagai bukti atas wujud dan rububbiyah-Nya?! Ya, wahai Rabb kami, kami menjadi saksi atas semua itu.

2. Keesaan Allah di dalam memberi rizki. Tidak ada seekor hewan yang melata di permukaan bumi ini atau berenang didalam air atau yang bersembunyi di semaksemak melainkan Allahlah yang menciptakan rizkinya (maknannya) dan yang memberikan petunjuk untuk mengetahui bagaimana cara mendapatkan dan bagaimana memakan dan menggunakannya.

Mulai dari seekor semut yang merupakan hewan paling kecil hingga manusia yang merupakan makhluk paling sempurnah dan paling maju, semuanya membutuhkan Allah SWT untuk keberadaannya, pembentukannya dan untuk makanan dan rizkinya. Allah SWT sematalah Penciptanya, yang membentuknya, memberinya makanan dan rizki. Berikut ini beberapa ayat yang menegaskan kenyataan tersebut dan menetapkannya secara jelas:

"Maka hendaklah manusia itu memperhatikan makanannya. Sesungguhnya Kami benar-benar telah encurahkan air (dari langit), kemudian Kami belah bumi dengan sebaik-baiknya, lalu Kami tumbuhkan bijim bijian di bumi itu, anggur dan sayur-sayuran, zaitun dan kurma, kebun-kebun (yang) lebat, dan buah-buahan serta rumput-rumputan, ('Abasa: 24-31)

Firman-Nya, "Dan Dia telah menurunkan air (hujan) dari langit, lalu dengannya kami keluarkan berbagi macam jenis tumbuh-tumbuhan yang beraneka ragam. Makan dan gembalakanlah binatang-binatang ternak kamu." (Thaha: 53-54)

Dia yang tiada sesembahan yang berhak disembah selain Dia dan tiada Rabb selain Dia, juga berfirman, "Dan kami turunkan hujan dari langit,lalu kami beri minum kamu dengan airitu, dan sekali-kali bukanlah kamu yang menyimpannya." (al-Hijr: 22).

"dan tidak ada suatu binatang melata pun di bumi melainkan Allah-lah yang memberi rezkinya, dan Dia mengetahui tempat berdiam binatang itu dan tempat penyimpanannya." (Huud: 6)

Apabila sudah terbukti tanpa ada yang dapat menyanggahnya bahwa tiada yang dapat memberi rizki selain Allah, maka hal itu menjadi bukti atas rububbiyah-Nya terhadap segala sesuatu.

3. Kesaksian fitrah manusia yang masih bersih atas rububbiyah-Nya dan pengakuannya yang sangat jelas akan hal itu.

Sesungguhnya setiap manusia yang fitranya belum rusak akan merasakan di dalam lubuk hatinya bahwa dia adalah seorang yang sangat lemah dan hina dihadapan Tuhan pemilik Kekuasaan yang Maha Kaya lagi Maha Perkasa, dan merasakan bahwa dirinya tunduk kepada aturan dan kebijakan-Nya pada dirinya, dimana ia menyatakan tanpa sedikit keraguan: bahwasanya Dia adalah Allah Rabbnya Rabb segala sesuatu.

Sekalipun kenyataan ini telah menjadi kenyataan yang diterima yang tidak dapat diingkari atau dibantah oleh setiap orang yang masih mempunyai fitra suci, akan tetapi ada baiknya disebutkan disini, sebagai pendukung, apa yang direkam oleh al-Qur'an al-Karim tentang pengakuan para tokoh pemuka kaum paganis (Penyembah berhala) terhadap kenyataan di atas, yaitu ke-rububbiyah-an Allah SWT atas semua makhluk dan atas segala sesuatu, seraya berfirman, "Dan sungguh jika kamu bertanya kepada mereka, "Siapa yang telah menciptakan langit dan bumi ?' niscaya mereka mengatakan, "mereka telah diciptakan oleh Yang Maha Perkasa lagi Maha Mengetahui." (az-Zukruf: 9)

Allah berfirman,

"dan Sesungguhnya jika kamu tanyakan kepada mereka: "Siapakah yang menjadikan langit dan bumi dan menundukkan matahari dan bulan?" tentu mereka akan menjawab: "Allah", (al-Ankabut:61)

Allah berfirman, "Katakanlah, "Siapakah Rabb tujuh langit dan Rabb (pemilik) 'Arsy yang agung? " maka mereka akan menjawab, "Milik Allah." (al-Mu'minun:86-87)

4. Keesaan Allah di dalam kepemilikan atas segala sesuatu, otoritas-Nya yang absolut atas segala sesuatu dan pengelolaan-Nya atas segala sesuatu adalah bukti atas rububbiyah-Nya. Sebab sudah menjadi sesuatu yang disepakatioleh segenap umat manusia bahwasanya manusia itu sama dengan makhluk hidup lainnya di alam ini, pada hakikatnya tidak memiliki sesuatu apapun sebagai buktinya adalah: ia dilahirkan kedunia ini dengan badan telanjang, tidak bertutup kepala dan tidak beralas kaki. Dan ketika ia meninggalkan dunia ini pun tidak membawa apa-apa kecuali sehelai kain kafan yang membungkus seluruh jasadnya. Maka bagaimana boleh dikatakan: "Bahwa pada hakekatnya manusia memiliki segala sesuatu di dalam kehidupan ini?!"

Apabila sudah dipastikan bahwa manusia bukan pemilik yang sebenarnya atas apapun yang ada di alam ini, maka siapakah pemilik yang sebenarnya? Pemiliknya adalah Allah dan hanya Allah semata, tidak dapat diperdebatkan dan tidak dapat diragukan lagi. Apa yang

sudah disebutkan dan disepakati dalam kepemilikan berlaku juga di dalam otoritas dan pengelolaan terhadap seluruh masalah kehidupan ini Demi Allah, ini adalah benar-benar merupakan sifat rububbiyah, yaitu menciptakan, memberi rizki, memiliki, menguasai, bertindak dan mengelola. Semua itu telah diakui dan diyakini oleh par pemuka kaum penyembah berhala (peganis) dan al-Qur'an telah merekam pengakuan mereka di dalam beberapa suratnya. Seperti didalam firman Allah, \*\*

قُل مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَمَن يُمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَر وَمَن يُمْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُحْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُحْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّ وَمُن يُدَبِرُ ٱلْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ فَقُلْ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴿ اللَّهُ وَمَن يُدَبِرُ ٱلْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ فَقُلْ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ قَلَ الْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ فَأَنَى فَذَالِكُمُ ٱلْحُقُ لَا الضَّلَالُ فَأَنَى فَذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ ٱلحُقُ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ فَأَنَى اللَّهُ وَاللَّهُ مَا الْمَالِلُ فَا أَنْ الْمَالِلُ الْمَالُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْمُ الللللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُولِلْمُ اللللْمُل

تُصْرَفُونَ ٢

"Katakanlah: "Siapakah yang memberi rezki kepadamu dari langit dan bumi, atau siapakah yang Kuasa (menciptakan) pendengaran dan penglihatan, dan siapakah yang mengeluarkan yang hidup dari yang mati dan mengeluarkan yang mati dari yang hidup dan siapakah yang mengatur segala urusan?" Maka mereka akan menjawah: "Allah". Maka Katakanlah "Mangapa kamu tidak bertakwa kepada-Nya)?"

Maka (Zat yang demikian) Itulah Allah Tuhan kamu yang sebenarnya; Maka tidak ada sesudah kebenaran itu, melainkan kesesatan. Maka Bagaimanakah kamu dipalingkan (dari kebenaran)? (Yunus: 31-32)

#### 2. Tauhid Uluhiyah atau Ubudiyah

Tahuid Uluhiyah atau Ubudiyah itu ialah Tauhid Ibadah; yaitu beribadah, berdo'a meminta dalam hal yang ghaib, tunduk, merendah hanya kepada Allah, tidak kepada yang lainnya dan tidak menerima hukum agama dan ketetapan dalam perkara ghaib kecuali dari Allah.

Tauhid Ubudiyah ini tidak dimiliki oleh kaum jahiyah, karena mereka menyerambah berhala, berdo'a bukan langsung kepada Allah, tetapi kepada berhala-berhala dengan alasan supaya berhala-berhala itu hampirkan mereka kepada Allah.

Dalil-dali naqli

 Kesaksian Allah sendiri, kesaksian para malaikat dan orang-orang yang berilmu (Ulama) atas ke-uluhiyah-an AllahSWT sebagaimana ditegaskan di dalam Surat Ali Imran.

"Allah menyatakan bahwasanya tidak ada Tuhan melainkan Dia (yang berhak disembah), yang menegakkan keadilan. Para Malaikat dan orang-orang yang berilmu (juga menyatakan yang demikian itu). tak ada Tuhan melainkan Dia (yang berhak disembah), yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana." (Ali Imran: 18)

2. Informasi dari Allah SWT tentang hal itu yang dimuat pada beberapa ayat al-Qur'an, seperti di dalam firmannya, "Allah tiada tuhan (yang berhak disembah) selain Dia, yang hidup kekal, lagi terus menerus mengurus (makhluk-Nya), tidak mengantuk dan tidak tidur." (al-Baqarah:255).

#### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

"Sembahan kami adalah Tuhan yang satu, tiada tuhan yang berhak disembah selain Dia, Yang Maha Pengasih lagi Penyayang." (al-Baqarah: 163)

Allah berfirman kepada Nabi Musa, Sesungguhnya Aku adalah Allah tiada tuhan yang berhak disembah selain Aku, maka sembahlah Aku." (Thaha:14)

Firman-Nya kepada Nabi Muhammad SAW " Maka ketahuilah, bahwa tiada tuhan yang berhak disembah selain Allah." (Muhammad:19)

Dia juga berfirman seraya memberitahkan tentang diri-Nya,

'Dialah Allah yang tiada Tuhan selain Dia, yang mengetahui yang ghaih dan yang nyata, Dia-lah yang Maha Pemurah lagi Maha Penyayang." (al-Hasyr: 22)

3. Berita dari para rasul tentang ke-uluhiyah-an Allah SWT dan seruan mereka kepada seluruh kaumnya agar beriman kepada uluhiyah-Nya serta beribadah dan menyembah hanya kepada Allah semata dengan tidak mempersekutukan-Nya. Nabi Nuh berkata,

""Wahai kaumku sembahlah Allah, sekali-kali tak ada Tuhan bagimu selain-Nya." (al-A'raf: 59)

Demikian pula ucapan Nabi Hud, Nabi Shalih dan Nabi Syu'aib. Semua mengatakan kepada kaumnya, Wahai

kaumku, sembahlah Allah, tiada tuhan yang berhak disembah bagi kamu selain Dia. (al-A'raf: 65,73,85).

"Musa menjawab, "patutkah aku mencari Ilah untuk kamu yang selain daripada Dialah, padahal Dialah yang telah melebihkan kamu atas segala umat." (al –A'raf: 140). Nabi Musa mengatakan ucapan itu kepada Bani Israil tatkala mereka meminta kepadanya agar Nabi Musa membuatkan sembahan berupa patung untuk mereka yang akan mereka sembah.

Nabi Yunus di dalam bertasbih mengucapkan, "Tiada tuhan yang berhak disembah selain Engkau, Maha suci Engkau. Sesungguhnya aku benar-benar termasuk orang-orang yang zhalim." (al-Anbiya:87).

Nabi kita, Nabi Muhammad SAW di dalam tasyahhud mengucapkan

"Aku bersaksi bahwasanya tiada tuhan yang berhak disembah selain Allah semata, tiada sekutu bagi-Nya."

### Dalil-dalil 'aqli

1. Sesungguhnya rububbiyah Allah yang sudah tidak dapat diperdebatkan itu mempunyai konsekuensi yang mengharuskan ke-uluhiyah-an-Nya. Sebab, Rabb yang dapat menghidupkan dan mematikan, memberi dan menahan pemberian, mendatangkan manfaat dan menurunkan marahbahaya, itulah yang berhak disembah dan diibadahi oleh seluruh makhluk ini, Dialah yang wajib disembah oleh mereka, ditaat dan icintai, diagungkan dan disucikan, diharapkan dan ditakuti.

2. Kalaulah semua makhluk ini berada di bawah rububbiyah Allah SWT dengan kata lain, bahwa setiap makhluk merupakan agian dari ciptaan-Nya, dia yang memberinya rizki, Dia yang telah mengatur seluruh prihalnya dan Dia pula yang berbuat terhadap keadaan dan segala kondisinya, maka bagaimana bisa masuk akal kalau kita mempertuhankan dan menyembah sesuatu di antara makhluk ciptaan-Nya yang tergantung kepada-Nya. Karena itu, apabila sudah di pastikan bahwasanya tidak ada makhluk yang dapat dijadikan tuhan atau sembahan, maka secara pasti dapat ditegaskan bahwa sang pencipta yang telah menciptakan semua makhluk ininlah Tuhan yang Haq dan sembahan yang benar. Sifat-sifat kesempurnaan yang absolut yang dimiliki oleh Allah, seperti Maha Kuasa, Maha Tinggi lagi Maha Besar, Maha Mendengar lagi Maha Melihat, Maha Penyantun lagi Maha Penyayang, Maha Halus lagi Maha Mengetahui, semua itu manusia kepada-Nya dengan penuh rasa cinta dn pengagungan serta penghambaan dan kepatuhan seluruh anggota tubuh kepadanya dengan penuh rasa ta'at dan tunduk.

## 3. Tauhid Asmaul Sifatiyah

Yang dimaksud dengan "Tauhid Sifat" ialah Tauhid kepada Allah dengan mempercayai bahwa Allah memiliki segala sifat-sifat kesempurnaan sebagaimana yang di ajarkan dalam al-Qur'an dan Hadits Nabi SAW. Demikian juga percaya bahwa Allah Maha Suci daripada segala sifat-sifat mustahil bagi diri-Nya, yakni sifat-sifat yang bertentangan dengan kebesaran dan kesempurnaan-Nya.

Dalil-dalil naqli

1. Adanya berita dari Allah SWT tentang nama-nama dan sifat-sifat-Nya, di mana Dia firman,

# وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيۤ أَسْمَتِهِ مَ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿

"hanya milik Allah asmaa-ul husna [585], Maka bermohonlah kepada-Nya dengan menyebut asmaa-ul husna itu dan tinggalkanlah orang-orang yang menyimpang dari kebenaran dalam (menyebut) nama-nama-Nya nanti mereka akan mendapat Balasan terhadap apa yang telah mereka kerjakan". (al-A'raf: 180)

Dan firman-Nya juga,
قُلِ ٱدۡعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدۡعُواْ ٱلرَّحۡمَـٰنَ ۖ أَيًّا مَّا تَدۡعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسۡمَآءُ
ٱلۡخُسۡنَىٰ

"Katakanlah: "Serulah Allah atau serulah Ar-Rahman. dengan nama yang mana saja kamu seru, Dia mempunyai Al asmaaul husna (nama-nama yang terbaik) dan janganlah kamu mengeraskan suaramu dalam shalatmu dan janganlah pula merendahkannya dan carilah jalan tengah di antara kedua itu". (al-Isra': 110)

Allah SWT telah menegaskan bahwa diri-Nya Maha Mendengar (Sami') lagi Maha Melihat (Bashir); Maha Mengetahui lagi Maha bijaksana; Maha Kuat lagi Maha Perkasa; Maha Lembut lagi Maha mengetahui segala sesuatu yang sembunyi; Maha Mensyukuri lagi Maha Penyantun; Maha Pengampun lagi maha penyayang; dan sesungguhnya Dia telah berbicara kepada Nabi Musa, bersemayan an kn (istiwa') di atas 'Arsy dan menciptakannya dengan kedua tangan-Nya dan bahwasanya Dia mencintai orang-orang yang

berbuat kebajikan, meridhai orang-orang yang beriman, dan sifat-sifat dzattiyah (yang berhubungan dengan diri-Nya) dan sifat-sifat fi'liyah-Nya (sifat-sifat yang berhubungan dengan perbuatan-Nya yang lain), sepertinya kedatangan-Nya, turun (nuzul)-Nya yang Dia tegaskan di dalam kitab suci al-Qur'an dan yang diucapakan oleh RasulullahSAW.

2. Berita dari Rasulullah SAW tentang nama-nama dan sifat-sifat Allah yang tertera di dalam hadits-hadits shahih yang sangat jelas, seperti sabda beliau:

"Allah tertawa kepada dua orang lelaki, yang satu membunuh yang lain, namun keduanya masuk surga." (Muttafaq'alaih;[al-Bukhari: 2826, Muslim: 1890]).

لَاتَزَالُ جَهَنَّمُ يُلْقَى فِيْهَا وَهِىَ تَقُوْلُ: هَل مِنْ مَزِيْدٍ الْاَتَزَالُ جَهَنَّمُ يُلْقَى فِيْهَا وَهِىَ تَقُوْلُ : هَل مِنْ مَزِيْدٍ ؟ حَتَّى يَضَعَ رَبُّ الْعِزَةِ فِيْهَا رِجْلَهُ \_ وَفِي رِوَايَةٍ: قَدَمَهُ فَيَنْزَوِي بَعْضُهَا إِلَى بَعْضٍ ، لِإِتَقَوْلُ قَطْ قَطْ.

"Neraka jahanam diisi, dan ia berkata, "Apakah masih ada tambahan lagi?" hingga Allah Rabbul izzati menginjakkan kaki-Nya padanya. (dalam satu riwayat: telapak kaki-Nya). Maka merapatlah bagaiannya yang satu dengan bagian yang lain. Lalu jahannam berkata, "cukup, cukup." (Muttafaq 'alaih; [al-Bukhari: 7384, Muslim:2848])

يَنْزِلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَا الدُّنْيَا كُلَّ لَيْلَةٍ حَيْنَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيْلِ الْاحِرِ فَيَقُولُ: مَنْ يَدْعُونِي فَاَسْتَجِيْبُ لَهُ، مَنْ يَسْتَغْرِنِي فَأَغْفِرُ لَهُ. يَسْتَغْرِنِي فَأَغْفِرُ لَهُ.

"Rabh kita turunkan ke langit yang paling rendah ketika sepertiga malam terakhi rmasih ada, lalu ia berfirman, "Siapa yang berdo'a kepada-Ku, niscaya Aku mengabulkannya, siapa yang meminta kepada-Ku ampun kepada-Ku, niscaya Aku mengampuninya." (Muttafaq'alaih, [al-Bukhari: 7494, Muslim: 758])

# لَلَّه أَشَدُّ فَرْحًا بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ مِنْ أَحَدِ كُمْ بِرَاحِلَتِهِ

"Sungguh, Allah lebih berbahagia karena tobat seorang hamba-Nya daripada salah seorang kamu (yang menemukan kembali) hewan tunggangannya." (HR.Muslim [2747])

Pertanyaan Nabi SAW kepada budak wanita: "Dimanakah Allah?" ia menjawab, "Dilangit." Beliau bertanya, Siapa aku ? "Budak itu menjawab, "Engakau adalah utusan Allah." Lalu beliau bersabda (kepada pemilik budak itu), "merdekakan dia, karena dia wanita yang beriman." (HR.Muslim [537]).

يَقْبِضُ اللهُ الْأَرْضَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَطْوِي السَّمَاءَ بِيَمِيْنِهِ ، ثُمَّ يَقُولُ : أَنَا الْمِلْكُ ، أَيْنَ مُلُوْكُ الْآَرْضِ.

"Pada hari kiamat kelak Allah mengenggam bumi dan mengulung langit ini dengan tangan kanan-Nya, kemudian ia berfirman, "Akulah Raja Penguasa! Mana para raja dibumi?!" (HR. Al-Bukhari [4812])

3. Pengakuan kaum salaf shalih dari generasi Sahabat, Tabi'in dan para tokoh madzhab yang empat (Imam Abu Hanifah, Imam Malik,Imam Syafi'i, dan Imam Ahmadbin hanbal) tentang sifat-ifat Allah SWT dan mereka tidak men-ta'wil-kannya, tidak pula menolaknya atau mengeluarkannya dari makna lahirnya.

Tidak seorang pun dari sahabat Nabi yang men-ta'wil salah satu sifat Allah SWT atau mengatakan bahwa zhahir sifat itu bukan yang dimaksud. Akan tetapi mereka beriman kepada maknanya dan mengartikannya sebagaimana zhahirnya. Mereka mengetahui bahwa sifat-sifat Allah SWT itu tidak seperti sifat-sifat makhluk. Maka dari itu ketika Imam Malik, ditanya tentang firman Allah



"(yaitu) Tuhan yang Maha Pemurah. yang bersemayam di atas 'Arsy (Thaha:5)

Beliau menjawab "Istiwa (bersemayam itu sudah diketahui (artinya), kaifiyahnya (hakekat sifat-sifat-Nya) tidak diketahui, dan mempertanyakannya adalah bid'ah."

Imam Syafi'i pernah berkata, " Aku beriman kapada Allah dan kepada apa yang datang dari Allah sesuai dengan apa yang diinginkan Allah; dan aku beriman kepada Rasulullah dan kepada apa yang dari Rasulullah dan kepada apa yang Rasulullah sesuai dengan apa yang diinginkan rasulullah."

Imam Ahmad bin Hanbal As juga mengatakan, dengan sabda-sabda Rasululla seperti: "Sesungguhnya Allah turun ke langit yang terendah;dan bahwasanya Allah swt. dapat dilihat pada hari kiamat;Allah swt.ta'jub, tertawa dan marah,meridhai,tidak menyukai dan mencintai." beliau berkata, "Kami berikan kepada semua membenarkannya,tanpa kaif mempertanyakan hakekatnya) juga tanpa maknanya. "Maksudnya adalah,kita beriman bahwasanya Allah swt.turun (yanzil) dan dapat dilihat kelak di akhirat;Dia berada di atas 'Arsy-Nya terpisah dari makhluk-Nya,akan tetapi kita tidak dapat mengetahui hakekat (kaifiyah) turun-Nya, ru'yah (melihat)-Nya, beremayam-Nya dan makna yang sebenarnya dari itu semua. Semua pengetahuan tentang masalah itu kita serahkan sepenuhnya kepada Allah swt.yangtelah memfirmankannya dan telah mewahyukannya kepada Nabi Muhammad saw.kita tidak menentang Rasulullah,tidak pula menetapkan sifat bagi Allah swt lebih dari apa yang ditetapkan oleh Rasul-Nya bagi-Nya,tanpa batasan.Namun kita tetap mengetahui bahwasanya Allah swt.tidak menyerupai apapun,dan Dialah Yang Maha Mendengar lagi Maha Melihat.

# Dalil-dalil 'aqli

1. Allah swt.telah menetapkan sifat-sifat bagi diri-Nya dan telah menamakan Diri-Nya deangan nama-nama;Dia tidak melarang kita untuk menyebut dan menamakan-Nya dengan sifat-sifat dan nama-nama tesebut,dan tidak pernah menyuruh kita untuk melakukan ta'wil terhadap sifat-sifat dan nama-nama-Nya itu,atau mengartikannya diluar arti lahiriyahnya.Lalu apakah masu akal apabila dikatakan,kalau kita menyebut dan mensifati Allah swt.deangan sifat dan nama-nama tersebut berarti kita

telah menyerupakan Allah swt dengan makhluk-Nya,maka dari itu kita wajib melakukan ta'wil dan mengartikannya di luar arti yang sebenarnya? Sehingga dengan begitu kita menjadi mu'aththilin (orang yang meniadakan sifatnya.penj) dan menafikan sifat-sifat Allah swt, mengingkari nama-nama-Nya,padahal Allah swt.telah mengancam orang-orang mulhidin (yang mengingkari), seraya berfirman:

- "Dan tinggalkanlah orang-orang yang menyimpang dari kebenar menyimpang dari kebenaran dalam menyebut nama-nama-Nya. Kelak mereka akan mendapat balasan terhadap apa yang telah mereka lakukan." (Al-Ara'af: 180)
- 2. Bukankah orang yang menafikan salah satu sifat Allah swt.karena takut dari tasybih (takut terjerumus kepada keyakinan menyerupakan atau menyamakan Allah swt makhluk-Nya.peni) itu berarti menyamakan sifat-sifat Allah swt.dengan dengan sifatsifat makhluk? Kemudian,karena takut dari tasybih ia lari darinya dan terjebak di dalam nafi (meniadakan) dan dengan begitu menafikan *ta'thil*.Maka ia mengingkari sifat-sifat Allah swt.yang telah Dia tetapkan bagi diri-Nya.Dan dengan demikian,berarti ia telah melakukan dua dosa besar sekaligus,yaitu tasybih dan ta'thill??!

Jika demikian adanya, bukankah sesuatu yang masuk akal bila Allah swt disifati dengan sifat-sifat yang telah Dia tetapkan bagi diri-Nya dan dengan keyakinan bahwa sifat-sifat Allah swt itu tetap tidak serupa dengan sifat-sifat makhluk, sebagaimana Dzat Allah swt itu

- sendiri tidak sama dan tidak serupa dengan dzat makhluk?
- 3. sesungguhnya beriman kepada sifat-sifat Allah swt dan mensifati Allah swt dengannya tidak mengharuskan tasybih dengan sifat-sifat makhluk, sebab akal sehat itu sendiri tidak menolak kalau Allah swt mempunyai sifatsifat khusus bagi-Nya yang tidak serupa dengan sifatsifat makhluk, tidak akan perna sama kecuali hanya dalam sekedar nama dan sebutan saja. Maka bagi Pencipta adalah sifat-sifat khusus bagi-Nya, sebagimana bagi makhluk adalah sifat-sifat yang khusus baginya. Ketika seoarang Muslim beriman kepada sifat-sifat Allah swt dan mensifati-Nya dengan sifat-sifat tersebut, ia sama sekali tidak berkeyakinan dan tidak pernah terlintas didalam hatinya bahwa tangan Allah swt itu misalnya- mirip atau sama dengan tangan makhluk dalam makna seperti apapun jua. Yang demikian itu, karena Sang Pencipta, Allah swt sangat berbeda dan tidak sama dengan Makhluk-Nya baik pada Dzat maupun perbuatan-Nya. Allah swt telah berfirman, "katakan, "Dialah Allah Yang Maha Esa, Allah swt tempat makhluk bergantung, Dia tidak beranak dan tidak pula diperanakkan, dan tiada sesuatupun yang menyerupai-Nya.

#### 1. ALLAH

Para ulama dan pakar bahasa mendiskusikan kata tersebut antara lain apakah ia memiliki akar kata atau tidak.

Mendegar lagi Maha Melihat. "(Asy-Syura: 11).

"(Al-Ikhlas: 1-4). Dia juga telah berfirman, "Tiada sesuatu apapun yang menyerupai-Nya, dan Dialah Yang Maha

Sekian banyak ulama berpendapat bahwa kata Allah tidak terambil dari satu akar kata tertentu, tetapi ia adalah nama yang menunjuk kepada zat yang Wajib wujudnya, yang menguasai seluruh hidup dan kehidapan dan yang

kepada-Nya seharusnya seluruh makhluk mengabdi dan bermohon. Tetapi banyak ulama berpendapat bahwa kata "Allah" asalnya adalah "Ilah", yang dibubuhi huruh alif dan lam dan dengan demikian Allah merupakan nama khusus yang tidak dikenal bentuk jamaknya. Sedangkan Ilah adalah nama yang bersifat umum dan yang dapat berbentuk jama' (Plural) A< lihah. Dalam bahasa Inggeris baik yang bersifat umum maupun khusus, keduanya diterjemahkan dengan god. Yang bersifat umum ditulis dengan huruf kecil god/Tuhan, dan yang bermakna khsusus ditulis dengan huruf besar God/Tuhan.

Sementara ulama berpendapat bahwa kata "Ilah" yang darinya terbentuk kata "Allah", berakar dari kata Alilahah, Al-uluhah, dan al-uluhiyah yang kesemuanya menurut mereka bermakna ibadah/penyembahan, sehingga "Allah" secara harfiah bermakna yang disembah. Apapun yang terlintas di dalam benak menyangkut hakikat zat Allah, maka Allah tidak demikian. Itu sebabnya ditemukan riwayat yang menyatakan, "berfikirlah tentang makhluk-makhluk Allah dan jangan berfkir tentang zat-Nya".

Ada juga yang berpendapat bahwa kata "Allah" terambil dari akar kata "Alihah ya'lahu" yang berarti "tenang", karena hati menjadi tenang bersama-Nya atau dalam arti "menuju" dan "bermohon", karena harapan seluruh makhluk tertuju dan kepada-Nya jua makhluk bermohon.

Para ulama yang mengartikan Ilah dengan "yang disembah" menegaskan bahwa Ilah adalah segala sesuatu yang disembah, baik penyembahan itu tidak dibenarkan oleh akidah Islam; seperti terhadap matahari, binatang, bulan, amnesia atau berhala; maupun yang dibenarkan dan diperintahkan oleh Islam, yakni zat yang Wajib wujudnya yakni Allah SWT. karena itu, jika seorang muslim mengucapkan "La Ilaha Illa Allah" maka dia telah

menafikan segala Tuhan, kecuali Tuhan yang namanya "Allah".

Betapa pun terjadi perbedaan pendapat itu, namun agaknya dapat disepakati bahwa kata "Allah" mempunyai kekhususan yang tidak dimiliki oleh kata selainnya; ia adalah katayang sempurna huruf-hurufnya, sempurna maknanya, serta memiliki kekhususan berkaitan dengan rahasinya, sehingga sementara ulama mengatakan bahwa menyatakan bahwa kata itulah yang dinamai "ismullah Al-azam" (nama Allah yang paling mulia) yang bila diucapkan dalam doa, Allah akan mengabulkannya.

Dari segi lafadz terlihat keistimewaannya ketika dihapus huruf-hurufnya. Bacalah kata Allha dengan menghapus huruf awalnya, akan berbunyi Lillah dalam arti milik/bagi Allah; kemudian hapus huruf awal dari kata Lillah itu akan terbaca "Lahu" dalam arti baginya. Selanjutnya hapus lagi huruf awal "Lahu", akan terdengar dalam ucapau Hu yang berarti Dia (menunjuk Allah) dan bila inipun dipersingkat akan terdengar suara Ah yang sepintas atau pada lahirnya mengandung makna keluhan, tetapi pada hakikatnya adalah seruan permohonan kepada Allah. Karena itu pula sementara ulama berkata bahwa kata "Allah" terucapkan oleh amnesia sengaja atau tidak sengaja, suka atau tidak. Itulah salah satu bukti adanya fitrah dalam diri amnesia sebagaimana diuraikan pada bagian awal tulisan ini. Al-Qur'an juga menegaskan bahwa sikap orang-orang musyrik,

"Apa kamu bertanya pada mereka siapa yang menciptakan langit dan bumi, pastilah mereka berkata Allah" (Q.S al-Zumar 38:39).

39. Katakanlah: "Hai kaumku, Bekerjalah sesuai dengan keadaanmu, Sesungguhnya aku akan bekerja (pula), Maka kelak kamu akan mengetahui,

Dari segi makna dapat dikemukakan bahwa kata Allah mencakup segala sifat-sifatnya, bahkan dialah yang menyandang sifat-sifat tersebut. Karena itu, jika anda berkata "ya Allah", maka semua nama-nama/sifat-sifat-Nya telah dicakup oleh kata tersebut. Di sisi lain jika anda berkata al-Rahim (yang Maha Pengasih) maka sesungguhnya yang anda maksud adalah Allah. Demikian juga jika anda berkata: Al-Muntaqim (yang membalas kesalahan). Namun makna al-Rahim (yang Maha Pengasih), tidak mencakup pembalasannya, atau sifat-sifatnya yang lain. Itulah salah satu sebab mengapa dalam musyahadat seseorang harus menggunakan kata "Allah" ketika mengucapkan Asyhadu an La Ilaha Illa Allah, dan tidak dibenarkan mengganti kata Allah tersebut dengan nama-nama-Nya yang lain, seperti Asyhadu an La Ilaha Illa Al-Rahman atau al-Rahim.

Jika anda menyebut nama Allah atau mengingatnya maka pasti akan tenang hati anda. Demikian penegasan penyandang asmaul husna, Allah swt dengan firman-Nya:

28. (yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka manjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingati Allah-lah hati menjadi tenteram.

"Dengan mengingat Allah, akan menjadi tentram hati ," (Q.S. al-Rad 13: 28)

Ketenangan dan ketentraman itu, lahir bila kita percaya bahwa Allah adalah penguasa tunggal dan pengatur alam raya dan yang dalam genggaman tangannya segala sesuatu.

Ketenangan itu akan dirasakan bila anda menghayati sifat-sifatnya, kudrat dan kekuasaan-Nya dalam mengatur dan memelihara segala sesuatu.

Demikian itu Allah, yang melukiskan bahwa (wasia kursiyuhu samawati wal arda). Kursi (pengetahuan dan kekuasaan)-Nya meliputi seluruh langit dan bumi. Yakni alam raya seluruhnya, dan jangan sama sekali menduga bahwa luas dan terbentangnya alam raya menjadikan dia mengalami kesulitan dalam memeliharanya. Tidak! (La Yauduhu hifzuhuma), Dia tidak berat memelihara keduanya (langit dan bumi), (Wa hua al-aliyul azim) dan Dia Maha Tinggi lagi Maha Agung.

Demikian Allah swt menjelaskan tentan diri-Nya. Ketika seseorang menghunuskan pedang di ahadapah Rasul saw sambil bertanya "siapa yang dapat menyelamatkanmu dari pedang ini? Dengan penuh percaya drir Rasul menjawah dengan singkat dan mantap, "Allah"! yakni Dia Yang Maha Kuasa dan Pengatur segala sesuatu itu. Dia yang memiliki sifat-sifat seperti yang dilukiskan di atas itu kuasa untuk menyelamatkan siapa pun yang dikehendaki-Nya.

Menyadari sepenuhnya sifat-sifat Uluhiyah, Rasul saw pernah menasehati seorang anak yang kemudian menjadi pakar tafsir terbesar yakni Abdullan bin Abbas. Anak yang ketika itu berumur belasan tahun menceritakan pengalamannya itu sebagai berikut: "Satu ketika aku berjalan di belakang Nabi saw; lalu beliau bersabda kepadaku" wahai anak muda! Sungguh aku akan mengajarimu beberapa kalimat (yaitu), "peliharalah ketetapan-ketetapan Allah, niscaya Dia memeliharamu; (peliralah ketetapan-ketetapan Allah, niscaya engaku mendapati-Nya selalu di hadapanmu. Apabila engkau bermohon, maka

bermohonlah kepada Allah; apabila engakumeminta bantuan, maka mintalah bantuan kepada Allah. Ketahuilah bahwa sesungguhnya seandainya ummat berhimpun untuk memberi sesuatu bermanfaat kepadamu, mereka tidak akan mampu memberimu kecuali sesuatu yang telah ditetapkan Allah untukmu; dan bila mereka berhimpun untuk menjatuhkan mudharat kepadamu, mereka tidak akan mampu menjatuhkannya kepadamu, kecuali sesuatu yang telah ditetepkan Allah kepadamu. Pena-pena telah diangkat dan lembaran telah ditutup. (HR. At-Turmuzi).

Demikian itu Allah swt. karena itu tidak heran jika ditemukan sekian banyak dalam Al-Qur'an yang memerintahkan orang-orang beriman agar memperbanyak zikir menyebut nama Allah; "Hai orang-orang yang beriman berfikirlah (dengan menyebut nama Allah), zikir yang sebanyak-banyaknya". (Q.S Al-Ahzab 33: 41).

41. Hai orang-orang yang beriman, berzdikirlah (dengan menyebut nama) Allah, zikir yang sebanyak-banyaknya.

Rasul saw bahkan mengajarkan lebih rinci, sabda beliau: "tutuplah pintumu dan sebutlah nama Allah, padamkanlan lampumu dan sebutlah nama Allah, tutuplah periukmu dan sebutlah nama Allah, rapatkan kendi airmu sebutlah nama Allah, demikianlah Rasul saw".

Akhirnya menurut Imam al-Ghazali: amnesia sebagai hamba Allah harus dapat mengambil lafaz ini. Kesadaran tentang ta-alluh Allah (kekuasaan-Nya yang mutlak dalam pemilikan dan pengaturan seluruh makhluk). Seluruh jiwa dan himmah kehendak amnesia harus dia kaitkan dengan Allah. Dia tidak memandang kecuali kepadanya, tidak menolek ke selainnya, tidak mengharap dan tidak pula takut kecuali kepada-Nya. Sebagaiman tidak demikian, sedang ia seharusnya telah paham dari nama ini,

bahwa sesungguhnya Dia adalah wujud yang hakiki dan hak, sedang selain Dia, akan lenyap binasa.

## 2. AR-RAHMAN WA AR-RAHIM

Al-Rahman dan al-Rahim adalah dua nama Allah yang amat dominan, karena kedua nama inilah yang ditempatkan menyusun penyebutan nama Allah. Ini pula agaknya, yang menjadi sebab sehingga Nabi saw melukiskan setiap pekerjaan yang tidak dimulai dengan Bismillahi Rahmani Rahim adalah buntun, hilang berkahnya. Basmalah yang diperintahkan itu mengandung dalam kalimatnya kedua nama tersebut, dan dengan susunan penyebutan sifat Allah seperti yang dikemukakan di atas.

Di dalam al-Qur'an kata al-Rahman terulang sebanyak 57 kali, sedangkan al-Rahim sebanyak 95 kali. Banyak ulama berpendapat bahwa kata al-Rahman dan al-Rahim keduanya terambil dari akar kata yang sama., yakni rahmat, tetapi ada juga yang berpendapat bahwa kara Rahman tidak berakar kata, dan kerana itu pula lanjut mereka, orang-orang musyrik tidak mengenal siapa al-Rahman. Ini terbukti dengan membaca firman-Nya, "apabila diperintahkan kepada mereka sujudlah kepada al-Rahman, mereka berkata/ bertanya: siapakah al-Rahman itu? Apakah kami bersujud kepada sesuatu yang engkau perintahkan kepanda kami? Perintah ini menambah mereka enggan/menjauhkan diri dari keimanan" (O.S al-Furqan 25:60).

60. dan apabila dikatakan kepada mereka: "Sujudlah kamu sekalian kepada yang Maha Penyayang", mereka menjawab: "Siapakah yang Maha Penyayang itu? Apakah

Kami akan sujud kepada Tuhan yang kamu perintahkan kami(bersujud kepada-Nya)?", dan (perintah sujud itu) menambah mereka jauh (dari iman).

Demikian juga ketika terjadi perjanjian al-Hudaibiyah, Nabi saw memerintahkan menulis Basmalah, tetapi pemimpin delegasi musyrik Mekah /Suhail bin Amir menolak kalimat tersebut dengan alasan, "kami tidak mengetahui Bismillahi Rahmani Rahim, tetapi tulislah Bismika Allahumma (dengan namamu ya Allah).

Banyak ulama yang berpendapat bahwa al-Rahman maupun al-Rahim keduanya terambil dari akar kata "rahmat", dengan alasan bahwa "timbangan" kata tersebut dikenal dalam bahasa Arab. Rahman setimbang dengan fa'lan dan Rahim dengan fa'il. Timbangan "fa'lan" biasanya menunjukkan kepada kesempurnaan dan kesementaraan. Sedangkan timbangan "fa'il" menunjuk kepada kesinambungan dan kemantapan. Itu salah satu sebab, sehingga tidak ada bentuk jamak dari kata rahman, karena kesempurnaannya itu. Dan tidak ada juga yang wajar dinamai Rahman kecuali Allah swt. berbeda dengan kata Rahim, yang dapat dijamak dengan Ruhama', sebagaimana ia dapat menjadi sifat Allah dan juga sifat makhluk. Dalam al-Qur'an kata "rahim" digunakan untuk menunjuk sifat Rasul Muhammad saw yang menaruh belas kasih yang amat dalam terhadap ummatnya, sebagaimana bunyi firman Allah"

128. sungguh telah datang kepadamu seorang Rasul dari kaummu sendiri, berat terasa olehnya penderitaanmu, sangat menginginkan (keimanan dan keselamatan) bagimu, Amat belas kasihan lagi Penyayang terhadap orang-orang mukmin.

(Q.S. at-Taubah 9: 128).

Allah swt dinamai juga dengan "Arrahmanirrahim", Yang paling Pengasih di antara seluruh yang Rahim/Pengasih, bahkan oleh al-Qur'an Dia disifati pula sebagai "Khairur Rahim", Sebaik-baik pengasih. (Q.S. al-Mukminun 2: 118).

118. dan Katakanlah: "Ya Tuhanku berilah ampun dan berilah rahmat, dan Engkau adalah pemberi rahmat yang paling baik."

Quraisy Shihab cenderung menguatkan pendapat yang menyatakan baik ar-Rahman maupun ar-Rahim terambil dari akar kata Rahmat. Dalam salah satu hadis qudsi dinyatakan bahwa Allah berfirman:

"Aku adalah ar-Rahman Aku menciptakan Rahim, kuambilkan untuknya nama yang berakar dari nama-Ku. Siapa yang menyambungnya (silaturahm) akan Ku-sambung (rahmat-Ku) untuknya dan siapa yang memutuskannya Kuputuskan (rahmat-Ku baginya). (HR. Abu Daud dan At-Turmudzi melalui Abdul Rahman bin Auf).

Menurut pakar bahasa Ibnu Faris (w. 395H) semua kata yang terdiri dari huruf-huruf *Ra Ha* dan *Mim* mengandung makna "kelemahlembutan, kasih sayang dan kehalusan". Hubungan silatirahim adalah hubungan kasih sayang. Rahim, adalah peranakan/kandungan yang melahirkan kasih sayang. Kerabat juga dinamai rahim, karena kasih sayang yang terjalin antara anggota-anggotanya.

# 3.AL-MALIK( Yang Maha Berkuasa/ Maha Raja)

Kata Al-Malik dalam arti bahasa; bila maknanya menunjuk kepada Khalik, maka dapat berarti antara lain : memerintah, menguasai, raja ,pemilik; sementara bila makna ini menunjuk kepada makhluk , maka dapat berarti antara lain: menahan, menikah, melemaskan, , orang-orang berada, tak punya sesuatu yang dimiliki ( milkun) dan Malaikat, namun yang dimaksudkan disini adalah urutan ketiga , yang secara umum diartikan raja atau penguasa. Penempatan susunannya seperti ini sejalan dengan penempatannya dalam sekian banyak ayat AL-qur'an, antara lain pada surah Al-Fatihah dan Al-Hasyer.

Kata Al-Malik terdapat dalam al-Qur'an sebanyak lima kali; terdiri dari huruf-huruf *Mim*, *Lam*, dan *Kaf* yang rangkaiannya mengandung makna kekuatan dan keshahihan. Kata itu pada mulanya berarti ikatan dan penguatan.

Al-Malik mengandung arti penguasaan terhadap sesuatu disebabkan oleh kekuatan pengendalian dan keshahihannya. "Malik" yang biasa diterjemahkan dengan raja adalah " yang menguasai dan menangani perintah dan larangan, anugerah dan pencabutan" dan karena itu biasanya kerajaan terarah kepada manusia, tidak kepada barang yang sifatnya tidak dapat menerima perintah dan larangan. Salah satu kata "Malik" dalam Al-Qur'an adalah yang terdapat dalam surah An-Nas yakni," Malikin naas " ( Raja manusia ). Allah SWT sebagai pemilik kerajaandunia dan akhirat. Dalam Al-Qur'an banyak ayat-ayat yang menegaskan kerajaan-Nya di akhirat, antara lain : "Dan milik-Nya kerajaan/ kekuasaan pada hari ditiup sangkakala". (Q.s. Al-An'am 6:73).

وَهُوَ ٱلَّذِی خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَیَوْمَ یَقُولُ کُن فَیَکُونُ ۚ قَوْلُهُ ٱلْمُلْكُ یَوْمَ یُنفَخُ فِی ٱلصُّورِ ۚ عَلِمُ الْغَیْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ۚ وَهُو ٱلْحَکِیمُ ٱلْخَبِیرُ ﴿

#### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

73. dan Dialah yang menciptakan langit dan bumi dengan benar. dan benarlah perkataan-Nya di waktu Dia mengatakan: "Jadilah, lalu terjadilah", dan di tangan-Nyalah segala kekuasaan di waktu sangkakala ditiup. Dia mengetahui yang ghaib dan yang nampak. dan Dialah yang Maha Bijaksana lagi Maha mengetahui.

" kerajaan pada hari itu ( kiamat ) adalah milik Allah" (Q.s. Al-Hajj 22 : 56 ).

Kerajaan dan kekuasaan-Nya ketika itu sedemikian menonjol sampai-sampai jangankan

56. kekuasaan di hari itu ada pada Allah, Dia memberi keputusan di antara mereka. Maka orang-orang yang beriman dan beramal saleh adalah di dalam syurga yang penuh kenikmatan. bertindak atau bersikap menentang-Nya, berbicara secara baik-baikpun harus seizin-Nya.

"pada hari itu Ruh (malaikat Jibril) dan para malaikat (yang lain) berdiri bershaf-shaf, mereka tidak berbicara kecuali siapa yang diizinkan Ar-Rahm an dan dia mengucapkan kata-kata yang benar". (Q.s. Annaba' 76:38). Sedemikian mencekam keadaan ketika itu, sehingga, "Kamu tidak mendengar kecuali bisikan-bisikan saja" (Q.s. Thaha 20:108).

108. pada hari itu manusia mengikuti (menuju kepada suara) penyeru[944] dengan tidak berbelok-belok; dan merendahlah semua suara kepada Tuhan yang Maha pemurah, Maka kamu tidak mendengar kecuali bisikan saja.

[944] Yang dimaksud dengan penyeru di sini ialah Malaikat yang memanggil manusia untuk menghadap ke hadirat Allah.

Imam Bukhari dan Muslim meriwayatkan sabda Rasulullah Saw melalui Abu Hurairah bahwa :

"Allah yang Maha Mulia lagi Agung ' menggenggam ' bumi pada hari kemudian dan 'melipat' semua langit dengan ' tangan kanan-Nya , kemudian berseru ' Aku adalah Al-Malik / Raja, maka di manakah (mereka yang mengakui) raja?"

Allah adalah Raja dan Penguasa lahir dan bathin.

Dalam Al-Qur'an ditemukan istilah malak ut. Kata ini biasa diartikan dengan "kerajaan dan kekuasaan menyangkut hal-hal yang tidak terjangkau oleh panca indra". Allah berfirman , "Maha Suci Allah yang dalam genggaman tangan-Nya malak ut / kerajaan segala sesuatu (yang tidak terjangkau oleh panca indra)."

(Q.s. Yasin 36:83).

83. Maka Maha suci (Allah) yang di tangan-Nya kekuasaaan atas segala sesuatu dan kepada-Nyalah kamu dikembalikan.

Syaihul Islam Al- Ghazali menjelaskan makna kata "Malik" yang merupakan salah satu Asma AlHusna; dalam arti Yang tidak butuh pada zat dan sifaf-Nya segala yang wujud, bahkan Dia adalah yang butuh kepada-Nya segala sesuatu menyangkut segala sesuatu, baik pada zatnya, sifatnya, wujudnya dan kesinambungan eksistensinya. Bahkan wujud segala sesuatu, bersumber dari-Nya. Maka segala sesuatu selain-Nya menjadi milik-Nya dalam zat dan sifatnya dan membutuhkan-Nya. Demikian itulah Raja yang Mutlak".

Disini terlihat kaitan yang erat antara kerajaan dan kekayaan.

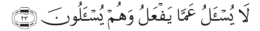
Ada perbedaan antara lain "Malik" yang berarti " raja" dan "Malik" yang diartikan "pemilik". seorang pemilik, belum tentu seorang raja, sebaliknya seorang raja biasanya melebihi pemilikan pemilik yang bukan raja.

Allah SWT adalah raja sekaligus pemilik, ini terbaca dengan jelas antara lain dalam Q.s Ali-Imran 3 : 26.

26. Katakanlah: "Wahai Tuhan yang mempunyai kerajaan, Engkau berikan kerajaan kepada orang yang Engkau kehendaki dan Engkau cabut kerajaan dari orang yang Engkau kehendaki. Engkau muliakan orang yang Engkau kehendaki dan Engkau hinakan orang yang Engkau kehendaki. di tangan Engkaulah segala kebajikan. Sesungguhnya Engkau Maha Kuasa atas segala sesuatu.

Kepemilikan Allah berbeda dengan kepemilikan makhluk / manusia. Allah SWT berwewenang penuh untuk melakukan apa saja terhadap apa yang dimiliki-Nya, berbeda dengan manusia. Sebagai contoh, jika Anda memiliki seorang pembantu, maka walaupun anda berwenang untuk mempekerjakannya sesuai dengan kehendak Anda dan dia berkewajiban untuk melaksanakan perintah dan atau menjauhi larangan Anda, tetapi Anda tidak menguasai perasaan dan fikirannya. Anda tidak kuasa untuk menghentikan peredaran darah dan denyut jangtungnya. Anda tidak memiliki dan menguasainya pada saat-saat istirahat atau hari-hari liburnya, bahkan jangankan manusia, pemilikan terhadap makhluk tak bernyawapun tidak sampai

pada suatu tingkat pemilikan mutlak. Bukankah jika Anda mempunyai sebuah cangkir, Anda tidak bebas melempar atau memecahkannya; karena jika itu Anda lakukan maka paling sedikit kecaman akan terlontar kepada Anda. Karena manusia adalah makhluk bertanggungjawab atas segala aktivitasnya,.. berbeda dengan Allah. Dia tidak dikecam atas apapun yang dilakukan-Nya, karena pertimbangan pikiran manusia tidak dapat menjadi ukuran yang pasti terhadap perbuatan-perbuatannya. " Dia Tuhan tidak dituntut mempertanggung jawahkan apa yang dilakukan-Nya, sedang mereka (manusia) dituntut". (Q.s Al-Anbiya' 21:23).



23. Dia tidak ditanya tentang apa yang diperbuat-Nya dan merekalah yang akan ditanyai.

Allah adalah raja karena Dia seperti dikemukakan di atas tidak butuh pada zat dan sifat-Nya segala yang wujud, bahkan Dia adalah yang butuh kepada-Nya segala sesuatu menyangkut segala sesuatu.

Raja atau penguasa hakiki bukan mutlak atau sempurna dari jenis manusia- menurut Imam Ghazali – adalah yang tidak memiliki kecuali Allah dan tidak membutuhkan segala sesuatu kecuali Allah dan dalam saat yang sama dia menguasai kerajaannya karena " bala tentara dan rakyat "yang dimilikinya tunduk dan taat kepada-Nya. Kerajaannya adalah kalbu dan wadah kalbunya; bala tentaranya adalah syahwat, amarah dan nafsunya; rakyat adalah lidah, mata, tangan dan seluruh anggota badannya.

Memahami makna Al-Malik dengan sebaik-baiknya, maka seorang hamba betapapun banyaknya harta serta tingginya kedudukan yang dialami, namun diingatkan bahwa itu hanyalah bersifat terbatas dan sementara yang diberikan Allah SWT kepada hamba yang dikehendakinya, namun sekaligus untuk menguji sebagaimana kekutan pemahaman dan hakekat "Malik" sebagai sifat Allah SWT dalam unsur ketauhidan.

# 5.AL-QUDDUS(Yang maha Suci)

"Quddus " yang mengandung makna kesucian itu disebut menyusul kata "malik" untuk menunjukkan kesempurnaan kerajaan-Nya sekaligus menampik adanya kesalahan, pengrusakan atau kekejaman dari-Nya karena kekudusan seperti tulis Albiqa'iy dalam tafsirnya " Nazem Addurar " adalah " kesucian yang tidak menerima perubahan, tidak disentuh olek kekotoran, dan terus menerus terpuji dengan langgengnya sifat kekudusan itu ".

Dalam Al-Qur'an kata " quddus " yang menunjuk kepada Asma AlHusna terulang dua kali yakni pada Q.s Al-Hasyr 59 : 23 dan Al-Jumu'at 62 : 1.

هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِی لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ اللَّهِ عَمَّا ٱلْمُهَيْمِنُ اللَّهِ عَمَّا الْمُعَيْمِنُ اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ آلْمُعَانِ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ آلْمُعَانِ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ آلْمُعَانِ اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ عَمَّا اللَّهِ عَمَّا اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُلِمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلِمُ اللللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ ا

23. Dialah Allah yang tiada Tuhan selain Dia, Raja, yang Maha Suci, yang Maha Sejahtera, yang Mengaruniakan Keamanan, yang Maha Memelihara, yang Maha perkasa, yang Maha Kuasa, yang memiliki segala Keagungan, Maha suci Allah dari apa yang mereka persekutukan. QS. Al-Jumu'at 62: 1

يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْمَاكِ ٱلْقُدُّوسِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ 1. Senantiasa bertasbih kepada Allah apa yang ada di langit dan apa yang ada di bumi. Raja, yang Maha Suci, yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.

Dalam penjelasan beberapa kamus bahasa arab antara lain karya Alfairuzabady ditemukan bahwa quddus adalah "At-th aher auw Almuharak" (yang suci murni atau atau yang penuh keberkatan). Agaknya atas dasar inilah Alham am Bin Burj an mengartikan kata ini sebagai, "yang menghimpun semua makna-makna yang baik". Asy-syanqithi dalam bukunya "Syareh Asma AlHusna mengutip pandangan Alhalimy bahwa makna Quddus adalah" Yang terpuji dengan segala macam kebajikan".

Imam Ghazali menjelaskan makna salah satu Asma AlHusna ini dengan menyatakan bahwa Dia yang Quddus itu Maha Suci dari segala sifat yang dapat dijangkau oleh indra, dikhayalkan oleh imajinasi, diduga oleh faham atau yang terlintas dalam nurani dan pikiran. " Saya tidak sekedar berkata tulis AL-Ghazali bahwa Dia Maha Suci daris segala macam kekurangan, karena ucapan semacam ini hampir mendekati ketidaksopanan. Bukanlah kesopanan bila seorang berkata bahwa Raja / Penguasa satu negeri bukan penjahat atau pembekam, karena menafikan sesuatu, hampir dapat menimbulkan faham / dugaan kemungkinan keberadaannya dan yang demikian menimbulkan faham kekurangan bagi-Nya.

Dia Quddua menurut Al-Ghazali dalam arti, Dia Maha Suci dari segala sifat kesempurnaan yang diduga oleh banyak makhluk, karena ; pertama, mereka memandang kepada diri mereka dan mengetahui sifat-sifat mereka serta menyadari adanya sifat sempurna pada mereka seperti pengetahuan, kekuasaan, pendengaran, penglihatan, kehendak, dan kebebasan. Manusia meletakkan sifat-sifat tersebut untuk makna-makna tertentu dan menyatakan

bahwa itu adalah sifat-sifat sempurna, selanjutunya manusia juga menempatkan sifat-sifat yang berlawanan dengan sifat-sifat di atas sebagai sifat kekurangan. Perlu disadari bahwa manusia paling tinggi hanya dapat memberikan kepada Allah sifat-sifat kesempurnaan seperti yang mereka nilai sebagai kesempurnaan, serta mensucikan Allah dari sifat kekurangan seperti lawan dari sifat-sifat kesempurnaan di atas.

Para malaikat, dalam dialog mereka dengan Allah tentang penciptaan manusia menggabung tasbih dan taqdis dengan menyatakan "Wa Nahnu Nusabbihu Bihamdika Wa Nuqaddisulaka". (Q.s Al-Baqarah 2:30.

30. ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada Para Malaikat: "Sesungguhnya aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi." mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, Padahal Kami Senantiasa bertashih dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui."

Penyebutan kata tasbuh berbarengan dengan dengan taqdis disini, memberi kesan adanya perbedaan itu, walaupun para ulama yang mempersamakannya memahami kata " bertasbih " dalam arti shalat, atau bahwa pensucian dimaksud adalah dengan ucapan dan perbuatan. Sedangkan pensucian kedua yang menggunakan kata *nuqaddisu* adalah

pensucian-Nya dengan hati, yakni mempercayai bahwa Allah memiliki sifat-sifat kesempurnaan yang sesuai dengan keagungan-Nya. Bisa juga penggabungan kedua kata jika dinilai bermakna sama, difahami sebagai pensucian Tuhan serta pensucian diri manusia karena Allah sehingga aya-ayat di atas di terjemahkan dengan "Kami bertasbih sambil memuji-Mu dan mensucikan diri (kami) demi karena Engkau. (Q.s Al-Baqarah 2:30).

Ada juga yang memahami sifat Allah sebagai Quddus dalam arti bahwa Dia mengkuduskan hamba-Nya, dalam arti mensucikan hati manusia pilihan-pilihan-Nya, para nabi dan awliya'-Nya.

Sementara pakar menyatakan bahwa kekudusan mengandung tiga aspek yakni; kebenaran, keindahan, dan kebaikan sehingga Allah Yang Quddus itu, adalah Dia Yang Maha Indah, Maha Baik dan Maha Benar dalam zat, sifat dan perbuatan-Nya, keindahan, kebenaran dan kebaikan yang tidak dinodai oleh sesuatu apapun. Dari sini kemudian datang perintah mensucikan Allah dari segala sifat kekurangan. Jika demikian, maka mengkuduskan Allah, mengandung makna yang lebih dalam dan luas dari sekedar bertasbih kepada —Nya, karena pengkudusan mengandung makna menempatkan sifat kesempurnaan yang disertai dengan pensucian dari segala kekurangan. Sedangkan mensucikan-Nya dari segala kekurangan baru sampai pada tahap negasi / penafikan kekurangan.

Allah SWT memerintahkan kita untuk mensucikan nama-Nya dengan Firman-Nya, "Sabbihisma Rabbika Ala'lā".Perintah ini mengandung makna larangan menggunakan kata yang dapat memberi kesan kekurangan terhadap Tuhan, juga larangan untuk menyebut nama-Nya yang baik itu, di tempat-tempat yang tidak wajar / hina seperti di W.C. Imam Malik r.a. enggan berkata, "Mudah-

mudahan Allah memberimu rezeki", kepada seseorang yang ia tidak mampu mengabulkan permintaannya.

Kata Quddus yang tersimpul makna :indah , baik dan sempurna adalah sifat yang menunjukkan kemahaan yang dimana hamba semuanya Allah SWT menghendaki hal tersebut, misalnya: betapaun jelek mukanya seseorang, masih tetap ada dihatinya keinginan memperindah dirinya, dan semua menginginkan kebaikan serta kesempurnaan dalam hidupnya, untuk itulah dengan memahami dan menghayati sifat Allah "Quddus" maka hamba segaligus memohon percikan sifat itu untuk dianugrahkan Allah SWT Kepadanya.

# AS-SALAM

As-Salām sebagai sifat Allah yang hanya sekali disebut dalam Al-Qur'an yaitu pada Q.s Al-Hashr 59 : 23.

23. Dialah Allah yang tiada Tuhan selain Dia, Raja, yang Maha Suci, yang Maha Sejahtera, yang Mengaruniakan Keamanan, yang Maha Memelihara, yang Maha perkasa, yang Maha Kuasa, yang memiliki segala Keagungan, Maha suci Allah dari apa yang mereka persekutukan.

Kata ini dari akar kata *salima* yang maknanya berkisar pada keselamatan dan keterhindaran dari segala yang tercela. Allah adalah *As-Salām*, karena Yang Maha Esa itu terhindar dari aib, kekurangan dan kepunahan yang

dialami oleh para makhluk. Demikian tulis Ahmad Ibnu Faris dalam bukunya "Maqāyisul Lughah".

Al-Ghazali menjelaskan bahwa maknanya adalah keterhindaran zat Allah dari segala aib, sitaf-Nya dari segala kekurangan dan perbuatan-Nya dari segala kejahatan dan keburukan, sehingga dengan demikian tiada keselamatan / keterhindaran dari keburukan dan aib yang diraih dan terdapat di dunia ini kecuali merujuk kepada-Nya dab bersumber kepada-Nya.

Kalau Anda telah merasa yajin akan kesempurnaan Allah dan bahwa segala yang dilakukan-Nya adalah baik dan terpuji, ,maka Anda harus percaya bahwa tidak sedikit keburukan / kejahatan pun yang bersunber dari-Nya.

Dari sisi lain Anda dapat bertanya, "Mengapa ada kejahatan, mengapa ada penyakit dan kemiskinan, bahkan mengapa Tuhan menganugerahkan si A segala macam kenikmatan,

Jawaban menyangkut pertanyaan tadi merupakan salah satu yang amat musykil, khususnya bila ingin memuaskan semua nalar. Dengan sedikit rinci jawabannya dapat Anda temukan dalam buku tafsir Penulis khususnya ketika menafsirkan surah Al-'alaq. Berikut sekelumit kutipannya:

"Sementara pakar agama, termasuk agama Islam, menyelesaikan persoalan ini dengan menyatakan bahwa apa yang dinamai kejahatan / keburukan sebenarnya 'tidak ada 'atau paling tidak, hanya pada pandangan nalar manusia yang sering kali memandang secara parsial. Bukankah Allah menegaskan dalam Al-Qur'an bahwa, 'Dialah yang membuat segala sesuatu dengan sebaikbaiknya'. (Q.s. As-Sajdah 32:7).

ٱلَّذِيٓ أَحۡسَنَ كُلَّ شَيۡءٍ خَلَقَهُ اللَّهِ وَبَدَأً خَلْقَ ٱلْإِنسَنِ مِن طِينِ

7. yang membuat segala sesuatu yang Dia ciptakan sebaik-baiknya dan yang memulai penciptaan manusia dari tanah.

Seorang yang meneladani sifat Allah As-Salām, paling tidak, bila tidak dapat memeberi manfaat kepada selainnya, maka jangan sampai dia mencelakakannya. Kalau dia tidak dapat memasukkan rasa gembira ke dalam hatinya, maka paling tidak jangan dia meresahkannya,.. kalau dia tidak dapat memujinya, maka paling tidak dia jangan mencelanya.

Jangankan terhadap yang tidak berbuat baik, terhadap yang berbuat jahil pun Al-Qur'an

menganjurkan agar diberikan kepadanya " salam " karena demikian itulah sifat hamba-hamba Allah yang Rahman.

"Hamba-hamba Allah yang Rahman ialah mereka yang berjalan di bumi dengan rendah hati, dan apabila orang-orang yang jahil menyapa (memperlakukan mereka dengan kejahilan) mereka berkata (bersikap) salama (mengandung keselamatan). (Q.s. Al-Furgan 25:63).

63. dan hamba-hamba Tuhan yang Maha Penyayang itu (ialah) orang-orang yang berjalan di atas bumi dengan rendah hati dan apabila orang-orang jahil menyapa mereka, mereka mengucapkan kata-kata (yang mengandung) keselamatan.

Sifat itu yang diambilnya karena seperti dikemukakan di atas As-Salām (keselamatan) adalah batas antara keharmonisan (kedekatan) dan perpisahan, serta batas antara rahmat dan siksaan. Inilah yang paling wajar atau batas minimal yang diterima seorang jahil dari hamba

Allah yang Rahman, atau si penjahat dari yang kuasa. Itu dalam rangka menghindari kejahilan yang lebih besar atau menanti waktu untuk lahirnya kemampuan mencegahnya. Salah satu nasehat yang amat berharga disampaikan oleh Ja'far As-shadiq kepada 'Unwaan yang datang meminta nasehatnya adalah, "Siapa yang mendoakan kehancuran untukmu; maka mohonlah keselamatan baginya. Jika ada yang datang kepadamu berkata, "Jika engkau berucap satu cercaan, maka kau mendengar dari ku sepuluh"; maka jawablah dia dengan berkata, "Jika Engkau memaki ku sepuluh, Engkau tak mendengar dari ku walau satu. Jika Engkau memakiku, maka bila makianmu benar aku bermohon semoga Tuhan mengampuniku dan bila keliru, kubermohon semoga Tuhan mengampunimu.

### **AL-MUKMIN**

Agama mengajarkan bahwa amanat / kepercayaan adalah asas keimanan, berdasarkan hadist, "( Tiada iman bagi yang tidak memiliki amanah)". Selanjutnya amanah yang merupakan lawan dari khianat adalah sendi utama interaksi. Amanah tersebut membutuhkan kepercayaan dan kepercayaan itu melahirkan sakinah ( ketenangan bathin ), selanjutnya ini melahirkan keyakinan.

Pendapat lain tentang makna Mukmin yang menjadi sifat Allah dikemukakan oleh Asy-Syanqithi. Menurutnya Al-mukmin dapat dipahami sebagai bermakna pembenaran Allah akan iman hamba-hamba-Nya yang beriman dan ini mengantar kepada diterimanya iman mereka serta tercurahnya ganjaran kepada mereka. Ataun dapat juga dipahami sebagai pembenaran terhadap apa yang dijanjikan-Nya kepada hamba-hambaNya.

Memang banyak sekali ayat Al-Qur'an yang menginformasikan dihilangkannya rasa takut dari kalbu orang-orang yang taat kepada-Nya dan bahwa dengan iman dan amal shaleh, Allah menukar rasa takut dengan rasa aman. "Siapa yang takut kepada Allah, Allah menjadikan segala sesuatu takut kepada-Nya dan siapa yang tidak takut kepada Allah, Allah menjadikan dia takut kepada segala sesuatu".

Menurut Imam Al-Ghazali mukmin adalah yang kepadanya dikembalikan rasa aman dan keamanan melalui anugerah tentang sebab-sebab perolehan rasa aman dalam keamanan itu, serta dengan menutup segala jalan yang menimbulkan rasa takut. Tidak dapat digambarkan adanya rasa aman kecuali dalam situasi ketakutan dan tidak pula ketakutan kecuali saat adanya kemungkinan kepunahan, kekurangan / kebiasaan. Allah sebagai Mukmin, adalah Dia yang tidak dapat tergambar dalam benak siapapun, adanya rasa aman dan keamanan kecuali yang bersumber dari-Nya. Hujjatul Islam ini selanjutnya memberi ilustrasi tulisnya lebih kurang sebagai berikut: "Seandainya seorang sendirian sedang dikejar-kejar oleh musuhnya, dan ketika itu dia tergeletak di satu jurang tidak dapat menggerakkan tubuhnya karena kelemahannya; kalau pun dia mampu menggerakkannya, dia tidak memiliki senjata; kalau pun dia memiliki senjata, dia tidak mampu melawan musuhnya sendirian; bahkan walau dia memiliki bala tentara untuk membelanya dia tidak merasa aman dari kekalahan, tidak pula ia mendapatkan benteng tempat berlindung. Kemudian datang siapa yang mengalihkan kelemahannya menjadi kekuatan dan mendukungnya dengan bala tentara dan senjata serta membangun disekitarnya benteng yang kokoh, maka ketika itu dia telah memperoleh rasa aman dan keamanan dan ketika ketika itu juga yang memberinya itu dapat dinamai mukmin yang sesungguhnya.

Manusia yang meneladani Allah dalam sifat ini, akan mampu memberi rasa aman dari ketakutan tang bersumber dari diri peneladan kepada semua makhluk-makhluk Allah, bahkan setiap yang takut berharap kiranya memperoleh dukungan dari Sang peneladan guna menolak kebinasaan yang dapat menimpa pihak lain baik menyangkut diri, agama atau dunia mereka. Namun tentunya sebelum dia mampu melakukan hal tersebut, terlebih dahulu dia sendiri harus memiliki rasa aman dan ketenangan bathin atau dalam istilah Al-Qur'an memiliki sakinah, karena bagaimana ia dapat memberi rasa aman itu jika tidak memilikinya?

Disini perlu diingat bahwa sakinah baru diperoleh setelah melalui beberapa fase, bermula dari mengosongkan kalbu dari segala sifat tercela dengan jalan mengakui dosadosa yang telah diperbuat, kemudian memutuskan hubungan dengan masa lalu yang kelam, dengan penyesalan dan dengan pengawasan yang ketat terhadap diri menyangkut hal-hal mendatang, disusul dengan *mujahadah* / perjuangan melawan sifat-sifat jiwa yang tercela dengan sifat-sifat yang terpuji seperti kekikiran dilawan dengan kedermawanan, kecerobohan dengan keberanian, egoisme dengan pengorbanan, sambil memohon bantuan Allah dengan berzikir mengingat-Nya. Pada akhirnya ini mengantar seseorang menyadari bahwa pilihan Allah adalah pilihan yang terbaik dan mengantarnya, menghendaki untuk dirinya kecuali apa yang dikehendaki-Nya, tidak juga mengharapkan sesuatu, kecuali apa yang diharapkan-Nya untuk yang bersangkutan". Saat itulah ia memasuki benteng yang disiapkan Allah dan sejak itu pula kecemasan betapapun hebatnya mencekamnya akan beralih menjadi ketenteraman. Itulah tanda bahwa, " sakinah " telah bersemayam di dalam kalbu.

#### AL-MUHAIMIN

Ada juga yang berpendapat bahwa kata ini terambil dari "Haimana — Yuhaiminu", yang artinya antara lain : memelihara, menjaga, mengawasi, dan menjadi saksi terhadap sesuatu serta memeliharanya.

Kata ini ditemukan dua kali dalam Al-Qur'an, sekali menunjuk kepada sifat Allah pada Q.s. Al-Hasyr 59 : 23 :

هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ اللَّهِ عَمَّا ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكَبِّرُ مَّ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهِ عَمَّا

23. Dialah Allah yang tiada Tuhan selain Dia, Raja, yang Maha Suci, yang Maha Sejahtera, yang Mengaruniakan Keamanan, yang Maha Memelihara, yang Maha perkasa, yang Maha Kuasa, yang memiliki segala Keagungan, Maha suci Allah dari apa yang mereka persekutukan.

dan kali kedua menunjuk kepada sifat Al-Qur'an yakni pada Q.s Al-Maidah 4:48.

وَأَنْزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلۡكِتَبَ بِٱلۡحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلۡكَّ وَلَا تَتَبْعُ ٱلۡكَاتِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبْعُ أَهُوۤاءَهُمْ عَمَّا جَآءَكَ مِنَ ٱلۡحَقِّ لِكُلِّ جَعَلۡنَا مِنكُمۡ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ۚ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَلَاكِن لِيَبْلُوكُمْ فِي مَآ ءَاتَنكُمْ فَالسَتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَاتِ ۚ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فَالسَتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَاتِ ۚ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ

فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ٢

48. dan Kami telah turunkan kepadamu Al Quran dengan membawa kebenaran, membenarkan apa yang sebelumnya, Yaitu Kitah-Kitah (yang diturunkan sebelumnya) dan batu ujian[421] terhadap Kitab-Kitab yang lain itu; Maka putuskanlah perkara mereka menurut apa yang Allah turunkan dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu mereka dengan meninggalkan kebenaran yang telah datang kepadamu. untuk tiap-tiap umat diantara kamu[422], Kami berikan aturan dan jalan yang terang. Sekiranya Allah menghendaki, niscaya kamu dijadikan-Nya satu umat (saja), tetapi Allah hendak menguji kamu terhadap pemberian-Nya kepadamu, Maka berlomba-lombalah berbuat kebajikan. hanya kepada Allahlah kembali kamu semuanya, lalu diberitahukan-Nya kepadamu apa yang telah kamu perselisihkan itu,

[421] Maksudnya: Al Quran adalah ukuran untuk menentukan benar tidaknya ayat-ayat yang diturunkan dalam Kitab-Kitab sebelumnya.

[422] Maksudnya: umat Nabi Muhammad s.a.w. dan umat-umat yang sebelumnya.

Albiqaiy dalam tafsirnya memberikan penjelasan yang sangat tepat lagi indah tentang makna kata ini, serta penempatannya sebagai Asmā AlHusnā sesudah As-Salām dan Al-mukmin. Pakar tafsir kelahiran lembah Biga di Syria / Lebanon itu ( 1406-1480 M ), menulis antara lain bahwa untuk terpenuhinya rasa damai aman yang dikandung oleh kata As-Salām dan Al-mukmin, tentu diperlukan pengetahuan yang sangat dalam menyangkut hal-hal yang bersifat tersembunyi, karena itu kedua kata tersebut disusul dengan sifat-Nya Al-Muhaimin. Karena sifat ini bermakna kesaksian yang dilandasi oleh pengetahuan menyeluruh tentang detail, serta pandangan yang mencakup keseluruhan dari yang lahir maupun yang bathin, maka tidak satu yang tersembunyipun, tersembuyi bagi-Nya, apalagi yang lahir dalam kenyataan.

Seseorang yang menghayati makna sifat ini akan menyadari bahwa Allah menguasai dan mengetahui gerakgeriknya bahkan detak detik jantungnya dan karena itu buah dari sifat ini dalam kehidupan kesehariannya adalah pengawasan sempurna terhadap perilaku lahir dan bathinnya, disertai pelurusan niat dan motivasinya.

#### AL-AZIZ

Kata Al-Azīz dan Azīz terulang dalam Al-Qur'an sebanyak sembilan puluh sembilan kali, antara lain bermakna; angkuh, tidak terbendung, kasar, keras, dukungan, dan semangat membangkang.

Imam Al-Ghazali menetapkan tiga syarat yang harus terpenuhi untuk dapat menyandang sifat tersebut, yaitu a.) peranan yang sangat penting lagi sedikit sekali wujud yang sama dengannya b.) sangat dibutuhkan c.) sulit untuk diraih / disentuh. Tanpa berkumpulnya tiga hal tersebut, maka sesuatu tidak wajar dinamai Azīz. Tulis Al-Ghazali, " ada saja sesuatu yang jarang wujudnya, tetapi tidak memiliki peranan yang penting dan tidak pula banyak manfaatnya, maka ia bukanlah sesuatu yang Aziz. Demikian juga ada saja yang besar peranannya, banyak manfaatnya, jarang samanya, tetapi tidak sulit meraihnya, maka diapun tidak dinamai Azīz. Al-Ghazali memberi contoh matahari, yang dalam tata surva kita tidak ada bandingannya, manfaatnya, pun banyak bagi setiap yang hidup, kebutuhan terhadapnya sangat besar, namun demikian ia tidak dapat dinamai aziz, karena tidak sulit bagi siapapun untuk menyaksikannya.

Setiap unsur dari ketiga syarat di atas, mempunyai kesempurnaan dan kekurangan. Kesempurnaan menyangkut sedikitnya unsur sesuatu seperti keesaan, karena tidak ada yang lebih sedikit dari satu. Allah SWT dalam hal ini adalah wujud yang paling aziz / mulia karena sedikit wujud yang sama dengan-Nya, "yang serupa dengan serupa-Nyapun tak ada", sesuai Firman-Nya "Laisa Kamitslihi Syaiun", baik dalam benak atau khayalan, apalagi dalam hal kebutuhan pihak lain kepadanya, maka kesempurnaannya

terletak pada kebutuhan kepadanya oleh segala sesuatu dan dalam segala hal, termasuk dalam hal wujud, kesinambungan eksistensi dan sifat-sifat. Sesuatu yang sifatnya seperti itu, hanya wujud pada Allah SWT. Sedangkan kesempurnaan dalam hal kesulitan untuk diraih, juga hanya disandang oleh Allah SWT, karena bukankah "Tidak ada yang mengenal Allah kecuali Allah sendiri?". Bukankah Dia yang mengherankan jika dibahas zat-Nya, serta mengagumkan jika dianalisis perbuatan-Nya? Dari sini dapat dimengerti mengapa Al-Qur'an menyatakan bahwa, "Barangsiapa yang menghendaki Al-izzat ( kemuliaan ) maka kemuliaan seluruhnya hanya milik Allah" ( Q.s. Al-Fathir 35: 10).

10. Barangsiapa yang menghendaki kemuliaan, Maka bagi Allah-lah kemuliaan itu semuanya. kepada-Nyalah naik perkataan-perkataan yang baik[1249] dan amal yang saleh dinaikkan-Nya[1250]. dan orang-orang yang merencanakan kejahatan bagi mereka azab yang keras. dan rencana jahat mereka akan hancur.

[1249] Sebagian ahli tafsir mengatakan bahwa Perkataan yang baik itu ialah kalimat tauhid Yaitu laa ilaa ha illallaah; dan ada pula yang mengatakan zikir kepada Allah dan ada pula yang mengatakan semua Perkataan yang baik yang diucapkan karena Allah.

[1250] Maksudnya ialah bahwa Perkataan baik dan amal yang baik itu dinaikkan untuk diterima dan diberi-Nya pahala.

Nabi Saw bersabda : "Sesungguhnya Tuhan kalian berfirman setiap hari ; Akulah Al-Aziz (yang Maha Mulia), siapa yang menghendaki kemuliaan dunia dan akhirat, hendaklah dia taat kepada Al-Azīz".

Jika kemuliaan adalah milik Allah, maka Allah pula yang menganugerahkannya kepada siapa yang dikehendaki-Nya, dan dalam konteks ini Allah menegaskan bahwa kemuliaan itu dianugerahkan-Nya kepada Rasul dan orang-orang mukmin sebagaimana Firman-Nya dalam Q.s. Al-Munafiqun 63:8.

8. mereka berkata: "Sesungguhnya jika kita telah kembali ke Madinah[1478], benar-benar orang yang kuat akan mengusir orang-orang yang lemah dari padanya." Padahal kekuatan itu hanyalah bagi Allah, bagi Rasul-Nya dan bagi orang-orang mukmin, tetapi orang-orang munafik itu tiada mengetahui.

[1478] Maksudnya: kembali dari peperangan Bani Musthalik.

Ini berarti bahwa kemuliaan manusia tidak terletak pada kekayaan atau kedudukan sosialnya, tetapi pada nilai hubungannya dengan AllahbSWT. Siapa yang menghendaki kemuliaan, maka hendaklah dia menghubungkan diri dengan Allah dan tidak mengandalkan manusia guna meraihnya karena; "Siapa yang mencari kemuliaan melalui suatu kaum, Allah akan menghinanya melalui mereka".

Seorang yang menghayati makna Al-Azīz akan memelihara diri dan menjaga kehormatannya sehingga tidak akan mengulurkan tangan untuk mengemis bahkan meminta, sampai-sampai menurut Al-Qur'an, " orang-orang

yang tidak tahu mengira mereka orang kaya karena memelihara diri mereka dari meminta-minta" (Q.s. Al-Baqarah 2: 273).

لِلْفُقَرَآءِ ٱلَّذِينَ أُحْصِرُواْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي اللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْبًا فِي اللَّهُ لَا يَسْتَطِيعُونَ تَعْرِفُهُم فِي الْأَرْضِ تَحْسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيَآءَ مِنَ ٱلتَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَ لُهُمْ لَا يَسْئَلُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافًا اللَّهَ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فِي اللَّهُ بِهِ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

273. (Berinfaqlah) kepada orang-orang fakir yang terikat (oleh jihad) di jalan Allah; mereka tidak dapat (berusaha) di bumi; orang yang tidak tahu menyangka mereka orang Kaya karena memelihara diri dari minta-minta. kamu kenal mereka dengan melihat sifat-sifatnya, mereka tidak meminta kepada orang secara mendesak. dan apa saja harta yang baik yang kamu nafkahkan (di jalan Allah), Maka Sesungguhnya Allah Maha Mengatahui.

Seorang yang Aziz bersedia tampil di tengah masyarakatnya dengan peranan yang penting lagi bermanfaat. Bukankah Al-Aziz adalah yang memiliki "peranan yang sangat penting lagi sangat dibutuhkan "dan saat yang sama memiliki integritas pribadi dan kewibawaan yang menjadikan dirinya sangat disegani, sehingga penghormatan yang disertai rasa kagum terpancar dari mereka yang melihat dan mengenalnya.

# AL-JABBAR

Kata ini sebagai sifat Allah SWT hanya ditemukan sekali dalam Al-Qur'an, yakni dalam Q.s. Al-Hashr 59 : 23.

23. Dialah Allah yang tiada Tuhan selain Dia, Raja, yang Maha Suci, yang Maha Sejahtera, yang Mengaruniakan Keamanan, yang Maha Memelihara, yang Maha perkasa, yang Maha Kuasa, yang memiliki segala Keagungan, Maha suci Allah dari apa yang mereka persekutukan.

Kemudian ditemukan delapan kali sebagai sifat seorang manusia vang angkuh. Semua avat menggunakan kata ini sebagai sifat manusia, menunjukkan keburukan pelakunya. Karena itu para ulama berbeda pendapat tentang makna sifat ini jika disandang oleh Allah SWT. Albiqa'iy, pakar tafsir Al-Qur'an dalam bukunya " Nazem Addurar " menafsirkan kata Jabbar dengan, " Yang Maha tinggi sehingga memaksa yang rendah untuk tunduk kepada apa yang di kehendaki-Nya dan tidak terlihat atau terjangkau oleh yang rendah apa yang mereka harapkan untuk diraih dari sisi-Nya, ketundukan dan ketidak terjangkauan yang nampak secara amat jelas ".

Ini berarti kalaupun ada yang berusaha menjangkau ketinggian-Nya, maka Dia akan memaksanya sehingga bertekuk di hadapannya. "Semua muka tunduk kepada yang Maha Hidup lagi Maha Pengatur dan sungguh celakalah orang-orang yang berbuat kezaliman". (Q.s. Thaha 20: 111)

111. dan tunduklah semua muka (dengan berendah diri) kepada Tuhan yang hidup kekal lagi Senantiasa mengurus (makhluk-Nya). dan Sesungguhnya telah merugilah orang yang melakukan kezaliman.

Salah satu ayat yang menguraikan keperkasaan Allah adalah Firman-Nya, "Kemudian Dia (Allah) menuju ke langit (yang ketika itu) berupa asap lalu berfirman kepadanyadan kepada bumi, 'Datanglah berdua dengan patuh atau terpaksa!'. Keduanya berkata, Kami datang dengan patuh "'(Q.s. Fushshilat 41: 11).

11. kemudian Dia menuju kepada penciptaan langit dan langit itu masih merupakan asap, lalu Dia berkata kepadanya dan kepada bumi: "Datanglah kamu keduanya menurut perintah-Ku dengan suka hati atau terpaksa". keduanya menjawah: "Kami datang dengan suka hati".

Dari sini kemidian kata "Jabba r" biasa diartikan "Yang Maha Pemaksa " atau "Yang Maha Perkasa ", karena keperkasaan dan pemaksaan berkaitan dengan kekuatan, kekuasaan, kekerasan. Sifat Jabba r teraktualisasi jika ada yang bermaksud menyaingi kemuliaan-Nya. Allah berfirman dalam sebuah hadist Qudsi, "Kemuliian adalah pakaian-Ku, keangkuhan adalah selendang-Ku, siapa yang mencoba merebutnya dari-Ku akan Ku siksa" (H.R. Muslim). Karena itu agaknya Al-Jabba r sebagai sifat Allah yang hanya ditemukan sekali dalam Al-Qur'an, dan diletakkan setelah Al-Azīz (Q.s. Al-Hasyr 59: 23). Izzat (kemuliaan) seperti yang dikemukakan maknanya sebelum ini, boleh jadi dipungkiri oleh sementara yang terkalahkan, sehingga bukti kemuliaan itu perlu ditampilkan dalam bentuk yang membungkam lawan da itulah manifestasi sifat Jabba r ilahi.

Namun demikian, Imam Ghazali berpendapat bahwa sifat ini dapat disandang oleh manusia terpuji. Sifat ini bila diteladani oleh hamba Allah menjadikan dia menduduki tempat yang lebih tinggi dari pengikutnya, bahkan mencapai puncak tersendiri dalam ketinggiannya, sehingga memaksa dengan sikap dan penampilannya untuk diteladani dan diikuti perilaku dan cara hidupnya. Dengan demikian ia memberi manfaat; tidak menarik manfaat, dia mempengaruhi, tidak dipengaruhi, dia diikuti, tidak mengikuti. Tidak seorangpun yang memandangnya kecualilebur dalam pandangannya, rindu kepadanya bahkan si pemandang tidak lagi menoleh kepada dirinya sendiri. Tidak satupun yang mengharap dapat mengecohnya atau menduga dapat memperalatnya. Yang menyandang sifat ini menurut Al-Ghazali adalah Nabi Muhammad Saw. Beliau bersabda, "Seandainya Musa hidup, ia tidak dapat kecuali mengikutiku" (H.R. Ahmad dari Jabir).

Manusia dalam hidupnya mengalami berbagai goncangan yang dapat melumpuhkannya. Kemiskinan mengancam, ketakutan mencekam, penyakit menerjang, kesedihan memuncak, hati gundah, pikiran kacau dan masih banyak lagi yang merisaukan. Disini Allah sebagai Jabba<sup>-</sup>r; meluruskan apa yang bengkok, memperbaiki apa yang rusak, menghilangkan kecemasan dan menampik kerisauan, mengampuni dosa dan memaafkan kesalahan sehingga keadaan kembali sebagaimana sediakala. Karena itu sementara orang arif bermunajat membisikkan suara hatinya dengan berkata: "Wahai Jabba r! Aku heran melihat yang mengenal-Mu, bagaimana dia memohon bantuan selain-Mu,... Aku tak habis pikir kepada yang mengetahui sifat-Mu ini, bagaimana dia berpaling dari-Mu,.. Bukankah Engkau Yang Maha menutupi kekurangan, memperbaiki segala kerusakan segala mengembalikan keadaan sebaik mungkin? ".

Itulah makna yang kedua dari sifat Tuhan sebagai Jabba<sup>-</sup>r. Jika ini diteladani oleh hamba Allah, maka dia menurut sufi besar Alqusyairi akan tampil terlebih dahulu menutupi kekurangan-kekurangan dirinya, serta mendidik, mengasah dan mengasuh jiwanya agar dia tidak terombangambing oleh pergantian siang dan malam. Selanjutnya berusaha pula untuk membantu sesamanya sehingga mereka mampu bangkit dari kejatuhan, bergembira setelah dirundung kesedihan, berkecukupan selepas mengalami kekurangan, sehat sesudah mengidap penyakit dan tentunya mendekatkan diri kepada Allah setelah terpuruk oleh rayuan setan.

#### AL-MUTAKABBIR

Kata ini terambil dari akar kata yang mengandung makna kebesaran serta lawan dari kemudahan atau kekecilan. *Mutakabbirin* biasa diterjemahkan dengan "angkuh".

Imam AlGhazali berpendapat bahwa Al-Mutakabbirin adalah yang memandang selainnya hina dan rendah, bagai pandangan raja kepada hamba sahayanya bahkan merasa bahwa keagungan dan kebesaran hanya miliknya. Sifat ini tidak boleh disandang kecuali oleh Allah SWT, karena hanya Dia yang berhak dan wajar bersikap demikian. Setiap yang memandang keagungan dan kebesaran hanya miliknya secara khusus tanpa selainnya maka pandangan tersebut salah kecuali Allah SWT. Demikian Al-Ghazali.

Namun perlu dicatat bahwa sifat *kibriya* ini ditujukan oleh-Nya kepada mereka yang angkuh, yang memandang seta memperlakukan selainnya hina dan rendah.

Manusia sangat tercela bila memiliki sifat takabur, padahal asalnya adalah nuthfah yang menjijikkan, akhirnya menjadi bangkai yang menyebalkan dan masa antara awal dan akhir hidupnya membawa urine dan kotoran yang menusuk baunya. Hai manusia jangan berjalan dengan keangkuhan,.. kakimu tidak dapat menembus bumi, dan ketinggianmu tidak dapat menyentuh langit.

Manusia yang takabur menggabungkan dalam dirinya kebodohan dan kebohongan. Kebodohan karenadia tidak mengetahui bahwa kebesaran hanya milik Allah sehingga akibatnya kebodohannya dia menduga dirinya besar. Selanjutnya dia melakukan kebohongan, karena dengan takabur dia membohongi dirinya sendiri sebelum orang lain. Bukankah takabbur membuat-buat kebesaran pada diri yang hakekatnya tidak pernah wujud?

Manusia yang takabur menciptakan keburukan di atas keburukan. Takaburnya sendiri telah merupakan keburukan, selanjutnya dengan sikap takabur sesungguhnya ia memaksa orang lain memendan rasa dendam dan antipati terhadapnya, bahkan menghina dan mencaci makinya. Kalau itu tidak di hadapannya ( si mutakabbir ) dan dengan suara keras, maka di belakangnya dengan suara sayup atau di dalam hatinya.

Hanya di satu tempat dibenarkan seorang bertakabur membuat-buat kebesaran pada diri sendiri yakni di hadapan orang lain yang bertakabur terhadapnya. " Bertakabur atas orang-orang yang bertakabur adalah sedekah ".

Kalau sifat *kibriya* Tuhan akan anda teladani, maka camkan pandangan Imam Al-Ghazali berikut ini menyangkut manusia yang *mutakabbirin*. " Yang mutakabbirin dari hamba-hamba Allah adalah yang zahid menjauhkan diri dari kenikmatan dunia lagi ' arif. Zuhudnya seorang ' arif adalah dengan melepaskan diri dari apa yang dapat menyibukkan dirinya menyangkut apa yang diperebutkan makhluk.

#### AL-KHALIQ, AL-BARI, AL-MUSHAWWIR

Kata Khaliq merupakan kata yang paling banyak disebut sebagai sifat Allah jika dibandingkan dengan kedua kata lainnya yang berangkai di atas. Ia ditemukan delapan kali dalam Al-Qur'an selain bentuk-bentuk lainnya yang juga menunjukkan kepada Allah dengan akar kata yang sama. Sedang kata Al-Bāri hanya ditemukan sekali, demikian juga kata Al-Mushawwir. Dalam Q.s. Al-Hasyr 59 : 24 ketiganya dirangkai secara berurutan.

24. Dialah Allah yang Menciptakan, yang Mengadakan, yang membentuk Rupa, yang mempunyai asmaaul Husna. bertasbih kepadanya apa yang di langit dan bumi. dan Dialah yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.

Biasanya kata "Khalaqa" dalam berbagai bentuknya memberikan aksentuasi tentang kehebatan dan kebesaran Allah dalam ciptaan-Nya, berbeda dengan "Ja'ala" (menjadikan ) yang mengandung penekanan terhadap manfaat yang harus atau dapat diperoleh dari suatu dijadikan-Nya itu. Sebagai contoh adalah dua ayat berikut yang masing-masing berbicara tentang satu obyek dengan redaksi yang berbeda.

Pertama, Q.s. Ar-Rum 30: 21;

وَمِنْ ءَايَىٰتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزُوا جًا لِّتَسْكُنُوۤا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَٰ لِكَ لَاَيَئتِ لِقَوْمِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ يَتَفَكَّرُونَ ﴾

21. dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berfikir.

"Di antara tanda-tanda kebesaran-Nya adalah bahwa Dia menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari jenismu ".

Kedua, Q.s. Asy-Syura 42:11;

فَاطِرُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ جَعَلَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزُواجًا وَمِنَ ٱلْأَنْعَمِ أَزُواجًا لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِ شَي اللَّمَ وَهُوَ وَمِنَ ٱلْأَنْعَمِ أَزُوا جَالَّ يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِ شَي اللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿

11. (dia) Pencipta langit dan bumi. Dia menjadikan bagi kamu dari jenis kamu sendiri pasangan-pasangan dan dari jenis binatang ternak pasangan- pasangan (pula), dijadikan-Nya kamu berkembang biak dengan jalan itu. tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia, dan Dia-lah yang Maha mendengar dan melihat.

" Dia (Allah) menjadikan untukmu pasangan-pasangan dari jenismu".

Dalam konteks uraian tentang tiga Asma AlHusnā yang dibahas ini, kata "khaliq" dipahami dalam arti " mengukur

"sehingga dengan demikian menurut pakar bahasa Az-Zajjaj kata "khalq" jika dimaksudkan dengannya sifat Allah, maka dia adalah proses pencitaan.

Allah Khāliq karena dia yang mengukur kadar ciptaan-Nya, Dia Bāri karena dia menciptakan dan mengadakan dari ketiadaan, dan Dia *Mushawwir* karena Allah yang memberinya bentuk dan rupa, cara dan substansi bagi ciptaan-Nya.

Dengan sangat indah dan jitu Imam Ghazali menjelaskan ketiga hal di atas melalui satu ilustrasi. Tulis beliau; "Seperti halnya bangunan, dia membutuhkan seorang yang mengukur apa dan berapa banyak kayu, bata, luas tanah, jumlah bangunan yang dibutuhkan serta panjang dan lebarnya. Ini dilakukan oleh seorang insinyur yang kemudian membuat gambar dari bangunan yang dimaksud. Setelah itu diperlukan buruh-buruh bangunan yang mengerjakannya sehingga tercipta bangunan yang di ukur tadi. Selanjutnya masih dibutuhkan lagi orang-orang yang memperhalus, memperindah bangunan, yang ditangani oleh orang lainyang bukan buruh kasar bangunan. Allah SWT dalam mencipta sesuatu, melakukan kegiatannya karena itu, Dia adalah Al-Khāliq, Al-Bāri dan Al-Mushamwir.

Allah SWT, menciptakan segala sesuatu secara sempurna dan dalam bentuk yang sebaik-baiknya. Ukuran yang diberikan kepada setiap makhluk adalah yang sebaik-baiknya sesuai firman-Nya; "(Allah) Yang membuat segala sesuatu yang Dia ciptakan sebaik-baiknya". (Q.s. As-Sajadah 32:7)

7. yang membuat segala sesuatu yang Dia ciptakan sebaikbaiknya dan yang memulai penciptaan manusia dari tanah.

Betapapun, agaknya kita dapat sepakat bahwa ada ciptaan yang hanya Allah sendiri yang melakukannya tanpa

keterlibatan makhluk dan ada juga yang melibatkan manusia, baik secara samar maupun jelas. Katakanlah industri, dan sebagainya. Allah menganugerahkan manusia bahan mentah vang dihamparkan-Nya di dalam raya ini. Dia juga yang merupakan sumber pengetahuan manusia, sebagaimana Dia vang mengilhaminya. Manusia dengan tekad dan usahanya dan atas bantuan Allah akan berhasil dalam berkreasi dan mencipta. Tanpa tekad dan usaha itu, keberhasilan tidak akan diraih.

Seorang yang meneladani Allah dalam sifat-Nya sebagai Al-Khāliq dan Al-Bāri dituntut untuk mampu menciptakan hal-hal baru bermanfaat. Dan seperti yang diuraikan sebelum ini, penciptaan memerlukan pengetahuan dan kemampuan dan dengan demikian, disamping tekad dan usaha dia juga harus membekali diri dengan pengetahuan yang sesuai agar kreasi dan ciptaannya melahirkan kesejahteraan lahir dan bathin bagi makhluk Allah SWT.

#### **AL-GHAFFAR**

Dalam Al-Qur'an kata "Ghaffar "terulang sebanyak lima kali, ada yang berdiri sendiri, seperti dalam Q.s. Nuh 71:10 yang mengabadikan ucapan Nabi Nuh A.s. kepada kaumnya, "Beristighfarlah kepada Tuhan-Mu sesungguhnya Dia senantiasa ghaffara"

10. Maka aku katakan kepada mereka: 'Mohonlah ampun kepada Tuhanmu, -sesungguhnya Dia adalah Maha Pengampun-,

dan Q.s. Thaha 20: 83, "Sesungguhnya Aku Ghaffar bagi yang bertaubat, percaya dan beramal shaleh,lalu memperoleh hidayat".

### ه وَمَآ أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَـٰمُوسَىٰ ﴿

83. mengapa kamu datang lebih cepat daripada kaummu, Hai Musa?

Imam Ghazali bahkan mengarah kepada yang lebih jauh dari apa yang dikemukakan di atas. Hujjatul Islam ini menjelaskan bahwa *ghaffar* adalah Yang menampakkan keindahan dan menutupi keburukan. Dosa-dosa — tulisnya adalah bagian dari sejumlah keburukan yang ditutupi-Nya dengan jalan tidak menampakkannya di dunia serta mengesampingkan siksa-Nya di akhirat.

Pertama yang ditutupi oleh Allah dari hamba-Nya adalah sisi dalam jasmani manusia yang tidak sedap di pandang mata.

Ini ditutupi-Nya dengan keindahan lahiriah. Alangkah jauh perbedaan antara sisi dalam dan sisi lahir manusia dari segi kebersihan dan kekotoran, keburukan dan keindahan. Perhatikanlah apa yang nampak dan apa pula yang tertutup dari jasmani Anda.

Hal kedua yang ditutupi Allah adalah bisikan hati serta kehendak-kehendak manusia yang buruk. Tidak seorangpun mengetahui isi hati manusia kecuali Allah dan dirinya sendiri. Seandainya terungkap apa yang terlintas dalam pikiran atau terkuak apa yang terbetik dalam hati menyangkut kejahatan atau penipuan, sangka buruk, dengki, dan sebagainya, maka sungguh manusia akan mengalami kesulitan dalam hidupnya. Begitu kata Al-Ghazali. Penulis dapat menambahkan bahwa AllahSWT tidak hanya menutupi apa yang dirahasiakan manusia terhadap orang lain, tetapi juga menutupi sekian banyak pengalaman-pengalaman masa lalunya, kesedihan atau keinginannya, yang dipendam dan ditutupi oleh Allah di bawa sadar manusia sendiri, yang kalau dinampakkan kepada orang lain,

atau dimunculkan kepermukaan hati yang bersangkutan sendiri, maka pasti akan mengakibatkan gangguan yang tidak kecil.

Hal ketiga yang ditutupi Allah, selaku Ghaffar adalah dosa dan pelanggaran-pelanggaran manusia, yang seharusnya dapat diketahui umum. Sedemikian besar anugerah-Nya sampai-sampai Dia menjanjikan menukar kesalahan dan dosa-dosa itu dengan kebaikan jika yang bersangkutan berupaya untuk kembali kepada-Nya. Ketika berbicara tentang mereka yang bergelimang di dalam dosa dan yang dilipatgandakan siksa dihari kemudian, Allah mengecualikan "orang yang bertaubat, beriman dan bermal shaleh. Mereka itu yang digantikan Allah kejahatan mereka dengan kebaikan". (Q.s. Al-Furqan 25:70).

70. kecuali orang-orang yang bertaubat, beriman dan mengerjakan amal saleh; Maka itu kejahatan mereka diganti Allah dengan kebajikan. dan adalah Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.

Sahabat Nabi, Anas r.a. berkata, Aku telah mendengar Rasul Allah SW. Bersabda, Allah berfirman: 'wahai putra (putri) Adam.... selama engkau berdoa kepada-Ku dan mengharapkan ampunan-Ku, Aku ampuni untukmu, apa yang engkau telah lakukan di masa lampau dan Aku tidak peduli (betapapun banyaknya dosamu). Wahai putra (putri) Adam... seandainya dosa-dosamu telah mencapai ketinggian langit, kemudian engkau memohon ampunan-Ku, Aku ampuni untukmu. Seandainya engkau datang menemui-Ku membawa seluas wadah bumi ini dosa-

dosa dan engkau datang menjumpai-Ku dengan tidak mempersekutukan Aku dengan sesuatu, niscaya Aku datang kepadamu dengan sebuah wadah itu pengampunan". ( H.R. At-Tirmizy, demikian juga Ahmad ).

Seorang yang memenuhi tuntutan ini atau sifat Allah Al-Ghaffar. meneladani akan menutupi keburukan orang lain, tidak membeberkan dan akan menampakkan kelebihan sesamanya, tidak menampilkan kekurangannya. Rasul Saw menjanjikan mereka yang menutupi aib orang lain, untuknya ditutupi pula oleh Allah aibnya di hari kemudian. " Siapa yang menutupi (aib) seorang muslim, Allah menutupi aibnya di dunia dan di akhirat. Dalam riwayat lain, "Tidak seorang manusiapun menutupi aib orang lain di dunia kecuali Allah menutupi aibnya di hari kemudian". (H.R. Muslim melalui Abu Hurairah ). Karena itu, pengumpat, pendendam, pembalasan kejahatan dan pembeberan kesalahanpada hakekatnya tidak menyandang sedikitpun dari sifat ini.

#### **AL-QAHHAR**

Dalam Al-Qur'an kata *AL-Qahhār* terulang sebanyak enam kali kesemuanya menunjuk kepada Allah SWT, dan kesemuanya juga dirangkaikan dengan sifat Al-Wāhid. Ini untuk mengisyaratkan bahwa hanya Dia sendiri yang memiliki sifat ini. Kata qāhir yang seakar dengan kata Qahhār terulang dua kali, juga menunjuk kepada Allah.

Allah Al-Qāhir adalah Dia yang menjinakkan mereka yang menentang-Nya dengan jalan memaparkan bukti-bukti keesaan-Nya dan menundukkan para pembangkang dengan kekuasaan-Nya serta mengalahkan makhluk seluruhnya dengan mencabut nyawanya. Begitu Az-Zajjaj pakar bahasa dalam karyanya " Tafsir Asmā AlHusnā. AL-Ghazali mengartikan AL-Qahhār sebagai, "

yang mematahkan punggung para perkasa dari musuh-musuh-Nya dengan kematian dan penghinaan".

Mampukah manusia dengan kekuatan fisiknya menundukkan laut dengan ombak dan gelombang yang membahana? kuasakah manusia dengan ilmunya menahan peredaran matahari untuk menambah secercah cahayanya? bisakah manusia dengan teknologinya memperpanjang sesaat dari gelapnya malam ?Bahkan kuda atau binatang lain yang dikendarainya? Siapa yang menundukkan itu, kalau bukan Allah, karena manusia yang sadar akan berucap seperti yang diajarkan-Nya, "Maha Suci Tuhan yang telah menundukkan semua ini bagi kami padahal kami sebelumnya tidak mampu menguasainya". (Q.s. Az-Zukhruh 43: 12-13).

وَٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَاجَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ فَ الْأَذْوَاجَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَامِ مَا تَرْكُمُ تَرْكَبُونَ فَ لَيْ لِتَسْتَوُوا عَلَىٰ ظُهُورِهِ عَثْمَ تَذْكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَانَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَاذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقْرِنِينَ فَي

- 12. dan yang menciptakan semua yang berpasang-pasangan dan menjadikan untukmu kapal dan binatang ternak yang kamu tunggangi.
- 13. supaya kamu duduk di atas punggungnya kemudian kamu ingat nikmat Tuhanmu apabila kamu telah duduk di atasnya; dan supaya kamu mengucapkan: "Maha suci Tuhan yang telah menundukkan semua ini bagi Kami Padahal Kami sebelumnya tidak mampu menguasainya,

Kata Al-Qahhār ditemukan enam kali dalam Al-Qur'an kesemuanya didahului oleh sifat Al-Wāhid ( Yang

Maha Esa ). Disana sifat penundukan dan pengusaan-Nya yang berulang dan bersinambung itu ditonjolkan dalam rangka menjelaskan keesaan-Nya.

Yang meneladani sifat Allah ini hendaknya terlebih dahulu menyadari tujuan penciptaannya sebagai manusia, " Sesungguhnya Aku akan menjadikan khalifah di bumi " (Q.s. Al-Baqarah 2:30)

30. ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada Para Malaikat: "Sesungguhnya aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi." mereka berkata: "Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, Padahal Kami Senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: "Sesungguhnya aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui."

"Aku tidak menciptakan jin dan manusia kecuali agar seluruh kegiatannya berkesudahan menjadi ibadah kepada-Ku (Q.s. Adzariyāt 51: 56).

56. dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka mengabdi kepada-Ku.

Manusia diciptakan Allah dengan tujuan menjadi khalifah di dunia, dalam arti memakmurkannya, membimbing, memelihara, dan mengarahkan makhluk-makhluk agar mencapai tujuan hidup mereka dalam rangka ibadah kepada Allah SWT

Untuk maksud tersebut, manusia harus dapat menyiasati dirinya serta menundukkan, menjinakkan dan menguasai segala sesuatu yang dapat menghalangi tujuan penciptaan itu. Salah satu yang dapat menghalangi manusia mecapai tujuannya adalah hawa nafsunya sendiri, karena itu ia harus mampu mengendalikan dan menjinakkannya. Imam Al-Ghazali bahkan menyatakan bahwa "hawa nafsu lebih berbahaya bagi manusia dari setan, sehingga jika manusia mampu menundukkan hawa nafsunya, maka ia akan mampu menundukkan setan, karena setan menggunakan hawa nafsu manusia untuk menjerumuskannya".

#### AL-WAHHAB

Dalam Al-qur'an kata *AL-Wahhāb* ditemukan dalam tiga ayat, kesemuanya merupakan sifat Allah dan satu yang dirangkaikan dengan sifat-Nya yang lain yakni Al-Aziz yaitu dalam Q.s. Shād 38:9.

9. atau Apakah mereka itu mempunyai perbendaharaan rahmat Tuhanmu yang Maha Perkasa lagi Maha pemberi?

Sekali lagi, seorang manusia tidak dapat menjadi *Wahhāb*, karena tidak satu aktivitaspun tersebut berupa ibadah. Dalam beribadah tujuan untuk menghindari dari neraka-Nya, atau meraih surga-Nya merupakan dua tujuan yang seringkali menghiasi jiwa setiap pelaku ibadah. Peringkat tujuan yang lebih tinggipun dari kedua tujuan diatas, yakni bukan karena takut atau mengharap tapi karena cinta dan syukur kepada-Nya, belum juga menjadikan sang

'arif yang beribadah terlepas dari tujuan-tujuan atau harapan meraih imbalan. Karena kemampuan manusia hanya sampai disana, maka Allah mentoleransi pemberian yang bertujuan untuk menjalin persahabatan atau menghindar dari cela atau bencana, selama itu diberikan dalam batas kewajaran yang benar dalam beribadah. Allah juga mentoleransi mereka yang beribadah untuk meraih surga atau menghindar dari neraka, selama ibadah yang dilakukannya karena Allah. Bukankah Allah merangsang manusia dengan take and give ( mengambil dan memberi )? " Apakah mereka tidak mengetahui bahwa sesungguhnya Allah menerima taubat hambahamba-Nya ( memberi mereka pengampunan ) dan mengambil sedekah? (Q.s. At-taubah 9: 104).

104. tidaklah mereka mengetahui, bahwasanya Allah menerima taubat dari hamba-hamba-Nya dan menerima zakat dan bahwasanya Allah Maha Penerima taubat lagi Maha Penyayang?

Bukankah Allah sendiri dalam Al-Qur'an menggunakan kata-kata "tijarah " ( perniagaan ), "ba'i " ( jual beli ), qardh " ( kredit ) dan sebagainya.

Pemberian Yang Tertinggi yang dapat dilakukan manusia adalah memberi tanpa takut neraka atau tanpa mengharap surga, namun sekali lagi itupun tidak menjadikannya Wahhab, karena hanya Allah Al-Wahhab, namun yang demikian ditoleransi oleh Yang Maha Pemberi anugerah lahir dan bathin itu. Karena itu meneladani sifat ini menuntut upaya untuk terus menerus memberi sekuat kemampuan. Ciri orang bertaqwa menurut Q.s. Ali-Imran 3:134

## ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْكَافِينَ عَن ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿

134. (yaitu) orang-orang yang menafkahkan (hartanya), baik di waktu lapang maupun sempit, dan orang-orang yang menahan amarahnya dan mema'afkan (kesalahan) orang. Allah menyukai orang-orang yang berbuat kebajikan.

antara lain adalah " menafkahkan ( miliknya ) baik dalam keadaan senang ( lapang ) maupun susah ( sempit )". Itu dilakukannya dengan rela karena dia merasa bahwa Allah telah membiasakan hidupnya dengan curahan serta kesinambungan anugerah-Nya.

#### AR-RAZZĀQ

Dalam Al-Qur'an kata *Ar-Razzāq* hanya ditemukan sekali, yakni pada Q.s. Az-Zariyat 51 : 58,

58. Sesungguhnya Allah Dialah Maha pemberi rezki yang mempunyai kekuatan lagi sangat kokoh.

tetapi bertebaran ayat-ayat yang menggunakan akar kata ini, yang menunjukkan kepada Allah SWT.

Ar-Razzaq adalah Allah yang berulang-ulang dan banyak sekali memberi rezeki kepada makhluk-makhluk-Nya. Imam Al-Ghazali ketika menjelaskan arti Ar-Razaaq menulis bahwa, "Dia yang menciptakan rezeki dan menciptakan yang mencari rezeki, serta Dia pula yang mengantarnya kepada mereka, dan menciptakan sebab-sebab sehingga mereka dapat menikmatinya".

Rezki oleh semntara pakar hanya di batasi pada pemberian yang bersifat halal, sehingga yang haram tidak dinamai rezeki. Tetapi pendapat ini ditolak oleh mayoritas ulama dan karena itulah - Alqur'an dalam beberapa ayat menggunakan istilah "rizgan hasanah" (rezeki yang baik), untuk mengisyaratkan bahwa ada rezeki yang "tidak baik" yakni yang haram. Berdasarkan keterangan diatas, dapat dirumuskan bahwa "rezeki" adalah "segala pemberian yang dapat dimanfaatkan, baik material maupun spritual".

Setiap makhluk telah dijamin Allah rezeki mereka. Yang memperoleh sesuatu secara tidak sah/Haram dan memanfaatkannya pun telah disediakan oleh Allah rezekinya yang halal, tetapi ia enggan mengusahakannya atau tidak puas perolehannya, atau terhalangi oleh satu dan lain hal sehingga tidak dapat meraihnya. Karena itu, agama menekankan perlunya berusaha dan bila tidak dapat karena terhalangai oleh satu dan lain sebab, maka manusia diperintahkan berhijrah. Di sisi lain manusia juga harus memiliki sifat "qana'ah", tetapi ini bukan sekedar berarti "Puas dengan apa yang diperoleh", tetapi kepuasan tersebut harus didahului tiga hal. 1) Usaha maksimal yang halal, 2) Keberhasil memiliki hasil usaha maksimal itu dan 3) Dengan suka cita menyerahkan apa yang telah dihasilkan puas dengan apa yang telah diperoleh sebelumnya. Dengan demikian usaha maksimal tanpa keberhasilan serta dengan kemanpuan kepemilikan, belum lagi mengantar seseorang memiliki sifat yang dianjurkan agama ini. Lebih-lebih jika ia tidak dengan suka hati menyerahkan apa yang telah dihasilkannya itu.

Selanjutnya, jaminan rezeki yang dijanjikan Allah kepada makhluk-Nya bukan berarti memberinya tanpa usaha. Kita harus sadar bahwa yang menjamin itu adalah Allah yang menciptakan makhluk serta hukum-hukum yang mengatur makhluk dan kehidupannya. Bukankah manusia

telah terikat dengan hukum-hukum yang ditetapkan-Nya? Kemanpuan tumbuh-tumbuhan untuk memperoleh rezekinya, serta organ-organ yang menghiasi tubuh manusia dan binatang, insting yang mendorongnya untuk hidup dan makan, semuannya adalah bagian dari jaminan rezeki Allah. Kehendak manusia, instingnya, perasaan kecenderungannya, selera dan keinginannya, rasa lapar dan hausnya sampai kepada naluri mempertahankan hidupnya, adalah bagian dari jaminan rezeki Allah kepada makhluk-Nya. Karena itu tanpa semua, maka tidak akan ada dalam diri manusia dorongan untuk mencari makan, tidak pula akan terdapat pada manusia dan binatang pencernaan, kelezatan, kemanpuan membedakan rasa dan sebagainya.

Jarak antara rezeki bayi dengan rezeki orang dewasapun berbeda. Jaminan rezeki Allah, berbeda dengan jaminan rezeki orang tua kepada bayi-bayi mereka. Bayi menunggu makanan yang siap dan menanti untuk di suapi. Manusia dewasa tidak demikian. Allah menyiapkan sarana dan manusia diperintahkan mengolahnnya, "Dia yang menjadikan bagi kamu bumi itu mudah (untuk dimanfaatkan) maka berjalanlahdi segala penjurunya ddan makanlah dari rezeki-Nya" (Q.s. Al-Mulk 67:15).

15. Dialah yang menjadikan bumi itu mudah bagi kamu, Maka berjalanlah di segala penjurunya dan makanlah sebahagian dari rezki-Nya. dan hanya kepada-Nya-lah kamu (kembali setelah) dibangkitkan.

Karena itu ketika Allah Ar-Razzaq itu menguraikan pemberian rezeki-Nya dikemukakannya dengan menyatakan

bahwa, "Nahnu narzuqukum Wa Iyyahum" (Kami memberi rezeki kepada kamu dan kepada mereka anak-anak kamu (Q.s. Al-Ana'm 6:151).

قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلّا تُشْرِكُواْ بِهِ مَشَكَا أَوْلِدَكُم مِّنْ إِمْلَقٍ أَنْحُنُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا أَوَلا تَقْتُلُواْ أَوْلَدَكُم مِّنْ إِمْلَقٍ أَنْحُنُ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ لَوْلَا تَقْتُلُواْ النَّفُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ عَلَا تَعْقِلُونَ عَلَيْ لَكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْونَ عَقِلُونَ هَا لَكُمْ لَا عَلَيْكُمْ وَصَلَّكُم بِهِ عَلَيْكُمْ تَعْقِلُونَ هَا لَكُمْ لَا عَقْلُونَ هَا لَكُمْ لَا عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ لِهِ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ لِهِ عَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَلِكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَالْمَوْلُونَ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلِيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُونَ وَعَلَيْكُونَ وَعَلَيْكُونَ وَعَلَيْكُونَ وَقَلْدُونَ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُونَ وَعَلَيْكُونَ وَقَلَالَا فَاللَّهُ وَلَا عَلَيْكُونَ وَهُمْ وَلَا عَلَيْكُونَ وَعَلَيْكُونَ وَقَلْمُ وَالْمُونَا فَيْ وَلَقَلْ وَلِكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُونَا فَلْكُونَا فَلَكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَعَلَيْكُونَا وَلَوْنَ وَلَكُونَا فَلَالَالِهُ وَلَا لِكُونَا فَلَكُونَا فَلَاكُونَا وَلَا عَلَيْكُونَا وَلَاكُونَا وَلَاكُونَا وَلَا عَلَيْكُونَا وَلَا عَلَيْكُونَا وَلَا عَلَيْكُونَا فَلَالِهُ وَلِي عَلَيْكُونَا وَلَا عَلَيْكُونَا وَلَا عَلَيْكُونَا وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْلِكُونَا وَلَاكُونَا وَلَاكُونَا وَلَعْلِكُونَا وَلَاكُونَا وَلَا فَالْمُؤْلُونَا وَلَاكُونَا وَلَا فَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنَا وَلَالِكُونَا وَلَا فَالْمُؤْنَا وَلَا فَالْمُؤْنِ وَلَا فَالْمُؤْنَا وَلَالْمُؤْنَا وَلِلْمُؤْنَا وَلَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْلِقُونَا وَلَالْمُؤْنَا وَلَالْمُؤْنَا وَالْعُلَالُونَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَلِلْمُؤْنَا ول

151. Katakanlah: "Marilah kubacakan apa yang diharamkan atas kamu oleh Tuhanmu Yaitu: janganlah kamu mempersekutukan sesuatu dengan Dia, berbuat baiklah terhadap kedua orang ibu bapa, dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena takut kemiskinan, Kami akan memberi rezki kepadamu dan kepada mereka, dan janganlah kamu mendekati perbuatan-perbuatan yang keji, baik yang nampak di antaranya maupun yang tersembunyi, dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah (membunuhnya) melainkan dengan sesuatu (sebah) yang benar[518]". demikian itu yang diperintahkan kepadamu supaya kamu memahami(nya).

[518] Maksudnya yang dibenarkan oleh syara' seperti qishash membunuh orang murtad, rajam dan sebagainya.

Penggunaan kata kami - sebagaimana perlu diuraikan sebelum ini – adalah untuk menunjukkan keterlibatan selain Allah dalam pemberian/peroleh rezeki itu. Dalam hal ini adalah keterlibatan makhluk-makhluk yang bergerak itu mencarinya.

#### AL-FATTAH

Al-Fatah adalah terbukanya segala sesuatu yang tertutup, baik material maupun spritual. Allah SWT sebagai *Al-Fattah* adalah dia yang membuka dari hamba-hamba-Nya segala apa yang tertutup menyangkut sebab-sebab perolehan yang mereka harapkan. Pintu rezeki yang tertutup bagi seoarang dibuka-Nya, sehingga ia menjadi berkecukupan atau kaya. Hati yang tertutup menerima sesuatu; seperti kebenaran, atau cinta, dibukannya sehingga terisi kebenaran dan terjalin cinta. Pikiran yang tertutup menyangkut satu problem dibukanya, sehingga terselesaikan kesulitan dan teratasi problem. Demikian seterusnya.Imam Algahazali mengartikan Al-Fattah sebagai "Dia yang dengan 'inayah/pertolongan dan perhatia-Nya terbuka segala yang tertutup serta dengan hidayah/petunjuk-Nya terungkap segala yang musykil (samar dan sulit).

Imam Syafi'i mengubah kata-kata bersayap, yang maknanya lebih kurang:

"Aku mengeluh pada guruku tentang kelemahan hafalanku, maka dituntunnya aku agar meninggalkan kemaksiatan dan diajarkannya kepada bahwa ilmu adalah cahaya, sedang cahaya Allah,tidak dianugrahi kepada sidurhaka".

Memang, *irfa n* leih banyak berkaitan dengan nomena, bukan fenomena. "Kebanyakan manusia tidak mengetahui.Mereka hanya mengetahui yang lahir/fenomena kehidupan duniawi, sedang mereka lalai dari kehidupan akhirat" (Q.s. Ar-Rum 30:5-6).

5. karena pertolongan Allah. Dia menolong siapa yang dikehendakiNya. dan Dialah Maha Perkasa lagi Penyayang.

6. (sebagai) janji yang sebenarnya dari Allah. Allah tidak akan menyalahi janjinya, tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui.

Pengetahuan tentang nomena amat sulit, dia adalah satu wilayahyang tertutup rapat, tidak ada yang mampu membukannya, kecuali Allah SWT, Karena, *Di tangan Allah kunci-kunci pembuka gaib, tidak ada yang mengetahuinya kecuali Dia''* (Q.s. Al-An'am 6:56).

Sebelum memetik buah dari yang dapat diraih oleh yang meneladani sifat Al-Fattah ada baiknya diperlukan beberapa tuntunan akhlak dalam rangka hubungan antara pemeluk agama yang diajarkan oleh ayat diakhiri dengan Khairul Fatihin ini. Perhatikanlah kutipan diatas.

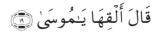
- a) Bagaimana nabi mulia itu menekankan betapa luasnya pengetahuan Tuhan dan perlunya kepada Allah SWT.
- b) Bagaimana beliau menempatkan kaumnya yang berbeda agama dalam posisi yang sama,bukan saja dalam tempat yang diisyaratkan oleh pengulangan kata "antaraa" tetapi lebih-lebih pada redaksi "secara hak/adil" . sehingga masing-masing pihak beliu mohonkan perlakuan yang sesuai. Seandainya beliau tidak menengkankan keadilan untuk kaumnya serta anugrah rahmat dan kelebihanbagi beliau dan ummatnya.
- c) Bagaimana beliau walau sebagai Nabi yang mendapat wahyu Allah, yang pasti yakin akan kebenaran agamanya dan dapat memberi putusan walau sepihak, tidak menjatuhkan putusan tetapi menyatakan bahwa putusan Allah adalah yang paling benar dan tepat, karena dia adalah *Khairul Fathih i n*/Sebaik-baik pembuka segala yang tertutup/sebaik-baik pemberi putusan.

ImamAlqusyari menambahkan bahwa siapa yang menyadari bahwa Allah adalah Penghampar semau sebab, Pembuka semua pintu; fikirannya tidak mungkin akan mengarah keselain-Nya, hatinya tidak akan disibukkan kecuali oleh-Nya, dan dia akan terus bersama-Nya, walau dalam penantian terbukannya pintu dan terhamparnya jalan, bahkan walaupun dia mengalami cobaan, cobaan itu akan menambah kedekatan dan kepercayaannya kepada-Nya.

#### AL-'ALIM

Dalam Alqur'an ditemukan banyak sekali ayat-ayat yang menggunakan akar kata yang sama dengan Asma' AlHusna yang dibahas ini. Kata "A lim" dalamAl qur'an ditemukan sebanyak 166 kali. Di samping itu terdapat pula sekian banyak kata "Alim" yang menunjuk kepada Allah SWT, sebagaimana banyak juga yang menunjuk-Nya dengan menggunakan redaksi "A'lim" (Lebih mengetahui). Banyaknya ayat serta beraneka ragamnya bentuk yang digunakan itu, menunjukan betapa luas dan banyak ilmu Allah SWT.

Segala aktivitas lahirya dan batin manusia diketahui-Nya "Dia mengetahui (pandangan) mata yang khianat dan apa yang disembuntikan oleh hati" (Q.s. Ghafir 40: 19). bahkan jangankan rahasia, yang "lebih tersmbunyai dari rahasia", yakni hal-hal yang telah dilupakan oleh manusia dan yang berada dibawah sadarnyapun diketahui oleh Allah SWT. "Jika kamu mengeraskan ucapanmu, maka sesunggahnya dia (mengetahuinya serta) mengetahui rahasia dan yang lebih tersembunyi (dari rahasia)"(Q.s.Thaha 20: 19).



19. Allah berfirman: "Lemparkanlah ia, Hai Musa!"

Manusia tentu saja dapat meraih ilmu berkat bantuan Allah, bahkan istilah "*Ali'm*" pun di benarkan Al qur'an untuk disandang manusia (Q.s Az-Zariyat 51 : 28)

### فَأُوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفُّ وَبَشَّرُوهُ بِغُكَمٍ عَلِيمٍ ﴿

28. (Tetapi mereka tidak mau makan), karena itu Ibrahim merasa takut terhadap mereka. mereka berkata: "Janganlah kamu takut", dan mereka memberi kahar gembira kepadanya dengan (kelahiran) seorang anak yang alim (Ishak).

tetapi betapapun dalam dan luasnya ilmu manusia, terdapat sekian perbedaan antara ilmunya dan ilmu Allah.

**Pertama**, dalam hal obyek pengetahuan; Allah megetahui segala sesuatu, manusia tidak mungkin dapat mendekati pengetahuan Allah. Pengetahna mereka hanyabagian kecil dari setetes samudera ilmu-Nya. "Tidaklah kamu diberi pengetahuan melainkan sedikit" (Q.s. Al-Isra' 17: 85).

85. dan mereka bertanya kepadamu tentang roh. Katakanlah: "Roh itu Termasuk urusan Tuhan-ku, dan tidaklah kamu diberi pengetahuan melainkan sedikit".

"Katakanlah kalau sekiranya lautan menjadi tinta untuk (menulis) kalimat-kalimat Tuhanku, meskipun kami datangkan tambahan sebanyak itu (pula)"(Q.s.Al-Kahfi 18:109).

109. Katakanlah: Sekiranya lautan menjadi tinta untuk (menulis) kalimat-kalimat Tuhanku, sungguh habislah

lautan itu sebelum habis (ditulis) kalimat-kalimat Tuhanku, meskipun Kami datangkan tambahan sebanyak itu (pula)".

**Kedua**, kejelasan pengetahuan manusia tidak mungkin dapat mencapai kejelasan ilmu Allah. Pensaksian manusia yang paling jelas terhadap sesuatu,hanya bagaikan melihatnya di balik tabir yang halus, tidak dapat menembus obyek yang disaksikan sampai kebatas terakhir.

Ketiga, Ilmu Allah bukan hasil dari sesuatu, tetapi sesuatu itulah yang merupakan hasil dari ilmu-Nya. Sedangkan ilmu manusia dihasikan dari adanya sesuatu. Untuk hal yang ketiga ini, Al-Ghazali memberi contoh dengan pengetahuan pemain catur dan pengetahuan pencipta permainan catur. Sang pencipta adalah penyebab adanya catur, sedang keberadaan catur adalah sebab pengetahuan pemain. Pengetahuan pencipta mendahului pengetahuan pemain, sedang pengetahuan pemain diperoleh jauh sesudah pengetahuan pencipta catur. Demikianlah ilmu Allah dan ilmu manusia.

Keempat, ilmu Allah tidak berubah dengan perubahan obyek yang diketahui-Nya. Itu berarti tidak ada *kebetulan* disisi Allah, karena pengetahuan-Nya tentang apa yang akan terjadi dan saat kejadiannya sama saja di sisi-Nya.

Kelima, Allah mengetahui tanpa alat, sedang ilmu manusia diraihnya panca indra, akal dan hatinya, dimana semuanyadidahului oleh ketidaktahuan." Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui sesuatupun dan dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati, agar kamu bersyukur (dengan menggunakannya untuk meraih ilmu)" Q.s. An-Nahl 16:78).

# وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيَّا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلشَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَٱلْأَفْدَةُ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾

78. dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam Keadaan tidak mengetahui sesuatupun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati, agar kamu bersyukur.

**Keenam**, ilmu Alllah kekal,tidak hilang dan tidak pula dilupakan-Nya. *Tuhanmu sekali-kali tidak lupa*.(Q.s.Maryam 19: 64).

64. dan tidaklah Kami (Jibril) turun, kecuali dengan perintah Tuhanmu. kepunyaan-Nya-lah apa-apa yang ada di hadapan kita, apa-apa yang ada di belakang kita dan apa-apa yang ada di antara keduanya, dan tidaklah Tuhanmu lupa.

Ilmu seorang ilmuwan harus mengantarnya kepada iman, selanjutnya ini mengantarnya kepada keikhlasan dan ketundukan kepada Allah.

Ilmu juga harus mengantar ilmuwan kepada amal dan karya-karya nyata yang bermanfaat. Rasul saw berdoa memohon perlindungan Allah dari ilmu yang tidak bermanfaat.

"Ya Allah, aku berlindung kepada-Mu dari ilmu yang tidak bermanfaat, dari hati yang tidak khusyu', dari diri (perut) yang tidak kenyang dan dari doa yang tidak diterima"(H.R. Muslim).

#### AL-QABIDH WA AL-BASITH

Dalam Alqur'an tidak ditemukan kedua kata tersebut -Al-Q a bidh dan Al-basith- sebagai sifat Allah, tetapi ditemukan kata kerja keduanya dengan pelaku adalah Allah, Antara lain:

"Siapakah yang mau memberi pinjaman kepada Allah, pinjaman yang baik (menafkahkan hartanya di jalan Allah) ,maka Allah akan melipat gandakan pembayaran kepadanya dengan lipat ganda yang banyak. Dan Allah yaqbudh/menyempitkan ada yabsuth melapangkan (rezeki) dan kepada-Nya-lah kamu dikembalikan" (Q.s.Al-Baqarah 2:245).

245. siapakah yang mau memberi pinjaman kepada Allah, pinjaman yang baik (menafkahkan hartanya di jalan Allah), Maka Allah akan meperlipat gandakan pembayaran kepadanya dengan lipat ganda yang banyak. dan Allah menyempitkan dan melapangkan (rezki) dan kepada-Nya-lah kamu dikembalikan.

Walau dalam Alqur'an tidak ditemukan kata *Q a bidh dan B asith* yang menunjuk kepada Allah, tetapi kedua kata ini ditemukan pada Hadits Rasul saw, yakni sabda beliau ketika salah seorang sahabat beliau mengusulkan agar Nabi menetapkan patokan harga ketika menghadapi kenaikan harga-harga. Beliau bersabda, *Sesungguhnya Allah adalah pencipta,Dia* Al-Qabidh, Al-Basith dan Ar-Raziq, *Penetap harga, sesungguhnya aku menharapbertemu dengan Allah dan ketika itu tidak seorangpun dari kalian yang menuntutku menyangkut penganiayaan darah dan harta"* (H.R. Abudaud, Attirmizi, dan Ibnu Majah melalui Anas bin malik).

Dari sini dapat dipahami bahwa Allah bersifat *Q a bidh* dalam arti Dia mencabut dan menahan ruh saat kematian dan saat tidur makhluk, sebagaimana Dia juga menahan rezeki, sesuai dengan hukum-hukum yang di tetapkan-Nya secara bijaksana yang di tempuh-Nya.

Allah SWT juga, yang memanjangkan dan memendekkan bayangan, sesuai dengan hukum-hukum yang alam yang mengatur perjalanan matahari.

Al-B a sith sebagaimana dikemukakan di atas mengandung makna "keterhamparan" kemudian dari makna ini lahir dari makna-makna lain seperti "memperluas" dan "melapangkan". Rezeki dilapangkan-Nya sesuai pula dengan hikma kebijaksanaan-Nya, "Dan jikalau Allah melapangkan rezeki kepada hamba-hamba-Nya, tentulah akan mereka akan melampaui batas dimuka bumi, tetapi Allah menurunkan apa yang dikehendaki-Nya dengan ukuran. Sesungguh-Nya Dia Maha mengetahui (keadaan) hamba-hamba-Nya lagi Maha Melihat" (Q.s. Asy-Sy u ra 42:27).

27. dan Jikalau Allah melapangkan rezki kepada hamba-hamba-Nya tentulah mereka akan melampaui batas di muka bumi, tetapi Allah menurunkan apa yang dikehendaki-Nya dengan ukuran. Sesungguhnya Dia Maha mengetahui (keadaan) hamba-hamba-Nya lagi Maha melihat.

Imam Ghazali menyimpulkan bahwa Al-Q a bidh adalah yang menggenggam nyawa saat kematian dan menghamparkannya saat kebangkitan; Dia juga menggenggam sedekah dari orang kaya dan menghamparkan rezeki orang yang miskin. Dia yang

memperluas rezeki si kaya, sehingga (terasa) miskin, sehingga (bagaikan) habis sudah di sisinya kemampuan; Dia juga menyempitkan dada sehingga hati terasa sesak dan melapangkannya sehingga segala sirna keresahan. Demikian Allah sebagai *Al-B a sith*, dan *Al-Q a bidh*.

Seorang hamba dapat memperolaeh sekelumit dari kedua sifat llahi ini, apabila ia dapat meraih antara lain hikma kebijaksanaan serta kemampuan memaparkannya sesuai dengan kondisi dan situasi yang dihadapi. Sekali ia melapangkan hati orang lain dan menggembirakannya melalui peringatan akan dilampahan nikmat Ilahi dan janjijanji kemurahan-Nya dan di kali lain di mempersempit hati pendengarannya saat ia menguraikan aneka ancaman, siksa dan pembalasan-Nya.

Seorang yang meneladani Allah dalam kedua sifat ini, hendaknya memperhatikan bahwa setiap uluran tangan atau pangekangannya harus mempertimbangkan hikma dan kebijaksaan. Memberi dan menahan, memperluas atau mempersempit, semua harus diperhitungan manfaat dan maslahatnya, untuk yang diberi dan untuk pelaku sendiri.

#### AL-KHAFIDH WA AR-RAFI'

Di dalam Alqur'an tidak ditemukan kedua kata ini yang menunjuk kepada sifat Allah, namun ada ayat yang maeyatakan bahwa Allah "Rafi' ud darajat". Firman-Nya dalam Q.s.Ghafir 40: 15, "Dia Rafi'ud daraj a t (Yang Maha Tinggi derajat[Nya), yang memiliki Aresiy, mengahnuhgrahkan/ (mengutus ruh) melalui (jibril) dengan perintah-Nya kepada siapa yang Dia kehendaki dari hamba-hamba-Nya, agar dia peringatkan tentang hari pertemuan (Kiamat)".

Kata "Rafi" di sini dapat berarti " Tang Maha Tinggi" dan jika demikian ia berbicara tentang Allah bukan dari sisi keterkaitan-Nya dengan makhluk. Allah adalah wujud yang Maha Tinggi, bahkan setinggi-tinggi wujud

dalam segala sifat keagungan-Nya. Makna ini sejalan dengan sifat-Nya sebagai "Aliy" yang pada gilirangnya akan dijelaskan. Tetapi jika kata tersebut dipahami sebagai yang meninggalkan maka maknanya sam dengan "Rafi".

Betapapun demikian, kita dapat menemukan sekian banyak ayat yang mengisyaratkan bahwa Allah meninggikan dan merendahkan. Dalam Al-Qur'an di temukan ayat-ayat yang berbicara tentang peninggian derajat para Nabi dan wali, serta makhluk-makhluk-Nya dari segi pengetahuan, rezeki dan sebagainya, sebagaimana dia juga yang meninggalkan benda-benda serti langit, bintang-bintang dan lain-lain. Ada juga manusia-manusia tertentu yang secara khusus disebut-Nya. Allah berfirman kepada Nabi Isa a.s., "Sesunggahnya Aku akan mewafatkanmu dan meninggikanmu" (Q.s. Ali Imran 3:55).

إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى إِنِّى مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ أَلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَىٰ اللَّذِينَ اَتَّبَعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَىٰ الَّذِينَ التَّبَعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَعَمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴿

55. (ingatlah), ketika Allah berfirman: "Hai Isa, Sesungguhnya aku akan menyampaikan kamu kepada akhir ajalmu dan mengangkat kamu kepada-Ku serta membersihkan kamu dari orangorang yang kafir, dan menjadikan orang-orang yang mengikuti kamu di atas orang-orang yang kafir hingga hari kiamat. kemudian hanya kepada Akulah kembalimu, lalu aku memutuskan diantaramu tentang hal-hal yang selalu kamu berselisih padanya".

"Meninggikan" di sini, dalam arti meninggikan derajat dan kedudukan beliau di sisi Allah, setelah mengalami penghinaan dalam kehidupan beliua di dunia ini. Ada juga yang memahami kata meninggikan dalam arti pisik, yakni diangkat kelangit untuk menyelamatkan beliau dari ancaman orang-orang durhaka.

Hari kiamat dilukiskan sebagai "Khafidhatun R a fiah" (Q.s. Al-Waqiah 56 : 3),

3. (Kejadian itu) merendahkan (satu golongan) dan meninggikan (golongan yang lain),

dalam arti bahwa pada hari itu Allah "Merendahkan dan meninggikan". Apa yang direndakan dan yang ditinggikan-Nya? Dia merendahkan orang-orang tadinya rendah dan dilecehkan di dunia ini. Umar Ibnu Alkhattab mengartikannya sebagai meninggikan *awliya'* (orang-orang tang bertaqwa) di surga dan merendahkan *Alfujjar* (Orang-orang durhaka) di neraka.

Bahkan merendahkan, menunggikan, menganugrahkan kedudukan yang tinggi atau memuliakandan sebaliknya-terjadi juga dalam kehidupan dunia ini. Bukankah. "Dia memuliakan siapa yang dikehendaki-Nya dan merendahkan siapa yang dikehendaki-Nya?" (Baca Q.s. Ali Imran 3:26).

قُلِ ٱللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِى ٱلْمُلْكَ مَن تَشَآءُ وَتَنزعُ ٱلْمُلْكَ مِن تَشَآءُ وَتَنزعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَآءُ وَتُغِزُّ مَن تَشَآءُ لِيَدِكَ ٱلْخَيْرُ لَا إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ }

26. Katakanlah: "Wahai Tuhan yang mempunyai kerajaan, Engkau berikan kerajaan kepada orang yang Engkau kehendaki dan Engkau cabut kerajaan dari orang yang Engkau kehendaki. Engkau muliakan orang yang Engkau kehendaki dan Engkau hinakan orang yang Engkau kehendaki. di tangan Engkaulah segala kebajikan. Sesungguhnya Engkau Maha Kuasa atas segala sesuatu.

Tentu saja keduanya berdasarkan hikmah kebijaksanaan serta hukum-hukum yang ditetapkan-Nya.

"Allah meninggikan orang-orang yang beriman di antara kamu danorang-orang berilmu (ditinggikan) beberapa derajat"(Q.s. Al-Mujdlah 58:11).

يَتَأَيُّ الَّذِينَ ءَامَنُوۤ الْإِذَا قِيلَ لَكُمۡ تَفَسَّحُواْ فِ اللّهَ الْمَجَلِسِ فَالْفَسُحُواْ يَفْسَحِ اللّهُ لَكُمۡ وَالْجَالَةُ وَلِذَا قِيلَ الشُّدُواْ فَالنّشُرُواْ يَرْفَعِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

11. Hai orang-orang beriman apabila kamu dikatakan kepadamu: "Berlapang-lapanglah dalam majlis", Maka lapangkanlah niscaya Allah akan memberi kelapangan untukmu. dan apabila dikatakan: "Berdirilah kamu", Maka berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat. dan Allah Maha mengetahui apa yang kamu kerjakan.

Imam Ghazali mengemukakan bahwa Al-Kh a fidh dan Rafi' adalah, "Dia yang merendahkan orang-orang kafir dengan kesengsaraan neraka, serta meninggikan orang-orang mukmin dengan kebahagiaan dan surga. Dia pula yang meninggikan auwliya'-Nya dengan kedekatan kepada-Nya serta merendahkan musuh-musuh-Nya dengan kejauhan dari hadirat-Nya". Selanjutnya tulis Al-Ghazali,

"siapa yang mengangkat/menyingkirkan pandangannya dari hal-hal yang bersifat indrawi dan imajinatif khayali, serta membersikan kehendaknya dari keburukan syahwat, maka dialah yang diangkat-Nya ketingkat para malaikat *Almuqrrabin*. Sedang yang membatasi pandangannya hanya pada hal-hal yang menyenangkan dirinya sebagaimana menyenangkan binatang, maka dialah yang direndahkan hingga mencapai tingkat yang serendah-rendahnya".

Apa yang dikemukakan Al-Ghazali menyangkut merendahkan ke tingkat serendah-rendahnya diisyaratkan oleh al-Qur'an dengan firman-Nya dalam Q.s. At-tin 95:5, "Kemudian kami kembalikan ia ketempat yang serendahnya".

5. kemudian Kami kembalikan Dia ke tempat yang serendah-rendahnya (neraka),

Seperti diketahui,manusia terdiri dari ruh dna jasad. Jasad mendorongnya melakukan aktivitas guna mempertahankan hidup jasmaniahnya, serti makan, minum dan hubungan sexual. Sedangkan Ruh mengantarkannya berhubungan dengan Pencipta, Allah SWT; karena Ruh itu bersumber dari-Nya atau dalam istilah Alqur'an "Min R u hiy".Ruh Ilahi pada unsur kejadian manusia berfungsi antara lain sebagai daya tarik yang mengangkat manusia ke tingkat "Ashani taqwin" (Dalam sebaik/kesempurnaa ciptaan). Apabila manusia melepaskan diri dari daya tarik ini, maka dia akan jatuh meluncur ketingkat yang serendah-rendahnya.

Imam Ghazali berpesan, "Seorang hambah yang meneladani Allah dalam sifat ini, hendaknya berusaha untuk selalu meninggikan hak dan kebenaran, merendahkan kebatilan dan keburukan, mmbela yang benar dan menghardik yang salah. Dengan demikian ia selalu berpihak kepada hamba-hamba Allah yang memperjuangkan

kebenaran dan mengangkat mereka; serta memusuhi musuh-musuh Allah dan merendahkan mereka.

#### AL-MU'IZ WA AL-MUZIL

Ketika menguraikan sifat Allah *Al-Aziz* antara lain telah dikemukakan bahwa kemuliaan adalah milik Allah, karena itu Allah pula yang menganugrahkannya kemuliaan kepada siapa yang dikehendaki-Nya dan dalam konteks ini Allah menegaskan bahwa kemuliaan itu dianugrahkan-Nya kepada Rasul dan orang-orang mukmin (Q.s. Al-Munafiqun 63:8).

8. mereka berkata: "Sesungguhnya jika kita telah kembali ke Madinah[1478], benar-benar orang yang kuat akan mengusir orang-orang yang lemah dari padanya." Padahal kekuatan itu hanyalah bagi Allah, bagi Rasul-Nya dan bagi orang-orang mukmin, tetapi orang-orang munafik itu tiada mengetahui.

[1478] Maksudnya: kembali dari peperangan Bani Musthalik.

Jika demikian, kemuliaan manusia tidak terletak pada kekayaan atau kedudukan sosialnya, tetapi pada nilai hubungan baiknya dengan Allah SWT. Siapa menghendaki kemuliaan, maka hendaklah dia menghubungkan diri dengan Allah. "Siapa yang kemuliaan maka sekali-kali menhendaki jangan dia meraihnya melalui kemuliaan yang tidak langgeng. Jika Anda menginginkan kemuliaan yang langgeng, maka

andalkanlah pemilik kemuliaan yang kekal langgeng", demikian shufi besar Ibnu 'Athaillah As-Sakandari.

Kemuliaan vang tidak langgeng mengandalkan sebab-sebab serta melupakan pemilik dan penyebab kemuliaan (Allah), sedang yang langgeng adalah mengingat dan mengandalkan penyebab, tanpa melupakan sebab. Sebaliknyapun demikian. Puluhan ayat Algur'an yang menjelaskan bahwa kehinaan disandang oleh mereka yang memutus hubungan dengan Allah. Terhadap-hadap orangorang yahudi yang durhaka Allah berfirman, "Ditimpakan kepada mereka kehinaan di mana saja mereka berada kecuali dengan (berpengan pada) tali yang terulu dari Allah dan tali/hubungan (yang terulur) dari manusia. Mereka kembali mendapat kemurkaan dari Allah dan ditimpakan kepada mereka kehinaan (kerendahan). Yang demikian itu karena mereka ingkar kepada ayat-ayat Allah dan membunuh nabi-nabi tanpa alasan ynag benar. Yang demikian itu disebabkan karena mereka durhaka dan melampaui batas" (Q.s. Ali Imran 3: 112)

ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَّهُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوۤا إِلَّا بِحَبَّلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبَلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبَلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ أَلْنَاسِ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ خَلِكَ بِأَنْهُمْ كَانُواْ يَكْفُرُونَ بِعَايَاتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ ذَالِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمِثَالَةُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْمَالُونَ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُؤَالَّةُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلَلُونَ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُصَامِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الللّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُعْلَقُولُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ ا

112. mereka diliputi kehinaan di mana saja mereka berada, kecuali jika mereka berpegang kepada tali (agama) Allah dan tali (perjanjian) dengan manusia[218], dan mereka kembali mendapat kemurkaan dari Allah dan mereka diliputi kerendahan. yang demikian itu[219] karena mereka kafir kepada ayat-ayat Allah

#### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

dan membunuh Para Nabi tanpa alasan yang benar. yang demikian itu[220] disebabkan mereka durhaka dan melampaui batas.

[218] Maksudnya: perlindungan yang ditetapkan Allah dalam Al Quran dan perlindungan yang diberikan oleh pemerintah Islam atas mereka.

[219] Yakni: ditimpa kehinaan, kerendahan, dan kemurkaan dari Allah.

[220] Yakni: kekafiran dan pembunuhan atas Para nabi-nabi.

Imam Ghazali menjelaskan bahwa *Al-Mu'iz* adalah yang menganuhgrahkan kekuasaan bagi siapa yang dikehendaki-Nya dan mencabutnya dari siapa yang dikehendaki-Nya. Agaknya hal ini dipahami oleh Al-Ghazali antara lain dari firman Allah yang menyatakan : Al-Imran 2:6

6. Dialah yang membentuk kamu dalam rahim sebagaimana dikehendaki-Nya. tak ada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia, yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.

Siapa yang bersingkap tabir dari kalbunya sehingga dapat memandang keindahan Ilahi, serta dianugrahi *qana'ah* (kepuasan setelah usaha halal yang maksimal) yang menjadikan ia tidak butuh kepada makhluk serta dapat menguasai nafsunya, maka dia telah dianuhgrahi Allah kemuliaan, bahkan kekuasaan duniawi dan kelak akan dianugrahinya pula kemuliaan ukhrawi. Dia akan diseru dengan firman-Nya;

Sebaliknya siapa yang mengulurkan pandangannya kepada makhluk sehingga merasa butuh kepada mereka, serta diliputi jiwanya oleh ambisi ketamakan, sehingga tidak puas dengan perolehannya setelah usaha maksimal, maka dia telah menyandang pakaian kehinaan. Demikian lebih kurang uraian Al-Ghazali.

#### AL-SAMI'

Allah Maha Mendengar, dalam arti tidak ada sesuatupun yang dapat terdengar walau sangat halus, yang tidak tertangkap oleh-Nya dan luput dari jangkaun-Nya. "Dia mendengar jejak semut hitam yang berjalan diatas batu yang halus di malam yang gelap", demikan tulis anak telinga seluruh makhluk. Dia mendengar pujian yang memuji-Nya, maka diberi ganjaran, doa yang berdoa, sehingga diperkenankan-Nya doanya Dia mendengar tanpa telinga, sebagaimana halnya makhluk Dia melakukan sesuatu tanpa anggota badan atau berbicara tanpa lidah", begitu tulis Al-Ghazali.

Dalam Al qur'an berkali-kali ditemukan ayat yang menguraikan sifat Allah "As-sami" ini. Pada umumnya Penyebab sifat tersebut disertai dengan sifat-Nya yang lain seperti "A l i m" (Maha Mengetahui) . Ada juga yang dirangkaikan dengan Bash i r (Maha Melihat), atau Qarib (Maha Dekat). Ada dua ayat mengemukakan sifat tersebut berdiri sendiri rangkaian kata Doa "Sami ud du a" (Maha Mendengar Doa).

Pendengaran yang memiliki manusia berbeda dengan Pendengaran Allah, bukan saja karena tidak semua dapat didengar oleh manusia, tetapi juga karena mendengar manusia memerlukan alat, dan alat itu pun sangat terbatas kemanpuannya, bila suara kecil atau keras, ia tidak sapat mendengar Ilahi. Rasul Saw bersabda,

"Seorang hamba terus menerus mendekatkan diri kepada-Ku dengan amalan-amalan sunnah, sehingga aku mencintainya. Dan bila aku mencintainya, menjadilah aku pendengarannya, yang digunakannya mendengar; penglihatannya yang digunakan melihat; tangannya yang digunakan menghajar dan kakinya yang digunakan melangkah" (H.R. Bukhari dari Abu Hurairah).

Al-Ghazali menggarisbawahi bahwa sifat Maha Mendengar Allah ini, hendaknya, "dapat mengantar manusia untuk memelihara lidahnya dan bahwa Allah tidak menciptakan untuknya pendengaran kecuali untuk mendengar firman Allah (Kiatab suci yang diturunkan-Nya) agar memperoleh manfaat berupa petunjuk menuju kejalan Allah. Manusia hendaknya tidak menggunakan pendengaran-Nya kecuali untuk hal tersebut". Segala yang meneladani Allah, bukan saja harus pandai dan tekun mendengar, tetapi juga harus memilih apa yang wajar didengarnya untuk dicamkan dan diperkenankan. Salah satu sifat *Ulul al-B a b* yang dipuji Allah.

#### AL-BASHIR

Di dalam Alqur'an kata "Bash i r" dan "Bashir a" terulang sebanyak 51 kali, sebagian diantaranya merupakan sifat manusia. Pada umumnya obyek dari "Bash i ra" yang menunjuk sifat Allah adalah " Apa yang kamu kerjakan", tetapi ada juga yang obyeknya adalah "Segala sesuatu" Di sisi lain sifat Allah ini pada umumnya dikaitkan dan didahului oleh kata sam i' (Maha mendengar) dan ada juga yang didahului oleh sifat Khab i r.

Memang, seperti yang dikemukakan ketika membahas sifat 'ilmu, Allah mengetahui segala sesuatu sebelum, pada saat dan sesudah terjadinya sesuatu dan karena itu tidak ada "Kebetulan" Di sisi-Nya.Sementara ulama menjelaskan makna sifat yang disandang Allah ini bahwa Dia yang menyaksikan segala sesuatu lahir dan

batinnya, besar dan kecilnya, sehingga apa yang tersembuyi di bawah dasar lautanpun dijangkaunya.

Pernyataan ayat di atas bahwa "Dia dapat melihat segala penglihatan", memberi isyarat bahwa makhluk-Nya tidak demikian, bahkan tidak keliru jika dikatakan bahwa hakekat penglihatanpun tidak diketahui dan dilihat secara sempurna oleh manusia, walaupun ia mampu melihat. Di sisi lain, wujud makhluk yang adapun tidak semua dapat dijangkaunya, maka sebagaimana mungkin ia dapat menjangkau dan melihat Tuhan ? Namun demikian, sebagaimana halnya dengan sifat As-sam i' yang dapat dianugrahkan Allah sekelumit kepada hamba-hambanya yang dicitainya, maka demikian pula sifat ini.

Seorang hamba yang meneladani Allah dalam sifat ini, terlebih dahulu harus menyadari bahwa mata yang dianugrahkan kepadanya adalah untuk digunakan melihat hal-hal yang baik, serta melihat tanda-tanda kebesaran Allah yang terbentang di alam raya. Imam Ghazali menuturkan ketika menjelaskan sifat ini bahwa konong Isa a.s. Pernah ditanya, "Adakah yang sama dengan engkau?" Beliau menjawab, "Siapa yang pandangannya adalah pelajaran, diamnya adalah renungan dan ucapan-ucapannya adalah zikir, maka dia sama dengan saya". Selanjutnya, hamba yang ingin meneladani Allah dalam sifat ini, juga harus menyadari bahwa Allah selalu melihatnya dalam keadaan apapun. Siapa yang menyembunyikan sesuatu dari pandangan makhluk, padahal dia tidak menyembunyikan dari pamdangan Allah, maka dia telah merehkan sifat Allah ini. Siapa yang melakukan kedurhakaan padahal dia tahu bahwa Allah melihatnya, maka sungguh berani bahkan ceroboh ia, dan siapa yang menduga bahwa Allah tidak melihatnya maka sungguh besar kekufuruannya. Algur'an mengecam Fir'aun umat Muhammad yakni, Abu jahal yang menduga bahwa Allah tidak melihatnya.

#### AL-HAKAM

Dalam Alqur'an ditemukan kata *Hakam* yang menunjuk kepada allah yakni pada Q.s. Al-A'nam 6 : 114,

أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْتَغِى حَكَمًا وَهُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِتَنبَ مُفَصَّلاً وَٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَنبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنزَّلٌ مِن رَّبِكَ

114. Maka Patutkah aku mencari hakim selain daripada Allah, Padahal Dialah yang telah menurunkan kitab (Al Quran) kepadamu dengan terperinci? orang-orang yang telah Kami datangkan kitab kepada mereka, mereka mengetahui bahwa Al Quran itu diturunkan dari Tuhanmu dengan sebenarnya. Maka janganlah kamu sekali-kali Termasuk orang yang ragu-ragu.

"Maka patutkah aku mencari hakam selain Allah, padahal Dialah yang telah menurunkan kitah (Alqur'an) kepadamu yang terperinci?". Sebagaimana ditemukan juga kata yang sama yang kepada manusia yakni Firman-Nya, "Dan jika kamu Kwatirkan ada persengketaan antara keduannya (suami istri) maka kirimlah seorang hakam dari keluarga laki-laki hakam dari keluarga perempuan," (Q.s. An-Nisa' 4:35).

وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِّن أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّن أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّن أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّن أَهْلِهَا إِن يُرِيدَآ إِصْلَحًا يُوفِقِ ٱللَّهُ بَيْنَهُمَآ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا عَلَيمًا خَبِيرًا

35. dan jika kamu khawatirkan ada persengketaan antara keduanya, Maka kirimlah seorang hakam[293] dari keluarga lakilaki dan seorang hakam dari keluarga perempuan. jika kedua orang hakam itu bermaksud Mengadakan perbaikan, niscaya Allah memberi taufik kepada suami-isteri itu. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal.

## [293] Hakam ialah juru pendamai.

Para ulama mengemukakan beberapa urusan tentang makna *Al-hakam* yang menjadi sifat Allah. Ada yang berpendapat bahwa yamg dimaksud adalah, "Dia yang melerai dan memutuskan kebenaran dari kebatilan, yang menetapkan siapa yang taat dan yang durhaka, semuanya yang berdasar ketetapan yang ditetapkannya".

Menurut Imam Ghazali, dari sifat ini bercabang kepercayaan tentang Qadha' dan Qadar-Nya.Pengaturan-Nya dengan menetapkan sebab-sebab yang mengantar kepada terjadinya akibat dan yang bersifat pasti, tidak berubah dan langgeng - hingga waktu yang ditetapkan serti peredaran bumi dan benda di alam raya adalah Oadha'. Selanjutnya yang mengarahkan sebab-sebab tersebut yakni menggerakkannya dengan pergerakan yang sesuai dan dengan kadar penuh menuju akibat-akibatnya yang terjadi dari saat ke saat – adalah *Qadar-Nya*. Qadha' adalah ketetapan yang bersifat menyeluruh bagi sebab-sebab yang pasti dan bersifat langgeng untuk segala persoalan,- atau sunnahtullah/hukum-hukum kemasyarakatan yang ditetapkan Allah. Sedang Qadar adalah pengarahan hukum-hukum tersebut dengan ukuran yang teliti menuju akibat-akibatnya masing-masing, tidak kurang dan tidak berlebih.Demikian Al-Ghazali.

Dengan demikian Qada' dan Qadhanya dikandung oleh sifat *Al-hakam*, bahkan sifat-Nya ini menyangkut segala sesuatu di dunia dan di akhirat, lahir dan batin, termasuk hukum-hukum syariat yang ditetapkan-Nya,

bahwa dia adalah Al-Hakam, sebelum dia menetapkan sesuatu.

Yang bermaksud meneladani Allah dalam sifat ini, terlebih dahulu harus dapat mengindahkan ketetapan-ketetapa-Nya, demikian juga ketetapan Rasul-Nya, serta menerimanya sepenuh hati. Ia tidak boleh merasa keberatan menerima taqdir-Nya, karena Qadar/takdir tidak lain hanya ketetapan menyangkut ukuran akibat dari sebab- sebab yang bersifat *Kulli* (menyeluru), sedang manusia dapat memilih sekian banyak dari sebab-sebab yang ditetapkan-Nya itu. Bila ia dasar dan pandai memilih, akibatnya akan baik dan bila tidak, maka janganlah dia mengecam keculi dirinya sendiri.

Ketetapan-ketetapan itu, apalagi Qadha' dan Qadar-Nya ditetapkan Allah, agar manusia selalu mengingat-Nya, sehingga ia dapat bersabar sambil melakukan intropeksi bila terjadi apa yang tidak diinginkan ddan memuji Allah sambil bersyukur atas nikmat yang dianuhgrahkan-Nya.

#### AL-ADEL

"Al'Adel" yang merupakan salah satu Asma Alhusma ini, menunjuk kepada Allah sebagai pelaku. Dan dalam kaedah Kebahasaan Arab, apabila kata jadian digunakan untuk menunjuk kepada pelaku, maka hal tersebut mengandung arti kesempurnaan. Jika anda berkata Si A cantik, maka redaksi ini hamya menginformasikan bahwa dia memiliki kecantikan, tanpa menjelaskan kadar kecantikannya itu.

Ada kaitan yang sangat erat antara sifat *Al-Hakam* dengan sifat *Al'Ade*,antara lain bahwa hukum-hukum yang ditetapkan-Nya diberlakukan terhadap semua pihak tanpa perbedaan. Misalnya, hukum-hukum alam dan kemasyarakatan yang ditetapkan Allah, berlaku bagi siapa saja baik muslim atau bukan. Rezeki yang dihamparkan-

Nya, tersedia dan dapat diperoleh oleh mereka yang mengikuti hukum-hukum diperolehan Rezeki, apapun jenis, ras agama dan seseorang. Air akan selalu menglir ketempat yang rendah atau membeku atau mendidih, bila terpenuhi syarat-syarat yang ditetapkan-Nya dan ini dapat dilakukan oleh siapa saja.

Imam Ghazali setelah mengemukakan bahwa, "yang adil adalah yang lahir darinya perbuatan keadilan, yang bertolak belakang tindakan-Nya, dengan penganiayaan dan kezaliman", menjelaskan bahwa,"tidak akan dapat diketahui siapa yang berlaku adil, keadilannya, siapa yang tidak mengetahui perbuatannya.Karena itu - lanjut Alghazali siapa yang ingin memahami sifat ini,dia hendaknya memiliki pengetahuan yang menyeluruh menyangkut perbuatanperbuatan Allah dari setinggi-setinggi 'malakut Assamagu a t i' (kerajaan semua langit) sampai keujung terakhir dari kedalaman bumi. Pada saat ini ia diundang untuk memperhatikan ciptaan-Nya maka dia akan menemukan bahwa sekali-kali tiada yang tidak seimbang dari ciptaan-Nya, bahwa sesudh itu, dia masih diundang untuk memperhatikan dan memperhatikan berulang-ulang kali hingga pandangan letih. Ketika itulah dia akan terpesona oleh kecantikan Ilahi, dia akan kagum dengan keimbangan alam raya dan keadilannya dan ketika itu pula dia akan larut dalam keasyikan memahami sekelumit dari makna kesdilan Ilahi.

Kalau demikian, kejahatan/keburukan bukan masalah nalar, tetapi problema rasa, akibat keinginan manusia umtuk selalu mendapatkan terbaik untuk diri, keluarga, atau jenisnya saja, dengan melupakan dengan lain. Kalau masalahnya demikian,maka yang mampu menanggulanginya adalah "rasa" juga dan disinilah agama mempunyai peranan yang amat besar antara lain melalui man dan kepercayaan akan keadilan-Nya.

Atas dasar itu semua, keadilan Ilahi berarti,"Memelihara kewajaran atasberlanjutnya eksistensi, tidak mecengah kelanjutan eksistensi dan perolehan rahmat sewaktu terdapat banyak kemunkinan untuk itu".

Allah SWT telah menciptakan manusia, menyempurnaan ciptaannya dan menjadikannya adil dalam arti seimbang dan cenderung kepada keadilan. Demikian kandungan firman-Nyadalam Q.s. Al-Infithar 82 : 7.

7. yang telah menciptakan kamu lalu menyempurnakan kejadianmu dan menjadikan (susunan tubuh)mu seimbang,

#### **AL-LATHIF**

Kata Al-Latif ditemukan dalm Alqur'an sebanyak tujuh kali, lima diantaranya disebut bergandengan dengan sifat Khabir. Satu ayat secara tegas menyebut sifat ini tercurah kepada-Nya yakni; "Sesungguhnya Allah Lathif terhadap hamba-hamba-Nya, Dia memberi rezeki siapa yang dikehendakinya dan Dia Maha Kuat ladi Maha Mulia" (Q.s. Asy-Syura 42: 19

19. Allah Maha lembut terhadap hamba-hamba-Nya; Dia memberi rezki kepada yang di kehendaki-Nya dan Dialah yang Maha kuat lagi Maha Perkasa.

dan yusuf 12: 100)
وَرَفَعَ أَبُويَهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّواْ لَهُ مُشَّدًا ۖ وَقَالَ يَتَأْبَتِ هَـٰذَا
تَأْوِيلُ رُءۡينِي مِن قَبۡلُ قَدۡ جَعَلَهَا رَبّي حَقَّا ۖ وَقَدۡ أَحۡسَنَ بِيۤ إِذۡ

أُخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَآءَ بِكُم مِّنَ ٱلْبَدُوِ مِنْ بَعْدِ أَن نَّزَغَ الشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِيَ ۚ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِّمَا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُۥ الشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِي ۚ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِّمَا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُۥ الشَّيْطُ الْحَكِيمُ الْحَ

100. dan ia menaikkan kedua ibu-bapanya ke atas singgasana. dan mereka (semuanya) merebahkan diri seraya sujud[763] kepada Yusuf. dan berkata Yusuf: "Wahai ayahku Inilah ta'bir mimpiku yang dahulu itu; Sesungguhnya Tuhanku telah menjadikannya suatu kenyataan. dan Sesungguhnya Tuhanku telah berbuat baik kepadaKu, ketika Dia membebaskan aku dari rumah penjara dan ketika membawa kamu dari dusun padang pasir, setelah syaitan merusakkan (hubungan) antaraku dan saudara-saudaraku. Sesungguhnya Tuhanku Maha lembut terhadap apa yang Dia kehendaki. Sesungguhnya Dialah yang Maha mengetahui lagi Maha Bijaksana.

[763] Sujud disini ialah sujud penghormatan bukan sujud ibadah.

Di samping ayat-ayat yang berbicara dalam konteks anugerah itu, ditemukan ayat-ayat yang berbicara tentang sifat Allah, yaitu pada Q.s. Luqman 31:16 dan Al-An'am 6: 103. Ini berarti bahwa "Luthf" yang dianugrahkannya berdasar kebijaksanaan dan pengetahuan-Nya," Apakah Allah tang meciptakan itu tidak mengetahui (yang kamu lahirkan dan rahasiakan); dan Dia Lathif lagi Maha Mengetahui". Dalam ayat lain Allah berfirman: " Apakah mereka tidak melihat, bahwa Allah menurunkan Air dari langit, lalu jadilah bumi itu hijan? Sesunggunya Allah Maha Lathif lagi Maha mengetahui" (Q.s. Al-Haj 22:63).

# أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ عُخْضَرَّةً إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفُ خَبيرُ ﴿

63. Apakah kamu tiada melihat, bahwasanya Allah menurunkan air dari langit, lalu jadilah bumi itu hijau? Sesungguhnya Allah Maha Halus lagi Maha mengetahui.

Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa yang berhak menyandang sifat ini adalah,"yang mengetahui rincian kemaslahatan dan seluk beluk rahasianya, ynag kecil dan yang halus, kemudian menempuh jalan untuk jalan menyampaikannya kepada yang berhak secara lemah lembut bukan kekerasan".

Kalau bertemu kelemahlembutan dalam perlakuan dan rincian kemanpuan dalam pengetahuan, maka terwujudlah apa yang dinamai "Al-luthf" dan menjadilah pelakunya wajar menyandang nama "Al-luthf". Ini tentunnya tidak dapat dijangkau kecualiAllah Yang Maha Mengetahui lagi Maha Lathif itu. Sekelumit dari bukti Kemaha "lemah lembutan" Ilahi (Kalau istilah ini dapat dibenarkan) dapat terlihat bagaimana Dia memelihara janin dalam perut ibu dan melindunginya dalam tiga kegelapan, kegelapan dalam perut, kegelapan dalam rahim.dan kegelapan dalam selaput yang menutup anak dalam rahim. Demikian juga memberinya makan melalui tali pusar sampai dia lahir kemudian mengilhaminya menyusu, tanap diajar oleh siapapun.

Pada akhirnya tidak keliru jika dikatakan bahwa *Allathif* adalah Dia yang selalu menghendaki untuk makhluk-Nya, kemaslahatan dan kemudahan lagi menyiapkan sarana dan prasarana guna kemudahan meraihnya. Dia yang bergegas menyingkirkan kegelisahan pada saat terjadinya

cobaan, serta melimpahkan anugerah sebelum terbetik dalam benak. Penjelaan diatas, adalah sifat itu dikaitkan dengan perbuatan-perbuatan Allah.

#### **AL-KHABIR**

Sementara pakar berpendapat bahwa kita ini terambil dari kata "Khabartu al-ardha" (membelah bumi) dan dari sini lahir pengertian "mengetahui" seakan-akan yang bersangkutan membahas sesuatu sampai dia membelah bumi untuk menemukannya. Pendapat ini sangat dipaksakan. Agaknya cukup dengan memperhatikan kata "Khabar" yang mengandung informasi tentang sesuatu, untuk menyatakan bahwa kata "Khabir" mengandung makna mengetahui. Apalagi jika menperhatikan penggunaan kata tersebut dalm Al-qur'an yang terulang sebanyak lima puluh lima kali.

Dalam Al-qur'an kata "khabir" ada yang berdiri sendiri, ad juga yang dirangkaikan penyebutannya dengan sifat yang lain, seperti Hakim, Lathif, Bashir dan 'Alim. Terhadap tiga ayat dalam Al-qur'an yang merangkaikan sifat Khabir dengan Alim. Konteks ketiganya adalah hal-hal yang mustahil, atau amat sulit diketahui oleh manusia. Pertama, tempat kematian. "Tidak seorangpun yang mengetahui di bumi mana dia akan mati. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha mengenal (Alimun Khabir)" (Q.s. Lukman 31:34).

إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى الْفَسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْسُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرُ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرُ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرُ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرُ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرُ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرُ اللَّهُ عَلَيمٌ خَبِيرُ اللَّهُ عَلَيمٌ خَبِيرُ اللَّهُ عَلَيْمٌ خَبِيرًا اللَّهُ عَلَيْمٌ خَبِيرًا اللَّهُ عَلَيْمٌ خَبِيرًا اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ خَبِيرًا اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللْعِلِيْلِيْ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ

34. Sesungguhnya Allah, hanya pada sisi-Nya sajalah pengetahuan tentang hari Kiamat; dan Dia-lah yang menurunkan hujan, dan

mengetahui apa yang ada dalam rahim. dan tiada seorangpun yang dapat mengetahui (dengan pasti) apa yang akan diusahakannya besok[1187]. dan tiada seorangpun yang dapat mengetahui di humi mana Dia akan mati. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal.

[1187] Maksudnya: manusia itu tidak dapat mengetahui dengan pasti apa yang akan diusahakannya besok atau yang akan diperolehnya, Namun demikian mereka diwajibkan berusaha.

Kedua kualitas kemuliaan dan taqwa seseorang. "Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu adalah yang paling bertaqwa, sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal (Alimun khabir)" (Al-Hujurat 49:13). Ketiga, rahasia yang sangat dipendam.

13. Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenalmengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal.

Yang meneladani sifat ini dituntut untuk berusaha mengenal jati dirinya, mengetahui gejolak nafsu dan tipu dayanya, mampu merasakan atau membedakan antara bisikan nafsu, bisikan setan dan ilham malaikat. Ia juga dituntut untuk mendalami dan mengetahui duduk persolan yang dilakukannya, sehingga tidak bertindak atau meniru dan mengikuti selainnya, kecuali atas dasar pengetahuan yang jelas. Demikian wa Allahu 'Alam.

#### **AL-HALIM**

Kata Al-Halim terampil dari akar kata ynag terdiri dari huruf-huruf ha', lam dan mim yang mempunyai tiga makna, yaitu, "tidak bergegas", "lubang karena kerusakan" serta "mimpi".

Dalam Al-qur'an sifat *Al-Halim* ditemukan sebanyak lima belas kali, empat diantaranya merupakan sifat manusia-manusia pilihan yakni Ibrahim dalam Q.s. At-Taubah 9:114

114. dan permintaan ampun dari Ibrahim (kepada Allah) untuk bapaknya tidak lain hanyalah karena suatu janji yang telah diikrarkannya kepada bapaknya itu. Maka, tatkala jelas bagi Ibrahim bahwa bapaknya itu adalah musuh Allah, Maka Ibrahim berlepas diri dari padanya. Sesungguhnya Ibrahim adalah seorang yang sangat lembut hatinya lagi Penyantun.

dan Q.s. Hud 11:75

75. Sesungguhnya Ibrahim itu benar-benar seorang yang Penyantun lagi penghiba dan suka kembali kepada Allah.

serta Ismail dalam Q.s. As-Syafat 37: 101.

101. Maka Kami beri Dia khabar gembira dengan seorang anak yang Amat sabar[1283].

[1283] Yang dimaksud ialah Nabi Ismail a.s.

Terhadap keduaNabi tersebut, yang menyandangkan sifat ini adalah Allah SWT. Manusia pilihan ketiga yang menyandang sifat ini dalam Al-qur'an adalah Nabi syu'aib a.s. yakni dalam Q.s. Hud 11:87.

قَالُواْ يَنشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَّتَرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَآ وَالُواْ يَنشُعَلُ فَي أَمُولِنَا مَا نَشَتَوُا الْأَنكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ



87. mereka berkata: "Hai Syu'aib, Apakah sembahyangmu menyuruh kamu agar Kami meninggalkan apa yang disembah oleh bapak-bapak Kami atau melarang Kami memperbuat apa yang Kami kehendaki tentang harta kami. Sesungguhnya kamu adalah orang yang sangat Penyantun lagi berakal [735]."

[735] Perkataan ini mereka ucapkan untuk mengejek Nabi Syu'aib a.s.

Hanya saja yang menyandangkan kepada beliau adalah kaumnya dan itu mereka lakukan sebagai Puncak ejekan terhadap beliau.

Namun betapapun tinggi dan berulang kalinya toleransi dan kemampuan menahan amarah dari makhluk, maka tidaklah dapat mencapai sifat *Al- Halim* Ilahi.Imam Al-Ghazali menjelaskan sifat *Al-Halim* yang disandang Allah

sebagai, "Dia yang menyaksikan kedurhakaan para pendurhaka, melihat pembangkangan mereka,tetapi kemarahan tidak mengundang-Nya bertindak, tidakia juga disentuh oleh kemurkaan atau didorong untuk bergegas menjatuhkan sanksi – padahal Dia amat mampu dan kuasa". "Seandainya Allah menjatuhkan sanksi (di dunia ini) terhadap manusia sebagai balasan atas perbuatan mereka, maka Dia tidak akan membiarkan diatas permukaan bumi ini satu bintang melatapun (manusia)" (Q.s. Fathir 35:45).

45. dan kalau Sekiranya Allah menyiksa manusia disebabkan usahanya, niscaya Dia tidak akan meninggalkan di atas permukaan bumi suatu mahluk yang melatapun[1262] akan tetapi Allah menangguhkan (penyiksaan) mereka, sampai waktu yang tertentu; Maka apabila datang ajal mereka, Maka Sesungguhnya Allah adalah Maha melihat (keadaan) hamba-hamba-Nya.

[1262] Daabbah artinya ialah makhluk yang melata. tetapi yang dimaksud di sini ialah manusia.

Sifat *Al-Halim*, yang disandang Allah dan disebut dalam Al-qur'an sebanyak dua belas kali itu, tidak satupun yang berdiri sendiri.

Imam Al-Ghazali tidak menjelaskan apa yang dapat diraih oleh manusia dari sifat Allah ini dan bagaimana sifat ini diteladani, karena – tulisnya – ia demikian jelas dan bahwa sifat ini, merupakan salah satu sifat terbaik yang disandang makhluk, dan karena ia tidak perlu dijelaskan.

#### AL-AZHIM

Yang agung ada yang terjangkau keselurauhannya oleh pandangan Mata, ada juga hanya yang sedikit bagainnya yang dapat dilihat. Gunung atau gajah dapat ditunjuk dengan menggunkan kata *Azhim*, saat dibandingkan dengan bintang lain, walau buat gajah dan gunung seluruh tubuh/bagiannya dapat terlihat; berbeda dengan langit, hanya sebagian terlihat mata. Kata ini juga bisa menjadi sifat sesuatu yang ammaterial yang jangkaunnya dapat berbeda-beda.

Allah Maha Agung, karena dia adalah yang wajib wujudnya, langgeng eksistensinya, untuk selama-lamanya. Dia yang awal Dia pula yang akhir, sedang wujud selainnya, hanya sebuah kemungkinan, bisa wujud atau tak wujud, atau wujudnya mustahil, seperti kemustahilan penggabungan dua hal yang bertolak belakang. Kata Azim yang menjadi sifat Allah ada yang berdiri sendiri, dan ada juga yang dirangkaikan dengan *Al-Aliy* (Maha Tinggi) seperti pada akhir kalimat ayat Al-Kursi (Q.s Al-Baqarah 2: 255).

ٱللَّهُ لَآ إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَىُّ ٱلْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمُ لَّهُ لَهُ وَمَا فِي ٱلْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمُ لَّهُ مَا فِي ٱلْأَرْضِ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشَفَعُ عِندَهُ وَمَا فِي ٱللَّرْضَ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشَفَعُ عِندَهُ وَاللَّهُ بِإِذْ نِهِ عَ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ وَلَا يُعِيمُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ وَ إِلَّا بِمَا شَآءَ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَواتِ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ وَلَا يَعُودُهُ وَفَظُهُمَا وَهُو ٱلْعَلَى ٱلْعَظِيمُ ﴿

255. Allah, tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia yang hidup kekal lagi terus menerus mengurus (makhluk-Nya); tidak mengantuk dan tidak tidur. Kepunyaan-Nya apa yang di langit dan di bumi. tiada yang dapat memberi syafa'at di sisi Allah tanpa izin-Nya? Allah mengetahui apa-apa yang di hadapan mereka dan di belakang mereka, dan mereka tidak mengetahui apa-apa dari ilmu Allah melainkan apa yang dikehendaki-Nya. Kursi[161] Allah meliputi langit dan bumi. dan Allah tidak merasa berat memelihara keduanya, dan Allah Maha Tinggi lagi Maha besar.

[161] Kursi dalam ayat ini oleh sebagian mufassirin diartikan dengan ilmu Allah dan ada pula yang mengartikan dengan kekuasaan-Nya.

Imam Ghazali dalam "Amaqshad Al- Asna Fi Syareh Al Asma' AlHusna" –tidak seperti kebiasaannya-, tidak menjeaskan apa yang dapat diraih atau diteladani manusia dari sifat ini. Hajjatul islam itu hanya menyatakan bahwa yang agung dari manusia adalah para Nabi dan Rasul serta ulama yang bila dijangkau oleh akal, sesuatu dari sifat mereka, akan penuh dada dengan rasa kagum dan Haibah terhadap mereka

Betatapapun demikian, sementara ulama mengingatkan bahwa adalah mutlak bagi yang mempelajari dan memahami sifat Allah *Al-Azhim*, untuk mengagungkan-Nya serta mengagungkan *Sya'airillah* (tanda-tanda kebesaran Allah), dengan jalan mengindahkan seluruh perintah-Nya dan menjuahi larangan-Nya. Demikianlah perintah Allah. "Dan barangsiapa mengagungkan syi'ar-syir'ar Allah, maka sesungguhnya itu timbul dari ketakwaan hati" (Q.s. Al-Haj 22: 32)

32. Demikianlah (perintah Allah). dan Barangsiapa mengagungkan syi'ar-syi'ar Allah[990], Maka Sesungguhnya itu timbul dari Ketakwaan hati.

[990] Syi'ar Allah Ialah: segala amalan yang dilakukan dalam rangka ibadat haji dan tempat-tempat mengerjakannya.

#### **AL-GHAFUR**

Banyak disebut sifat *Al-Ghafur* dalam Al-qur'an memberi kesan bahwa Allah membuka pintu seluas-luasnya bagi hamba-Nya untuk memohon. Bahkan secara tegas dinyatakan, "Allah mengajak ke syurga dan pengampunan-Nya atas izin-Nya" (Q.s. Al-Baqarah 2: 221).

وَلَا تَنكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ ۖ وَلَا مَةُ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ۗ وَلَا تُنكِحُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُواْ ۚ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ۗ أُوْلَتِهِكَ يَدْعُونَ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ۗ أُوْلَتِهِكَ يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ ۗ وَٱللَّهُ يَدْعُونَ الْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ اللَّهُ يَدْعُونَ أَلْ النَّارِ اللَّهُ يَدْعُونَ عَنْ أَلْ النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ هَا الْمَعْفِرَةِ بِإِذْنِهِ اللَّهُ مِتَذَكَّرُونَ هَا اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللِهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْمُولَا الل

221. dan janganlah kamu menikahi wanita-wanita musyrik, sebelum mereka beriman. Sesungguhnya wanita budak yang mukmin lebih baik dari wanita musyrik, walaupun Dia menarik hatimu. dan janganlah kamu menikahkan orang-orang musyrik (dengan wanita-wanita mukmin) sebelum mereka beriman. Sesungguhnya budak yang mukmin lebih baik dari orang musyrik, walaupun Dia menarik hatimu. mereka mengajak ke neraka, sedang Allah mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya. dan Allah menerangkan ayat-ayat-Nya (perintah-perintah-Nya) kepada manusia supaya mereka mengambil pelajaran.

Terbuka kemungkinan bagi yang tidak bermohonpun selama doanya bukan mempersekutukan Allah –untuk diampuni oleh-Nya. "Sesungguhnya Allah tidak mengampuni dosa mempersekutukan-Nya dengan sesuatu dan mengampui doa selain dari itu bagi siap yang dikendaki-Nya" (Q.s. An-Nisa' 4: 48 dan 116).

48. Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia mengampuni segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya. Barangsiapa yang mempersekutukan Allah, Maka sungguh ia telah berbuat dosa yang besar.

116. Sesungguhnya Allah tidak mengampuni dosa mempersekutukan (sesuatu) dengan Dia, dan Dia mengampuni dosa yang selain syirik bagi siapa yang dikehendaki-Nya. Barangsiapa yang mempersekutukan (sesuatu) dengan Allah, Maka Sesungguhnya ia telah tersesat sejauh-jauhnya.

Sebuah hadist Qudsi menyatakan: Imam Ghazali dalam membedakan sifat *Ghafur*dan *Ghaffar* menulis bahwa keduanya bermakna sama, hanya saja *Ghaffur* mengandung semacam *mubalaghah* (kelebihan penekanan) yang dikandung oleh kata *Al Ghaffar*, karena *Al Gaffar* menunjukkan *mubalaghah* dalam maghfirah (pengampunan menyeluruh/penutupan yang rapat) disamping berulangulangnya hal tersebut, sedang *Ghafur* menunjukkan kepada sempurna dan menyeluruhnya sifat tersebut. Allah Ghafur

dalam arti sempurna pengampunan-Nya hingga mencapai puncak tertinggi dan maghrifat.

#### **ASY-SYAKUR**

Ini karena "syukur" juga diartikan sebagai menampakkan sesuatu kepermukaan, sedang "kufur" adalah "menutupinya" Menampakkan nikmat Tuhan antara lain dalam bentuk memberi sebahagian dari nikmat itu kepada pihak lain, sedang menutupinya adalah dengan bersifat kikir.

Dalam Alqur'an kata "syakur" ditemukan sebanyak sepuluh kali, tiga diantaranya merupakan sifat Allah dan sisanya menjadi sifat manusia. "syakur" adalah bentuk mubalagha/ superlatif dari "Syakir". Imam Ghazali mengartikan syakur sebagi "Dia yang memberi balasan banyak terhadap pelaku kebaikan/ketaatan yang sedikit. Dia menganugrahkan kenikmatan yang tidak terbatas waktunya untuk amalan-amalan yang terhitung dengan hari-hari tertentu yang terbatas". Siapa yang menbalas kebajikan dengan berlipat ganda maka dia dinamai mensyukuri kebajikan itu dan siapa yang memuji yang berbuat baik, iapun dapat dinamai mensyukurinya. Jika anda melihat makna syukur dari pelipatgandaan balasan, maka yang wajar dinamai syakur hanya Allah, paling pelipatgandaan ganjaran-Nya tiak terbatas sebagaimana ditegaskan dalam Q.s. Al-Baqarah 2 : 261 yang dikutipi diatas.

Syukur manusia kepada Allah dimulai dengan menyadari dari lubuk hatinya yang terdalam betapa besar nkmat dan anugerah Nya disertai dengan ketundukan dan kekaguman yang melahirkan secara cinta kepada-Nya dan dorongan untuk bersyukur dengan lidah dan perbuatan. Memang manusia tidak dapat melakukan syukur dengan sempurna. Bagaimana tidak demikian, pujian-Nya kepada Allah – betapapun dia usahakan – tidak pernah sesuai

dengan limpahan karunia-Nya, "Subhanaka La Nuhshi Tsanan 'alaika Anta Kama Asnaita 'Ala Nafsika" (Maha suci engkau ya Allah, Kami tidak mampu menguji-Mu Pujian terhadap-Mu adalah sebagaimana pujian-Mu atas diri-Mu). Itu ucapan yang diajarkan Nabi saw kepada kita.

Melalui perbuatan, kita dapat bersyukur kepada-nya dengan menghayati makna syukur. Syukur juga diartikan sebagai "Menggunkan anugerah Ilahi sesuai tujuan penganugerahannya". Ini berati anda harus dapat menggunakan segala yang dianuhgerahkan Allah di alam raya ini sesuai dengan tujuan Allah mencipatakannya.

#### AL-'ALIY

Dalam Algur'an kata 'Aliy, ditemukan sebanyak 11 kali, sembilan diantarnya merupakan sifat Allah. Ketinggian Allah tidak bersifat material atau satu tempat. Memang tulis Imam Ghazali - pada mulanya manusua memahami ketinggian dari segi tempat. Ini makna mengaitkannya dengan mata kepala, tetapi setelah orangberpengetahuan menyadari bahwa pandangan "bashirah" (mata akal dan hati) yang berbeda dengan pandangan yang bersifat indrawi,maka mereka meminjam/menggunakan kata "tinggi", tetapi tidak dalam pengertian yang dijangkau oleh orang awam. Walaupun pengertian ini boleh jadi diingakari oleh sentara orang awam yang tidak memahami ktinggian kecuali yang berkaitan dengan tempat.pengertian dapat dipahami antara lain (Q.s. As- Syurah 23:19).

19. Allah Maha lembut terhadap hamba-hamba-Nya; Dia memberi rezki kepada yang di kehendaki-Nya dan Dialah yang Maha kuat lagi Maha Perkasa.

Seorang dapat meneladani Allah dalam sifat ini sesuai kemanpuannya sebagai makhluk, dengan jalan menghiasi dirinya dengan "himmah" (ambisi positif) guna meraih kemuliaan dan ketinggian, serta terus-menerus berusaha melakukan hal-hal yang mulia lagi tinggi, menjauhi persoalan-persoalan yamg tidak berarti atau remeh, sehingga dapat mencapai ketinggian kemanusiaan, sesuai dengan tuntunan Allah SWT. Imam Ali r.a. berpesan, "Ketinggian himmah adalah manifestasi iman".

#### **AL-KABIR**

Kata Al-Kabir terampil dari akar kata yang terdiri dari huruf-huruf Kaf ba' dan Ra' yang berati "antonim kecil". Dalam Alqur'an kata khabir terulang sebanya empat puluh kali. Allah Khabir (Maha Besar). Sementara ulama berpendapat bahwa kebesaran adalah "Keagungan" dan "Kekuasaan". Pendapat yamg dikemukakan Al Ghazali jauh lebih baik dan sempurna. Menurut Hujjatul Islam itu, kebesaran adalah "kesempurnaan zat", yang dimaksud dengan zat adalah wujud-Nya sehingga kesempurnaan zat-Nya adalah kesempurnaan wujud-Nya. Selanjutnya, kesempurnaan wujud, ditandai oleh dua hal yaitu keabadian, dan sumber wujud.

Manusia yang meneladani Allah dalam sifat-Nya ini, setelah menyadari bahwa kebesaran hanya milik Allah, harus terlebih dahulu mengikis dari jiwanya rasa takabur, yang dapat muncul akibat berbagai faktor, misalnya, karena merasa memiliki iman dan keyakian yang benar, kualitas sifat-sifat yang terpuji, atau amal shaleh yang dinilainya makbul. Dia hendaknya menyadari firman Allah yang juga tertuju kepadanya dan setiap orang. Faktor yang lebih buruk adalah faktor-faktor yang bertolak belakang yang tersebut di atas, yakni merasa angkuh karena tidak memiliki iman, atau karena melakukan kedurhakaan. (Q.s. Al-Baqarah 2: 206).

# وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتْهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ ۚ فَحَسْبُهُ مَ جَهَنَّمُ ۗ وَلَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ ﷺ

206. dan apabila dikatakan kepadanya: "Bertakwalah kepada Allah", bangkitlah kesombongannya yang menyebabkannya berbuat dosa. Maka cukuplah (balasannya) neraka Jahannam. dan sungguh neraka Jahannam itu tempat tinggal yang seburuk-buruknya.

#### **AL-HAFIDZ**

Dalam Alqur'an kata hafiz dan hafizan ditemukan sebanyak sebelas kali, tiga diantaranya merupakan siat Allah, sisanya sifat itu dari manusia, khususnya para Nabi terhadap orang –orang yang membangkan, yakni para Nabipun tidak dapat memeliharadan menjaga mereka dari siksa Allah, bila datang asap menerka mereka. Di samping ada juga mensifati kitab Alqur'an dan "Al-lauh Almahzuf", dalam arti bahwa kitab suci Alqur'an dipelihara Allah sehingga tidak akan berubah, apalagi lenyap, demikian juga yang termaktub dalam "Al-Lauh Almahfuz", karena ilmu Allah, tidak mengalami perubahan.

Menurut Imam Al-Ghazali makna hafiz adalah sangat pemelihara. Pemeliharaan itu, menurutnya dari dua sisi. Pertama, dari sisi "Mewujudkan dan melanggengkan yang mauwjud". Allah SWT yang mewujudkan langit dan bumi serta seluruh isinya dan melanggengkan wujudnya sampai waktu yang Dia tetapkan, ada yang panjang dan ada pula yang pendek. Kedua, adalah dari sisi "pemeliharan dua hal yang bertolak belakang". Misalnya air dan api. Sifat belakang, keduanya bertolak di mana air memadamkan api dan api dapat mengubah air menjadi uap,kemudian mengudara. Bahkan Allah mencampur keduanya dalam satu materi.

Menedalani sifat ini menuntut pemeliharaan diri dari segala yang membinasakannya, khususnya memelihara hati dari segala keburukan penyakit-penyakitnya, seperti, dengki, hasud, riya', kemunafiakn dan sebagainya. Serta mununtut pencipta pengawasan malekat pada dirinya, yang lahir dari kesadaran tentang kehadirat Allah dan kehadiran dan kehadiran para malaikat bersamanya setip saat.

# **AL-MUQIT**

Dalam Alqur'an kata *Al-muqit* hanya ditemukan sekali, yakni dalam firman-Nya: "Barang siapa yang memberikan syafaat yang baik, niscaya ia akan memperoleh bagian (pahala) darinya. Dan barangsiapa memberi syafaat yang buruk niscysaia akan memikul bagian (dosa) darinya. Allah atas segala sesuatu Muqqita (Maha Kuasa)" (Q.s. An-Nisa' 4:85).

مَّن يَشْفَعْ شَفَعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ وَنَصِيبٌ مِّنْهَا وَمَن يَشْفَعْ شَفَعَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَفَعَةً سَيِّعَةً يَكُن لَّهُ وَكِفْلُ مِّنْهَا وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ



85. Barangsiapa yang memberikan syafa'at yang haik[325], niscaya ia akan memperoleh bahagian (pahala) dari padanya. dan Barangsiapa memberi syafa'at yang buruk[326], niscaya ia akan memikul bahagian (dosa) dari padanya. Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu.

[325] Syafa'at yang baik Ialah: Setiap sya'faat yang ditujukan untuk melindungi hak seorang Muslim atau menghindarkannya dari sesuatu kemudharatan.

[326] Syafa'at yang buruk ialah kebalikan syafa'at yang baik.

Imam Al-Ghazali mengemukakan dua kemungkinan arti. Yang pertama adalah "Pencipta, pemberi serta pengantar makanan ke jasmanidan ke ruhani" Mehurutnya ia berbeda dengan Ar-Razzaq, dari sisi bahwa rezeki dapat mencakup makanan dan selainnya, seperti pakaian, kedudukan; sedang Al-muqit khusus pada makanan jasmani atau ruhani.Kemungkianan arti kedua-menurut Al-Ghazali-adalah "Yang menggenggam, menguasai, lagi mampu". Penguasaan menharuskan adanya qudrat dan ilmu. Makna ini menjadikan sifat Al-muqit berbeda dengan ilmu dan qudrat, serta lebih luas cakupan maknanya dari masingmasing karena sifat Al-Muqit adalah gabungan keduanya.

Yang meneladani sifat Allah ini, hendaknya menyadari vahwa Allah menyiapkan sebab-sebab bahkan menghamparkan pangan sehingga dapat dimanfaatkan oleh jasmani dan rohani manusia dan seluruh makhluk. Maka dan meneladani-Nyapun harus berupaya untuk menyiapkan menghamparkan pangan, atau paling menganjurkan untuk menyiapkan dan menghamparkannya, karena Allah mengecam bukan saja yang tidak memberi pangan kepada yang butuh, tetapi juga kepada yang tidak menganjurkan pemberian pangan buat mereka. "Tahukah kamu Orang yang mendustakan agama/hari kemudian? Itulah yang menhardik anak yatim dan tidak menganjurkan memberi pangan untuk orang miskin" (Q.s. Al-Ma'un 107: 1-2-3).

- 1. tahukah kamu (orang) yang mendustakan agama?
- 2. Itulah orang yang menghardik anak yatim,
- 3. dan tidak menganjurkan memberi Makan orang miskin. Demikian wallahu 'Alam.

#### **AL-HASIB**

Dalam Alqur'an kata *Hasib* terulang sebanyak empat kali. Tiga di antaranya menjadi sifat Allah dan yang keempat tertuju kepada manusia, yakni firman-Nya:

Bacalah kitab (amal)mu cukuplah engkau sendiri sebaga penghisap terhadap dirimu" (Q.s. Al-Isra' 17:14).

14. "Bacalah kitabmu, cukuplah dirimu sendiri pada waktu ini sebagai penghisah terhadapmu".

Kata *Hasib* yang menjadi sifat Allah, dua diantaranya (Q.s. An-Nisa' 4:6 dan Al-Ahzab 33:39)

وَٱبْتَلُواْ ٱلْيَتَهَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِّنْهُمْ رُشَدًا فَٱدْفَعُواْ إَلَيْهَمْ أَمُوا هُمُ أَوْلَا تَأْكُلُوهَاۤ إِسۡرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكۡبَرُواْ فَٱدۡفَعُواْ إِلَيْهِمۡ أَمُواٰ هُمۡ أَوْلَا تَأۡكُلُوهَاۤ إِسۡرَافًا وَبِدَارًا أَن يَكۡبَرُواْ فَٱدۡفَعُواْ إِلَيْهِمۡ أَمُواٰ هُمۡ فَوْفَ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلۡيَأۡكُلُ بِٱللّهِ حَسِيبًا فَإِذَا دَفَعۡتُمۡ إِلَيْهِمۡ أَمُواٰ هُمۡ فَأَشۡهِدُواْ عَلَيْهِمْ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللّهِ حَسِيبًا



6. dan ujilah[269] anak yatim itu sampai mereka cukup umur untuk kawin. kemudian jika menurut pendapatmu mereka telah cerdas (pandai memelihara harta), Maka serahkanlah kepada mereka harta-hartanya. dan janganlah kamu Makan harta anak yatim lebih dari batas kepatutan dan (janganlah kamu) tergesa-gesa (membelanjakannya) sebelum mereka dewasa. barang siapa (di antara pemelihara itu) mampu, Maka hendaklah ia menahan diri (dari memakan harta anak yatim itu) dan Barangsiapa yang miskin, Maka bolehlah ia Makan harta itu menurut yang patut. kemudian

apabila kamu menyerahkan harta kepada mereka, Maka hendaklah kamu adakan saksi-saksi (tentang penyerahan itu) bagi mereka. dan cukuplah Allah sebagai Pengawas (atas persaksian itu).

[269] Yakni: Mengadakan penyelidikan terhadap mereka tentang keagamaan, usaha-usaha mereka, kelakuan dan lainlain sampai diketahui bahwa anak itu dapat dipercayai.

Al-Ahzab 33:39

39. (yaitu) orang-orang yang menyapaikan risalah-risalah Allah[1222], mereka takut kepada-Nya dan mereka tiada merasa takut kepada seorang(pun) selain kepada Allah. dan cukuplah Allah sebagai Pembuat perhitungan.

[1222] Maksudnya: Para Rasul yang menyampaikan syari'at-syari'at Allah kepada manusia.

didahului oleh kata "kafa" yang berarti "cukup", sehingga "has iha" lebih cenderung difahami dalam arti "Yang memberi kecukupan".

Imam Ghzali mneguraikan bahwa Al-Has ib "Dia bermakna yang mencukupi siapa mengandalkannya".Sifat ini, tidak dapat disandang kecuali Allah sendiri, karena hanya Allah saja yang dapat mencukupi lagi diandalkan oleh setiap makhluk. Allah sendiri yang dapat mencukupi semua makhluk, mewujudkan kebutuhan mereka, melanggengkannya bahkan menyempurnakannya. "Jangan duga anda membutuhkan makanan, minuman, membutuhkan bumi, langit, matahari, bahwa anda membutuhkan selainNya,karena pada hakekatnya Dai juga Yang Maha Mencukupi itu, yang menciptakan, makanan, minuman, langit, bumi dan lain-lain. Jangan duga bayi yang membutuhkan ibu yang menyusukan danmemeliharanya-jangan duga-bahwa bukan Allah yang mencukupinya, karena Allah yang mencipatakan ibunya, serta air susu yang diisapnya Allah pula yang mengilhaminya mengisap, serta menciptakan rasa kasih sayang di kalbu ibu kepadanya".(Q.s. Ali-Imran 3: 173-174)

ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَٱخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ فَي فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ فَي فَالْنَقْلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَسَهُمْ شُوّهُ وَٱتَّبَعُواْ رِضْوَانَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ

173. (yaitu) orang-orang (yang mentaati Allah dan Rasul) yang kepada mereka ada orang-orang yang mengatakan: "Sesungguhnya manusia[250] telah mengumpulkan pasukan untuk menyerang kamu, karena itu takutlah kepada mereka", Maka Perkataan itu menambah keimanan mereka dan mereka menjawab: "Cukuplah Allah menjadi penolong Kami dan Allah adalah Sebaik-baik Pelindung".

174. Maka mereka kembali dengan nikmat dan karunia (yang besar) dari Allah, mereka tidak mendapat bencana apa-apa, mereka mengikuti keridhaan Allah. dan Allah mempunyai karunia yang besar[251].

[250] Maksudnya: orang Quraisy.

[251] Ayat 172, 173, dan 174, di atas membicarakan tentang Peristiwa perang Badar Shughra (Badar kecil) yang terjadi setahun sesudah perang Uhud. sewaktu meninggalkan perang Uhud itu, Abu Sufyan pemimpin orang Quraisy menantang Nabi dan sahabat-sahabat beliau bahwa Dia bersedia bertemu kembali dengan kaum muslimin pada tahun berikutnya di Badar, tetapi karena tahun itu (4 H) musim paceklik dan Abu Sufvan sendiri waktu itu merasa takut, Maka Dia beserta tentaranya tidak Jadi meneruskan perjalanan ke Badar, lalu Dia menyuruh Nu'aim Ibnu Mas'ud dan kawan-kawan pergi ke Madinah untuk menakut-nakuti kaum muslimin dengan menyebarkan kabar bohong, seperti yang disebut dalam ayat 173. Namun demikian Nabi beserta sahabat-sahabat tetap maju ke Badar. oleh karena tidak terjadi perang, dan pada waktu itu di Badar kebetulan musim pasar, Maka kaum muslimin melakukan perdagangan dan memperoleh laba yang besar. Keuntungan ini mereka bawa pulang ke Madinah seperti yang tersebut pada ayat 174.

Yang meneladani sifat Allah ini, hendaknya terlebih dahulu menyadari sepenuhnya bahea hanya Allah yang memberikannya kecukupan. Selanjutnya dia harus mengarahkan kehendak dan tekadnya sehingga yidak menghendaki kecuali apa yang dikehendaki-Nya, bahkan tidak menghendaki syurga, atau dari neraka,tetapi menghendaki-Nya semata-mata. Demikian pandangan Al-Ghazali.

# **AL-JALIL**

Dalam Alqur'an tidak ditemukan kata *Jalil*, namun demikian terdapat dua ayat yang menunjuk kepada sifat ini dengan redaksi *Zu/Zi Aljal al Wal Ikram* (pemilik Al-Jalal) dalam Q.s. Ar-Rahman 55 : 27 – 78. Pemilik Al-Jalal adalah *Al-Jalil*.

# وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴿ فَبِأَيِّ ءَالْآءِ رَبِّكُمَا ثُكَذِّبَان ﴿

- 27. dan tetap kekal Dzat Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan kemuliaan.
- 28. Maka nikmat Tuhan kamu yang manakah yang kamu dustakan?

Imam Ghazali mengemukakan pendapat yang lebih rinci. Menurutnya, Al-Jalil adalah yang menyandang sifat-sifat *jalal* (keagungan dan kesempurnaan). Yaitu, Maha Kaya/tidak butuh, Maha suci, Maha mengetahui, Maha kuasa dan lain-lain, sehingga dengan demikian dapat dibedakan antara Al-Khabir, Al-Azim dan Al-jalil. Al-kabir menunjuk kebesaran zat-Nya, Al-jalil kebesaran sifat-Nya dan Al-Azim merupakan gabungan dari kebesaran zat dan sifat dinisbahkan kepada mata hati. Sifat *jalal-*lanjut Al-Ghazali-kalau dinisbahkan kepada mata hati yang mampu menangkapnya, dinamai *jamal* (keindahan) dan yang menyandang sifat itu dinamai *Jamil* (cantik/indah).

Manusia yang meneladani Allah dalam sifat *Al-Jalil*, dituntut agar penampilannya selalu indah dan bersih, baik lahir maupun batin. Ia handaknya menyandang sifat-sifat mulia, serta berbudi pekerti luhur, yang melahirkan keanggunan dan mengundang kekaguman. Sifat dan perilaku demikian yang mengandung simpati dan cinta, serta kesegagan dan wibawa yang mengantar mata orang lain tidak mampu menatap wajahnya. Bukankah Allah Yang Maha Indah mencintai keindahan, bukankah dia yang karena kindahan dan keagungan-Nya, menjadi mata tak mampu menatap-Nya betapa besar dan agungpun makhluk yang berusaha memendang itu? (Q.s. Al-Araf 7: 143).

وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ وَال رَبِّ أَرِنِي أَنظُر إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقرَّ مَكَانَهُ وَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ وَكَالًا مَكَانَهُ وَكَالَهُ وَكَالًا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانلَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَخُرَّ مُوسَىٰ صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانلَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنا أُولُ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُولُ اللَّهُ الْ

143. dan tatkala Musa datang untuk (munajat dengan Kami) pada waktu yang telah Kami tentukan dan Tuhan telah berfirman (langsung) kepadanya, berkatalah Musa: "Ya Tuhanku, nampakkanlah (diri Engkau) kepadaku agar aku dapat melihat kepada Engkau". Tuhan berfirman: "Kamu sekali-kali tidak sanggup melihat-Ku, tapi lihatlah ke bukit itu, Maka jika ia tetap di tempatnya (sebagai sediakala) niscaya kamu dapat melihat-Ku". tatkala Tuhannya Menampakkan diri kepada gunung itu[565], dijadikannya gunung itu hancur luluh dan Musa pun jatuh pingsan. Maka setelah Musa sadar kembali, Dia berkata: "Maha suci Engkau, aku bertaubat kepada Engkau dan aku orang yang pertama-tama beriman".

[565] Para mufassirin ada yang mengartikan yang nampak oleh gunung itu ialah kebesaran dan kekuasaan Allah, dan ada pula yang menafsirkan bahwa yang nampak itu hanyalah cahaya Allah. Bagaimanapun juga nampaknya Tuhan itu bukanlah nampak makhluk, hanyalah nampak yang sesuai sifat-sifat Tuhan yang tidak dapat diukur dengan ukuran manusia.

#### AL-KARIM

Dalam Alqur'an kata "Karim" ditemukan sebanyak 23 kali. Ada yang mensifati rezeki, pasangan, ganjaran, malaikat, rasul, "maqam" (kedudukan), naungan, surat, Alqur'an, ucapan, bahkan sebagai ejekan kepaa manusia durhaka.

"Al-Karim" menurut Imam Al-Ghazali Adalah, "Dia yang bila yang berjanji, menepati janji-Nya; bila memberi, melampaui batas harapan pengharap-Nya, tidak peduli berapa dan kerapa siapa Dia memberi. Dia yang tidak rela bila ada kebutuhan yang dimohonkan kepada selain-Nya.Dia yang bila "kecil hati", menegur tanpa berlebih. Tidak mengabaikan siapapun yang menuju berlindung kepada-Nya, dan tidak menbutuhkan sarana dan perantara.

Manusia yang sempurna adalah manusia yang "karim" (yang mulia) pemurah lagi berbudi pekerti luhur. Ini berarti yang meneladani sifat alllah ini, bukan saja dituntut untuk manekan kekikiran yang menyelimuti jiwanya, sehingga menjadi peramah dan pemurah, tetapi ia dituntut pula untuk menghiasi dirinya dengan simpul-simpul taqwa, karena "Alkaram" yakni "yang meraih puncak dalam berbagai Aspeknya", adalah yang paling bertaqwa. "Sesungguhnya akramakum (orang yang paling mulia di antara kamu) di sisi Allah ialah orang yang paling bertaqwa di antara kamu". (Q.s Al-Hujurat 40:13).

13. Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsa - bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenalmengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal.

### **AR-RAQIB**

### Yang Maha Mengawasi

Dalam Alqur'an kata *Raqib* ditemukan sebanyak lima kali; tiga diantaranya menjadi sifat Allah, dan dua lainya, masing-masing satu bagi malaikat pengawas dan pencatat ucapan setiap manusia (Q.s. Qaf 50 : 18)

18. tiada suatu ucapanpun yang diucapkannya melainkan ada di dekatnya Malaikat Pengawas yang selalu hadir.

Dan satu lagi Nabi Syu'aib a.s. yang menjadi Raqib terhadap kaumnya (Q.s. Hud 11 : 93).

93. dan (dia berkata): "Hai kaumku, berbuatlah menurut kemampuanmu, Sesungguhnya akupun berbuat (pula). kelak kamu akan mengetahui siapa yang akan ditimpa azab yang menghinakannya dan siapa yang berdusta. dan tunggulah azab (Tuhan), Sesungguhnya akupun menunggu bersama kamu."

Imam Ghazali mengartikan Raqib sebagai "Yang Maha Mengetahui lagi Maha memelihara". Tulisnya, "Siapa yang memelihara sesuatu dan tidak lengah terhadapnya,memperhatikan dengan perhatian bersinambung, menjadikan yang disaksikan (bila dilarang melakukan sesuatu), tidak akan melakukannya, maka siapa yang demikian itu halnya dinamai *Raqib*. Karena itu sifat ini berkaitan erat dengan ilmu serta pemeliharaan, dari sisi bahwa hal tersebut terlaksana secara bersinambung".

Seseorang yang meneladani sifat ini, harus senantiasa menyadari bahwa Allah mengawasinya. "Ihsan" menurut Nabi Saw — adalah: "Mengapdi kepada Allah seakan-akan engkau melihat-Nya dan bila yang demikian tidak engkau raih, maka yakinlah bahwa Allah melihatmu. Selanjutnya ia dituntut untuk tidak lengah dalam mengawasi dirinya secara terus-menerus agar dapat menolak bisikan nafsu dan menutup semua pintu masuk rayuan setan atau ancamannya. Salah satu nasehat yang amat bermakna adalah, "Jika Anda dudk bersama orang banyak,maka awasilah dekat detik kalbu Anda, jangan sampai berkumpulnya mereka memperdaya Anda sehingga Anda memperhatikan sisi lahir Anda saja, karena Allah dan malaikat-Nya juga sedang memperhatikan sisi batin.

# **AL-MUJIB**

# Yang Maha Memperkenangkan

Dalam alqur'an kata "Mujib" hanya ditemukan sekali, yaitu dalam Q.s. Hud 11: 61; dalam bentuk jamaknya "Mujibun", juga hanya sekali dalam Q.s. As-shafat 37: 75. Tetapi ayat-ayat yang menggunakan akar kata tersebutditemukan beberapa kali.(Q.s. Al-Furqan 25: 77),(Q.s. Ghafir 40: 60).

Q.s. Hud 11:61;

﴿ وَإِلَىٰ تَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا ۚ قَالَ يَنقَوْمِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَىٰهٍ غَيۡرُهُ وَ اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسۡتَعۡمَرَكُمۡ فِيهَا مِّنَ إِلَىٰهٍ غَیۡرُهُ وَ اللَّهُ مَا كُمْ فِیهَا فَاللَّهَ عَیْرُوهُ ثُمَّ تُوبُوۤا إِلَیْهِ ۚ إِنَّ رَبِّی قَریبٌ ﴿ فَی اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْ اللّٰهُ مَا لَكُمْ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِمُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللللّٰمُ الللّٰمُ الللللّٰمُ ال

61. dan kepada Tsamud (kami utus) saudara mereka shaleh. Shaleh berkata: "Hai kaumku, sembahlah Allah, sekali-kali tidak ada bagimu Tuhan selain Dia. Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu pemakmurnya[726], karena itu mohonlah ampunan-Nya, kemudian bertobatlah kepada-Nya, Sesungguhnya Tuhanku Amat dekat (rahmat-Nya) lagi memperkenankan (doa hamba-Nya)."

[726] Maksudnya: manusia dijadikan penghuni dunia untuk menguasai dan memakmurkan dunia.

Qs. As-Shafat 37:75;

75. Sesungguhnya Nuh telah menyeru Kami: Maka Sesungguhnya Sebaik-baik yang memperkenankan (adalah Kami).

Qs. Al-Furqan 25: 77;

77. Katakanlah (kepada orang-orang musyrik): "Tuhanku tidak mengindahkan kamu, melainkan kalau ada ibadatmu. (Tetapi bagaimana kamu berihadat kepada-Nya), Padahal kamu sungguh telah mendustakan-Nya? karena itu kelak (azab) pasti (menimpamu)".

"Inna Rabbiy Qaribun Mujib" (Sesungguhnya Tuhanku [Allah] amat dekat dan memperkenankan [doa hamba-hamba-Nya], demikian ucap Nabi shaleh yang dibenarkan dan diabadikan Allah dala Q.s. Hud 11: 61.Karena itu tidak perlu berteriak mengeraskan suara ketika berdoa. "Berdoalah kepada Tuhanmu dengan berendah diri dan suara yang lembut. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orangorang yang melampaui batas" (Q.s. Al-A'raf 7: 55).

55. Berdoalah kepada Tuhanmu dengan berendah diri dan suara yang lembut. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui batas [549].

[549] Maksudnya: melampaui batas tentang yang diminta dan cara meminta.

Permohonan Adalah permintaan yang ditujukan oleh yang sadar/berakal. Permohonan muncul karena kesadaran akan adany kebutuhan, sehingga apa yang dibutuhkan itu disampaikan kepada siapa yang diharapkan dapat memenuhinya. Cara untuk menyampaikannya dapat berbentuk ucapan, isyarat atau lainnya, bahkan keadaan yang dialamipun dapat menunjukkan kebutuhan, serta menjadi permohonan.

Sesorang yang meneladani sifat Allah ini, dituntut untuk memperkenankan permintaan yang wajar dari siapapun, baik permintaan itu berupa materi, maupun yang bukan materi, seperti undangan jamuan makan dan semacamnya. Bahkan lebih jauh, ia hendaknya dapat memberi sebelum diminta.

#### AL-WASI'

### Yang Maha Luas

Dalam Alqur'an kata *Wasi'* ditemukan sebanyak sembilan kali. Kesemuanya menjadi sifat Allah SWT. Konteks ayat-ayat yang mensifati Allah dengan sifat tersebut bermacam-macam yaitu izin untuk mengarah kemana saja dalam shalat bila dalam perjalanan (Q.s. Albaqarah 2:115),

115. dan kepunyaan Allah-lah timur dan barat, Maka kemanapun kamu menghadap di situlah wajah Allah[83]. Sesungguhnya Allah Maha Luas (rahmat-Nya) lagi Maha mengetahui.

[83] Disitulah wajah Allah maksudnya; kekuasaan Allah meliputi seluruh alam; sebab itu di mana saja manusia berada, Allah mengetahui perbuatannya, karena ia selalu berhadapan dengan Allah.

pengangkatan Thalut sebagai raja/penguasa Bani Israil (Q.s. Al-Baqarah 2 : 247),

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا ۚ قَالُوٓا أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْنَا وَخَنْ أَحَقُ بِٱلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ لَهُ ٱلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ ٱللَّهَ مَالِ ۚ قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَنْهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَلَهُ وَلَا لَا إِنَّ ٱللَّهَ السَّطَفَنْهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَالدَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ ا

# بَسَطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمُ اللهُ اللهُ وَاسِعُ عَلِيمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

247. Nabi mereka mengatakan kepada mereka: "Sesungguhnya Allah telah mengangkat Thalut menjadi rajamu." mereka menjawah: "Bagaimana Thalut memerintah Kami, Padahal Kami lebih berhak mengendalikan pemerintahan daripadanya, sedang diapun tidak diberi kekayaan yang cukup banyak?" Nabi (mereka) berkata: "Sesungguhnya Allah telah memilih rajamu dan menganugerahinya ilmu yang Luas dan tuhuh yang perkasa." Allah memberikan pemerintahan kepada siapa yang dikehendaki-Nya. dan Allah Maha Luas pemberian-Nya lagi Maha mengetahui.

pelipatgandakan ganjaran melebihi 700 kali lipat (Q.s. Al-Baqarah 2 : 261),

261. perumpamaan (nafkah yang dikeluarkan oleh) orang-orang yang menafkahkan hartanya di jalan Allah [166] adalah serupa dengan sebutir benih yang menumbuhkan tujuh bulir, pada tiap-tiap bulir seratus biji. Allah melipat gandakan (ganjaran) bagi siapa yang Dia kehendaki. dan Allah Maha Luas (karunia-Nya) lagi Maha mengetahui.

[166] Pengertian menafkahkan harta di jalan Allah meliputi belanja untuk kepentingan jihad, pembangunan perguruan, rumah sakit, usaha penyelidikan ilmiah dan lain-lain.

janji memperoleh kelapangan sebagia dampak mengeluarkan zakat/sedekah (Q.s. Al-Baqarah 2: 268),

268. syaitan menjanjikan (menakut-nakuti) kamu dengan kemiskinan dan menyuruh kamu berbuat kejahatan (kikir); sedang Allah menjadikan untukmu ampunan daripada-Nya dan karunia[170]. dan Allah Maha Luas (karunia-Nya) lagi Maha Mengatahui.

[170] Balasan yang lebih baik dari apa yang dikerjakan sewaktu di dunia.

petunjuk keagamaan dan kekuatan Hujjah (Q.s. Ali Imran 3: 73, Al-Maidah 5: 54),

73. dan janganlah kamu percaya melainkan kepada orang yang mengikuti agamamu[205]. Katakanlah: "Sesungguhnya petunjuk (yang harus diikuti) ialah petunjuk Allah, dan (janganlah kamu percaya) bahwa akan diberikan kepada seseorang seperti apa yang diberikan kepadamu, dan (jangan pula kamu percaya) bahwa mereka akan mengalahkan hujjahmu di sisi Tuhanmu". Katakanlah: "Sesungguhnya karunia itu di tangan Allah, Allah

memberikan karunia-Nya kepada siapa yang dikehendaki-Nya; dan Allah Maha Luas karunia-Nya) lagi Maha Mengetahui'';

[205] Kepada orang-orang yang mengikuti agamamu Maksudnya: kepada orang yang seagama dengan kamu (Yahudi/Nasrani) agar mereka tak Jadi masuk Islam atau kepada orang-orang Islam yang berasal dari agamamu agar goncang iman mereka dan kembali kepada kekafiran.

#### QS. Al-Maidah 5:54

يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَلَى ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ شُحُبُّهُمْ وَنحُبُّونَهُ ۚ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ الْعَرْقِ عَلَى ٱللَّهِ وَلَا تَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمِ فَا ذَالِكَ فَضْلُ اللَّهِ مُن يَشَاءً وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ هَا اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءً وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ هَا اللَّهِ عَليم اللَّهِ عَليم اللَّهِ عَليم اللَّهِ عَليم اللَّهِ عَليم اللَّهُ اللَّهُ عَليم اللَّهُ عَليم اللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَليم اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ

54. Hai orang-orang yang beriman, Barangsiapa di antara kamu yang murtad dari agamanya, Maka kelak Allah akan mendatangkan suatu kaum yang Allah mencintai mereka dan merekapun mencintaiNya, yang bersikap lemah lembut terhadap orang yang mukmin, yang bersikap keras terhadap orang-orang kafir, yang berjihad dijalan Allah, dan yang tidak takut kepada celaan orang yang suka mencela. Itulah karunia Allah, diberikan-Nya kepada siapa yang dikehendaki-Nya, dan Allah Maha Luas (pemberian-Nya), lagi Maha mengetahui.

kekayaan materi (Q.s. An-Nur 24: 32),

# وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَآبِكُمْ وَأَنكُمُ وَإِمَآبِكُمْ إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ عَلَيكُ ﴿

32. dan kawinkanlah orang-orang yang sedirian[1035] diantara kamu, dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-hamba sahayamu yang lelaki dan hamba-hamba sahayamu yang perempuan. jika mereka miskin Allah akan memampukan mereka dengan kurnia-Nya. dan Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha mengetahui.

[1035] Maksudnya: hendaklah laki-laki yang belum kawin atau wanita- wanita yang tidak bersuami, dibantu agar mereka dapat kawin.

pengampunan (Q.s. An-Najm 53: 32),

ٱلَّذِينَ جَنَّتَنِبُونَ كَبَيِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَ حِشَ إِلَّا ٱللَّمَمَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ وَاللَّهَ اللَّمَ اللَّهَ اللَّمَ اللَّهَ وَالْفَوَ حِشَ إِلَّا ٱللَّمَ اللَّهُ وَالْفَوَ وَإِذْ وَاسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ۚ هُو أَعْلَمُ لِكُمْ إِذْ أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجْنَةُ فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ ۖ فَلَا تُزَكُّوۤا أَنفُسَكُمْ ۖ هُو أَعْلَمُ التَّهُمْ أَجْنَةُ فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ ۖ فَلَا تُزَكُّوٓا أَنفُسَكُمْ أَهُو أَعْلَمُ

بِمَنِ ٱتَّقَىٰ اللَّهُ

32. (yaitu) orang-orang yang menjauhi dosa-dosa besar dan perbuatan keji yang selain dari kesalahan-kesalahan kecil. Sesungguhnya Tuhanmu Maha Luas ampunanNya. dan Dia lehih mengetahui (tentang keadaan)mu ketika Dia menjadikan kamu dari tanah dan ketika kamu masih janin dalam perut ibumu; Maka janganlah kamu mengatakan dirimu suci. Dialah yang paling mengetahui tentang orang yang bertakwa.

perceraian suami isteri secara baik (Q.s. An-Nisa 4: 130).

130. jika keduanya bercerai, Maka Allah akan memberi kecukupan kepada masing-masingnya dari limpahan karunia-Nya. dan adalah Allah Maha Luas (karunia-Nya) lagi Maha Bijaksana.

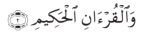
Yang luas dalam ilmu, tidak akan keliru, tidak juga salah; bahkan memberi lmu melalui pencarian atau tanpa usaha (wahyu). Yang luas dalam kekuasaan, tidak akan berlaku aniaya, tidak juga tergesa-gesa; bahkan akan memberi kekuasaan. Yang luas dalam rahmat, tidak akan mengecam apalagi menyiksa tanpa sebab yang jelas; bahkan akan memaafakan dan menganugerahkan sebagai anugerah. Yang luas dalam petunjuk, tidak akan menyesatkan, apalagi menjerumuskan; tetapi membimbing dengan amat baik menuju apa yang dikehendaki, bahkan melebihi dan lebih baik dari yang dikehendaki. Demikian Allah yang Maha Luas itu.

#### **AL-HAKIM**

## Yang Maha Bijaksana

Dalam Alqur'an kata *Hakim* terulang sebanyak 97 kali dan pada umumnya mensifati Allah SWT. Adadua hal lain yang menyandang sifat "hakim", yaitu kitab suci Alqur'an dan ketetapan Allah. Kebanyakan sifat Allah *Alhakim* (sekitar 45 kali), digandengkan dengan *Al-Aziz*, disusul dengan sifat 'Alim (sekitar 35 kali),kemudian *Al-Khabir* empat kali danmasing-masing sekali dengan *Attanwab*, *Alhamid*, *Al'Aliy* dan *Al-wasi'*.

Imam Ghazali memahami kata *Hakim* dalam arti pengetahuan tentang sesuatu yang paling utama, -ilmu yang paling utama dan wujud yang paling agung-,Yakni Allah SWT. Jika demikian –tulis Al-Ghazali- Allah adalah *Hakim* yang sebenarnya. Karena dia yang mengetahui ilmu yang paling abadi dan tidak tergambar dalam benak (mengenal dirinya),tidak juga mengalami perubahan dalam pengetahuan-Nya. Hanya Dia yang mengetahui wujud yang paling mulia, karena hanya Dia yang mengenal hakekat zat, sifat dan perbuatan-Nya.(Q.s. Yasin 36: 2).



## 2. demi Al Quran yang penuh hikmah,

Yang meneladani sifat Allah ini, hendaknya terlebih dahulu memperdalam pengetuannya, terutama tentang Allah dan dan sifat-sifat-Nya. Demikian Al-Ghazali. Ini, juga karena sabda Nabi saw, "takut kepada Allah adala puncak hikma". Yang menladani Allah Al-hakim, juga harus memiliki pengetahuan dan keahlian paling tidak dalam bidang tertentu, sehingga tidak perlu melakukan coba-coba dalam menerapkan sesuatu — bukan melakukan dalam penelitian-, dan agar petunjuk serta langkah-langkahnya seslalu mempertimbangkan kemaslahatan yang lebih jauh dan lebih besar, ketimbang kemaslahatan dini dan Jug'iy.

#### AL-WADUD

## Yang Maha Mencintai-Mengasihi Yang Maha dicintai

Kata *Al-wadud* terambil dari akar kata yang terdiri dari huruf-huruf *wauw* dan *dal* berganda yang mengandung arti "cinta" dan "harapan".

Imam Al-Ghazali menafsirkan kata wadud dalam arti, "Dia yang menyenangi/mencintai kebaikan untuk semua makhluk, sehingga berbuat baik bagi mereka,memuji mereka". Makna ini mirip dengan makna "Rah i m", hanya saja rahmat tertuju kepada yang dirahmati sedang yang dirahmati itu dalam keadaan butuh. Dengan demikian kita dapat berkata bahwa rahmat tertuju kepada yang lemah, sedang Al-wadud tidak demikian. Karena tidaklah tepat dikatakan, "Saya merahmati Allah", karena Dia tidak pernah akan butuh, tetapi tidak ada salahnya dikatakan "Saya mencintai-Nya", bukankah serti dikemukakan di atas, kata wadud dapat menjadi obyek dan subyek sekaligus?.

Seorang yang meneladani Allah dalam sifat *Wad u d* dituntut untuk selalu mencintai makhluk dan mengharap buat mereka apa yang diharapkan untuk dirinya, seandainya ia berada dalam posisi mereka, bahkan ia mendahulukan mereka atas kepengtingan dirinya sendiri.(Q.s. Al-Hashr 59: 9).

وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ يَحُبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجُدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى اللَّهِمْ وَلَا يَجَدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى عَلَى أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ عَلَى أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأَوْلَتِهاكَ هُمُ ٱلمُفْلِحُونَ ﴾ فَأُولُتهاكَ هُمُ ٱلمُفْلِحُونَ ﴾

9. dan orang-orang yang telah menempati kota Madinah dan telah beriman (Anshor) sebelum (kedatangan) mereka (Muhajirin), mereka (Anshor) 'mencintai' orang yang berhijrah kepada mereka (Muhajirin). dan mereka (Anshor) tiada menaruh keinginan dalam hati mereka terhadap apa-apa yang diberikan kepada mereka (Muhajirin); dan mereka mengutamakan (orang-orang muhajirin), atas diri mereka sendiri, Sekalipun mereka dalam kesusahan. dan siapa yang dipelihara dari kekikiran dirinya, mereka Itulah orang orang yang beruntung

#### **AL-MAJID**

#### Yang Maha Mulia

Dalam Alqur'an kata *Majid* ditemukan sebanyak empat kali, masing-masing dua kali sebagai sifat Allah (Q.s. hud 11:73 dan Al-Buruj 85:15)

73. Para Malaikat itu berkata: "Apakah kamu merasa heran tentang ketetapan Allah? (Itu adalah) rahmat Allah dan keberkatan-Nya, dicurahkan atas kamu, Hai ahlulbait! Sesungguhnya Allah Maha Terpuji lagi Maha Pemurah."

Al-Buruj 85: 15;

15. yang mempunyai 'Arsy, lagi Maha mulia,

serta dua kali pula sebagai sifat Alqur'an (Q.s. Qaaf 50 : 1)

1. Qaaf[1411] demi Al Quran yang sangat mulia.

[1411] Ialah huruf-huruf abjad yang terletak pada permulaan sebagian dari surat-surat Al Quran seperti: Alif laam miim, Alif laam raa, Alif laam miim shaad dan sebagainya. diantara Ahli-ahli tafsir ada yang menyerahkan pengertiannya kepada Allah karena dipandang Termasuk ayat-ayat mutasyaabihaat, dan ada pula yang menafsirkannya. golongan yang

menafsirkannya ada yang memandangnya sebagai nama surat, dan ada pula yang berpendapat bahwa huruf-huruf abjad itu gunanya untuk menarik perhatian Para Pendengar supaya memperhatikan Al Quran itu, dan untuk mengisyaratkan bahwa Al Quran itu diturunkan dari Allah dalam bahasa Arab yang tersusun dari huruf-huruf abjad. kalau mereka tidak percaya bahwa Al Quran diturunkan dari Allah dan hanya buatan Muhammad s.a.w. semata-mata, Maka cobalah mereka buat semacam Al Quran itu.

dan Al-Buruj 85: 25),.



#### 25. (yaitu) bintang yang cahayanya menembus,

Tidak ada ayat selainnya yang menggunakanakar kata tersebut, walau dalam bentuk lain.

Imam Ghazali dalam bukunya "Syareh Asma' al-Husna", hanya mengetengahakan tiga baris penjelasan tentang sifat Allah ini.Menurutnya Al-Majid adalah yang mulia zat-nya, yang indah perbuatan-Nya dan yang banyak anugerah-Nya. Sifat ini menurut Al-Ghazali menghimpun makna-makna yang terkandung pada sifat-sifat Al-jalil, Al-wahhab dan Al-Karim.

#### **AL-BA'ITS**

## Yang Membangkitkan

Kata "Al-Ba'its', terambil dari akar kata yang terdiri dari huruf-huruf ba','ain, dan tsa'. Maknanya berkisar pada "pembangkitan". "Mengutus" seseorang atau "membangkitkannya" menuju satu tempat, "Mendorong" bintang untuk mejaju atau "menghidupakn" kembali makhluk yang telah mati dan membangkitkan mereka dari kubur.

Makna yang paling banyak dikandung oleh kata ini adalah pembamgkitan dari kubur danhari kemudian. Ini sejalan juga dengan pandangan Ibnu 'Arabi menambahkan dalam makna kata itu, unsur "ketergesa-gesaan" dan "ketakutan". Atas dasar itu, sifat Allah yang dibahas ini, agaknya lebih tepat difahami sebagai membangkitkan manusia dari kubur", walaupun tidak keliru jika ai difahami dalam arti luas yang dicakup oleh maknamakna kebahasaan yang wajar disandang oleh allah SWT, seperti membangkitkan dari tidur atau membangkitkan semangat dan sebagainya. Apalagi kata "hidup" dan "mati", tidak hanya digunakan oleh Alqur'an dalam arti "terhentinya denyut jantung" atau "tidak berfungsinya otak" tetapi juga digunakan dalam arti "kematian hati" dan "hilangnya semangat juang.(Q.s. Al-An'am 6: 122).

أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ الْوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَكُم نِهِ الطُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَالِكَ أَلْنَاسِ كَمَن مَّأَلُهُ فِي ٱلظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَالِكَ وَلَاكَ رَبِي اللَّكَ فِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَلَى اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ ال

122. dan Apakah orang yang sudah mati[502] kemudian Dia Kami hidupkan dan Kami berikan kepadanya cahaya yang terang, yang dengan cahaya itu Dia dapat berjalan di tengah-tengah masyarakat manusia, serupa dengan orang yang keadaannya berada dalam gelap gulita yang sekali-kali tidak dapat keluar dari padanya? Demikianlah Kami jadikan orang yang kafir itu memandang baik apa yang telah mereka kerjakan.

[502] Maksudnya ialah orang yang telah mati hatinya Yakni orang-orang kafir dan sebagainya.

Yang meneladani sifat Allah ini, di samping dituntut menyakini keniscayaan hari kebangkitan, dia juga dituntut agar dapat membangkitkan jiwanya, sehingga hidup dengan akidah yang benar, ilmu pegetahuan yang luas serta semangat juang yang membara. "sesungguhnya hidup adalah aqidah dan jihad". Selanjutnya ia berkewajiban menghidupkan orang lain dengan mengajar mereka pengajara bermanfaat untuk dunia dan akhirat, sert menanamkan pada mereka rasa percaya diri dan semangat juang, sehingga kehiduapn mereka ditandai oleh: a) Pengetahuan dan kesadaran, b) Gerak dinamis serta c)Kepekaan, baik terhadap orang lain maupun lingkungan.

#### **ASY-SYAHID**

#### Yang Maha Menyaksikan/disaksikans

Dalam Alqur'an kata "Syahid" ditemukan sebanyak 30 kali. Di samping menunjuk kepada sifat Allah, juga kepada para Nabi, malaikat pemelihara, umat Nabi Muhammad saw, yang gugur dijalan Allah, yang menyaksikan kebenaran atas makhluk Allah, teladan dan sekutu.

Yang gugur dalam peperangan di jalan Allah dinamai *Syahid* karena para malaikat menghadiri kematiannya atau karena ia gugur di bumi, sedang bumi, juga dinamai "syahidah", sehingga yang gugur dinamai "syahid". Allah syahid dalam arti, Dia hadir, tidak gaib dari segala sesuatu, serta "menyaksikan segala sesuatu", " *Dia Maha Menyaksikan Segala sesuatu*" (Q.s. Saba' 34: 47).

47. Katakanlah: "Upah apapun yang aku minta kepadamu, Maka itu untuk kamu[1245]. Upahku hanyalah dari Allah, dan Dia Maha mengetahui segala sesuatu".

[1245] Yang dimaksud dengan Perkataan ini ialah bahwa Rasulullah s.a.w. sekali-kali tidak meminta upah kepada mereka. tetapi yang diminta Rasulullah s.a.w. sebagai upah ialah agar mereka beriman kepada Allah. dan iman itu adalah buat kebaikan mereka sendiri.

Imam Ghazali ketika menjelaskan makna sifat ini membangdingkan segala sifat-sifat-Nya yang lain. Makna sifat ini menurutnya sejalan dengan sifat 'Alim (Maha Mengetahui), dengan kekhususan tersendiri. Allah Maha mengetahui yang gaib dan yang nyata. Yang gaib adalah yang tersembunyi sedang "syahadah" adalah "antonim yang gaib", yakni "yang nyata". Maka jika Allah dengan sifat Alim mengetahui yang gaib dan nyata, maka dengan sifat Al-khabir dia mengetahui yang gaib dan hal-hal yang bersifat batiniah. Sedang Asy-Syahid , berkaitan dengan pengetahuan-Nya menyangkut hal-hal yang nyata.

Bagi yang meneladai sifat *Asy- syahid* dan ingin menjadi *syahid* sesuai kemampuannya sebagai manusia, maka ia terlebih dahulu harus menyadari bahwa Allah menyaksikan segala amal dan perbuatan-Nya, yang kecil atau yang besar dan bahwa setiap anggota tubuhnya kelak di hari kemudian akan menjadi saksi terhadap dirinya.

Selanjutnya yang meneladani sifat ini, bukan saja dituntut untuk tiddak menyembunyikan persaksian; "Janganlah kamu menyembutikan persaksian" (Q.s. Al-baqarah 2 : 283)

283. jika kamu dalam perjalanan (dan bermu'amalah tidak secara tunai) sedang kamu tidak memperoleh seorang penulis, Maka hendaklah ada barang tanggungan yang dipegang[180] (oleh yang berpiutang). akan tetapi jika sebagian kamu mempercayai sebagian yang lain, Maka hendaklah yang dipercayai itu menunaikan amanatnya (hutangnya) dan hendaklah ia bertakwa kepada Allah Tuhannya; dan janganlah kamu (para saksi) Menyembunyikan persaksian. dan Barangsiapa yang menyembunyikannya, Maka Sesungguhnya ia adalah orang yang berdosa hatinya; dan Allah Maha mengetahui apa yang kamu kerjakan.

[180] Barang tanggungan (borg) itu diadakan bila satu sama lain tidak percaya mempercayai.

atau menegakkannya karena Allah, "Hendaklah kamu tegakkan kesaksian itu karena Allah" (Q.s. At-Thalaq 65 : 2),

فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدلِ مِّنكُمْ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَدَةَ لِلَّهِ ۚ ذَٰلِكُمْ

## يُوعَظُ بِهِ عَمْنَ كَانَ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ ۚ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ تَجُعَل لَّهُ وَهُ لَيْ وَالْيَوْمِ ٱلْاَ خِرِ ۚ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ تَجُعَل لَّهُ و مَخْرَجًا ﴿

2. apabila mereka telah mendekati akhir iddahnya, Maka rujukilah mereka dengan baik atau lepaskanlah mereka dengan baik dan persaksikanlah dengan dua orang saksi yang adil di antara kamu dan hendaklah kamu tegakkan kesaksian itu karena Allah. Demikianlah diberi pengajaran dengan itu orang yang beriman kepada Allah dan hari akhirat. Barangsiapa bertakwa kepada Allah niscaya Dia akan Mengadakan baginya jalan keluar.

tetapi lebih dari itu, ia dituntut untutk menjadi teladan bagi orang lain.

#### **AL-HAQ**

### Yang Maha Pasti/benar

Nilai-nilai agama adalah "Haq" karena nilai-nilai tersebut harus selalu mantap tidak dapat diubah-ubah. Sesuatu yang tidak berubah sifatnya pasti dan sesuatu yang pasti, menjadi benar, dari sisi bahwa ia tidak mengalami perubahan. Kata "Al-haq" terulang di dalam Alqru'an sebanyak 227 kali dengan aneka ragam arti; seperti agama, alqur'an, Islam, keadilan, Tauhid, kebenaran, Nasib, kebutuhan, Antonim kebatilan, keyakinan, kematian, kebangkitan dan lain-lain, yang puncaknya adalah Allah AWT.

Sesuatu yang terjangkau oleh akal dan dibenarkan olehnya juga dinamai *Haq*, walaupun sifat-Nya relatif, karena pembenarannya bersumber dari pemilik akal (Manusia) yang relatif.Ucapan juga ada yang terjangkau oleh akal dan dibenarkan olehnya serta sesuai dengan kenyataan, maak ketika itu ia pun menjadi *Haq*. Ucapan yang paling

haq adalah "La Ilaaha Illa Allah", kareana dipahami oleh akal, dibenarkan olehnya, serta kandungannya tidak berubah sama sekali, sampai kapanpun.

Seorang yang meneladani Allah dalam sifat-Nya ini terlebih dahulu harus menyadari bagwa segala sesuatu – termasuk dirinya – adalah bathil/mengandung kebathilan. Hanya Allah dan yang bersumber dari-Nya yang *Haq.* Selanjutnya, ia dituntut untuk mencari dan bertemu dengan *Al-Haq,* baik yang mutlak maupun yang relatif. Pandangan mata dan pikirannya harus diarahkannya kepada ajaran sumber-sumber Ilahi, sebagaimana harus pula diarahakn kepada obyek-obyek yang diduga keras dapat menginformasikan *Haq* itu.

#### AL-WAKIL

#### Yang Maha mewakili/Pemelihara

Kata Al-wakil terambil dari akar kata "wakala" yang pada dasarnya bermakna "pengandalan pihak lain tentang urusan yang seharusnya ditangani oleh yang mengandalkan". Demikian Ibnu Faris.

Siapa yang diwakilkan atau diandalkan peranannya dalam satu urusan, maka perwakilan tersebut boleh jadi menyangkut hal-hal yang tertenutu dan boleh jadi juga dalam segala hal. Allah dapat diandalkan dalam segala hal. "Dia (Allah) atas segala sesuatu menjadi wakil (Q.s. Al-An'am 6:102).

102. (yang memiliki sifat-sifat yang) demikian itu ialah Allah Tuhan kamu; tidak ada Tuhan selain dia; Pencipta segala sesuatu, Maka sembahlah dia; dan Dia adalah pemelihara segala sesuatu. Seorang muslim dutuntut untuk berusaha, tapi dalam saat yang sama ia dituntut pula untuk berserah diri kepada Allah, ia dituntut melaksanakan kewajibannya, kemudian menanti hasilnya sebagaimana kehendak dan ketetapan Allah. Anda boleh berusaha dalam batas-batas yang dibenarkan disertai dengan ambisi yang meluap-luap untuk meraih sesuatu, tetapi jangan ketika Anda gagal meraihnya Anda meronta atau berputus asa serta melupakan angerah Tuhan yang selama ini telah Anda capai.

Meneladani sifat Allah ini, menuntut Anda tidak menerima perwakilan, jika Anda merasa tidak akan mampu melaksanakannya, sehingga tidak wajar Anda diandalakan. Sebaliknya bila menerimanya maka hendaknya segala daya yang Anda miliki Anda gunakan untuk meraih yang terbaik untuk yang mewakilikan Anda. Demikian wa Allah 'Alam.

## AL-QAWIY Yang Maha Kuat

Dlam alqur'an, kata "Qamiy" terulang sebanyak 11 kali, sembilan diantaranya menyipati Allah SWT, sedang dua lainnya, masing-masing menyipati manusia dalam hal ini Nabi Musa a.s. dan jin 'Ifrit yang merupakan pengikut Nabi Sulaiman a.s. Tujuh ayat yang mensifati Allah dengan sifat "Qamiy" digandengkan dengan sifat Aziz,dua lainnya. Kekuatan makhluk, tidak langgeng, juga suatu ketika melemah, di ketika yang lain dapat kuat kembali, kemudian lemah lagi. "Allah,Dialah yang menciptakan kamu dari keadaan yang lemah, Kemudian Dia menjadikan (kamu) sesudah keadaan lemah itu menjadi kuat, kemudian Dia menjadikan (kamu) sesudah kuat itu lemah (kembali) dan beruban. Dia menciptakan apa yang dikehendaki-Nya dan Dialah yang Maha Mengetahui lagi Maha Kuasa" (Q.s. Ar-Rum 30: 45).

## لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِن فَضْلِمِ ۚ إِنَّهُ لَا لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ اللهِ المُنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِن فَضْلِمِ ۚ إِنَّهُ لَا لَكِنْفِرِينَ الْكَالِمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

45. agar Allah memberi pahala kepada orang-orang yang beriman dan beramal saleh dari karunia-Nya. Sesungguhnya Dia tidak menyukai orang-orang yang ingkar.

Ifrit, jin yang hadir dalam majlis Nabi Sulaiman juga terangkai sifat kuatnya dengan kpercayaan, terlihat pada firman-Nya:

"Berkata 'Ifrit (yang cerdik) dari golongan jin: Aku akan datang kepadamu dengan membawa singgasana itu sebelum kamu berdiri dari tempat dudukmu; sesungguhnya aku benar-benar kuat untuk membawanya lagi dapat dipercaya" (Q.s. An-Naml 27: 39).

Kekuatan makhluk, baru terpuji bila disertai oleh sifat amanah/kepercayaan. Tanpa sifat ini, kekuatan dan kekuasaan, dapat digunakan untuk meninda dan menindas. Yang meneladani Allah dalam sifat ini terlebih harus menyadari bahwa sumber kekuatan adalah Allah SWT. Sesungguhnya kekuatan seluruh milik Allah (Q.s. Al-Baqarah 2:165).

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ أُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ أُ وَلَوۡ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوۤا إِذۡ يَرَوۡنَ ٱلۡعَذَابَ أَنَّ ٱلۡقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلۡعَذَابِ



165. dan diantara manusia ada orang-orang yang menyembah tandingan-tandingan selain Allah; mereka mencintainya sebagaimana mereka mencintai Allah. Adapun orang-orang yang beriman Amat sangat cintanya kepada Allah. dan jika seandainya orang-orang yang berbuat zalim itu[106] mengetahui ketika mereka melihat siksa (pada hari kiamat), bahwa kekuatan itu kepunyaan Allah semuanya, dan bahwa Allah Amat berat siksaan-Nya (niscaya mereka menyesal).

[106] Yang dimaksud dengan orang yang zalim di sini ialah orang-orang yang menyembah selain Allah.

Apa yang menyertai makhluk dari kekuatan hanya sekelumit dari yang dianugerahakan Allah kepadanya.

## AL-MATIN Yang Maha kokoh

Dalam Alqur'an kata "Matin" hanya ditemukan tiga kali. Dua ayat mensifati rencana Tuhan, yakni firman-Nya; "Aku memberi tangguh kepada mereka, sesungguhnya rencanaku (untuk membinasakan mereka) amat kukuh" (Q.s. 'Al-Araf 7: 183)

183. dan aku memberi tangguh kepada mereka. Sesungguhnya rencana-Ku Amat teguh.

dan dalam Q.s. Al-Qalam 68: 45.

45. dan aku memberi tangguh kepada mereka. Sesungguhnya rencana-Ku Amat tangguh.

Sedang ayat ktiga adalah dalam Q.s. Az-Zariyat 51 : 58,

58. Sesungguhnya Allah Dialah Maha pemberi rezki yang mempunyai kekuatan lagi sangat kokoh.

yang mensifati Allah sebagai "Maha pemberi rezeki lagi memiliki kekuatan dan Maha kokoh/atau miliki kekuatan yang amat kukuh".

Sifat *Matin* menurut Iam Ghazali berbeda dengan sifat *Qawiy* yang disandang Allah, sifat Matin disandang-Nya menunjuk kepada kekukuhan kekuatannya. Sedangakan sifat *Qawiy* menunjuk kepada kesempurnaan kekuasaan-Nya. Betapapun terdapat perbedaaan, namun pada akhirnya kedua sifat tersebut mirip dalam makna dan mirip pula dalam konteksnya. Karena itu, rujuklah kepada uraian tentang *Al-Qawiy* untuk mengetahui bagaimana sifat Allah ini diteladani.

#### **AL-WALIY**

## Yang Maha Melindungi

Dalam Alqur'an kata "waliy" terulang sebanyak 44 kali. Antara lain bermakna anak, teman, yang berhak menikahkan, yang mewakili,yang memerdekakan, setan, keluarga dekat,Rasul Saw, Allah SWT. Dan lain-lain. Kedekatan Allah kepada makhluk-Nya dapat berarti "pengetahuan tentang mereka" dan dapat juga dalam arti "Cinta" pembelaan dan bantuan-Nya".

Dukungan dan perlindungan positif dari siapapun, bersumber dari Allah dan atas izinya-Nya, karena itu dapat dimegerti pertanyaan-Nya bahwa siapa yang tidak menjadikan Allah sebagai *waliy* atau tidak dilindungi dan

dibantu oleh-Nya, maka yang bersangkutan tidak lagi akan dapat menemukan waliy lain, dengan perlindungan dan pertolongan seperti diuraikan diatas. "Tiadakah kamu mengetahui bahwa kerajaan langit dan bumi adalah kepunyaan Allah? Dan tiada bagaimu selain Allah satu pelindung maupun palindung" (Q.s. Al-Baqarah 2: 107).

107. Tiadakah kamu mengetahui bahwa kerajaan langit dan bumi adalah kepunyaan Allah? dan tiada bagimu selain Allah seorang pelindung maupun seorang penolong.

"Orang-orang yang zaling tidak bagi mereka satu pelindungpun dan tidak pula penolong" (Q.s.Asy-syura 42:8)

8. dan kalau Allah menghendaki niscaya Allah menjadikan mereka satu umat (saja), tetapi Dia memasukkan orang-orang yang dikehendaki-Nya ke dalam rahmat-Nya. dan orang-orang yang zalim tidak ada bagi mereka seorang pelindungpun dan tidak pula seorang penolong.

"Siapa yang disesatkan Allah maka tidak ada baginya satu pelindungpun sesudah itu" (Q.s. Asy-Syura 42 : 44).

44. dan siapa yang disesatkan Allah Maka tidak ada baginya seorang pemimpinpun sesudah itu. dan kamu akan melihat orangorang yang zalim ketika mereka melihat azah berkata: "Adakah kiranya jalan untuk kembali (ke dunia)?"

Imam Al-ghazali mendefinisikan makna "Al-Waliy" sebagai "Dia yang mencintai danyang membela". Karena itu, "ingatlah, sesungguhnya wali-wali Allah itu tidak ada kekhawatiran terhadap mereka dan tidak (pula) mereka bersedih hati" (Q.s. Yunus 10:62)

62. Ingatlah, Sesungguhnya wali-wali Allah itu, tidak ada kekhawatiran terhadap mereka dan tidak (pula) mereka bersedih hati.

dan karena itu pula, "siapa yang memusuhi wali-Ku maka aku telah mengumumkan perang terhadapnya", demikian firman Allah dalam sebuah hadis qudsi.

Cinta dan kasih Allah telah dijelaskan kandungan makna-Nya dalam sifat *Al-Wadud*. Rujuklah kesana untuk memahami makna cinta-Nya, sambil mengingat keterangan Arrazy di atas, bahwa kedekatan Allah sangat sulit dilukiskan dengan kata-kata. Kata *Waliy* juga dapat disandang oleh manusia dalam arti, ia menjadi pecintah Allah, pencintah Rasul dan pendukung serta pembela ajaran-ajaran-Nya. "katanlah: jika kamu (benar-benar) mencintai Allah, ikutilah aku, niscaya Allah mengasihi dan mengampuni dosa-dosamu'. Allah Maha Pengampun lagi Maha penyayang" (Q.s. Ali Imran 3: 31).

## قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ فَلُ إِن كُنتُمْ تَكُونَ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ فَكُرْ فَيُكُرْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمُ فَي

31. Katakanlah: "Jika kamu (benar-benar) mencintai Allah, ikutilah Aku, niscaya Allah mengasihi dan mengampuni dosa-dosamu." Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.

#### **AL-HAMID**

#### Yang Maha Terpuji

Dalam Alqur'an kata *Al-hamid* terulang sebanyak 17 kali. Hanya sekali yang tidak menjadi sifat Allah tetapi sifat jalan Allah *(shirath Al-Hamid)*.10 kali dirangkaikan dengan sifat *Ghaniy* tiga kali dengan *Al-Aziz* dan masing-masing sekali dengan *Hamid* dan *Hakim*. Perangkain sifat *hamid* dengan *Ghaniy*, mengisyaratkan bahwa pujian kepaa Allah sama sekali tidak dibutuhkan Oleh-Nya. Suatu pujian tidak menambah keagungan dan kesempurnaan-Nya. Cercaan dan kedurhakaan pun tidak mengurangi keperkasaan dan kemutlakan-Nya.

Pujian makhluk terhadap Allah terlaksana dalam kehidupan dunia ini dan bersinambung hingga hari kemudian. "Segala puji bagi Allah yang memiliki apa yang dilangit dan apa yang di bumi dan bagi-Nya (pula) segala puji di akhirat" (Q.s. Saba' 34:1).

1. segala puji bagi Allah yang memiliki apa yang di langit dan apa yang di bumi dan bagi-Nya (pula) segala puji di akhirat. dan Dialah yang Maha Bijaksana lagi Maha mengetahui. Semua makhluk tanpa kecuali mensucikan sambil memuji-Nya. "Langit yang tujuh, bumi dan semua yang ada didalamnya bertasbih kepada Allah. Dan tak ada suatupun melaiankan bertasbih dengan memujinya, tetapi kamu sekalian tidak mengerti tasbi mereka" (Q.s. Al-Isra' 17: 44)

44. langit yang tujuh, bumi dan semua yang ada di dalamnya bertashih kepada Allah. dan tak ada suatupun melainkan bertashih dengan memuji-Nya, tetapi kamu sekalian tidak mengerti tashih mereka. Sesungguhnya Dia adalah Maha Penyantun lagi Maha Pengampun.

Mereka yang enggan atau lupa memuji-Nya di dunia, pasti akan memujinya di akhirat nanti, setelah menyadari betapa besar anugerah yang dilimpahkan-Nya, "Pada hari (akhirat) Dia memanggil kamu, lalu kamu mematuhi-Nya sambil memuji-Nya dan kamu mengira, bahwa kamu tidak berdiam (di dalam kubur) kecuali sebentar saja" (Q.s. Al-Isra' 17:52).

52. Yaitu pada hari Dia memanggil kamu, lalu kamu mematuhi-Nya sambil memuji-Nya dan kamu mengira, bahwa kamu tidak berdiam (di dalam kubur) kecuali sebentar saja. Yang meneladani sifat ini, dituntut terlebih dahulu menyadari betapa wajar dan berhak Allah untuk dipuji. Ia dituntut mengucapkan dan menghayati makna Alhamdulillah, bahkan seandainya sesekali ia mendapat cobaan atau merasa kepahitan, dia pun akan mengucapkan "Alhamdulillah" , bahkan dia akan berucap "Alhamdulillahillazy La yumad 'ala Makhruhen siwhu" (segala puji bagi Allah, tiada yang dipuja dan di puji walau cohaan menimpa, kecali Di mata.

#### **AL-MUHSHY**

### Yang Maha Menghitung

K ata Al-muhshy terambil dari kata Akar yang terdiri dari hururf-huruf "ha", "shad" dan "ya", mengandung tiga makna asal, yaitu: a) "menghalangi/melarang"; b) menhitung (dengan teliti) dan mampu". Dari sini lahir kata bermakna "mengetahui ","mencatat" dan "memelihara"; c) sesuatu yang merupakan bagian dari tanah.Dari sini lahir kata "Hasha" yang bermakna "batu".

Dalam Alqur'an tidak ditemukan kata" *Al-Muhshy*" sebagai sifat Allah, tetapi kata kerja yang menggunakan rangkaian huruf-huruf-Nya ditemukan sebanyak 11 kali. Beberapa Diantaranya menunjuk Allah sebagai pelaku, seperti dalam firman-Nya: (Q.s. Al-Mujadalah 58:6).

6. pada hari ketika mereka dibangkitkan Allah semuanya, lalu diberitakan-Nya kepada mereka apa yang telah mereka kerjakan. Allah mengumpulkan (mencatat) amal perbuatan itu, Padahal mereka telah melupakannya. dan Allah Maha menyaksikan segala sesuatu.

Allah SWT sebagai "Muhshiy" dipahami oleh banyak ulama sebagai "Dia yang mengetahui kadar setiap peristiwa dan rinciannya. Apa yang terjangkau oleh makhluk, serta yang tidak terjangkau oleh mereka, seperti hembusan nafas, rincian perolehan rezeki dan kadarnya untuk masa kini dan mendatang".

Imam Ghazali mengartikan Al-Muhshy sebagai Al-Alim yakni yang maha mengetahui, hanya saja –tulisnya – apabila pengetahuan itu menyangkut hal-hal berupa atau himpunan dan bilangannya, maka jangkauan pengetahuan itu dinamai Ihsha' dan pelakunya dinamai Muhshy. Karena itu "Al-Muhshy" yang bersifat mutlak adalah Allah SWT sebab terjangkau oleh-Nya segala sesuatu, termasuk dari segi bilangan, jumlahnya serta kadarnya. Manusia tidak akan mampu mengetahui sedetail mungkin segala sesuatu, kalaupun ada sesuatu yang dapat dipahami mengapa ayat yang menggunakan ketika rangkaian huruf itu, dikemukakan Alqur'an dalam bentuk negatif, apalagi obyek pengetahuan adalah hal-hal yang mustahil dapat diketahui secara rinci. Siapa yang dapat mengetahui secara rinci apa yang akan terjadi setiap detik? "Lan Tuhshuhu", kamu sekali-kali tidak dapat menghitungnya,tidak dapat mengetahui kadar dan peristiwa yang terjadi ketika itu. Siapa yang dapat mengetahui berapa banyak nikmat Allah yang telah dan akan diperolehnya? "La Tuhshu ha", kamu tidak dapat menghitung dan mengetahui rincainnya.

## AL-MUBDI-U WA AL-MU'ID Yang Maha Memulai dan Mengembalikan

Kata *Al-mu'id* terambil kata akar kata yang tersendiri dari huruf-huruf 'a i n,wauw (yang diubah menjadi Ya') dan d a l, yang berkisar pada dua makna. Pertama,"penduaan sesuatu", dan makna yang kedua "Jenis kayu". Dari makna pertama lahir atau makna pengulanan,

karena yang diulang telah menjadi dua atau berganda. Kedatangan yang disusul dengan kepergian kemudaian datang kembali juga dilukiskan dengan "a da ya' u du". kebangkitan dihari kemudian, dinamai "ma'ad", karena kebangkitan adalah adalah kehidupan kembali. Lebaran dinamai "ied", karena ia kembali setelah pada tahun yang lalu datang.

Dalam alqur'an tidak ditemukan kata "Mubdi-u", baik menunjuk kepada Allah maupun selainya,demikian juga kata "Mu-id". Tetapi ditemukan ayat-ayat yang menunjuk kepada Allah dengan kedua kata kerja ini, baik dalam bentuk pasif maupun aktif dan pada umumnya keduannya ditampilkan bersamaan. Alqur'an memerintahkan Nabi Muhammad menjawab mereka, "Katanlah: "Jadilah kamu sekalian batu dan besi, atau suatu makhluk dari makhluk yang tidak mungkin (hidup) menurut pikiranmu". (Q.s. Al-Isra' 17:98)

98. Itulah Balasan bagi mereka, karena Sesungguhnya mereka kafir kepada ayat-ayat Kami dan (karena mereka) berkata: "Apakah bila Kami telah menjadi tulang belulang dan benda-benda yang hancur, Apakah Kami benar-benar akan dibangkitkan kembali sebagai makhluk baru?"

(Q.s. Ar-Rum 30 : 27). وَهُوَ ٱلَّذِى يَبْدَوُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنَ عَلَيْهِ ۖ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ۚ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ 27. dan Dialah yang menciptakan (manusia) dari permulaan, kemudian mengembalikan (menghidupkan)nya kembali, dan menghidupkan kembali itu adalah lebih mudah bagi-Nya. dan bagi-Nyalah sifat yang Maha Tinggi di langit dan di bumi; dan Dialah yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana.

Mari kita dengar uraian Filosof Muslim Alkindy tentang kandungan ayat diatas, dengan mengutip dari buku penulis "Mujizat Alqur'an". Menurut Alkindy ayat ini menegaskan bahwa:

- 1) Keberadaan kembali sesuatu setelah kepenuhannya adalah bisa/mungkin, karena menghimpaun sesuatu yang telah berpisah-pisah atau mengadakan sesuatu yang terjadinya belum pernah ada, lebih mudah dari pada mewujudkannya pertama kali.
- 2) Wujud sesuatu satri sumber yang berlawanan dengannya bisa terjadi, sebagaimana terciptanya api dari daun hijau (yang mengandung air).
- 3) Menciptakan manusia dan menghidupkannya setelah kematiannya, tidak lebih sulit dari mencipta Alam raya yang sebelumnya tidak pernah ada.
- 4) Untuk mencipta dan atau melakukan sesuai, betapapun agungnya ciptaan itu, bagi Tuhan tidak diperlukan adanya waktu atau materi, berbda dengan manusia. Bukankah bila, Dia menhendaki sesuatu Dia hanya berfirman "Jadilah, maka terjadilah ia".

Karena itu jadilah *Mubdi'* dalam arti memulai kehidupan di dunia ini dengan kebaikan, dan jadilah *Mu'idu* dengan mengulang kebaikan itu, hingga waktu kematian. Dengan demikian, Insya Allah Anda akan di seru dengan firman-Nya: "Kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati yang puas lagi diridhainya dan masuklah kedalam surga-Ku" (Q.s. Al-Fajr 89: 29-30). Demikian Wa Allah A'lam.

#### AL-MUHYIY WA AL-MUMIT

### Yang Maha Menhidupkan dan Yang Maha Mematikan

Kata *Al-Muhyiy* terambil dari kata akar yang terdiri dari huruf-huruf *ha'* dan *ya'* mempuyai dua makna dasar, pertama *"antonim mati"* dan kedua *"malu"* 

Manusia juga diisyaratkan oleh Alqur'an sebagai pemberi hidup dalam arti memelihara nyawa seseorang, seperti firman-Nya, "Barangsiapa yang menghidupkan (memelihara kehidupan sorang manusia semuannya" (Q.s. Al-Maidah 5 : 32). Manusia juga pemberi hidup dalam arti menhidupkan kalbu, "Hai orang-orang yang beriman, penuhilah seruan Allah dan seruan Rasul apabila Rasul menyeru kamu kepada suatu yang memberi kehidupan kepada kamu" (Q.s. Al-Anfal 8: 24). Atau firman-Nya menyangkut Isa A.s, "Dan aku menghidupkan orang mati dengan seizin Allah" (Q.s. Ali-Imran 3: 49), Kata, "menghidupkan " di sini, difahami oleh ulama dalam arti mengembalikan nyawa seorang yang telah wafat atau dalam arti menhidupkan kalbunya tang gersang dengan iman.

Allah juga yang mengatur turunya hujan guna mengairi tanah sehingga ia hidup dengan tumbu-tumbuhan, "(Allah) yang menurukan air dari langit menurut kadar (yang diperlukan), lalu kami hidupkan dengan air itu negeri yang mati. Seperti itulah kamu akan dikeluarkan (dari dalam kubur)" (Q.s. Az-Zukhruf 43:11).

11. dan yang menurunkan air dari langit menurut kadar (yang diperlukan) lalu Kami hidupkan dengan air itu negeri yang mati, seperti Itulah kamu akan dikeluarkan (dari dalam kubur).

"Dan dibumi ini terdapat bagian-bagian yang berdampingan, dan kebun-kebun Anggur, tanaman-tanaman dan pohon korma yang bercabang dan yang tidak bercabang, disirami dengan air yang sama. Kami melebihkan sebagian yang lain tentang rasanya. Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berfikir" (Q.s. Ar-Ra'ed 13:4).

وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَاتُ وَجَنَّتُ مِنْ أَعْنَبٍ وَزَرْعٌ وَخَيِلٌ وَخِيلٌ مِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَىٰ بِمَآءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضٍ فِي ٱلْأُكُلِ أَ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَاتٍ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ فِي أَلْأُكُلِ أَ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَاتٍ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ فِي

4. dan di bumi ini terdapat bagian-bagian yang berdampingan, dan kebun-kebun anggur, tanaman-tanaman dan pohon korma yang bercabang dan yang tidak bercabang, disirami dengan air yang sama. Kami melebihkan sebahagian tanam-tanaman itu atas sebahagian yang lain tentang rasanya. Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berfikir.

Allah juga yang melapangkan dada dengan iman, hidayat dan semangat sehingga pemiliknya merasa hidup dalam bahagia, "Maka apakah orang-orang yang dibukakan Allah hatinya untuk (menerima) agama Islam lalu ia mendapat cahaya dari Tuhannya (sama dengan orang yang membatu hatinya)?" (Q.s. Az-Zumar 39: 22).

أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَمِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّبِهِ ۚ فَوَيْلُ لَٰ لِلْمِسْلَمِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِّن رَّبِهِ ۚ فَوَيْلُ لِللَّهِ عَلَىٰ نَورٍ مِّن رَبِّهِ ۚ فَوَيْلُ لِللَّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ

22. Maka Apakah orang-orang yang dibukakan Allah hatinya untuk (menerima) agama Islam lalu ia mendapat cahaya dari Tuhannya (sama dengan orang yang membatu hatinya)? Maka kecelakaan yang besarlah bagi mereka yang telah membatu hatinya untuk mengingat Allah. mereka itu dalam kesesatan yang nyata.

Allah SWT mematikan manusia, agar mereka dapat meningkat menuju hidup yang lebih sempurna. Kesempurnaan hidup manusia hanya dapat diraihnya dengan iman, amal shaleh dan dengan meninggalkan dunia ini, serupa dengan anak ayam dalam telur sebelum menetas. Kesempurnaan hidup anak ayam adalah dengan meninggalkan telur tempat dia tidak bebas bergerak, demikian juga manusia.

Allah mematikan manusia, agar manusia lain dapat merasakan nikmatnya hidup. Betapa sempit bumi ini,jika semua yang hidup bertahan hidup, dan betapa jenuh kehidupan ini, jika usia berlanjut tetapi disertai dengan kelemahan, penyakit dan ketiadaaan harapan. Sungguh kematian adalah nikmat, apalagi jika disadari bahwa ia merupakan pintu menuju kebahagiaan abadi.

#### AL-HAY

## Yang Maha Hidup

Dalam Alqur'an kata "hay", ditemukan sebanyak 19 kali, lima mensifati manusia dan empat belas dalam konteks pembicaraan tentang Allah. Lima diantar 14 ayat ini menguraikan sifat Allah seperti fiman-Nya pada ayat Al-Kursi, delapan berbicara tentang kuasa Allah menberi hidup dan mencabut hidup dengan menggunakan kata "Tukhrijul" atau "Mukhrij", "Tukhrijul Alhayya Minal Mayyit wa Tukhrijul Almayyit Minal hay".Hanya sekali kata ini ditemukan dengan menggunakan kata "Kami jadikan", yaitu firman-Nya, "Dan

dari air kami jadikan segala sesuatu yang hidup" (Q.s. Al-Anbiya' 21 : 30).

30. dan Apakah orang-orang yang kafir tidak mengetahui bahwasanya langit dan bumi itu keduanya dahulu adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya. dan dari air Kami jadikan segala sesuatu yang hidup. Maka Mengapakah mereka tiada juga beriman?

Menurut imam Ghazali, al-Hay atau Allah yang Maha hidup adalah "Al-fa'al Ad-darrak". Yakni "Maha pelaku" lagi "Maha Mengetahui/menyadari". Banyak ulama yang menandai hidup makhluk sebagai "Ma' bihil Hissu wal haraka", yakni "sesuatu yang manjadikan sesuatu, merasa/mengetahui dan bergerak/menggerakkan dirinya sendiri,maka ia tidaklah hidup. Pengetahuan atau kesadaran adalah menyadari dirinya sendiri. Semakin banyak pengetahuan dan kesadaran, dan semakin peka perasaan, maka semakin tinggi kualitas hidup. Karena itu hidup bertingkat-tingkat.

Ada hidup duniawi dan ada juga hidup ukhrawi. Yang ukhrawi lebih tinggi nilainya dari yang duniawi – bagi yang hidup disana-, karena pengetahuan, kesadaran dan gerak disana lebih leluasa dari hidup duniawi. Orang-orang yang tersiksa di neraka, hidupnya sangat terbatas, bahkan, "Mereka tidak mati (sehingga terbehaskan dari siksa), tidak pula hidup (dengan kehidupan yang nyaman apalagi berkualitas)" (Q.s. Al-Ala 87:13).



13. kemudian Dia tidak akan mati di dalamnya dan tidak (pula) hidup.

Yang meneladani sifat Allah ini, hendaknya dapat hidup langgen dan memberi hidup kepada orang lain. Yang meneladani-Nya hendaknya memiliki pengetahuan dan kesadaran, bermula dari kesadaran diri, serta memiliki gerak, aktivitas yang bermanfaat bagi diri dan makhluk lain serta memiliki kepekaan. Bukankah hidup adalah pengetahuan, kesadaran dan rasa?

#### **AL-QAYYUM**

### Yang Maha Berdiri Sendiri/yang Memenuhi Kebutuhan Makhluk

Alqur'an menggunakan kata "Qayyum" sebanyak tiga kali, kesemuannya menunjuk kepada Allah SWT. Yang pertama, dalam konteks uraian temtang diri-Nya yaitu pada ayat Al-Kursi (Q.s. Al-Baqarah 2 : 255).

ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَىُّ ٱلْقَيُّومُ ۚ لَا تَأْخُذُهُ لِ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ۚ لَّهُ لَهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو ٱلْحَى يَشَفَعُ عِندَهُ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشَفَعُ عِندَهُ وَاللَّهِ بِإِذْنِهِ عَ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ۖ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ عَ اللَّهُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ أَو وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ عَلَيْهُ السَّمَواتِ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ عَلَيْهُ السَّمَواتِ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ عَلَيْهُ السَّمَواتِ فَاللَّهُ مَا يَعُودُهُ وَفَا خَلْهُمَا وَهُو ٱلْعَلَى ٱلْعَظِيمُ ﴿

255. Allah, tidak ada Tuhan (yang berhak disembah) melainkan Dia yang hidup kekal lagi terus menerus mengurus (makhluk-Nya); tidak mengantuk dan tidak tidur. Kepunyaan-Nya apa yang di langit dan di bumi. tiada yang dapat memberi syafa'at di sisi Allah

tanpa izin-Nya? Allah mengetahui apa-apa yang di hadapan mereka dan di belakang mereka, dan mereka tidak mengetahui apa-apa dari ilmu Allah melainkan apa yang dikehendaki-Nya. Kursi[161] Allah meliputi langit dan bumi. dan Allah tidak merasa berat memelihara keduanya, dan Allah Maha Tinggi lagi Maha besar.

[161] Kursi dalam ayat ini oleh sebagian mufassirin diartikan dengan ilmu Allah dan ada pula yang mengartikan dengan kekuasaan-Nya.

Imam Ghazali ketika menguraikan sifat ini, memulai penjelasannya dengan membagi segala sesuatu pada dua bagian pokok. Pertama adalah sesuatu yang memerlukan tempat dan kedua adalah yang tidak memerlukan. Yang memerlukan tempat tidak dapat dinamai "Qaim binafsihi" (berdiri dengan dirinya sendiri). Sedang yang tidak memerlukan tempat – bertingkat-tingkat-, ada yang tidak membutuhkan tempat, tetapi masih membutuhkan hal lain untuk wujud dan kesinambungannya. Disini walau ia dapat dinamai "Qaim binafsihi",tetapi yang demikian belum mencapai kesempurnaan, karena dia membutuhkan sesuatu yang lain untuk Wujudnya. Allah adalah "Qaim binafsihi" secara penuh, karena dia sama sekali tidak membutuhkan tempat bahkan tidak membutukan suatu apapun untuk kesinambungan wujud-Nya. Kalau yang demikian itu, disertai pula dengan pemberian wujud kepada segala sesuatu, pemenuhan kebutuhan mereka secara sempurna dan bersinambung, maka disini Dia dinamai Al-Qayyum danitulah Allah SWT.

Yang meneladani sifat Allah ini,pertama kali dituntut untuk tidak menoleh kepada selain Allah dalam memenuhi kebutuhannya. Menggunakan apa yang dihamparkan Allah di alam raya ini untuk menegakkan hidupnya, tanpa mengandalkan kecuali dirinya sendiri.

Selanjutnya ia dituntut agar memberikan perhatian penuh kepada makhluk-makhluk Allah dan sedapat mungkin memenuhi kebutuhan mereka, material dan speritual. Demikian Wa Allah A'lam.

## AL-WAJID

#### Yang Maha Menemukan

Kata *Al-wajid*, terambil dari akar kata yang terdiri dari huruf-huruf *Wauw*, *jim* dan *dal*, yang maknanya berkisar pada"*penemuan*" Perasaan yang didapatkan/ditemukan didalam hati dinamai "wijdan". Yang memenuhi/mendapatkan semua kebutuhannya dinamai "Wajid", dari sini kata ini juga dipahami dalam arti *kaya*.

selainnya Imam Ghazali dan banyak ulama memahami Kata "Al-Wajid" yang merupakan sifat Allah ini dalam arti "Yang tidak membutuhkan sesuatu". Sifat ini menurut Alghazali adalah antonim dari Al-Faqid yakni "yang tidak menemukan". Boleh jadi – menurut Al-ghazali lagivang tidak menemukan apa vang tidak dibutuhkannya demi wujudnya tidak dinamai "Fagid". Sebaliknya siapa yang memukan, memperoleh menyandang sesuatu yang tidak berhubungan dengan zat atau kesempurnaan zatnya, maka dia juga tidak wajar menyandang sifat "Wajid" . Pandangan Al-Ghazali ini agaknya – untuk menggarisbawahi kesempurnaan sifat Allah, karena sekian banyak banyak hal atau sifat yang ditemukan/disandang Allah.Padahal yang tidak disandang Allah itu merupakan kesempurnaan bagi makhluk, seperti memiliki anak atau pasangan. "Maha tinggi kebesaran Tuhan kami, Dia tiadk beristri dan tidak (pula) beranak" (Q.s. Al-jin 72 : 3).

3. dan bahwasanya Maha Tinggi kebesaran Tuhan Kami, Dia tidak beristeri dan tidak (pula) beranak.

Di sini terlihat perbedaan antara "Al-Ghaniy" juga "Al-Alim" dengan "Al-Wajid". Sifat "Al-Wajid", bukan terbatas pada pengetahuan tentang sesuatu, tidak juga hanya ketidakbutuhan, tetapi pengetahuan dan kekayaan yang dimiliki mengantarkan kepada langkah-langkah jelas dan tegas untuk memberdayakan siapa yang ditemukan tidak berdaya atau untuk mengambil langkah yang tepat terhadap yang ditmukan.

Ayat-ayat yang mengguakan ketiga rangkaian huruf diatas, yang pelakunya adalah manusia, dan obyeknya adalah Allah, menguatkan penjelasan diatas. Bacalah firman-firman-Nya berikut ini." Sesungguhnya jikalau mereka ketika menganiaya dirinya datang kepadamu, lalu memohon ampun kepada Allah, dan Rasulpun memohonkan ampun untuk mereka, tentulah mereka mendapati Allah Maha penerima taubat lagi Mah penyayang" (Q.s. An-Nisa' 4:64).

64. dan Kami tidak mengutus seseorang Rasul melainkan untuk ditaati dengan seizin Allah. Sesungguhnya Jikalau mereka ketika Menganiaya dirinya[313] datang kepadamu, lalu memohon ampun kepada Allah, dan Rasulpun memohonkan ampun untuk mereka, tentulah mereka mendapati Allah Maha Penerima taubat lagi Maha Penyayang.

[313] Ialah: berhakim kepada selain Nabi Muhammad s.a.w.

### **AL-MAJID**

### Yang Maha Mulia

Kata "Al-Majid" terambil dari akar kata yang terdiri dari huruf-huruf *mim, jim* dan *dal.* Kata ini seakar dengan kata *Al-Majid*, yang merupakan sifat ke-49 dari rangkaian asmaul Husna yang disebut dalam sala satu hadist Nabi Saw dan telah dijelaskan sebelum ini.

Berbeda dengan *Al-Majid*, kata *Al-majid* tidak ditemukan sekalipun dalam Alqur'an. *Ibnu Manzur* pakar bahasa Arab menguraikan bahwa "Majid" terambil dari kata "Majudah, majadatan", dan pelaku atau penyandang sifatnya adalah majida. Sedang majid dari kata "majada yamyudu" dan pelakunya adalah "Majidun". Namun demikian, keduanya mengandung makna yang sama yaitu keindahan perbuatan serta keluhuran budi.

Allah SWT "Majid", karena perbuatan-Nya semua indah,agung, lagi Dia Maha Pemurah. Manusia yang menyandang sifat ini, tidak akan memperlakukan pihak lain secara buruk, tidak juga menegur dengan keras siapa yang keliru. Jika manusia demikian, maka betapa pun Allah SWT yang menyandang sifat ini.

Imam Ghazali ketika menjelaskan sifat Allah ini meminta pembaca bukunya merujuk kepada uraian tentang sifat Majid itu, sambil menjelaskan dalam satu baris bahwa Al-Majid mengandung makna penekan lebih banyak dan keras (mub a laghah) daripada Al-Majid.

### AL-WAHID – AL-AHAD

## Yang Maha Tunggal

Dalam Alqur'an kata "Wahid", terulang sebanyak 30 kali, 23 kali diantarannya menunjuk kepada Tuhan dan tujuh kali selebihnya kepada bermacam hal yaitu makanan, salah satu orang tua, saudara, pintu, air, pensina dan

kebinasaan. Kata "Wahid" yang menunjuk kepada Allah, kebanyakan tidak dirangkaikan dengan sifat-Nya yang lain.

Ima Ghazali menjelaskan bahwa kata "Wahid" berarti sesuatu yang tidak berdiri dari bagian-bagian, dan tidak berdua. Allah adalah Wahid dalam arti tidak berdiri dari bahagian-bahagian. Dia juga tidak ada duanya. Matahari dalam sistem tata surya boleh jadi dapat dikatakan tidak ada duanya, tetapi sekali lagi dalam sistem tata surya. Di sisi lain matahari terbentuk dari aneka unsur, karena itu, ia tidak dinamai Wahid yang sempurna. Demikian lebih kurang Alghazali. Apalagi ternyata banyak sekali matahari-matahari lain di alam raya ini-yang teleh dikenal oleh para pakar serta jauh lebih besar dan bercahaya dari matahari tata surya kita.

Kata Ahad dalam surat Al-Ikhlas itu, mengandung arti bahwa Allah SWT memiliki safat-sifat tersendiri yang tidak dimiliki oleh selain-Nya. Terlepas dari setuju atau tidak dengan pembedaan-pembedaan yang dikemukakan diatas, namun yang jelas bahwa Allah Maha Esa. Keesaan tiu mencakup Keesaan zat, keesaan sifat, Keesaan perbuatan, serta Keesaan dalam beribadah kepada-Nya. Ibadah beraneka ragam dan bertingat-tingkat. Salah satu ragamnya yang paling jelas, adalah amalan tertentu yang ditetapkan cara dan atau kadarnya langsung oleh Allah atau melalui Rasul-Nya, dan yang secara populer dikenal dengan istilah "ibadah mahdhah" /ibadah murni.

Sayyidina Ali K.w. pernah menyampaikan khutbah yang menguraikan sifat-sifat Allah SWT. Berikut penulis kutip sekelumit dari khutbah panjang beliau yang berkaitan dengan makna keesaa-Nya, sebagaimana termaktub secara lengkap dalam buku "Nahjul Balaghah" (Puncak kefasihan).

Barang siapa yang mengaitkan Allah dengan berbagai kondisi, maka sesungguhnya ia tidak mempercayai Keesaan-Nya.Yang menyerupakan Dia dengan seuatu , sebenar-Nya tidak mengenal-Nya sedikit pun. Siapapun yang menduga dapat melukisNya maka bukan Dia yang ia lukiskan. Orang yang menhayalkan-Nya, sebenarny bukan Dia yang ia khayalkan.

### **AL-SHAMAD**

### Yang Maha dibutuhkan

Kata "Al-shamad", terambil dari kat kerja yang terdiri dari huruf-huruf sha, mim,dan dal yang maknanya berkisar pada dua hal yaitu tujuan, dan kekukuhan/kepadatan. Ulama-ulama yang memahami kata "Al-Shamad" dalam pengertian "tidak memiliki rongga" mengembangkan arti tersebut agar sesuai dengan kebesaran Allah. Mereka berkata, "Sesuatu yang tidak memiliki rongga atau lubang, mengandung arti bahwa Dia sedemikian 'Padat' dan atau bahwa dia yang tidak mungkin dimasukkan kedalam dirinya sesuatu seperti makanan atau minuman tidak juga terpisah atau keluar dirnya sesuatu.

Ada juga yang mengartikan kata tersebut, sebagai menunjuk kepada Allah yang zatnya tidak dapat terbagi. Kata mereka, kalau kata "ahad" menunjuk kepada zat Allah yang tidak tersusun oleh bagian atau unsur apapun, maka kata "Shamad" mengandung arti bahwa dlam Keeasaan-Nya itu, zat tersebut tidak dibagi-bagi.

Syekh Muhamad Abdu ketika menafsirkan kata *Al-Shamad* menjelaskan bahwa makhluk yang memiliki kemanpuan memilih —seprti manusia-apabila bermaksud mendapat sesuatu, mak ia berkewajiban untuk mencari cara yang tepat untuk meraih maksud dan harapannya itu sesuai dengan apa yang diperintahkan Allah, yakni dengan melihat kaitan antara sebab dan akibat. Tetapi pada akhirnya ia harus mengembalikan sebab terakhir dari segala sesuatu kepada Allah SWT jua. Berkali-kali Alqur'an menegaskan betapa Dia selalu menjadi tujuan harapan makhluk-Nya.

Tang meneladani sifat ini terlebih dahulu dituntuk untuk mengarahakan segala asktivitasnya kepada dan demi karena Allah, serta tidak bermohon kecuali kepada-Nya. Allah baginya harus menjadi pangkalan tempat bertolak serta pelabuhan tempat bersauh. Selanjutnya ia pun hendaknya mampu menjadi tumpuan harapan makhluk Allah. Betapapun banyaknya yang menuju kepadanya atau menjadikannya tumpuan harapan, maka dia harus menyambut mereka sambil mengingat pesan Rasul Saw, "Siapa yang memenuhi kebutuhan saudaranya (semakhluk), Allah akan memenuhi pula kebutuhan saudaranya (semakhluk), Allah akan memenuhi pula kebutuhannya" . Sambil mengingat pula pesan agama yang seakan ditujukan kepadanya seorang: Ketahuilah bahwa kebutuhan manusia diarahkan kepadamu. Itu adalah bukti nikmat-Nya kepadamu, karena itu jangan jemu memenuhi kebutuhan mereka, karena bila jemu, maka itu berarti Engkau jemu menerima nikmat-Nya".

## AL-QADIR WA AL-MUQTADIR Yang Maha Kuasa

Kata "Muqtadir" walaupun kandungan maknanya sejalan dengan "Qadir", tetapi karena ia memiliki huruf yang berlebih dari kata "Qadir", maka para pakar bahasa berdasarkan kaedah "penambahan huruf menunjukkan penambahan makna" — menyatakan bahwa makna yang dikandung oleh kata "Muqtadir" lebih dalam dan kuat dibandingkan dengan kata "Qadir".

Pakar tafsir Albiqa'iy ketika menafsirkan ayat ini menjelaskan bahwa "Muqtadir", bermakna "Dia yang memiliki kekuasan menyeluruh yang mencapai batas yang tidak mungkin diraih oleh selain Allah SWT". Nama mulia ini – tulisnya selanjutnya- memiliki rahasia khusus dalam mengatasi orang-orang yang berlaku aniaya.

Tentu saja kekuasaan Allah meliputi segala sesuatu dan dapat dianugerahkan kepada siapa yang dikehendaki-Nya. Imam Ghazali menjelaskan kedua sifat Allah ini dengan menyatakan bahwa *Qudrat* (kekuasaan) adalah yang dengannya sesuatu wujud berdasar iradah dan ilmu, serta wujudnya (dalam kenyataan) sesuai dengan iradah danilmu itu. Tetapi Al-Ghazali mengingatkan bahwa bukanlah syarat dari kekuasaan bahwa pemiliknya pasti menghendaki. Allah kuasa untuk menghadirkan kiamat sekarang, dan seandainya dia menghendakinya, pasti kiamat datang, tetapi karena kiamat belum dihadirkannya, maka itu karena Dia belum menghendakinya, dan Dia tidak menghendakinya, karena sejak semula Dia telah menetapkan waktu kehadirannya. Allah Maha kuasa adalah yang menciptakan segala yang wujud penciptaan yang dilakukan-Nya sendiri dan tidak membutuhkan bantuan selai-Nya.

Yang meneladani sifat Allah dituntut untuk merasakan walau sekelumit dari qudrat Allah itu. Kesadaran yang mengantarkan yakin bahwa dia tidak mungkin mengalahkan kekuasaan Allah, serta menjadikannya ingat bila dia berfikir umtuk menganiaya orang lain bahwa Allah dapat mencabut kekuasaan yang dimilikinya dan dapat pula menciptakan peluang bagi orang lain meraih kekuasaan melebihi yang dimilikinya. Kemudian mengalahkannya. Yang meneladani Allah dalam sifat *Qadir* dan *Muqtadir* dituntut untuk memiliki kekuasaan dan menggunakannya menghadapi para pembangkan- dimulai dari hawa nafsunya sendiri, bukan untuk menghadapi orang-orang yang taat melaksanakan tuntunan-Nya, apalagi yang hidup di dalam ketidakberdayaan.

## AL-MUQADDIM WA AL-MUAKHIR Yang Mendahulukan dan Yang Mengakhirkan

Kata "Al-Muakhir", terambil dari akar kata yang huruf-hurufnya terdiri dari alif,kha' dan ra' maknanya adalah antonim kata yang dijelaskan diatas. Yang menempatkan di belakang, baik dalam waktu kedudukan atau tempat, dinamai "Muakhir" . Selanjutnya makna-makna di atas

berkembang lagi. Siapa yang berada di depan Anda adalah dekat kepada Anda, dan berada di belakang, jauh dari Anda, maka *Almuqaddim* adalah yang menepatkan di dekat dan *Al-Muakhir* adalah yang menempatkan di belakang atau menjauhkan. Demikian juga yang ditempatkan didepandari segi waktu dapat berarti "mempercepat" dan antonimnya adalah manundah.

Dalam Alqur'an tidak ditemukan kata "Al-Muqaddim" dan "Almuakhir", tetapi kata "Qaddama" yang menunjuk kepada Allah sebagai pelaku, ditemukan hanya sekali yaitu firman-Nya, "Allah berfirman, janganlah kamu bertengkar dihadapanku, padahal Qad Qaddamtu sesungguhnya Aku dahulu telah memberikan ancaman kepadamu (Q.s. Qaf 50: 28).

28. Allah berfirman: "Janganlah kamu bertengkar di hadapan-Ku, Padahal Sesungguhnya aku dahulu telah memberikan ancaman kepadamu".

Kata "akhara" ditemukan sebanyak delapan kali, sebagai pernyataan langsung dari Allah selaku pelakunya dengan tiga macam obyek, pertama, menundah siksa, kedua, menundah sesuatu sampai batas waktu tertentu, seperti sampai kiamatdan ketiga tidak menundah kehadiran ajal kematian bila telah datang.

Disamping itu bertebaran ayat-ayat yang menggunakan kata "Taqdim" dan atau "ta'khir" yang merupakan tuntunan dan peringatan kepada manusia. Seperti firman-Nya, "Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan hendaklah setiap diri memperhatikan apa yang telah dikedepankannya (Qaddamat) untuk hari esok" (Q.s.Al-Hashr 59: 18).

# َيَئَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلۡتَنظُرۡ نَفۡسٌ مَّا قَدَّمَتۡ لِغَدِ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرً بِمَا تَعۡمَلُونَ ۞

18. Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan hendaklah Setiap diri memperhatikan apa yang telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat); dan bertakwalah kepada Allah, Sesungguhnya Allah Maha mengetahui apa yang kamu kerjakan.

(Q.s. Al-Qiyamah 75: 13).

13. pada hari itu diberitakan kepada manusia apa yang telah dikerjakannya dan apa yang dilalaikannya.

Allah tidak menundah sesuatu kecuali karena dia mengandung kebaikan dan hikmah, dan tidak pula menpercepatnya kecuali dibalik itu ada kebaikannya.(Q.s. Al-Baqarah 2 : 106).

106. ayat mana saja[81] yang Kami nasakhkan, atau Kami jadikan (manusia) lupa kepadanya, Kami datangkan yang lebih baik daripadanya atau yang sebanding dengannya. tidakkah kamu mengetahui bahwa Sesungguhnya Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu?

[81] Para mufassirin berlainan Pendapat tentang arti ayat, ada yang mengartikan ayat Al Quran, dan ada yang mengartikan mukijizat.

(Q.s. Yunus 10:11).

وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرُ ٱسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِيَ

 إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ اللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّر السَّر السَّر الْعَاءَنا فِي طُغْيَنِهِمْ

 إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ الْفَالَالُ اللَّهُ لِلنَّاسِ السَّر الْعَاءَنَا فِي طُغْيَنِهِمْ

 يَعْمَهُونَ 

 شَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللللْمُلِمُ الللللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُلْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ اللللللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْ

11. dan kalau Sekiranya Allah menyegerakan kejahatan bagi manusia seperti permintaan mereka untuk menyegerakan kebaikan, pastilah diakhiri umur mereka. Maka Kami biarkan orang-orang yang tidak mengharapkan Pertemuan dengan Kami, bergelimangan di dalam kesesatan mereka.

Yang meneladani juga dituntut untuk mengedepankan dalam arti mendahulukan kepengtingan kaum lemah dari kepengtingan diri sendiri.

## AL-AWWAL WA AL-AKHIR Yang Pertama dan yang terakhir

Keduanya disebutkan secara berurutan, "Huwa Al Anwal Wa Al-Akhir, "Dia Yang Pertama dan Dia pula yang terakhir (Q.s. Al-Hadid 57 : 3).

3. Dialah yang Awal dan yang akhir yang Zhahir dan yang Bathin[1452]; dan Dia Maha mengetahui segala sesuatu.

[1452] Yang dimaksud dengan: yang Awal ialah, yang telah ada sebelum segala sesuatu ada, yang akhir ialah yang tetap ada setelah segala sesuatu musnah, yang Zhahir ialah, yang nyata adanya karena banyak bukti- buktinya dan yang Bathin ialah yang tak dapat digambarkan hikmat zat-Nya oleh akal.

Kata "Amwal" ditemukan sebanyak 23 kali. Hanya sekali yang dihiasi dengan alif dan lam yakni yang menunjuk kepada Allah SWT, sedang selebihnya berbicara tentang beraneka ragam hal seperti penciptaan pertama kali, tempat peribadatan pertama buat manusia (Ka'bah), hari pertama pembangunan Masjid Quba' dan sebagainya.

Imam Ghazali menjelaskan bahwa yang "Anwal" menjadi awal bila di bandingkan dengan selainya, demikian juga yang "Akhir" menjadi akhir saat dibandingkan dengan selainnya. Awal dan akhir bertolak belankang, sehingga tidak mungkin sesuatu menjadi Awal dan akhir dalam saat yang sama jika dibandingkan dengan suatu hal yang sama.

Pertama yang dituntut dari yang meneladani-Nya adalah percaya sepenuhnya bahwa Allah Maha Esa. Dan sekali-kali tidak menjadi kafir terhadap-Nya, tidak mempersekutukannya, tidak pula membenarkan keyakinan yang menyatakan Dia beranak atau diperanakkan. Ini bukan karena enggan mengakui adanya anak bagi Tuhan seandainya memang benar ada, karena Allah sendiri yang memerintahkan, "Katakanlah, jika benar Tuhan Yang Maha Pemurah mempunyai anak, maka akulah orang pertama yang beribadah kepadanya (memuliakan anak itu)"(Q.s. Az-Zhruf 43: 81).

81. Katakanlah, jika benar Tuhan yang Maha Pemurah mempunyai anak, Maka Akulah (Muhammad) orang yang mula-mula memuliakan (anak itu).

Yang meneladani-Nya dituntut untuk tampil dengan amal-amalnya sehingga menjadi teladan paling awal dalam keteguhan iman serta ketulusan Islam disertai dengan penyerahan diri secara penuh kepada Allah SWT.

## AL-ZAHIR WA AL-BATHIN Yang Maha Nyata dan Maha Tersembunyi

Kata "Al-Bathin" terambil dari akar kata yang terdiri dari huruf-huruf ba',tha' dan nun. Maknanya berkisar pada "Sesuatu yang di dalam atau disembuyikan". Kata ini seringkali diperhadapkan dengan Az-Zahir. Semua yang Zahir buruk, bila berkaitan dengan manusia, kecuali jika yang Zahir itu mengikuti tuntunan Ilahi atau merupakan nikmat Ilahi. Demikian kesimpulan yang diperoleh setelah mengamati ayat-ayat yang mengandung kata "Zahir". Kesimpulan ini juga dapat berlaku terhadap ayat-ayat yang menggunakan bentuk jamak yang terulang sebanyak dua kali, atau bentuk muannas/feminin yang terulang dua kali.

Kata "Bathin" hanya terulang dua kali, keduanya bergantung dengan "Zahir", satu merupakan sifat Allah – yang dihiasi dengan Alif dan lam sekaligus bergandengan dengan Al-Zahir – yang satu lainnya juga digandengkan dengan "Zahir" dan mensifati dosa, yang telah dikutip ayatnya diatas.

Al-Bathin adalah Dia yang tersembunyi hakekat zat dan sifat-Nya, bukan karena tidak mampak, tetapi justru karena Dia sedemikian jelas, sehingga mata dan fikiran silau bahkan tumpul sehingga tak mampu memendang-Nya. Imam Ghazali menulis bahwa ketersembunyian-Nya. Cahanya-Nya adalah tirai cahaya-Nya, karena semua yang melampuai batas akan berakibat sesuatu yang bertentangan dengan-Nya.

Selanjutnya yang meneladani Allah dalam kedua sifat ini *Al-Zahir Wal Bathin*, hendaknya meninggalkan segala dosa dan kekejian, baik yang lahir maupun yang bathin. Hendaknya ia sadar bahwa mereka yang dilukiskan oleh ayat di atas sebagai disiksa dengan mengadakan satu pintu buat mereka, "*Di sebelah dalamnya ada rahmat dan* 

### AOIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

(zahiruhu) Di sebelah luarnya dari situ ada siksa" (Q.s. Al-Hadid 57:13).

يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنظُرُونَا نَوْرًا نَقْرُونَا فَوَآءَكُمْ فَٱلْتَمِسُواْ نُورًا نَقْتَبِسَ مِن نُّورِكُمْ قِيلَ ٱرْجِعُواْ وَرَآءَكُمْ فَٱلْتَمِسُواْ نُورًا فَصَرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ لَبَابُ بَاطِئُهُ وفِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَهِرُهُ مِن فَصَرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ لَبَابُ بَاطِئُهُ وفِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَهِرُهُ مِن قَبَلِهِ ٱلْمَحْدَابُ هَا لَهُ لَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

13. pada hari ketika orang-orang munafik laki-laki dan perempuan berkata kepada orang-orang yang beriman: "Tunggulah Kami supaya Kami dapat mengambil sebahagian dari cahayamu". dikatakan (kepada mereka): "Kembalilah kamu ke belakang dan carilah sendiri cahaya (untukmu)". lalu diadakan di antara mereka dinding yang mempunyai pintu. di sebelah dalamnya ada rahmat dan di sebelah luarnya dari situ ada siksa.

### DAFTAR PUSTAKA

- Al-Qur'an dan Terjemahannya, Departemen Agama Republik Indonesia, Ceatakan Mujamma' Khadim al-Haramain as-Syarifain Madinah Munawwarah, 1411H.
- Abd al-Baqi, Muhammad Fu'ad. *Al-mu'jam al Mufarhas li Alfaz al-Qur'an al-Karim*. Cet. II. Beirut: Dar al-Fikr, 1981/1401.
- Abu Hasan al-Asy'ari, *al-Ibanah 'An Ushul ad Diyanah*, editor Dr. Fauqiyah Husain, Dar al-Anshar, Kairo, 1397 H.
- Abu Muhammad Mahmud al-'Aini , *al-Binayah fi Syarh al-Hidayah*, Dar al-Fikr al-'adabi, Beirut, 1401 H.
- Al-Aini, al-Imam Muhammad al-Allamah Badar al-Din Abi Muhammad Mahmud ibn Ahmad.'Umdah al-Qari Syarh Syaikh al-Bukhari, Syiriah: Maktabah wa al-Matba 'ah Mustafa al-Babi, 1392H/1972M.
- Ali, Abdullah Yusuf. The Holy Qur'an Text, Translation and Commentary; Terjemahan Ali Audah, cet. I. Jakarta: Pustaka Firdaus 1993.
- Al-Asbahi, Malik Ibn Anas Abdullah . Muwatta, tahqiq Muhammad fu'ad 'Abd al-Baqi. Mesir. Dar Ihya' al-Turas al-Arabi, t.t.
- Al-Baihaqi, *al-'Itiqad wa al-Hidayah ila Sabil al-Rasyad*, editor Ahmad 'Ashim al-Katib, Dar al-Afaq al-Jadidah, Bairut 1401H.
- Ibn 'Abd al-Bar, at-Tamhid fima fi al-Muwaththa' min al-Ma'ani wa al-Asanid, editor Musthafa Alawi dkk, wa Zarah al-Auqaf al-Islamiyah, Maroko.

- Amin, Ahmad, *Dhuha al-Islam*, Jilid III, Kairo: Maktabah an Nahdlah, 1973.
- Asmaran As, *Pengantar Studi akhlak*, Jakarta: Rajawali Pers, 1992
- Basyir, Ahmad Azhar, Refleksi Atas Persoalan Keislaman, seputar filsafat, hukum, Politik dan Ekonomi, Bandung: Mizan, 1993.
- Bali, Wahid 'Abd al-Salam. Wiqayah al Insan min al Jinn wa al-Syaitan. Kairo: Dar Basyr, 1409 H.
- Barizi, Ahmad. *Malikat Di antara kita*: Pandangan Muhammad Abduh Tentang Dunia Malikat. Jakarta: Mizan Publika, 2004.
- Dama'ani, Husain ibn Muhammad. *Qamus al-Qur'an atau Islah al-Wujuh wa al-Naha 'ir fi al-Qur'an al-Karim*. Bairut: Daral al-'ilmi li al-Malayiin, 1805 H.
- Al-Dimasyqi, Abu Fudail Isma'il Ibn Kasir, Al-Quraisy Tafsir Ibn Kasir. Beirut: Dar al-Fikr 1401H/1981M.
- Al-Dimasyqi, *Imam Abi Zakariyah Yahya Ibn Syarif al Nawawi.* Raudah al Talibin. Beirut: Dar al-Fikr 1401H/1981M.
- Draz, Muhammad Abdullah, *Dustur al-Akhlaq fi Al-Qur'an*. Beirut: Muassah ar-Risalah Kuwait dan Dar al-Buhuts al'ilmiyah, 1973.
- Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad, *Ihya "Ulum ad-Din, Jilid III*, Beirut: Dar al-Fikr, 1989.
- Al-Gahazali, Muhammad, Khuluq al-Muslim, Kuwait: IIFSO, 1980.
- Al-Hufi, Ahmad Muhammad, *Akhlak Nabi Muhammad SAW, keluhuran dan kemuliaan*, terjemahan Masdar Helmy, Bandung: Gema Risalah Press, 1995.

#### AOIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

- Ilyas, Suhairi, *Etika Remaja Islam*, Bukit tinggi: Yayasan Al-Anshar, 1990.
- Imam Ahmad bin Hanbal, ar-Radd' ala al-Jahmiyaah wa al-Zanadiqah, editor Dr. 'Abd ar-Rahman Umairah, cet. II, 1402 H.
- Al-Asqalani, Ibn Hajar, *Tarqrib al-Tahdzib*, Dar al-Ma'rifah, Beirut, 1395 H.
- Abu Nu'aim al-Isfahani, *Hilyah al-'Auliya 'wa Thabaqat al-Ashfiya'*, Dar al-Kutub al'Arabi, Beirut, 1387 H.
- Ibn Taimiyah, *Dar'u Ta'arudh al-'Aql wa an-Naql*, editor Muhammad Rasyad Salim, Universitas Islam Muhammad bin Sa'ud, Riyadh, 1402 H.
- An-Nsa'I, as-Sunan, Dar al-Basyair, Beirut, 1406 H.
- At-Tirmidzi, as-Sunan, Musthafa al-Babi al-Halabi, Kairo, 1398 H.
- Adz-Dzahabi, *Siyar A'lam anNubala'* editor Syu'aib al-Arnauth dkk, Muassasah ar-Risalah, 1402 H.
- \_\_\_\_\_\_, Kuliah Aqidah Islam, Yogyakarta: LPPI-UMY, 1992.
- Al-Munjid fi al-Lughab wa al-I'lam, Beirut: Dar al-Masyriq, 1989.
- Al-Fauzan, Salih ibn Fauzan ibn Abdullah. *At-Tauhid li al-Saff al-'Anwal al'Ali*, Penerjemah Agus Hasan Bashori, "Kitab Tauhid". Jakarta: Akfa Press, 1988.
- \_\_\_\_\_\_\_, Raymond. Tikopea Ritual and Belief. Boston: Beacon Press, 1967. Pembangunan, 1963.

- Gibb, H.A.R. and J.H. Krames, Sharyer Encyclopedia of Islam, Edited on Behalf of the Royal Netherlands Academy. Leiden New York: E.J Brill 1991.
- Basyir, H. Ahmad Azhar, *Pendidikan Agama Islam (Aqidah)*, Perpustakaan Fakultas Hukum UII Yogyakarta, Cet. III, 1990.
- Al-Banna, Hasan, *Majmu'atu al-Rasail*, Muassasah al-Risalah Beirut, t.th.
- Arifin, Bey, *Hidup Sesudah Mati*, PT. Kinta dan CV. Riva Bersaudara Jakarta, Cet. X. 1987.
- Qutub, Sayyid, Fi Zhilal al-Qur'an, Beirut: Dar al-Syuruq, jilid I, Cet. IV, 1997.
- Sabiq, Sayyid, *Aqidah Islam*, Terj. Moh. Abdai Rathomy, CV. Diponegoro, Bandung, Cet. VII, 1986.
- As-Salaman, 'Abdul Azis Al-Muhammad, al-Kawasyif al-Jaliyah 'an Ma'ani al-Washitiyah, Riyadh: Darul Ifta', Cet. XI, 1982.
- Sa'id Hawwa, *Allah Jallah Jalaluh*, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, Cet. III, 1979.
  - , al-Rasul, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, Cet. IV, 1979.
- As-Sya'rawi, Muhammad Mutawalli, *Bukti-Bukti Adanya Allah*, Ter. A. Aziz Salim Basyarahil, Jakarta: Gema Insani Press, 1989.
- Yasin, Muhammad Nai'm, *Al-Iman arkanuhu, Hakikatuhu,* Nawagidhuhu, Kuwait: Maktabah al-Falah, 1983.
- Zaidan, Abdul Karim, *Ushul al-Dakwah*, Baghdad: Jam'iyatul Amani, 1976.

### AQIDAH ISLAM: Dasar Keikhlasan Beramal Shalih

- Zainu, Muhammad ibn Jamil, Fundasi Islam dan Iman, Terj Ammar, Solo: Pustaka Mantiq, Cet. I, 19888.
- Az-Zandany, Abdul Majid, *Al-Iman,* Ter. Yudian Wahyu, Yogya; Pustaka al-Kautsar, Cet, I. 1990.