# KERUKUNAN HIDUP ANTAR UMAT BERAGAMA (SUATU KAJIAN TAHLILI TERHADAP QS. AL-MUMTAḤANAH/60: 8-9)





Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Meraih Gelar Sarjana Agama

(S.Ag.) Jurusan Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir pada

Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik

UIN Alauddin Makassar



# FAKULTAS USHULUDDIN, FILSAFAT DAN POLITIK UNIVERSITAS ISLAM NEGERI MAKASSAR

#### PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI

Mahasiswa yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Arlan

NIM : 30300113056

Tempat/Tgl. Lahir : Kairatu, 11 September 1994

Jurusan : Ilmu al-Qur'an dan Tafsir

Fakultas/Program : Ushuluddin, Filsafat, dan Politik

Alamat : Desa Tongali, Kec. Siompu, Kab. Buton Selatan

Judul : Kerukunan Hidup Antar umat Beragama (Suatu Kajian

Tahlili Terhadap QS. al-Mumtahanah/60: 8-9)

Menyatakan dengan sesungguhnya dan penuh kesadaran bahwa skripsi ini benar adalah hasil karya sendiri. Jika dikemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka skripsi dan gelar yang diperoleh karenanya batal demi hukum.

Gowa, 7 November 2017

Penyusun,

ARLAN

NIM: 30300113056

### PERSETUJUAN PEMBIMBING

Pembimbing penulisan skripsi ini saudara ARLAN, NIM: 30300113056, mahasiswa Jurusan Tafsir Hadis, Prodi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik UIN Alauddin Makassar, setelah dengan seksama meneliti dan mengoreksi skripsi yang bersangkutan dengan judul Kerukunan hidup Antar Umat Beragama (Suatu Kajian Taḥlili Terhadap QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9), memandang bahwa mahasiswa tersebut telah memenuhi syarat-syarat untuk diajukan pada seminar kualifikasi hasil.

Demikian persetujuan ini diberikan untuk proses selanjutnya.

Gowa, 7 Oktober 2017

Pembimbing I

Pembimbing II

Prof. Dr. H. M. Galib M, MA NIP. 19591001 198703 1 004

Dr. H. Abduh Wahid, M. Th. I NIP. 19621231 199403 1 021

iii

#### PERSETUJUAN PENGUJI

Skripsi yang berjudul "Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama (Suatu Kajian Tafifi Terhadap QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9)," yang disusun oleh Arlan, NIM 300300113056, mahasiswa Jurusan Tafsir Hadis, Prodi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik UIN Alauddin Makassar, telah diuji dan dipertahankan dalam kualifikasi hasil yang diselenggarakan pada hari Kamis, 16 November 2017, dinyatakan telah memenuhi syarat dan disetujui untuk diajukan ke sidang munaqasyah.

Demikian persetujuan ini diberikan untuk proses selanjutnya.

Samata, 19 November 2017

#### **DEWAN PENGUJI**

Ketua: Dr. H. Mahmuddin, S. Ag., M. Ag.

Sekretaris : Dr. H. Aan Parhani, Lc, M. Ag.

Munaqisy I : Dr. Muh. Daming K, M. Ag.

Munaqisy II : Dr. H. Muh. Sadik Sabry, M. Ag.

Pembimbing I: Prof. Dr. H. M. Galib M, MA.

Pembimbing II: Dr. H. Abduh Wahid, M. Th. I.

# PENGESAHAN SKRIPSI

Skripsi yang berjudul "Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama (Suatu Kajian Taḥlili Terhadap QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9)," yang disusun oleh Arlan, NIM: 30300113056, mahasiswa jurusan Ilmu al-Qur'an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik UIN Alauddin Makassar, telah diuji dan dipertahankan dalam sidang Munaqasyah yang diselenggarakan pada hari kamis tanggal 23 November 2017, dinyatakan telah dapat diterima sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Agama (S. Ag.), dengan beberapa perbaikan.

Samata, 6 Desember 2017

## **DEWAN PENGUJI**

: Dr. H. Mahmuddin, S. Ag. M. Ag. Ketua

: Dr. H. Aan Parhani, Lc, M. Ag. Sekretaris

: Dr. Muh. Daming K, M. Ag. Munagisy I

: Dr. H. Muh. Sadik Sabry, M. Ag. Munagisy II

Pembimbing I: Prof. Dr. H. M. Galib M, MA

Pembimbing II: Dr. H. Abduh Wahid, M. Th. I

Diketahui Oleh

Dekan Fakultas Ushuluddin dan Filsafat

OUIN Alauddin Makassar /

9590704 198903 1 003

#### KATA PENGANTAR

بسم الله الرحمن الرحيم الله و أشهد أن لا إله إلا الله و أشهد أن محمداً الحمد لله الذي علم بالقلم, علم الإنسان ما لم يعلم، أشهد أن لا إله إلا الله و أشهد أنّ محمداً عبده و رسوله الذي لا نبيّ بعده، أمّا بعد

Setelah melalui proses dan usaha yang demikian menguras tenaga dan pikiran, akhirnya skripsi ini dapat diselesaikan. Untuk itu, segala puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Allah swt. atas segala limpahan berkah, rahmat, dan karunia-Nya yang tak terhingga. Dia-lah Allah swt., Tuhan semesta alam, pemilik segala ilmu yang ada di muka bumi.

Salawat dan salam semoga tetap tercurahkan kepada Rasulullah saw. sang teladan bagi umat manusia. Beliau sangat dikenal dengan ketabahan dan kesabaran, hingga beliau dilempari batu, dihina bahkan dicaci dan dimaki, beliau tetap menjalankan amanah dakwah yang diembannya.

Penulis sepenuhnya menyadari akan banyaknya pihak yang berpartisipasi secara aktif maupun pasif dalam penyelesaian skripsi ini. Oleh karena itu, penulis menyampaikan terimahkasih yang sedalam-dalamnya kepada pihak yang membantu maupun yang telah membimbing, mengarahkan, memberikan petunjuk dan motivasi sehingga hambatan-hambatan yang penulis temui dapat teratasi.

Pertama-tama, ucapan terima kasih yang tak terhingga penulis ucapkan kepada kedua orang tua penulis, ayahanda La Ali Siombiwi dan ibunda Wa Patima D. yang selalu memberikan dorongan dan doa kepada penulis, serta telah mengasuh dan mendidik penulis dari kecil hingga saat ini. Untuk ayahanda tercinta, yang nasehat-nasehatnya selalu mengiringi langkah penulis selama menempuh kuliah. Semoga Allah swt. senantiasa memberikan kesehatan dan reski yang berkah. Untuk

ibuku yang selalu menatapku dengan penuh kasih dan sayang, terima kasih yang sedalam-dalamnya. Penulis menyadari bahwa ucapan terima kasih penulis tidak sebanding dengan pengorbanan yang dilakukan oleh keduanya.

Selanjutnya, penulis menyampaikan terima kasih kepada Bapak Prof. Dr. H. Musafir Pababbari M.Si., selaku Rektor Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar bersama Prof. Dr. H. Mardan, M.Ag., Prof. Dr. H. Lomba Sultan, M.A., Prof. Siti Aisyah, M.A., Ph.D. selaku Wakil Rektor I, II dan III yang telah memimpin UIN Alauddin Makassar yang menjadi tempat penulis memperoleh ilmu, baik dari segi akademik maupun ekstrakurikuler.

Ucapan terima kasih juga sepatutnya penulis sampaikan kepada Bapak Prof. Dr. H. Muh. Natsir M.A. selaku Dekan bersama Dr. Tasmin, M.Ag., Dr. Mahmuddin M.Ag. dan Dr. Abdullah, M.Ag., selaku Wakil Dekan I, II dan III Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik UIN Alauddin Makassar yang senantiasa membina penulis selama menempuh perkuliahan.

Ucapan terima kasih penulis juga ucapkan terima kasih kepada Bapak Dr. H. Muh. Sadik Sabry, M.Ag. dan Bapak Dr. H. Aan Parhani M.Ag., selaku ketua prodi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir serta sekretaris prodi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir atas segala ilmu, petunjuk, serta arahannya selama menempuh perkuliahan di UIN Alauddin Makassar.

Selanjutnya, penulis juga harus menyatakan terima kasih yang tulus kepada Bapak Prof. Dr. H. M. Galib M. M.A. dan Dr. H. Muh. Abduh, M. Th. I selaku pembimbing I dan II penulis, yang senantiasa menyisihkan waktunya untuk membimbing penulis. Mulai dari bimbingan proposal sampai bimbingan hasil

skripsi ini. Saran-saran serta kritik-kritik mereka sangat bermanfaat dalam

menyelesaikan skripsi ini.

Selanjutnya, terima kasih penulis juga ucapkan kepada seluruh Dosen dan

Asisten Dosen serta karyawan dan karyawati serta mahasiswa di lingkungan

Fakultas Ushuluddin, Filsafat dan Politik, UIN Alauddin Makassar yang telah

banyak memberikan kontribusi ilmiah sehingga dapat membuka cakrawala berpikir

penulis selama masa studi.

Terima kasih yang tulus penulis ucapkan terkhusus kepada teman-teman

Ilmu al-Qur'an dan Tafsir angkatan 2013 yang turut berpartisipasi, baik dalam hal

memberikan motovasi, maupun berpartisipasi langsung dalam seluruh rangkaian

senimar proposal maupun seminar hasil skripsi penulis.

Terima kasih juga pada para senior dan junior yang ada di fakultas

Ushuluddin Filsafat dan Politik yang senantiasa memberikan semangat dan motivasi

kepada penulis.

Akhirnya, penulis mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang

tidak sempat disebutkan namanya satu persatu, semoga bantuan yang telah

diberikan bernilai ibadah di sisi-Nya, dan semoga Allah swt. senantiasa meridhai

semua amal usaha yang peneliti telah laksanakan dengan penuh kesungguhan serta

keikhlasan.

Gowa, 7 November 2017

Penulis,

ARLAN

NIM: 30300113056

viii

#### **DAFTAR ISI**

| HALAMAN JUDUL                                   | i   |
|-------------------------------------------------|-----|
| PERNYATAAN KEASLIAN                             | ii  |
| PERSETUJUAN PENGUJI                             | iii |
| PERSETUJUAN PEMBIMBING                          | iv  |
| PENGESAHAN SKRIPSI                              | V   |
| KATA PENGANTAR                                  | vi  |
| DAFTAR ISI                                      | ix  |
| PEDOMAN TRANSLITERASI                           |     |
| ABSTRAK                                         |     |
| BAB I. PENDAHULUAN                              | 1   |
| A. Latar Belakang                               | 1   |
| B. Rumusan Masalah                              | 9   |
| C. Definisi Operasional dan Ruang Lingkup       |     |
| D. Kajian Pustaka                               | 15  |
| E. Metodologi Penelitian                        | 18  |
| F. Tujuan dan Kegunaan RSITAS ISLAM NEGERI      | 20  |
| BAB II. ESENSI KERUKUNAN BERAGAMA               |     |
| A. Pengertian Kerukunan Beragama                |     |
| B. Teori-Teori Kerukunan KASSAR                 | 27  |
| C. Toleransi Pilar Kerukunan                    | 31  |
| 1. Kerukunan Intern Umat Beragama               | 33  |
| 2. Kerukunan Antar Umat Beragama                | 37  |
| 3. Kerukunan Antar Umat Beragama dan Pemerintah | 40  |
| BAB III. ANALISIS QS. AL-MUMTAḤANAH/60: 8-9     | 43  |
| A. Ayat dan Terjemahnya                         | 43  |

| B. Makna Kosa Kata                                  | 44      |
|-----------------------------------------------------|---------|
| C. Munāsabah ayat                                   | 51      |
| D. Penjelasan Tafsiran Ayat                         | 56      |
| BAB IV. KERUKUNAN BERAGAMA DALAM QS. AL-MUMTAHANAH/ | 60: 8-9 |
|                                                     | 63      |
| A. Wujud Kerukunan beragama                         | 63      |
| 1. Berbuat Baik                                     | 64      |
| 2. Berlaku Adil                                     | 67      |
| B. Syarat dalam Mewujudkan Prinsip Kerukunan        | 73      |
| C. Urgensi Kerukunan Beragama                       | 79      |
| 1. Menghindarkan Sifat Za <mark>lim</mark>          | 79      |
| 2. Membentuk Masyarakat yang Damai                  | 81      |
| BAB V. PENUTUP                                      | 83      |
| A. Kesimpulan                                       | 83      |
| B. Implikasi dan Saran                              | 85      |
| DAFTAR PUSTAKA                                      | 86      |



#### TRANSLITERASI DAN SINGKATAN

#### A. Transliterasi Arab-Latin

#### 1. Konsonan

| Huruf<br>Arab | Nama  | Huruf Latin         | Nama                        |  |
|---------------|-------|---------------------|-----------------------------|--|
| 1             | alif  | Tidak dilambangkan  | tidak dilambangkan          |  |
| ب             | ba    | b                   | be                          |  |
| ت             | ta    | tore                | te                          |  |
| ث             | sа    | S J J J             | es (dengan titik di atas)   |  |
| 7             | jim   | j                   | je                          |  |
| 7             | ḥа    | ķ                   | ha (dengan titik di bawah)  |  |
| ż             | kha   | kh                  | kadan ha                    |  |
| د             | dal   | d                   | de                          |  |
| ذ             | żal   | ż                   | zet (dengan titik di atas)  |  |
| ر             | ra UI | NIVERSITA'S ISLAM N | ECTERI                      |  |
| ز             | zai   | Z                   | zet                         |  |
| س             | sin   | s                   | es                          |  |
| ش             | syin  | A k sy              | es dan ye                   |  |
| ص             | ṣad   | Ş                   | es (dengan titik di bawah)  |  |
| ض             | ḍad   | d                   | de (dengan titik di bawah)  |  |
| ط             | ţa    | ţ                   | te (dengan titik di bawah)  |  |
| ظ             | zа    | Ż                   | zet (dengan titik di bawah) |  |
| ع             | ʻain  | 4                   | apostrof terbalik           |  |
| ع<br>ع<br>ف   | gain  | g                   | ge                          |  |
| ف             | fa    | f                   | ef                          |  |

| ق  | qaf    | q | qi       |
|----|--------|---|----------|
| _5 | kaf    | k | ka       |
| J  | lam    | 1 | el       |
| م  | mim    | m | em       |
| ن  | nun    | n | en       |
| و  | wau    | W | we       |
| ۹  | ha     | h | ha       |
| ۶  | hamzah | , | apostrof |
| ی  | ya     | y | ye       |

Hamzah (🗲) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis dengan tanda (').

#### 2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vocal bahasa Indonesia, terdiri atas vocal tunggal atau monoftong dan vocal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai berikut:

| Tanda | ∧Nama  | Huruf Latin | R Nama |
|-------|--------|-------------|--------|
| ĺ     | fatḥah | a           | a      |
| ļ     | kasrah | i           | i      |
| å     | ḍammah | u           | u      |

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:

| Tanda | Nama                         | Huruf Latin | Nama    |
|-------|------------------------------|-------------|---------|
| ئ     | fatḥah dan yā'               | ai          | a dan i |
| ٷ     | <i>fatḥah</i> dan <i>wau</i> | au          | a dan u |

Contoh:

اَكْسَايْن: al-Husain

: Taimiyah تَيْمِيَة

#### 3. Maddah

*Maddah* atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

| Harakatdan<br>Huruf | Nama                                          | Hurufdan<br>Tanda | Nama                |
|---------------------|-----------------------------------------------|-------------------|---------------------|
| ۱ سـ می             | <i>fatḥah</i> dan <i>alif</i> atau <i>yā'</i> | ā                 | a dan garis di atas |
| ی                   | <i>kasrah</i> dan <i>yā'</i>                  | ī                 | i dan garis di atas |
| <u>ئو</u>           | <i>ḍammah</i> dan <i>wau</i>                  | ū                 | u dan garis di atas |

Contoh:

زگخM A: zak $\overline{a}$  A S S A R

غَرِيْب : garīb

: tanāsub

: Tafsīr al-Qur'an al-'Azīm

#### 4. Tā' marbūṭah

Transliterasi untuk  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  ada dua, yaitu:  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  yang hidup

atau mendapat harakat *fatḥah, kasrah,* dan *ḍammah*, transliterasinya adalah [t]. Sedangkan *tā' marbūṭah* yang mati atau mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah [h].

Kalau pada kata yang berakhir dengan  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  diikuti oleh kata yang menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka  $t\bar{a}$ '  $marb\bar{u}tah$  itu ditransliterasikan dengan ha (h).

#### Contoh:

:Maqāyis al-Lugah

: al-'Adah al-Muhakkamah

#### 5. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah tanda tasydid (-), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.

Contoh:

ُ عُكَّمَةٌ : Muhakkamah

: al-haqq A K A S S A R

Jika huruf & ber-*tasydid* di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf *kasrah* ( ), maka ia ditransliterasi seperti huruf *maddah* menjadi i.

Contoh:

: 'Alī (bukan 'Aliyy atau 'Aly)

#### 6. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf (alif lam ma'arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiyah maupun huruf qamariyah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-).

Contoh:

: al-Syaukānī (bukan asy-Syaukānī) : الْشَوْكَانِي

: al-fasād

: al-suwar

: al-durar

#### 7. Hamzah

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (') hanya berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif.

Contoh:

: ta'murūna

: Dār al-Ma'rifah

#### 8. Penulisan Kata Arab yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau

kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, atau lazim digunakan dalam dunia akademik tertentu, tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya, kata al-Qur'an(dari *al-Qur'ān*), alhamdulillah, dan munaqasyah. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka harus ditransliterasi secara utuh. Contoh:

Fi Zilāl al-Qur'ān

Al-Sunnah qabl al-tadwin



## 9. Lafz al-Jalālah (الله)

Kata "Allah" yang didahului partikel seperti huruf *jarr* dan huruf lainnya atau berkedudukan sebagai *muḍāf ilaih* (frasa nominal), ditransliterasi tanpa huruf hamzah.

Contoh:

Adapun  $t\bar{a}$ ' marb $\bar{u}$ tah di akhir kata yang disandarkan kepada lafz al-jal $\bar{a}$ lah, ditransliterasi dengan huruf [t]. Contoh:

#### 10. Huruf Kapital

Walau system tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (*All Caps*), dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang penggunaan huruf capital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang berlaku (EYD). Huruf

kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf capital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, dan DR). Contoh:

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata ibn (anak dari) dan Abū (bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. Contoh:

#### LINIVERSITAS ISI AM NEGERI

Abū al-Walīd Muḥammad ibn Rusyd, ditulis menjadi: Ibnu Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad (bukan: Rusyd, Abū al-Walīd Muḥammad Ibnu)

Naṣr Ḥāmid Abu Zaid, ditulismenjadi: Abū Zaid, Naṣr Ḥāmid (bukan: Zaid, Naṣr Hamid Abū)

#### Beberapa singkatan yang dibakukan adalah:

swt. = subhanah wa ta'ala

saw. = ṣallallāhu 'alaīhi wa sallam

a.s. = 'ala $\bar{i}$ hi al-sal $\bar{a}$ m

Cet. = Cetakan

t.p. = Tanpa penerbit

t.t. = Tanpa tempat

t.th. = Tanpa tahun

t.d = Tanpa data

M = Masehi

H = Hijriah

SM = Sebelum Masehi

QS .../...: 4 = NIVEQS. al-Baqarah/2: 4 atau QS. Āli 'Imrān/3: 4

#### **ABSTRAK**

Nama : Arlan

NIM : 30300113056

Judul Skripsi : Kerukunan Hidup Antar Umat Bergama (Suatu Kajian Tahlili

Terhadap QS. al-Mumtahanah/60: 8-9

Skripsi ini adalah suatu kajian ilmiah yang membahas tentang Kerukunan Hidup Hidup Antar Umat Beragama (Suatu Kajian Tahlili Terhadap QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9. Tujuan yang ingin dicapai dalam penelitian ini adalah 1) untuk menjelaskan esensi kerukunan beragama, 2) untuk menjelaskan wujud kerukunan beragama dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9, 3) untuk menjelaskan syarat dan urgensi kerukunan dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9

Metode penelitian yang digunakan adalah metode penelitian kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif, sementara pendekatan yang digunakan adalah pendekatan tafsir.

Dengan menggunakan metode penelitian di atas, diperoleh data bahwa kerukunan merupakan keadaan yang baik, keadaan yang damai, tentram, saling toleransi antara masyarakat beragama sama maupun berbeda yang diwujudkan dalam sikap saling menghargai, saling menghormati, bersedia menerima adanya perbedaan keyakinan dengan orang atau kelompok lain, membiarkan orang lain untuk mengamalkan ajaran yang diyakininya, dan saling mendukung dalam mewujudkan kepentingan bersama.

Selain itu, kerukunan hidup antar umat beragama yang digambarkan dalam QS. al-Mumtahanah/60: 8-9 adalah Allah tidak melarang umat Islam untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap non-muslim. Dalam hal ini, ketik kedua belah pihak yaitu umat beragama Islam dan non-muslim tidak ada lagi unsur permusuhan, maka kerukunan akan tercipta dalam masyarakat yang plural. Namun, sebagai syarat dalam mewujudkan kerukunan beragma QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 tergantung pada kondisi yang ada. Artinya bahwa perintah Allah swt. untuk berbuat baik kepada non-muslim dapat dilakukan apabila mereka tidak melakukan permusuhan terhadap umat Islam. Dalam hal ini, umat non-muslim tidak memerangi umat Islam, dan tidak pula melakukan pengusiran atau membantu orang lain melakukan pengusiran terhadap umat Islam. Jika mereka melakukan tindakan permusuhan, maka umat Islam diperbolehkan untuk membela diri, atau melawan kezaliman tersebut. Akhirnya QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 menggariskan kerukunan beragama untuk menghindari sifat zalim dan untuk membentuk masyarakat yang damai.

#### BAB I

#### **PENDAHULUAN**

#### A. Latar Belakang

Agama jika ditinjau dari aspek asal usulnya dapat dibagi menjadi dua, yaitu agama yang berasal dari Tuhan yang sering disebut dengan agama Samawi dan ada yang berasal dari pemikiran yang sering disebut dengan agama *arḍ* atau agama kebudayaan. Agama samawi misalnya diwakili oleh agama Islam, agama Yahudi, dan agama Kristen. Sedangkan agama *arḍ* misalnya diwakili oleh agama Hindu, agama Budha, dan lain-lain.

Beragama sendiri merupakan fitrah manusia di mana dalam hal ini, manusia diberikan tiga potensi yang dikenal dengan naluri (*al-garizah*) yaitu *garizah al-baqa* (naluri mempertahankan diri), *garizah al-tadayun* (mentaqdiskan atau mensucikn sesuatu), dan *garizah al-nau*' (naluri melestarikan keturunan). *Ģarizah al-tadayun* misalnya adalah naluri yang diciptakan Tuhan untuk manusia di mana manusia memiliki kecenderungan untuk mensucikan atau mengkultuskan sesuatu. Dalam hal ini keberagaman seseorang merupakan fitrah manusia yang dibawa sejak ia dilahirkan.<sup>2</sup>

Oleh sebab agama sebagai fitrah bagi setiap manusia, maka itu berarti manusia tidak dapat melepaskan diri dari agama. Tuhan menciptakan demikian

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Ed. Revisi; Jakarta: Rajawali Pers, 2004), h. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Hafidz Abdurrahman, *Diskursus Islam Politik dan Spiritual* (Bogor: al-Azhar Press, 2010), h. 53

karena agama merupakan kebutuhan hidupnya.<sup>3</sup> Akhirnya keberagaman beragama juga sudah menjadi fitrah (sesuatu yang melekat pada diri manusia dan terbawa sejak kelahirannya) bagi setiap insan. Keberagaman beragama sendiri merupakan suatu kekayaan tersendiri yang harus diterima bagi suatu bangsa atau negara sebagai sunnatullah atau sesuatu yang telah ditetapkan oleh Tuhan. Olehnya itu, usaha penolakan terhadap keberagaman dalam hidup tentu tidak akan mungkin tercapai.<sup>4</sup> Keberagaman sebagai sunnatullah digariskan Allah dalam firman-Nya dalam QS. al-Hujurāt/49: 13.

#### Terjemahnya:

Wahai manusia! Sungguh, Kami telah menciptakan kamu dari seorang lakilaki dan seorang perempuan, kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sungguh, yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang paling bertakwa. Sungguh, Allah Maha Mengetahui, Mahateliti<sup>5</sup>

Melalui ayat tersebut, Tuhan menunjukan kuasanya dalam menciptakan manusia dalam keberagaman. Lebih lanjut, Tuhan mengemukakan bahwa salah satu alasan diciptakan keragaman tersebut adalah agar supaya manusia dapat saling mengenal. Di sisi lain juga Tuhan menjelaskan bahwa sangatlah mudah bagi-Nya

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>M. Quraish Shihab, *Wawasan al-Quran: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat*, h. 375.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>M. Galib M, *Pluralitas Agama dalam Perspektif al-Qur'an: dari Toleransi ke Kerjasama* (Cet. I; Makassar: Alauddin Universitas Press, 2014), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya* (Bandung: Mizan, 2015), h. 518.

untuk menjadikan semua manusia ini menjadi satu umat,<sup>6</sup> tapi Tuhan tidak hendak melakukan itu karena Tuhan ingin melihat siapa yang bersungguh-sungguh dalam kebajikan, tentunya dengan mengikuti jalan-Nya. Dikabarkan pula bahwa umat manusia dahulu adalah satu<sup>7</sup> dalam kepercayaan satu tauhid, tetapi setelah itu tidak lagi demikian karena mereka berselisih.<sup>8</sup> Perselisihan mereka kemudian untuk menyelesaikan perselisihan mereka maka diutuslah Nabi di antara mereka. Orangorang yang tetap dalam keimanan tetap mengikuti wahyu yang dibawa oleh Nabi-Nabi tersebut, sedangkan orang yang tidak percaya kepada Nabi-Nabi tersebut mereka lebih meilih jalan yang melanggar Nabi-Nabi tersebut. Akhirnya sejalan dengan QS. al-Hujurāt/49: 13 bahwa Allah tidak hendak menjadikan umat manusia satu umat saja, akan tetapi Allah memberikan jalan kepada siapa saja yang berusaha untuk memperoleh kebajikan dijalannya atau mengikuti jalan-Nya, maka ia telah memeilih jalan yang dibawa oleh para Nabi tersebut termasuk umat Nabi Muhammad saw.

Namun, di samping itu pula keberagaman tersebut dapat mengarah kepada dua potensi yaitu potensi rahmat dan potensi laknat atau malapetaka tergantung bagaimana caranya manusia mengelola keberagaman tersebut. Keberagaman atau pluralitas yang dikelola dengan baik dapat menjadi rahmat karena pluralitas dapat menumbuhkan rasa keingintahuan, apresiasi, saling pengertian, ko-eksistensi, dan kolaborasi antar sesama. Di samping itu, sikap eksklusivitas yang muncul dalam masyarakat yang plural merupakan salah satu penyebab kenapa keberagaman bisa

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> QS. Hūd/11: 118 dan QS. al-Māidah/5: 48

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>QS. al-Baqarah/2: 213

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an* (Cet. I; Jakarta: Lentera Hati, 2002), h. 549-550

menjadi malapetaka. Sikap eksklusivitas bahkan cenderung mengantarkan umat beragama kepada konflik beragama. Dalam sikap eksklusivitas, perbedaan agama, suku, atau budaya tidak lagi dilihat sebagai sebuah keindahan, namun dilihat sebagai sebuah ancaman terhadap keyakinan yang dimilikinya.

Akibatnya dari sikap tersebut, konflik antar umat dalam realitas masyarakat yang pluralitas, yang mensinyalir atas nama agama tidak dapat dipungkiri, karena agama juga ikut andil terhadap lahirnya konflik (meskipun tidak dominan), seperti peristiwa-peristiwa yang terjadi di wilayah-wilayah kepulauan Indonesia, misalnya Situbondo, Tasikmalaya, Kupang, Sambas<sup>10</sup>, konflik suku, agama, dan ras di Ambon dan Poso yang dinilai banyak orang sebagai konflik berlatar belakang agama, yakni antara pemeluk Islam dan Kristen.<sup>11</sup> Konflik-konflik ini dikatakan sebagai konflik agama karena bukan rahasia lagi bahwa kalangan yang terlibat di dalamnya telah memakai bendera agama masing-masing dan menegaskan adanya kepentingan agama yang mengiringi perjuangan lainnya atau konflik lainnya yang akan merambah ke daerah lain di seluruh kawasan Nusantara Indonesia tanpa terkecuali daerah Pulau Jawa yang masyarakatnya juga dalam kondisi plural agama.

Meskipun demikian, pendorong terjadinya konflik antar umat beragama dalam masyarakat plural terkadang bukan dipengaruhi oleh faktor-faktor atas nama agama. Akan tetapi konflik yang terjadi juga disebabkan oleh faktor lain, karena dalam masyarakat meskipun berada dalam pluralitas agama diwarnai juga dengan

<sup>9</sup>M. Galib M, *Pluralitas Agama dalam Perspektif al-Qur'an: dari Toleransi ke Kerjasama*, h. 12 dan 16.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>A. A. Yewangoe, *Agama dan Kerukunan* (Jakarta: PT. Gunung Mulia, 2002), h. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Survey Nasional Kerukunan Umat Beragama di Indonesia (Ed. I; Cet. I; Jakarta: Kementerian Agama RI Badan Litbang dan Diklat Puslitbang Kehidupan Keagamaan, 2013), h. 1.

berbagai aspek pluralitas dalam hal lain, seperti ekonomi, politik, sosial budaya, atau yang lainnya. Misalnya juga disebabkan oleh persoalan pendirian rumah ibadah atau cara penyiaran agama yang tidak sesuai dengan ketentuan yang berlaku atau karena adanya salah paham di antara pemeluk agama.

Untuk itu, pengajaran akan penerimaan akan keberagaman serta penghargaan akan keberagaman semakin penting untuk digalakkan mengingat betapa pentingnya pemahaman ini diajarkan kepada generasi mudah. Sebab semua agama pada dasarnya mengajarkan kebaikan dan kedamaian, agama Islam misalnya mengajarkan kasih sayang bagi seluruh alam, agama Kristen mengajarkan cinta kasih, agama Buddha mengajarkan kesederhanaan, agama Hindu mengajarkan sifat dharma, dan agama Khonghucu mengajarkan kebijaksaan. Ajaran agama Hindu dalam Kitab Weda misalnya sarat akan ajaran moral dan etika dalam pembentukan pribadi manusia yang berkarakter damai, sejuk, dan santun. Begitu pun dengan Ajaran Islam yang digambarkan dalam QS. al-Anbiyā/21:107.



Terjemahnya:

Dan Kami tidak mengutus engkau (Muhammad), melainkan untuk (menjadi) rahmat bagi semesta alam<sup>13</sup>

Dalam sejarah kehidupan umat Islam sikap hidup rukun telah ada dan dicontohkan oleh Nabi Muhammad saw. di awal beliau membangun Madinah. Ketika Nabi Muhammad saw. hijrah ke kota Madinah, Nabi segera menyadari akan

<sup>12</sup>Abd. Rahim Yunus, *Damai dalam Islam: Perspektif Cita dan Fakta* (Makassar: Alauddin University Press, 2012), h. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 332.

adanya pluralitas yang terdapat di kota tersebut. Pluralitas yang dihadapi Nabi tidak hanya karena perbedaan etnis semata, tetapi juga perbedaan agama. Melihat pluralitas keagamaan ini Nabi berinisiatif untuk membangun kebersamaan dengan yang berbeda agama. Inisiatif itu kemudian melahirkan apa yang dikenal dengan Piagam Madinah. Piagam tersebut memuat beberapa poin perjanjian yang berhubungan dengan kerukunan beragama misalnya bahwa sesungguhnya orang-orang Yahudi Bani Auf adalah satu kesatuan bersama kaum Mukminin; orang-orang Yahudi boleh menjalankan agama mereka dan kaum Muslimin juga menjalankan agama mereka, (ini berlaku untuk) sekutu mereka dan diri mereka sendiri, demikian pula dengan orang-orang Yahudi selain Bani Auf. Dalam hal ini Rasulullah saw. sebagai pemimpin saat itu menetapkan kebebasan orang Yahudi dengan tiga golongannya di Madinah untuk melaksanakan simbol-simbol keagamaan mereka.

Begitupun dengan Umar ibn al-Khattab, Umar membuat sebuah perjanjian dengan penduduk Yerussalem, setelah kota suci itu ditaklukan oleh kaum Muslimin. Isi perjanjian itu antara lain bunyinya "Ia (Umar) menjamin mereka keamanan untuk jiwa dan harta mereka, dan untuk gereja-gereja dan salib-salib mereka, serta yang dalam keadaan sakit atau pun sehat, dan untuk agama mereka secara keseluruhan. Gereja-gereja mereka tidak akan diduduki dan tidak pula dirusak, dan tidak akan

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>M. Galib M, *Pluralitas Agama dalam Perspektif al-Qur'an: dari Toleransi ke Kerjasama*, h. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Syaikh Shafiyyurrahman al-Mubarakfuri, *ar-Rahīq al-Makhtūm* terj. Hanif Yahya dengan judul *Perjalanan Hidup Rasul yang Agung: dari Kelahiran Hingga Detik-Detik Terakhir* (Cet. XIV; Jakarta: Darul Haq, Sya'ban 1433 H/Juli 2012 M), h. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Wahbah al-Zuhaili, *Haqqūl Huriyah fi al-'Ālam* diterjamahkan oleh Ahmad Minan dengan judul *Kebebasan dalam Islam* (Cet. I; Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 1997), h. 148.

dikurangi sesuatu apa pun dari gereja-gereja itu dan tidak pula dari lingkungannya."<sup>17</sup>

Kebijakan yang dilakukan oleh Nabi Muhammad saw. maupun Umar ibn al-Khattab di atas tentu dengan dasar-dasar pijakan yang terdapat dalam al-Qur'an. Bahkan di beberapa ayat dalam al-Qur'an memberikan anjuran untuk tetap bersikap baik terhadap mereka yang berbeda agama. Di samping itu, terdapat beberapa ayat dalam al-Qur'an yang mengatur bagaimana hubungan seorang Muslim dengan non-Muslim atau beda agama, baik menyangkut perkara tauhid maupun menyangkup perkara sosial dalam kehidupan sehari-hari.

Namun, pada kenyataan lain adalah adanya anggapan dari umat-umat beragama tentang agama Islam bahwa agama Islam identik dengan kekerasan dalam bertindak. Keadaan ini akan mengantar seseorang untuk bersikap tidak percaya terhadap Islam sebagai "rahmatan li al-'ālamīn" tidak hanya pada sesama umat Islam saja tapi seluruh agama bahkan alam semesta ini. Buktinya adalah banyak di antara non-Muslim yang menganggap Islam itu selalu membenci manusia yang tidak seagama dengannya. Padahal kenyataanya Islam telah mengatur bagaiamana seharusnya hubungan dilakukan dengan orang yang berbeda agama, baik dari sisi sosial maupun perkara lainnya. Misalnya Islam tidak pernah melarang umatnya untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap non-Muslim, hal ini misalnya sebagaimana digambarkan dalam firman Allah swt. dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9.

<sup>17</sup>M. Galib M, *Pluralitas Agama dalam Perspektif al-Qur'an: dari Toleransi ke Kerjasama*, h. 100.

\_

لَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي وَتُقْسِطُونَ فَي إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي اللَّذِينِ وَأَخْرَجُوكُم أَن تَوَلَّوْهُمْ ۚ وَطَهُرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ ۚ وَمَن يَتُوهًا مُ اللَّذِينِ وَأَخْرَجُوكُم أَن تَوَلَّوْهُمْ ۚ وَمَن يَتُوهًا مُ فَا اللَّيْكِ مُ الطَّلِمُونَ فَي فَا اللَّيْلِ مُونَ فَي اللَّذِينِ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

#### Terjemahnya:

Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari kampung halamanmu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil. Sesungguhnya Allah hanya melarang kamu menjadikan mereka sebagai kawanmu orang-orang yang memerangi kamu dalam urusan agama dan mengusir kamu dari kampung halamanmu dan membantu (orang lain) untuk mengusirmu. Barang siapa menjadikan mereka sebagai kawan, mereka itulah orang yang zalim. <sup>18</sup>

Ayat tersebut di atas telah membuktikan bahwa Islam adalah agama yang menjunjung tinggi dan menghormati hak-hak sebagai manusia yang hidup berdampingan dalam satu kekuasaan. Tidak diskriminan terhadap kelompok tertentu sepanjang, memberikan perlakuan yang sama dalam keadaan yang plural. Bahkan ayat tersebut pula menggambarkan prinsip-prinsip dalam agama Islam dalam kehidupan yang plural. Untuk selanjutnya, agar lebih memberikan pemahaman mengenai sikap dan prinsip-prinsip dalam agama Islam dalam kaitannya dengan kehidupan yang plural yang terdapat dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9, maka akan dilakukan pengkajian mendalam terhadap hal-hal tersebut dalam sebuah judul "Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama (Suatu Kajian Tahlili Terhadap QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9)". Pengkajian ini dimaksudkan agar memberikan gambaran

-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 551

bahwa Islam itu juga peduli dengan sesama tidak hanya terbatas dalam lingkup umat Islam sendiri tapi juga peduli dengan sesama beda agama sekali pun. Karena agama Islam merupakan agama "*rahmatan li al-'ālamīn*", rahmat bagi alam semesta, pembawa misi damai bagi semua umat tidak memandang latar belakang keagamaan.

#### B. Rumusan Masalah

Berdasarkan uraian latar belakang yang telah dikemukakan, maka masalah pokok yang menjadi pembahasan untuk dikaji lebih lanjut ialah "Bagaimana Konsep Kerukunan Antar Umat Bergama dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9?". Agar pembahasan dalam skripsi ini terarah, maka masalah pokok tersebut dibuat dalam bentuk sub-sub masalah sebagai berikut:

- 1. Bagaimana esensi kerukunan hidup antar umat beragama?
- 2. Bagaimana wujud kerukunan hidup antar umat beragama dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9?
- 3. Bagaimana syarat prinsip dan urgensi kerukunan hidup antar umat beragama dalam QS. al-Mumtahanah/60: 8-9?

#### C. Definisi Operasional dan Ruang Lingkup

#### 1. Kerukunan

\_

Secara etimologi istilah "kerukunan" berasal dari bahasa Arab "*ruknun*" yang berarti tiang, dasar, atau sila. <sup>19</sup> Jamak dari "*ruknun*" adalah "*arkan*" diartikan dengan suatu bangunan sederhana yang terdiri atas beberapa unsur. Rukun dapat pula

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Atabik Ali dan Ahmad Zuhdi Muhdlor, *Kamus Kontemporer: Arab-Indonesia* (Cet. I; Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren Krapyak, 1996), h. 989

dipahami dengan arti baik, damai, bersepakat, atau perkumpulan yang berdasar tolong menolong dan persahabatan.<sup>20</sup> Dari sini dapat diambil suatu pengertian, bahwa kerukunan merupakan suatu kesatuan yang terdiri atas berbagai unsur yang berlainan, dan setiap unsur tersebut saling menguatkan. Kesatuan tidak dapat terwujud jika di antara unsur tersebut ada yang tidak berfungsi.<sup>21</sup> Pengertian ini senada dengan pemaknaan dalam ilmu fikih, di mana rukun diartikan sebagai bagian yang tak terpisahkan antara yang satu dengan yang lain. Rukun dalam suatu ibadah berarti pokok atau dasar satu bagian ibadah yang kalau ditinggalkan ibadah tersebut menjadi tidak sah.<sup>22</sup>

#### 2. Agama

Agama dalam pengertian bahasa yaitu *al-din* (bahasa Arab dan Semit), *religi/religio* dalam bahasa Eropa<sup>23</sup>. Di samping itu, dikatakan pula bahwa berasal dari bahasa *Sanskrit* (Sansekerta)<sup>24</sup> yang tersusun atas dua kata yaitu "a" yang berarti "tidak" dan "gam" yang berarti "pergi", sehingga agama dapat diartikan tidak pergi, tetap di tempat, diwarisi secara turun temurun.<sup>25</sup> Kata *al-din* sendiri dalam bahasa Arab memiliki makna menguasai, menundukkan, patuh, utang,

 $^{20}\mathrm{Tim}$  Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa Kementerian Pendidikan Nasional, 2008), h. 1226.

 $<sup>^{21}\</sup>mathrm{Said}$  Agil Husain al-Munawar, Fikih Hubungan Antar Agama (Cet. II; Jakarta: Ciputat Press, 2003), h. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Didiek Ahmad Supadie, dkk, *Pengantar Studi Islam* (Ed. Revisi; Cet. I; Jakarta: Rajawali Pers, 2011), h. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Harun Nasution, *Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya*, Jilid I (Jakarta: UI-Press, 1979), h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Didiek Ahmad Sapadie, dkk., *Pengantar Studi Islam*, h. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam* (Ed. I; Cet. VI; Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2001), h. 9.

balasan, kebiasaan.<sup>26</sup> Agama juga dapat diartikan sebagai ajaran.<sup>27</sup> Sementara *al-din* dalam Bahasa Semit memiliki makna undang-undang atau hukum.<sup>28</sup> Dalam hal ini, agama memang membawa peraturan-peraturan yang merupakan hukum.<sup>29</sup> Sementara kata religi asal katanya yaitu relegere yang berarti mengumpulkan dan membaca. Dalam hal ini berarti agama mengandung kumpulan cara-cara mengabdi kepada Tuhan yang terkumpul dalam kitab suci yang harus dibaca.<sup>30</sup> Tetapi juga ada yang mengatakanbahwa religi berasal dari kata religare yang memiliki arti ikatan<sup>31</sup> atau mengikat<sup>32</sup>, yaitu ikatan yang menghubungkan manusia dengan kebenaran.<sup>33</sup> Sementara ciri yang ada pada agama adalah kitab suci yang terkodifikasi, adanya person yang mewakafkan totalitas untuk agama yang disebut dengan Nabi, dan adanya umat sebagai kenyataan sebagai penerima dan pelaksana kitab yang terkodifikasi tersebut.

Sementara pengertian agama dari segi istilah telah banyak dikemukakan oleh para ahli, di antara pendapat tersebut misalnya Emelle Durkheim. Ia mendifinisikan agama sebagai sistem kepercayaan dan praktik yang telah dipersatukan yang

<sup>26</sup>Zainuddin Ali, *Agama, Kesehatan, dan Keperawatan* (Cet. I; Jakarta: CV. Trans Info Media, 2010), h. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Tim Penyusun, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, h. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam*, h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Harun Nasution, *Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya*, Jilid I, h. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Abuddin Nata, *Metodologi Studi Islam*, h. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Seyyed Hossein Nasr, *Ideals and Realities of Islam* terj. Abdurrahman Wahid dan Hasyim Wahid, *Islam Antara Cita dan Fakta* (Cet. I; Yogyakarta:PUSAKA, 2001), h. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Harun Nasution, *Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya*, Jilid I, h. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Seyyed Hossein Nasr, *Ideals and Realities of Islam* terj. Abdurrahman Wahid dan Hasyim Wahid, *Islam Antara Cita dan Fakta*, h. 1.

berkaitan dengan hal-hal yang kudus<sup>34</sup> dan disatukan dalam dalam suatu komunitas moral yang disebut umat.<sup>35</sup> Agama juga dapat didefinisikan sebagai sistem yang mengatur tata keimanan (kepercayaan) kepada Tuhan yang Mahakuasa, tata peribadatan, dan tata kaidah yang bertalian dengan pergaulan manusia serta lingkungannya dengan kepercayaan tersebut.<sup>36</sup> Ada juga yang mendifinisikan agama sebagai salah satu perantara yang mengatur kehidupan manusia dengan manusia maupun manusia dengan penciptanya. Sementara Harun Nasution mendefinisikan agama dengan beberapa definisi, salah satunya adalah pengakuan terhadap adanya hubungan manusia dengan kekuatan gaib yang harus dipatuhi.<sup>37</sup>

#### 3. Umat

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia kata "umat" diartikan sebagai penganut (pemeluk suatu agama), makhluk manusia. Disebutkan pula dalam bahasa umat dalam bahasa arabnya adalah الشَّعْبُ وَالْجُمْهُوْرُ. Selain itu, kata umat diartikan pula sebagai menuju, menumpu, dan meneladani. Ada juga yang mengartikan kata tersebut dengan arti dasar asal, tempat kembali, kelompok, agama,

<sup>34</sup>Didiek Ahmad Sapadie, dkk, *Pengantar Studi Islam*, h. 36.

 $^{35}$  Zainuddin Ali,  $\it Agama, Kesehatan, dan Keperawatan (Cet. I; Jakarta: CV. Trans Info Media, 2010), h. 8-9.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Tim Penyusun, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, h. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Harun Nasution, *Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya*, Jilid I, h. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Tim Penyusun, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, h. 1586

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Adib Bisri dan Munawwir AF, *Al-Bisri: Kamus Indonesi- Arab Arab Indonesia* (Cet. I; Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), h. 16

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>M. Quraish Shihab, *Wawasan al-Qur'an: Tafsir Maudhu'I atas Pelbagai Persoalan Umat*, h. 325

postur tubuh, masa dan tujuan. <sup>41</sup> Pemberian arti tersebut didasarkan atas alas kata ummat yaitu أَمِّ – يَوْمٌ (*amma* – *yaummu*), jamaknya adalah *umam*. Yang memiliki arti suatu golongan manusia, setiap kelompok manusia yang dinisbatkan kepada seorang Nabi, misalnya umat Nabi Muhammad saw., dan setiap generasi manusia yang menjadi umat yang satu (*ummatan wāḥidah*). <sup>42</sup>

Kemudian dari akar kata itu pula, lahirlah kata *umm* yang berarti "ibu" dan *imam* yang maknanya "pemimpin". Karena seorang ibu dan seorang pemimpin merupakan teladan, tumpuan pandangan, dan harapan anggota masyarakat. Sedangkan pengertian secara istilah umat adalah himpunan manusiawi yang seluruh aggotanya bersama-sama menuju satu arah, bahu membantu, dan bergerak secara dinamis di bawah kepemimpinan bersama.

Dalam pengertian lain dijelaskan bahwa umat adalah kumpulan orang yang semua individunya sepakat dalam tujuan yang sama dan masing-masing membantu agar bergerak ke arah tujuan yang diharapkan atas dasar kepemimpinan yang sama. Lebih jauh, penggunaan kata ummah ada yang bersifat umum dan ada yang bersifat khusus. Yang bersifat khusus, yaitu para penganut agama dan pengikut agama tertentu, seperti umat Islam, umat Muhammad saw. dan dapat pula bersifat umum,

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>Ali Nurdin, *Quranic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal dalam al-Qur'an* (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2006), h. 72

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>M. Quraish Shihab, dkk., *Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata* (Cet. I; Jakarta: Lentera Hati, 2007), h. 135

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>M. Quraish Shihab, *Wawasan al-Qur'an: Tafsir Maudhu'I atas Pelbagai Persoalan Umat*, h. 325

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>M. Quraish Shihab, *Wawasan al-Qur'an: Tafsir Maudhu'I atas Pelbagai Persoalan Umat*, h. 328

yaitu setiap generasi manusia adalah umat yang satu, dan sekalian bangsa manusia disebut umat manusia, tanpa batasan agama (aqidah).<sup>45</sup>

#### 4. Tahlili

Taḥlili adalah bahasa Arab yang berarti membuka sesuatu atau tidak menyimpang sesuatu darinya<sup>46</sup> atau bisa juga berarti membebaskan,<sup>47</sup> mengurai, menganalisis.<sup>48</sup> Tafsir metode *taḥlili* (analisis) dijelaskan pula sebagai metode menafsirkan al-Qur'an berdasarkan susunan ayat dan surah yang terdapat dalam mushaf.<sup>49</sup> Dalam pemaparannya, tafsir metode *taḥlili* meliputi pengertian kosa, *Munasāba* (hubungan antara ayat), *Sabab an-Nuzūl* (kalau ada), makna global ayat, mengungkap kandungan ayat dari berbagai macam pendapat ulama yang tidak jarang berbeda satu dan lainnya.<sup>50</sup>

Tafsir metode *taḥlīli* sendiri adalah tafsir yang menyoroti ayat-ayat al-Qur'an dengan memaparkan segala makna dari berbagai aspek yang terkandung di dalamnya serta mengungkap maknanya sesuai dengan keahlian atau kecenderungan para mufassir. Begitu pula dalam penulisan ini, menggunakan metode taḥlīlī dan berusaha

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Ali Nurdin, *Quranic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal dalam al-Qur'an*, h. 74

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Ahmad ibn Fāris ibn Zakariyā al-Qazwainī, *Mu'jam Muqāyīs al-Lūgah*, Juz V (Beirut: Dār al-Fikr, 1979 M/1399 H), h. 62

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Muhammad ibn Mukrim ibn 'Alī Abū al-Fādl Jamāluddin ibn Manzūr al-Anṣārī al-Ifrīqī, *Lisān al-'Arab*, Juz I (Beirut: Dār Ṣādir, 1414 H), h. 118

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>M. Quraish Shihab, dkk. *Sejarah dan 'Ulumu al-Qur'an* (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008), h. 172

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Kadar M. Yusuf, Studi al-Our'an (Cet. I; Jakarta: Amzah, 2012), h. 137

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>M. Quraish shihab, *Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat al-Qur'an* (Tanggerang: Lentera Hati, 2013), h. 378. Liha pula Muhammad Yusuf, *Horizon Kajian al-Qur'an: Pendekatan dan Metode* (Cet. I; Makassar: Alauddin University Press, 2013), h. 29-30

mengkaji QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 dengan mengungkap makna yang terkandung dalam ayat tersebut dengan melakukan pendekatan ilmu tafsir.

#### D. Kajian Pustaka

Setelah melakukan penelusuran dan pembacaan terhadap berbagai karya ilmiah yang berkaitan dengan rencana penelitian di atas, penulis belum menemukan pembahasan tentang Kerukunan Antar Umat Beragama yang focus kajiannya QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9. Kegiatan dimaksudkan untuk menjelaskan skripsi ini belum pernah ditulis sebelumnya. Tulisan ini sudah dibahas namun berbeda dari segi fokus pembahasan dan pendekatan serta paradigma yang digunakan. Adapun literature yang terkain dengan judul skripsi ini adalah sebagai berikut.

Pertama, buku yang ditulis oleh Abuddin Nata, MA. Yang berjudul "Tafsir Ayat-Ayat Pendidikan (Tafsir Al-Ayat Al-Tarbawiy)". Dalam buku tersebut beliau membahas salah satu sub bab yang berjudul Kerukunan Hidup Antar Umat Bergama. Pembahasannya tidak terfokus dalam satu bahasan ayat, dalam arti beliau membahas ayat-ayat yang berkaitan dengan kerukunan antar umat beragama, yaitu QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9, QS. Alī 'Imran/3: 118, QS. al-Maidah/5: 5, dan QS. al-Kafirūn/109: 1-6 secara ringkas dan tidak berfokus pada satu pokok bahasan ayat, sementara dalam penelitian ini, peneliti berusaha mefokuskan kajian kerukunan antar umat beragama dengan berfokus pada QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 dan tentunya tidak mengabaikan juga ayat-ayat lainnya.

Kedua, "Islam dan Pluralisme Agama: Dinamika Perebutan Makna", buku yang ditulis oleh Dr. Ngainun Naim. Dalam buku tersebut terdapat pembahasan pada bab tiga Strategi Dimensi sub bab Kerukunan Antar Umat Beragama: Doktrin dan

Sejarah. Dijelaskan dalam buku tersebut bahwa rukun bukan berarti tidak ada perbedaan. Dalam hal ini perbedaan merupkan hal natural, yang semestinya dijadikan modal menbangun kebersamaan, tidak untuk dipertentangkan, tapi untuk saling menghormati dan menghargai. Selanjutnya, hal tersebut dapat diwujudkan dalam hubungan manusia dengan manusia lain (*hablun min al-nās*) yang tercermin dalam keadilan social.<sup>51</sup> Kaitannya dengan aspek ini, peneliti akan membahas lebih detail mengenai keadilan tersebut sehinggan dapat mewujudkan kerukunan.

Kerukunan", buku yang ditulis oleh Abdul Jamil Wahab. Dalam buku tersebut terdapat sub bab yang membahas tentang teori kerukunan. Salah satu teorinya tersebut misalnya teori pendekatan fungsionalisme. Teori ini melihat bahwa masyarakat merupakan suatu struktur yang diatur oleh sistem, dan masing-masing komponen terintegrasi dengan fungsinya sendiri-sendiri. 52

Keempat, "Argumen Pluralisme Agama: Membangun Toleransi Berbasis al-Qur'an", buku yang oleh Abd. Moqsith Ghazali. Dalam buku tersebut terdapat penjelasan mengenai sikap terhadap pluralitas agama. Di antara sikap tersebut yaitu sikap eksklusif, sikap inklusif, dan paradigma pluralis. <sup>53</sup> Ketiga sikap ini dijelaskan pula tentang kelemahan dampak terhadap tiga sikap tersebut dalam penerapannya. Kaitannya dengan penelitian penulis, dalam pembahasan mengenai paradigma

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Ngainun Naim, *Islam dan Pluralisme Agama: Dinamika Perebutan Makna* (Cet. I; Yogyakarta: Aura Pustaka, 2014), h. 124-125

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Abdul Jamil Wahab, *Harmoni di Negeri Seribu Agama: Membumikan Teologi dan dan Fikih Kerukukunan* (Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2015)

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Abd. Moqsith Ghazali, *Argumen Pluralisme Agama: Membangun Toleransi Berbasis al-Qur'an* (Cet. II; Depok: KataKita, 2009), h. 54-62

pluralis, dijelaskan sikap yang adil kepada kelempok agama lain atas dasar perdamaian dan saling menghormati, namun pembasan tentang sikap adil tersebut belum rinci dan tegas.

Kelima, "Pengantar Studi Islam", buku yang ditulis oleh Didiek Ahmad Supadie. Dalam buku tersebut terdapat sub bahasan tentang kerukunan dan toleransi beragama yang menyangkut beberapa prinsip toleransi dan kerukunan, hanya saja prinsip-prinsip tersebut dilahirkan dari beberapa pemaknaan ayat dalam al-Qur'an tidak memfokuskan pada pemaknaan ayat tertentu sebagaimana dalam penelitian ini.

Keenam, "Sikap Keberagaman Masyarakat di Desa Buttu Batu Kecamatan Enrekang Kabupaten Enrekang", skripsi yang ditulis oleh Musik Mahasiswa Jurusan Perbandingan Agama, Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, UIN Alauddin Makassar, tahun 2011. Di mana dalam temuannya bahwa di Desa Buttu Batu tersebut sikap keberagaman dalam beribadah sangat baik, hal ini ditinjau dari kegiatan keagamaan yang dilakukannya senantiasa memperhatikan memperhatikan ajaran Islam dan kegiatan-kegiatan yang oleh ulama Islam yang berada dalam lingkungan Desa tersebut. Selain itu, salah satu pendukung yang amat penting adalah tersedianya sarana peribadatan dan pendidikan yang mengarahkan masyarakat tersebut karena sikap keberagaman yang baik.

Ketujuh, "Relasi Antarumat Beragama Islam dan Kristen di Desa Kendek Kecamatan Banggai Kabupaten Banggai Kepulauan Provinsi Sulawesi Tengah", skripsi yang ditulis oleh Jufri, mahasiswa Jurusan Perbandingan Agama, Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, UIN Alauddin Makassar, tahun 2009. Di mana dalam temuannya bahwa masyarakat di Desa tersebut yang terdiri atas beberapa penganut

agama yang berbeda, terutama Islam dan kristen dapat hidup dalam satu wadah yang normal tanpa dilibatkan dengan issu-issu yang berbau SARA. Juga ikatan emosional antarsesama etnis Banggai menjadi salah satu faktor pendukung dalam menjalin kerja sama yang harmonis.

Oleh sebab itu, berdasarkan beberapa uraian kajian pustaka di atas, penelitian tentang kerukunan hidup antar umat beragama yang memfokuskan penelitian pada QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 belum ada.

## E. Metodologi Penelitian

Penulis menguraikan dengan metode yang dipakai adalah penelitian yang tercakup di dalamnya jenis penelitian, beberapa metode, di antaranya metode pendekatan, metode pengumpulan data, metode pengolahan data, dan metode analisis data.

## 1. Jenis Penelitian

Jenis Penelitian ini termasuk kedalam kategori penelitian kualitatif yaitu, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI berupa penelitian kepustakaan (*library research*). Penelitian kualitatif yang dimaksudkan pada penelitian ini ialah penelitian kualitatif yang bersifat deskriptif. Penelitian kualitatif deskriptif ialah jenis penelitian kualitatif yang berupaya memecahkan pokok masalah yang diselidiki dengan menggambarkan/melukiskan keadaan subjek/objek penelitian (seseorang, lembaga, masyarakat dan lain-lain) pada saat sekarang berdasarkan fakta-fakta yang tampak atau sebagaimana adanya.<sup>54</sup>

<sup>54</sup>Hadari Nawawi, *Metode Penelitian Bidang Sosial* (Cet. IV; Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 1990), h. 63.

Penelitian kualitatif deskriptif dalam metodologi penelitian tafsir ditujukan untuk mendeskripsikan makna kandungan suatu ayat. Pada umumnya jenis penelitian ini digunakan oleh mufassir yang mengkaji al-Qur'an dengan menggunakan metode *taḥlīlif.*<sup>55</sup> Dari sini dapat dipahami bahwa penelitian ini diupayakan untuk mendeskripsikan kerukunan hidup antar umat beragama melalui QS. al-Mutahanah/60: 8-9 dengan menguraikan berbagai sumber kepustakaan, baik berupa buku, jurnal, dan karya ilmiah lainnya yang terkait dengan topik bahasan tersebut.

#### 2. Metode Pendekatan

Pendekatan berarti sebuah proses, perbuatan, cara mendekati sebuah obyek. Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tafsir (exegetical approach) karena teknik kerjanya lebih banyak bersentuhan dengan kitab-kitab tafsir serta penafsiran dari para ahli yang telah melakukan pengkajian tentang kerukunan antar umat beragama. Dengan pendekatan tersebut, penulis berusaha menganalisis setiap penafsiran atau pendapat yang ada kemudian memberikan analisis kritis serta mengambil intisari dari setiap tafsiran atau pendapat ulama yang selanjutnya dapat ditarik sebuah kesimpulan dari berbagai pendapat yang telah dipaparkan oleh para mufassir atau ahli.

# 3. Metode Pengumpulan Data

Metode dalam mengumpulkan data, digunakan penelitian kepustakaan (*library research*), yakni menelaah berbagai macam referensi dan literature yang

<sup>55</sup>Abd. Muin Salim, dkk, *Metodologi Penelitian Tafsir Maudū'i* (Makassar: Alauddin Press, 2009), h. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Abd. Muin Salim, dkk., *Metodologi Penelitian Tafsir Maudhū*, h. 98

terkait dengan penelitian baik yang bersifat primer maupun yang bersifat sekunder. Untuk data yang bersifat primer dalam penelitian ini adalah al-Qur'an yang ditunjang dengan kitab-kitab tafsir (Tafsir al-Mishbah, Tafsir al-Maraghi, dan Tafsir Ibnu Katsir), sedangkan untuk data yang bersifat sekunder maka penulis menggunakan buku atau literatur yang berkaitan langsung dengan objek penelitian.

# 4. Metode Pengolahan dan Analisis Data

Agar data yang diperoleh dapat dijadikan sebagai pembahasan yang akurat, maka penulis menggunakan metode pengolahan dan analisis data yang bersifat kualitatif. Sesuai dengan langkah ini, maka metode analilsis data yang akan penulis tempuh adalah sebagai berikut.

- a. Deduktif, yaitu suatu metode yang penulis gunakan dengan bertitik tolak dari pengetahuan yang bersifat umum, kemudian dianalisis untuk ditarik kesimpulan yang bersifat khusus.
- b. Induktif, yaitu suatu metode yang penulis gunakan dengan jalan meninjau beberapa hal yang bersifat khusus kemudian diterapkan atau dialihkan kepada sesuatu yang bersifat umum.

# F. Tujuan dan Kegunaan A K A S S A R

## 1. Tujuan

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui kerukunan hidup antar umat beragama dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9, yang akan dirincikan dalam bahasan.

- a. Menjelaskan esensi kerukunan hidup antar umat beragama.
- b. Menjelaskan wujud kerukunan dalam QS. al-Mumtahanah/60: 8-9.

c. Menjelaskan syarat dan urgensi kerukunan dalam QS. al-Mumtaḥanah/60:8-9.

# 2. Kegunaan

Kegunaan penelitian ini mencakup dua hal, yaitu:

- a. Kegunaan ilmiah, yaitu mengkaji dan membahas hal-hal yang berkaitan dengan judul skripsi ini, sedikit banyaknya akan menambah khazanah ilmu pengetahuan baik dalam kajian tafsir maupun dalam ilmu-ilmu sosial.
- a. Kegunaan praktis, yaitu dengan mengetahui kerukunan dalam al-Quran, bisa menjadi panduan setiap insan dalam menjalani kehidupan, khususnya hal-hal yang berhubungan langsung dengan interaksi kepada orang yang berbeda keyakinan/agama.



#### BAB II

#### ESENSI KERUKUNAN BERAGAMA

## A. Pengertian Kerukunan Beragama

Secara etimologi istilah "kerukunan" berasal dari bahasa Arab "*ruknun*" yang berarti tiang, dasar, atau sila. <sup>57</sup> Jamak dari "*ruknun*" adalah "*arkan*" diartikan dengan suatu bangunan sederhana yang terdiri atas beberapa unsur. Maka dalam hal ini rukun berarti unsur, di mana unsur-unsur tersebut harus ada pada sesuatu dan jika tidak ada maka tidak dinamai sebagai rukun. Misalnya, unsur sebuah rumah terdiri atas pondasi, tiang, dinding, dan atap. Atau sebuah lembaga pendidikan, misalnya universitas di namai rukun karena terdiri atas adanya bangunan, kemudian adanya fasilitas kampus, adanya pemimpin atau rektor, harus ada tenaga pengajar atau dosen, harus ada mahasiswa, dan harus ada aturan dalam universitas tersebut. Dan jika unsur-unsur tersebut tidak terpenuhi maka tidak dapat dikatakan rukun.

Kemudian, Kata *arkan* dimaknai sebagai tiang, sejalan dengan pemaknaan dalam bahasa Indonesia bahwa tiang-tiang adalah yang menopang sebuah bangunan rumah yang dihuni oleh sekelompok orang yang diikat oleh kekeluargaan, maka semuanya menunjuk pada adanya sebuah bangunan atau tatanan yang disebut umat atau *ummah*.<sup>58</sup> Sementara dalam bahasa inggris disepadankan dengan "*harmonious*"

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Atabik Ali dan Ahmad Zuhdi Muhdlor, *Kamus Kontemporer: Arab-Indonesia* (Cet. I; Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren Krapyak, 1996), h. 989

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Ibnu Hasan Muchtar, dkk., *Bingkai Teologi Kerukunan Hidup Umat Beragama di Indonesia* (Jakarta: Kementerian Agama RI Badan Penelitian dan Pengembangan Agama Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama, 1997), h. 66

atau "concord". Maksud dari pemaknaan rukun sebagai tiang adalah menggambarkan bahwa tiang sebuah bangunan banyak. Olehnya itu, tiang-tiang tersebut harus saling melengkapi, saling membantu dalam menopang sebuah bangunan atau rumah. Dalam kehidupan sosial terutama dalam kehidupan beragama diwarnai oleh perbadaan keyakinan/pemahaman. Sementara keseimbangan sosial atau masyarakat yang damai damai dan rukun menjadi kebutuhan sosial. Oleh sebab itu, hubungan sosial yang diaplikasikan dalam interaksi sosial untuk mewujudkan cita-cita bersama yaitu keadaan masyarakat yang seimbang, damai, rukun, tanpa kekerasan, maka perlu masing-masing person beragama untuk saling membantu, bekerjasama dalam mewujudkannya.

Dari sini dapat diambil suatu pengertian, bahwa kerukunan merupakan suatu kesatuan yang terdiri atas berbagai unsur yang berlainan, dan setiap unsur tersebut saling menguatkan. Kesatuan tidak dapat terwujud jika di antara unsur tersebut ada yang tidak berfungsi. Pengertian ini senada dengan pemaknaan dalam ilmu fikih, di mana rukun diartikan sebagai bagian yang tak terpisahkan antara yang satu dengan yang lain. Rukun dalam suatu ibadah berarti pokok atau dasar satu bagian ibadah yang kalau ditinggalkan ibadah tersebut menjadi tidak sah.

Rukun dapat pula dipahami dengan arti baik, damai, bersepakat, atau perkumpulan yang berdasar tolong menolong dan persahabatan.<sup>62</sup> Lebih jauh

<sup>59</sup>John M. Echols dan Hasan Shadily, *Kamus Inggris-Indonesia* (Jakarta: Gramedia, 1994), h. 468

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>Said Agil Husain al-Munawar, *Fikih Hubungan Antar Agama* (Cet. II; Jakarta: Ciputat Press, 2003), h. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Didiek Ahmad Supadie, dkk, *Pengantar Studi Islam*, h. 54.

 $<sup>^{62} {\</sup>rm Tim}$  Penyusun, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa Kementerian Pendidikan Nasional, 2008), h. 1226.

pemaknaan rukun dalam bahasa Indonesia ada dua. *Pertama*, rukun (nominal) berarti sesuatu yang harus dipenuhi untuk sahnya pekerjaan, seperti sahnya manusia dalam sembahyang yang tidak cukup syarat, dan rukunnya asas yang berarti dasar atau sendi: semuanya terlaksana dengan baik tidak menyimpang dari rukunnya agama. *Kedua*, rukun (ajektif) berarti baik dan damai tidak bertentangan: hendaknya kita hidup rukun dengan tetangga, bersatu hati, sepakat. Merukunkan berarti mendamaikan, menjadikan bersatu hati. Kerukunan berarti perihal hidup rukun, rasa rukun, kesepakatan: kerukunan hidup bersama. <sup>63</sup>

Selain itu, dalam studi konflik dan perdamaian kontemporer, kerukunan dibagi menjadi dua yaitu perdamain (kerukunan) positif dan perdamaian negatif. Perdamaian positif dicapai dengan mengadakan usaha perubahan diskriminasi struktural. Perdamain positif dicapai melalui strategi tuntutan persamaan (equality) dalam mendapatkan perlakuan oleh sistem yang ada, baik dalam bidang ekonomi, politik dan sosial. Sementara perdamaian negatif adalah tidak adanya kekerasan langsung seperti perang. Perspektif ini memandang bahwa perdamaiam ditemukan ketika tidak ada perang atau bentuk-bentuk kekerasan langsung yang terorganisir. 64

Kerukunan dimaknai pula sebagai suatu kondisi sosial yang ditandai oleh adanya keselarasan, kecocokan, atau ketidak-berselisihan (*harmony, corcondance*). 65

Dalam literatur ilmu sosial, kerukunan diartikan dengan istilah integrasi (lawan

<sup>63</sup> Imam Syaukani, Komplikasi Kebijakan dan Peraturan Perundang-Undangan Kerukunan Umat Beragama (Jakarta: Puslitbang, 2008), h. 5

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Abdul Jamil Wahab, *Harmoni di Negeri Seribu Agama: Membumikan Teologi dan Fikih Kerukunan*, h. 21

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Choirul Fuad Yusuf, *Konflik Bernuansa Agama: Peta Konflik Berbagai Daerah di Indonesia 1997-2005* (Cet. I; Jakarta: Puslitbang Lektur dan Khazanah Keagamaa Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2013), h. 10-11

disintegrasi). Yaitu kondisi dan proses tercipta dan terpeliharanya pola-pola interaksi yang beragam di antara unit-unit (unsur/subsistem) yang otonom.<sup>66</sup> Di dalamnya mencerminkan hubungan timbal balik yang ditandai oleh sikap saling menerima, saling mempercayai, saling menghormati dan menghargai, serta saling memaknai kebersamaan.<sup>67</sup> Rukun dimaknai pula sebagai keberadaan yang satu mendukung keberadaan yang lain.<sup>68</sup>

Kerukunan juga sering diartikan sebagai kehidupan bersama yang diwarnai oleh suasana baik dan damai. Dalam hal ini rukun berarti tidak bertengkar, melainkan bersatu hati dan sepakat dalam berfikir dan bertindak demi mewujudkan kesejahteraan bersama. Di dalam kerukunan semua orang bisa hidup bersama tampa kecurigaan, di mana tumbuh semangat dan sikap saling menghormati dan kesediaan untuk bekerjasama demi kepentingan bersama. <sup>69</sup>

Jadi kerukunan adalah keadaan yang baik, damai, keadaan yang tentram saling toleransi antara masyarakat beragama sama maupun berbeda, yang diwujudkan dalam sikap saling menghargai, saling menghormati, bersedia menerima adanya perbedaan keyakinan dengan orang atau kelompok lain, membiarkan orang lain untuk mengamalkan ajaran yang diyakini oleh masing-masing masyarakat, dan saling mendukung dalam mewujudkan kepentingan bersama. Di mana perbedaan

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Choirul Fuad Yusuf, *Konflik Bernuansa Agama: Peta Konflik Berbagai Daerah di Indonesia 1997-2005*, h. 11

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Ridwan Lubis, *Cetak Biru Peran Agama* (Jakarta: Puslitbang, 2005), h. 7-8

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>Hamka Haq, *Jaringan Kerjasama Antarumat Beragama: Dari Wacana ke Aksi Nyata* (Jakarta: Titahandalusia Press, 2002), h. 54, lihat juga Abdul Jamil Wahab, *Harmoni di Negeri Seribu Agama: Membumikan Teologi dan Fikih Kerukunan* (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 2015), h. 5-6

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>M. Zainuddin Daulay, *Mereduksi Eskalasi Konflik Antarumat Beragama di Indonesia* (Jakarta: Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan Kementerian Agama RI, 2001), h. 67

tidak lagi dipahami sebagai pembatas untuk melakukan interaksi sosial. Dalam hal ini kepedulian sosial menjadi ciri khusus kerukunan.

Sementara fungsi dari kerukunan adalah mengontrol, memelihara, menguatkan, dan membangun "ikatan sosial". Kerukunan mengontrol untuk saling mengikat dan memelihara keutuhan bersama agar tetap eksis dan survived. Secara terinci, makna dan fungsi kerukunan dapat dipahami dalam berbagai konteks dimensi kehidupan masyarakat. Pada dimensi komunikasional, kondisi rukun (kerukunan) mempersyaratkan adanya interaksi resiprokal, hubungan karib, keintiman, kedamaian, dan ketenangan yang didasarkan pada sikap keterbukaan, kerjasama, sentuhan kasih, dan saling pengertian yang pada gilirannya dapat membangun dan memperkuat integrasi sosial sekaligus mengurangi ketegangan dan konflik sosial.

Pada dimensi sosio-kultural,<sup>72</sup> kerukunan berwujud sebagai "integrasi budaya", "integrasi normatif", "integrasi konsensual", dan "integrasi fungsional" yang mempunyai banyak fungsi dalam penataan dan pencapaian tujuan hidup masyarakat. *Pertama*, pada dimensi ini, kerukunan menumbuh suburkan terjadinya pola interaksi untuk penguatan lembaga pengaturan (*body of normatif elements*) yang dapat menata perilaku komunitas dalam sistem yang konsisten. *Kedua*, kerukunan menyebabkan terjadinya struktur situasi kondusif di mana pelaku

<sup>70</sup>Dimensi komunikasinal berkaitan dengan proses komunikasi yang melibatkan unsur komunikator, komunikan, pesan, media, dan efek.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>Choirul Fuad Yusuf, *Konflik Bernuansa Agama: Peta Konflik Berbagai Daerah di Indonesia 1997-2005*, h. 12

 $<sup>^{72}</sup>$ Dimensi sosio-kultural berkaitan dengan aspek penciptaan dan pemberlakuan norma dan nilai dalam sistem sosial

interaksi (antar berbagai pihak terkait) berperilaku sesuai dengan kebutuhan sistem norma yang ada. Ketiga, kerukunan membangun suasana yang memudahkan terbangunnya konsensus dan kesepakatan yang efektif terhadap keyakinan, nilai, dan tindakan. Lewat proses transmisi preskripsi dan proskripsi serta sikap saling berbagi perasaan, kayakinan dan tindakan, maka kerukunan dapat dibentuk secara mantap sekaligus mereduksi eskalasi kompetisi antar kelompok-kelompok kepentingan dalam masyarakat. Keempat, kerukunan pada dimensi sosio-kultural berfungsi mengakomodasi proses sinkronisasi antara tuntunan timbal balik pada tingkap perilaku lahiriah. Kerukunan atau integrasi dalam berbagai aspeknya baik dalam perspektif mikro maupun makro merupakan hal yang "imperatively functional". Kerukunan membangun struktur situasi yang kondusif terjadinya proses interaksi resiprokal yang mengarah pada keseimbangan sosial, kemapanan, stabilitas, dan ketahanan sosial.

#### B. Teori-Teori Kerukunan

Terdapat beberapa teori (paham) tentang cara mewujudkan kerukunan antar umat beragama. Teori-teori tersebut antara lain:

Pertama, *sinkretisme* atau dikenal pula dengan agama sintesis adalah paham yang menginginkan dan berusaha untuk melebur berbagai agama kepada satu totalitas dengan agama-agama yang ada sebagai mazhab atau sekte dari agama

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>Choirul Fuad Yusuf, *Konflik Bernuansa Agama: Peta Konflik Berbagai Daerah di Indonesia 1997-2005*, h. 12-14

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Choirul Fuad Yusuf, *Konflik Bernuansa Agama: Peta Konflik Berbagai Daerah di Indonesia 1997-2005*, h. 14

totalitas tersebut.<sup>75</sup> Karena itu paham ini beraggapan bahwa agama memiliki dasar yang sama, sedang perbedaan antara satu dengan yang lainnya terletak pada, pertama, bukan pada hakikat tetapi pada penafsiran hakikat agama. Kedua, ditentukan oleh perbedaan geografis dan historis. Menurut teori ini kerukunan antar umat beragama terwujud dengan sendirinya apabila agama totalitas tersebut terwujud.

Teori ini lemah karena alasan-alasan berikut. Pertama, hakikat dan kebenaran suatu agama bukan didasarkan pada pengamatan subjektif. Hakikat kebenaran agama adalah kebenaran Rabbaniyah yang hanya dapat diterima dan dirasakan oleh pemeluk agama yang bersangkutan. Tidak logis bila pemeluk agama mengakui bahwa yang ia peluk adalah benar. Kedua, menilik dasar dan keyakinan tiap agama, tidak ada alasan untuk mengatakan bahwa semua agama sama, karena setiap agama memiliki dasar keyakinan yang berbeda. Paham sinkretisme ini disebut juga Pantheisme, pan-kosmine, universalisme, atau theo-panisme. Maksud istilah-istilah adalah semua (pan) adalah Tuhan dan semua (pan) adalah kosmos alam semesta. Tokoh yang terkenal dengan paham ini adalah S. Radhakrishnan seorang pemikir dari India. Radhakrishnan seorang pemikir dari India.

Kedua, *Reconception*. Teori ini bertujuan untuk mewujudkan suatu agama baru yang dapat menampung kebutuhan semua manusia dengan cara mempelajari

76

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Mukti Ali, *Ilmu Perbandingan Agama, Dialog, Dakwah, dan Misi*, dalam Daja dan Herman Leonard Beck, *Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia dan Belanda* (Jakarta: INIS, 1992), h. 227-230; Lihat juga Alwi Shihab, *Islam Inklusif: Menuju Sifat Terbuka dalam Beragama* (Cet. VII; Bandung: Mizan, 1999), h. 42

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Didiek Ahmad Supadie, dkk, *Pengantar Studi Islam*, h. 57

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Mukti Ali, *Alam Pikiran Islam Modern di Indonesia* (Yogyakarta: Jajasan Nida, 1971), h.

atau meninjau kembali ajaran agama yang dianutnya dalam rangka berhubungan dengan pemeluk agama lain untuk mencari persamaan-persamaan. Sehingga dapat dipupuk suatu ikatan baru yang membentuk humanism universal. Tokoh yang terkenal dengan paham ini adalah W. E. Hocking. Teori ini pun tidak dapat diterimah karena menempuh cara reconception dalam mewujudkan kerukunan, maka agama tak ubahnya hanya merupakan produk pemikiran manusia semata. Padahal, agama secara fundamental (pokok) diyakini bersumber dari wahyu Tuhan. Bukan akal yang menciptakan atau menghasilkan agama, tetapi agamalah yang memberi petunjuk dan bimbingan kepada manusia untuk menggunakan akal dan nalarnya. Tokoh yang

Ketiga, *Conversion*. Teori ini menhendaki saling tukar agama antara pemeluk agama yang satu dengan yang lainnya. Menurut paham ini, setiap penganut agama meyakini kebenaran agama yang dianutnya, sedang agama yang lain salah. Teori ini juga berusaha agar orang-orang yang lain agama masuk dalam agamanya. Oleh karena itu, untuk bisa rukun mereka harus menukar agama mereka dengan agama yang lain. Teori dikembangkan oleh banyak ahli salah satunya adalah Thomas F. O'Dea.

Keempat, Pluralisme agama. Pluralisme agama adalah suatu paham yang mengajarkan bahwa semua agama adalah sama dan karenanya kebenaran setiap agama adalah relatif; Oleh karena itu, setiap pemeluk agama tidak boleh mengklaim bahwa hanya agamanya saja yang benar sedangkan agama yang lain salah.

<sup>78</sup> Didiek Ahmad Supadie, dkk, *Pengantar Studi Islam*, h. 58

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Adeng Muchtar Ghazali, *Ilmu Studi Agama* (Bandung: Pustaka Setia, 2005), h. 20

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>Mukti Ali, *Ilmu Perbandingan Agama, Dialog, Dakwah, dan Misi*, dalam Daja dan Herman Leonard Beck, *Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia dan Belanda*, h. 227-230

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>Didiek Ahmad Supadie, dkk, *Pengantar Studi Islam*, h. 58

Pluralisme juga mengajarkan bahwa "semua pemeluk agama masuk dan hidup berdampingan di surga".<sup>82</sup> Teori ini berasal dari Barat dan diperkenalkan secara sistematik oleh John Hick lewat karyanya yang bertajuk An Interpretation of Religion: Human Responses to the Transcendent.<sup>83</sup>

Kelima, *Agree in disagreement*. Teori ini, mengandung pengertian bahwa semua penganut agama setuju rukun dengan berprinsipkan pada pemeliharaan eksistensi semua agama yang ada. Tiap penganut agama harus meyakini bahwa agama yang dianutnya itulah agama yang benar, tapi di samping itu ia menghormati eksistensi agama-agama lain dengan segala hak asasi pemeluknya, termasuk kebebasan untuk mengekpresikan keyakinan agamanya tersebut.<sup>84</sup> Teori ini ditawarkan oleh Mukti Ali.<sup>85</sup>

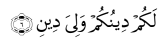
Dari beberapa teori kerukunan di atas, sikap penulis lebih berada pada teori *Agree in disagreement*. Di mana seseorang tetap mengakui bahwa agama yang dianutnya adalah agama ayang benar dan tetap menghormati atau menghargai adanya perbedaan kepercayaan di lingkungan sekitarnya. Sikap menghargai kepercayaan orang lain, akan lebih mudah terwujud karena kesadaran masing-masing umat bergama untuk tidak saling mengganggu. Dalam hal ini, prinsip beragama yang dimaksud adalah QS. Al-Kāfirūn/109: 6 berikut.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>Didiek Ahmad Supadie, dkk, *Pengantar Studi Islam*, h. 58

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>Harlina Ibrahim, "Pluralisme Agama: Sejarah dan Keperihalan Semasa", *Skripsi* (2014), h. 5

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>Mukti Ali, *Ilmu Perbandingan Agama, Dialog, Dakwah, dan Misi*, dalam Daja dan Herman Leonard Beck, *Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia dan Belanda*, h. 24-25

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>Abdul Jamil Wahab, *Harmoni di Negeri Seribu Agama: Membumikan Teologi dan Fikih Kerukunan*, 24



Terjemahnya:

Untukmu agamamu, dan untukkulah agamaku<sup>86</sup>

Ini adalah prinsip beragama yang mulia, meskipun mengakui bahwa agamanya adalah agama yang paling benar akan tetapi keberadaan agama lain patut dihargai atau dihormati. Artinya hubungan sosial sebagai manusia yang disebut sebagai makhluk sosial sangat perlu digalakkan, akan tetapi persoalan keyakinan tidak dapat kompromikan. Dalam hal ini, perbedaan keyakinan harus dihargai/dihormati, dan hubungan sosial penting diaplikasikan. Sifat demikian jika dimiliki oleh setiap person beragama maka kerukunan hidup antar umat beragama akan lebih mudah terwujud, dan keadaan damai bukan lagi menjadi sekedar impian.

# C. Toleransi Pilar Kerukunan

Kata toleransi dalam al-Qur'an tidak pernah disebutkan. Meski demikian, bukan berarti toleransi dilarang untuk digunakan. Sebab kata ini mempunyai padanan kata dalam al-Qur'an, yaitu وَاصْفَحُوا (al-shafhu, dapat ditemukan dalam QS. al-Baqarah/2: 109) dan إِحْسَانًا (al-Ihsan, dapat ditemukan dalam al-Baqarah/2: 83). Kata toleransi sendiri berasal dari bahasa latin tolerare yang berarti menahan, membetahkan, membiarkan, memelihara, mempertahankan supaya hidup. Reservice tidak Toleransi dapat pula diartikan dengan saling memikul walaupun pekerjaan itu tidak

<sup>86</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 604

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>Muhammad Sabir, *Wawasan Hadis Tentang Tasamuh: Suatu Kajian Tematik* (Cet. I; Makassar: Alauddin University Press, 2013), h. 21

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>K. Prent, et. al., *Kamus Latin Indonesia* (Jakarta: Kanisius, 1969), h. 250

disukai; atau memberi tempat kepada orang lain, walaupun kedua belah pihak tidak sependapat.<sup>89</sup>

Sementara dalam bahasa inggris kata toleransi diserap dari kata *tolerance* yang mengandung pengertian kepercayaan, perilaku, kebiasaan, dan sebagainya. Atau *tolerance* dapat pula berarti sikap membiarkan, mengakui dan menghormati keyakinan orang lain tanpa memerlukan persetujuan. Dalam bahasa Arab kata toleransi disepadankan dengan kata tasamuh, yang berarti saling menizinkan, saling memudahkan. Menurut Abu Husain ibn Faris ibn Zakariya, kata tasamuh berasal dari akar kata sin, mim, dan ha, yang secara literal berarti kemudahan, kemurahan hati, dan ketenteraman.

Dalam pengertian secara istilah, dimaknai bahwa toleransi merupakan sunnatullah pada diri manusia. Menurut Yusuf al-Qardhawi, toleransi adalah memberi kebebasan berfikir dan kebebasan teologis. <sup>94</sup> Jika dikaitkan dengan agama, kepercayaan, keyakinan, dan aliran, maka istilah toleransi dapat berarti kesediaan hidup berdampingan antara pemeluk agama yang berbeda sekaligus saling bekerja sama dalam masalah sosial kemasyarakatan, dan tidak dimaksudkan sebagai

WAKASSAK

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>SH Siagian, *Agama-Agama di Indonesia* (Semarang: Satya Wacana: 1993), h. 115

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>Muhammad Sabir, *Wawasan Hadis Tentang Tasamuh: Suatu Kajian Tematik* (Cet. I; Makassar: Alauddin University Press, 2013), h. 22

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>M. Galib M., *Pluralitas Agama dalam Perspektif al-Qur'an: dari Toleransi ke Kerjasama*, h. 75

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>Said Agil Husin al-Munawwar, *Fikih Hubungan Antar Agama*, h. 13

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>Abū al-Husain ibn Fāris ibn Zakariya, *Mu'jam al-Muqayis fī al-Lugah* (Beirūt: Dār al-Fikr, 1985), h. 85

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>Yusuf al-Qardhawi, *Humān al-Muslim al-Mu'ashir* terjemah oleh Moh. Farid AZ, *Keprihatinan Muslim Modern* (Surabaya: Bina Ilmu, 1995), h. 186

penerapan percampuran aqidah dalam agama. <sup>95</sup> Toleransi juga dimaknai sebagai pemberian kebebasan kepada semua manusia atau kepada sesama warga masyarakat untuk menjalankan keyakinannya atau mengatur hidupnya dan menentukan nasibnya masing-masing, selama di dalam menjalankan dan menentukan sikapnya itu tidak bertentangan syarat-syarat atas terciptanya ketertiban dan perdamaian dalam masyarakat. <sup>96</sup>

Dengan demikian, toleransi menumbuhkan kesadaran manusia tentang hak dan kewajiban, dalam usaha untuk mendapatkan hak setiap orang harus membatasi dirinya, sehingga tidak mengorbankan hak dan kepentingan orang lain. Karena itu, hanya dengan saling pengertian, saling menghargai, saling menerima perbedaan, akan menciptakan kerukunan hidup beragama dalam masyarakat. Tidak hanya pada batas antar umat beragama, tetapi juga intern umat beragama, bahkan dapat mencakup kerukunan umat beragama dengan pemerintah. Dengan tertanamnya dalam diri pemahaman tentang toleransi minimal akan melahirkan tiga bentuk kerukunan, sebagai berikut.

## 1. Kerukunan Intern Umat Beragama

Yang dimaksud dengan kerukunan inter umat beragama adalah keadaan di mana perbedaan mazhab, perbedaan aliran, perbedaan sekte, perbedaan organisasi keagamaan, perbedaan penpendapat yang tidak bertentangan dengan agama, tidak lagi dilihat sebagai pertentangan, sepanjang tidak keluar dari ajaran agama.

<sup>95</sup>Emha Ainun Nadjib, *Dialog Antar Agama dalam Batas-Batasnya: Dalam Dialog Kritik dan Identitas Agama* (Yogyakarta: Dian Interfidei, 2001), h. 158-159

<sup>96</sup>Umar Hasyim, *Toleransi dan Kemerdekaan Beragama dalam Islam Sebagai Dasar Menuju Dialog dan Kerukunan Antar Umat Beragama* (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 1979), h. 22

Seringkali kehidupan intern umat beragama masih terdapat masalah-masalah yang dapat menimbulkan perpecahan intern umat beragama. Dalam persoalan ini, diperlukan pembinaan kerukunan intern umat beragama oleh pemuka agama agar pertentangan yang terjadi tidak menimbulkan penpecahan antara pengikutnya. <sup>97</sup>

Lebih lanjut keberagamaan biasanya diwarnai perbedaan pemahaman atau pendapat. Perbedaan-perbedaan tersebut sebaiknya dikemas dalam bingkai toleransi sehingga perbedaan pemahaman tidak lagi menjadi pemisah dalam pergaulan di tengah-tengah masyarakat dan tidak lagi menganggap orang lain yang tidak sepaham sebagai lawan, musuh, atau sebagai orang yang asing. Sebab perbedaan pemahaman terhadap ajaran agama adalah sesuatu yang wajar, tetapi untuk memaksakan pendapat kepada orang lain agar diterimah merupakan hal yang tidak dibenarkan. Sebagaimana firman Allah dalam QS. al-Nisā'/4: 59.



#### Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman! Taatilah Allah dan taatilah Rasul (Muhammad), dan *Ulil Amri* (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Kemudian, jika kamu berbeda pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah kepada Allah (al-Qur'an) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu beriman kepada

<sup>97</sup>Alamsyah Ratu Perwiranegara, *Pembinaan Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama* (Jakarta: Kementerian Agama RI, 1982), h. 49

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>Syamsul Bahri, "Peranan Agama dan Adat dalam Melestarikan Kerukunan Antar Umat Beragama", vol XI, no. 1 (Januari-Juni 2001), h. 49

Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya. 99

Yang dimaksudkan dengan *Kemudian, jika kamu berbeda pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah kepada Allah (al-Qur'an) dan Rasul (sunnahnya)* mengembalikan permasalahan tersebut kepada *Kitabullah* (al-Qur'an) dan Sunnah Rasulullah saw. karena hal tersebut merupakan perintah Allah swt. yang menyebutkan bahwa segala sesuatu yang diperselisihkan di antara manusia menyangkut masalah pokok-pokok agama dan cabang-cabangnya, hendaknya perselisihan mengenainya itu dikembalikan kepada penilaian *Kitabullah* dan Sunnah Rasulullah. <sup>100</sup> Bahkan dalam kesempatan lain Allah juga mengatakan bahwa apabila ada yang berselisih di antara umat Islam, maka harus didamaikanlah. Sebagaimana firman Allah swt. dalam QS. al-Hujurāt/49: 10.

# Terjemahnya:

Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, karena itu damaikanlah antara kedua saudaramu (yang berselisih) dan bertakwalah kepada Allah agar kamu mendapat Rahmat.<sup>101</sup>

Begitu pun dalam hadis Nabi saw. sebagaimana berikut.

حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ وَأَبُو عَامِرٍ الْأَشْعَرِيُّ قَالاَ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ إِدْرِيسَ وَأَبُو أُسَامَةً كُلُّهُمْ عَنْ حَدَّثَنَا ابْنُ الْمُبَارَكِ وَابْنُ إِدْرِيسَ وَأَبُو أُسَامَةً كُلُّهُمْ عَنْ

-

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 88

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>Al-Imam Abul Fida Isma'il Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, *Tafsīr al-Qur'an al-'Azīm*, Juz 5, diterjemahkan oleh Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Katsir* (Cet. I; Bandung: Sinar Baru Algensindo, 200), . 274

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 517

Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Abu Bakar bin Abi Syaibah dan Abu Amir al-Asy'ariy keduanya berkata telah menceritakan kepada kami Abdullah bin Idris dan Abū Usāmah dan telah menceritakan kepada kami Muhammad bin al-'Alāi Abu Quraib telah menceritakan kepada kami Ibn al-Mubārak dan ibn Idris dan Abu Usāmah semuanya berasal dari Buraid dari Abi Burda dari Abi Musa dia berkata Rasulullah saw. bersabda: "seorang mukmin dengan mukmin lainnya bagaikan sebuah bangunan yang saling menguatkan.

Dari hadis tersebut jelaslah bahwa persaudaraan antara umat seagama begitu penting. Masing-masing saling melengkapi layaknya tiang bangunan. Tidak saling memusuhi hanya karena perbedaan pemahaman atau permasalahan tertentu yang diperselisihkan. Justru apa yang menjadi perbedaan selama tidak bertentangan dengan dasar-dasar agama akan menjadi rahmat.

Selain itu, ada tiga konsep dasar yang harus selalu dihayati dan dipedomani oleh setiap Muslim manyangkut perbedaan pemahaman dan pangalaman ajaran agama. Pertama, konsep keragaman cara beribadah (*tanawwu' al-'ibādah*). Kedua, konsep bahwa yang salah dalam menetapkan hukum tetap mendapatkan ganjaran (*al-mukhtī'u fi al-ijtihād lahu ajr*) dan konsekuensinya mereka mengikutinya, jika itu dilakukan oleh orang memang memiliki otoritas dan dilakukan secara bertanggung jawab juga mendapat ganjaran. Ketiga, konsep bahwa Allah belum menetapkan suatu hukum sebelum upaya ijtihad dilakukan oleh seorang mujtahid. Artinya, hasil

 $^{102}$  Abu Husain Muslim ibn al-Hajjāj al-Qusyairiy al-Naisāburiy, *Shahih Muslim*, Juz VIII (Dār al-Kutub al-Ilmiah, t.th), h. 20

ijtihad itulah yang merupakan hukum Allah bagi masing-masing mujtahid dan orang-orang yang mengikutinya, meskipun hasilnya mungkin berbeda-beda.<sup>103</sup>

Sementara untuk menyikapi perbedaan pemahaman dalam lingkup seagama, terdapat tiga sikap. Pertama, sikap akomodatif yaitu kesediaan menampung berbagai kepentingan, pendapat, aspirasi dari berbagai pihak. Kedua, sikap selektif yaitu sikap kritis dan analitis pada semua hal, memilah-milah mana yang bermanfaat dan tidak. Ketiga, integratif yaitu kesediaan meyelaraskan, meyerasikan, dan menyeimbangkan berbagai kepentingan, baik kepentingan individu maupun kelompok yang lebih besar, dan seterusnya, dengan tidak mempertentangkan berbagai kepentingan yang ada. 104

Dengan beberapa konsep di atas dan juga bagaimana cara menyikapi perbedaan pemahaman, maka sudah barang tentu saling hujat, saling hina, saling benci hanya karena perbedaan pemahaman tidak akan terjadi. Sikap menerima perbedaan pemahaman dan sikap toleransi akan lebih mudah menciptakan keadaan rukun antar sesama umat beragama.

## 2. Kerukunan Antar Umat Beragama

Kerukunan antar umat beragama adalah suatu kondisi di mana semua golongan agama bisa hidup berdampingan bersama-sama tanpa mengurangi hak dasar masing-masing untuk melaksanakan kewajiban agamanya. Kondisi ini tentunya dilandasi oleh sikap toleransi, saling pengertian, saling menghormati,

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>M. Quraish Shihab, *Wawasan al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat*, h. 81

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>Syamsun Ni'am, *The Wisdom of K. H. Achmad Siddiq, Membumikan Teologi* (Jakarta: Erlangga, 2008), h. 89

menghargai kesetaraan dalam pengamalan ajaran agamanya dan kerjasama dalam kehidupan sosial, berbangsa dan bernegara.<sup>105</sup>

Oleh sebab itu, mamaksakan keyakinan agama yang dimiliki kepada orang lain akan merusak tatanan kerukunan. Di sisi lain, dalam agama al-Qur'an tepatnya QS. al-Baqarah/2: 256, Tuhan menegaskan bahwa tidak ada paksaan dalam memeluk agama Islam.

# Terjemahnya:

Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam), sesungguhnya telah jelas (perbedaan) antara jalan yang benar dan jalan yang sesat. Barang siapa ingkar kepada Tagut dan beriman kepada Allah, maka sungguh, dia telah berpegang (teguh) pada tali yang sangat kuat yang tidak akan putus. Allah Maha Mendengar, Maha Mengetahui. 106

Dari ayat ini, Tuhan menegaskan bahwa tidak ada paksaan bagi seseorang UNIVERSITAS ISLAMNEGERI dalam memeluk suatu aqidah. Karena pemaksaan untuk masuk dalam sebuah agama merupakan sebuah tirani (*tugyan*), dan siapa pun yang melakukan hal itu adalah seorang yang tiran (*tagut*), <sup>107</sup> sebuah tindakan yang sangat bertentangan dengan ajaran agama yang benar. <sup>108</sup> Dalam hal ini, manusia marupakan makhluk memerlukan kedamaian dalam hidupnya. Maka melalui ayat ini, Tuhan menghendaki

-

67

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>M. Zainuddin Daulay, *Mereduksi Eskalasi Konflik Antarumat Beragama di Indonesia*, h.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>Kementerian Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya,, h. 43

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>QS. al-Bagarah/2: 256

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup>Asghar Ali Engineer, *Islam dan Perdamaian Global* (Cet. I; Madyan Press, 2002), h. 35

agar setiap orang merasakan kedamaian. Sementara paksaan untuk memasuki agama tertentu justru dapat meyebabkan jiwa tidak damai. Maka untuk memeluk agama Islam atau agama selain Islam sebagai keyakinan tidak boleh dipaksakan kepada seseorang. Di lain ayat, Tuhan menegaskan sebagaimana dalam QS. al-Baqarah/2: 139.

# Terjemahnya:

Katakanlah (Muhammad), "apakah kamu hendak berdebat dengan kami tentang Allah, padahal Dia adalah Tuhan kami dan Tuhan kamu? Bagi kami amalah kami, bagi kamu amalan kamu, dan hanya kepada-Nya kami dengan tulus mengabdikan diri. 110

Yang dimaksudkan dengan "bagi kami amalan kami, bagi kamu amalam kamu" adalah kami berlepas diri dari kalian dan apa yang kalian sembah, dan kalian berlepas diri dari kami. Artinya bahwa umat Islam tidak akan menggangu apa yang diyakini oleh umat non-muslim dan begitu pun sebaliknya umat non-muslim tidak mesti mengganggu apa yang diyakini umat Islam.

Dengan demikian, kerukunan antar umat beragama akan terwujud jika masing-masing elemen beragama tidak memaksakan kepercayaan yang dianutnya kepada orang lain yang berbeda agama, juga tidak mengganggu apa yang telah

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, h. 551

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>Kementerian Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 22

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>Al-Imam Abul Fida Ismail Ibnu Katsir ad-Dimasyqi, *Tafsī al-Qur'an al-'azīm*, Juz I al-Fātihah- al-Baqarah, terj. Oleh Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Katsir*, 1035

menjadi keyakinan orang lain. Cukuplah dalam batas menyiarkan agamanya, menyampaikan pesan-pesan agamanya kepada yang dikehendakinya, dan tidak memaksakan kepercayaan tersebut untuk dianut orang lain. Urusan orang lain menerima dengan tidak itu kembali pada pribadi orang tersebut. Maka semua elemen beragama dalam keadaan ini dapat mengantarkan kepada keadaan damai, sehingga kerukunan akan lebih mudah tercipta dalam masyarakat plural.

Selain itu, dalam Islam misalnya sangat ditekankan pentingnya hidup bertetangga dan penghargaan terhadap ikatan relasi dengan non-muslim, mengikuti contoh dan anjuran Rasulullah saw. Warna relasi antara Muslim- dengan manusia lainnya tanpa memandang kepercayaan mereka, di antaranya dalam hadits Nabi berikut.

# 3. Kerukunan Antara Umat Beragama dengan Pemerintah

Keadaan plural beragama terkadang menjadi ciri khusus suatu Negara. Namun, dari keadaan plural tersebut tidak dapat dihindarkan yang namanya ketegangan, kekerasan, atau konflik antaragama dalam berbagai bentuk manifestasinya. Sementara kerukunan merupakan faktor penting bagi terwujudnya stabilitas dalam menunjang pembangunan suatu bangsa. Juga merupakan modal utama bagi terwujudnya persatuan dan kesatuan dalam rangka mencapai tujuan dan cita-cita pembangunan suatu bangsa. 113

Oleh sebab itu, pemerintah dalam suatu bangsa dalam mewujudkan kerukunan memiliki kekuatan imperatif, meskipun kerukunan dapat tercipta dengan

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>Ngainun Naim, *Islam dan Pluralisme Agama: Dinamika Perebutan Makna*, h. 218

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>Abdul Jamil Wahab, *Harmoni di Negeri Seribu Agama: Membumikan Teologi dan Fikih Kerukunan*, h. 6

melibatkan seluruh elemen masyarakat. Karena pemerintah memiliki peran yang sangat kuat dalam mewujudkan kerukunan beragama, maka tugas pemintah dalam keharmonisan hidup yang plural adalah melakukan upaya konstitusional dan politik. Dalam hal ini, Pemerintah mengemas kerukunan melalui peraturan perundang-undangan. Peraturan-peraturan tersebut tidak memihak kepada agama tertentu atau kepercayaan tertentu.

Di sisi lain, umat beragama harus mentaati peraturan perundang-undangan yang telah ditetapkan oleh Pemerintah yang berkaitan dengan kerukunan antar umat beragama. Menerimanya dengan penuh tanggung jawab karena kerukunan antar umat beragama tidak akan terwujud jika terdapat lapisan masyarakat yang menolak atau menentang undang-undang yang berkaitan dengan kerukunan antar umat beragama. Mentaati peraturan pemerintah yang ditetapkan pemerintah digambarkan dalam firman Allah dalam QS. an-Nisā'/4: 59 berikut.

Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman! Taatilah Allah dan taatilah Rasul (Muhammad) dan *Ulil Amri* (pemegang kekuasaan) di antara kamu. 114

Maksud dari potongan ayat di atas adalah ikutilah ajaran Kitab (al-Qur'an) dan amalkan sunnah-sunnahnya (Sunnah Rasulullah), serta segala perintah yang menyangkut masalah taat kepada Allah dari pemegang kekuaasaan (*ulil amri*) wajib ditaati kecuali perintah untuk durhaka kepada Allah, karena sesungguhnya tidak ada

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 88

ketaatan kepada makhluk bilamenganjurkan untuk berbuat durhaka terhadap Tuhan Yang Maha Pencipta.<sup>115</sup>

Dengan demikian, jika di bawah pada konteks pemerintahan di mana ulil amri dimaknai sebagai pemegang kekuasaan (pemerintah), maka apabila pemerintah menetapkan aturan yang berkaitan dengan kerukunan hidup antar umat beragama di mana aturan tersebut tidak memihak kepada golongan agama tertentu, dirumuskan dengan penuh kebijakan, keadilan dan pertimbangan yang baik, wajib taat. Dan apabila umat beragama menerima aturan tersebut dengan penuh tanggung jawab maka kerukunan antar umat beragama dengan mudah terwujud atas partisipasi setiap lapisan masyarakat, setiap person umat beragama.

Akan tetapi, perlu diketahui bahwa kendati pun pemerintah merupakan pihak pemrakarsa kerukunan, namun secara resmi sering dinyatakan bahwa esensi kerukunan merupakan tanggung jawab agama itu sendiri, bukan pemerintah. Oleh karena itu, apabila terjadi perselisihan baik intern suatu agama maupun ekstern umat beragama dapat diselesaikan oleh umat beragama itu sendiri. Pemerintah dalam hal ini bertindak sebagai penengah (arbiter). Artinya pemerintah bukanlah faktor dominan dalam menentukan kerukunan hidup umat beragama. Hal ini mengandung pesan bahwa agama tidak berada di bawah bayang-bayang kekuasaan dan pengaruh pemerintah. Pada tahap selanjutnya proyek kerukunan antar umat beragama diambil

<sup>115</sup>Al-Imam Abul Fida Isma'il Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, *Tafsīr al-Qur'an al-'Azīm*, Juz 5, diterjemahkan oleh Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Katsir*, . 273

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>Lathifatul Izzah, "Melihat Potret Harmonisasi Hubungan Antarumat Beragama di Indonesia", Religi IX, no. 1 (2013): h. 7

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>Nurcholish Madjid, dkk. *Fikih Lintas Agama Membangun Masyarakat Inklusif Pluralis* (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina Kerjasama dengan The Asia Foundation, 2004), h. 199

alih oleh masyarakat sendiri baik Lembaga Swadaya Masyarakat (LSM) maupu. Organisasi Kemasyarakatan (Ormas), dengan berbagai corak yang dimunculkan dari kreativitas sosial sebagai hasil perjumpaan agama-agama. 118



 $^{118} Lathifatul$  Izzah, "Melihat Potret Harmonisasi Hubungan Antarumat Beragama di Indonesia", Religi IX, no. 1 (2013): h. 7

#### **BAB III**

# ANALISIS QS. AL-MUMTAHANAH/60: 8-9

## A. Ayat dan Terjemahnya

Ayat yang menjadi kajian dalam skripsi ini adalah QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 sebagai berikut.

لاَ يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقَسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي وَتُقَسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي وَتُقَسِطُواْ عِلَى إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ أَن تَولَّوهُمْ وَطَنهُرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَولَّوهُمْ وَمَن يَتَولَّهُمُ وَظَنهُرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَولَّوهُمْ وَمَن يَتَولَّهُمْ فَأُولَتِيلِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَي فَا فَأُولَتِيلِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَي

# Terjemahnya:

Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari kampung halamanmu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil. Sesungguhnya Allah hanya melarang kamu menjadikan mereka sebagai kawanmu orang-orang yang memerangi kamu dalam urusan agama dan mengusir kamu dari kampung halamanmu dan membantu (orang lain) untuk mengusirmu. Barang siapa menjadikan mereka sebagai kawan, mereka itulah orang yang zalim. <sup>119</sup>

Yang menjadi kajian dalam tulisan ini adalah QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9. QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 penulis maknai sebagai ayat-ayat kerukunun hidup antar umat beragama. QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 bagi penulis memberikan isyarat untuk tetap hidup rukun dengan orang-orang yang berbeda agama (non-muslim) dengan jalan Allah swt. memerintahkan untuk berbuat baik dan berlaku adil kepada non-

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 551

muslim selagi mereka memerangi dan mengusir dari negeri sendiri. Tetapi bagi orang-orang melakukan permusuhan terhadap umat Islam dengan jalan memerangi umat islam, atau mengusir umat Islam dari negeri yang mereka tempati, dan atau orang Islam yang membantu musuh umat untuk melakukan pengusiran terhadap umat Islam, maka bagi mereka tidak ada perbuatan baik atau adil terhadap mereka. Hal ini penulis pahami dari QS. al-Mumtahanah/60: 9.

## B. Makna Kosa Kata

Kata لابنهكم (Allah tidak melarang kamu) merupakan fi'il mudhāri' dari kata كَفَى. Dalam al-Qur'an kata نَهْي dan seakar dengannya disebut 56 kali. Kata به pada mulanya berarti batas akhir. Dari sini lahir kata به yang berarti akhir sesuatu karena bila sesuatu berakhir maka ia telah mencapai batasnya. Dari sini pula kata به berarti larangan dari/terhadap sesuatu karena bila itu diindahkan maka seseorang berhenti pada batas. Kata في digunakan dengan arti menahan diri dari hawa nafsu. Misalnya tersebut dalam QS. al-Nāzi'at/79: 40-41. Pemaknaan dengan menahan diri artinya dirinya dilarang untuk memenuhi keinginan hawa nafsunya. Kata نَهُ untuk menjelaskan segala macam bentuk larangan Allah dan Rasul-Nya. 120

Kata يُقتِلُوكُم merupakan bentuk kata kerja (*fi'il mudhāri'*) dari kata نيقبُلُوكُم yang mengadung tiga pengertian, yaitu berkelahi melawan seseorang, 'ādāhu (memusuhi), dan hāraba al-a'dā' (memerangi musuh). Bentuk mashdarnya adalah قِقَال yang menurut Ibnu Faris mengandung dua pengertian, yaitu *idzlal* (Merendahkan, menghina, melecehkan) dan *imātah* (membunuh, mematikan). Di samping itu, kata

-

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>M. Ouraish Shihab, dkk., Ensiklopedia al-Our'an: Kajian Kosa Kata, h. 164

*qatala* juga mengandung beberapa pengertian yaitu *amāta* (membunuh) dan *la'ana* (mengutuk). Maka yang dimaksudkan dengan memerangi karena agama dalam QS. al-Mumtahanah/60: 8-9, sejalan dengan pemaknaan kata *qatala* itu sendiri. <sup>121</sup>

Kata الدين yang asal katanya terdiri atas tiga huruf ن – چ – yang menunjuk pada makna dasar ketaatan, ketundukan, kerendahan diri. 122 Terdapat beberapa variasi makan din dalam lisan al-'Arab, di antaranya 1) al-Jazā wa al-mukāfa'ah (balasan dan ganjaran); 2) al-'Adah wa al-sya'an (keperluan/kepentingan); 3) al-dā' (obat); al-żull (tunduk, merendahkan diri). 123 Kata din mempunyai banyak arti antara lain ketundukan, ketaatan, perhitungan, balasan. Juga berarti agama karena dengan agama seseorang bersikap tunduk dan taat serta akan diperhitungkan seluruh amalnya. 124 Kata din dalam bahasa Indonesia diartikan dengan "agama", dalam ensiklopedia Islam didefinisikan bahwa agama adalah mengandung pengertian tunduk dan patuh kepada Allah swt. dengan demikian, agama berarti suatu jalan hidup yang wajib ditaati oleh umat manusia dan menjadi pedoman dan pegangan hidup agar selamat di dunia dan di akhirat kelak. 125 Lebih jauh dipahami bahwa semua kata yang berasal dari wazan (pola timbangan) danya hubungan dua

MAKASSAR

123

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>M. Quraish Shihab, dkk., *Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata*, h. 779-780

 $<sup>^{122}</sup>$ Ahmad ibn Fāris ibn Zakariyā al-Qazwainī,  $\it Mu'jam~Muq\bar{a}y\bar{\imath}s$ al-Lūgah, (Beirut: Dār al-Fikr, 1979 M/1399 H), h. 319

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>M. Qurais Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, h. 48

 $<sup>^{125}\</sup>mathrm{Tim}$  Penyusun IAIN Syarif Hidayatullah, <br/> Ensiklopedia Islam (Jakarta: Djambatan, 1992), h. 445

pihak, pihak pertama mempunyai kedudukan yang lebih tinggi dibanding pihak yang kedua. <sup>126</sup>

Kata بُخْرِ جُوكُمْ merupakan bentuk kata kerja imperfektum (fi'il mudhāri) dari kata غرَعَ yang bermakna keluar dari suatu tempat, seperti tempat tinggal, negeri, atau perlindungan, atau keluar dari suatu keadaan, baik internal maupun eksternal. Makna keluar suatu tempat dapat dilihat antara lain di dalam QS. Maryam/19: 11. Sedang makna keluar dari suatu keadaan dapat ditemukan pada QS. Thāha/20: 22. Kharaja merupakan kata kerja bentuk intransitif (fi'il lazīm). Kata ini di dalam al-Qur'an ditemukan banyak sekali di dalam berbagai macam pola perubahannya yang dipengaruhi oleh peribahan subjek atau pelaku. Yang di dalam pola kata kerja perfektum (fi'il mādhī) terdapat di dalam 13 ayat dan di dalam pola kata kerja inperfektum (fi'il mudhāri') terdapat di dalam 30 ayat. Di antara contohnya di dalam al-Qur'an dapat dilihat pada QS. Maryam/19: 11 dan QS. al-Ma'ārij/70: 43. Adapun dengan pola kata kerja perintah (fi'il amar) terdapat di dalam 7 ayat, misalnya di dalam QS. al-A'rāf/7: 18. 127

Dari bentuk intransitif, *kharaja* dapat diubah ke dalam bentuk kata kerja transitif (*fi'il muta'addi*) dengan menambahkan awalan berupa hamzah (ع) sehingga menjadi *akhraja – yukhriju – ikhrāj wa mukhraj* yang artinya mengeluarkan atau memunculkan, baik secara fisik maupun non-fisik. Maka yang dimaksudkan dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 dengan dengan bentuk pola kata transitif, يُخْرِجُوكُم dan

<sup>126</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Qur'an al-Karīm: Tafsir Ayat-Ayat Pendek Berdasarkan Turunya Wahyu* (Cet. I; Bandung: Pustaka Hidayah, 1997), h. 27

<sup>127</sup>M. Ouraish Shihab, dkk., Ensiklopedia al-Our'an: Kajian Kosa Kata, h. 485-487

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>M. Quraish Shihab, dkk., *Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata,* h. 485-487

mengeluarkan kamu. Mengeluarkan kamu dari negerimu sama halnya dengan mengusir kamu dari negerimu.

Kata ביל berasal dari akar kata ביל dan berbagai derivasinya di dalam al-Qur'an disebut 55 kali, tersebar di dalam beberapa ayat dan surah, di antaranya QS. al-Baqarah/2: 94, QS. al-A'rāf/7: 145, dan QS. al-An'ām/6: 32. Kata ביל yang secara terminologi bermakna bergerak dan kembali pada sempat semula, (istrahat setelah ia bergerak dan melakukan aktivitasnya). Pengertian kata ini kemudian meluas pada pengertian lain yakni tempat tinggal/rumah karena rumah berfungsi sebagai tempat kembali manusia setelah melakukan berbagai aktivitas sehari-hari. Juga bisa bermakna sebuah kamar di dalam mesjid haram yang dijadikan tempat istrahat setelah melakukan tawaf keliling Ka'bah. Di samping pengertian tersebut di atas, בול bisa bermakna perkampungan karena setelah seseorang melakukan berbagai perjalanan, dia akan kembali kekampungnya.

Kata بروهم terambil dari kata بروهم (birr) yang berarti kebajikan yang luas. 129 Selain itu, kata yang terdiri huruf-huruf ba'dan ra'ganda mengandung empat makna dasar yaitu Pertama, kebenaran, dari sini lahir makna ketaatan, karena yang taat membenarkan yang memerintahnya dengan tingkah laku; menepati janji karena yang menepati janjinya membenarkan ucapannya; juga makna kejujuran dan cinta. Kedua, daratan sebagai lawan dari lautan (bahr), dari sini lahir kata bariyah yang berarti padang pasir, luas dan masyarakat manusia, karena daratan atau padang pasir sedemikian luas dan masyarakat manusia pada umumnya hidup di daratan. Ketiga,

<sup>129</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, h. 169

jenis tumbuhan dan keempat, meniru suara; seorang yang suaranya keras dan banyak bicara tampa dipahami dinamai barbarah dari sini lahir istilah barbar. <sup>130</sup>

Juga kata "(al-birr) sebagai pecahan dari kata al-barr memiliki arti attawassu' fi fi'lil-khair (kelapangan di dalam mengerjakan kebajikan). Al-birr, lanjut al-Ashfahani dalam M. Quraish Shihab, Ensiklopedi al-Qur'an, meliputi dua aspek (cakupan arti), yaitu Pertama, pekerjaan hati seperti keyakinan (itikad) yang benar dan niat yang suci. Kedua, pekerjaan anggota badan seperti ibadah kepada Allah, menginfakkan harta di jalan Allah, dan lain-lain. Misalnya, di dalam ungkapan birrul wālidain yang diartikan at-tawassu' fi al-ihsān ilaihimā (keluasan untuk berbuat baik kepada keduanya) mencakup kedua makna al-birr tersebut karena birrul wālidain selain harus melibatkan aktivitas fisik, juga melibatkan aktivitas psikologi seperti kasih sayang, perhatian, dan lain-lain. 131

Kata turunannya disebut 25 kali. Di dalam bentuk *mashdar* (verbal-noun) disebutkan sebanyak 15 kali. Di dalam bentuk *ism tafdhīl* disebut sebanyak 2 kali. Di dalam bentuk *fi'il mudhari* disebut sebanyak 2 kali. Di dalam bentuk *perintah* disebut satu kali, sedangkan di dalam bentuk *ism fā'il* (ejektif aktif) disebut 5 kali masingmasing 2 kali berasal dari bentuk *tsulātsi* dan dalam bentuk *mazīd* disebut sebanyak 3 kali. Istilah *al-qisth* dengan berbagai bentuk turunannya di dalam al-Qur'an secara umum berbicara mengenai keadilan, terutama pada aspek terselenggaranya hak-hak yang menjadi milik seseorang secara proporsional. Dari 25 kali pengungkapan al-

 $^{130}$ Ahmad ibn Fāris ibn Zakariyā al-Qazwainī, *Mu'jam Muqāyīs al-Lūgah*, (Beirut: Dār al-Fikr, 1979 M/1399 H), h107

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>M. Quraish Shihab, dkk., Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata, h. 145-147

qisth tersebut hanya dua ayat yang mengandung kecurangan dan kekufuran, masingmasing di dalam QS. al-Jin/72:14 dan 15. Dua ayat tersebut menunjuk pada golongan jin yang dinyatakan bahwa sebagian di antara mereka ada yang senantiasa berserah diri kepada Allah dan ada pula yang curang dan menyimpang dari kebenaran.<sup>132</sup>

Selain dari dua ayat tersebut di atas, *al-qisth* dengan berbagai bentuk turunannya berbicara tentang keadilan yang berkaitan dengan penempatan sesuatu secara proporsional. Karenanya, keadilan yang diungkap dengan istilah itu menyangkut berbagai konteks yang bervariasi. Salah satunya adalah sebagai salah satu nama Allah SWT. Yaitu *al-Muqsith* sebagai penegak keadilan (QS. Ali 'Imrān/3: 18). Sementara keadilan yang dimaksud dalam QS. Al-Mumtaḥanah/60: 8 semakna dengan keadilan dalam memelihara harta anak yatim yaitu berupaya mengendalikan diri dan tidak berlaku sewenang-wenang terhadap anak yatim, begitu pun dalam QS. Al-Mumtaḥanah/60: 8 berlaku adil yang dimaksud adalah bahwa dalam konteks hubungan sosial kemasyarakatan dengan non-muslim yang tidak mengambil sikap bermusuh dengan dengan umat Islam, kepada mereka dianjurkan untuk berbuat baik dan berlaku adil, artinya bersikap tenggang rasa mengendalikan diri dari kemungkinan berbuat tidak adil kepada mereka disebabkan perbedaan agama. 133

Kata غيروا (*zaharū*) berasal dari kata غيور (*zuhūr*) di mana menurut pengarang Mu'jam Maqāyis al-Lugah dalam M. Quraish Shihab Ensiklopedi al-Qur'an kata *zuhūr* merujuk pada makna dasar (makna denotatif) kuat dan nyata.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>M. Ouraish Shihab, dkk., Ensiklopedia al-Our'an: Kajian Kosa Kata, h. 775-777

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>M. Quraish Shihab, dkk., Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata, h. 775-777

Sedangkan Muhammad Ismail Ibrahim mengatakan *zuhūr* adalah jelas atau muncul setelah tersembunyi. Dari makna dasar ini berkembang makna konotatif di antaranya mendaki atau memanjat, mengalahkan, pertolongan, punggung, mengetahui, tengah hari (waktu *zuhūr*), permukaan atau bagian luar, jalan darat, banyak dan tersebar, dan perabot rumah tangga. Pemakaian makna-makna konotatif ini disesuaikan dengan konteks atau topik pembicaraan yang sedang berlangsung.<sup>134</sup>

Mendaki, mengalahkan, menolong, dan punggung dikatakan zuhūr karena orang yang mendaki, orang yang mengalahkan musuhnya, orang yang menolong orang lain, harus memiliki kekuatan sebagaimana juga halnya punggung harus kuat karena merupakan tempat meletakkan sesuatu yang dipanggul. Begitu pula waktu tengah hari dikatakan waktu zuhūr karena adalah karena waktu itu adalah waktu yang paling terang, segala sesuatu akan lebih tampak jelas pada waktu itu. Sedangkan mengetahui rahasia dikatakn zuhūr karena orang yang mengorek rahasia adalah orang yang berusaha untuk mengangkat rahasia tersebut ke permukaan. 135

Kata الظامون (al-zḥālimūn) berasal dari kata ظلم (Zḥulm) dan semua kata turunannya terulang sebanyak 315 kali di dalam al-Qur'an. Secara bahasa, kata zḥulm (ظلم) terdiri dari huruf zha, lām, mīm. Menurut Ibnu Faris dalam M. Quraish Shihab, Ensiklopedi al-Qur'an, akar kata tersebut mempunyai dua makna dasar, yaitu menunjuk pada makna 'kegelapan', sebagai antonim dari kata nūr (غور) = cahaya) dan menunjuk pada makna menempatkan sesuatu tidak pada tempatnya. Makna 'kegelapan' dinyatakan dengan ظلمة (zḥulmah). Makna 'menempatkan sesuatu tidak pada tempatnya' itu dapat disebabkan karena kurang dari yang

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>M. Quraish Shihab, dkk., *Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata*, h. 1133

<sup>135</sup> M. Quraish Shihab, dkk., Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata, h. 1133

semestinya atau lebih dari yang semastinya, bukan pada waktu yang semestinya atau bukan pada tempat yang semestinya. Kata *zḥulm* juga dipakai pada makna 'melenceng dari kebenaran' yang diumpamakan sebagai sebuah titik atau isi penuh sebuah lingkaran; apabila titik atau isi dari lingkaran itu kurang (tidak penuh) atau lebih/melampaui maka disebut melenceng. Dengan demikian, kata *zḥulm* dipakai untuk semua dosa, baik yang kecil maupun yang besar sehingga Nabi Ādam as. yang melakukan pelanggaran disebut *zḥālim* begitu juga iblis disebut *zḥālim*, meski pelanggaran keduanya sangat jauh perbedaannya. Selain itu, kata *zḥulm* dalam al-Qur'an memiliki makna yang bervariasi, misalnya aniaya, kejahatan, dosa, ketidakadilan (QS. Yūnus/10: 47); kesewenang-wenangan dan kemusyrikan (QS. Luqmān/31: 11); kekafiran (QS. Ali 'Imrān/3: 86). Makna-makna yang bervariasi itu dikelompokkan oleh sebagian ulama kepada tiga bentuk yaitu kelaliman manusia terhadap Allah termasuk di dalam adalah kekafiran, kemusyrikan, dan kemunafikan; kelaliman manusia terhadap manusia lain; kelaliman manusia terhadap dirinya. <sup>136</sup>

## C. Munāsabah Ayat

Secara etimologi munāsabah adalah bahasa Arab yang berasal dari kata بناسب, yang berarti dekat, mirip, serupa, dan rapat. المقاربة mirip dengan المناسبة yaitu mendekatkan dan menyesuaikan. Misalnya, seseorang dengan anak pamannya (sepupu) akan terwujud sebuah kedekatan antara keduanya dalam artian ada ikatan, hubungan darah atau nasab yang mendekatkan mereka. Kata tersebut juga berarti al-rābit yang berarti ikatan, pertalian, atau hubungan. Sedangkan

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>M. Quraish Shihab, dkk., Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata, h 1133-1135

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup>Ali Hasan al-'Aridh, *Sejarah dan Metodologi Tafsir* (Jakarta: Rajawali Press, 2008), h. 76

<sup>138</sup>Louis Ma'luf, al-Munjid fi al-Lugah al-'Ulūm, h. 803

secara terminologi munasabah merupakan segi-segi hubungan antarkalimat, ayat, dan surah. 139

Beranjak dari pengertian di atas, dapat dipahami bahwa ilmu munasabah al-Qur'an membahas tentang hubungan antarkalimat, ayat ataupun surah secara terperinci. Pengetahuan tentang munasabah memiliki peranan yang sangat besar dalam memahami keserasian antara makna kalimat. Ayat ataupun surah, mukjizat al-Qur'an secara retorik, kejelasan keterangannya, keteraturan susunan kalimatnya dan keindahan gaya bahasanya. 140

Munasabah merupakan salah satu dari bagian pembahasan ulum al-Qur'an. Di mana pembahasan tentang munāsabah pertama kali diperkenalkan oleh ulama yang bernama Imām Abū Bakr al-Naisabūrī atau Abu Bakr 'Abdullah ibn Muḥammad Ziyād al-Naisabūrī (w. 324). Kemudian dalam pertumbuhannya terdapat dua aliran. Pertama, pihak yang mengatakan secara pasti adanya pertalian yang erat antar kalimat, ayat, dan surah. Kelompok ini diwakili oleh syaikh 'Izzuddin ibn 'Abdissalām atau 'Abd Aziz ibn 'Abdissalām (w. 577-600 H). Kedua, pihak yang mengatakan bahwa munasabah tidak ada dan tidak dibutuhkan , karena al-Qur'an ditulis serta dibukukan secara tauqīfī. 141

Terlepas dari dua pihak yang berbada pendapat tentang munasabah, dapat dilihat dalam prakteknya sampai saat ini menunjukan bahwa munasabah merupakan

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>Imām Badruddin Muhammad ibn 'Abdullah al-Zarkasyī, *al-Burhān fī 'Ulūm al-Qur'an* (al-Qāhirah: Dār al-Turās, t.th), h. 35

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup>Lihat QS. Hūd/11: 1

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>Yusūf al-Qarḍawi, *Kaifa Nata'amal Ma' al-Qur'an* terj. oleh Kathur Suhardi, *Bagaimana Berinteraksi dengan al-Qur'an* (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2000), h. 186

bagian yang tidak terpisahkan dari ulum al-Qur'an ketika berusaha menerjemahkan atau menafsirkan al-Qur'an.

Perintah untuk memusushi kaum kafir (non-muslim) yang diuraikan oleh ayat-ayat yang sebelumnya, misalnya QS. al-Mumtaḥanah/60: 1 yaitu menjadikan musuh Allah dan musuh umat Islam dalam hal ini orang-orang yang ingkar kepada kebenaran sebagai teman akrab atau teman setia. boleh jadi menimbulkan kesan bahwa semua non-muslim harus dimusuhi. Untuk menampik kesan keliru ini, QS. Al-Mumtaḥanah/60: 8-9 menggariskan prinsip dasar hubungan interaksi antara kaum muslimim dan non-muslimin.

Dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 secara tegas menyebut nama Yang Maha Kuasa dengan menyatakan *Allah* yang memerintahkan kamu bersikap tegas terhadap orang kafir – walaupun keluarga kamu *tidak melarang kamu* menjalin hubungan dan berbuat baik *terhadap orang-orang yang tidak memerangi kamu karena agama dan tidak* pula *mengusir kamu dari negeri kamu*. Allah tidak melarang kamu *berbuat baik* dalam bentuk apapun *bagi mereka dan* tidak juga melarang kamu *berlaku adil kepada mereka*. Kalau demikian, jika dalam interaksi sosial mereka berada di pihak yang benar, sedang salah seorang dari kamu berada di pihak yang salah, maka kamu harus membela dan memenangkan mereka. *Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang* yang berlaku *adil*. Allah tidak lain hanya melarang kamu menyangkal orang-orang yang memerangi kamu dalam agama dan mengusir kamu dari negeri kamu dan membantu orang lain dalam pengusiran kamu – melarang kamu – untuk menjadikan mereka teman-teman akrab tempat menyimpan rahasia dan penolong-penolong yang kamu andalkan. Barang siapa yang mengindahkan tuntunan ini, maka merekalah orang-orang yang beruntung *dan barang siapa menjadikan mereka sebagai teman-*

*teman akrab* tempat menyimpan rahasia maka mereka itulah yang sungguh jauh kebejatannya – tidak selain mereka – orang-orang *zalim* yang sungguh mantap kezalimannya.<sup>142</sup>

Hubungan QS. al-Mumtaḥanah/60: 1 dan 9 yaitu sama-sama menegaskan larangan untuk menjadikan teman akrab atau penolong orang-orang yang berusaha memusuhi umat Islam. Dalam hal ini yaitu orang yang membantu musuh umat Islam untuk menghancurkan umat Islam setelah mengetahui berita-berita tentang Muhammad secara rahasia melalui umat Islam karena disebabkan kasih sayang umat Islam, sementara mereka dalam keadaan ingkar.

Selanjutnya setelah Allah swt. Memberikan larangan tidak bolehnya mengambil teman atau sebagai kawan akrab orang-orang yang berusaha membantu orang-orang di luar Islam untuk menghancurkan umat Islam di mana mereka disebut sebagai orang-orang yang *zalim* dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 9. Kemudian dipertegas lagi oleh ayat berikutnya QS. al-Mumtaḥanah/60: 13 yang menyeruh kepada orang-orang beriman atau orang berpegang teguh dalam Agama Allah untuk tidak mengambil orang-orang *zalim* (dimurkai) tersebut sebagai penolong. Hal ini barangkali disebabkan oleh sifat orang kezaalimannya dalam hal ini membantu musuh Islam untuk mengncurkan umat Islam.

Sehingga bertemulah akhir ayat dan awal ayat QS. al-Mumtaḥanah/60 yang menegaskan untuk tidak menjadikan teman akrab musuh Allah dan musuh umat Islam dalam hal ini yaitu orang-orang memerangi umat Islam, membunuh, mengusir, atau membentu musuh umat Islam untuk menghancurkan umat Islam. Selain itu, QS.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an*, h. 168

surah al-Mumtahanah/60: 8 sebagai jawaban atas tudingan terhadap Islam bahwa Islam identik dengan kekerasan, Islam adalah yang intoleran, diskriminan, enggan hidup dengan non-muslim, atau terdapat ayat yang melarang umat mengambil non-muslim sebagai kawan atau teman akrab. Hingga dapat menimbulkan kesan bahwa Islam itu anti kerukunan. Misalnya dalam QS. Ali 'Imrān/3: 118.

## Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu menjadikan teman orang-orang yang di luar kalanganmu (seagama) sebagai teman kepercayaanmu, (karena) mereka tidak henti-hentinya menyusahkan kamu. Mereka mengharapkan kehancuranmu. Sungguh, telah nyata kebencian dari mulut mereka, dan apa yang tersembunyi di hati mereka lebih jahat. Sungguh, telah kami terangkan kepadamu ayat-ayat (Kami), jika kamu mengerti. 143

Ayat tersebut di atas secara tegas menyatakan bahwa umat Islam dilarang untuk berteman akrab dengan orang-orang selain dari agama Islam. Larangan seperti ini, tanpa mempelajari lebih jauh akan menimbulkan kesan bahwa umat Islam sepenuhnya memusuhi umat agama lain, tidak berkenan untuk bersahabat, dan umat anti toleransi dan kerukunan. Keadaan seperti demikian akan mengganggu keseimbangan sosial sehingga kerukunan beragama sulit untuk dibentuk karena masing-masing umat beragama enggan untuk saling bersahabat yang diakibatkan oleh kesan keliru tersebut.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 66

Oleh sebab itu, menampik kesan keliru ini, QS. al-Mumataḥanah/60: 8 menggambarkan prinsip dalam agama Islam dalam bergaul dengan non-muslim. Prinsip yang dimaksud adalah bahwa umat Islam tidak dilarang untuk berbuat baik dan berlaku adil kepada non-muslim sepanjang umat non-muslim tidak melakukan tindakan merugikan terhadap umat Islam sebagaimana digambarkan dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9, baik tindakan tersebut ditujukan kepada individu umat Islam atau ditujukan kepada kelompok umat Islam, atau umat Islam secara keseluruhan di manapun mereka berada.

# D. Penjelasan Tafsir Ayat

لا يَنْهَاكُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ الْحَرِّجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقَسِطُوۤا إِلَيْهِمْ

"Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap orangorang yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari kampung halamanmu" 144 IVERSITAS ISLAM NEGERI

Maksudnya adalah Allah tidak melarang kalian berbuat baik kepada orangorang kafir yang tidak memerangi kalian karena agama, seperti kaum wanita dan orang-orang lemah di antara mereka. Kalimat لم يقاتلوكم (tidak memerangi kamu) menggunakan bentuk mudhari'. Ini dipahami sebagai "mereka secara faktual sedang memerangi kamu", sedang kata في yang berarti dalam mengandung isyarat bahwa ketika itu mitra bicara bagaikan berada dalam wadah tersebut sehingga tidak ada

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 551

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>Al-Imam Abul Fida Isma'il Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, *Tafsir al-Qur'an al-'Azhīm* diterjemahkan oleh Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Katsir*, h. 252

dari keadaan meraka yang di luar wadah itu. de Dengan kata في الدين (dalam agama) tidak termasuklah peperangan yang disebabkan karena kepentingan duniawi yang tidak ada hubungannya dengan agama, dan tidak termasuk pula siapa pun yang tidak secara faktual memerangi umat Islam. Antara lain pada masa Nabi yakni suku Khuzā'ah dan kabilah-kabilah lain yang berunding dengan Rasulullah saw. untuk tidak berperang dan melakukan pengusiran, demikian juga wanita-wanita, dan *Ahl adz-Dzimmah* (penduduk negeri dari Ahl al-Kitab yang membayar pajak). Berbuat baik terhadap mereka adalah salah satu bentuk akhlak mulia.

Dalam suatu riwayat dikemukakan bahwa Siti Qutailah (bekas istri Abu Bakar) yang telah diceraikan pada zaman jahiliah datang kepada anaknya Asma binti Abu Bakar, membawa bingkisan. Asma menolak pemberian itu bahkan tidak memperkenankan ibunya masuk ke dalam rumah. Setelah itu, ia mengutus seseorang Aisyah (saudaranya) untuk bertanya tentang hal ini kepada Rasulullah saw. maka Rasulullah pun memerintahkan untuk menerimanya dengan baik serta menerima pula bingkisannya. 148

Atau dalam riwayat lain yang tidak bertentangan, telah diriwayatkan oleh Ahmad di dalam Jamaah Akharin, dari Abdullah bin Zubair, ia berkata, "telah datang Qutailah binti Abdul 'Uzza kepada anak perempuannya, Asma' binti Abu Bakar dengan membawa beberapa hadia, yaitu bumbu yang dibuat dari kardal dan zabib, keju, dan minyak samin padahal ia adalah seorang wanita musyrik. Maka

<sup>146</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an*, h. 169

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>Ahmad Mustafa al-Maragi, *Tafsir al-Maragi*, Terj. Oleh Hery Noer Aly dan K. Anshori Umar Sitanggal (Semarang: PT. Karya Toha Putra, 2015), h. 93

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup>A. Mudjab Mahali, *Asbabun Nuzul: Studi Pendalaman al-Qur'an Surat al-Baqarah-an-Nas* (Cet. I:Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2002), h.808-809

Asma' menolak untuk menerima hadiahnya atau memasukkan ke rumahnya, sehingga ia meminta 'Aisyah ra. agar menanyakan kepada Rasulullah saw. perihal ini. 'Aisyah pun menanyakannya dan Allah menurunkan: lā yanhākumullāh. Kemudian Rasulullah saw. memerintahkannya agar dia menerima hadiahnya dan memasukkannya ke rumahnya. 149

Kata برّ (birr) yang berarti kebajikan yang luas. Salah satu nama Allah swt. adalah al-Bar. Ini karena Allah demikian luas kabajikan-Nya. Dataran yang terhampar di persada bumi ini dinamai bar karena luasnya. Dengan penggunaan kata tersebut oleh ayat di atas, tercermin izin untuk melakukan aneka kebajikan kepada non-muslim, selama tidak membawa dampak negatif bagi umat muslim. Disebutkan dalam salah satu hadis Rasulullah saw. sebagaimana berikut.

أخبرنا أبو عبد الله الحافظ أنا أبو بكر أحمد بن إسحاق أنا محمد بن أيوب أنا محمد بن كثير أنا سفيان عن عبد الله بن المساور قال : سمعت ابن عباس يقول أنا سفيان عن عبد الله عليه و سلم يقول : ليس المؤمن بالذي يشبع و جاره جائع إلى جنب (رواه البيهقي)

MAKASSAR

## Artinya:

Telah mengabarkan kepada kami Abū Abdillah al-Hāfiz, telah mengabarkan kepada kami Abū Bakar Ahmad bin Ishāq, telah mengabarkan kepada kami Muhammad bin Ayyūb, telah mengabarkan kepada kami Muhammad bin

<sup>149</sup>Lihat Ahmad Mustafa al-Maragi, *Tafsir al-Maragi*, Terj. Oleh Hery Noer Aly dan K. Anshori Umar Sitanggal, h. 92

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup>Abū Bakar Ahmad bin al-Husain al-Baihaqiy, *Sya'bu al-Imān* (Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1410 H), h. 225

Kasir, telah mengabarkan kepada kami Sufyān dari Abd al-Malik bin Abī Basyīr dari Abdullah bin al-Musāwir berkata: "saya mendengar Ibnu 'Abbās' dia berkata: "saya mendengar Rasulullah saw. berkata: "bukanlah Mukmin, orang yang (kondisinya) kenyang, sementara tetangga yang di sampingnya (dalam kondisi) lapar." (HR. Al-Baihaqi)

Hidup bertetangga sudah menjadi kebutuhan manusia sebagai makhluk sosial, atau manusia yang tidak bisa hidup tanpa manusia lainnya. Dalam hal ini, boleh jadi yang menjadi tetangga di lingkungan yang di tempati adalah non-muslim. Sementara non-muslim tersebut tidak pernah melakukan hal-hal yang dapat merugikan tetangga muslimnya. Maka sebagai bentuk kebajikan yang mesti dilakukan oleh seorang muslim dalam bertetangga tersebut adalah jangan membiarkan orang non-muslim tersebut berada dalam kesusan. Dalam hal ini, selain menjaga keadaan kelurganya sendiri juga perlu memperhatikan keadaan tetangganya. Bahkan dikecam orang-orang yang tetangganya tidak aman dari perbuatannya.

Kata إليهم (ilaīhim/kepada mereka) yang dirangkaikan dengan kata تقسطوا (tuqsitū) dipahami oleh al-Biqa'i sebagai isyarat bahwa hal yang diperintahkan ini hendaknya diantar hingga sampai kepada mereka. Tulisnya lebih lanjut, hal ini mengisyaratkan bahwa sikap yang diperitahkan ini termasuk bagian dari hubungan yang diperintahkan, dan bahwa itu tidak akan berdampak negatif bagi umat Islam walau mereka memaksakan diri mengirimnya dari jauh



"Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil" 151

<sup>151</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 551

\_

Akhirnya ayat ini ditutup oleh Allah swt. dengan bahwa Allah swt. menyukai orang-orang yang berbuat adil. Jadi siapa pun yang melakukan kebaikan atau berlaku adil kepada orang-orang yang tidak memerangi atau memusuhi agama Islam, maka ia telah melakukan kebajikan yang dicintai atau disukai oleh Allah swt. dan pastinya akan mendapat ganjaran di akhirat kelak.

"Sesungguhnya Allah hanya melar<mark>ang kam</mark>u menjadikan mereka sebagai kawanmu orang-orang yang memerangi kamu dalam urusan agama dan mengusir kamu dari kampung halamanmu dan membantu (orang lain) untuk mengusirmu. Barang siapa menjadikan mereka sebagai kawan, mereka itulah orang yang zalim" <sup>152</sup>

Dalam hal ini bahwa orang yang membuat hubungan baik dengan musuh yang nyata jelas memusuhi Islam, memerangi dan bahkan sampai mengusir atau membantu pengusiran, jelaslah dia itu orang yang aniaya. 153 Sebab mereka bersahabat dengan orang-orang yang tidak boleh dijadikan sahabat dan meletakkan persahabatan mereka bukan pada tempatnya, bahkan menyalahi perintah Allah. 154

Juga orang-orang yang bersahabat dengan musuh Islam dalam ini telah merusak strategi atau siasat perlawanan terhadap musuh. Dan dapat dikatakan

<sup>153</sup>Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, *Tafsir al-Azhar*, Juz 28-30 (Cet. I; Jakarta: Pustaka

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 551

Panjimas, 1985), h. 107 <sup>154</sup>Ahmad Mustafa al-Maragi, *Tafsir al-Maragi*, Terj, Oleh Hery Noer Aly dan K. Anshori Umar Sitanggal, h. 94

bahwa orang-orang yang bersahabat dengan musuh Islam tidak teguh imannya, tidak ada gairahnya dalam mempertahankan agama. Sama halnya dengan orang yang mengaku dirinya seorang Islam tetapi dia berkata: "bagi saya segala agama itu adalah sama saja, karena sama-sama baik tujuannya." Orang yang berkata demikian nyatalah bahwa tidak ada agama yang mengisi hatinya. Kalau dia mengatakan dirinya Islam, maka perkataan itu sesuai dengan kenyataannya. Karena bagi orang Islam sejati, agama yang sebenarnya itu hanya Islam. <sup>155</sup> Maka orang-orang yang bersahabat dengan musuh Islam atau berbuat untuk menhancurkan Islam demi musuh Islam, Allah swt. menyebutnya mereka sebagai orang-orang yang aniaya atau zhalim. Selain itu, untuk tindakan non-muslim yang memerangi umat Islam, umat Islam diizinkan untuk melawan, sebagaimana yang firman Allah swt. dalam QS. al-Hajj/22: 39-40.

أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرُ ﴿ ٱلَّذِينَ اللَّهُ النَّاسَ الْحَرِجُواْ مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّآ أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ الْحَضَهُم بِبَعْضٍ هُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعُ وَصَلَوَاتُ وَمَسِيجِدُ يُذَكِرُ فِيهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَحْصُرَنَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ إِنَّ ٱللَّهَ لَقُوعَ عَزِيزُ ﴿

## Terjemahnya:

Diizinkan (berperang) bagi orang-orang yang diperangi, karena sesungguhnya mereka dizalimi. Dan sungguh, Allah Mahakuasa menolong mereka itu. (yaitu) orang-orang yang diusir dari kampung halamannya tanpa alasan yang benar, hanya karena mereka berkata, "Tuhan kami ialah Allah." Seandainya Allah tidak menolak (keganasan) sebagian manusia dengan sebagian yang lain, tentu telah dirobohkan biara-biara Nasrani, gereja-gereja, rumah-rumah

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup>Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, *Tafsir al-Azhar*, Juz 28-30, h. 107

ibadah orang Yahudi dan masjid-masjid, yang di dalamnya disebut nama Allah. Allah pasti akan menolong orang yang menolong (agama)-Nya. Sungguh, Allah Mahakuat, Mahaperkasa. 156

Ayat tersebut di atas membolehkan pembelaan diri, negara, harta, dan kehormatan walaupun mengakibatkan terenggutnya nyawa lawan atau yang bersangkutan. Jika yang bersangkutan wafat, ia dinilai syahid, sedang jika lawannya kehilangan nyawa, atau apa pun, yang bersangkutan tidak dituntut. Dengan ayat ini pula, al-Qur'an telah mendahului hukum positif tentang bolehnya melakukan tindakan apa pun yang sesuai untuk mempertahankan diri dan hak seseorang/satu masyarakat. Bila hal ini dilakukan seseorang atau satu masyarakat, mereka tidak dapat dituntut tidak juga tindakan mereka dipersamakan dengan teorisme. <sup>157</sup>

Artinya bahwa terhadap orang-orang yang berbuat aniaya terhadap umat Islam atau umat non-muslim yang berbuat aniaya terhadap umat Islam seperti melakukan tindakan pembunuhan, pengusiran, atau hal lain yang merugikan umat Islam, maka umat Islam diizinkan untuk memberikan perlawanan. Dan perlawanan tersebut tidak dinilai sebagai perbuatan yang keji, juga tidak akan dituntut atas perbuatannya jika kemudian lawannya berada pada kondisi yang buruk.

Walaupun bukan semua kaum muslimin diusir dari kampung halaman mereka, dalam hal ini QS. al-Hajj/22: 40 tetap memberikan izin semua kaum muslimin, baik yang diusir maupun tidak, untuk mengangkat senjata membela saudara-saudaranya yang terusir atau teraniaya. Ini karena kaum muslimin bagaikan

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 338

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>M. Ouraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Our'an*, 220

satu jasad, salah satu anggota jasad menderita, seluruh tubuh merasakan penderitaan.  $^{158}$ 



<sup>158</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, 221-222

### **BAB IV**

# KERUKUNAN BERAGAMA DALAM QS. AL-MUMTAHANAH/60: 8-9

## A. Wujud Kerukunan Beragama

Untuk menampik kesan keliru terhadap umat Islam dalam hubungan pergaulan dengan non-muslim tentang Islam intoleran, diskriminan, anti kerukunan, dan lain-lain, QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 memberikan jawaban bijak tentang pergaulan atau hubungan dengan umat di luar Islam sebagai berikut.

لاً يَنْهَاكُمُ ٱللهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَلَمْ شُخْرِجُوكُم مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبرُّوهُمْ وَتُقَسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي وَتُقَسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي وَتُقَسِطُواْ عِلَى إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ ٱللهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم أَن تَوَلَّوْهُمْ وَمَن يَتَوَهُمُ الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم أَن تَولَّوهُمْ وَمَن يَتَوهُمُ وَظَهُرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَولَّوهُمْ وَمَن يَتَوهُمُ فَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ فَي فَا لَا يَهِمُ الطَّلِمُونَ فَي اللهِ اللهُ اللهُ وَمَن يَتَوهُمُ الطَّلِمُونَ فَي اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا لَا اللهُ اللهُ

### Terjemahnya:

Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari kampung halamanmu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil. Sesungguhnya Allah hanya melarang kamu menjadikan mereka sebagai kawanmu orang-orang yang memerangi kamu dalam urusan agama dan mengusir kamu dari kampung halamanmu dan membantu (orang lain) untuk mengusirmu. Barang siapa menjadikan mereka sebagai kawan, mereka itulah orang yang zalim. <sup>159</sup>

Dua ayat tersebut di atas berbicara bagaimana seharusnya bergaul atau menjalin hubungan keakraban atau hubungan sosial dengan umat non-muslim. Karena dengan dengan adanya hubungan sosial yang baik dalam masyarakat

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 551

keseimbangan sosial akan tercipta sehinggan kerukunan akan lebih mudah terjadi di lingkungan masyarakat yang plural agama. Kerukunan hidup antar umat beragama akan lebih mudah terwujud dengan mengikuti apa yang telah Allah swt. perintahkan dalam QS. al-Mumtahanah/60: 8-9 dengan jalan sebagai berikut.

### 1. Berbuat Baik

Jika ditelusuri labih jauh, maka akan didapatkan kesimpulan bahwa al-Qur'an sangat memperhatikan hal-hal yang bersifat sosial. Mulai zakat atau sedekah yang tujuannya untuk membantu orang-orang yang tidak mampu dalam ekonominya, sampai perbuatan-perbuatan lain yang bersifat sosial. Perbuatan-perbuatan yang sifatnya baik tersebut tidak hanya dilakukan untuk umat Islam saja, tapi al-Qur'an juga menganjurkan untuk dilakukan kepada umat selain agama Islan (non-muslim). Sebagaimana dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 berikut.

Terjemahnya:

Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari kampung halamanmu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil. <sup>160</sup>

Ayat tersebut di atas sangat menganjurkan umat Islam untuk berbuat baik dan berlaku adil tidak hanya pada kalangan umat Islam akan tetapi kepada orang yang berbeda agama pula yang tidak memerangi umat Islam, kemudian tidak pula

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>Kementerian Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, h. 551

mengusir umat Islam dari negeri yang ditempati. Perbuatan baik yang dapat dilakukan sangat beragam dan perbuatan tersebut dapat membawa keakraban antara satu dengan yang lainnya. Hal ini dapat dilihat dari kosa kata yang digunakan QS. al-Mumtahanah/60: 8 untuk menunjuk perbuatan baik yaitu dengan kata بر (birr).

Telah dijelaskan sebelumnya bahwa kata (birr) berarti kebajikan yang luas. 161 Kata birr biasa dipakai dalam hubungan seorang anak dengan kedua orang tuanya (birru al-wālidain) dalam bentuk berbakti kepada keduanya yang merupakan hak yang paling mulia setelah hak Allah. Sehingga perintah berbuat baik dengan penggunaan term birr merupakan perbuatan yang mulia tidak hanya dalam arti fisial atau formalitas saja, tetapi penggunaan term birr dalam ayat tersebut berarti memberikan sebagian hak yang dimiliki kepada kepada non-muslim tanpa ada paksaan, juga diiringi dengan penghormatan. 162

Selain itu, dengan penggunaan kata *birr* oleh QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 tercermin izin untuk melakukan aneka kebajikan bagi non-muslim selama tidak membawa dampak negatif bagi umat Islam. Selain itu, dapat disimpulkan bahwa berbuat baik dengan penggunaan term *birr* merupakan perbuatan yang mulia. Sementara bentuk kebajikan yang dapat dilakukan, seperti memberi sedakah kepada non-muslim sebagaimana firman Allah swt. dalam QS. al-Baqarah/2: 272 berikut.

<sup>161</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, h. 169

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>Abdul Jamil Wahab, *Harmoni di Negeri Seribu Agama: Membumikan Teologi dan Fikih Kerukunan*, h. 99, 134

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>M. Ouraish Shihab, *Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Our'an*, h. 169

لَّيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلْكَ فَلْأَنفُو وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوفَّ إِلَيْكُمْ فَلِأَنفُوسِكُمْ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوفَّ إِلَيْكُمْ فَلِأَنفُوسِكُمْ فَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ فَيَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ فَيَا لَيْكُمْ لَا تُظْلَمُونَ فَيَ

# Terjemahnya:

Bukanlah kewajibanmu (Muhammad) menjadikan mereka mendapat petunjuk, tetapi Allah-lah yang memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki. Apa pun harta yang kamu infakkan, maka (kebaikannya) untuk dirimu sendiri. Dan janganlah kamu berinfak melainkan karena mencari rida Allah. Dan apa pun harta yang kamu infakkan, niscaya kamu akan diberi (pahala) secara penuh dan kamu tidak akan dizalimi (dirugikan). 164

Ibnu Abu hatim mengatakan, telah menceritakan kepada kami Ahmad ibnul Qasim ibnu Aṭiyyah, telah menceritakan kepadaku Ahmad ibnu Abdurrahman (yakni Addusytuki), ayahku telah menceritakan kepadaku dari ayahnya; Asy'as ibnu Ishaq telah menceritakan kepada kami dari Ja'far ibnu Abdul Mugirah, dari Sa'id ibnu Jubair, dari Ibnu Abbas, dari Nabi saw. bahwa Nabi saw. memerintahkan agar janganlah diberi sedekah kecuali orang-orang yang memeluk Islam, hingga turunlah ayat ini, yaitu firman-Nya:

• لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَانُهُمْ..... • هُدَانُهُمْ اللهِ مُعَلِيْكَ هُدَانُهُمْ اللهِ مَا اللهِ اللهُ

Setelah ayat ini turun, maka Nabi saw. memerintahkan memberi sedekah kepada setiap orang yang meminta kepadamu dari semua kalangan agama. <sup>165</sup> Dan masih banyak lagi perbuatan baik lainnya dapat dilakukan sepanjang perbuatan baik

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 47

 $<sup>^{165}\</sup>mathrm{Al\text{-}Imam}$  Abul Fida Isma'il Ibnu Katsir ad-Dimasyqi, *Tafsir al-Qur'an al-'Azīm*, Juz 3, h. 121

Dalam hal ini, dengan melakukan berbagai bentuk perbuatan kepada non-muslim, sedang mereka juga ridha untuk menerima perlakuan tersebut dan masing-masing umat beragama sudah saling menganggap saudara, teman akrab, tidak ada lagi kebencian atau unsur permusuhan, maka kondisi rukun atau damai dalam lingkungan masyarakat yang plural agama akan lebih muda terbentuk. Maka rasa aman, tentram akan dirasakan oleh masyarakat yang plural tersebut dan keseimbangan sosial akan lebih baik, serta menjalankan aktivitas sehari-hari tidak ragu lagi akan hal-hal buruk yang dapat terjadi dalam lingkungan yang plural tersebut.

### 2. Berlaku Adil

Adil dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia dimaknai sebagai sama berat, tidak berat sebelah, tidak memihak, tidak sewenang-wenang. Hal ini berarti memberikan pemahaman bahwa keadilan menekankan pentingnya menempatkan sesuatu secara proporsional, tidak berat sebelah, tidak pilih kasih, dan tidak sewenang-wenang. Adil juga diartikan sebagai *just, fair, impartial, rightful, lawful, honest* (secara pantas, adil, tidak berat sebelah, berdasarkan keadilan, hukum yang sah, lurus hati). Dalam kamus Cambridge kata fair berarti *treating everyone in the same way, so that no one has an advantage* (perbuatan seseorang dengan cara yang sama, sehingga tidak ada seorang pun mendapatkan keuntungan).

<sup>166</sup>Tim Penyusun, *Kamus Besar Bahasa Indonesia*, h. 12

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>Mardan, *Konsepsi al-Qur'an: Kajian Tafsir Tematik atas Sejumlah Persoalan Masyarakat* (Cet. I; Makassar: Aalauddin University Press, 2011), h. 95

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup>Firdaus al-Hisyam dan Rudi Hariyono, *Kamus Lengkap 3 Bahasa: Arab-Indonesia-Inggris* (Surabaya: Gitamedia Press, 2006), h. 523

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup>Cambridge University, *Cambridge School Dictionary* (New York: Cambridge University Press, 2008), h. 273

ini sejalan dengan pengertian yang dirumuskan dalam hukum Islam bahwa adil adalah mempersamakan sesuatu dengan yang lain, baik darri segi nilai maupun dari segi ukuran, sehingga sesuatu itu menjadi tidak berat sebelah dan tidak berbeda satu sama lain.<sup>170</sup>

Selain itu, terdapat pengertian lain mengenai adil. Dalam ilmu sosial adil didefinisikan sebagai adanya keseimbangan proporsional atas hak dan kewajiban setiap warga negara yang mencakup seluruh aspek kehidupan: ekonomi, politik, pengetahuan dan kesempatan. Juga adil dipahami sebagai hilangnya monopoli dan pemusatan salah satu aspek kehidupan yang dilakukan oleh kelompok atau golongan tertentu. Dalam ilmu tasawuf, adil dimaknai sebagai seseorang harus mendapatkan haknya dan memberikan kewajibannya. Dalam hal ini, yaitu mendamaikan perselisihan antara yang menzalimi dengan orang yang terzalimi. 172

Untuk makna adil, al-Qur'an menggunakan beberapa term misalnya *al-ʻadl* dan *al-qisth*. Kata *al-ʻadl* bermakna al-istiwa' (الإسْتَوَاءُ) yaitu suatu keadaan yang sama/lurus. Makna ini berarti menetapkan hukum dengan benar. Jadi orang yang adil adalah seseorang yang berjalan lurus dan sikapnya selalu mengunakan ukuran yang sama. Sehingga dapat disimpulkan bahwa kata *al-ʻadl* memiliki makna "persamaan', dan inilah makna asal kata *al-ʻadl* yang menjadikan pelakunya tidak berpihak kepada salah satu. Sehingga ia hanya menegakkan keadilan terhadap orang

<sup>170</sup>Abdul 'Azis Dahlan, et. Al., (eds), *Ensiklopedi Hukum Islam*, Jilid I (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996), h. 25

 $<sup>^{171}</sup> Komaruddin$  Hidayat dan Azyumardi Azra, <br/> Pendidikan Kewarganegaraan (Jakarta: Kencana, 2008), h. 187

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup>Muhammad Yusūf Mūsa, *Falsafah al-Akhlāqiyah fi al-Islām* (Mesir: Muassasah al-Khānajī, 1963), h. 162

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>Abū al-Husain ibn Fāris ibn Zakariya, *Mu'jam al-Muqayis fi al-Lugah*, 246

yang bersalah sesuai dengan hukum yang telah dtetapkan di dalam al-Qur'an dan sunnah.

Sementara *al-qisth*, dalam kamus al-Munawwir memiliki banyak arti. Secara etimologi kata *al-qisth* bermakna *an-nashīb* (النَّصِيْب) artinya bagian dan ada beberapa makna yang semakna dengannya. Seperti *al-qisth* dapat bermakna *al-miqdār* (المِقْدَارُ) artinya kadar, *al-mīzān* (الرِّرْقُ) artinya neraca atau timbangan, *ar-rizq* (النَّجُهُ) artinya rezeki, *an-najm* (النَّجُهُ) artinya angsuran atau cicilan.

Al-'adl dan al-qisth sama-sama memebicarakan tentang keadilan, namun aspek penerapannya dalam al-Qur'an adalah berbeda. Kata al-'adl bersifat aktif dalam penerapannya yakni menempatkan segala sesuatu pada tempatnya walau tidak menyenangkan satu pihak. Dalam hal ini, tidak zalim menjatuhkan keputusan sehingga yang tidak bersalah disalahkan juga. Sedang kata al-qisth bersifat pasif yakni suatu tindakan untuk mengendalikan diri dari berbuat kekejaman, atau penganiayaan sehingga menjadikan semua pihak senang. Sedang kata al-qisth bersifat pasif

Terlepas dari perbedaan kedua kata tersebut *al-'adl* dan *al-qisth*, dalam penelitian ini yang menjadi objek kajian adalah QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 di mana ayat 8 dari suran ini menggunakan kata *al-qisth*, sehingga peneliti hanya akan memfokuskan pada keadilan yang dengan kata *al-qisth*. Sebagaimana penjelasan di atas bahwa keadilan dengan kata *al-qisth* berarti keadilan yang menyenangkan kedua

<sup>174</sup>Ahmad Warson Munawwir, *Al-Munawwir: Qamus Arabī-indūnisīi* (Yogyakarta: Pustaka Progresif, 1984), h. 1202

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, *Tafsir al-Azhar*, Juz 28-30, h. 106

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>M. Ouraish Shihab, *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Our'an*, h. 245

belah pihak atau kedua belah pihak tersebut rida dengan keputusan atau keadaan yang ada. Misalnya dalam firman Allah swt. dalam QS. al-Māidah/5: 42 berikut.

سَمَّعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّلُونَ لِلسُّحْتِ فَإِن جَآءُوكَ فَٱحْكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضَ عَهُمْ اللَّهُ وَإِن تُعْرِضَ عَهُمْ أَوْ أَعْرِضَ عَهُمْ أَوْ أَعْرِضَ عَهُمْ أَوْ أَعْرِضَ عَهُمْ أَوْل تَعْرِضَ عَنْهُمْ بِٱلْقِسْطِ أَإِنَّ ٱللَّهَ وَإِن تُعَرِضَ عَنْهُمْ بِٱلْقِسْطِ أَإِنَّ ٱللَّهَ اللَّهَ عَنْهُمْ فِلَن يَضُرُّوكَ شَيْعًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَٱحْكُم بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ إِنَّ ٱللَّهَ اللهَ عَنْهُمْ فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْعًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَٱحْكُم بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِينَ اللهَ عَنْهُمْ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَنْهُمْ اللهُ ا

## Terjemahnya:

Mereka sangat suka mendengar berita bohong, banyak memakan (makanan) yang haram. Jika mereka (orang Yahudi) datang kepadamu (Muhammad untuk meminta putusan), maka berilah putusan di antara mereka atau berpalinglah dari mereka, dan jika engkau berpaling dari mereka, maka mereka tidak akan membahayakanmu sedikit pun. Tetapi jika engkau memutuskan (perkara mereka), maka putuskanlah dengan adil. Sesungguhnya Allah orang-orang yang adil. 177

Juga dalam firman-Nya dalam QS. al-Hujurāt/49: 9 berikut.

وَإِن طَآبِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤَمِنِينَ ٱقْتَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا ۖ فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَنَهُمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ع

## Terjemahnya:

Dan apabila ada dua golongan orang mukmin berperang, maka damaikanlah antara keduanya. Jika salah satu dari keduanya berbuat zalim terhadap (golongan) yang lain, maka perangilah (golongan) yang berbuat zalim itu, sehingga golongan itu kembali pada perintah Allah. Jika golongan itu telah kembali (pada perintah Allah), maka damaikanlah antara keduanya dengan

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 116

adil, dan berlakulah adil. Sungguh Allah mencintai orang-orang yang berlaku adil.  $^{178}$ 

Dari dua ayat tersebut di atas jelaslah bahwa keadilan yang dimaksudkan oleh term al-qisth adalah keadilan di mana kedua belah pihak yang bersengketa memiliki perasaan senang yang sama ketika permasalahan keduanya diselesaikan.

Al-qisth sangatlah luas cakupannya, mencakup pergaulan tidak hanya pada lingkungan atau umat Islam saja tetapi juga kepada kepada umat non-muslim. Dalam hal ini, apabila berbuat baik kepada tetangga sesama Islam, maka kepada tetangga yang bukan Islam hendaklah berbuat baik juga. Jika kepada tetangga sesama Islam diantarkan makanan yang enak, maka hendaklah kepada tetangga yang non-muslim diantarkan juga makanan yang enak.<sup>179</sup> Atau misalnya ketika seorang non-muslim hendak bertamu dan atau memberikan hadiah, maka sebaiknya disikapi dengan al-qisth pula yaitu dengan cara mempersilahkan untuk masuk kedalam rumah dan menerimah hadiah tersebut, sepanjang tidak membawa keburukan diri pribadi atau keluarga. Misalnya dalam hadis Nabi saw. berikut.

أخبرنا أبو عبد الله الحافظ أنا أبو بكر أحمد بن إسحاق أنا محمد بن أيوب أنا محمد بن كثير أنا سفيان عن عبد الله بن المساور قال: سمعت ابن عباس يقول سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول: ليس المؤمن بالذي يشبع و جاره جائع إلى جنب (رواه البيهقي)

<sup>179</sup>Abdulmalik Abdulkarim Amrullah, Tafsir al-Azhar, Juz 28-30, h. 106

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup>Kementerian Agama RI, *al-Qur'an dan Terjemahnya*, h. 517

 $<sup>^{180}\</sup>mathrm{Ab\bar{u}}$ Bakar Ahmad bin al-Husain al-Baihaqiy, *Sya'bu al-Imān* (Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1410 H), h. 225

### Artinya:

Telah mengabarkan kepada kami Abū Abdillah al-hāfiz, telah mengabarkan kepada kami Abū Bakar Ahmad bin Ishāq, telah mengabarkan kepada kami Muhammad bin Ayyūb, telah mengabarkan kepada kami Muhammad bin Kasīr, telah mengabarkan kepada kami Sufyān dari Abd al-Malik bin Abī Basyīr dari Abdullah bin al-Musāwir berkata: "saya mendengar Ibnu 'Abbās" dia berkata: "saya mendengar Rasulullah saw. berkata: "bukanlah Mukmin, orang yang (kondisinya) kenyang, sementara tetangga yang di sampingnya (dalam kondisi) lapar." (HR. Al-Baihaqi)

Hidup bertetangga sudah menjadi kebutuhan manusia sebagai makhluk sosial di mana ia tidak bisa hidup tanpa manusia lainnya. Dalam hal ini, boleh jadi yang menjadi tetangga di lingkungan yang ditempati adalah non-muslim. Sementara non-muslim tersebut tidak pernah melakukan hal-hal yang dapat merugikan tetangga muslimnya. Maka sebagai bentuk kebajikan yang mesti dilakukan oleh seorang muslim dalam bertetangga tersebut adalah jangan membiarkan orang non-muslim tersebut berada dalam kesusahan. Dalam hal ini, selain menjaga keadaan kelurganya sendiri juga perlu memperhatikan keadaan tetangganya.

Dengan keadaan demikian, maka akan menimbulkan perasaan hati yang universitas islam negara dan tenang apakah dari pihak muslim maupun dari pihak non-muslim. Sehingga keadaan rukun atau damai akan lebih mudah tercipta di mana tidak ada perasaan benci dan barangkali konflik pun tidak akan terjadi disebabkan oleh antara umat Islam dan non-muslim saling akrab, bersahabat dengan baik, dan saling menghargai meskipun berbeda keyakinan.

Sebagaimana dikisahkan dalam sebab turunnya QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 bahwa telah diriwayatkan oleh Ahmad di dalam Jamaah Akharin, dari Abdullah bin Zubair, ia berkata, "telah datang Qutailah binti Abdul 'Uzza kepada anak perempuannya, Asma' binti Abu Bakar dengan membawa beberapa hadiah, yaitu

bumbu yang dibuat dari kardal dan zabib, keju, dan minyak samin padahal ia adalah seorang wanita musyrik. Maka Asma' menolak untuk menerima hadiahnya atau memasukkan ke rumahnya, sehingga ia meminta 'Aisyah ra. agar menanyakan kepada Rasulullah saw. perihal ini. 'Aisyah pun menanyakannya dan Allah menurunkan: la yanhakumullah. Kemudian Rasulullah saw. memerintahkannya agar dia menerima hadiahnya dan memasukkannya ke rumahnya. 181

Dalam riwayat tersebut Asma' binti Abu Bakar adil terhadap ibunya setelah turunnya QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 dengan cara menyenangkan hati ibunya. Dalam hal ini, hadiah yang dibawa oleh ibunya ia terima juga mempersilahkan ibunya untuk masuk kedalam rumahnya, sedang ibunya tidak pula berniat jahat kepadanya. Jadi, dengan menyenangkan perasaan orang lain (non-muslim) yang tidak berniat berburuk akan lebih mudah menciptakan keadaan rukun, karena ketika kedua belah pihak umat Islam dan umat non-muslim sudah saling mengerti, menyayangi, atau tidak ada lagi rasa kebencian antara satu dengan yang lain.

# B. Syarat dalam Mewujudkan Prinsip Kerukunan

Kerukunan merupakan harapan semua orang karena dengan hidup damai, segalanya akan berjalan dengan baik. Manusia normal tentu tidak ada yang menginginkan terciptanya kekacauan atau kerusuhan. Bahkan kondisi rukun akan membuka peluang di mana tujuan hidup dapat tercapai, cita-cita dapat terwujud, dan kebahagiaan dalam kehidupan dapat dirasakan. Dengan keadaan rukun pula hubungan interaksi sosial antara umat beragama Islam dan umat non-muslim akan

<sup>181</sup>Lihat Ahmad Mustafa al-Maragi, *Tafsir al-Maragi*, Terj. Oleh Hery Noer Aly dan K. Anshori Umar Sitanggal, h. 92

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup>Ngainun Naim, *Islam dan Pluralisme Agama: Dinamika Perebutan Makna*, h. 123-124

lebih baik dan lancar. Bahkan konflik tidak akan terjadi jika keadaan sudah tercipta dalam lingkungan masyarakat yang plural. Perbedaan agama tidak lagi dilihat sebagai batas untuk berteman atau bergaul dengan orang yang berbeda keyakinan.

Di samping itu, al-Qur'an sebagai pedoman hidup bagi seluruh umat manusia<sup>183</sup> lebih khusus bagi umat Islam telah mengatur hubungan sosial antara umat Islam dengan non-muslim. Tujuan pengaturan hubungan tersebut adalah agar terciptanya keadaan sosial yang baik dan seimbang. Artinya umat Islam sudah semestinya dalam melakukan hubungan interaksi sosial dengan non-muslim melalui petunjuk al-Qur'an, tidak boleh lepas dari petunjuk al-Qur'an yang menjadi pedoman hidup umat Islam. Sehingga apa pun yang dikerjakan oleh umat selalu mendapat rahmat dari Allah swt. Juga agar hubungan umat Islam dengan non-muslim tidak kacau, sehingga hubungan interaksi tersebut dapat menciptkana kerukunan di antara umat-umat beragama.

Selain itu, dalam pemahaman ajaran Islam umat non-muslim dikelompokkan dalam beberapa tingkatan. Tujuan pengelompokan ini adalah agar hubungan antara umat Islam dan non-muslim tetap pada jalur yang digariskan dalam al-Qur'an. Kelompok umat non-muslim tersebut antara lain, yaitu:

1. Non-muslim (kafir) *dzimmy*, yaitu non-muslim (orang kafir) yang membayar jizyah (upeti) yang dipungut setiap tahun sebagai imbalan bolehnya mereka tinggal di negeri kaum muslimin.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup>QS. al-Baqarah/2: 2, 97

- 2. Non-muslim (kafir) *mu'ahad*, yaitu non-muslim (orang kafir) yang telah bersepakat dengan kaum muslimin untuk tidak berperang dalam kurun waktu yang telah disepakati.
- 3. Non-muslim (kafir) *musta'man*, yaitu non-muslim (orang kafir) yang mendapat jaminan keamanan dari seluruh atau sebagian kaum muslimin.
- 4. Non-muslim (kafir) *harby*, yaitu non-muslim (orang kafir) selain ketiga jenis di atas. Yakni non-muslim (kafir) yang memerangi Allah dan Rasulullah, dengan berbuat makar di atas muka bumi, juga mereka memusuhi Islam.<sup>184</sup>

Dan Salah satu hubungan umat Islam dengan non-muslim yang telah Allah swt. atur terdapat dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9. Kedua ayat ini sepenuhnya mengatur bagaimana hubungan antara umat Islam dengan non-muslim. Lebih jauh lagi peneliti pahami bahwa ayat tersebut di atas memberikan informasi tentang prinsip kerukunan antara umat Islam dengan non-muslim. Dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 Allah swt. menegaskan bahwa tidak ada larangan bagi umat Islam untuk berbuat baik dan berlaku adil kepada orang-orang yang tidak memerangi umat Islam karena agama dan tidak pulan mengusir umat Islam dari negeri yang ditempatinya.

Berbuat baik dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 menggunakan term *birr* yang berarti kebajikan yang luas. Dengan demikian penggunaan term *birr* dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 tercermin izin untuk melakukan aneka kebajikan bagi non-

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>Dzulqarnain Muhammad Sanusi, *Pedoman Syariat dalam Menilai Peristiwa: ISIS, al-Qaidah, Boko Haram, Kudeta, Terorisme, dan lain-lain* (Cet. II; Makassar: Pustaka as-Sunnah, 2014), h. 192-197

muslim selama tidak membawa dampak negatif bagi umat Islam.<sup>185</sup> Sementara adil dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 menggunakan term *al-qisth* yang bermakna bahwa keadilan tersebut merupakan keadilan yang menyenangkan kedua belah pihak. Selain itu, adil dengan penggunaan term *al-qisth* mencakup tidak hanya dalam pergaulan sesama muslim akan tetapi pergaulan terhadap non-muslim ikut di dalamnya.

Dari sini di pahami bahwa Islam melalui petunjuk al-Qur'an sangat menjaga yang namanya hubungan sosial tidak dalam lingkup Islam saja akan tetapi kepada non-muslim pun Islam sangat menjaga hubungan. Islam tidak pula membenci umat non-muslim, sebab melalui QS. al-Mumtaḥanah/60: 8 umat Islam diperintahkan oleh Allah swt. untuk tetap berbuat baik dan berlaku adil kepada non-muslim, tidak membenci, tidak diskriminan hanya karena perbedaan agama. Bahkan dalam salah satu hadis Nabi saw. disebutkan bahwa yang mengasihi siapa pun yang ada ada di Bumi, maka akan dikasihi Dzat yang berada di langit (Allah swt.).

أخبرنا أبو طاهر الفقيه أنبأ أبو حامد بن بلال ثنا عبد الرحمن بن بشر بن الحكم بن حبيب بن مهران العبدي ثنا سفيان بن عيينة عن عمرو بن دينار عن أبي قابوس مولى لعبد الله بن عمرو بن العاص عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: الراحمون يرحمهم الرحمن ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء 186

## Artinya:

Telah mengabarkan kepada kami Abū Ṭāḥir al-Faqīh, telah mengabarkan kepada kami Abū Hāmad bin Bilāl, telah menceritakan kepada kami Abd al-Rahmān bin basyar bin al-Hakam bin Habīb bin muhrān al-'Abdiy, telah menceritakan kepada kami sufyān bin 'Uyainah dari 'Amr bin Dinār dari abi Qābūs pelayan Abdullah bin 'Amr bin al-'Āsh dari 'Abdullah bin 'Amr bin

<sup>185</sup>M. Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an*, h. 169

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup>Ahmad bin al-Husain bin 'Aliy bin Mūsā Abū Bakr al-Baihaqī, *sunan al-Baihaqī al-Kubra* (Maktabah Dār al-Bāz, 1994), h. 41

al-'Ash ra. bahwasannya Rasulullah saw. bersabda: "kasihilah siapa pun yang berada di permukaan bumi, niscaya (Dzat) yang berada di langit akan mengasihi kalian.

Mengasihi merupakan bentuk perbuatan mulia, yang termasuk dalam hal ini adalah berbuat baik, berlaku adil, dan lain-lain. Berbuat baik kepada sesama Islam atau berbuat baik kepada non-muslim, begitu pun dengan berbuat adil. Dan tidak wajar jika karena berbeda agama kemudian tidak melakukan perbuatan baik kepada non-muslim. Artinya Islam tidak merang umatnya untuk berbuat baik dan berlaku kepada siapa pun yang ditemui.

Akan tetapi perlu dipahami bahwa rangkaian ayat QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 selain berbicara tentang perbuatan baik yang mesti dilakukan kepada non-muslim, juga menurut peneliti ayat itu berbicara tentang syarat untuk melakukan perbuatan baik tersebut kepada non-muslim yang peneliti nilai sebagai syarat dalam mewujudkan prinsip kerukunan hidup antara Islam dengan non-muslim. Hal ini dapat dilihat dalam firman-Nya berikut.

### Terjemahnya:

Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari kampung halamanmu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berlaku adil. <sup>187</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 551

Maksud dari ayat ini adalah bahwa Allah tidak melarang umat Islam berbuat baik kepada non-muslim yang tidak memerangi umat Islam karena agama. Melalui ayat dapat dipahami bahwa bebuat baik dan berlaku adil terhadap non-muslim tergantung pada kondisi. Artinya apabila umat non-muslim memperlakukan umat Islam dengan baik, maka tidak ada larangan bagi umat Islam untuk berbuat baik dan berlaku adil, juga berteman dan bersahabat dengan mereka. Sebaliknya, sekiranya mereka bersikap keras, bahkan hingga membunuh dan mengusir umat Islam dari tempat kediamannya, maka umat Islam tidak diperbolehkan berbuat baik kepada mereka. Hal ini dijelaskan oleh ayat QS. al-Mumtahanah/60: 9 berikut.

## Terjemahnya:

Sesungguhnya Allah hanya melarang kamu menjadikan mereka sebagai kawanmu orang-orang yang memerangi kamu dalam urusan agama dan mengusir kamu dari kampung halamanmu dan membantu (orang lain) untuk mengusirmu. Barang siapa menjadikan mereka sebagai kawan, mereka itulah orang yang zalim. 190

Melalui ayat ini, Allah swt. menegaskan sekaligus memberikan larangan kepada umat Islam untuk menjalin hubungan baik dengan non-muslim yang memerangi umat Islam dan mengusir umat Islam dari kediamannya. Dan jika ada yang melakukan demikian berarti ia merupakan orang yang *zalim*. Dari QS. al-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup>Al-Imam Abul Fida Isma'il Ibnu Kasir ad-Dimasyqi, *Tafsīr al-Qur'an al-'Azhīm* diterjemahkan oleh Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Katsir, h. 252* 

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup>Abd. Moqsith Ghazali, *Argumen Pluralisme Agama: Membangun Toleransi Berbasis al-Qur'an*,, h. 399

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup>Kementerian Agama RI, *al-Our'an dan Terjemahnya*, h. 551

Mumtaḥanah/60: 8-9 dapat diambil kesimpulan bahwa umat Islam diperbolehkan untuk berbuat baik dan adil kepada non-muslim apabila mereka tidak melakukan pembunuhan terhadap umat Islam, tidak pula melakukan pengusiran terhadap umat Islam dari kediaman yang ditempati.

Juga apabila dikaitkan dengan pengelompokkan umat non-muslim yang terdiri atas non-muslim (kafir) dzimmy, mu'ahad, musta'man, dan non-muslim (kafir) harby, maka akan didapati bahwa non-muslim (kafir) dzimmy, mu'ahad, dan musta'man umat Islam diperbolahkan untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap mereka karena ketiga jenis non-muslim ini sepenuhnya tidak melakukan tindakan yang dapat merugikan umat Islam. Dalam hal ini, mereka menaati peraturanperaturan ketikan mereka hidup di negeri umat Islam, tidak juga memerangi umat Islam, bahkah ketika mereka melakukan perjanjian dengan umat Islam mereka tidak mengingkarinya. Sedangkan non-muslim (kafir) harby umat Islam tidak dibenarkan berbuat baik dan berlaku adil terhadap mereka. Karena memusuhi Allah dan Rasul-Nya, dan sekaligus memusuhi agama Islam. Akan tetapi, yang perlu digaris bawahi adalah QS. al-Mumtahanah/60: 8-9 menegaskan bahwa berbuat baik dan adil hanya kepada non-muslim yang tidak melakukan tindakan merugikan umat Islam. Jadi, meskipun non-muslim (kafir) dzimmy, mu'ahad, dan musta'man tidak melakukan tindakan merugikan Islam, namun disuatu waktu mereka melakukannya maka mereka pun kemudian dapat digolongkan sebagai non-muslim (kafir) harby dan umat Islam tidak dibenarkan untuk berbuat baik ataupun adil.

Dari penjelasan tersebut di atas, dapat ditarik kesimpulan syarat dalam mewujudkan kerukunan bahwa umat Islam diperbolehkan hidup rukun dengan non-muslim sepanjang mereka tidak melakukan tindakan-tindakan yang merugikan umat

Islam. Hidup bersama mereka layaknya hidup dengan sesama Islam, berbuat baik kepada mereka dan juga berlaku adil kepada mereka. Sementara terhadap non-muslim yang melakukan tindakan merugikan umat Islam, seperti membunuh umat Islam, melakukan pengusiran terhadap umat Islam, terhadap mereka umat Islam dilarang untuk rukun, dalam hal ini umat Islam diizinkan untuk memberikan perlawanan.

## C. Urgensi Kerukunan Beragama

## 1. Menghindarkan sikap zalim

Zalim merupakan sifat yang tidak baik apabila melekat atau berada pada diri manusia. Sifat ini sangat buruk akibatnya baik terhadap diri sendiri maupun orang lain. Zalim dapat beragam bentuknya, baik berupa penganiyaan, kejahatan, dosa atau ketikadilan. Bentuk kezaliman tidak hanya berupa sentuhan fisik. Artinya menyakiti perasaan orang lain dengan kata maupun tingkah laku itu termasuk juga dalam bentuk kezaliman. Pada tataran kerukunan beragama sifat zalim sangatlah tidak baik dimiliki oleh individu maupun masyarakat. QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 telah menggariskan umat manusia lebih khusus kepada umat Islam untuk tidak melakukan kezaliman. Yang dimaksudkan QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 dengan tidak menzalimi adalah diperintahkan kepada umat Islam oleh Allah swt. untuk berbuat baik dan berlaku adil tidak hanya kepada umat Islam tetapi juga kepada non-muslim.

Kezaliman dapat dibagi menjadi tiga, yaitu *Pertama*, kezaliman manusia terhadap Allah swt. termasuk di dalamnya adalah kekafiran, kemusyrikan, dan kemunafikan. *Kedua*, kezaliman terhadap sesama manusia termasuk di dalamnya

\_

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup>M. Quraish Shihab, dkk. Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata, 1133-1135

adalah melukai perasaan orang lain, tidak adil. *Ketiga*, kezaliman manusia terhadap diri sendiri. <sup>192</sup> Kaitannya dengan kerukunan beragama umat Islam dilarang berbuat zalim kepada sesama manusia meskipun berbeda agama. Dalam hal ini, umat Islam dintut untuk berbuat baik dan berlaku adil tanpa melihat latar belakang keagamaan.

Salah satu contoh misalnya dalam hadis Nabi saw.

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْمُبَارَكِ عَنْ حَيْوَةً بْنِ شُرَيْحٍ عَنْ شُرَحْبِيلَ بْنِ عَمْرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ شَرِيكٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ حَيْدُهُمْ لِحَاجِبِهِ وَحَيْدُ الجِيرَانِ عِنْدَ اللَّهِ خَيْدُهُمْ لِحَارِهِ 193 عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَيْدُ اللَّهِ خَيْدُهُمْ لِحَاجِبِهِ وَخَيْدُ الجِيرَانِ عِنْدَ اللَّهِ خَيْدُهُمْ لِحَارِهِ Artinya:

Telah menceritakan kepada kami Ahmad bin Muhammad, telah menceritaka kepada kami 'Abdullah bin al-Mubārak dari Ḥaiwah bin Syuraih dari Syurahbīl bin Syarīk dari Abī 'Abdirrahman al-Ḥubuliy dari 'Abdillah bin 'Amrin berkata: Rasulullah saw. bersabda sebaik-baik sahabat di sisi Allah adalah yang paling baik di antara mereka sesama saudaranya. Dan sebaik-baik tetangga di sisi Allah adalah yang paling baik di antara mereka terhadap tetangganya

Dari hadis di atas dapat dipahami bahwa dalam lingkungan kehidupan boleh jadi yang menjadi tetangga adalah non-muslim, sementara mereka tidak pula melakukan tindakan merugikan. Maka bagi mereka perlakuan baik maupun adil layak didapatkan. Artinya bahwa dalam kaitannya dengan kerukunan hidup bertetangga dengan mereka tidak menjadi persoalan. Maka kerukunan dalam hal ini menjadi penting dalam artian tidak menzalimi tetangga non-muslim dengan

\_

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup>M. Quraish Shihab, dkk., Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata, h 1133-1135

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup>Abū 'Isā Muhammad bin Isā al-Turmiziy, *al-Jāmi' al-Kabīr*, Juz III (Beirūt: Dār al-'Arabi al-Islāmī, 1998 M), h. 497

berperilaku tidak baik terhadap mereka dan tidak pula membiarkan mereka dalam kelaparan atau keadaan yang tidak baik.

## 2. Membentuk masyarakat yang damai

Dalam kerangka agama rukun menjadi kata yang sangat penting. Hal ini, bila ditinjau dari kerangka normatif tidak ada satu pun agama yang mengajarkan konflik atau kekerasan kepada para pemeluknya. Semua agama yang otentik mengajarkan nilai-nilai kebajikan kepada para pemeluknya. Ajaran kebajikan pada semua agama menandakan bahwa kebajikan sesungguhnya selaras dengan martabat manusia yang tinggi. Tinggi rendahnya martabat manusia ditentukan salah satunya oleh perilakunya. Oleh sebab itu, jika manusia memahami ajaran agamanya dengan baik, maka akan menemukan bahwa menjaga stabilitas sosial menjadi faktor terciptanya kerukunan. Kerukunan hanya akan tercapai bila mana person umat beragama dalam dirinya tertanan toleransi, sikap menerima perbedaan. Toleransi sebagai pilar kerukunan sangat berperan penting demi terwujudnya kerukunan.

Kerukunan kerukunan sendiri mengisyaratkan adanya kondisi damai. Kondisi damai menjadi harapan semua orang karena hidup damai, segalanya akan berjalan dengan baik. Manusia normal tentu tidak ada yang menginginkan tercipnya kekacauan atau kerusuhan. Kondisi rukun memmbuka peluang yang lebar agar tujuan hidup tercapai, cita-cita dapat terwujud, dan kebahagiaan dalam kehidupan dapat dirasakan. Oleh sebab itu, kondisi rukun harus terus diupayakan tanpa henti. Kerukunan berdasarkan QS. al-Mumtaḥanah membawa manusia kepada keadaan yang damai. Karena melakukan perbuatan baik dan adil tanpa menjadikan agama

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup>Ngainun Naim, Islam dan Pluralisme Agama: Dinamikan Perebutan Makna, h. 124

sebagai ruang pemisah untuk melakukan kebajikan. Dalam hal ini, perbuatan baik dan adil terealisasi dalam lingkungan beragama yang plural, juga kondisi masyarakatnya siap dengan keadaan plural, dan juga tidak ada unsur yang dapat mengantar kepada konflik antar umat beragama.



### BAB V

### **PENUTUP**

## A. Kesimpulan

Setelah melalui rangkaian pembahasan tentang kerukunan hidup antar umat beragama dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9, maka dapat ditarik kesimpulan sebagai berikut.

- 1. Kerukunan adalah keadaan yang baik, damai, keadaan yang tentram, saling toleransi antara masyarakat beragama sama maupun berbeda, yang diwujudkan dalam sikap saling menghargai, saling menghormati, bersedia menerima adanya perbedaan keyakinan dengan orang atau kelompok lain, membiarkan orang lain untuk mengamalkan ajaran yang diyakini oleh masing-masing masyarakat, dan saling mendukung dalam mewujudkan kepentingan bersama. Di mana perbedaan tidak lagi dipahami sebagai pembatas untuk melakukan interaksi sosial. Dalam hal ini kepedulian sosial menjadi ciri khusus kerukunan, baik dalam intern beragama, ekstern beragama, maupun dalam lingkup umat beragama dengan pemerintah dalam suatu pemerintahan.
- 2. QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 kaitannya dengan kerukunan hidup antar umat beragama umat Islam tidak dilarang berbuat baik dan berlaku adil kepada umat non-muslim. Berbuat baik yang dimaksud misalnya memberikan bantuan berupa sedekah, sementara berlaku adil yang dimaksud memberikan perasaan senang yang sama antara umat Islam dan non-muslim. Umat non-muslim yang dimaksud adalah orang-orang di luar agama Islam yang tidak

membunuh, memerangi, dan mengusir umat Islam dari tempat kediamannya atau non-muslim yang bersedia hidup damai dengan umat Islam. Juga melalui dua perbuatan yang telah Allah perintahkan melalui QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 akan mengantarkan kepada keadaan masyarakat yang rukun, damai, karena apabila kedua belah pihak umat Islam dan umat non-muslim sudah saling rida dalam perbuatan baik, tidak ada lagi rasa kebencian, maka sudah barang tentu keadaan yang harmoni atau rukun akan tercipta.

3. Umat Islam melalui QS. al-Mumtahanah/60: 8-9 diperintahkan untuk berbuat baik dan berlaku adil tidak hanya kepada umat Islam saja, tetapi juga kepada non-muslim. Non-muslim yang dimaksud dalam QS. al-Mutahanah/60; 8 adalah orang-orang di luar agama Islam yang bersedia hidup berdampingan, tidak pula membunuh umat Islam, memerangi atau mengusir umat Islam dari tempat kediaman meraka. Selanjutnya, dalam QS. al-Mumtahanah/60: 9 Allah swt. melarang umat Islam untuk berteman akrab atau menjalin hubungan baik dengan umat non-muslim yang memerangi umat Islam, atau mengusir umat Islam dari kediaman mereka. Hal ini menunjukan bahwa untuk mewujudkan prinsip kerukunan yang telah Allah swt. perintahkan, umat Islam harus mengkondisikan keadaan. Artinya umat boleh saja melakukan berbagai macam kebaikan terhadap umat non-muslim akan tetapi hal itu boleh dilakukan jika mereka tidak melakukan tindakan yang dapat merugikan umat Islam. Sedangkan apabila mereka melakukan tindakan yang dapat merugikan umat Islam terhadap mereka umat Islam tidak boleh menjalin hubungan baik, terlebih lagi berbuat baik atau berlaku adil. Selain itu, QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 akan mengantarkan kepada sifat zalim dan sekaligus membentuk masyarakat yang damai melalui sikap berbuat adil dan berlaku adil tanpa melihat perbedaan agama.

## B. Implikasi dan Saran

Setelah memahami makna rukun, bagaimana semestinya hubungan pergaulan yang telah dijelaskan Allah swt. dalam al-Qur'an, maka sebagai umat beragama yang berada dalam keadaan yang plural sudah semestinya masing-masing individu yang menyatakan diri memeluk agama tertentu untuk sekiranya menjaga kerukunan dalam lingkungan masyarakat yang plural, tidak hanya pada batas perbedaan pemahaman di antara umat seagama tapi juga pada lingkungan yang kehidupan masyarakatnya berbeda keyakinan.

Selain itu, penulis menyatakan bahwa seluruh rangkaian pembahasan dalam skripsi ini yang berkaitan dengan kerukunan hidup antar umat beragama melalui pengkajian dalam QS. al-Mumtaḥanah/60: 8-9 belum sepenuhnya sempurnya. Olehnya itu, diharapkan bagi pembaca, atau peneliti selanjutnya yang hendak melakukan pengkajian ayat al-Qur'an yang berkaitan dengan kerukunan hidup antar umat beragama, maka skripsi ini dapat dijadikan sebagai informasi awal untuk melakukan pengkajian. Juga karena ketidak sempurnaan skripsi, maka penulis sangat mengharapkan kritik dan atau saran yang sifatnya membangun.

#### DAFTAR PUSTAKA

- Al-Qur'an al-Karim
- al-'Aridh, Ali Hasan. Sejarah dan Metodologi Tafsir (Jakarta: Rajawali Press, 2008
- Ali, Zainuddin. *Agama, Kesehatan, dan Keperawatan*. Cet. I; Jakarta: CV. Trans Info Media, 2010
- Ali, Mukti. Alam Pikiran Islam Modern di Indonesia. Yogyakarta: Jajasan Nida, 1971
- -----. *Ilmu Perbandingan Agama, Dialog, Dakwah, dan Misi*, dalam Daja dan Herman Leonard Beck, *Ilmu Perbandingan Agama di Indonesia dan Belanda*. Jakarta: INIS, 1992
- Ali, Atabik dan Ahmad Zuhdi Muhdlor, *Kamus Kontemporer: Arab-Indonesia*. Cet. I; Yogyakarta: Yayasan Ali Maksum Pondok Pesantren Krapyak, 1996
- Abdurrahman, Hafidz. *Diskursus Islam Politik dan Spiritual*. Bogor: al-Azhar Press, 2010
- Amrullah, Abdulmalik Abdulkarim. *Tafsir al-Azhar*, Juz 28-30. Cet. I; Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985
- Bahri, Syamsul. "Peranan Agama dan Adat dalam Melestarikan Kerukunan Antar Umat Beragama", vol XI, no. 1 (Januari-Juni 2001), h. 49
- Cambridge University, *Cambridge School Dictionary*. New York: Cambridge University Press, 2008
- Dahlan, Abdul 'Azis. et. Al., (eds), *Ensiklopedi Hukum Islam*, Jilid I. Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996
- Daulay, M. Zainuddin. *Mereduksi Eskalasi Konflik Antarumat Beragama di Indonesia*. Jakarta: Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan Kementerian Agama RI, 2001
- ad-Dimasyqi, Al-Imam Abul Fida Ismail Ibnu Katsir. *Tafsī al-Qur'an al-'azīm*, Juz I al-Fātihah- al-Baqarah, terj. Oleh Bahrun Abu Bakar, *Tafsir Ibnu Katsir*. Cet. I; Bandung: Sinar Baru al-Gensindo, 2000
- Echols, John M. dan Hasan Shadily, *Kamus Inggris-Indonesia*. Jakarta: Gramedia, 1994
- Engineer, Asghar Ali. Islam dan Perdamaian Global. Cet. I; Madyan Press, 2002
- Fauziah, "Potret Kerukunan Hidup Beragama di Kabupaten Bondowoso Jawa Timur", *Harmoni X*, no. 3 (2011): h. 647-661
- Galib M, M. *Pluralitas Agama dalam Perspektif al-Qur'an: dari Toleransi ke Kerjasama*. Cet. I; Alauddin Universitas Press: Makassar, 2014
- Ghazali, Abd. Moqsith. Argumen Pluralisme Agama: Membangun Toleransi Berbasis al-Qur'an. Cet. II; Depok: KataKita, 2009
- Ghazali, Adeng Muchtar. *Ilmu studi Agama*. Bandung: Pustaka Setia, 2005

- Haq, Hamka. *Jaringan Kerjasama Antarumat Beragama: Dari Wacana ke Aksi Nyata*. Jakarta: Titahandalusia Press, 2002
- Hariyono, Firdaus al-Hisyam dan Rudi. *Kamus Lengkap 3 Bahasa: Arab-Indonesia-Inggris*. Surabaya: Gitamedia Press, 2006
- Hidayat, Komaruddin dan Azyumardi Azra. *Pendidikan Kewarganegaraan*. Jakarta: Kencana, 2008
- Ibn Manzūr al-Anṣārī al-Ifrīqī, Muhammad ibn Mukrim ibn 'Alī Abū al-Fādl Jamāluddin. *Lisān al-'Arab*, Juz I. Beirut: Dār Sādir, 1414 H
- Ibn Zakariya, Abu al-Husayn ibn Faris. *Mu'jam al-Muqayis fi al-Lughah.* Beirut: Dar al-Fikr, 1985
- Ibrahim, Harlina. "Pluralisme Agama: Sejarah dan Keperihalan Semasa, Skripsi: 2014
- Lubis, Ridwan. Cetak Biru Peran Agama. Jakarta: Puslitbang, 2005
- Mahali, A. Mudjab. *Asbabun Nuzul: Studi Pendalaman al-Qur'an Surat al-Baqarah-an-Nas.* Cet. I;Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2002
- al-Maragi, Ahmad Mustafa. *Tafsir al-Maragi*, Terj. Oleh Hery Noer Aly dan K. Anshori Umar Sitanggal. Semarang: PT. Karya Toha Putra, 2015
- Mardan. Konsepsi al-Qur'an: Kajian Tafsir Tematik atas Sejumlah Persoalan Masyarakat. Cet. I; Makassar: Aalauddin University Press, 2011
- Marzuki, "Kerukunan dan Kebebasan Beragama dalam Pelaksanaan Syariat Islam di Aceh", *Harmoni IX*, no. 36 (2010): h. 157-170
- al-Mubarakfuri, Syaikh Shafiyyurrahman. *ar-Rahīq al-Makhtūm* terj. Oleh Hanif Yahya dengan judul *Perjalanan Hidup Rasul yang Agung: dari Kelahiran Hingga Detik-Detik Terakhir*. Cet. XIV; Jakarta: Darul Haq, Sya'ban 1433 H/Juli 2012 M
- Muchtar, Ibnu Hasan, dkk., *Bingkai Teologi Kerukunan Hidup Umat Beragama di Indonesia*. Jakarta: Kementerian Agama RI Badan Penelitian dan Pengembangan Agama Proyek Peningkatan Kerukunan Hidup Umat Beragama, 1997
- al-Munawar, Said Agil Husain. *Fikih Hubungan Antar Agama*. Cet. II; Jakarta: Ciputat Press, 2003
- Munawwir, Ahmad Warson. *Al-Munawwir: Qamus Arabī-indūnisī*. Yogyakarta: Pustaka Progresif, 1984
- Mūsa, Muhammad Yusūf. *Falsafah al-Akhlāqiyah fi al-Islām*. Mesir: Muassasah al-Khānajī, 1963
- Naim, Ngainun. *Islam dan Pluralisme Agama: Dinamika Perebutan Makna*. Cet. I; Yogyakarta: Aura Pustaka, 2014
- Nadjib, Emha Ainun. *Dialog Antar Agama dalam Batas-Batasnya: Dalam Dialog Kritik dan Identitas Agama*. Yogyakarta: Dian Interfidei, 2001

- Nasr, Seyyed Hossein. *Ideals and Realities of Islam* terj. Abdurrahman Wahid dan Hasyim Wahid, *Islam Antara Cita dan Fakta*. Cet. I; Yogyakarta:PUSAKA, 2001
- Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Ed. Revisi; Jakarta: Rajawali Pers, 2004
- -----. *Metodologi Studi Islam.* Ed. I; Cet. VI; Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2001
- Nasution, Harun. *Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya*, Jilid I. Jakarta: UI-Press, 1979
- Nawawi, Hadari. *Metode Penelitian Bidang Sosial.* Cet. IV; Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 1990
- Ni'am, Syamsun. *The Wisdom of K. H. Achmad Siddiq, Membumikan Teologi.* Jakarta: Erlangga, 2008
- Nurdin, Ali. *Quranic Society: Menelusuri Konsep Masyarakat Ideal dalam al-Qur'an.* Jakarta: Penerbit Erlangga, 2006
- Perwiranegara, Alamsyah Ratu. *Pembinaan Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama*. Jakarta: Kementerian Agama RI, 1982
- Prent, K. et. al., Kamus Latin Indonesia. Jakarta: Kanisius, 1969
- al-Qardhawi, Yusuf. *Human al-Muslim al-Mu'ashir* terjemah oleh Moh. Farid AZ, *Keprihatinan Muslim Modern*. Surabaya: Bina Ilmu, 1995
- -----. Kaifa Nata'amal Ma' al-Qur'an terj. oleh Kathur Suhardi, Bagaimana Berinteraksi dengan al-Qur'an. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2000
- al-Qazwainī, Ahmad ibn Fāris ibn Zakariyā. *Mu'jam Muqāyīs al-Lūgah*, Juz V. Beirut: Dār al-Fikr, 1979 M/1399 H
- Sabir, Muhammad. Wawasan Hadis Tentang Tasamuh: Suatu Kajian Tematik. Cet. I; Makassar: Alauddin University Press, 2013
- Sanusi, Dzulqarnain Muhammad. *Pedoman Syariat dalam Menilai Peristiwa: ISIS, al-Qaidah, Boko Haram, Kudeta, Terorisme, dan lain-lain.* Cet. II; Makassar: Pustaka as-Sunnah, 2014
- Shihab, M. Quraish. Wawasan al-Quran: Tafsir Maudhu'I atas Pelbagai Persoalan Umat. Cet. VIII; Mizan: Bandung, 1998
- -----. dkk. Sejarah dan 'Ulumu al-Qur'an. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2008
- -----. Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui dalam Memahami Ayat-Ayat al-Qur'an. Tanggerang: Lenter Hati, 2013
- -----. dkk., *Ensiklopedia al-Qur'an: Kajian Kosa Kata*. Cet. I; Jakarta: Lentera Hati, 2007
- -----. *Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an.* Cet. I; Jakarta: Lentera Hati, 2002
- -----, *Tafsir al-Qur'an al-Karīm: Tafsir Ayat-Ayat Pendek Berdasarkan Turunya Wahyu*. Cet. I; Bandung: Pustaka Hidayah, 1997

- Shihab, Alwi. *Islam Inklusif: Menuju Sifat Terbuka dalam Beragama*. Cet. VII; Bandung: Mizan, 1999
- Siagian, SH. *Agama-Agama di Indonesia*. Semarang: Satya Wacana: 1993
- Supadie, Didiek Ahmad, dkk. *Pengantar Studi Islam.* Ed. Revisi; Cet. I; Jakarta: Rajawali Pers, 2011
- Survey Nasional Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. Ed. I; Cet. I; Kementerian Agama RI Badan Litbang dan Diklat Puslitbang Kehidupan Keagamaan: Jakarta, 2013
- Syaukani, Imam. *Komplikasi Kebijakan dan Peraturan Perundang-Undangan Kerukunan Umat Beragama*. Jakarta: Puslitbang, 2008
- Tim Penyusun. *Kamus Besar Bahasa Indonesia*. Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, 2008
- Tim Penyusun. *Kamus Besar Bahasa Indonesia*. Jakarta: Pusat Bahasa Kementerian Pendidikan Nasional, 2008
- al-Turmiziy, Abū 'Isā Muhammad bin Isā. al-Jāmi' al-Kabīr, Juz III. Beirūt: Dār al-'Arabi al-Islāmi, 1998 M
- Wahab, Abdul Jamil. *Harmoni di Negeri Seribu Agama: Membumikan Teologi dan dan Fikih Kerukukunan.* Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2015
- Wallace, W. *The Dynamics of European Integration*. London: Pieter inc, 1990
- Yayasan Penyelenggara Penerjemah al-Qur'an. *al-Qur'an dan Termahnya Edisi 1000 Do'a.* Bandung: Mizan, 2015
- Yewangoe A, A. Agama dan Kerukunan. PT. Gunung Mulia: Jakarta, 2002
- Yusuf, Muhammad. *Horizon Kajian al-Qur'an: Pendekatan dan Metode*. Cet. I; Makassar: Alauddin University Press, 2013
- Yusuf, Kadar M. Studi al-Qur'an. Cet. I; Jakarta: Amzah, 2012
- Yusuf, Choirul Fuad. *Konflik Bernuansa Agama: Peta Konflik Berbagai Daerah di Indonesia 1997-2005.* Cet. I; Jakarta: Puslitbang Lektur dan Khazanah Keagamaa Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2013
- al-Zarkasyī, Imām Badruddin Muhammad ibn 'Abdullah. *al-Burhān fi 'Ulūm al-Qur'an*. al-Qāhirah: Dār al-Turās, t.th
- az-Zuhaili, Wahbah. *Haqqul Huriyah fi al-Alam* diterjamahkan oleh Ahmad Minan dengan judul *Kebebasan dalam Islam*. Cet. I; Jakarta: Pustaka al-Kautsar. 1997